Das Fragezeichen.

Stimmfiihrer im Buchstabengestober

GEORG KOHLER

»Stimmex ist nicht »Text« und nicht »Schrift« und — als menschliche
Stimme — so oder so: bedeutungshafter Laut. Auch wer unverstind-
lich schreit, schreit — wehklagend, wiitend oder warnend. Stimme ist
Gegenwart, unmittelbarer Vollzug; jetzt da und schon vorbei. »Text«
dagegen ist ein Gedankenraum, er6ffnet durch »Schrift«, begehbar
nur im, mit und als Geist, aber er wire nichts ohne die Verkérperung
durch Laute oder optische Zeichen.

Ob etwas Schrift ist oder nicht, wissen wir darum erst, wenn wir
sichtbare Formen als systematisch geordnet wahrnehmen und ihr Er-
scheinen auf eine tiberzufillige Regelhaftigkeit verweist. Mag sein,
dass wir nicht in der Lage sind, den Sinn, die Bedeutung dieser Codie-
rung zu entschliisseln, doch schon die blosse Tatsache, dass wir etwas
als Zeichen vermuten und als Bedeutungstriger auffassen, lisst das
Murmeln des Geistes beginnen.

Stimme, menschliche Stimme, ist — als irgendwie artikulierte Re-
de — Geist-in-Prisenz. Text ist der Spielraum geistiger Vollziige; durch
keinen ganz zu bestimmen, von keinem vollstindig zu besetzen. Die
Schrift und die Schriftzeichen aber sind die sichtbar unsichtbaren
(weil urspriinglich immer tibersehenen) Mittler zwischen den Stim-
men des Geistes und den Gedankenrdumen der Texte. Und unter den
Zeichen der Buchstabenschrift sind es die Satzzeichen, die exempla-

14.02.2026, 09:41:27. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =D


https://doi.org/10.14361/9783839409886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | Geore KoHLER

risch diese Vermittlerfunktion reprisentieren: weil sie so unauffillig,
so sichtbar unsichtbar sind.

Satzzeichen werden eben nicht als solche in Laute iibersetzt. Sie
formen die Stimme indirekt: durch Atemfithrung, Tonlage, Rhythmi-
sierung, Unterbrechung, Lingung — und manchmal, wie die Auslas-
sungspunkte im Rahmen einer Zitation, gar nicht. Aber ohne sie, oh-
ne die Punkte, die Doppelpunkte, die Fragezeichen u.s.w. verléren die
Stimmen — verl6ren wir — sehr schnell die Orientierung im Gedanken-
raum des Textes, allein und fast so erblindet im Buchstabengest6ber
wie eine Expedition im Himalaya, die ohne Sherpas im Schneesturm
den Weg sucht.

Satzzeichen sind die Reprisentanten der Stimme im Text und zu-
gleich ihre Sherpas. Durch sie wird im Gedankenraum etwas laut, was
im stillen Lesen sonst verstummen wiirde: die Impulse der oralen Lek-
tuire, der vorlesenden Rede, und dadurch wird die Wirkung der Ein-
sicht prisent, die stets an das Hier-und-Jetzt des Denkens im realen
(Selbst-)Gesprich gebunden ist.

Im platonischen Dialog Phaidros findet sich die berithmte Kritik der
Schrift — der Schrift, nicht des Textes! —, die gelegentlich als beson-
ders auffilliger Ausdruck des abendlindischen »Phonozentrismus«
gedeutet worden ist, weil dieser die Schrift als blosse Magd der Rede
begreife und weil er dem Phantasma des »wahren Seins«, der Idee
des Seienden als dem unverriickbar Gegenwirtigen, als dem in seiner
Selbigkeit und Bestimmtheit ewig Verharrenden, gehorche.

Liest man dann aber die einschligigen Passagen mit eigenen Oh-
ren und Augen, dann entdeckt man im Phaidros einen anderen Sinn
als das phonozentrische Vorurteil'.

Sokrates, der im — geschriebenen! — Dialog das Wort fiihrt, er-

1 | Das ist natiirlich eine Anspielung auf die bekannte De-Konstruk-
tion die Jacques Derrida — auf Heideggers Spuren — der abendlindischen
Metaphysik angesonnen hat. Dabei spielt der Gegensatz Schrift/Stimme
eine herausragende Rolle, weil, nach Derrida, die klassische Metaphysik
a) vom Primat der Stimme und deshalb b) auch vom Gedanken der Ein-
deutigkeit und Selbigkeit des wahrhaft Seienden ausgehe, wihrend die
Erfahrung des Textes, d.h. dessen nie zu bindigenden Bedeutungsiiber-
schiisse, und die Wirklichkeit der Schrift uniibersehbar machten, dass
diese platonische Ontologie der Stindigkeit nicht zu halten sei. Wer das

14.02.2026, 09:41:27. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =D


https://doi.org/10.14361/9783839409886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das FRAGEZEICHEN | 19

innert als Eigenschaft der buchstiblich fixierten Rede, dass sie sich,
im Gegensatz zur gesprochenen, gegeniiber dem Urheber verselbst-
stindigt hat®. Das Geschriebene kann auf Fragen nicht so antworten,
wie das sein Autor tun kann. Der blanke Text als solcher erklirt sich
niemals selbst. Er braucht Interpreten — und die sind nicht immer die
Tuchtigsten. Die einmal niedergeschriebene Rede ist sozusagen her-
renloses Gut geworden; im Umlauf'ist sie denen genau gleich zuging-
lich, die wirklich etwas von der Sache verstehen wie den Banausen.
Und wird sie angegriffen oder zu Unrecht geschmiht, braucht sie Hil-
fe; die des Urhebers oder eines guten Stellvertreters.

Sokrates geht noch einen Schritt weiter. Er vergleicht das Geschrie-
bene mit einem Abbild, zum Beispiel mit dem eines Menschen. Kein
Bild vermag die gemalte Person wahrhaft-leibhaftig zu prisentieren.
Es produziert den blossen Schein lebendiger Gegenwart. »Ebenso
auch die Schriften: Du konntest glauben, sie spriachen, als verstiinden
sie etwas, fragst du sie aber lernbegierig tiber das Gesagte, so bezeich-
nen sie doch stets nur ein und dasselbe.« Dieser Hinweis liefert den
Ubergang zu dem, worauf es Sokrates eigentlich ankommt: zu jener
Rede, die nicht toter Buchstabe ist, sondern sich in und als Einsicht
im Geist dessen entziindet, der sie hort und aufnimmt — die Rede, die
»mit Einsicht geschrieben wird in des Lernenden Seele, wohl imstande,
sich selber zu helfen, und wohl wissend zu reden und zu schweigen,
gegen wen sie beides soll.« Nun reagiert endlich auch der Gesprichs-
partner Phaidros — er hat’s kapiert: »Du meinst die lebende und be-

aber begriffen habe, dem sei die différance (=Differinz) als Grundprinzip
aller inhaltlichen Bestimmung einleuchtend geworden.

Im Folgenden will ich natiirlich nicht diesen Gedankengang diskutie-
ren, sondern bloss darauf hinweisen, dass die im Phaidros durchgefiihr-
te Schriftkritik erstens auf einen Aspekt der Prisenz (Stimme) verweist,
der zweitens auch ganz gut zu Uberlegungen der Dekonstruktion passen
konnte.

2 | Die Passage, um die es geht, sind die Abschnitte 274bi0-278b6;
zitiert wird nach der Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher. — Mei-
nem Verstindnis hat nicht zuletzt die Arbeit geholfen, die Sara Pedretti zu
dem von mir mit Alfred Messerli im Herbstsemester 2007 durchgefiihr-
ten Seminar tiber das Thema »Schriftlichkeit und Miindlichkeit« verfasst
hat. Ausserdem beziehe ich mich auf zwei Schriften von Thomas Szlezak,
nimlich: Dialogform und Esoterik. Zur Deutung des platonischen Dia-
logs Phaidros, in: Museum Helveticum, vol. 35, 1978, sowie auf: Platon
und die Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen zu den frithen
und mittleren Dialogen, Berlin, New York 198s.

14.02.2026, 09:41:27. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =D


https://doi.org/10.14361/9783839409886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | Geore KoHLER

seelte Rede des wahrhaft Wissenden, von der man die geschriebene
mit Recht wie ein Schattenbild ansehen darf.«

Wer wirklich etwas weiss, d.h. aus vollzogener Einsicht spricht,
dem ist klar, dass das, was das Wissen zum Wissen macht, als fixier-
te Schrift gar nicht beschreibbar ist. »Wissen« heisst fihig sein, das
Gewusste auch anders zu formulieren als in der Weise, wie man es
zuerst gelesen und begriffen hat; und dazu gehort das Vermégen, es
in verschiedenen kommunikativen Kontexten zu variieren; es dann
und dort zur Geltung zu bringen, wo es dem Adressaten angemessen
ist — oder auch nicht. Darum gilt: Die nicht im Text gefasste, sondern
die »mit Einsicht die Seele des Lernenden geschriebene Rede« ist es,
die einen interessieren muss, allein sie ist »imstande, sich selbst zu
helfen, wohl wissend zu reden und zu schweigen, gegen wen sie bei-
des soll.«

Wissen gibt es also nur im und mit dem je von einem einzelnen
Menschen realisierten Verstehen. Dafiir findet der platonische Phai-
dros den geeigneten Ort nicht im sprachlichen Gebilde, sondern in der
»Seele.« Die Schriftkritik des — wie jedem Leser bewusst bleibt — ge-
schriebenen Dialogs zielt daher gar nicht primir auf die Konfrontation
der geschriebenen und der gesprochenen Rede. Es geht ihr in erster
Linie um den Ereignischarakter des denkenden Erkennens; um die Er-
innerung der Differenz, die zwischen dem Wesen lebendiger Einsicht
und dem Versuch, sie ein fiir allemal, d.h. schriftlich zu identifizieren,
besteht.

Sokrates’ Thema im Phaidros ist deshalb auch gar nicht die Idee der
Idee als dem unverriickbar Selbigen und restlos Gegenwirtigen, nicht
die Verneinung der Geschichtlichkeit aller Wahrheit oder der »difté-
rance« (um Derrida endlich doch beim Wort zu nehmen); das The-
ma ist die notwendige Aktualitit, durch die ein Gedanke iiberhaupt
erst »da«, prisent und eine wirkliche Erkenntnis oder Wahr-nehmung
wird. Und dass dieses Ereignis momenthaft, ergo auch verginglich,
gliickhaft-zufillig und entsprechend singuldr und verschieden ist,
wird in der sokratischen Kritik der Schrift und des Schriftlichen ge-
rade nicht geleugnet. Im Gegenteil: Es ist der Nachteil der Schriftlich-
keit, dass sie genau diesen Zeitlichkeitscharakter des triftigen Den-
kens verdeckt — »denn diese Erfindung [der Schrift] wird den Seelen
der Lernenden (..) Vergessenheit einflossen und Vernachlissigung
der Erinnerung, weil sie im Vertrauen auf die Schrift nur von aussen
vermittels fremder Zeichen, nicht aber innerlich sich selbst und un-
mittelbar erinnern werden.«

14.02.2026, 09:41:27. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =D


https://doi.org/10.14361/9783839409886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs FRAGEZEICHEN | 21

Satzzeichen sind die Vertreter der Stimme im Text; das war die The-
se, die zum Phaidros und zur platonischen Schriftkritik fithrte. Deren
Fazit: Wenn im Geschriebenen nicht wieder eine beseelte Stimme le-
bendig wird oder, mit einer anderen Metapher gesagt, Einsicht den
Geist trifft, niitzt alles Aufschreiben nichts. Was eine einfache Probe
beweist: Wer nicht verstanden hat, was ein Text sagt, der ist auch nicht
imstande, ihm eine richtige Stimme zu geben, d.h. ihn einleuchtend
vorzulesen. Er weiss mit den Hinweisen, die die Satzzeichen sind,
nicht gut umzugehen. Nicht jedes Komma ist eine Pause, nicht jeder
Gedankenstrich ein Atemholen.

Dass Satzzeichen etwas grundsitzlich anderes und gewissermas-
sen Geistigeres sind als die Lautzeichen der Buchstaben, zeigt sich
noch unter einem dritten Aspekt. Nimlich in und mit der Tatsache,
dass Satzzeichen eben Satz-zeichen sind — Indizes gedanklicher Ein-
heiten, die in der Regel mehrere Worte umfassen und Glieder komple-
xer Bedeutungsstrukturen sind.

Durch die Setzung dieser Signale markiert der Autor den Weg sei-
ner Uberlegung und deren Intentionen. Freilich nicht diktatorisch,
sondern sozusagen musikalisch, als Hinweis fiir die Interpretation
seiner Gedankenpartitur (die man vielleicht auch ganz anders spielen
kann, wenn man es kann).

Adorno, den ich soeben indirekt zitiert habe, macht allerdings
deutlich, dass die Interpunktion Regulativen unterstellt ist, die den
Vollzug des Denkens verfremden und behindern. »Den Satzzeichen
gegeniiber befindet der Schriftsteller sich in permanenter Not; wire
man beim Schreiben seiner selbst ganz michtig, man fiihlte die Un-
moglichkeit, je eines richtig zu setzen, und gibe das Schreiben ganz
auf. Denn die Anforderungen der Regeln der Interpunktion und des
subjektiven Bediirfnisses von Logik und Ausdruck lassen sich nicht
vereinen: in den Satzzeichen geht der Wechsel, den der Schreibende
auf die Sprache zieht, zu Protest.«?

Satzzeichen erméglichen die auktoriale Regieanweisung, doch sie
miissen zugleich vorgegebenen Codes folgen, ein Widerstreit, der die
produktive Regelverletzung zum Ausweis luzider Kénnerschaft, sei es
des Autors oder seines Interpreten, werden lisst. Adorno erinnert an
die Sensorien isthetischer Erfahrung, um das zu erldutern: »Zu raten
wire (...), man soll mit den Satzzeichen umgehen wie Musiker mit ver-

3 | Theodor W. Adorno: »Satzzeicheny, in: Ders., Noten zur Litera-
tur I, Frankfurt/Main 1958, S. 170.

14.02.2026, 09:41:27. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =D


https://doi.org/10.14361/9783839409886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | Geore KoHLER

botenen Fortschreitungen der Harmonien und Stimmen. Einer jeden
Interpunktion, wie einer jeden solchen Fortschreitung, ldsst sich an-
merken, ob sie eine Intention trigt oder bloss schlampt; und, subtiler,
ob der subjektive Wille die Regel brutal durchbricht oder ob das wi-
gende Gefiihl sie behutsam mitdenken und mitschwingen lisst, wo er
sie suspendiert.«4

v

Der Name »Nietzsche« steht flir einen Autor, Text, Werkzusammen-
hang, an dem Adornos Empfehlung besonders fruchtbar zu erproben
wire. Eine auffillige Vielzahl von Zeichen besetzt in Nietzsches spi-
teren Schriften die Riume zwischen den Wortern.s Und alles, was ge-
sagt worden ist — Interpunktion als musikalische Praxis, als Stimm-
gebung, Verlebendigung und Gegenwartssteigerung — wird hier fast
aufdringlich sichtbar. Diese Texte sind Schauplitze der Stimme, und
die Satzzeichen werden zu Hauptdarstellern auf der Bithne von Nietz-
sches Stil. Kein Wunder also, dass hier auch das Fragezeichen seine
grossen Auftritte hat.

Man betrachte etwa den berithmten Aphorismus aus der Frohlichen
Wissenschaft, die Erzihlung vom »tollen Menscheng, der fassungslos
auf dem Markt den Tod Gottes verkiindet: »Wir haben ihn getotet —
ihr und ich! Wir alle sind seine Mérder! Aber wie haben wir dies ge-
macht? Wie vermochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den
Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwischen? Was taten wir,
als wir diese Erde von der Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich
nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stiirzen wir
nicht fortwihrend? Und riickwirts, seitwirts, vorwirts, nach allen Sei-
ten? Gibt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch
ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es
nicht kilter geworden? Kommt nicht immerfort die Nacht und mehr

4 | Ebd, S.171.

5 | Vergleiche zum Folgenden auch: Heinz Schlaffer: Das entfessel-
te Wort. Nietzsches Stil und seine Folgen, Miinchen 2007. Schlaffer hat
in seiner genauen Analyse von Nietzsches Schreiben den Satzzeichen die
nétige Aufmerksambkeit gewidmet: »Gerade den unscheinbarsten Elemen-
ten der Schrift, den Satzzeichen, teilte Nietzsche die Aufgabe zu, den Text
nicht nur lesbar, sondern auch erlebbar zu machen. -Kommata, Frage- und
Ausrufezeichen« notiert er sich, »und der Leser sollte seinen Korper dazu
geben und zeigen, dass das Bewegende auch bewegt«.« (S. 31)

14.02.2026, 09:41:27. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =D


https://doi.org/10.14361/9783839409886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das FRAGEZEICHEN | 23

Nacht? Miissen nicht Laternen am Vormittage angeziindet werden?
Horen wir noch nichts vom Lirm der Totengriber, welche Gott begra-
ben? Riechen wir noch nichts von der goéttlichen Verwesung? — auch
Gotter verwesen! Gott ist tot! Gott bleibt tot! Und wir haben ihn ge-
totet! Wie trosten wir uns, die Morder aller Mérder? Das Heiligste und
Michtigste ist unter unseren Messern verblutet. Wer wischt dies Blut
von uns ab? Mit welchem Wasser konnen wir uns reinigen? Welche
Sithnefeiern, welche heiligen Spiele werden wir erfinden missen? Ist
nicht die Grosse dieser Tat zu gross fiir uns? Miissen wir nicht selber
zu Gottern werden, um nur ihrer wiirdig zu erscheinen?«

Der Aphorismus 125 der Fréhlichen Wissenschaft oder vielmehr sein
Schriftbild entfesseln einen grafischen Tumult, in dem das Fragezei-
chen zur einzigen Konstanten wird. Das Augenfillige entspricht dem
Sinn des Gesagten. Des »tollen Menschen« Fragenkatarakt 16st alle
kosmologischen Halterungen der irdischen Existenz auf, um die Er-
fahrung absoluter Orientierungslosigkeit aufklaffen zu lassen, die dem
Gottestod folgt, wenn man wirklich begriffen hat, was er bedeutet: »Wir
miissen selber zu Géttern werden...«, aber wie soll das gehen, wenn
Sterblichkeit und der totale Abstand zum gottlichen Sein das mensch-
liche Wesen bestimmen — ? Der Gedankenwirbel der entsetzten Selbst-
reflexion, die endlich auf die Hohe ihrer eigenen Lage gelangt ist, miin-
det in eine Antwort, die keine mehr sein kann: In den Ab-Grund und
Un-Sinn selbstwiderspriichlicher coincidentia oppositorum. Des »tollen
Menschen« letztes Fragezeichen markiert einen Sturz, der kein Ende
hat — als Gesetz der Gegenwart und ihrer Zukunft.

v

Es braucht allerdings die Macht jener ungeheuren Schriftrednergabe,
wie sie Nietzsches Texte besitzen, um eine ziemlich einfache Uber-
legung bei dieser Nobilitierung des Fragezeichens zum Daseinsemb-
lem nicht aufkommen zu lassen. Nimlich die Uberlegung, ob es iiber-
haupt ein eigenes Satzzeichen fiir die Frage und das Fragen braucht;
ob es tiberhaupt nétig ist, im Schriftbild anzuzeigen, wenn wir etwas
nicht wissen, was wir doch wissen méchten.

Istalso das Fragezeichen nicht im Grunde ein tiberfliissiger Schnér-
kel? Denn um zu signalisieren, dass jemand eine Frage hat, gentigen ja
die Regeln des Satzbaus, der Inversion, der Umstellung von Verb und
Pronomen. Ist das Fragezeichen darum nicht in Wahrheit ein Hoch-
stapler und Ubertreibungskiinstler, ein Schwindler, der den Platz in
der ersten Reihe beansprucht, obwohl er ihm gar nicht zusteht?

14.02.2026, 09:41:27. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =D


https://doi.org/10.14361/9783839409886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | Georg KoHLER

Freilich: Stellen Sie sich den Aphorismus 125 ohne Fragezeichen
vor.

Verlore er nicht die Hilfte seiner Triftigkeit? Obwohl an der Bedeu-
tung der Worte und ihrer gedanklichen Stringenz sich nichts dndern
wiirde? — Gewiss, das Fragezeichen ist ein Ubertreibungskiinstler und
manchmal auch ein Schwindler und Schauspieler, wenn es rhetorische
Fragen beschliesst oder solche, die, logisch betrachtet, unsinnig sind.

Aber seine Funktion ist eben gar keine syntaktische, sondern die
des herausragenden Stimmfiihrers im Buchstabengestéber. Nicht des
einzigen; das Fragezeichen ist nicht geradezu der Dirigent im Konzert
der Wort und der Worter; zu Recht wiirden hier die anderen Mitglieder
der Familie protestieren. Aber der geistige Akt und die logisch-seman-
tische Gedankenform, fiir die es steht und den es verlangt, sind fiir
die menschliche Vernunft und Lebenspraxis von zentralem Rang®. In
ihm wird jener Uberschuss iiber alles Gewohnte, brav Regelhafte und
zweifellos Richtige sichtbar, der menschliches Existieren erst einzig-
artig sein lisst: der Uberschuss der Frage und des Fragens iiber jede
Antwort und jede vermeintliche Gewissheit hinaus.

Das Fragen ist das erstaunliche und im Grunde tief ritselhafte Kénnen
des »nicht-festgestellten Tiers«, das als einziges unter allen Geschép-
fen zu fragen gelernt hat und so erst zu seiner verniinftigen Freiheit
und Handlungsfihigkeit gelangen konnte.

Das beweist die gefidhrliche und umstiirzende Frage Evas vor dem
Baum der Erkenntnis im Garten Eden (»Wdre es nicht gut, von dem
Baume zu essen, weil er klug macht und wissend?«, vgl. 1. Mose 3,
6) nicht weniger als Nietzsches radikal redliche Frage nach dem Rest
(oder Un-)sinn des gottlos gewordenen Fragetiers und seiner Hiesig-
keit.

Dass die Philosophie ein fiir allemal Philo-sophie bleibt, also Fra-
gen nach dem, was wahr und gut ist, ist kein Zufall. Nur philosophie-
rend kann der menschliche Geist sein seltsames Wesen zwischen Frei-
heit und Naturkausalitit ganz ausprobieren und verwirklichen. — Das
Fragezeichen ist sein Emblem.

6 | Die Frage und das Fragen sind sinnvollerweise zu unterschei-
den. Uber den Zusammenhang zwischen der Frage als logisch-semanti-
scher Form und dem Fragen, insbesondere dem Sich-Fragen, konnte nach
meiner Meinung wieder einmal intensiver nachgedacht werden. Das Fak-
tum, das mich seit langem interessiert, wie nimlich geistige Prozesse mit-
samt ihren logischen Regulationen in unser praktisches Selbstverhiltnis
eingreifen, ist ein ebenso spannendes wie tiefgriindiges Thema.

14.02.2026, 09:41:27. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =D


https://doi.org/10.14361/9783839409886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

P 09:41:27,


https://doi.org/10.14361/9783839409886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 09:41:27. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =D


https://doi.org/10.14361/9783839409886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

