Die politische Rechte,
der Rechtsextremismus
und die Rechts-
extremismusforschung

21.01.2026, 02:27:33. /de/e A


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21.01.2026, 02:27:383.


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursula Birs!

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen: die
sikulare und religiose Rechte in Deutschland

Zwischen sdkularer und religidser Rechten zu unterscheiden hat rein heuristi-
sche Griinde. Der Fall des Rechtsterroristen Anders Breivik zeigt beispielhaft,
wie schwierig es ist, definitorische Trennlinien zu ziehen. Breivik, der am
22. Juli 2011 in Oslo und auf der Insel Uteya 77 Menschen ermordete, sieht
sich als Tempelritter auf christlichem Kreuzzug. In dem Manifest ,,A [sic!] Eu-
ropean Declaration of Independence — 2083, das er mit weiteren Autoren aus
Norwegen, Serbien und den USA verfasst hat, rechtfertigt er seine Attentate als
Kampf gegen den ,,Multikulturalismus®, unter dem er ,,cultural Marxism/politi-
cal correctness™ (Breivik 2011, S. 13) versteht. Nach Breivik hat dieser Multi-
kulturalismus zwei Bedrohungen fiir Europa hervorgebracht: den Feminismus
und die vermeintlich voranschreitende Kolonialisierung durch den Islam. Im
sog. dritten Buch des Manifests ruft er dann auch zum Préiventionskrieg gegen
diese Bedrohungen auf (ebd., S. 525ff.). Es ist ein Praventionskrieg, den er mit
Verweis auf das Alte Testament durch ein Selbstverteidigungsrecht der Christen
legitimiert sieht:

“Many Christians claim that acts of self-defence are unbiblical, unscriptural and un-

godly. However, they are undoubtedly wrong. The Bible couldn't be clearer on the
right, even the duty we have as Christians to self-defence” (ebd., S. 913).

Sind die Attentate von Oslo und Uteya nun einem im Grundsatz sikularen, an-
tiklerikalen oder einem christlichen Rechtsterrorismus zuzuordnen? Dient hier
das ,,christliche Abendland“ lediglich ,,als eine Art identifikatorisches Ersatz-
objekt zur Nation (Wiedemann 2016, S. 520), das zudem die Moglichkeit be-
reithilt, ganz Europa als Schicksalsgemeinschaft zu definieren oder speist sich
aus dem christlichen Glaube des Attentéters das ideologische Fundament seiner
Weltanschauung und seines Terrorakts? Die Lektiire der sog. Deklaration der
europdischen Unabhingigkeit ldsst beide Interpretationen zu. Auffillig ist je-
doch, dass der Hinweis auf das vermeintliche Selbstverteidigungsrecht der
Christen an die Legitimationsstrategien fiir Gewalttaten des sog. salafistischen
Dschihadismus und Islamischen Staats (IS) erinnert. Noch ist die Bedeutung
von Religionen fiir Sinnstiftungsproduktion in der radikalen und extremen
Rechten sowie im Rechtsterrorismus kein explizites Thema in der Forschung.
Es ist vielmehr ein Forschungsdesiderat auszumachen, was die Struktur, Ideolo-

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 Ursula Birsl

gien und den Umfang einer moglichen religidsen Rechten oder auch das ,,Ver-
héltnis der extremen Rechten zur Religion® (ebd., S. 512; vgl. auch Birsl 2010)
angeht. Felix Wiedemann (2016, S. 511) meint hierzu:

,,Angesicht der in den letzten Jahren — sei es als Verheifung, sei es als Warnung —
verkiindeten ,Riickkehr der Religion® (...) als ,Megatrend* (...) des 21. Jahrhun-
derts mutete es erstaunlich an, dass das Verhiltnis der gegenwirtigen extremen
Rechten zur Religion ein weitgehendes Forschungsdesiderat darstellt®.

Das gilt sowohl fiir die positiven wie negativen Beziige der (sékularen und anti-
klerikalen) extremen Rechten zu Religionen (vgl. ebd., S.519ff.; Salzborn
2015) und religiosen Symbolen (vgl. hierzu Beutell/Fischer 2017) als auch fiir
die Frage, ob in Deutschland eine (extreme) christliche Rechte existiert. Ge-
meint ist: es gibt keine systematische Forschung dariiber, ob sich eine solche
(wieder) entwickelt hat. Reportagen etwa von ARD und deren Landesrundfunk-
anstalten sowie Dokumentationen in Die Zeit oder im Spiegel zeugen zumin-
dest davon, dass eine Fundamentalisierung bspw. von evangelikalen Gruppen
und Bewegungen seit der Jahrtausendwende zur Kenntnis genommen werden
muss. Ist die christliche Rechte Gegenstand der Forschung, dann konzentriert
sich diese vornehmlich auf die USA und selten auf Deutschland oder Europa.
Dabei zeigt sich, dass in Osteuropa christliche, hier vor allem katholische und
orthodoxe Kirchen, Parteien, Organisation und Bewegungen eine zentrale Rolle
im radikal rechten Spektrum und als Gegenbewegung zur Demokratisierung
spielen — so etwa in Polen, Ungarn und Ruménien. Sie werden von Michael
Minkenberg als ,,Religious-fundamentalist right (2015, S. 32f.) bezeichnet —
so etwa in Polen und Ruménien (vgl. hierzu auch Andreescu 2015).

In Deutschland blieb es eine Randnotiz, dass es bspw. Verbindungen zwi-
schen dem Ku-Klux-Klan und dem sog. Nationalsozialistischen Untergrund
(NSU) sowie mit dem Attentat auf die Polizistin Michéle Kiesewetter in Heil-
bronn gegeben haben konnte (vgl. Funke 2015; Birsl 2016). Auch ist bislang
unbekannt, inwieweit rechtsterroristische Anschlidge in Deutschland — &hnlich
wie bei Anders Breivik — auch christlich-fundamentalistische Motive hatten.
Existieren solche nicht, oder sind sie bislang nicht recherchiert oder ermittelt?

Ebenso wenig beleuchtet und wissenschaftlich bewertet sind die engen Ver-
flechtungen zwischen evangelikalen und katholischen Akteurinnen und Akteu-
ren mit der radikalen Rechten etwa beim ,,Marsch fiir das Leben®. Sind diese
nur Ausdruck von ideologischen Uberlappungen oder davon, dass sikulare ra-
dikale Rechte und christliche radikale Rechte eine Synthese eingehen, wie es
bei der Alternative fiir Deutschland (AfD) zu beobachten ist? Bislang schien
dies nach 1945 eher undenkbar. Sind doch die beiden groflen Religionsgemein-
schaften, die protestantische und katholische Kirche, als Amtskirchen institutio-
nalisiert und als Korperschaften des offentlichen Rechts sowie iiber Kirchen-

21.01.2026, 02:27:383.


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 109

vertridge in staatliche Aufgaben eingebunden und eingehegt. So schien bislang
wenig gesellschaftlicher und politischer Raum freigegeben, dass in der bundes-
deutschen Gesellschaft evangelikale Gruppen, charismatische Bewegungen und
Freikirchen erstarken und sich radikalisieren — anders als in laizistischen Staa-
ten wie den USA oder Frankreich. Jedoch hat die Bindekraft der beiden Kir-
chen auf politisch-kultureller und gesellschaftlicher Ebene nachgelassen — auch
innerhalb der eigenen Organisationen. Ihre Stellung in der Verfassungswirklich-
keit und damit im politischen System hat sich ebenfalls gewandelt, und dies be-
reits seit den 1950er Jahren. Die Religionsgemeinschaften treten eher als Inter-
essenvertreterinnen und Lobbyistinnen dem Staat und der Politik gegeniiber
denn als Amtskirchen. Der schleichende Prozess der De-Institutionalisierung
von christlicher Religion und Religiositit gibt augenscheinlich nunmehr einen
Raum fiir fundamentalistische Orientierungen frei (vgl. Birsl 2010, S. 7). Nur:
entwickelt sich daraus auch eine radikale oder auch extrem christliche Rechte
als politische Akteurin?

Die gleiche Frage ist an muslimische Religionsgemeinschaften zu richten.
Bislang wird der sog. salafistische Dschihadismus unter Begriffen wie Islamis-
mus, islamischer Fundamentalismus oder (internationaler) islamistischer Terro-
rismus in Wissenschaft, Politik und Sicherheitsbehérden verhandelt. Wahrend
aus der Wissenschaft immer wieder Stimmen darauf hinweisen, dass dieses
Phénomen seine Ursachen in der bundesdeutschen Gesellschaft hat, erweckt die
politische Debatte mit diesen Begrifflichkeiten den Eindruck, es sei ein Phéno-
men, dass von auflen iiber die Gesellschaft gekommen sei. Bei genauerer Be-
trachtung der Entstehungsbedingungen, Ideologie(n), Struktur(en) und Hand-
lungen kann jedoch danach gefragt werden, ob es sich dabei nicht vielmehr um
eine Variante des Rechtsextremismus bzw. Rechtsterrorismus in Deutschland
handelt. Hierzu entwickelt sich erst aktuell eine Forschungsdebatte. Dies er-
staunt insofern, als dass etwa mit der ,,Islamischen Gemeinde Milli Goriis e. V.«
und dem ,,Verband der islamischen Vereine und Gemeinden e.V.*, der auch als
»Der Kalifatsstaat” bekannt gewesen ist und 2002 vom Bundesinnenminister
verboten wurde, Organisationen seit den 1970er bzw. 1980er Jahren in der Bun-
desrepublik existieren oder existierten, die alle Merkmale radikal rechter oder
extrem rechter Zusammenschliisse aufweisen (vgl. Birsl/Bugak/Zeyrek 2002).
Damals liefen solche Organisationen beim Bundesamt fiir Verfassungsschutz
noch unter der Bezeichnung ,,Auslédnderextremismus®, heute unter ,,Islamis-
mus/islamistischer Terrorismus®“. Eine semantische Integration in das Phino-
men des Rechtsextremismus ist damit immer noch nicht vollzogen.

Im vorliegenden Beitrag soll nun untersucht werden, ob in Deutschland ne-
ben einer vornehmlich sékularen und auch antiklerikalen radikalen oder extre-
men Rechten gleichfalls religiose radikal und extrem rechte Akteurinnen und
Akteure auszumachen sind. Hierbei wird auf Ergebnisse eines Forschungssemi-

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 Ursula Birsl

nars an der Philipps-Universitdt Marburg zuriickgegriffen, das im Wintersemes-
ter 2015/2016 im Masterstudiengang Politikwissenschaft durchgefiihrt wurde.
Dieses Seminar schloss an ein anderes Forschungsseminar an, das bereits im
Wintersemester 2009/2010 an der Technischen Universitit (TU) Berlin stattge-
funden hat. Wihrend sich dieses auf christliche Gruppen und Bewegungen kon-
zentrierte, wurde in Marburg der Fokus um den salafistischen Dschihadismus
bzw. den sog. Islamischen Staat (IS) erweitert und damit um die Frage, ob es
sich bei diesen Phdanomenen um einen muslimischen Rechtsextremismus han-
delt. Hier wird explizit nicht die Bezeichnung ,islamischer Rechtsextremis-
mus‘ verwendet, da es sich hier — wie auch bei der christlichen Rechte — nicht
um die Religion an sich handelt, die sich radikalisiert, sondern es sind Akteu-
rinnen und Akteuren mit radikal oder extrem rechten Denken.

Die Befunde beider Forschungsseminare sind als Working Papers unter den
Titeln ,,,Im Namen Gottes...‘ — christliche Rechte in Deutschland* (2010, WP
No. 1) bzw. ,,,Im Namen Gottes...?* Zur sdkularen und religiésen Rechten in
Deutschland” (2017, WP No. 10) in der Reihe ,,Forum Demokratieforschung:
Beitrige aus Studium und Lehre* verdffentlicht!.

Bevor jedoch auf diese Phanomene ideologiekritisch eingegangen wird, de-
ren Ahnlichkeiten und Unterschiede sowie ihre Verflechtungen zur sikularen
radikalen Rechten ausgelotet werden, soll zunéchst geklédrt werden, was unter
radikal oder extrem religidsem Denken verstanden werden kann.

1. Weltanschauungen wider die Demokratie und die Moderne: Ahnlichkei-
ten und Unterschiede

Es gibt nicht die eine radikal rechte oder die eine extrem rechte Ideologie.
Birgit Rommelspacher (vgl. 2011, S. 66) spricht bei Rechtsextremismus von
Rechtsextremismen im Plural, die in unterschiedlichen sozialen Kontexten ent-
stehen und geschlechtsspezifische Auspriagungen aufweisen. Und die histori-
schen Beziige sind bei der Ideologieproduktion von Bedeutung. So kdnnen An-
leihen an die sog. Konservative Revolution der Weimarer Republik und ihre
Vordenker — etwa bei Carl Schmitt — wie vornehmlich in der radikalen Rechten
oder ,,Neuen Rechten” in Deutschland genommen werden, oder extrem rechte
Organisationen und Parteien, wie bspw. die Nationaldemokratische Partei
Deutschlands (NPD), kniipfen am ,,Germanentum® an und beschworen einen
,hationalen Sozialismus*. Hierdurch werden nicht einfach alte Ideologien revi-
talisiert, sondern neue Ideologien geschaffen.

Ganz allgemein und strukturanalytisch kann jedoch unter radikal und ex-
trem rechten Weltanschauungen — wie auch unter Konservatismus — eine dem
historischen Prozess der Aufklirung, Demokratisierung, der Liberalisierung

1 Die Working Paper konnen online abgerufen werden unter: http://www.uni-marburg.de/fb03/pol
itikwissenschaft/institut/lehrende/birsl/forumdemokratie/workingpapersl.

21.01.2026, 02:27:383.


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 111

und der Herausbildung von Individualismus und universellen Menschrechten
immanente Gegenbewegung verstanden werden. Diese Weltanschauungen sind
damit ein Phdnomen der Moderne und richten sich gegen diese. Radikal rechtes
und extrem rechtes Denken eint ideengeschichtlich ein organisches Verstindnis
von Gesellschaft und Nation. Hieriiber werden Zugehorigkeit, Ausschluss und
Abgrenzung definiert. Nach innen werden soziale und geschlechtliche Un-
gleichheitsverhiltnisse als natiirliche Ungleichheitsverhiltnisse verstanden, die
den einzelnen Gesellschaftsmitgliedern einen Platz im Organismus der Gesell-
schaft zuweisen. In der Frage der Ungleichwertigkeit von Menschen gibt es un-
terschiedliche Vorstellungen. Sie kann entweder mit einer Vorstellung von einer
,»Gleichheit in der Differenz” tendenziell zuriickgewiesen werden, wie mit
Blick auf die Geschlechterverhaltnisse (vgl. hierzu Bitzan 2011; 2016) oder
biologistisch legitimiert werden. Auch in politischen Ordnungsvorstellungen
unterscheiden sich Denkrichtungen: Wiahrend die radikale Rechte sich inner-
halb der entwickelten demokratischen Strukturen zu bewegen und diese bspw.
technokratisch als Expertenherrschaft umzubauen sucht, finden sich bei der ex-
tremen Rechten Varianten einer autokratischen Herrschaft etwa durch eine na-
tiirliche Elite (vgl. Birsl 2016, S. 256).

Koénnen nun Religionen und Religidsitdt Weltanschauungen hervorbringen,
die sich dieser allgemeinen Definition von radikal und extrem rechten Ideologi-
en zuordnen lassen? Dieser Frage wird zundchst entlang der vorgelegten Defi-
nition nachgegangen, um sie dann am Beispiel der Vorstellungen zu den Ge-
schlechterverhiltnissen sowie der Konstruktion von Weiblichkeit und Méann-
lichkeit zu vertiefen. Wie sich dabei zeigen wird, sind die Geschlechterverhalt-
nisse konstitutiv fiir diese Weltanschauungen sowie deren Tragerinnen und Tré-
ger (vgl. hierzu auch Birsl/Pallinger 2015).

1.1 ,,Politische Theologie* als antidemokratisches und gewaltlegitimierendes
Denken

Zunichst einmal ist in der wissenschaftlichen Debatte unstrittig, dass gegen-
wartig in allen grofen Religionen das Potenzial einer Politisierung zu finden
ist, das sich gegen die entwickelte Moderne richtet:

.30 gut wie jede Glaubensgemeinschaft auf der Welt ist von religiésen Formen des
politischen Protests erfasst worden — vom amerikanischen Christentum und israeli-
schen Judaismus bis hin zum indischen Hinduismus und japanischen Buddhismus.
Wir sind also mit einer Entwicklung konfrontiert, die nicht ausschlieBlich Folge des
islamischen Aktivismus im Nahen Osten sein kann“ (Juergensmeyer 2009, S. 9).

Der US-amerikanische Soziologe und Religionswissenschaftler Mark Juergens-
meyer bezeichnet diesen religidsen Protest als religiosen Aktivismus, weil er
die Bezeichnung Fundamentalismus in diesem Zusammenhang aus zwei Griin-

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 Ursula Birsl

den fiir ungeeignet hélt: erstens ist diese immer abwertend und spiegelt letzt-
endlich nur die eigene Einstellung gegeniiber religiosen Aktivistinnen und Ak-
tivisten. Zweitens ist der Begriff des Fundamentalismus auf Grund seiner hi-
storischen Beziige falsch, da er eine Eigenbezeichnung konservativer Protestan-
ten zu Beginn des 20. Jahrhunderts in den USA gewesen ist, ,,die definieren
wollten, was sie fiir die ,Fundamente des Christentums hielten, einschlieB3lich
der Unfehlbarkeit der Bibel, und es erscheint unklar, inwieweit sich diese kon-
servativen Protestanten mit Anhdngern anderer Formen des revitalisierten
Christentums gleichsetzen lassen, von Anhédngern anderer Glaubensgemein-
schaften in anderen Teilen der Welt ganz zu schweigen® (ebd., S. 19f., vgl. hier-
zu auch Noetzel 2014, S. 205).

Der Begriff des politischen Aktivismus, wie ihn Juergensmeyer verwendet,
bleibt jedoch unscharf. Auch die haufig verwendete Etikettierung etwa des sala-
fistischen Dschihadismus als politische Religion greift ins Leere. Welche Reli-
gion — vor allem die monotheistischen und innerweltlich orientierten — ist keine
politische Religion? Solche Religionen sind etwa aus sozialen und politischen
Konflikten entstanden und/oder historisch immer mit Macht- und Herrschafts-
anspriichen verbunden gewesen. Dies hat sich erst mit dem Kolonialismus und
damit mit Unterdriickung, mit der Aufkldrung und dem Versténdnis vom siku-
laren oder laizistischen Nationalstaat geédndert — unabhingig davon, ob dieser
demokratisch oder autokratisch verfasst ist. Religion und Politik sind in der
Konsequenz nicht voneinander zu trennen (hierzu auch Noetzel 2014). Die
christlichen Kreuzziige des 11. bis 13 Jahrhunderts zeugen zudem fiir das Ge-
walt- und kriegerische Potenzial einer monotheistischen Religion, wenn sie we-
niger religiose denn politische, strategische und wirtschaftliche Ziele verfolgt.

Mathias Hildebrandt hélt es in dieser Zuspitzung allerdings fiir falsch —
auch angesichts der Zunahme religids motivierter Gewalt, oder genauer: religi-
s legitimierter Gewalt in der Gegenwart —, ,,das Konfliktpotenzial von Religio-
nen zu betonen und deren Friedens- und Vers6hnungspotenzial zu vernachléssi-
gen. Die Problematik religioser Uberzeugungen und ihres Einflusses auf politi-
sches Handeln zeichnet sich vielmehr durch die Komplexitit der Ambivalenz
des Sakralen aus, in deren Folge sich Religionen m Spannungsfeld zwischen
Toleranz und Fanatismus und zwischen Gewalt und Verséhnung bewegen (...).
Ganz zweifelsohne wohnt den Religionen (jedoch) ein nicht zu unterschétzen-
des Gewaltpotenzial inne, das ganz erhebliche destruktive Krifte freisetzen
kann* (Hildebrandt 2007, S. 3).

Die Ambivalenz von Sakralitit als Gegensatz zur Profanitdt zeigt sich da-
rin, dass sie viele Menschen einschlieBen kann, und zwar jenseits von ethni-
schen und nationalen Zuschreibungen. Sie kann in ihrer Ideengeschichte auch
als Fundament universaler Menschenrechte betrachtet werden, die in verschie-
denen Religionen und verschiedenen Weltregionen ihren Ursprung zu haben

21.01.2026, 02:27:383.


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 113

scheinen (vgl. Joas 2015, auch Birsl 2015), jedoch kann iiber sie gleichfalls
Ausschluss begriindet werden: ,,So operieren Religionen an der Grenze der Un-
terscheidung von Errettung und Verdammung. Religionen miissen deshalb, das
was sie ausschliefen in der EinschlieBung betonen® (Noetzel 2014, S. 199).
Thomas Noetzel hebt hervor, dass religiose Ausschlussmechanismen durch ver-
gleichsweise leichte Manipulationen ermdglicht werden, da sie durch eine ei-
genwillige Auslegung heiliger Schriften und die Anrufung einer transzendenten
Autoritdt (Gott, Allah) legitimiert werden konnen (vgl. ebd.). Hierdurch konsti-
tuieren sich eine ,,,in-group® von Glaubigen und zwangslaufig eine ,out-group‘
von Ungldubigen® (Hildebrandt 2007, S. 4).

Erhélt eine solche Sakralitit und Transzendenz einen politischen Charakter
mit Macht- und Herrschaftsanspriichen und wirkt gewaltlegitimierend, dann
kann mit Hildebrandt von einer Politischen Theologie gesprochen werden. Eine
solche zeichnet sich nach ihm durch neun Merkmale aus (vgl. ebd. S 5f., vgl.
hierzu auch Guske 2014, S. 911f.):

1. eine Riickkehr zu den urspriinglichen Quellen einer Religion zunichst im
oben genannten konservativen, also fundamentalistischen Sinn,

2. aus der eine neue, moderne religiose Ideologie mit dem Anspruch entsteht,
alle Lebensbereiche zu durchdringen und politische Herrschaft zu erringen,
um eine Gesellschaft nach dieser Ideologie zu formen.

3. Auf der Grundlage von gegenwartsbezogenen Krisendiagnosen wird ,,Un-
gerechtigkeitserfahrung im Lichte eines welthistorischen oder sogar metha-
physischen Konfliktes zwischen Gut und Bdse gedeutet (ebd.).

4. Mit diesem manichéischen Dualismus des Guten und des Bosen, des Lichts
und der Finsternis als zwei Naturen wird dann mit einer Endzeit verbun-
den: ,.Der daraus abgeleitete Exzeptionalismus befreit die Glaubigen (und
damit die in-group, d. Verf.) von den {iblichen Fesseln, welche die Ambiva-
lenz des Sakralen der Gewaltanwendung anlegt, und setzt damit eine unge-
ahnte Gewaltbereitschaft frei, die nicht vor der Opferung des fremden und
des eigenen Lebens zuriickschreckt™ (ebd., S. 6).

5. Hieraus kann eine Gewaltdynamik entstehen, nach der das eigene Leben,
das geopfert wird, den Feind, die Unglaubige oder den Unglaubigen, ent-
menschlicht. Es wird nicht mehr zwischen Kombattantinnen/Kombattanten
und Nicht-Kombattantinnen/Nicht-Kombattanten unterschieden. Zivilisten
gibt es dann nicht mehr — die Gldubigen befinden sich in einem ,kosmi-
schen Krieg® (ebd.), folgen der Wahrheit und Unfehlbarkeit.

6. Dies ldsst dann keine friedlichen Losungen oder Kompromisse mehr zu.
Selbst diejenigen, die zu vermitteln versuchen oder moderater eingestellt
sind, sind der Gefahr ausgesetzt, als Feinde definiert und mit aller Gewalt
bekdmpft zu werden.

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 Ursula Birsl

7. Fiihrt all dies in einen aussichtslosen Kampf, dann wird auch dieser unter
Umstidnden weitergefiihrt, auch wenn davon ausgegangen wird, dass erst
spétere Generationen ihr Heil finden werden.

8. ,Das Ziel dieses kompromisslosen Kampfes bleibt ein zukiinftiges Frie-
densreich, das Gewalt, Konflikte und Ungerechtigkeiten endgiiltig iiber-
windet. In der Regel bleibt Gewalt das Mittel zu einem hoheren Zweck und
verdeutlicht auch in diesem Falle die eigentlich friedensstiftende Intention
einer Religion® (ebd.).

9. Ein so verstandenes Friedensreich setzt bei den monotheistischen Religio-
nen voraus, das Gott/Allah wieder in seine Herrschaft versetzt und eine
Theokratie als innerweltliche Herrschaftsform wirkméachtig wird.

Bis auf das letztgenannte Merkmal ist eine Politische Theologie in dieser Defi-
nition nach Hildebrandt und auch nach Juergensmeyer in allen grofen Religio-
nen denkbar. Allerdings muss sie nicht zwingend eine Gewaltdynamik auslo-
sen, wie sie hier beschrieben wurde. Thr inhédrenter politischer Aktivismus kann
sich gleichfalls im Rahmen liberal-demokratischer Strukturen bewegen.

Politische Theologien konnen transnational oder auch auf eine Nation oder
Ethnie und damit ethnoreligios bezogen sein (vgl. Juergensmeyer 2009, S. 23).
Und sie sind nicht einfach nur antimodern. Sie wenden sich durchaus gegen die
entwickelte Moderne vornehmlich in Europa und Nordamerika sowie gegen
Aufklarung und Sékularisierung bzw. den sdkularen Nationalstaat. Und den-
noch ist die Frage offen, ,,0b es sich um einen Aufstand der Religion gegen die
Moderne, um einen religios ausgedriickten Protest gegen die unerfiillten Ver-
heiungen und die erfahrenen Nebenwirkungen der Moderne oder um einen
Kampf um eine andere Moderne handelt™ (Willems/Minkenberg 2003, S. 31).

Sind nun also Politische Theologien, wie sie hier charakterisiert wurden,
Weltanschauungen, die sich der eingangs formulierten allgemeinen Definition
radikal und extrem rechter Ideologien zuordnen lassen?

Zunéchst ist festzuhalten, dass Politische Theologien ebenfalls als dem hi-
storischen Prozess der Aufkldrung, Demokratisierung, der Liberalisierung und
der Herausbildung von Individualismus immanente Gegenbewegung verstan-
den werden konnen, die jedoch im Gegensatz zum Konservatismus sowie zur
sékularen radikalen und extremen Rechten augenscheinlich erst gegenwirtig als
eigenstdndige weltanschauliche Gegenbewegung an Bedeutung gewinnt oder
als solche wahrgenommen wird. Samuel Salzborn (2015) rekonstruiert durch-
aus plausibel, dass Politische Theologien integraler Teil der vermeintlich sdku-
laren Rechten sind bzw. auch historisch immer gewesen sind, wie etwa bei der
Konservativen Revolution und bei ihrer Nachfolge in der Bundesrepublik, also
bei der sog. Neuen Rechten.

21.01.2026, 02:27:383.


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 115

Politische Theologien sind nicht per se antimodern, sondern bringen in
ihrem restaurativen Denken gleichfalls eine moderne (religiose) Ideologie her-
vor, so dass vieles eben fiir einen Kampf um eine andere Moderne spricht. Ver-
gleichbares ist ebenfalls fiir radikal und extrem rechte Organisationen und Be-
wegungen im Allgemeinen zu konstatieren (hierzu auch Guske 2014, S. 92).

Halten Politische Theologien zudem antiegalitdre und antidemokratische
Ideologeme bereit? Die Frage kann mit Ja beantwortet werden. Die Ambiva-
lenz von Sakralitdt erlaubt die Abgrenzung eines Wir von den Anderen, der
Gldaubigen von den Unglaubigen, was sowohl eine Freund-Feind-Bestimmung
als auch eine religids, quasi-naturalistisch begriindete Differenzierung zwischen
in-group und out-group zuldsst und Vorstellungen von Ungleichwertigkeit und
Hierarchie in sich trigt. Die Anrufung einer transzendenten Gewalt definiert
den Souverin nicht als demos, sondern als Gott/Allah. Die Beflirwortung einer
theokratischen innerweltlichen Herrschaftsform spiegelt nicht nur die Ambiva-
lenz der Sakralitit, sondern auch die der Transzendenz: Die Sakralisierung des
Menschen und damit die Idee eines moralischen Universalismus sind nach
Hans Joas untrennbar mit der Idee der Transzendenz verbunden. Denn erst
durch diese kann ein jenseitiges, also transzendentes Reich vom Diesseits, von
der wirklichen Welt getrennt gedacht werden, in der Geister und Goétter nicht
mehr Teil dieser irdischen Welt sind. In diesem Denken entsteht vielmehr eine
Spannung zwischen dem Weltlichen und dem Transzendenten, eine Spannung —
so Joas — ,,mit erheblichen Konsequenzen fiir die Gestaltung des Gemeinwe-
sens und auch fiir die individuelle Lebensfiihrung® (Joas, S.29). Hiernach ist
das Transzendente das Wahre und das Weltliche das Defizitare. Weltliche Herr-
scher konnen sich so zwar nicht mehr auf jenseitige Geister und Gotter berufen,
die ihre Macht legitimieren konnten. Jedoch gibt es im Diesseits, im Innerwelt-
lichen Vertreter, die dem Jenseits in ihrer Lebensfiihrung nahe sind (vgl. hierzu
auch Birsl 2015) und Zugang zu der absoluten Wahrheit besitzen — ,,als privile-
gierte Gruppe oder charismatische Fiihrungspersonlichkeiten* (Guske 2014,
S.93). Sie avancieren zu Vertretern des transzendenten Reichs im Diesseits, al-
so als Vertreter von Gott/Allah und sind dadurch legitimiert, eine theokratische
Herrschaft zu konstituieren — wie bei der Ausrufung des Kalifatsstaats durch
den chemaligen ,,Verband der islamischen Vereine und Gemeinden e.V.“ oder
den IS. Ebenso erheben christliche Glaubensgemeinschaften in Deutschland
den christlichen Gottesstaat zum obersten Ziel ihrer Aktivititen. Hierzu gehort
bspw. die 1970 gegriindete Priesterbruderschaft St. Pius X. unter dem Dach der
katholischen Kirche. Eine Auswertung 6ffentlich zuginglicher Schriften deut-
scher Mitglieder der Bruderschaft im Forschungsseminar an der TU Berlin hat
Tork Réthel zu dem Befund gefiihrt:

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 Ursula Birsl

,,Allein diese Auswahl an Thesen und Positionen ergibt das Bild einer autoritéren,
antidemokratischen und antisemitischen religiosen Vereinigung. Zwar sind ver-
schiedene der vertretenen Positionen geeignet, komplexe Situationen des Lebens
auf vermeintlich einfache Losungen zu reduzieren, doch zielt die eigentliche Stof3-
kraft auf die Ablosung des modernen Staates durch einen christlichen Gottesstaat
(...) und damit weit liber die Zustdnde vorkonziliarer Zeit hinaus. Dabei ist ihr Ziel
nicht die Riickkehr zu jener Form des Glaubens und religidsen Lebens, die als Ver-
korperung der urspriinglichen Intention des ,Religionsgriinders® zu verstehen ist,
sondern die Riickkehr zu einer vorausgehenden geschichtlichen Epoche, die zum
mythischen Anfang gemacht wird (...). Und so geht es eben nicht um die Wieder-
herstellung eines vorkonziliaren Verhiltnisses zwischen Kirche, Staat und Gesell-
schaft, sondern um die Schaffung eines vermeintlich verloren gegangenen Idealzu-
standes, wobei (...) das vorreformatorische Mittelalter als ein solcher angesehen
wird* (Réthel 2010, S. 71).

Ein weiteres Beispiel ist die evangelikale charismatische Freikirche ,,Biblische
Glaubensgemeinschaft Stuttgart” (BGG), die liber ecin vielféltiges Angebote
verfligt: von der Kindertagesstitte iiber einen Alleinerziechendentreff, eine Dro-
gentherapie bis hin zu einem Bibel-Lehrzentrum und vieles mehr. Sie weist
strukturell und in ihren Aktivititen Ahnlichkeiten zur ,,Islamischen Gemeinde
Milli Goriis e. V. auf. Die Freikirche gilt im siidlichen Westen durchaus als ein-
flussreich Aus diesem Grund wurde sie ebenfalls im Forschungsseminar in Ber-
lin ndher untersucht. Auch diese Glaubensgemeinschaft strebt nach einem
christlichen Gottesstaat, also nach einer Theokratie: ,,,Deutschland ist Missi-
onsgebiet® heilit es auf der Webseite der BGG. Ziel ist es, mit Hilfe von Missio-
nierten und Missionaren eine ,neue‘ Gesellschaft zu schaffen. Dabei bleibt al-
lerdings offen, ob die Missionierung gezielt Menschen in Schliisselpositionen
ansprechen mochte, wie dies etwa bei Scientology der Fall ist. Zu beobachten
ist, dass vor allem Kinder, Jugendliche und junge Erwachsene und Menschen in
schwierigen Lebenssituationen angesprochen werden (Hartung 2010, S. 53).

Zusammengenommen konnen Politische Theologien mit ihren un- und an-
tidemokratischen und antiegalitdren Weltanschauungen sowie ihrem gewaltlegi-
timierendem Potenzial als radikal und gleichfalls als extrem rechte Ideologien
gewertet werden. Sie weisen allerdings auch Besonderheiten auf, die sie zumin-
dest heuristisch von sdkularen Ideologien unterscheiden lassen. Die Sakralitét
und Transzendenz von Religionen widerspricht im Grundsatz einem organi-
schen Verstidndnis von Gesellschaft und naturalistisch-begriindeten Ungleich-
heits- sowie Ungleichwertigkeitsvorstellungen — diese werden erst durch die
Anrufung eines transzendenten Souverédns und in den Handlungen zu guasi-na-
turalistischem Denken. Was jedoch all diese Ideologien verbindet, ist, dass sie
von ihren Akteurinnen und Akteuren als absolut und unfehlbar begriffen wer-
den. Von daher wirken sédkulare extrem rechte Ideologien auf ihre Anhéngerin-
nen und Anhédnger wie eine sdkulare Religion.

21.01.2026, 02:27:383.


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 117

Wie nahe all diese Glaubenssysteme beieinander liegen, zeigt sich beson-
ders deutlich in den Vorstellungen zu den Geschlechterverhiltnisse sowie den
Konstruktionen von Weiblichkeit und Ménnlichkeit.

1.2 Glaubenssysteme im Vergleich: ,,Aus dem Mérchen der
,Gleichberechtigung® zwischen Mann und Frau ernten die Frauen
letztendlich nur Dornen*

Weiter heiflt es: ,,(...), denn im Zuge der Gleichberechtigung waren die Tage
ihrer Arbeit und ihres Urlaubs gleichgesetzt mit denen des Mannes, (und dies,
Anm. U. B.) trotz einiger Hindernisse, monatliche oder jéhrliche, sei es
Schwangerschaft oder etwas Anderes, und dies trotz ihrer Lebensart und Ver-
antwortung gegeniiber ihrem Mann, den Kindern und den Eltern usw.*. Dieses
Zitat stammt aus der deutschen Ubersetzung von ,,Frauen fiir den Dschihad.
Das Manifest der IS-Kédmpferinnen™ (Manifest 2015, S. 69). Dabei handelt es
sich um eine Propagandaschrift der Al-Khanssaa-Brigade, die auch als ,,Gruppe
von ,Sittenwachterinnen‘“ (Mohagheghi 2015, S.90) des IS bezeichnet wird.
Dieses Manifest ist vermutlich von Franzdsinnen und Britinnen verfasst und
wurde Anfang 2015 von der Londoner ,,Quilliam Foundation“? mit dem Ziel
aus dem Arabischen in englische Sprache iibersetzt, die Ideologie und Rekrutie-
rungsstrategie des IS offen zu legen. Seit 2015 liegt es auch in deutscher Spra-
che mit arabischem Originaltext vor und ist von der Theologin Hamideh Mo-
hagheghi an der Universitidt Paderborn kritisch kommentiert. Es bietet einen
sehr guten Textkorpus, das Verstindnis von den Geschlechterverhiltnissen so-
wie den Konstruktionen von Weiblichkeit und Ménnlichkeit mit denen christli-
cher und sdkularer Ideologien zu vergleichen.

Einem solchen Vergleich haben sich im Forschungsseminar an der Phil-
ipps-Universitit Marburg Nico Hybbeneth, Annabell Kolbe, Corinna Miiller,
Clara-Auguste Siil und Eva Welling (2017) gewidmet. Sie haben Erkenntnisse
aus der (feministischen) Rechtsextremismusforschung und Geschlechterfor-
schung zu den Geschlechterkonstruktionen in der evangelikalen und sdkularen
Rechten diskutiert, Originaltexte aus diesen Teilsegmenten des rechten Spek-
trum herangezogen und dann das ,,Manifest der IS-Kadmpferinnen‘ als Quellen-
text inhaltsanalytisch ausgewertet, zudem es — auler der Kommentierung von
Mohagheghi — noch keine weitere wissenschaftliche Einordnung in den Sozial-

2 Die Stiftung ist 2008 von Aussteigern des IS gegriindet worden und versteht sich als ,the
world’s first counter-extremism think tank set up to address the unique challenges of citizen-
ship, identity, and belonging in a globalised world. Quilliam stands for religious freedom, equal-
ity, human rights and democracy” (Internet: http://www.quilliamfoundation.org/about/ [zuletzt
aufgesucht am 06.11.2016]).

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118

Ursula Birsl

wissenschaften gibt. Die ideologiekritische Auseinandersetzung ist nach den
sechs in der Ubersicht aufgelisteten Kategorien erfolgt und hier um die Katego-
rie des Verhiltnisses der Geschlechter erweitert.

Ubersicht: Sckulare, evangelikale und muslimische Geschlechterkonstruktionen

im Vergleich

Kategorien

sékular

christlich/
evangelikal

IS/Manifest

Dominanzbereich
Frau

das Private, Reproduktion
als Dienst am Volk

das Private, Kindererzie-
hung und Familie

das Private, Haus, Kinder-
erziehung, Firsorge fiir
den Mann, als Dienst an
der Umma/den Kalifats-
staat

Dominanzbereich
Mann

das Offentliche, der Kampf

(nach dem vorliegendem
Material keine eindeutige
Aussage moglich)

das Offentliche, der Kampf

ten Frau

Ideale Eigenschaf-

moralisch “gut” (ansonsten
keine Frau), Unterstiitze-
rinnen der Manner, keine
Konkurrenz

konservative Sexualmo-
ral, Ruhe, Verbunden-
heit, Kommunikati-

on, “Lebensschaffend”

Religiositét, Keuschheit/
Reinheit/ Enthaltsamkeit,
Wiirde, Schiichternheit,
Sesshaftigkeit

ten Mann

Ideale Eigenschaf-

Beschiitzer und Ernahrer
der Familie, Disziplin,
Durchhaltevermégen, Har-
te: Vorbild ist u.a. der sol-
datische Mann oder hege-
moniale Mannlichkeit

konservative Sexualmo-
ral, Autonomie und Wille

Beschiitzer und Emahrer
der Familie, Bewegung/
Ortswechsel, der Kdmpfer

Verhaltnis Ge-
schlechterbilder

dualistisch, starr, hetero-
normativ (teilweise im
Wandel — Unterstiitzung
des Mannes im [endzeitli-
chen] Kampf, Frauen als
Kémpferinnen)

dualistisch, starr, hetero-
normativ

dualistisch, starr, hetero-
normativ

(teilweise im Wandel —
Unterstlitzung des Man-
nes auch im [endzeitli-
chen/ kosmischen] Kampf,
Frauen als Kémpferinnen)

Begriindung

biologistisch begriindete
Ungleichheit

von Gott bestimmte Un-
gleichheit

von Allah bestimmte Un-
gleichheit

Verhaltnis der Ge-
schlechter

umkampft, Gleichheit in
der Differenz

Ungleichwertigkeit der
Frau durch den Siinden-
fall Evas

Gleichheit in der Differenz

Quelle: Hybbeneth et al. 2017, S.29 und Modifikationen nach eigener Forschung, Bitzan 2011;
2016 und ,,Frauen fiir den Dschihad* 2015.

21.01.2026, 02:27:383.



https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 119

Im Vergleich der Ideologien zeigt sich, dass die sékulare Rechte und die musli-
mische Rechte nach dem ,,Manifest der IS-Kdmpferinnen* die weitestgehenden
Uberschneidungen aufweisen. Wihrend in der evangelikalen Rechten durch
den ,,Stindenfall Evas® die von Gott bestimmte Ungleichheit zwischen den Ge-
schlechtern mit einer Ungleichwertigkeit von Frauen gekoppelt und damit un-
umstoBlich ist, existiert ein vergleichbarer Stindenfall im muslimischen Glau-
ben nicht, tiber den Frauen abgewertet werden konnten. Die Al-Khanssaa-Bri-
gade klirt demgegeniiber dariiber auf, wie die ,,Soldaten des Iblis? die muslimi-
sche Frau aus dem Paradies jagten“ (Frauen fiir den Dschihad 2015, S. 62). So
ist in deren Propagandaschrift mehr Flexibilitdt im Frauenbild als bei evangeli-
kalen Bewegungen und Gruppen erkennbar, und es zeigen sich Parallelen zu
Frauenbildern und den Geschlechterverhdltnissen in der sédkularen extremen
Rechten.

In der sdkularen extremen Rechten ist ein Wandel in den Geschlechterkon-
struktionen und den Vorstellungen iiber das Verhiltnis der Geschlechter zum
Teil auf Konflikte zuriickzufiihren, in dem Frauen und Frauenorganisationen
gegen die patriarchalen Strukturen und Verhaltensweisen aufbegehren. Renate
Bitzan verweist in diesem Kontext auf ein modernisiertes Modell der Ge-
schlechterverhiltnisse etwa beim Ring Nationaler Frauen (RNF), der Frauenor-
ganisation der NPD. Der RNF fordert, dass Politik auch Frauensache sei, also
das Offentliche nicht nur Ménnern vorbehalten ist. Vehementer traten sog. Na-
tionale Feministinnen (Selbstbezeichnung) des ehemaligen Méadelrings Thiirin-
gen Sexismus, Diskriminierung und der Festschreibung von Frauen auf die
Mutterrolle in der Szene entgegen, weswegen Bitzan sie als patriarchatskriti-
sche oder sexismuskritische Nationalistinnen bezeichnet (Bitzan 2011,
S. 119ft.). Bereits im ,,Médelbrief* von 1987 der Deutschen Frauenfront (DFF)
sind interne Konflikte — hier vor allem im neonazistischen Spektrum — erkenn-
bar. Zwar sah die DFF in Frauen die alleinigen Trégerinnen des ,,Blutwissens*
iiber das ,,germanische Volk*, jedoch sahen sie dies in der eigenen Szene nicht
gewiirdigt. Uber eine mystifizierte Gestalt der Frau und die Weiblichkeitskon-
struktion wurde gleichzeitig eine Sexismuskritik formuliert. Sie richtete sich
gegen ,,die Minner, die diese Eigenschaften ,,der deutschen Frau® nicht zu
schitzen wiissten, Gewalt gegen sie ausiibten und sich anderen, ,,nicht-deut-
schen” Frauen zuwendeten. Frauen werden hier als Opfer mannlicher Verhal-
tensweisen definiert (vgl. Birsl 2013, S. 97).

Im Manifest der Al-Khanssaa-Brigade sind Frauen ebenfalls Opfer, und
zwar des ,,westlichen Frauenmodells (,,Frauen fiir den Dschihad* 2015, S. 61,

3 Iblis ist eine Art Satan, aber nicht mit dem Teufel im Christentum identisch. Iblis wird eher als
Gegenspieler zu Allah begriffen.

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 Ursula Birsl

vgl. hierzu auch Berg et al. 20174). Es gilt zwar als gescheitert, aber Frauen
sind durch dieses nach den Verfasserinnen dazu gezwungen, den ihnen von Al-
lah zugedachten Ort — also das Haus — und die Sesshaftigkeit fiir Erwerbsarbeit
aufzugeben. Zusammengenommen haben Frauen nach dieser Weltanschauung
durch dieses westliche Frauenmodell kaum eine Alternative, als sich méannli-
chen Verhaltensweisen anzupassen und zudem ihr AuBeres in Konkurrenz zu
anderen Frauen gegeniiber Méannern feil zu bieten. Sie seien also Sexismus aus-
gesetzt, und ihnen wiirde die ihnen zustehende Anerkennung verweigert. Vor
allem die Anerkennung ihrer hohen Wertigkeit als Frau im Dienst der Umma
wiirde ihnen entzogen. Letztendlich entfremdeten sie sich unverschuldet von
sich selbst. Auch die Al-Khanssaa-Brigade greift damit auf eine Mystifizierung
der muslimischen (sunnitischen) Frau zurlick und beschwort dabei die Trans-
zendenz, die Frauen inne wohnt. Frauen sind in diesem Denken zwar nicht Tré-
gerinnen eines ,,Blutwissens® wie bei der DFF, aber ebenfalls der absoluten
Wahrheit nahe:

,,Der erhabene Allah erwéhnt am Ende der Sure 66 als ein Beispiel der Glaubigen
die Vorbilder ,Maryam* und ,Assia‘. Sie gehdren zu den vollkommenen Frauen.
Die Religiositit und die Keuschheit sind Eigenschaften, die eng miteinander ver-
flochten sind und die Frau hervorheben, je mehr sie sich daran halt™ (,,Frauen fiir
den Dschihad 2015, S. 70).

Frauen konnen sich — so die zentrale Botschaft — von ihrer Entfremdung, vom
Sexismus und ihrer Unterdriickung im Islamischen Staat befreien, weil sie hier
gewlirdigt werden und ihre Bestimmung finden — und dies durchaus auch als
Kampferin mit Waffe im Krieg gegen die ,,internationale Allianz* (ebd., S. 71)
und damit auch gegen die Unglidubigen, worunter in erster Linie Schiitinnen/
Schiiten begriffen werden, die hier als Feinde definiert sind. Auch Bildung und
Berufstétigkeit wird Frauen zugestanden, auch wenn das Haus dafiir verlassen
werden muss. Es geht aber nicht um allgemeine, sondern besondere Bildung:
»Wie wir schon erwéhnt haben, ist Bildung ein Frauenrecht, besonders die ge-
schitzten Scharia-Wissenschaften® (ebd., S.78), so dass sie dic Wahrheit Al-
lahs in sich tragen. Die Berufstdtigkeit ist dann zu rechtfertigen, wenn sie dazu
gedacht ist, ,,den Musliminnen zu nutzen® (ebd., S. 69).

Wihrend die Flexibilitdt und der Wandel von Geschlechterrollenstereoty-
pen im sdkularen extrem rechten Spektrum im Wesentlichen — wenn auch nicht
ausschlieflich — auf interne Auseinandersetzungen zuriickzufiihren sind und
hier ein Art Modernisierung in den Vorstellungen von statten geht, will die Al-

4 Im Forschungsseminar in Marburg haben sich Kim Berg, Nina Bojan, Julia Closmann, Karla-
Katharina Foof mit den Propagandastrategien des IS gegeniiber Frauen und mit dem hier disku-
tierten Manifest der Al-Khanssaa-Brigade ideologiekritisch auseinandergesetzt.

21.01.2026, 02:27:383.


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 121

Khanssaa-Brigade mit ihrem Manifest AuBenwirkung erzielen. Das Manifest ist
Teil der Rekrutierungsstrategien des IS — hier an junge Frauen in Europa ge-
richtet. Auffillig ist, dass in dem Text vielfach an Unsicherheiten und Irritatio-
nen von jungen Frauen in der Adoleszenzphase im Ubergang zu einer Erwach-
senenrolle angesetzt wird. An diesen Textstellen dndert sich dann auch die Se-
mantik. Sie kniipft an den Erfahrungswelten junger Frauen vor allem in westeu-
ropéischen Gesellschaften an und wird dadurch anschlussfahig.

2. Verflechtungen

Die Anschlége von 11. September 2001 in New York und Washington fanden
durchaus Zuspruch in Teilen des sékularen extrem rechten Spektrums: sie sahen
sich in ihrem aggressiven Antiamerikanismus mit den Attentdtern und Al-Qaida
verbunden. Zudem richteten sich die Anschldge gegen die Moderne, die sie ab-
lehnen. Das extrem und radikal rechte Spektrum ist in seinem Verhéltnis zum
muslimischen Rechtsextremismus durchaus gespalten, obwohl der Islam zum
Feindbild erhoben ist. Mit Blick auf die ,rechtsintellektuelle’ Zeitschrift ,,Se-
zession™ aus dem Verlag Antaios der sog. Neuen Rechten beschreibt Samuel
Salzborn den Zwiespalt:

,Die Sezession sieht in ihrem religiosen Weltbild den Widerspruch, der fiir
den deutschen Rechtsextremismus im politischen Islam bzw. im Islamismus
liegt — und der die rechtsextreme Szene in Deutschland spaltet: in einen Fliigel,
der wie die NPD sogar mit radikalislamischen Gruppierungen wie der mittler-
weile verbotenen Hisb ut-Tahrir kooperiert und durch einen glithenden Antise-
mitismus, durch homophobe und zugleich homoerotische Vorstellungen mitein-
ander verbunden ist und einen Fliigel, der wie Pro-NRW oder der Internetblog
,Political Incorrect® den eigenen fremdenfeindlichen Rassismus hinter plumpen
antiislamischen Vorurteilen versteckt” (2015, S. 291f.).

Auf der einen Seite begreift die ,,Sezession die muslimische extreme
Rechte mit ihrem politischen und religidsen Macht- und Herrschaftsanspruch
als Gefahr, auf der anderen Seite identifiziert Salzborn bei der Zeitschrift auch
Bewunderung gegentiber der Rigorositit und Beharrlichkeit (vgl. ebd., S. 292).

Trotz der Affinitidten und punktueller Kooperationen kann nicht von einer
Verflechtung zwischen sidkularem und muslimischem Rechtsextremismus aus-
gegangen werden. Muslimische Gruppen der extremen (und radikalen) Rechten
agieren vorrangig aus einer Minderheitenposition heraus, die ihnen gesell-
schaftlich zugewiesen ist.

Anders verhilt es sich bei der sékularen und christlichen radikalen Rech-
ten.

Unter dem Titel ,,Familie, Ehe, Sexualitit und Abtreibung — ein Hegemo-
nieprojekt von rechts? sind Anne Gehrmann, Lisa-Marie Klose, Elisabeth Ku-

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 Ursula Birsl

la, Lisa Schéader (2017) im Forschungsseminar der Philipps-Universitdt Mar-
burg den zum Teil tiefen Verflechtungen nachgegangen, die sich von extrem
rechts bis in den sog. demokratischen Konservatismus aufspannen lassen. In
diesen Verflechtungen etwa im Kontext der ,,Demo fiir Alle’S und des
»Marschs fiir das Leben zeigt sich exemplarisch und deutlich die Scharnier-
funktion der radikalen Rechten zwischen Konservatismus und Rechtsextremis-
mus, auf die Wolfgang Gessenharter (2004) immer wieder hinweist; es ist eine
Scharnierfunktion, die in diesem Fall gleichfalls in die beiden christlichen
Amtskirchen hineinreicht. Und es gibt diesen Verflechtungen einen ideologi-
schen Kern oder Kristallisationspunkt, der alle Akteurinnen und Akteure eint:
der Antifeminismus und das Anti-Gender-Mainstreaming (vgl. hierzu Bitzan
2016, S.356ff.), woriiber Geschlechterkonstruktionen, Sexualitdt, Heteronor-
mativitit und letztendlich die Geschlechterverhéltnisse thematisiert werden.
Mit der Aggressivitit und Vehemenz wie diese Haltungen vorgetragen werden,
wird wiederum sichtbar, wie konstitutiv und relevant die Geschlechterverhilt-
nisse fiir die hier vertretenen Weltanschauungen sind und in welch einem engen
Deutungskorridor Wandlungsprozesse und Emanzipationsbestrebungen trotz
der oben beschriebenen Flexibilitdt zugelassen werden.

Gehrmann et al. entschliisseln ein ,,unheiliges Netzwerk* — wie sie es nen-
nen — in dem eine neue Missionierungsbewegung erkennbar wird, die sich mit
dem Ziel einer ,,Neuevangelisierung® zunehmend institutionalisiert. Hieran sind
auch Akteure der katholischen Kirche prominent beteiligt:

,.Die katholische Kirche beteiligte sich an Groldemonstrationen in Stidamerika so-
wie spéter auch in Spanien und Frankreich. In Madrid beteiligten sich 2008/2009
Bischofe an vorderster Front an der Demonstration ,Jedes Leben zihlt, und in Paris
nahmen katholische Priester an der ,La Manif Pour Tous‘ 2013 teil, die Vorbild fiir
den deutschen Ableger ,,Demo fiir alle” war (...). Neben den Legiondren Christi
und der Piusbruderschaft in Europa wurde auch die TFP im Zuge der ,Neuevangeli-
sierung’ rehabilitiert. TFP steht fiir Tradition, Familie und Privateigentum. Diese
urkatholische Vereinigung entstand in Brasilien als Gegenbewegung zur emanzipa-
torisch ausgerichteten Befreiungstheologie und ist weltweit an Méarschen gegen Ab-
treibung beteiligt (...). Die europdische Sektion nennt sich ,Fdderation pro Europa
Christiana‘ und wird von Paul von Oldenburg vertreten* (Gehrmann et al. 2017).

Am Beispiel des ,,Marschs fiir das Leben® haben Gehrmann et al. die personel-
len und damit die organisatorischen Verflechtungen rekonstruiert.

Der ,,Marsch fiir das Leben* wird jéhrlich vom ,,Bundesverband Lebens-
recht (BVL) organisiert. Der BVL gehort zu dem Kampagnennetzwerk ,,Zivile

5 Die ,,Demo fiir alle* ist nicht nur ein Ph@nomen in Deutschland, sondern fand ihren Ausgangs-
punkt in Frankreich. Auch in Polen, Ungarn und der Slowakei finden dhnliche Proteste statt
(ebd.).

21.01.2026, 02:27:383.


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 123

Koalition®, das von der AfD-Abgeordneten im Europédischen Parlament Beatrix
von Storch initiiert ist. In dem Verband sind nach den Recherchen von Gehr-
mann et al. evangelikale und katholische Gruppierungen vertreten. Dennoch
présentiert er sich als ,,Lebensretter betont tiberkonfessionell.

Wie das Schaubild zeigt, stehen im Zentrum des ,,Marschs fiir das Leben*
insbesondere radikal rechte Akteurinnen und Akteure sowie Institutionen. Ne-
ben Vertreterinnen und Vertretern der AfD ist hier das sog. organisatorische
Dreieck der ,,Neuen Rechten®, also das Institut fiir Staatspolitik, die Wochen-
zeitung ,,Junge Freiheit® sowie iiber die Zeitschrift ,,Sezession* der Verlag An-
taios vertreten (vgl. zum organisatorischen Dreieck Braun/Vogt 2007).

Der ,,Marsch fiir das Leben™ wird durch GruBworte prominenter Vertrete-
rinnen und Vertreter des dffentlichen Lebens veredelt. Bei der Demonstration
im September 2016 hat der Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz,
Reinhard Kardinal Marx, ein Gruwort iiberbracht. CDU-Abgeordnete aus dem
Landtag Rheinlandpfalz (Julia Klockner), dem Europdischen Parlament (Elmar
Brok) haben ebenso Reden gehalten wie der Landesbischof Carsten Rentzing
der evangelisch-lutherischen Landeskirche Sachsen. Den radikal rechten Ak-
teurinnen und Akteuren gelingt es bei der Organisation des ,,Marschs fiir das
Leben®, iiber die Einbindung von Prominenten, die dem demokratischen Spek-
trum zugeordnet werden, Seriositdt zu vermitteln. Es ist eine vergleichbare
Strategie, wie sie von dem 6ffentlichen Sprachrohr der sog. Neuen Rechten, der
»Junge Freiheit”, bereits seit langerem erfolgreich verfolgt wird.

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursula Birsl

124

ische Verflechtungen beim ,, Marsch fiir

Schaubild: Personelle und organisator

das Leben

uaimynnsieuey

uown
8unf

GUewasoon

Hsuud uon 1wey Jap yeyasurpwag Con: ai8ueis
aiguoiga1/nsuy) epeyoy 1ey Jayoipsded -ewsug M ouges
(TR ajexia8uen; >
. _.%E |exe8uen3 o
., "A@ uagal
was/Bunppigian . -
/Runppias uuewsssaH ; o Iwe4-ay3 5

oA 1ayRiy
I3

aionsadell
0z Jawwos qy
nz auyny vonnad

J3UYPIM 31344
pun uapay
(102) uage1
sep unj usiesy

annenu|
(v31v)
A3 3][e 4n} (Jevioduaiyouyoen
WR15UG] spi0psiag E ue
uoA o

uomy wnpyadseapr
seupen

yer sap
— €107 3piaghianag uem
uanay p Bumioz

B 3]e any owaq 31p pun usga]

uayia.4 adunp

T10Z Z1o4yang o
N uisapun.8é uayjljoyiey

-81aqeuuy

ul uaga sep

any yosse
Jo|jeuoiSay

2saunyn

unsew

a1 2yuapIOA Jayasinag wnio4

(ua)ssa4800
apiaopanag jriE upaupa,
uon BimpaH

2]
¥
uaga1 sep Jny ysIEW

U3p yone JaLIoMINgAq
pun 1amsBUN

42101 UoA
xineag

uvewgEm
2uRypey

(1oyeypsiog
“ sie a3

f 3 amssawn

uoissazas Ul uaBel RSO

. g 10y ¥3enyneag

aysiBuen3

ayasineq
aysiedoing

eyasi108

(
Juaweped sie) s T

Bungamag Q3V 43P U UBISLIY) sayosiedoung o4

PjueLyuyl BuuLEd
jijodsieels
Uomyas 112150 1Ny IS smysizuesy
Jelnuap| nj anmnsul 1sded

Gehrmann et al. 2017, S. 68.

Quelle

21,01.2026, 02:27:33.



https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 125

3. Fazit

Die Ausgangsfrage dieses Beitrags war, ob in Deutschland neben einer vor-
nehmlich sdkularen und auch antiklerikalen radikalen oder extremen Rechten
gleichfalls religiose radikal und extrem rechte Akteurinnen und Akteure auszu-
machen sind. Um diese Frage zu beantworten, miissen zunédchst semantische
Hiirden tiberwunden werden. In Deutschland wie auch im europdischen Kon-
text werden religiose Bewegungen, Gruppen und Organisationen — anders als in
den USA — begrifflich in der Regel nicht mit der radikalen und extrem Rechten
in Verbindung gebracht. Zumeist werden Bezeichnungen wie Fundamentalis-
mus oder politische Religion verwendet, bei denen gezeigt werden konnte, dass
sie ungenau, unscharf sind. Mit der Konzeptionalisierung von Politischer Theo-
logie mit ihren neun Merkmalen nach Hildebrandt kénnen nun Gemeinsamkei-
ten zwischen sdkularer und religioser Rechten identifiziert werden — wie auch
Unterschiede.

Sékular wie auch religios rechte Weltanschauungen konnen als dem histori-
schen Prozess der Aufkldrung, Demokratisierung, Liberalisierung und der Her-
ausbildung von Individualismus sowie universellen Menschrechten immanente
Gegenbewegung verstanden werden. Religiose Weltanschauungen richten sich
zudem gegen den Prozess der Sdkularisierung und damit gegen den sdkularen
oder laizistischen Nationalstaat. Diese weltanschauliche Gegenbewegung ist
ein Phdnomen der Moderne, gegen die sie sich wendet, ohne per se antimodern
zu sein. Sie kann vielmehr als ein Kampf um eine andere Moderne begriffen
werden. In der extrem rechten Auslegung — auch mit ihrer gewaltlegitimieren-
den Ideologie — ist sie dezidiert antidemokratisch. Die sédkulare Variante unter-
scheidet sich von der religiosen dadurch, dass sie eine autokratische Herrschaft
durch eine natiirliche Elite anstrebt, die wiederum der Souveridn ist. Extrem
rechte Vorstellungen iiber Macht und Herrschaft zumindest bei monotheisti-
schen Religionen sehen demgegentiiber den Souverin in Gott/Allah, der die ab-
solute Wahrheit verkorpert und Vertreter im Diesseits, in der Innenwelt findet,
die in ihrer Lebensfithrung vollkommener sind als andere und dadurch legiti-
miert sind, eine theokratische Herrschaftsordnung zu konstituieren. Der Kali-
fatsstaat und der christliche Gottesstaat stehen fiir diese Herrschaftsordnung.
Diese Vorstellungen sind sowohl im muslimischen als auch im evangelikalen
und katholischen Denken zu finden.

In der Ideologie der natiirlichen Ungleichheit und der Ungleichwertigkeit
der Menschen gibt es die offensichtlichsten Unterschiede. Wéhrend diese in der
sdkularen Rechten naturalistisch oder biologistisch begriindet wird und sich zu-
meist auf eine vermeintlich homogene Nation oder Ethnie sowie ihre hierarchi-
sche Binnenstrukturierung richtet und als geschlechtliche wie soziale Platzan-
weiser fungiert, muss bei der religiosen Rechten von einer quasi-naturalisti-

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 Ursula Birsl

schen Ideologie gesprochen werden. Die Ungleichheit zwischen Menschen, al-
so die Konstruktion von einer hdherwertigen in-group aus Gliaubigen und einer
minderwertigen out-group von Ungldubigen resultiert aus der Ambivalenz des
Sakralen. Diese Ideologie ist dadurch variabler. Sie kann transnational, national
oder ethnozentristisch ausgerichtet sein, ermoglicht jedoch im Grundsatz auch
den Beitritt zur in-group unabhingig von nationaler oder ethnischer Zuschrei-
bung.

Weiterhin konnen iiber Politische Theologien ,,kosmische Kriege™ initiiert
werden, die eine kompromisslose Gewaltdynamik in Gang setzen, die in dieser
Intensitdt in der sidkularen Rechten nicht zu finden ist. Die Rigorositét dieser
Politischen Theologie findet jedoch auch Bewunderung in der sdkularen Rech-
ten.

Trotz dieser Unterschiede sind die strukturanalytischen Gemeinsamkeiten
offensichtlich, so dass bei Politischen Theologien von einer Variante des
Rechtsextremismus gesprochen werden muss — und dies betrifft sowohl musli-
mische als auch evangelikale und katholische Weltanschauungen, Bewegungen,
Gruppierungen und Organisationen.

Bei der vertieften und vergleichenden Betrachtung von Geschlechterkon-
struktionen und Vorstellungen iiber die Geschlechterverhidltnissen zeigten sich
insbesondere zwischen der sdkularen und muslimischen Rechten — hier repra-
sentiert durch die Propagandaschrift der Al-Khanssaa-Brigade des IS zur Re-
krutierung junger Frauen in Europa — Ahnlichkeiten — vor allem dann, wenn es
um die Anerkennung der Frau und Sexismuskritik geht und eine Gleichheit in
der Differenz zum zentralen Postulat wird.

Zwischen sdkularer und christlicher Rechten existieren zudem vielfiltige,
vor allem personelle Verflechtungen. Dabei iibernehmen radikal rechte Akteu-
rinnen und Akteure etwa aus der AfD und dem organisatorischen Dreieck der
sog. Neuen Rechten eine Scharnierfunktion zwischen (demokratischem) Kon-
servatismus, den Amtskirchen und der extremen Rechten. Dies ldsst sich beim
»Marsch fiir das Leben® rekonstruieren. Der BVL als Organisator iibernimmt
dabei die zentrale Rolle in dieser Scharnierfunktion. Trotz Affinitdten und
punktuellen Kooperationen der sékularen extremen Rechten mit muslimischen
extremen Rechten bleiben letztere aus diesen Verflechtung ausgeschlossen. Sie
agieren aus einer Minderheitenposition, deren Ursache in der Islamophobie in
den anderen Segmenten der extremen Rechten und in den Ressentiments ge-
geniiber Musliminnen und Muslimen in der politischen Kultur der Gesellschaft
zu finden sind.

Die in diesem Beitrag vorgetragenen Argumente sprechen also dafiir, die
Ausgangfrage zu bejahen und davon zu sprechen, dass Politische Theologien
Varianten des Rechtsextremismus sind. Noch bleibt die Frage unbeantwortet,
wieso dies in Forschung, Politik und o6ffentlicher Auseinandersetzung weitge-

21.01.2026, 02:27:383.


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 127

hend unbeachtet geblieben ist. Existieren in der Bunderepublik (und im europi-
ischen Kontext) kulturelle Hemmnisse die hier diskutierten Phdnomene einer
religiosen radikalen und extrem Rechten als solche auch zu begreifen und se-
mantisch in die Rechtsextremismusforschung und in Strategien gegen Rechts-
extremismus zu integrieren?

Literaturverzeichnis

Andreescu, G. 2015: The emergence of a new radical right power: The Romanian Orthodox Curch.
In: Minkenberg, M. (Hg.): Transforming the Transformation? The East European radical right
in the political process. London/New York, S. 251-277

Assheuer, Th. 2012: Politische Theologie: Demokratie oder Gottesstaat? Europder wissen, was vie-
le Muslimbriider in Kairo antreibt: eine politische Theologie, die Religion und Politik ver-
schmelzen will. In: Die Zeit (2012), Nr. 51. Internet: http://www.zeit.de/2012/51/Politische-Th
eologie/komplettansicht [zuletzt aufgesucht am 30.10.2016]

Berg, K./Bojan, N./Closmann, J./Foof, K.-K. 2017: Frauen im IS. In: Forschungsgruppe ,,Religiose
Rechte” (Hg.): ,,Jm Namen Gottes...?* Zur sikularen und religiosen Rechten in Deutschland.
Forum Demokratieforschung: Beitrage aus Studium und Lehre, Working Paper No. 10. Mar-
burg, S. 34-47. Internet: http://www.uni-marburg.de/fb03/politikwissenschaft/institut/lehrende
/birsl/forumdemokratie/workingpapersl. [zuletzt aufgesucht am 30.10.2016]

Beutell, F./Fischer, M. 2017: Religiése Symbole in der extremen Rechten. In: Forschungsgruppe
,Religiose Rechte” (Hg.): ,,Jm Namen Gottes...?* Zur sdkularen und religiosen Rechten in
Deutschland. Forum Demokratieforschung: Beitrige aus Studium und Lehre, Working Paper
No. 10. Marburg, S. 79-90. Internet: http://www.uni-marburg.de/fb03/politikwissenschaft/insti
tut/lehrende/birsl/forumdemokratie/workingpapersl. [zuletzt aufgesucht am 30.10.2016]

Birsl, U. 2010: Christliche Rechte in Deutschland — Ziele eines Studienprojektes. In: Birsl, U./
Hartung, Ch./Schmidt, J./Réthel, T./ Sasse, A./Kieffer, J.: ,,Jm Namen Gottes...“ — Christliche
Rechte in Deutschland. Forum Demokratieforschung: Beitrdge aus Studium und Lehre,
Working Paper No. 1. Berlin/Marburg, S. 5-15. Internet: http://www.uni-marburg.de/fb03/poli
tikwissenschaft/institut/lehrende/birsl/forumdemokratie/workingpapersl. [zuletzt aufgesucht
am 30.10.2016]

Birsl, U. 2013: Frauen in der rechtsextremistischen Szene. In: Bundeskriminalamt (BKA) (Hg.):
Bekampfung des Rechtsextremismus. Eine gesamtgesellschaftliche Herausforderung, BKA-
Herbsttagung 2012. Kéln, S. 93-108

Birsl, U. 2015: Biirgerrechte und Menschenrechte im Widerstreit. Grenziibergreifende Grundsatz-
fragen. Forum Demokratieforschung: Beitrdge aus der Forschung, Working Paper No. 4. Inter-
net: http://www.uni-marburg.de/fb03/politikwissenschaft/institut/lehrende/birsl/forumdemokra
tie/workingpaperf/paperforschung/buergerrechtemenschenrechteimwiderstreit.pdf. [zuletzt
aufgesucht am 30.10.2016]

Birsl, U. 2016: Rechtsextremismusforschung reloaded - neue Erkenntnisse, neue Forschungsfelder
und alte Forschungsdesiderate. In: Neue Politische Literatur (NPL), Jg. 61 (2016), H. 2,
S.251-276

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 Ursula Birsl

Birsl, U./ Bugak, E./Zeyrek, C. 2002: Religiéser Fundamentalismus oder politischer Rechtsextre-
mismus? Islamistische Organisationen in der Bundesrepublik. In: Blatter fiir deutsche und in-
ternationale Politik, (2002), H. 6, S. 720-727

Birsl, U./Pallinger, 1. 2015: Die Nicht-Wahrgenommenen: Frauen und extrem rechte Gewalt. In:
Zoche, P./Kaufmann, St./Arnold, H. (Hg.): Sichere Zeiten? Gesellschaftliche Dimensionen der
Sicherheitsforschung. Miinster, S. 307-327

Bitzan, R. 2011: ,,Reinrassige Mutterschaft” versus ,nationaler Feminismus® — Weiblichkeitskon-
struktionen in Publikationen extrem rechter Frauen. In: Birsl, U. (Hg.): Rechtextremismus und
Gender, Opladen, S. 115-127

Bitzan, R. 2016: Geschlechterkonstruktionen und Geschlechterverhiltnisse in der extremen Rech-
ten. In: Virchow, F./Langebach, M./Hausler, A. (Hg.): Handbuch Rechtsextremismus. Wiesba-
den, S.325-373

Braun, St./Vogt, U. (Hg.) 2007: Die Wochenzeitung ,,Junge Freiheit“. Kritische Analysen zu Pro-
grammatik, Inhalten, Autoren und Kunden. Wiesbaden

Funke, H. 2015: Staatsaffire NSU. Eine offene Untersuchung, unter Mitarbeit v. R. Gabriel. Miins-
ter

Gehrmann, A./Klose, L.-M./Kula, E./Schader, L. 2017: Familie, Ehe, Sexualitit und Abtreibung —
ein Hegemonieprojekt von rechts? In: Forschungsgruppe ,,Religiose Rechte* (Hg.): ,,Im Na-
men Gottes...?* Zur sdkularen und religiésen Rechten in Deutschland. Forum Demokratiefor-
schung: Beitrdge aus Studium und Lehre, Working Paper No. 10. Marburg, S. 48-78. Internet:
http://www.uni-marburg.de/fb03/politikwissenschaft/institut/lehrende/birsl/forumdemokratie/
workingpapersl. [zuletzt aufgesucht am 30.10.2016]

Gessenharter, W. 2014: Im Spannungsfeld. Intellektuelle Neue Rechte und demokratische Verfas-
sung. In: Gessenharter, W./Pfeiffer, Th. (Hg.): Die Neue Rechte — Gefahr fiir die Demokratie.
Wiesbaden, 31-49

Guske, K. 2014: Zwischen Bibel und Grundgesetz. Die Religionspolitik der Evangelikalen in
Deutschland. Wiesbaden.

Hartung, Ch. 2010: Gibt es eine evangelikale christliche Rechte in Deutschland? Eine exemplari-
sche Analyse der Biblischen Glaubensgemeinschaft Stuttgart. In: Birsl, U./Hartung, Ch./
Schmidt, J./Réthel, T./ Sasse, A./Kieffer, J.: ,Jm Namen Gottes...” — Christliche Rechte in
Deutschland. Forum Demokratieforschung: Beitrdge aus Studium und Lehre, Working Paper
No. 1. Berlin/Marburg, S. 45-54. Internet: http://www.uni-marburg.de/fb03/politikwissenschaf
t/institut/lehrende/birsl/forumdemokratie/workingpapersl. [zuletzt aufgesucht am 30.10.2016]

Hildebrandt, M. 2007: Krieg der Religionen? In: Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ), (2007), H.
6,S.4-9

Hybbeneth, N./Kolbe, A./Miiller, C./Sii3, C.-A./Welling, E. 2017: Ideologiekritische Auseinander-
setzung mit der Konstruktion von Weiblichkeit und Mannlichkeit in der sdkularen und religio-
sen Rechten im Vergleich. In: Forschungsgruppe ,,Religiose Rechte* (Hg.): ,Im Namen Got-
tes...? Zur sdkularen und religiosen Rechten in Deutschland. Forum Demokratieforschung:
Beitrdge aus Studium und Lehre, Working Paper No. 10. Marburg, S. 14-33. Internet: http://w
ww.uni-marburg.de/fb03/politikwissenschaft/institut/lehrende/birsl/forumdemokratie/working
papersl. [zuletzt aufgesucht am 30.10.2016]

21.01.2026, 02:27:383. A


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen 129

Joas, H. 2015: Sind die Menschenrechte westlich? Miinchen

Juergensmeyer, M. 2009: Die Globalisierung religiéser Gewalt. Von christlichen Milizen bis al-Qai-
da. Hamburg

Minkenberg, M. 2015: Profiles, patterns, process: studying the East European radical right in ist po-
litical enviroment. In: Minkenberg, M. (Hg.): Transforming the Transformation? The East
European radical right in the political process. London/New York, S. 27-56

Mohagheghi, H. 2015: Kommentar. In: ,,Frauen fiir den Dschihad. Das Manifest der IS-Kédmpferin-
nen“. Freiburg i.B.

Noetzel, Th. 2014: Politische Religion — Mehr als eine Metapher? In: Franke, E. (Hg.): Religiose
Minderheiten und gesellschaftlicher Wandel. Wiesbaden, S. 195-208

Rithel, T. 2010: Katholischer Fundamentalismus: Die Priesterbruderschaft St. Pius X. In: Birsl, U./
Hartung, Ch./Schmidt, J./Réthel, T./ Sasse, A./Kieffer, J.: ,,Jm Namen Gottes...” — Christliche
Rechte in Deutschland. Forum Demokratieforschung: Beitrdge aus Studium und Lehre,
Working Paper No. 1. Berlin/Marburg, S. 55-76. Internet: http://www.uni-marburg.de/fb03/pol
itikwissenschaft/institut/lehrende/birsl/forumdemokratie/workingpapersl. [zuletzt aufgesucht
am 30.10.2016]

Rommelspacher, B. 2011: Frauen und Ménner im Rechtsextremismus — Motive, Konzepte und Rol-
lenversténdnisse. In: Birsl, U. (Hg.): Rechtextremismus und Gender, Opladen, S. 43-68

Salzborn, S.2015: Religionsverstindnisse im Rechtsextremismus. Eine Analyse am Beispiel des
neurechten Theorieorgans Sezession. In: Méllers, M.H.W./van Ooyen, R. Chr. (Hg.): Jahrbuch
Offentliche Sicherheit 2014/2015. Frankfurt/M., S. 285-301

Wiedemann, F. 2016: Das Verhéltnis der extremen Rechten zur Religion. In: Virchow, F./Lange-
bach, M./Héusler, A. (Hg.): Handbuch Rechtsextremismus. Wiesbaden, S. 511-532

Willems, U./Minkenberg, M. 2003: Politik und Religion im Ubergang — Tendenzen und For-
schungsfragen. In: Minkenberg, M./Willems, U. (Hg.): Politik und Religion, PVS-Sonderheft
33/2002. Wiesbaden, S. 13-41

Quellenverzeichnis

Breivik, A. 2011: A European Declaration of Independence — 2083. Internet: https://sites.google.co
m/site/knightstemplareurope/2083 [zuletzt aufgesucht am 30.10.2016].

Bundesverband Lebensrecht (BVL) 20116: http://www.bv-lebensrecht.de/aktuell/einzelansicht/artic
le/vorsitzender-der-deutschen-bischofskonferenz-unterstuetzt-marsch-fuer-das-leben-1.html
[zuletzt aufgesucht am 07.11.2016].

Bundesverband Lebensrecht (BVL) 2016: http://www.bv-lebensrecht.de/aktuell/einzelansicht/articl
e/politik-und-kirchen-unterstuetzen-den-marsch-fuer-das-leben.html [zuletzt aufgesucht am
07.11.2016].

Deutsche Frauenfront (DFF) 1987: Médelbrief.

21012026, 02:27:33. Vdele A O


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21.01.2026, 02:27:383.


https://doi.org/10.5771/9783845286242-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1 „Politische Theologie“ als antidemokratisches und gewaltlegitimierendes Denken
	1.2 Glaubenssysteme im Vergleich: „Aus dem Märchen der ‚Gleichberechtigung‘ zwischen Mann und Frau ernten die Frauen letztendlich nur Dornen“
	2. Verflechtungen
	3. Fazit


