
240 Celalettin Kartal 
Yeziden in Deutschland – 
Einwanderungsgeschichte, 
Veränderungen und 
Integrationsprobleme 

I. Zahl der Yeziden in Deutschland und in der Welt

Schätzungen zufolge leben derzeit mehr als 40.000 Yeziden in Deutschland. Alle
diese Menschen werden auf Dauer hier leben. Damit ist jedoch die kleine
Gemeinde der Yeziden in ein Dilemma geraten: Sie soll sich als religiöse
Gemeinschaft, aber auch als integrierter Teil einer modernen Gesellschaft verste-
hen.1 Werden die Yeziden und ihre neue Intelligenzschicht in Deutschland die-
ser Aufgabe gerecht werden?  
Die meisten Yeziden leben unter den Kurden in den Ländern Irak und Syrien.
Es existieren keine verlässlichen Daten über die Größe der yezidischen Bevölke-
rung: Ihre Gesamtzahl in der Welt wird auf ca. 400.000 geschätzt.2 Der größte
Teil der Yeziden ist in der kurdischen Region im Irak beheimatet; weitere Teile
leben in Armenien und Georgien.3 In Syrien und in der Türkei leben hingegen
kaum noch Yeziden. In der Türkei leben inzwischen weniger als 600 Yeziden,
und in Syrien sollen bereits rund zwei Drittel ihre Dörfer verlassen haben. Im
Jahr 2000 lebten nur noch 4000 Yeziden in Syrien. 

Die Arbeit beruht auf der Annahme, dass eine kleine Gemeinschaft flexibler
und damit eher in der Lage ist, sich auf andere Gesellschaften und fremde
Kulturen einzustellen als universalistische Religionen wie Christentum und
Islam. Sie soll vor allem Hinweise darüber liefern, ob die Integration der
Yeziden (Êzîdên) in der Bundesrepublik bereits weitgehend erfolgt ist.
Sodann geht die Studie der Frage nach, ob eine kleine Gemeinschaft wie die
Yeziden in Deutschland, die ihre Wurzeln und ihre Religion nicht bzw.
kaum kennt, in einer modernen Gesellschaft überhaupt überlebensfähig ist.
In diesen Zusammenhang sind grundlegende Veränderungen, die in den
letzten zwei Dekaden in der yezidischen Gemeinschaft in Deutschland ein-
getreten sind, eingebettet.

1 »By the turn of the millennium the Yezidis of the Diaspora had come to play an important role in the life
of the community, not least because the need to explain their religion and culture in the host countries
forced them do define and describe their tradition in new and more ›modern‹ terms«, so Philip G. Kreyen-
broek/Khalil Jindy Rashow, God and Sheikh Adi are Perfect – Sacred Poems and Religious Narratives
from the Yezidi Tradition, Wiesbaden 2005 (Band 9), S. 5.

2 John S. Guest, Survival Among the Kurds – A History of the Yezidis, London and New York, 1993,
S. 204.

3 In Armenien leben etwa 50.000 und in Georgien ca. 30.000 Yeziden, so Michael Stausberg, Kurdische Ye-
zidi, in: Religionen feiern – Feste und Feiertage religiöser Gemeinschaften in Deutschland, Marburg 1997,
154-161, S. 154, siehe dort Anm. 2.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


241II. Spekulationen über Ursprung und Herkunft der Yeziden

Während es bekannt ist, woher Yeziden geographisch stammen, hat die For-
schung noch keine gesicherten Kenntnisse über Ursprung und Herkunft der
yezidischen Kultur erlangt, folglich bleiben die folgenden Ausführungen natur-
notwendig Spekulationen. Insbesondere »moderne«4 Yeziden vertreten zu
Unrecht die Ansicht, dass Yeziden Zoroastrier seien.5 In Wirklichkeit hat ihre
Religion mit dem Zarathustrismus nur wenig zu tun.6 Denn wesentliche Ele-
mente ihres Glaubens, wie z.B. die Verehrung des Tawisî-Melek (Engel Pfau),
kennt die Lehre des Propheten Zarathustra gar nicht. So hat in beiden Religionen
zwar ein Pakt und eine Stiertötung stattgefunden, doch im zoroastrischen
Mythos wird der Pakt nicht wie im Yezidismus zwischen einem Hochgott und
seinem göttlichen Verwalter, also Tawisî-Melek, auf Erden geschlossen, sondern
zwischen Ohrmazd und Ahriman. Danach ist die Welt vom Guten in idealer
Form geschaffen worden, aber durch den Angriff des Bösen zerstört worden. Im
Yezidismus hingegen ist die Stiertötung ein positiver, welt-befreiender Akt.7 
Die weitere, vornehmlich in yezidischen Kreisen vertretene Ansicht, die yezidi-
sche Religion sei der älteste Glaube unter den monotheistischen Religionen,8

lässt sich ebenfalls nicht beweisen. Anzumerken ist aber, dass das Yezidentum
viele uralte Elemente aufweist, wie z.B. die Engellehre oder die Verehrung der
Sonne, auf die in diesem Artikel nicht eingegangen werden kann. 

III. Der yezidische Glaube

Eine Schlüsselbedeutung im yezidischen Glauben hat Tawisî-Melek. Nach der
Mythologie wurde er von Gott zum Oberhaupt der sieben Engel ernannt.9 Er
nimmt eine Art »Stellvertreterfunktion Gottes« ein, ist aber in Wahrheit für die
Yeziden wichtiger als Gott (Xwedê).10 Mythologisch ist dieser Oberengel dem
höchsten Schöpfergott Xwedê untergeordnet; religionsgeschichtlich ist er als
eine Mittlergestalt zwischen diesem und der Menschenwelt zu werten. Prinzipi-
ell gilt Tawisî-Melek als der einzige »Statthalter des Universums«. Gott ist nur
der Schöpfer des Universums, nicht aber dessen Erhalter. 
Über Tawisî-Melek existieren verschiedene Mythen, die ihn in unterschiedlichen
Rollen zeigen. Auch die Interpretationen, die Religionswissenschaftler über
        

4 Mit »modernen« Yeziden sind insbesondere säkular/politisierte Yeziden gemeint, die mehr ihre ethni-
sche Zugehörigkeit zum Kurdentum in den Vordergrund stellen als ihre religiöse Zugehörigkeit.

5 Philip G. Kreyenbroek, Yezidism – its Background, Observances and Textual Tradition, Lewiston/
Queenston/Lapeter 1995, S. 60.

6 It is true that Zoroastrianism had impact on Yezidism, but they differ in many cases, such as in cosmo-
gony, interment, the future of the sprit, and the most important thing; the life after death and rebirth,
siehe unter http://www.geocities.com/Athens/Thebe... 

7 Philip G. Kreydenbroek, Das Wesen von Tausi-Melek und sein theologischer Ursprung – eine religions-
wissenschaftliche Studie, in: Dengê Êzîdîyan 8+9/2001, S. 67-68, S. 68. 

8 Siehe unter http://www.schule.bremen.de/places/uh/schulweb/muk/index.htm.
9 Ausführlich zu Tawisî-Melek und seine Bedeutung, vgl. Johannes Düchting, Die Kinder des Engel Pfau –

Religion und Geschichte der kurdischen Yezidi, September 2004, S. 617 ff.; siehe auch Mamou Othman,
Taus-i Melek oder der politische Gott der Weltreligionen?, in: Erhard Franz (Hrsg.), Yeziden – Eine alte
Religionsgemeinschaft zwischen Tradition und Moderne, Hamburg 2004, 55–65, S. 55 ff.

10 Gott habe sich zur Ruhe gesetzt, während Tawisî-Melek das Geschehen aktiv steuere, so Celalettin
Kartal, Zukunftsaussichten der Yezidi-Kurden als Religionsgemeinschaft in Europa, in: Kurdistan heute,
Nr. 11, 1994, 37-42, S. 38.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


242 Tawisî-Melek geben, divergieren voneinander.11 Anzunehmen ist, dass Tawisî-
Melek ursprünglich der »eigentliche Gott der Yeziden« war, der später unter
dem Einfluss streng monotheistischer Religionen mit ausgebildeter Lehre (z.B.
Christentum) zum obersten Engel ernannt wurde.12 Die bisweilen in diesem
Zusammenhang von den orthodox-sunnitischen Muslimen verbreitete Meinung,
der »Widersacher Gottes« werde verehrt, die Yeziden seien somit »Teufelsanbe-
ter«, ist aber unzutreffend.13 
Was ist aber mit der yezidischen Gemeinschaft? Die yezidische Gemeinschaft ist
in mehrere Schichten mit entsprechenden »Privilegien« und Zuständigkeiten
aufgeteilt. Die Zuordnung der Klassen erfolgt nach dem Erbprinzip, wodurch
»Wechselmöglichkeiten« ausgeschlossen sind. Die gegenseitige Interdependenz
der Klassen wird dadurch hergestellt, dass jedem Mirîd (Laie) ein Sêx und ein Pîr
zur Seite gestellt wird. Die führenden Schichten stellen drei Abstammungsgrup-
pen der Sêxs, die untereinander nicht heiraten dürfen.  

IV. Geschichte der Yeziden in der Türkei und ihre Auswanderung nach
Deutschland

Während in der bisherigen »westlichen« Forschung die Frage der »Toleranz im
Islam« gegenüber den »Buchreligionen« fortwährend Kontroversen auslöst und
noch nicht abschließend geklärt werden konnte, gilt es als eine gesicherte
Erkenntnis, dass der offizielle Islam gegenüber Yeziden und anderen religiösen
Minderheiten, die er als nicht monotheistisch einstuft, sich ungleich diskriminie-
rend und »gebieterisch« verhalten hat. Wie ging aber die sich als offiziell »laizi-
stisch« bezeichnete Türkei mit Yeziden um? 

1. Situation in der Türkei

Die meisten Yeziden lebten im Osmanischen Reich, dem Vorgänger der moder-
nen Türkei. Während aber die sunnitischen Kurden als Muslime mit einem »pri-
vilegierten Status« ausgestattet waren, galten die Yeziden praktisch als
»vogelfrei«. Im Imperium der Osmanli war die Stellung der Untertanen stets
nach ihrem Verhältnis zur Religion geregelt, und der »Wert« der Untertanen
wurde an ihrem Verhältnis zum Islam gemessen. Prinzipiell waren nur die Mus-
lime Träger staatsbürgerlicher Rechte und Pflichten, jedoch nicht die »Schriftbe-
sitzer«. Während aber den letzteren wenigstens eine eingeschränkte Protektion
gewährt wurde, galten die Yeziden offiziell als Ungläubige (kâfirûn)14 bzw.
»Teufelsanbeter«. Als kâfirûn waren sie im Herrschaftsbereich des Islam (dar-al-
islam) den Angriffen ihrer muslimischen Nachbarn und der osmanischen Heere
schutzlos ausgeliefert. 
Prinzipiell änderte sich die Rechtssituation der Yeziden auch mit der Gründung
der modernen Türkei kaum. Sie wurden weiterhin sowohl von sunnitischen
Kurden als auch von türkischen Behörden ausgegrenzt. Kulturelle Rechte, die
ihnen nach dem Lausanner Abkommen von 1923 als einer nicht-muslimischen

11 Gernot Wießner, »… in das tötende Licht einer fremden Welt gewandert«, Geschichte und Religion der
Yezidi, in: Robin Schneider (Hrsg.), Die kurdischen Yezidi – Ein Volk auf dem Weg in den Untergang
(pogrom 110), S. 31-44, 44.

12 Vgl. Wießner (Fn. 11), S. 44. 
13 Satan, the term of abuse employed by the other faiths, is a forbidden word for Yezidis and, if used in

their presence by others, is considered an insult requiring instant retribution, vgl. Guest (Fn. 2), S. 31. 
14 Siehe dazu Celalettin Kartal, Islam und Menschenrechte, in Kritische Justiz, Heft 4, 2003, S. 382–400, 394.

¸

¸

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


243Minderheit zustanden, wurden ihnen vorenthalten. Unter diesen Umständen
kam weder eine Anerkennung der Yeziden als eigenständiger Religion in der
Türkei in Betracht noch war der neue Staat bereit, ihnen einen Sonderstatus zu
gewähren. Vielmehr stuft(e) die Türkei Yeziden offiziell als eine vom Islam
abgespaltene Sekte ein,15 um auf diese Weise ihre Nicht-Anerkennung und Dis-
kriminierung durch staatliche Behörden rechtfertigen zu können. 
Diese politische Haltung mag insofern verwundern, als die moderne Türkei,
anders als das Osmanisch-Islamische Reich, ein »laizistischer Staat« ist (Art. 24
Türkische Verfassung). Trotzdem erkennt sie nur die sunnitischen Muslime an.
Folge dieser Diskriminierungspolitik war die in der Türkei verbreitete Praxis der
allmählichen Enteignung der bäuerlichen yezidischen Bevölkerung. Schutzlos
vor der islamisch-türkischen Übermacht sahen die Yeziden keine rechtliche
Handhabe, ihre »Eigentums- und Besitzrechte« gegen den mit den türkischen
Behörden kollaborierenden kurdischen Agas geltend zu machen.16 
Vorurteile gegenüber den Yeziden, Schikanen und ihre generelle Wehrlosigkeit
führten dazu, dass viele von ihnen ihre Religion auch beim türkischen Militär-
dienst, dem sie sich zwangsweise beugten, leugneten. Andererseits erleichterte es
genau diese Diskriminierung den Behörden, in den für Yeziden erstellten Aus-
weisen »Islam«, »ein Kreuz« oder »drei Kreuze« einzutragen, was für Ungläu-
bige stand und Stigmatisierung bedeutete. Folglich waren die Yeziden als soziale
Gruppe, die weder ethnisch türkisch noch religiös muslimisch war, vom politi-
schen und öffentlichen Leben in der Türkei de facto ausgeschlossen. Eine reli-
giöse Gemeinde, die das Kurdische als Alltags- und Kultsprache durchgehend
praktizierte und sich so der verordneten Assimilierungspolitik der Türkei vehe-
ment widersetzte, konnte nicht geduldet werden.  

2. Einwanderungsgeschichte nach Deutschland

Prinzipiell bot sich mit der von Deutschland eingeleiteten Gastarbeiterpolitik
zum ersten Mal den Yeziden aus der Türkei die Möglichkeit einer legalen
»Flucht« aus Kurdistan. Daher kamen in den 60er Jahren viele Yeziden als »Gast-
arbeiter« aus der Türkei nach Deutschland. Dies änderte sich jedoch grundlegend
mit dem dritten türkischen »Militärputsch« von 1980. Ab 1980 kamen die Yezi-
den überwiegend aus politisch-religiösen Gründen nach Deutschland. Daneben
war jedoch der Weg, über eine Familienzusammenführung nach Deutschland
hereinzukommen, weiterhin offen, aber davon konnten notgedrungen nur weni-
ge Personen Gebrauch machen. Gleichzeitig blieb der Weg nach Deutschland
über das Asylrecht uneingeschränkt offen, um der Verfolgung und Diskriminie-
rung durch türkische Behörden zu entkommen. In den meisten Fällen waren die
Yeziden jedoch gezwungen, ihr Land, ihr Vieh sowie ihr Hab und Gut an Agas
zu verkaufen, wenn sie nach Deutschland auswandern wollten. 
Ab 1980 konnten zunehmend auch Yeziden aus Syrien nach Deutschland emi-
grieren. Der größte Teil von Yeziden aus der Türkei, die heute in Deutschland
leben, kam jedoch erst nach 1980 als Flüchtling nach Deutschland. Zunächst
wurden zwar ihre Anträge negativ beschieden, doch war es z.B. in Nordrhein-
Westfalen den Ausländerbehörden per Erlass untersagt worden, Yeziden abzu-

15 Türkce Sözlük, Atatürk Kültür, Dil, Tarih Yüksek Kurumu – Türk Dil Kurumu, Cilt 2, K- Z, Ankara
1988, S. 1629.

16 Ohnehin war der Landbesitz vieler Yeziden aus der Provinz Mardin nicht im Grundbuch eingetragen.
Daher konnten ihre Felder und ihr Besitz von den besoldeten Korucus (»Dorfschützer«) ganz einfach
konfisziert werden, vgl. Sabiha Banu Yalkut-Breddermann, Das Volk des Engel Pfau, Die kurdischen
Yeziden in Deutschland, Berlin 2001, S. 15.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


244 schieben.17 Nachdem das Bundesverfassungsgericht in einem Grundsatz-Urteil
am 30.6.1992 entschieden hatte, »dass der türkische Staat trotz bestehender
Schutzfähigkeit nicht willens ist, mit den ihm zur Verfügung stehenden strafpro-
zessualen Mitteln einer Verfolgung der Yeziden durch Muslime entgegenzuwir-
ken«, änderte sich für Yeziden die Rechtslage grundlegend zum Besseren.18

Dieses Urteil bedeutete einen Wendepunkt und schaffte Klarheit in der Asyl-
rechtsprechung für yezidische Flüchtlinge aus der Türkei. Allerdings durften
sich nur diejenigen auf diese Entscheidung direkt berufen, die entweder nach
Inkrafttreten des Urteils auswanderten oder deren laufende Verfahren noch
nicht abgeschlossen waren. Für alle anderen blieb es bei der Möglichkeit, sich auf
einen ministeriellen Erlass zu berufen zu müssen, die rechtlich nur eine schwä-
chere Stellung vermitteln konnte.
Der Umstand, dass mehr als ein Jahrzehnt nach der Einwanderung aus der Tür-
kei, also erst ab 1992, in Deutschland den Yeziden Asyl gewährt wurde, zeigt die
Schwäche der deutschen Asylrechtsprechung. Tausende von Yeziden befanden
sich seit einem Jahrzehnt in Deutschland ohne Aussicht auf Anerkennung. Hier
drängt sich der Vergleich mit den »assyrischen Christen« auf, die ebenfalls wie
die kurdischen Yeziden aus der Türkei kamen, wo sie dort direkte Nachbarn von
Yeziden waren. Das Bundesverfassungsgericht ließ sich bei seiner Entscheidung
von der Erwägung leiten, dass, wenn schon christlichen Assyrern, die wie die
Yeziden aus der Türkei kamen, durchgehend Asyl gewährt werde, dann müsste
dies erst recht für Yeziden gelten. Insbesondere weil die Yeziden anders als die
christlichen Assyrer nicht zu den »Schriftbesitzern« im »Herrschaftsbereich des
Islam« zählen und generell in der gesellschaftlichen Hierarchie noch unter Tür-
ken, sunnitischen Kurden und christlichen Assyrern stehen.

V. Yeziden und ihre Gemeinde in Deutschland

1. Ziele der Yeziden in Deutschland

Inzwischen haben Yeziden aus der Türkei viele Vereine in Deutschland gegrün-
det. Diese haben sich zum Ziel gesetzt zu verhindern, dass sich Kultur und Reli-
gion der Yeziden in der Diaspora auflösen. Insgesamt soll das Yezidentum
transparenter und verständlicher für Yeziden und Andersgläubige werden. Prin-
zipiell treten all diese Vereine und ihre führenden Mitglieder für eine Integrati-
onspolitik ein; eine Assimilation der yezidischen Gemeinde lehnen sie durchweg
ab. »Integration« wird im Gegensatz zur Assimilation als die Herstellung eines
Ganzen, Zusammenschluss, Vereinigung verstanden; integrieren bedeutet sinn-
entsprechend ein Ganzes bilden, ergänzen, vervollständigen. Integration kann
nur gelingen, wenn Gleichbehandlung und -berechtigung19 existieren und eine
Bereitschaft der aufnehmenden Gesellschaft besteht, Immigranten generell zu
tolerieren, aber ebenso auch dann, wenn Einwanderer ihrerseits die Werte und
Normen der einheimischen Gesellschaft akzeptieren. Bei der Integration kommt
dem Beherrschen der Staatssprache eine gewisse Bedeutung zu. Soll Integration
wirklich gelingen, ist die Beherrschung der dominanten Staatssprache von aus-

17 Vgl. Schneider (Fn. 11), S. 123–124, 124. 
18 Ein Urteil, das im Vorfeld von Dr. Herbert Schnoor, ehemaliger Innenminister (NRW), Prof. Dr. Dr.

Gernot Wießner und der Gesellschaft für bedrohte Völker mit Sitz in Göttingen  sowie kirchlichen Krei-
sen vorbereitet wurde. 

19 Dietrich Thränhardt, Der Nationalstaat als migrationspolitischer Akteur, in: Dietrich Thränhardt/Uwe
Hunger (Hrsg.), Migration im Spannungsfeld von Globalisierung und Nationalstaat, Wiesbaden 2003,
S. 9-31, 27.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


245schlaggebender Bedeutung. Keinesfalls ist jedoch die Sprache allein ein maßge-
bendes Kriterium für die Integration; vielmehr ist Integration Produkt eines
jahrzehntelangen Kennenlernens beider Seiten.20 Immer wenn nachfolgend von
Integration die Rede ist, liegt ihrem Verständnis diese Definition zugrunde.
Doch zunächst sollen die Besonderheiten und Veränderungen der yezidischen
Gemeinde dargestellt werden (vgl. VI.); dann erst soll auf den Verlauf der Inte-
gration bei den Yeziden näher eingegangen werden (siehe VII.). 

2. Die Besonderheiten der yezidischen Gemeinde und ihre Veränderungen in
Deutschland

Die Yeziden sind eine Glaubensgemeinschaft. Die Zugehörigkeit zu dieser Ge-
meinschaft wird durch direkte Abstammung von yezidischen Eltern erworben; ei-
ne Vermischung mit Nichtyeziden gilt als Sünde und führt de jure zum Ausschluss
aus der Gemeinschaft. Auch ein Glaubensübertritt zum Yezidentum ist nicht
möglich.21 Die Yeziden sind eine religiöse Gemeinschaft, die sich ethnisch als Teil
der »kurdischen Nation« versteht. Sie besitzen zwar keine völlig übereinstimmen-
den Mythen und Glaubenspraktiken, doch besteht Übereinkunft über elementare
Aussagen; eine ausgebildete Systematik mit einem Kanon verbindlicher Formeln
für alle Yeziden existiert nicht. Auch haben die Yeziden keine Institutionen, die
die Inhalte und Praktiken ihres Glaubens theologisch und sozial normativ ver-
bindlich zu definieren vermögen. Doch erfolgt die Weitergabe von Religion und
Lehre mündlich. Allerdings kennt man zahlreiche religiöse Texte wie z.B. Qewls22

und Diwas (Gebete), aus denen in diesem Abschnitt auch zitiert werden soll.23 

VI. Veränderungen religiöser bzw. traditioneller Praktiken bei den Yeziden
in Deutschland 

»Reformen« in Religionen stellen eine schwierig zu handhabende Materie dar.
Nicht selten führen elementare Veränderungen in der Religion zur Spaltung
einer etablierten Gemeinde. Dies ist wahrscheinlich mit der Grund, warum Reli-
gionen sich im allgemeinen gegenüber Reformen als äußerst resistent erweisen.
So werden fast alle Veränderungen in der katholischen Kirche nur von »oben«
eingeleitet, quasi von dem Vatikan beschlossen. Ähnliches gilt bei den sunniti-
schen Muslimen in der »westlichen Welt,« die alle »Reformbefürworter« oder
»progressive Islamwissenschaftler« aus den eigenen Reihen ausgrenzen bzw. iso-
lieren, um zu verhindern, dass Menschen sich mit ihren Ideen und Thesen ernst-
haft auseinandersetzen. Wie ist es aber bei den Yeziden, deren Religion auf
mündlicher Tradition basiert und deren Angehörige als weniger ideologiege-
steuert bezeichnet werden können? 

20 Marion Schmid-Drüner, Integrationspolitik à la Niederlande – Ein Vorbild für Deutschland, in: ZAR 3-
4/2005, S. 93-100, 93.

21 Dazu, wie es anscheinend in der Historie war, siehe Düchting (Fn. 9), S. 572 f.
22 Qewls sind mündlich überlieferte religiöse Hymnen. Insbesondere der mythologische Hintergrund der

Qewls ist in seiner Gesamtheit als Kernbereich der religiösen Überlieferung des Yezidentums anzusehen,
vgl. Philip G. Kreyenbroek, Die Tradition der Yeziden in westlicher und in yezidischer Sicht, in: Franz
(Fn. 9), S. 32.

23 Nach Xelil Cindî sind inzwischen von 108 Qewls 59 veröffentlicht worden, vgl. Roj – A Cultural Peri-
odical Journal Concerning Êzîdîan Affairs (Special Issue), Hannover 2000, S. 21-40, 75, vgl. auch Philip
G. Kreyenbroek/Khalil Jindy Rashow, God and Sheikh Adi are Perfect – Sacred Poems and Religious
Narratives from the Yezidi Tradition, Wiesbaden 2005 (Band 9), S. 57-412.  

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


246 1. Reformdiskussion im Allgemeinen

Diese Klassenordnung, die aus getrennten Schichten besteht, wird von den
»modernen« Yeziden bereits seit den 90er Jahren heftig kritisiert. Die »Teilneh-
mer« an dieser Kontroverse, die zumeist aus in Deutschland geborenen/aufge-
wachsenen Yeziden bestehen, erklären, dass es ihr Ziel sei, die yezidische
Religion »vor dem drohenden Untergang« zu bewahren,  diese den Veränderun-
gen in der Diaspora anzupassen bzw. sie neu zu beleben oder gar zu reformie-
ren.24 So erklären sie, dass vor allem die Endogamieregeln nicht mehr wie in
Kurdistan praktiziert werden könnten. So beschränke sich die Wahl vor allem in
den oberen Schichten unter den Würdenträgern auf einen kleinen Kreis von
möglichen Partnern.25 Explizit richtet sich ihre »Kritik« gegen den Grundsatz
der Nichtmissionierung. Die strenge Endogamieregel sei für den Rückgang der
Zahl der Yeziden mit verantwortlich. Ohne Reformen drohe die yezidische Reli-
gion in Europa zu einem »lebenden Fossil« zu werden. 
Es soll daher nachfolgend der Frage nachgegangen werden, ob die in diesem
Zusammenhang von »Kennern« der Yeziden aufgestellte Behauptung begründet
ist, dass die Yeziden im Westen dem Untergang ihrer Glaubensgemeinschaft ent-
gegen sehen.26 Wird also die kleine Glaubensgemeinde der Yeziden in einer völ-
lig anderen Kultur ohne enge Berührung mit Kurdistan sich tief greifend ändern,
aber letztlich doch überleben? Wenn ja, wie sieht ihre Zukunft aus? Zunächst
soll anhand von ausgewählten Beispielen untersucht werden, welche Verände-
rungen bereits in der Gemeinschaft aufgetreten sind und ob gegebenenfalls
erhebliche »Integrationsschwierigkeiten« existieren, die eine Eingliederung in
die hiesige Gesellschaft behindern? In diesem Zusammenhang soll auch kurz auf
die »Reformstrategie« der yezidischen »Intelligenzschicht« eingegangen werden
(vgl. Vl. 4), die das Überleben der Gemeinde in Europa sicherstellen will. 

2. Die Ungleichbehandlung der Frau 

Auch bei den Yeziden wird die Frau wesentlich benachteiligt. Es stellt sich aber
die Frage, ob die Benachteiligung der Frau Folge patriarchalischer Verhältnisse
oder religiös-dogmatisch begründet ist. Die yezidische Religion selbst enthält
keine positiven Vorschriften, die die direkte Benachteiligung oder Unterdrük-
kung der Frau begründen oder rechtfertigen. Generell ist die yezidische Frau in
ihrer Gesellschaft besser gestellt als die Muslima, aber sie ist doch nicht dem
yezidischen Mann gleichgestellt. Während im Islam die Benachteiligung der
Frau durch Koran und Hadithe strikt normiert ist, fehlen entsprechende Hin-
weise in den Qewls und weiteren Schriften wie Kiteb-i Jilwe und Meshefe Res.27

Es kann also angenommen werden, dass die »Benachteiligung der Frau in

24 Es ist eigentlich noch unklar, ob die Wortverfechter dieser Kontroverse auch die Konsequenzen der ge-
forderten Reformen hinreichend durchdacht haben: 1. Sie kennen sich zumeist in der eigenen Religion
nicht oder nicht genau aus; 2. sie scheinen sich auch in anderen Religionen nicht richtig auszukennen;
3.vielmehr wird gelegentlich angenommen, dass Macht und persönliche Motive sie dazu veranlassen, die
Religion neu zu ordnen. 

25 Chaukeddin Issa, Gedanken zu Scheich Adi (11./12.Jh., dem Reformer des Yezidentums), in: Franz
(Fn. 9), S. 7-12, 10 (Schriftenreihe Deutsches Orientinstitut / Beiträge der Tagung vom 10.-11. Oktober
2003 in Celle), S. 51.

26 Siehe dazu Kartal (Fn. 10), S. 37-42; siehe auch die einzelnen Beiträge der yezidischen Jugendlichen unter
www.Yeziden.de.

27 In der Literatur über die Yeziden werden zwei »heilige Schriften« erwähnt, die Schrift der Offenbarung
(Kiteb-i Jilwe) und die Schwarze Schrift (Meshefe Res). Beide sehr kurze Schriften haben jedoch nie eine
allgemeine Verbreitung und Anerkennung bei den Yeziden gefunden und widersprechen der Lehre und
Praxis des Yezidentums. 

¸

¸

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


247der yezidischen Gesellschaft« nicht religiös motiviert ist. Vielmehr ist die yezi-
dische Gemeinschaft Teil der orientalisch-patriarchalischen Gesellschaften, in
denen die Frau allgemein einen zurückgesetzten Status hat, aber sie enthält keine
religiös motivierten Elemente, die eine Benachteiligung der Frau per se rechtfer-
tigen.
Allerdings stellt sich die Frage, ob die schwache gesellschaftliche Stellung der
Frau bei den Yeziden auch in Europa fortbesteht oder sich bereits signifikante
Veränderungen in Richtung einer Gleichstellung/Gleichbehandlung abzeichnen.
Inzwischen dürfen yezidische Frauen in Deutschland mit Billigung ihrer Eltern
studieren, außerhalb des Wohnorts ihrer Eltern wohnen, an Schulklassenfahrten
teilnehmen und Freundschaften mit Nichtyeziden eingehen. Auch machen viele
studierte Yeziden bereits ihre Erfahrungen mit Nichtyeziden, ohne dass sie ihren
Eltern davon erzählen und ohne dass sie von ihnen gemieden werden.  

2.1. Der Brautpreis 

Yeziden bezahlen traditionell einen »Brautpreis« (Qelen), wenn sie eine Braut
wählen. Diese Praxis wirft viele sozial- und integrationspolitische Fragen auf, die
hier nicht weiter vertieft werden können.
Der Brautpreis steht de jure dem Elternhaus der Braut zu. Die Höhe des Braut-
preises ist der Vereinbarung überlassen.28 In der Zeit, als die Yeziden noch in
Kurdistan lebten, handelte es sich meistens um einen verhältnismäßig geringen
Betrag. In den vergangenen Jahren kam es innerhalb der Gemeinschaft in
Deutschland zu einem rapiden Anstieg dieses Brautgeldes.29 Inzwischen lehnen
jedoch immer mehr Jugendliche die Zahlung eines Brautgeldes oder erhöhten
Brautpreises ab. Daneben sind viele Familien bereits dazu übergegangen, kein
Brautgeld mehr zu fordern. 
Es stellt sich die Frage, ob die Institution des Brautgeldes einen religiösen oder
einen sonstigen traditionellen Ursprung hat. Aus den veröffentlichten religiösen
Texten wie Qewls ergeben sich keine konkreten Hinweise auf einen zu entrich-
tenden Brautpreis. Vielmehr könnte dieser Brauch entstanden sein, um das
Elternhaus, das durch den Übergang der Braut in das Haus des Bräutigams eine
Arbeitskraft verliert, hierfür zu entschädigen. Der Brautpreis bleibt inneryezi-
disch insofern ein Problem, als dass er finanziell schwache Menschen ausgrenzt.
In den letzten Jahren haben jedoch viele Yeziden auf die Zahlung des Brautprei-
ses verzichtet. Es ist also zu vermuten, dass er innerhalb der nächsten Dekade
gegenstandslos werden wird. 

2.2. Die Heiratsregel

Es existieren noch andere Regeln, durch welche die yezidische Frau benachteiligt
wird. Namentlich ist hier die Heiratsregel zu nennen, wonach ein Yezide nur
eine Yezidin heiraten darf und umgekehrt (»einmal Yezide – immer Yezide«).
Diese Regel ist bereits bei den Yeziden Gegenstand heftiger Streitgespräche
geworden.30 Offensichtlich handelt es sich bei dieser Norm um einen religiös

28 In der Literatur gibt es jedoch Hinweise darauf, dass ein unverhältnismäßiger Brautpreis mehrfach von
der politischen Führung der Yeziden verboten worden ist, vgl. Kreyenbroek (Fn. 22), S. 9;  «Erhöhtes
Brautgeld ist sündhaft und daher nicht erlaubt,« vgl. auch Düchting (Fn. 9), S. 581.

29 Im Normalfall beträgt der Brautpreis zwischen 10.00 und 20.00 h. In Einzelfällen wird jedoch bis zu
60.000 oder gar 70.000 h abverlangt.

30 In diesem Zusammenhang wird vielfach kritisiert, dass die Heiratsregel im islamischen Kulturkreis, aus
dem die Yeziden stammen, ihre Berechtigung hatte, weil sie den Erhalt der Religion dort sicherte, in Eu-
ropa jedoch entwickele sie sich zunehmend zum Problem.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


248 begründeten Ritus.31 Einen ähnlichen Ritus kennen auch andere Religionsge-
meinschaften, wie z.B. das Judentum. Historisch ist die Regel als Teil der Über-
lebensstrategie innerhalb des Herrschaftsbereichs des Islams entstanden, um den
Zusammenhalt und die Solidarität unter Yeziden zu stärken. Allerdings soll es in
den letzten beiden Dekaden in einigen Fällen zur Bestrafung von weiblichen
»Abtrünnigen«32 gekommen sein.33 Folglich stellt sich die Frage, ob die yezidi-
sche Religion die »Bestrafung von Abtrünnigen« rechtfertigt oder ob es sich
dabei lediglich um einen traditionellen Ritus handelt. Es existieren in der Fach-
literatur vereinzelt Hinweise darüber, dass ein Yezide, der eine Beziehung mit
Nichtyeziden eingeht, als »verflucht« gilt.34 Er/sie gilt als verflucht durch Gott,
doch fehlen Hinweise auf eine konkrete Strafmaßnahme und deren Vollziehung.
Die Hauptquellen der yezidischen Religion, die Qewls, enthalten ebenso keine
Hinweise auf eine konkrete Ahndung. In ihnen werden die Yeziden zwar
ermahnt, die Glaubensgemeinschaft nicht zu verlassen, doch ist von einer
konkreten Bestrafung nicht die Rede. Demnach kennt das Yezidentum keine
religiösen Vorschriften, die eine Bestrafung von Abtrünnigen vorschreiben. Es
ließe sich gegen diese Annahme einwenden, dass eine Religion, die keine Schrift-
tradition kennt, ihre Sanktionen ebenfalls nicht schriftlich normieren muss.
Doch darf nicht übersehen werden, dass die Bestrafung mit dem Tod auch in der
Heimat in Kurdistan nicht stattfindet. Hingegen gibt es in der Literatur verein-
zelt Hinweise darauf, dass Bestrafungen von weiblichen Abtrünnigen in
Deutschland stattgefunden haben sollen.35 Wenn dies zutrifft, dann ist dies Aus-
druck der Verunsicherung der neuen Situation in der Diaspora, in der sich die
Yeziden befinden. 
Es soll aber nicht behauptet werden, dass die Heiratsregel keine individuellen
Einschränkungen mehr mit sich bringt, etwa bezüglich der Wahl eines beliebigen
Partners, sei er Yezide oder Nichtyezide. Fest steht jedoch, dass viele yezidische
Männer, die Beziehungen mit Nicht-Yeziden eingegangen sind, weiterhin von
der yezidischen Gemeinschaft toleriert und als Yeziden behandelt werden. All-
gemeine Schlüsse lassen sich jedoch aus diesen Einzelfällen nicht oder noch nicht
ableiten. Die Akzeptanz einer Person hängt nicht zuletzt von ihrer gesellschaft-
lichen Stellung in der Gemeinschaft ab. So ist es in vielen Fällen vorgekommen,
dass ein yezidischer Mann, der mit einer Nichtyezidin eine Beziehung eingegan-
gen ist oder diese gar geheiratet hat, nach einiger Zeit sowohl von der eigenen
Familie als auch von der Gemeinschaft wieder akzeptiert wurde. Hingegen sind
derartige Fälle bei den yezidischen Frauen noch nicht bekannt geworden.
Immerhin gibt es bereits auch bei jungen yezidischen Frauen, die sich mit
Nichtyeziden »eingelassen« haben, solche, die die Bindung zur eigenen Familie
nicht verlieren wollen und inoffiziell den Kontakt zu ihr aufrechterhalten. 

31 Vgl. Kreyenbroek (Fn. 9), S. 8 dort unter Nr. 4.
32 Die Yeziden … Eine Fragestellung oder eine Realität … Zur Lebenssituation von yezidischen Jugendli-

chen und der Erziehung der yezidischen Söhne, siehe in Google unter Die Yeziden iryedi.htm.
33 »Wir, die Unterzeichner, verurteilen Gewalt grundsätzlich und auch in Fällen, in denen sich yezidische

Söhne oder Töchter mit andersgläubigen Partnern verbinden. Die yezidische Religion legitimiert Gewalt
in keiner Weise. Es gibt keine religiöse Rechtfertigung, wenn – wie in Einzelfällen geschehen – Gewalt
gegen Mädchen angewandt wird.« Vgl. Gemeinsame Erklärung der yezidischen Vereine in Deutschland
zur Negativ-Kampagne 15. Januar 2003, abzurufen unter www.Yeziden.de.

34 »It is forbidden for Yezidis to enter into relations with those who belong to other nations. Otherwise
they occur the course of God,« vgl. Kreyenbroek (Fn. 9), S. 8 dort unter Nr. 4. 

35 Siehe Anm. 33.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


2492.3. Ehescheidungen

Ein weiteres Problem innerhalb der yezidischen Gemeinde stellen Ehescheidun-
gen dar. Ehescheidungen sind generell bei den Yeziden nicht erlaubt36 und
kamen deswegen in Kurdistan nicht vor. Seit den 90er Jahren nimmt aber die
»Scheidungsrate« auch bei den Yeziden zu. Es handelt sich jedoch meistens um
Paare, die regelmäßig nicht die Ehe de jure geschlossen, sondern nach religiösen
Regeln geheiratet haben und somit nach yezidischem Ritus als verheiratet gelten.
Offensichtlich werden bei dieser Form von Scheidungen vor allem Frauen
benachteiligt. Sie werden viel stärker als Männer von der yezidischen Gemein-
schaft gemieden und haben es unter Yeziden ungleich schwerer als unter Euro-
päern. Doch tritt diese Form von Ehe bei den Yeziden in Europa immer weiter
in den Hintergrund. 

3. Das Klassensystem

Die yezidische Gemeinschaft ist in mehrere Klassen aufgeteilt. Die  Führungs-
rolle innerhalb der Gemeinschaft ist den Qatanîs übertragen worden, die als Ver-
wandte des Sêx Adi gelten. Nur sie dürfen das »Amt des Oberhaupts (Mîr)« stel-
len. Der Mîr sitzt dem Religionsrat vor und vertritt Yeziden in allen politischen
Angelegenheiten. Die zweitwichtigste Rolle haben die Semsanîs inne, die sich auf
Sêx Sems zurückführen lassen. Obwohl die Sêxs37 als geistige Führer der yezidi-
schen Gemeinschaft gelten, haben sie nur eine schlichtende Funktion inne. Sie
sind hauptsächlich für die religiöse Betreuung vor Ort zuständig und unterteilen
sich in drei Hauptgruppen (Adanîs, Semsanîs, Qatanîs). Aus diesen drei Haupt-
gruppen darf nur die Gruppe der Semsanîs den Bavê  Sêx (Vater Sheikh)38 stellen,
der die höchste religiöse Autorität repräsentiert. Schließlich existieren Pê îmame
(»Vordermänner«), die als »Religionsgelehrte« gelten und als Aufseher bei Hei-
rats- und Hochzeitszeremonien mitwirken. Auch Pê îmame werden von dem
Mîr ernannt und nehmen grundsätzlich eine Stellvertreterfunktion des Bavê  Sêx
wahr. 
Die zweite Schicht, die der Pîrs (»die älteren«),39 besteht aus vier Abstammungs-
gruppen mit je weiteren Untergruppen. Die Pîrs40 können jedoch mit einigen
Ausnahmen untereinander Heiratsbeziehungen eingehen. Diese haben grund-
sätzlich die gleiche Stellung wie die Sêxs, widmen sich den yezidischen Gebeten
und sollen ihre Mirîds in religiösen Fragen beraten. So wie jeder Yezide einen Sêx
haben muss, so ist es auch notwendig, einen Pîr zu haben.41 Ganz zum Schluss
folgen die Mirîds, die der Masse der abhängigen Laien angehören. Sie sind auf
der einen Seite verpflichtet, den Sêxs und den Pîrs zu folgen, und besitzen auf der
anderen Seite das Recht, von ihnen in die Religion eingewiesen zu werden. 

36 »No Yezidi may divorce his wife unless he can prove infidelity, in the presence of at least three witnesses.
In the case of an offence the culprit shall be severely punished«, siehe Kreyenbroek (Fn. 9), S. 9. 

37 Jede Sêx-Familie hat eine bestimmte Anzahl von Mirids, für die sie in religiösen Fragen zuständig sind.
Die Sêxs sind dazu da, um ihre Mirîds an religiöse Verpflichtungen zu erinnern, sie über das Yezidentum
aufzuklären sowie Kenntnisse über dessen Inhalt zu vermitteln.

38 Bavê  Sêx (»Vater der Sheikhs«), siehe Guest (Fn. 2), S. 35. Zurzeit existieren etwa 300 Scheich-Familien
unter Yeziden, ebd.

39 »There are about 200 families of pîrs belonging to four main clans descended from early Kurdish disci-
ples of Sheikh Adi,« vgl. Guest (Fn. 2), S. 35.

40 Die Pîrs sind unterteilt in zwei Clans, nämlich Pîrê Hesmana und Pîrê Pîrefata sowie Pire Omerxala, vgl.
Kreyenbroek (Fn. 9), S. 8.

41 Obwohl auch die Pîrs innerhalb der yezidischen Gesellschaft eine wichtige religiöse Stellung einnehmen,
kommt den Sêxs mehr Bedeutung zu.

¸

¸ ¸ ¸

¸

¸

¸
¸

¸

¸

¸

¸

¸

¸

¸

¸

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


250 Dieses »Klassensystem,« das bereits oben erwähnt wurde, führen die yezidi-
schen Würdenträger auf die Sunna (Brauch) des Sêx Adî zurück, der im 12. Jahr-
hundert gelebt und die yezidische Religion grundlegend reformiert haben soll.
Konkrete Hinweise auf diese Ordnung enthalten die bisher veröffentlichten reli-
giösen Erzählungen wie Qewls jedenfalls nicht. Fest steht jedoch, dass die Ein-
haltung bzw. Befolgung dieser Klassenordnung in Europa zum Problem
geworden ist. So dürfen einzelne Würdenträger-Familien, die sogar derselben
Klasse angehören, untereinander keine Ehen eingehen. Dieses Gebot ist der Tra-
dition nach für die Anhänger der Religionsgemeinschaft der Yeziden verbind-
lich, es jedoch zu praktizieren, schränkt jedoch die Wahl eines passenden
Partners auch inneryezidisch ein. In Einzelfällen kommt es sogar zu sozialen
Zwängen, die den Grad strafrechtlicher Nötigung oder der Zwangsheirat errei-
chen. Dies widerspricht jedoch prinzipiell dem friedlichen Charakter der yezidi-
schen Gemeinschaft. 
Dieser Sachverhalt rechtfertigt die Frage, ob die Gemeinschaft der Yeziden auch
weiterhin dieses Gebot praktizieren wird. Anders als in Deutschland wurde in
Kurdistan die Endogamieregel strikt praktiziert. Die Wahl eines passenden Part-
ners in Kurdistan ist in den »Würdenträger-Clans« nicht optimal, aber dafür ist
die Auswahl wesentlich größer als dies in Deutschland der Fall ist. 

4. Reformstrategien der neuen yezidischen »Intelligenzschicht« in Deutschland

Die Mirîds (Laien)42 sind in Deutschland zu Reformern/Wissensproduzenten
geworden. Vornehmlich innerhalb der Laienschicht existiert bereits die erste
Generation der yezidischen Intelligenz, die weitgehend »areligiös« ist. Während
aber die Würdenträgerschicht wesentlich an Macht verloren hat, haben sich die
Laien durch die Wahrnehmung gesellschaftlich relevanter Führungsaufgaben
innerhalb der Yeziden-Vereine Macht und Respekt verschafft.43 So hat sich die
yezidische »Intelligenz,« die aus einzelnen und zum Teil in Vereinen organisier-
ten Mirîds (Laien) besteht, vorgenommen, z.B. durch Bildung einer Brücke zwi-
schen Moderne und Tradition und durch Schaffung einer eigenständigen
Theologie in den Dialog mit den Weltreligionen zu treten, um so das Yeziden-
tum (erneut grundlegend) zu reformieren. Insbesondere scheint das Klassensy-
stem reformbedürftig zu sein. Nicht zuletzt soll vor allem die »erbliche
Zugehörigkeit«, die zur Übernahme von bestimmten Funktionen wie z.B. der
Sêxs und Pirs führt, ganz wegfallen. Zudem wurden bereits Dutzende Hymnen
(Qewls),44 die bisher nur mündlich überliefert waren, mit dem Ziel niederge-
schrieben, daraus später eine yezidische Lehre zu entwickeln.45 

42 Philip G. Kreyenbroek spricht von der ersten Generation der yezidischen Intelligenz, die mit der Auf-
gabe konfrontiert sei, eine Brücke zu bilden zwischen Moderne und Tradition einerseits und Yeziden-
tum und anderen Religionen der Welt anderseits, vgl. ders. (Fn. 5), S. 21.

43 Die Würdenträger haben ihre privilegierte Rolle mehr und mehr aufgeben müssen. Moderne Technolo-
gie, die Yeziden zur Verfügung steht, dürfte zu einer Standardisierung der einzelnen religiösen Rituale
und der verschiedenen Mythen führen, vgl. Düchting (Fn. 9), S. 583.

44 Vgl. z.B. Lali, Hejmar 1, Heziran 1995, S. 24-29; Lali  2, Cotmeh 1995, S. 27-32;  Lali  3, Gulan 1996, S. 15
f.; Lali, Nîsan 1997, S. 19-21; Dengê Êzîdîyan, 8+9/2001, S. 76-78, 116-123, 129; The Hymn of Sheikh
Adi, in: Guest (Fn. 2), S. 212-214; siehe insbesondere Kreyenbroek (Fn. 1), S. 170-323.  

45 Noch fehlt eine historisch-kritische Exegese dieser religiösen Texte, die ebenso erforderlich ist, um aus
ihnen eine eigenständige Lehre zu entwickeln. Außerdem können diese Texte aus sich heraus wohl kaum
verstanden werden, sie machen die Herausgabe eines Wörterbuchs der yezidischen Terminologie uner-
lässlich, Düchting (Fn. 9), S. 581. Bei ihrem Ziel werden die Yeziden in Europa auch von dem im Irak re-
sidierenden Oberhaupt der Yeziden unterstützt, vgl. ebd. 

¸

¸

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


251VII. Identifikation der Yeziden und der bisherige Verlauf ihrer Integration
in Deutschland  

Eine Religion, die weder einen ideologischen Anspruch kennt noch »radikale
Prediger« hervorgebracht hat, hat es grundsätzlich leichter, sich mit der Aufnah-
megesellschaft zu identifizieren. Die Identifikation einer Gemeinschaft mit dem
politischen System der Aufnahmegesellschaft ist jedoch kein essentieller
Bestandteil einer notwendigen gesellschaftlichen Integration. Doch lassen sich
daraus, ob sich eine Gemeinschaft und ihre Mitglieder mit elementaren Verfas-
sungswerten der Aufnahmegesellschaft identifizieren, auch Rückschlüsse auf
eine bereits erfolgte Integration dieser Gemeinschaft herleiten. Identifizieren sich
die Yeziden in der Bundesrepublik Deutschland mit dem politischen System? 

1. Pazifismus als Wesen der yezidischen Religion 

Es existieren verschiedene Prinzipien, auf Grund derer die yezidische Religion
sich als pazifistischer Glaube charakterisieren ließe. In ihren heiligen Texten
(Qewls) plädieren die Yeziden für den Schutz der 72 Nationen46 einschließlich
ihrer eigenen.47 In den zwei »kurzen Schriften« Kiteb-i Jilwe und Meshefe Res48

sind keine Beschimpfungen anderer Religionen enthalten, wie dies z.B. im Koran
in Bezug auf Juden und »Nichtgläubige« (kâfirûn) der Fall ist. 
Sowohl die Ableistung des Wehrdienstes als auch das Tragen von Waffen stellt
für Yeziden generell eine »Sünde« dar.49 Dieser Ritus ist aus historischen Grün-
den entstanden und stellt eine »Glaubensschutzvorschrift« dar: Sie hat vor allem
den Sinn sicherzustellen, dass Yeziden ihrer Religion treu bleiben und nicht zu
anderen Religionen überwechseln. Sowohl im Osmanischen Reich als auch in
der modernen Türkei bestand die Gefahr der religiösen Nötigung durch Offi-
ziere sowie durch orthodox-sunnitische Wehrpflichtige, die die Yeziden schika-
nierten und als »Teufelsanbeter« verunglimpften.
Es existieren weitere Grundsätze, deren Existenz für die Friedfertigkeit der yezi-
dischen Religion spricht. So werden in den Hymnen die Yeziden im Allgemei-
nen dazu aufgefordert, gute Werke zu vollbringen.50 Jeder Yezide verpflichtet
sich, »allen Völkern und Nationen mit Respekt« zu begegnen. Jeder Yezide ist
gehalten, alle Gesetze des Landes zu beachten, in dem er sich aufhält.51 
Einen politisch-ideologischen Anspruch, den z.B. der Islam durch die Formel al-
Islam din wa-Dawla (Der Islam ist Staat und Religion) stellt,52 kennt die yezidi-
sche Religion nicht. Sogenannte radikal-fundamentalistische Prediger existieren
bei den Yeziden ebenso nicht. Auch der oben beschriebene kontroverse Diskussi-
onskurs innerhalb der yezidischen Intelligenz, die seit den 90er Jahren Reformen
in der Religion fordert, bestätigt die Friedfertigkeit der yezidischen Religion. 
Die Glaubensgemeinschaft der Yeziden ist im Wesentlichen selbstzentriert. Die
Gemeinde der Yeziden, bestehend aus weniger als 13 Vereinen, tritt ihrerseits mit

46 Die Zahl »72 Nationen« wird in den mündlich überlieferten religiösen Texten erwähnt. Die Yeziden
sprechen davon, dass gegen sie auch 72 mal per Edikt Krieg (72 ferman) erklärt worden ist. 

47 Vgl. The Hymn of the Weak Broken One, in: Kreyenbroek (Fn. 1), S. 176. 
48 Siehe im Internet unter «Meshaf Resh The Black Book”
49 »Nach der Religion ist … der Wehrdienst eine Sünde,« vgl. Düchting (Fn. 9), S. 567.
50 You also should become people of good deeds! Never forget this!, vgl. Kreyenbroek (Fn. 1), S. 191. 
51 »The Yezidis must treat other nations with respect, for all exist in accordance with God’s Will« (1);

»the Yezidis must obey the laws of the land in which they find themselves« (2), vgl. Kreyenbroek (Fn. 1),
S. 8, 10.

52 Vgl. The Islamic concept of the world and of the end of the world is to have one state, one religion and
one umma, siehe Bowker, p.76. 

¸

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


252 Erklärungen nach außen und verurteilt geschlossen jede Art von Gewalt, selbst
dann, wenn sich diese gegen »Abtrünnige« richtet, die mit Nichtyeziden eine Be-
ziehung eingegangen sind.53 Dem Yezidentum fehlt eine nach außen gerichtete
aggressive Komponente, wie sie den universal-monotheistischen Religionen wie
Islam und Christentum eigentümlich ist.54 Es kennt nämlich weder den »christli-
chen Fundamentalismus« noch den islamischen »Dschihad«.55 Es kennt, anders
als im Islam, auch keine sunnitischen Muftis oder schiitischen Ayatollahs, die of-
fiziell Fatwas z.B. gegen »Feinde des Islam«, Ungläubige oder »Kollaborateure«
erlassen dürften. Inhaltlich kennt es auch keine Normen, die die Yeziden dazu
auffordern, wie dies z.B. im Islam der Fall ist, keine Freundschaften mit Nicht-
yeziden zu schließen.56 Das Yezidentum hat auch keinen kodifizierten Text, der
beansprucht, unmittelbar von Gott gegebene Gesetze zu definieren. Insbesonde-
re wird die Welt nicht in zwei Sphären geteilt, wie im Islam; in die des Dar al-
Islam (Herrschaftsbereich des Islam) und in die des Dar al-Harb (Kriegsgebiet). 
Die bereits publizierten religiösen Texte der Yeziden waren Gegenstand unter-
schiedlicher Interpretationen. Auch in ihrer Geschichte haben die Yeziden
weder Massaker noch Kriege gegen andere Völker und Glaubensgemeinschaften
befürwortet, geschweige denn geführt. 
Grundsätzlich scheint eine (pazifistische) Volksreligion oder Gemeinschaft fle-
xibler und damit eher in der Lage zu sein, sich auf andere Gesellschaften und
Kulturen einzustellen als universalistische Religionen, denen der Grundsatz des
Missionierens immanent ist, wie z.B. Islam und Christentum, weil die letzteren
auf Durchsetzungsfähigkeit und Einflusserweiterung bedacht sind, während die
erstere sich auf sich selbst konzentriert und bis zu einem gewissen Grad ums
Überleben kämpft, während die streng gläubigen Angehörigen der universalisti-
schen Religionen sich der Missionierung besonders verpflichtet fühlen und
somit fortwährend nach neuen Anhängern für ihren Glauben suchen. So ist es
für einen gläubigen Muslim ein besonderes Anliegen, einen Nichtangehörigen
zum wahren Glauben (haq din) zu bekehren. Ähnliches gilt auch für einen gläu-
bigen Christen. Nicht selten sind gläubige Christen/Muslime unbewusst von der
Missionierung so stark gesteuert, dass sie dem »Nicht-Universalisten« als
intolerant erscheinen. Aus der Sicht eines Christen/Muslims ist »der andere«
solange nicht gleichwertig, solange er nicht dem Christentum oder Islam
angehört. Genau dieser Eifer und diese Steuerung fehlt den Yeziden. 

2. Identifikation der Yeziden mit den Verfassungswerten Deutschlands

Es spricht vieles dafür, dass sich die Yeziden in Deutschland wohl fühlen.
Schließlich hatten die Yeziden in der Türkei Angst, sich zu erkennen zu geben.
Dennoch wurden in ihren Ausweisen die »drei Kreuze«, die auf Ungläubige hin-
weisen, eingetragen. In Deutschland sind die Yeziden hingegen als Glaubensge-
meinschaft offiziell registriert. Die Bundesrepublik hat allen verfolgten Yeziden
aus der Türkei Asyl oder wenigstens Bleiberecht gewährt. 

53 Siehe Fn. 33.
54 So erklärt das Oberhaupt der Yeziden: »Wir sind eine friedliche Gemeinschaft, die sich guten Taten ver-

schrieben hat und niemandem schaden will«, vgl. Düchting (Fn. 9), S. 582. Allerdings ist häufig ein nach
innen, gegen wirkliche oder vermeintliche »AbweichlerInnen« von religiösen Regeln gerichtete Aggressi-
vität zu beobachten ist.

55 Sure 9, Vers 111: »Siehe, Allah hat von den Gläubigen ihr Leben und ihr Gut für das Paradies erkauft. Sie
sollen kämpfen in Allahs Weg und töten und getötet werden …«

56 Sure 5, Vers 52: "Oh Gläubige, nehmt weder Juden noch Christen zu Freunden." Siehe auch Sure 3, Vers
118: »Oh ihr, die ihr glaubt, schließet keine Freundschaft außer mit euch«.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


253Anders als Muslime, die Kopftuch und/oder Tschador tragen, lassen sich Yezi-
den kaum von anderen Europäern unterscheiden. Äußerliche Unterschiede, die
sich bei einem kleinen Teil der ersten Generation feststellen lassen, sind in Wahr-
heit ein Generationenproblem. Es handelt sich dabei um »ältere Frauen der
ersten Generation«, die aus der Heimat gewohnt sind, ein leichtes, regelmäßig
weißes Kopftuch zu tragen, für das es jedoch keine religiöse Begründung gibt.
Nach dieser Generation wird bei den Yeziden in Europa niemand mehr ein
Kopftuch tragen wollen. Es spricht also vieles dafür, dass sich die Yeziden stark
mit der hiesigen Gesellschaft identifizieren und sich seit den 90er Jahren in einer
Orientierungs- und Bestimmungsphase befinden. 
Viele in Deutschland aufgewachsene/geborene Yeziden glauben, dass es keinen
Sinn mehr hat, das Yezidentum so zu praktizieren, wie ihre Eltern es getan haben.
Dabei suchen sie bewusst oder unbewusst nach bestimmten universalistischen
Kriterien, die der deutschen Verfassung innewohnen. Diese neue »Sachlage« er-
möglicht es ihnen, sich mit den verfassungsrechtlichen Werten »Demokratie«,
»Rechts- und Sozialstaat«, »Menschenrechte«, »Parlamentarismus« zu identifi-
zieren. Genau diese (universalistischen) Werte der westlichen Welt fehlen partiell
in der Türkei, woher die meisten Yeziden stammen, und vollständig in Syrien. 
In der yezidischen Gemeinschaft ist es vor allem die Frau, die ihre Rolle neu de-
finiert. Das klassische Rollenverständnis, bei dem der Mann die wesentlichen
Entscheidungen nach außen traf und die Frau nur für den Haushalt zuständig
war, ist grundlegend ins Wanken geraten. Ein Umstand, der die Integration der
Yeziden und die Identifikation der Yeziden mit der hiesigen Gesellschaft nicht
unwesentlich fördert. 
Es kann also festgestellt werden, dass bereits eine hohe Identifikation mit den
westlichen Werten besteht. Die in Deutschland geborenen/aufgewachsenen
yezidischen Jugendlichen sprechen wesentlich besser Deutsch als Kurdisch. Bei
einem Großteil von ihnen ist bereits jetzt nicht mehr das Kurdische, sondern
Deutsch die Kommunikationssprache, was schon auf eine starke linguistische
Assimilation der Gemeinde hindeutet. Folglich existieren bezüglich der Einstel-
lung der Yeziden zum deutschen System gute Voraussetzungen für ihre Einglie-
derung. Sind aber deswegen die Yeziden in Deutschland bereits integriert?
Welche Bedingungen müssen tatsächlich in Deutschland herrschen, damit sich
die Yeziden in die hiesige Gesellschaft voll eingliedern können? 

3. Der Prozess der Integration der Yeziden in Deutschland 

Es kann keine reibungslose Integration einer fremden Gemeinschaft in eine neue
Umgebung geben. Integration57 ist ein langwieriger und ein »zweiseitiger« Pro-
zess. Sie hängt entscheidend vom gesellschaftlichen Klima der einheimischen Be-
völkerung ab. Allerdings ist in Rechnung zu stellen, dass für Yeziden eine Rück-
kehr in die alte Heimat nicht in Frage kommt. Nahezu alle Yeziden identifizieren
sich mit der hiesigen Gesellschaftsordnung. Dies beweist ihre hohe Bereitschaft,
sich zu integrieren. Während andere Immigrantengruppen sich häufig schwer
von ihrer bisherigen Staatsbürgerschaft trennen,  gilt dies aber nicht bei den Ye-
ziden. So ist bereits mehr als ein Drittel aller Yeziden in Deutschland eingebür-
gert. Insbesondere seit den 90er Jahren haben die Yeziden damit begonnen, sich
in Deutschland heimisch zu fühlen und am Bildungssystem zu partizipieren. So-
wohl ihre Erfahrungen in ihrer früheren Heimat als auch ihre spezifische yezidi-

57 Siehe zum Integrationsbegriff unter V.1 dieses Aufsatzes.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


254 sche Fähigkeit, sich quasi unauffällig zu verhalten bzw. sich neuen Lebensum-
ständen rasch anzupassen, wirken sich ebenfalls integrationsfördernd aus. 
Allerdings sind viele Yeziden nicht berechtigt, an den seit 2004/5 erstmalig ein-
geführten Integrationskursen nach dem Aufenthaltsgesetz teilzunehmen. Teil-
nahmeberechtigt sind nur diejenigen, die zu den »Neuzuwanderern« gehören
oder deren »Integrationsbedürftigkeit« (und folglich Teilnahme an den Integra-
tionskursen) von der Behörde festgestellt/angeordnet wurde.58 Die Sprache
allein ist jedoch nur ein Kriterium neben vielen anderen und keineswegs ein hin-
reichendes Kriterium für die Integration.59 Die zwangsweise Teilnahme an
Sprachkursen widerspricht eher einer zeitgemäßen Integration, weil sie per ordre
erfolgt und eine einseitige Assimilation voraussetzt, anstatt die für die Integra-
tion günstigen gesellschaftlichen Voraussetzungen zu schaffen.60 Viel wichtiger
wäre es gewesen, eine schrittweise Absicherung der Immigranten im Sinne einer
»echten Partizipation«, also der Herstellung der Rechtsgleichheit zwischen
Immigranten und Einheimischen einzuführen. Nach der gegenwärtigen Rechts-
lage wird in ihre sprachliche bzw. berufliche Qualifikation und die ihrer Kinder
wenig oder gar nicht investiert, obwohl gerade »Immigrantenkinder« vom hiesi-
gen Bildungssystem am meisten benachteiligt sind.61 
Bezogen auf die yezidischen Immigranten lässt sich Folgendes resümieren: Das
durchschnittliche Bildungsniveau der ersten Generation der Yeziden ist im Ver-
gleich zu den anderen Immigrantengruppen eines der niedrigsten. Dieses steht in
direktem Zusammenhang mit der ökonomischen Lage der Familien als Immi-
granten und ihrer aus der Heimat mitgebrachten Bildungsferne. 
Die Integration der Yeziden in Deutschland kann nur dann gewährleistet wer-
den, wenn echte Chancengleichheit existiert; denn vor allem sie fördert und
ermöglicht die Integration von Immigranten.62 Das deutsche Bildungssystem
benachteiligt jedoch Immigranten-Kinder. Das dokumentieren Bildungsver-
gleichsstudien wie PISA. Sie belegen Integrationsdefizite und Benachteiligungen
auf allen Ebenen des Bildungssystems. Demzufolge können über 40% der
Jugendlichen mit Immigrationshintergrund nicht lesen.63 Dieser Prozentsatz
dürfte bei den yezidischen Jugendlichen ebenfalls viel höher sein als bei sonsti-
gen Immigrantenkindern. 
Für die Integration von Immigranten sollte in allen Bildungsbereichen mehr Per-
sonal mit Immigrationshintergrund zum Einsatz kommen. Sie können Vermitt-
ler und Vorbilder sein. Effektiv sind Vorbilder vor allem dort, wo sie an
Schlüsselpositionen wirken bzw. mitwirken. Entscheidend für den Integrations-
erfolg ist es dabei, die Eltern gezielt einzubeziehen und entsprechend zu beraten
und vor allem zu befähigen, ihre Kinder zu betreuen. So gibt es inzwischen in

58 Vgl. §§ 43 ff. Aufenthaltsgesetz.
59 Celalettin Kartal, The new German Immigration Act and its impact on Turkish Muslims – A controver-

sial law or a policy to integrate all immigrants?, in: Journal for Studies on Turkey, 2005, Heft 1+2, 13-33,
S. 22.

60 Integrationsschwierigkeiten mag es aber bei einem Teil der yezidischen Analphabeten geben. Allerdings
existieren keine genauen Daten über deren Zahl. Auszugehen ist davon, dass etwa 3500 bis 5000 Men-
schen als kaum integriert gelten können. 

61 Die gegenwärtige Sprachenpolitik ist nur sinnvoll, wenn Immigranten – wie dies in den Niederlanden der
Fall ist – gleichzeitig in den Arbeitsmarkt mitintegriert und »Integrationskurse« auf alle Immigranten, die
ihre Sprachkenntnisse aufbessern wollen, ausgedehnt werden. Zudem sollten genügend staatliche Mittel
zur Verfügung stehen, um ein ausreichendes Kursangebot unterschiedslos und für alle Immigranten zur
Verfügung zu stellen, sodass auch allen, die z.B. freiwillig teilnehmen wollen (s. § 44 Abs. 4 Aufent-
haltG), ein Platz zur Verfügung steht. 

62 In Deutschland schließen derzeit 20,6% eines Jahrgangs ein Studium ab, im OECD-Mittelwert liegt der
Wert bei 34,8% (2004), vgl. Erziehung und Wissenschaft 10/2006, S. 23.

63 Vgl. Erziehung und Wissenschaft (Fn. 62), S. 23.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


255einigen Großstädten Integrationsbeauftragte, aber keiner dieser Beauftragten ist
Yezide, der die Probleme vor Ort kennt und kurdisch spricht.  
Viele soziale Probleme der Yeziden haben ihren Grund in der mangelnden
Chancengleichheit des deutschen Schulsystems. Die Arbeitslosigkeit ist unter
den yezidischen Jugendlichen wie auch bei den sonstigen Immigranten doppelt
so hoch wie bei einheimischen Jugendlichen. Auch gibt es fast dreimal mehr
Hauptschulabgänger bzw. viele Sonderschüler als bei den Einheimischen. Hier
wirkt sich das deutsche Schulsystem ungünstig aus und verhindert die gebotene
Chancengleichheit zwischen Immigrantenkindern und Einheimischen. Vor
allem Immigrantenkinder werden häufig auf Sonderschulen abgeschoben. 
Während es eigentlich allen mehr oder minder bekannt ist, welche Misere in den
deutschen Grundschulen herrscht, wird häufig übersehen, dass Religion ein wich-
tiger identitäts- und integrationsstiftender Faktor sein kann. So kann die Zugehö-
rigkeit zum Yezidentum ein unentbehrlicher integrationsstiftender Faktor sein.
Allerdings haben viele yezidische Kinder, die hier in Deutschland geboren sind,
ihre Religion nicht kennen gelernt, geschweige denn verstanden. Hier müsste Re-
ligionsunterricht den Jugendlichen die notwendige Orientierung bieten. Sehr viele
wissen nur, dass sie Yeziden durch Geburt sind, aber nicht mehr. Sehr häufig wer-
den religiöse und nichtreligiöse Gebräuche miteinander verwechselt. Es gibt für
Yeziden in Deutschland keine Religionsschulen. Es liegt allein an den Eltern, ihre
Kinder religiös zu unterweisen. Eltern können diese Aufgabe nur unzureichend
erfüllen, da sie selbst meist nur über ein geringes religiöses Wissen verfügen. Hier
können die zuständigen Kultusminister Wesentliches zur Organisation und Ein-
führung des Religionsunterrichts für Yeziden leisten. Viele Yeziden glaubten, dass
sie auch in Deutschland benachteiligt werden, weil z.B. Religionsunterricht für
Muslime in manchen Bundesländern bereits existiert, aber für Yeziden nicht. Eine
rechtliche Gleichstellung der yezidischen Religion würde die Integration der Ge-
meinschaft wesentlich fördern. Auch würde der kulturelle Austausch gefördert,
bestehende Vorurteile abgebaut und der »Feindseligkeit gegen Immigranten« der
Nährboden entzogen werden. Kult- und Alltagssprache der Yeziden ist das Kur-
dische, aber ohne Pflege und Unterricht des Kurdischen kann die yezidische Re-
ligion nicht vermittelt werden, wahrscheinlich auch nicht überleben. Wichtig ist
also eine auch zweisprachige Alphabetisierung der yezidischen Kinder. 
Darüber hinaus sollten die Vertreter yezidischer Vereine den Statuserwerb einer
Körperschaft des öffentlichen Rechts zu ihren wesentlichen Aufgaben erklären,
da die entsprechenden Vereinsrepräsentanten als Ansprechpartner alle im
Grundgesetz genannten und auch die nicht ausdrücklich genannten Vorausset-
zungen (z.B. das Erfordernis der Rechtstreue) uneingeschränkt erfüllen. Dazu
wäre die Gründung einer »yezidischen Allianz«, ähnlich wie z.B. der Zentralrat
der Juden in Deutschland, eine unerlässliche Voraussetzung. Erforderlich wäre
aber die gemeinschaftliche Akzeptanz von solchen Beschlüssen, die ein solches
yezidisches Bündnis fassen würde. Durch eine klare Hierarchie und Struktur
wäre auch für die Bundesrepublik ersichtlich, welche Ansprechpartner ihr zur
Verfügung stünden. Damit jedoch ein Antrag nach Art. 140 GG in Verbindung
mit Art. 137 Abs. 5 Satz 2 WRV Erfolg hat, muss die yezidische Gemeinschaft
eine Religionsgesellschaft sein und eine gewisse Dauerhaftigkeit und Beständig-
keit aufweisen.64 Die Erlangung eines solchen Rechtsstatus wird ebenfalls die
Integration der Yeziden in Deutschland wesentlich fördern. 

64 Siehe im Internet unter Serhat Ortac: Ein Plädoyer für die Anerkennung der yezidischen Religion als
Körperschaft des öffentlichen Rechts.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


256 Eine solche Anerkennung der yezidischen Religion hätte sowohl eine gesell-
schaftliche Ankerkennung als auch materielle Vorteile zur Folge. Materielle
Vorteile wären z.B., dass die Gemeinschaft generell oder die jeweiligen Gemein-
den damit berechtigt wären, »Religionssteuer« zu erheben, zweisprachige Kin-
dergärten und entsprechende Schulen zu initiieren und/oder zu unterhalten
sowie ein Institut zur Entwicklung der yezidischen Theologie zu gründen, um
dann in den Dialog mit den Weltreligionen zu treten. Die gesellschaftliche Aner-
kennung  würde vor allem zu einer noch effektiveren Identifikation der einzel-
nen Yeziden mit dem politischen System Deutschlands führen und gleichzeitig
wesentlich zum Selbstwertgefühl der yezidischen Jugendlichen und Yeziden im
allgemeinen beitragen. 
Eine Integration der Yeziden in Deutschland ist bereits weitgehend erfolgt,
soweit es sich um Yeziden der zweiten Generation oder hier aufgewachsene
Yeziden handelt. Als integrationsbedürftig kann allenfalls ein Teil der yezidi-
schen Analphabeten der ersten Generation angesehen werden. 

3. Zukunftsaussichten der Yeziden in Deutschland 

Die Yeziden haben in Deutschland zum ersten Mal in ihrer Geschichte die
Chance erhalten, ihren Glauben frei von Zwängen und extern auferlegten Rück-
sichtnahmen auszuüben. Sie sind aber auch mit der Notwendigkeit konfrontiert,
ihren Glauben innerhalb des säkularen Europa neu zu bestimmen. 
Klar ist auch, dass die yezidische Identität im Vergleich zur islamischen oder
jüdischen Identität  in Deutschland ungleich stärker gefährdet ist, sollten die
Yeziden und ihre Intelligenzschicht es nicht schaffen, eine eigenständige Theo-
logie zu entwickeln und neue organisatorische Formen für die Gemeinschaft zu
finden,65 um das Überleben ihrer Gemeinde unter den neuen, andersartigen
Bedingungen sicherzustellen. Yezidisches Überleben in Deutschland hängt also
davon ab, ob es den Yeziden in absehbarer Zeit gelingt, Formen der kurdischen
Sprachförderung und Religionsunterricht flächendeckend und zunächst auf Pri-
vatbasis zu organisieren. 
Eine neue yezidische Identität wird in Deutschland entstehen. Sollten jedoch die
Yeziden auch die grundsätzlichen Regeln ihres Glaubens, wie z.B. Heirats- und
Abstammungsregel untereinander (vgl. oben VI.1), ganz aufgeben, dann wird
das Yezidentum in Deutschland sich von seiner Kernsubstanz noch weiter ent-
fernen und von der Mehrheitsgesellschaft assimiliert werden. 
Zur Frage der Abstammung bietet sich ein Vergleich66 mit dem Judentum an,
weil beide Religionen in ihrer Substanz Volksreligionen sind. Jeder, der eine
jüdische Mutter hat, ist zunächst Jude, unabhängig davon, ob er beschnitten ist
oder nicht. Entscheidend ist für eine jüdische Gemeinde die Zugehörigkeit zu
einem Volk, und säkulare Juden erklären: Ich bin Jude, selbst wenn ich keinen
Glauben habe.67 Ein solches Verständnis würde bei den Yeziden einen politisch-
gesellschaftlichen Konsens voraussetzen. Jedenfalls würde dieser Grundsatz,
wollte man ihn auf Yeziden übertragen, die essentialia des bisherigen Yeziden-
tums aufheben. Es mangelt nicht an areligiösen oder säkularen Yeziden in

65 Eine Theologieentwicklung und Umsetzung erweist sich gegenwärtig als schwierig, aber unerlässlich um
die Vermittlung der essentialia sicherzustellen. Sie erfordert jedenfalls die Durchsicht bereits veröffent-
lichter Materialien und Reduzierung der basics auf unerlässliche Normen und Regeln. Gleichfalls setzt sie
einen politischen Konsens der Gemeinde unter Einbeziehung des religiösen Rates in Kurdistan voraus.

66 Wollte man das Yezidentum historisch erforschen, so bietet sich ein religionswissenschaftlicher Ver-
gleich zwischen Yezidentum und Buddhismus (und vielleicht auch Hinduismus) an. 

67 See C.M. Pilkington, Judaism: teach yourself, USA/UK 2003, p. 3, 13.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240


257Deutschland und in Kurdistan. Yezidentum ohne Heiratsregel ist jedoch kein
genuines Yezidentum, weil die Heiratsregel nur im Konsens mit der Heimatge-
meinde neu definiert werden darf. Der historische Schutzmechanismus, der ins-
besondere in der strengen Heiratsregel seinen Ausdruck fand, gilt als Fundament
des yezidischen Glaubens. Hingegen kann das Yezidentum ohne eine strenge
Klassenordnung in Europa praktiziert werden, erfordert aber wiederum einen
gemeinschaftsfähigen Konsens unter Einbeziehung des religiösen Rats in Kurdi-
stan/Irak.68 
Anders als beim Judentum ist der Maßstab für die Zugehörigkeit zum Yeziden-
tum nicht die Mutter allein, sondern auch der Vater. Es gilt de jure die Regel, dass
der Nachwuchs Yezide ist, wenn beide Elternteile Yeziden sind. Will aber das
Yezidentum auch in Europa überleben, so kommt die Gemeinde in Deutschland
nicht umhin, Yeziden, die z.B. mit Nichtyeziden Beziehungen eingehen, aber
weiterhin am Yezidentum festhalten, als Teil der Gemeinschaft zu betrachten.
Konsequenterweise sollte auch eine Lösung für deren Nachwuchs gefunden
werden, die einen einheitlichen Religions- und Kulturkontakt wünschen und
daran aufrichtig festhalten. Auch hier bietet sich ein Vergleich mit dem Juden-
tum an. Jede(r) Konvertit/Konvertitin, der/die zum Judentum übertritt, wird in
der Regel dreimal abgewiesen, bevor er/sie endgültig in der Gemeinde Auf-
nahme findet.69 Mit der Übertragung einer solchen Regelung auf den yezidi-
schen Glauben wird zwar eines der essentialia des Yezidentum aufgegeben, doch
ein solcher politischer Kompromiss ist offensichtlich erforderlich, um das Über-
leben der Yeziden auf Dauer in der »westlichen Welt« zu sichern.  

VIII. Mögliche Überlebensstrategie der Yeziden in Deutschland

So könnten die Yeziden zweisprachige Kindergärten in allen geeigneten
Gemeinden einrichten, entsprechende Ersatzschulen gründen, 70 eine Theologie-
schule ins Leben rufen, in der »yezidische Priester« ausgebildet werden sollen,
ein Institut zur Entwicklung einer yezidischen Theologie initiieren, ein Eltern-
beratungsgremium für Betreuung und Beistand von SchülerInnen gründen oder
eine politische Allianz mit Vertretungsanspruch ins Leben rufen.
Yeziden benötigen auch ein Frauenberatungszentrum, das entsprechende
Benachteiligungsfragen angeht. Sie benötigen einen Beobachter als »Observer
des Brautpreises«. Sie benötigen eine Kooperation-, Konflikt- und Schlichtungs-
stelle zur Regelung von religiösen und traditionsbedingten Problemen. Sie benö-
tigen eine zeitgemäße Kommentarzeitschrift zur Interpretation von religiösen
Texten (qewls); sie brauchen eine Alphabetisierungsschule für Kinder und
Erwachsene. 

68 Ob nun das Yezidentum in drei Klassen mit mehreren Unterschichten oder nur in zwei endogamen
Gruppen fortgeführt wird, ist für das Überleben des Yezidentums nicht existenzentscheidend.

69 Ein religiöser Übertritt zum Judentum ist zwar prinzipiell möglich, jedoch sehr schwierig. Meist handelt
es sich um Ehepartner von Juden, die für sich und ihre Kinder einen einheitlichen kulturellen Kontakt
wünschen. Insofern weist das Judentum Charakteristika einer Weltreligion auf. Hingegen ist ein Über-
tritt zum Yezidentum nicht möglich. Doch ist in beiden Religionen (Judentum/Yezidentum) verboten zu
missionieren. Zu den Möglichkeiten und Schwierigkeiten, zum Judentum zu konvertieren, vgl. im Inter-
net unter papdam.net – Juden in Frankfurt.

70 Siehe dazu Artikel 7 Abs. 4 Grundgesetz. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-240

