
8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999

Die »Arden«-Gemeinschaft wurde im Jahr 1900 von zwei Schülern von Henry Geor-

ge gegründet, der als Lösung für das Problemder Ungleichverteilung von Eigentum

vorgeschlagen hatte, der Staat solle nur eine einzige Steuer erheben: auf Grund und

Boden.Mit der Erde als Kampagnensymbol wollte eine politische Gruppe umGeor-

ge 1897 die Wahlen im Staat Delaware gewinnen, um dort die geforderte Steuerre-

form umzusetzen. Als sie in der Wahl scheiterten, entschieden sich die Mitglieder

des Kampagnenteams, Frank Stephens und Will Price, dafür, ein Projekt zu grün-

den, in dem die Tauglichkeit und Gerechtigkeit der Idee sichtbar werden würden:

die »Arden«-Gemeinschaft.

Mit einem Fokus auf künstlerische Tätigkeiten und auf humanistischenWerten

basierend, florierte die Gemeinschaft in den Jahrzehnten nach ihrer Gründung.

Wirtschaftlich stießen insbesondere die Holz- und Glasarbeiten der zahlreichen

Künstler*innen der Gemeinschaft auf große Nachfrage. Politisch und kulturell zog

die Gemeinschaft eine Vielzahl an Anarchist*innen, Sozialist*innen und Kommu-

nist*innen an, die später berühmt werden würden. In den 1920er Jahren lebte dort

etwa der sozialkritische Schriftseller Upton Sinclair, der für seine zeitdiagnostische

Romanreihe Dragon’s Teeth mit dem Pulitzer Preis ausgezeichnet werden würde.

Auch der berühmte Pazifist, Sozialist und Vegetarier Scott Nearing wohnte über

Jahre in der »Arden«-Gemeinschaft. Nearing wurde später in Allen Ginsburgs Ge-

dicht »America«, das die Gegenkultur der späten 1960er und frühen 1970er Jahre

inspirierte, als »grand old man, a real mensch« bezeichnet.

Die »Arden«-Gemeinschaft wurde Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts

von zwei Entscheidungsgremien zusammengehalten. Einerseits bestimmten drei

mächtige Treuhänder über das Land, das in einer Treuhandgesellschaft organisiert

war. Sie sollten sicherstellen, dass das Projekt seiner Grundausrichtung treu blieb.

Andererseits fanden regelmäßige »Town meetings« statt, in denen gemeinsame

Entscheidungen getroffen wurden und alle Bewohner*innen ein Mitspracherecht

hatten. Im Nebeneinander dieser beiden Entscheidungsgremien zeigt sich ein

Dilemma, das die in der »Arden«-Gemeinschaft aufgewachsene Joyce Foot als

»Founder’s Dilemma« bezeichnet: die Gemeinschaft soll einerseits einer Vision

treu bleiben, unverrückbar für bestimmte Werte stehen – andererseits soll in

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Rückzug als Widerstand

ihr aber auch Vielfalt zum Ausdruck kommen und sie soll sich flexibel an Ver-

änderungen anpassen. Dass diese Ziele eine Spannung erzeugen können, zeigte

sich bereits einige Jahre nach der Gründung der Gemeinschaft. Die Forderungen

nach Wandel wurden so laut, dass das intellektuelle Erbe Georges – die Steuer

auf Grund und Boden – aufgegeben wurde. Das eiserne Festhalten an der Vision

des Gründers erschien vielen später Dazugestoßenen nicht als Standfestigkeit,

sondern als Unterdrückung der unterschiedlichen Sichtweisen innerhalb der

Gemeinschaft. Bereits in den 1930er Jahren war Frank Stephens damit klar, dass

»Arden« niemals jenes Demonstrationsinstrument werden würde, das er sich

erträumt hatte. Stephens starb enttäuscht von seinem Lebensprojekt im Jahr 1935.

Joyce Foot erzählt diese Geschichte über die »Arden«-Gemeinschaft in den

1990er Jahren, um das »Founder’s Dilemma« darzustellen, mit dem sie sich nun

selbst konfrontiert sieht. In der »Arden«-Gemeinschaft in den 1940er Jahren

aufgewachsen, fragt sie sich im Jahr 1995, wie sie Wandlungsprozessen begegnen

soll, die ihre vor zwanzig Jahren gegründete intentionale Gemeinschaft »Morning

Light« betreffen.

»Will I respond, or hold tight towhat has, until now, been sufficient? As a gardener,

will I see the yellowed leaves on a favorite crop and know that some vital nutrient

is missing, or maybe even that the crop needs turning under? Am I open to shar-

ing my garden with other, newer gardeners, hot to plant other, newer dreams?«

(#89,48).

Insgesamt argumentiert Foot dafür, dass auch Gründer*innen von Gemeinschaf-

ten für Veränderungen und Wandlungsprozesse offen sein sollen. Sonst sterbe die

Gemeinschaft aus oder werde irrelevant. Gleichzeitig warnt sie aber auch vor einer

zu schnellen oder zu drastischen Veränderung:

»Do not misunderstand me. These are, by their very name, intentional communi-

ties. This implies a purpose beyond the everyman-for-himself version of theAmer-

ican dream. We must not let some undertow run us aground on those tempting

and familiar shores. But surely we are learning to discern the difference between

a shift that’s grounded in true responsibility for the bettering of our world, and

one lacking that fire. So I’m not, by any means, advocating that we abandon the

helm, anything goes, come what may; only that wemake space in our enterprises

for the gestation of new dreams to succeed our own« (#89, 48).

Diese Anekdote ist dem folgenden Kapitel über die Jahre 1990 – 1999 deswegen

vorangestellt, weil in ihr die wesentlichen Charakteristika, Fragen und Kämpfe der

Zeit in der Kommunenbewegung aufscheinen. Die Geschichte über die »Arden«-

Gemeinschaft deutet erstens darauf hin, dass die Kommunenbewegung in den

1990er Jahren an ihre Wurzeln anknüpfte, die – zeitlich und ideologisch – vor der

Gegenkultur lagen. Die Anekdote zeigt zweitens, dass sich die Kommunenbewe-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 179

gung in der Zeit viel mit Fragen des Alltags beschäftigte, welche die Lebensführung

aller Menschen – ob nun in Gemeinschaften oder außerhalb – betreffen. Drittens

deutet die Geschichte auf jene Spannung hin, welche den radikalen Widerstand

der späten 1990er Jahre kennzeichnete: Die Spannung zwischen dem Einstehen für

Überzeugungen einerseits und der Anerkennung von Pluralismus andererseits.

Diese Spannung zeigte sich auf der Produktionsebene des Magazins in den

1990er Jahren insbesondere in der Frage, ob das Herausgeber*innenteam von Com-

munities selbst demokratischer organisiert sein sollte oder ob dies zu einem ero-

dieren der Wertebasis führen könnte. Auf inhaltlicher Ebene stellte sich die Frage,

wie man mit nationalistischen intentionalen Gemeinschaften und Sekten umge-

hen sollte: sollten diese zum Beispiel im Verzeichnis intentionaler Gemeinschaften

aufgeführt werden? Auf der Bewegungsebene stellte sich die Frage einerseits in Be-

zug auf Nachhaltigkeitsthemen: welche Art von Verhalten sollte man propagieren,

weil es richtig ist, und was sollte dennoch dem Individuum überlassen werden?

8.1 Das Magazin

Die Produktion des Magazins Communities war um das Ende der 1980er Jahre lang-

sam eingeschlafen. Charles Betterton, der das Magazin im Namen der »Stelle«-

Gemeinschaft im Jahr 1985 übernommen hatte, erfuhr aus der eigenen Gemein-

schaft kaum Unterstützung. So wendete auch er sich bereits nach wenigen Aus-

gaben neuen Projekten zu. Nachdem im gesamten Jahr 1988 lediglich eine Ausga-

be des Magazins erschienen war und 1989 keine einzige, erschien 1990 ein gro-

ßes »Verzeichnis intentionaler Gemeinschaften«, das gemeinsam von Betterton

und einer wiederbelebten Netzwerkorganisation unterschiedlicher intentionaler

Gemeinschaften – dem »Fellowship for intentional communities« (FIC) – heraus-

gegebenwurde.Das Verzeichnis wurde ein großer Erfolg. So übernahmdas FIC die

Herausgeberschaft der Zeitschrift vollständig und titelt im Jahr 1993 (#79): »We’re

back!«

8.1.1 Produktionsprozess

Beim FIC handelt es sich um eine Netzwerkorganisation intentionaler Gemein-

schaften, die während des zweiten Weltkriegs gegründet wurde, um knapp drei

Handvoll christliche, sozialistische und pazifistische Gemeinschaften zu verbin-

den. Nach finanziellen Schwierigkeiten und ideologischen Auseinandersetzungen

schlief die Netzwerkorganisation jedoch Ende der 1950er Jahre ein und verschlief

damit auch die Hochzeit der gegenkulturellen Kommunenbewegung.

Ende der 1980er Jahre setzt sich der bereits erwähnte Charles Betterton mit

einigen Mitstreiter*innen dafür ein, die Organisation wiederzubeleben. Ein ers-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Rückzug als Widerstand

tes Mitgliedertreffen fand 1987 auf Einladung des damaligen Herausgebers von

Communities statt. Eingeladen waren Repräsentant*innen von insgesamt neun Or-

ganisationen, darunter zwei »cooperative communities« (z.B. auch »Stelle«), zwei

»communal communities« (z.B. »Twin Oaks«), zwei kleinere Kommunennetzwer-

ke und Repräsentant*innen von drei Organisationen: der »Community Publicati-

on Cooperative« (CPC), welche die Zeitschrift Communities herausgab; von »Com-

munity Educational Services Council, Inc.« (CESCI), das Kredite an intentionale

Gemeinschaften vergab; und von der »Historic Communal Societies Association«,

einem Verbund von Forscher*innen, die sich der Erforschung intentionaler Ge-

meinschaften widmeten.

Bei diesem ersten Treffen einigten sich die Beteiligten auf sechs Ziele, die das

FIC verfolgen sollte: Erstens wollte man globalen Austausch in der Bewegung in-

tentionaler Gemeinschaften fördern. Zweitens sollte das FIC das Koordinations-

zentrum der Bewegung werden. Drittens sollte das FIC Vertrauen herstellen zwi-

schen den Gemeinschaften sowie zwischen den Gemeinschaften und der Mehr-

heitsgesellschaft (»wider human community«). Viertens sollte das FIC als Aufbe-

wahrungsinstitution für Literatur über intentionale Gemeinschaften fungieren.

Fünftens sollte es wissenschaftliche Institutionen dabei unterstützen, die Relevanz

intentionaler Gemeinschaften herauszustellen. Sechstens sollte es darum gehen, in

der Mehrheitsgesellschaft ein Bewusstsein für die Möglichkeiten zu schaffen, die

intentionale Gemeinschaften böten (#71/72, 45).

Mit der Gründung des FIC sollte also eine deutliche Öffnung der Bewegung ge-

genüber der Mehrheitsgesellschaft einhergehen. Das spiegelt sich auch in der Um-

benennung der Organisation. Das »Fellowship for intentional communities« wurde

zum »Fellowship of intentional communities«: »The name change signals an ex-

panded purpose – the Fellowship […] specifically invites participation from those

who are not presently living in community but who are nonetheless interested in

and supportive of community values« (#77/78,127). In dieser Neugründungspha-

se wurde die Organisation von 17 Mitgliedern getragen und der Vorstand bestand

aus einem kleinen Personenkreis, welcher der eingeschlafenen Organisation neuen

Schwung verleihen wollte. Bald zeigte sich der Erfolg in rasant steigenden Mitglie-

derzahlen. 1990 zählte die Organisation 19 Gemeinschaften, 8 Organisationen und

weitere Individuen als Mitglieder (#77/78,119). Nur drei Jahre später waren die Mit-

gliederzahlen sechsmal so hoch.

Hatte das FIC in den späten 1980er Jahren noch darüber nachgedacht, eine

große Modellstadt zu bauen oder einen Film über intentionale Gemeinschaften zu

drehen, bildete sich in den 1990er Jahren ein fester Aufgabenbereich der Organi-

sation heraus, der als »Mission« bezeichnet wurde: »Providing information about

intentional communities to those seeking cooperative lifestyles; facilitating com-

munication and cooperation among intentional communities; raising public awa-

reness of communities and their products and services; providing support services

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 181

to both existing and forming communities”(#91,20). Langfristig sollte diese »Mis-

sion« dazu beitragen, die »Vision« des FIC zu realisieren:

»We envision a world where community is available, understood, appreciated and

supported for all people who desire it, and where the skills, structures, and wis-

dom of community are recognized as basic building blocks of sustainable culture

and just society. Community is the recognition of the fundamental interconnect-

edness of all beings, whichwhen acknowledged and embraced naturally gives rise

to joyful, nourishing, healing relationships« (#96, 57).

Mit zunehmender Größe, Sichtbarkeit und Erfolg der Organisation wurden jedoch

auch Fragen nach der Zusammensetzung des Vorstands lauter. So erschien z.B.

ein Brief in Communities, in dem der Vorstand des FIC als verschlossen und unde-

mokratisch kritisiert wurde, weil Vorstandsmitglieder nicht gewählt, sondern vom

bestehendenVorstand berufenwurden. In einem ebenfalls inCommunities gedruck-

ten Antwortbrief begründeten die Vorstandsmitglieder, warum sie an der Praxis

der »Selbstselektion« festhalten wollten:

»We have chosen this path both for the advantages of continuity and depth […]

and because we are a Board-driven organization – meaning that Board members

are expected to be actively involved in the work as well as the decision making.

[…] The pitfall here is inbreeding and insular thinking. To prevent this we take a

strong stand on soliciting diverse representation on the Board (we look at com-

munity affiliation, geographic location, age, sex, race etc.) and being as inclusive

as possible in running Board meetings« (#85,19).

In diesem Konflikt scheint auf, wie schmal der Grat war, auf dem die Organisation

wandelte. Einerseits sollte sie eine heterogene Bewegung zusammenführen. Dafür

musste sie die unterschiedlichen Stimmen und Perspektiven der Bewegung auf-

nehmen und integrieren (#91, 19). Andererseits sollte das FIC die Bewegung aber

auch nach außen repräsentieren, für Werte einstehen und sicherstellen, dass be-

stimmte Ziele langfristig erreicht würden. Hier zeigt sich also eine wesentliche

Spannung im FIC zwischen einer Selbstverpflichtung auf Heterogenität und Plu-

ralismus einerseits und der Notwendigkeit, in gewissen Aspekten »standhaft« zu

sein, um zielgerichtet handeln zu können.

Als Teil ihrer Aufgabe betrachtete das FIC auch, Communities wieder zu einem

erfolgreichen Magazin zu machen. So erschienen im Jahr 1993 zwei und 1994 wie-

der vier Ausgaben des Magazins, das vor seiner Krise Ende der 1980er Jahre viertel-

jährlich erschienen war. Mit einem Optimismus, der an die Gründungsphase des

Magazins in den frühen 1970er Jahren erinnert, setzte das FIC auf einen dezentra-

lisierten Produktionsprozess:

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Rückzug als Widerstand

»Through the technology of electronic communication it’s possible to have a pro-

duction team spread out over the whole continent. For this issue it seemed that

we were determined to see how far we could take this: the guest editor lives in

Lawrence, KS; advertising initiatives came out of Fort Collins, CO; computer in-

put for both stories and subscriber lists was handled in Ann Arbor, MI; style guid-

ance came from San Francisco; layout was done in Seattle,WA; printing in Quincy,

IL; management and coordination was out of Rutledge, MO. Stories and graphics

came fromallover. The good part of all this is the sharing of the load and the depth

of perspective« (#82,4).

Doch ebenso wie in der Gründungsphase der Zeitschrift stieß diese dezentrale Pro-

duktionsweise auch in Zeiten des Internets schnell an ihre Grenzen.Man bekomme

»logistische Kopfschmerzen« stöhnt der Herausgeber einer Ausgabe, wenn alle Tei-

le in der richtigen Reihenfolge und in einigermaßen annehmbarer Zeit zusammen-

gefügt werden sollten. Der Produktionsprozess müsse daher verändert werden.

»We’ll still use guest editors, and solicit input from as wide a range as possible, yet

we’re moving toward a regular staff to streamline production« (#82,4). So entschied

das FIC, eine Herausgeberin anzustellen, die Communities als Vollzeitjob betreuen

sollte: mit Ausgabe #83 übernahm Diana Leafe Christian das Ruder von Commu-

nities, die sich selbst als »advocate and scholar of ecovillages« bezeichnete (#84).

Doch trotz dieser hauptamtlichen Redakteurin scheiterte die dezentrale Organi-

sationsweise, weil sie insgesamt zu aufwendig und damit zu teuer war. So wurde

das Magazin ab dem Jahr 1997 nur noch in Rutledge, Missouri, hergestellt und in

Louisa, Virginia, vertrieben (#95,6). Als Innovation kam jedoch dazu, dass manche

Inhalte der Zeitschrift auch auf einer Website des FIC veröffentlicht wurden, die

1995 online ging.

8.1.1.1 Auflage und Finanzierung

Mit dem unregelmäßigen Erscheinen der Zeitschrift in den späten 1980er Jahren

war die regelmäßige Leser*innenschaft des Magazins komplett weggebrochen. Es

dauerte fünf Jahre, bis die Zeitschrift wieder 900 Abonnent*innen hatte. 1997 wur-

de das Magazin immerhin wieder von 1.500 Personen abonniert, verkaufte mehr

als 2.700 Einzelexemplare (#97,79) und erreichte damit wieder etwa die Auflagen-

stärke der späten 1970er Jahre.

Trotz steigender Verkaufszahlen und erheblicher Kostensenkungen, blieb Com-

munities aber auch in den 1990er Jahren ein Verlustgeschäft. Dabei unternahm das

FIC erhebliche Anstrengungen: Um langfristig mehr Leser*innen zu binden, be-

mühten sich die Herausgeber*innen z.B. um eine Preispolitik, die Abonnements

im Vergleich zur Einzelausgabe günstiger machen sollte. Kosteten vier Ausgaben

der Zeitschrift im Jahr 1993 noch $18 (ca. $32 im Jahr 2018) und eine Einzelaus-

gabe $4,5 (etwas unter $8 im Jahr 2018), drehten die Herausgeber*innen das Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 183

hältnis um. Im Jahr 1999 war die Einzelausgabe mit $5,50 (etwas über $8 im Jahr

2018) etwas teurer geworden, während das Abonnement mit $18 (etwas über $27

im Jahr 2018) relativ günstiger wurde. Ein Teil der Anstrengungen die Rentabilität

des Magazins zu erhöhen, bestand zudem darin, mehr Werbung zu schalten. So

erschienen etwa 30 Werbeanzeigen pro Ausgabe, mit sehr unterschiedlichem In-

halt: Eine Softwarelösung, welche die »Livability« einer Gemeinschaft oder Gegend

errechnet, wurde neben dem Buch »Manufacturing consent« des Wissenschaftlers

und Friedensaktivisten NoamChomsky und Investitionsmöglichkeiten in Gemein-

schaften beworben (z.B. #94). Zudem führte das FIC ein, dass sich Abonnements

des Magazins automatisch verlängerten und ermöglichte die Zahlung mittels Kre-

ditkarten. Dabei waren alle diese Veränderungen der Zeitschrift hin zu einer stär-

keren Marktorientierung in der Herausgeberschaft umstritten. Das zeigt sich bei-

spielhaft an den Überlegungen, welche im Hinblick auf die Bezahlung mit Kredit-

karten angestellt wurden:

»We started accepting credit cards in early 1997. Our biggest concern, however,

was around our relationship to the credit economy. Would we be encouraging re-

liance on credit, and supporting an economic system that thrives on people spend-

ing money they don’t have? […] There was also a deeper benefit to working with-

out credit cards: it gave us the opportunity to show customers – for the most part

strangers – thatwe trusted them. […] Being in the business of promoting andmod-

eling cooperative living, it is one of the ways that FIC tries to walk its talk« (#98,8).

Obwohl die Marktorientierung der Zeitschrift also (trotz Bauchschmerzen) voran-

getrieben wurde, blieb Communities ein Verlustgeschäft. Als das Magazin im Jahr

1990 an das FIC übergeben wurde, kam es mit über $15.000 Schulden ($27.000 im

Jahr 2018). Ein Teil dieser Schulden konnte – wie auch in der Vergangenheit – über

Sonderausgaben des Magazins, in diesem Fall das große »communities directory«,

eingespielt werden.Das im Jahr 1990 herausgegebene »Directory« kostete allein $12

(ca. $23 im Jahr 2018). Auch zur Überraschung der Herausgeber*innen wurden in-

nerhalb von weniger als drei Jahren immerhin 16.000 Ausgaben dieses »Directory«

verkauft (#80/81, 22). Damit allein erzielte das FIC also einen Umsatz von beinahe

$200.000 (knapp $350.000 im Jahr 2018).

Trotz dieser einmaligen Finanzspritze zogen die laufenden Kosten die Zeit-

schrift stets ins Minus. Die Verluste im Kalenderjahr 1995 beliefen sich auf ca.

$7000, (#91,7), im Folgejahr auf $13.595 (knapp $22.000 im Jahr 2018). Diese Zunah-

me der Verluste hatte auch damit zu tun, dass die Herausgeberin der Zeitschrift,

Diana Leafe Christian, eine Gehaltserhöhung um $250 Dollar bekam: von $750 auf

$1.000/Monat (etwa $1.600 im Jahr 2018) (#95,5). So fand sich stets ein Grund, das

Minus in einem spezifischen Jahr zu erklären und die Herausgeber*innen blieben

»optimistisch« (#95, 5). Auchwenn die Zeitschrift im Jahr 1999 zum erstenMal nicht

in den roten Bereich geriet, zeigte sich im Folgejahr, dass es sich dabei nur um eine

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Rückzug als Widerstand

vorübergehende Schwankung handelte (#107). Aufgefangen wurden diese kontinu-

ierlichen Verluste der Zeitschrift vom FIC, das eine einmalige Finanzspritze durch

ein großes Kommunenfestival erhalten hatte, und sich darüber hinaus durch den

Verkauf der »Directories« und durch Mitgliederbeträge finanzierte.

8.1.2 Inhaltliche Ausrichtung und Selbstverständnis

Von seiner Gründung an setzte Communities auf Perspektivenvielfalt. Mit der Her-

ausgeberschaft durch das FIC wurde diese Redaktionsrichtlinie, die häufig mit

dem Begriff »Ökumene« (z.B. #97,5) bezeichnet wurde, noch einmal umfassender

verstanden.

»Communities will be a forum for ideas and issues in cooperative living. The com-

munities world is highly eclectic and features many different versions of ›utopia‹

or the ›good life‹. Our magazine will provide an arena where different paths can

be explored and discussed. It is not the role of the Fellowship or the magazine to

pass judgement on community visions or practices – yet it is our function to foster

interaction and exchange, and to be a tool formaking informed decisions« (#79,2).

Diese Position schrieb das FIC auch in den Redaktionsrichtlinien von Communities

fest. Explizit hieß es dort: »We do not intend to promote one kind of community

over another, and take no official position on a community’s economic structure,

political agenda, spiritual beliefs, environmental issues, or decision-making style.«

Eingeschränkt wurde diese Hinwendung zu größtmöglicher Diversität lediglich in

der Hinsicht, dass keine Artikel veröffentlicht werden sollten, die Gewalt befür-

worteten. Ausgeschlossen wurden auch Artikel, die dafür eintraten, dass Gemein-

schaften ihren Mitgliedern das Recht zu gehen verwehren dürften (#95).

Die Wertschätzung des Pluralismus geht in den 1990er Jahren so weit, dass

dieHerausgeber*innen zwischenzeitlich bedauerten, dass trotz aller Diversität nur

»progressive« und »linke« Gemeinschaften Artikel beisteuern würden, obwohl es ja

auch »rechte« und »libertäre« Kommunen gebe. Leider kenne man diese Gruppen

aber nicht und wisse auch nicht, wie man sie kontaktieren könne (#100,25). Dies

gilt mit Einschränkungen auch für christliche Gemeinschaften.Deutlich bemühten

sich dieHerausgeber*innen vonCommunities in den 1990er Jahren, bereits lange be-

stehende religiöse Gemeinschaften stärker einzubinden. Tatsächlich waren christ-

liche Gemeinschaften in den 1990er Jahren besser repräsentiert als in irgendeiner

der vorhergehenden Phasen.

Um die Perspektivenvielfalt in der Bewegung voll zur Geltung zu bringen, eta-

blierten die Herausgeber*innen einerseits die Regel, dass Gruppen, die in einem

Artikel kritisiert wurden, immer in derselben Magazinausgabe die Möglichkeit ge-

geben wurde, auf diese Kritik zu reagieren (#95). Zudem sollte die Vielfalt in der

Bewegung durch regelmäßige Kolumnen abgebildet werden. Eine regelmäßige Ko-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 185

lumne beschrieb etwa Entwicklungen im FIC, dazu kam die Kolumne »My Turn«,

in der Kommunard*innen ihre Meinung zu beliebigen Themen darstellen konn-

ten, sowie Kolumnen über christliche Gemeinschaften, über Ökodörfer, über Co-

Housing Gemeinschaften und über »spiritual politics«.

Neben diesem Fokus auf Perspektivenvielfalt, wandte sich die Zeitschrift in den

1990er Jahren wieder stärker dem gemeinschaftlichen Leben zu. Dies spiegelt sich

auch in der Veränderung des Magazintitels. Hieß das Magazin seit den frühen

1980er Jahren Communities – journal of cooperation, wurde der Untertitel wieder auf

den Stand der frühen 1970er Jahre zurückgesetzt: Communities – a journal of coopera-

tive living. Denn, so die Begründung der Herausgeber*innen, es gehe im Magazin

einerseits darum, alle Facetten des Lebens als kooperativ zu denken, und anderer-

seits mehr um das Tun, als um das Nachdenken. Beides komme in diesem Titel

besser zum Ausdruck (#80/81, 4).

Nicht zuletzt wendete sich Communities in den 1990er Jahren auch inhaltlich

stärker dem »Mainstream« zu. Inhaltlich gehe es darum: »to offer fresh ideas about

how to live cooperatively, how to solve problems peacefully, and how individual

lives can be enhanced by living purposefully with others« (#95,5). Damit war das

Magazin in seiner inhaltlichen Ausrichtung Meilen von jener Idee entfernt, die die

Zeitschrift noch in den frühen 1970er Jahren geprägt hatte: die Herausgeber*innen

seien Propagandisten für eine andere soziale Ordnung und Teil einer revolutionä-

ren Bewegung.

8.1.3 Das Magazin Communities: Vermittler einer pluralistischen Bewegung

Aus dieser Darstellung des Wiedererstarkens von Communities in den 1990er Jah-

ren sollte klar geworden sein, dass sich das Magazin konsolidierte, weil mit dem

FIC ein engagiertes Herausgeber*innenteam die Führung übernommen hatte. Die

wiederbelebte Organisation rückte die Vielfalt der in der Bewegung vorhandenen

Perspektiven in den Fokus der Zeitschrift und band so auch neue Leser*innenkreise

ein. So entstand jedoch eine Spannung zwischen Pluralismus einerseits und Stand-

haftigkeit andererseits, welche die Herausgeber*innen nicht immer einwandfrei

auflösen konnten.Diese Spannung zeigte sich etwa darin, dass die Zeitschrift zwar

Wandel hervorbringen wollte, dabei aber zunehmend unklar war, welche Art von

Wandel dies sein sollte. Dies führte einerseits dazu, dass die Zeitschrift für aktivis-

tische Kreise uninteressanter wurde und andererseits aber zu einer zunehmenden

Akzeptanz der Zeitschrift in der Mehrheitsgesellschaft.

Diese Rekonstruktion des Produktionsprozesses in den 1990er Jahren weist zu-

dem auf die Blindstellen der Zeitschrift hin. Wie schon in den 1970er Jahren, bot

Communities keine Bühne für gewalttätige oder konservative Gemeinschaften und

druckte auch immer weniger Texte von Gruppen, welche auf spontane Unmittel-

barkeit setzten. Aber auch aktivistische Gruppierungen wurden stärker aus dem

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Rückzug als Widerstand

Magazin gedrängt, indem der Fokus wieder auf das gemeinschaftliche Leben ge-

lenkt wurde. Gleichzeitig wurden so aber Gemeinschaften, deren Wurzeln vor der

Gegenkultur lagen, stärker mit eingebunden (etwa christliche Gemeinschaften).

Diese Hinweise sind einerseits als Einschränkung der Aussagekraft des weiter un-

ten analysierten Materials zu verstehen. Andererseits zeigen sie aber auch einen

wesentlichen Trend an: denn immerhin wurden diese Einschränkungen praktisch

wirksam und führten zu der spezifischen Form von Bewegung, welche ich hier

»die« Kommunenbewegung nenne. Der folgende Abschnitt liefert ein Bild dieser

Bewegung in den 1990er Jahren.

8.2 Die Bewegung

Communities war in den späten 1990er Jahren das Magazin einer Bewegung inten-

tionaler Gemeinschaften, die plötzlich und für viele Aktivist*innen unerwartet wie-

der an Fahrt aufnahm. Teilweise nannte man sich »intentional communities mo-

vement« (#71/72,45), mal auch nur »communities movement« (#84,16). Intern un-

terteilte sich die Bewegung teilweise in »große ländliche Gemeinschaften«, »kleine

ländliche Gemeinschaften«, »städtische Gemeinschaften« und »spirituelle Gemein-

schaften« (#83).

War dasMagazin in den 1970er Jahren einMedium des Protests und der Gegen-

kultur, so war Communities in den 1980er Jahren auf der Suche nach einer Identität

gewesen und hatte diese in den 1990er Jahren neu gefunden.Dies spiegelt sich auch

in den Artikeln von Communities. In der folgenden Darstellung ist abgetragen, von

welcher Praxis die imMagazin erschienenen Artikel handelten.Dabei unterscheide

ich Texte, die sich mit Aktivismus und Protest beschäftigen (z.B. einer Demonstra-

tion), von jenen, die sich mit alternativen Organisationen beschäftigen (z.B. einer

alternativen Schule), und jenen, die Fragen des Lebensstils diskutieren (z. B einer

neuen Ernährungsweise). Ich unterscheide jene Texte, in denen es explizit um ge-

meinschaftliches Leben geht (z.B. Kommunen), von jenen, die sich mit Austausch

und Vernetzung beschäftigen (z.B. dem Magazin), und jenen, welche auf den so-

zialen Kontext verweisen.

Die Graphik veranschaulicht, dass sich mehr als die Hälfte der gedruckten Ar-

tikel mit dem gemeinschaftlichen Leben beschäftigten. Alle anderenThemenberei-

che sind damit auf einen geringen Bruchteil zusammengeschrumpft. Am auffäl-

ligsten ist hierbei, dass »ökonomische Alternativen« – etwa genossenschaftlichen

Betriebe, die in den 1970er Jahren die treibende Kraft der Bewegung waren – fast

keine Rolle mehr spielen. Konstant wichtig blieben Fragen der Vernetzung, des

Lebensstils und auch Protest und Aktivismus.

Während sich also in den 1990er Jahren ein klarer thematischer Schwerpunkt

herausbildete – das gemeinschaftliche Leben – ähnelten die Debatten in ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 187

Abbildung 16

Funktion jenen der späten 1980er Jahre. Dies verdeutlicht die folgende Graphik.

Dort unterscheide ich Texte, die über die Bewegung und ihre Ausrichtung disku-

tieren (z.B. »wir müssen politischer werden«), von jenen,welche über die politische

Situation in den USA oder der Welt diskutieren, und jenen, welche sich über die

gemeinsame Praxis austauschen (z.B. »Konsens hat bei uns nicht funktioniert«).

Dazu unterscheide ich Texte, welche ein bestimmtes Projekt vorstellen (»unser

Projekt heißt x, wirtschaftlich sind wir soundso aufgestellt«), von jenen Texten,

in welchen sich Individuen über ihre persönlichen Entscheidungen austauschen

(z.B. »als ich mich von meinem Mann getrennt habe, tat mir die Kommune gut«),

und jenen Texten, die praktische Informationen aufbereiten (z.B. »mit Feuer

kochen geht soundso«). Fast ein Drittel der veröffentlichen Artikel beschäftigte

sich mit der eigenen Praxis (34 %). Etwa ein Viertel der Artikel widmete sich der

Beschreibung von Einzelprojekten. Gegenüber den späten 1980er Jahren haben

lediglich die Debatten über die politische Situation weiter ab- und Diskussionen

über Lebensstilfragen zugenommen.

In den in Communities veröffentlichten Artikeln scheint also eine Bewegung auf,

der es um Fragen des gemeinschaftlichen Lebens geht und die diese Fragen eher

in einem lockeren Austausch als in einer auf Übereinstimmung gerichteten Dis-

kussion bespricht. Dies spiegelt sich auch in der Darstellung (Abbildung 18).

Dort ist abgetragen, auf welche Form von Evidenz sich die Kommunard*in-

nen in ihren Debatten bezogen. Die Graphik verdeutlicht, dass die in Communities

veröffentlichten Texte insbesondere mit persönlicher Erfahrung begründet wur-

den (45 %). Führten die Kommunard*innen keine subjektiven Erfahrungen an, so

bestand die verwendete Evidenz meist aus Berichten oder Studien. Individuelle

Wahrnehmungen, Gefühle und Erfahrungen spielten also eine wichtige Rolle in

der Bewegung im Gegensatz zu spekulativen Inhalten und autoritativen Stimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Rückzug als Widerstand

Abbildung 17

Auch hier zeigt sich der Charakter eines Mediums, das sich primär über den Aus-

tausch von unterschiedlichen Positionen definierte.

Bei diesem stark subjektiven Einschlag der Evidenz überrascht es nicht, dass

die wichtigste Rechtfertigungsordnung in den 1990er Jahren mit Abstand – ebenso

wie noch in den späten 1980er Jahren – die Konvention der Inspiration ist. Jeder

1,5te Artikel verwies in Begründungen auf persönliche Einsichten, Erfahrungen der

Inspiration oder der Authentizität. Als zweitwichtigste Konvention folgt die Ord-

nung der Industrie, auf die etwa in jedem 2,5ten Artikel verwiesen wurde. Dabei

wurden also Erkenntnisse über die richtige und effiziente Organisation von Ge-

meinwesen und Technologie angeführt. An dritter Stelle folgt bereits die Konven-

tion des Marktes (in jedem dritten Artikel). Diese Konvention hat in der Bedeu-

tung seit den frühen 1970er Jahre konstant an Bedeutung gewonnen und erscheint

nun als drittwichtigster Argumentationsanker. Dabei handelt es sich um jene Ar-

gumente, die auf individuelle Bedürfnisse und deren Befriedigung abheben. Erst

danach folgt die staatsbürgerliche Konvention mit ihrem Anspruch auf Gerechtig-

keit. Sie hat damit – relativ zu den anderen Rechtfertigungsordnungen – über den

betrachteten Zeitraum deutlich an Wichtigkeit eingebüßt.

Insgesamt war die beschriebene Widerstandsbewegung in den 1990er Jahren

also ein Zusammenschluss intentionaler Gemeinschaften, in dem insbesondere

über die gemeinschaftliche Praxis gesprochen wurde und der sich stark an In-

tuitionen, an Effizienzvorstellungen und Marktanforderungen orientierte. Damit

hatten sich die intentionalen Gemeinschaften der Mehrheitsgesellschaft angenä-

hert. Auch deswegen nahm die Bewegung in den 1990er Jahren an Fahrt auf. Das

bemerkten auch die Herausgeber*innen von Communities:

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 189

»This is an exciting time to be covering the communities movement – today there

are more people seeking community and more groups starting new ones than at

any time in at least the past 15 years. Many communities are reporting the highest

population levels in more than a decade. Some are completely full (or actively

engaged in debate about what ›full‹ means)« (#79,2).

Diesen Eindruck der Herausgeber*innen von Communities bestätigt auch ein Blick

ins »Verzeichnis intentionaler Gemeinschaften«, das Ende der 1990er Jahre erschie-

nen ist. Vergleicht man das dort verzeichnete Gründungsjahr der unterschied-

lichen Gemeinschaften, so fällt eine erstaunlich große Anzahl jüngerer Gemein-

schaften auf (#106).

Abbildung 18

Tabelle 3: Anzahl aufgeführter Gemeinschaften nach Gründungsjahrzehnt (eigene Berech-

nung)

Gründungsjahrzehnt Anzahl aufgeführter

Gemeinschaften

1990er 215

1980er 133

1970er 164

1960er 46

1950er 9

1940er 16

1930er 18

vor 1930 3

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Rückzug als Widerstand

Die Tabelle zeigt neben den vielen Neugründungen noch einen weiteren Grund

dafür, dass die Bewegung an Dynamik gewann. Mehr denn je war die »Kommu-

nenbewegung« in den 1990er Jahren nämlich bereit und in der Lage, bereits länger

bestehende intentionale Gemeinschaften zu integrieren. Mehr als 35 der im Ver-

zeichnis aufgeführten Gemeinschaften bestehen schon seit der »Großen Depres-

sion«; mehr als 200 Kommunen wurden in den langen 1960er Jahren gegründet.

Dabei handelt es sich nur zu geringen Teilen um Gemeinschaften, die sich schon

länger als Teil der Bewegung verstanden. Tatsächlich sind nämlich nur 23 Grup-

pen aus dem Verzeichnis der 1990er Jahre auch schon im ersten Kommunenver-

zeichnis des Jahres 1972 aufgeführt (#97,43). Insgesamt deuten diese Zahlen also

einerseits auf eine Welle an Neugründungen und andererseits auf die immense

Integrationsleistung, welche das FIC für die Kommunenbewegung in den 1990er

Jahren vollbrachte: zum ersten Mal verbanden sich Gemeinschaften zwischen de-

nen ideologische Gräben und teilweise fast hundert Jahre lagen. Damit gewann die

Bewegung noch einmal deutlich an Schwung.

Die beschriebene Welle an Neugründungen und auch die Integration bereits

bestehender Gemeinschaften gingenmit einer erheblichen Veränderung in der Be-

wegung einher. Insbesondere die Welle der Neugründungen verdankte sich näm-

lich der Entwicklung zweier neuer Bewegungsarme, die in den späten 1980er Jah-

ren entstanden und in den 1990er Jahren bedeutsam wurden: »Co-housing« und

»Ökodörfer«. Der Begriff »Co-housing« beschreibt Quartiere in Großstädten, die

gemeinschaftlich von den Bewohner*innen geplant und gebaut, zumindest aber

organisiert werden. Dabei besteht der gemeinsam geteilte Besitz meist in einem

Gemeinschaftshaus und gemeinsamen Außenflächen. »Co-Housing« ist damit der

Versuch, in der Stadt und als Teil der Mehrheitsgesellschaft ein wenig gemein-

schaftlicher und nachhaltiger zu Leben: »This segment of community living has

worked hard to portray the concept of community in terms that the mainstream

culture can more readily grasp – great neighborhood, safety, leveraged resour-

ces/shared amenities, and protection of owner equity« (#97,6). In Co-Housing Ge-

meinschaften stehen damit auch viele Fragen des Mainstreams auf der Agenda,

etwa: wie müssen wir unser Leben einrichten, um in Würde und in Gemeinschaft

zu altern (#89,20)? In den 1990er Jahren wächst der Anteil der »Co-Housing Ge-

meinschaften« rasant. Im Jahr 1997 berichtet Communities von 28 bewohnten und

26 im Bau befindlichen Co-Housing Gemeinschaften. Dazu seien 100 Gruppen im

Planungsprozess (#97,6).

Der Begriff »Ökodorf« bezeichnet Wohnzusammenhänge, die meist auf dem

Land angelegt werden und in denenMenschen versuchen, so gemeinschaftlich und

nachhaltig zu leben, wie möglich. Dabei nennen sich auch manche schon seit län-

gerem bestehende intentionale Gemeinschaften in den 1990er Jahre »Ökodorf«, um

ihren Anspruch auf Nachhaltigkeit und Umweltverträglichkeit zu unterstreichen.

Der Begriff »Ökodorf« verbreitete sich auch deswegen so schnell, weil er vom Un-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 191

ternehmer Ross Jackson und seiner Stiftung GAIA Trust in zahlreichen Publikatio-

nen öffentlichkeitswirksam präsentiert wird. So schließen sich innerhalb weniger

Monate einige bereits bestehende intentionale Gemeinschaften unter dem Begriff

»Ökodorf« zusammen. Die Bedeutung der beiden erst in den 1990er Jahren entste-

henden Segmente der Bewegung lässt sich an den »Verzeichnissen intentionaler

Gemeinschaften« aus den 1990er Jahren ablesen. Im Verzeichnis des Jahres 1997

z.B. sind 402 Gemeinschaften aufgeführt. Hier bezeichnen sich 104 Gruppen als

»cooperative house«, 71 als »ecovillage«, 69 Gruppen als »co-housing community«,

55 als »intentional community«, 47 als »communes«, 40 als »land trusts/coops« und

34 »ashrams/monastery«. Gemeinsam machen »Co-Housing« und »Ökodörfer« al-

so bereits nach wenigen Jahren ein Drittel der aufgeführten Projekte aus.

Diese Veränderungen schlagen sich auch in den lebenspraktischen Entschei-

dungen der Kommunard*innen nieder, die sich stärker der Mehrheitsgesellschaft

angleichen. So ist etwa der Großteil der Kommunard*innen in den 1990er Jahre

zwar offen, was alternative Beziehungsformen angeht, lebt selbst aber überwie-

gend in einer heterosexuellen Paarbeziehung (#87, 10-11). Gleichzeitig ziehen diese

neuen Formen des gemeinschaftlichen Lebens und die pragmatischere Ausrich-

tung der Bewegung auch andere Menschen an. Waren die Kommunard*innen der

1970er Jahre in ihren Zwanzigern, und die Kommunard*innen in den 1980er Jah-

ren in den 30ern, so ist die durchschnittliche Bewohnerin einer Intentionalen Ge-

meinschaft in den 1990er Jahren Mitte bis Ende 40 (Metcalf 1996: 9). Ein deutliches

Zeichen für diese Altersstruktur ist z.B. auch, dass sich eine ganze Ausgabe von

Communities dem Thema »Growing Older in Community« annimmt (#89). Nicht

zuletzt wegen der veränderten Altersstruktur ist auch deutlich weniger Bewegung

in der Mitgliedschaft als noch in früheren Jahren der Bewegung. Konnte man in

den frühen 1970er Jahren eine Kommune besuchen und dann einfach dort bleiben,

so ist in den 1990er Jahre meist eine lange Testperiode nötig (und teilweise nicht

unerhebliche Investitionen), um Mitglied einer Gemeinschaft zu werden.

Nicht zuletzt sind viele intentionale Gemeinschaften der 1990er Jahre inter-

national gut vernetzt und können sich so als Vorzeigeprojekte etablieren, die

transnational und »von unten« einen Wandel zu Nachhaltigkeit anstoßen. Die

transnationalen Verbindungen zwischen den Gemeinschaften sind teilweise so

eng, dass manche Beobachter*innen von transnationaler Vergemeinschaftung

sprechen (Grundmann/Kunze 2012, Litfin 2009, Litfin 2014). Ausdruck findet diese

Vernetzung z.B. in internationalen Festivals für Kommunard*innen, welche das

FIC in den frühen 1990er Jahren organisiert, um sich selbst als relevante Organisa-

tion zu etablieren und die Bewegung wiederzubeleben. Verbindungen stellt zudem

die neugegründete Organisation »Global Ecovillage Network« her, die großzügig

von ihrem Förderer Ross Jackson unterstützt wird. Auch wegen dieser stärkeren

Vernetzung und finanziellem Rückenwind gewinnt die Bewegung an Gewicht auf

dem internationalen Parkett. Auf einem großen Kommunenfestival etwa spricht

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Rückzug als Widerstand

Robert Muller, der damalige »U.N. Undersecretary for the Environment« (#89,19),

und lobt die Kommunard*innen für ihren Einsatz für Umwelt und Nachhaltigkeit.

Auch Noel Brown, der später Direktor des Umweltprogramms der Vereinten

Nationen (UNEP) werden wird, richtet sich auf dem Treffen mit Enthusiasmus an

die Kommunard*innen und argumentiert, dass Fragen von Nachhaltigkeit – einer

Transformation hin zu einer nachhaltigen Weltgesellschaft – aus der Hand von

Regierungen genommen werden müssten, weil diese nicht in der Lage wären, das

Problem allein zu lösen (#83,28).

Die zunehmende gesellschaftliche Anerkennung der Werte der Kommunen-

bewegung zeigt sich auch darin, dass weit sichtbare Medien begannen, positiv

über die Bewegung zu berichten (#80,1). Einige ihrer öffentlich sichtbaren Vertre-

ter*innen wurden gar zu Vorbildern in derMehrheitskultur. So etwa der Arzt Patch

Adams. Adams lebte in den 1980er Jahren in einer intentionalen Gemeinschaft, die

sich zum Ziel gesetzt hatte, kostenlose medizinische Versorgung für Bedürftige zu

leisten. Er besuchte in dieser Zeit jährlich Kinderkrankenhäuser in der Sowjetuni-

on als Symbol für die gemeinsame Menschlichkeit auf beiden Seiten des »Eisernen

Vorhangs«. Adams wurde zur Berühmtheit, als er in den späten 1990er Jahren im

nach ihm benannten Hollywood Film von Robin Williams als einfühlsamer, clow-

nesker Arzt dargestellt wurde.Dass die gesellschaftlichen Veränderungsansprüche,

die Adamsmit seinemEngagement verband, in dem Film nur teilweise zur Geltung

kamen, zeigt seine Beschreibung einer idealenWelt, die in Communities abgedruckt

(#102,39) ist.

»Certainly there would be no violence. It would be a peaceful, funny world. A re-

turn to full interrelatedness with plants and animals.Where life is an ecstatic mo-

ment for people, regardless of whether they were sick or well. […] If there were

a unit of exchange like money it would be insignificant relative to what matters

in people’s lives. And no large discrepancy between those who have more things

and those who do not. Certainly service, love, and fun would have the same place

that money and power do today […]. People would find such a wonderful way to

livewith each other that instead of having twoweeks off a year,maybe they’d have

›twoweeks on‹ a year. I think an ›ecovillage‹ is just a term for one of the early stages

of the kind of society I’m describing«.

Wie dieser »Traum« von Adams verdeutlicht, zielte sein Handeln – das in der

Mehrheitsgesellschaft als einfühlsam, lustig und tolerant, nicht jedoch als poli-

tisch wahrgenommen wurde – auf eine vollständige Umwälzung der Verhältnisse.

Adams wurde also als Vorbild gepriesen, während die Ziele seines Handelns aus

dem Blickfeld gedrängt wurden. Dieses Auseinanderfallen von sichtbaren Hand-

lungen und Zielen wird nicht zuletzt durch das Selbstverständnis und die Gesell-

schaftsdiagnose der Bewegung in den 1990er Jahren ermöglicht, wie die folgende

Analyse zeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 193

8.2.1 Gesellschaftsdiagnose

Die Bewegung näherte sich in den 1990er Jahren in ihrem Handeln stärker dem

Mainstream an, blieb aber in ihrer Gesellschaftsdiagnose und Vision radikal. So

galt es in der Bewegung als ausgemacht, dass die Menschheit auf eine ökologische

Krise von existentiellem Ausmaß zusteuerte. In wissenschaftlichen Begriffen spra-

chen die Kommunard*innen von einer »well-documented race toward extinction

during the late twentieth century« (#80/81,11) und meinten insbesondere den Kli-

mawandel und das Ozonloch. Unterschiede bestanden in dieser Diagnose lediglich

bei der Frage, wie diese Krise zu deuten war.

Die einen sahen in der Krise primär eine spirituelle Krise: eine Krise des Selbst-

verständnisses der Menschheit, die ihre Verwobenheit vergessen habe und sich irr-

tümlicher Weise als unabhängig voneinander verstehe. So argumentiert etwa ein

Kommunarde:

»Most of us Americans have traded dependence on each other for dependence on

technology, money, and powerful infrastructures of transportation, communica-

tion, commerce, utilities, and governance – which generate the illusion that we

can be free agents of our individual destiny. At the same time we’re hungry for a

sense of belonging and communion that cannot be supplied by the marketplace«

(#101,43).

Verbunden mit dieser Diagnose, dass die Verhältnisse von problematischen Tren-

nungen durchzogen seien, war jedoch häufig die Wahrnehmung, dass ein »Para-

digmenwechsel« vom »Individualismus« und der »Trennung« hin zur »Nachhal-

tigkeit« bereits auf dem Weg sei (#82,9). Die Kommunard*innen hofften etwa auf

den Gipfel in Rio de Janeiro (der sogenannte »Earth Summit«), der klargemacht

habe, dass ein Umdenken notwendig sei. Oder sie argumentierten, dass selbst in

Washington –mit Bill Clinton – dieThemen Gemeinschaft und Zuhören wichtiger

würden. Die Transformation, meinte diese Gruppe, komme langsam ins Rollen.

Andere Kommunard*innen waren weniger optimistisch. Für sie waren die Kri-

sentendenzen nicht Ausdruck einer »spirituellen« Krise, sondern Ausdruck von

Ungleichverteilung und Ausbeutung. Insbesondere deuteten sie die Krise als ei-

ne Krise der Verfasstheit des globalen polit-ökonomischen Systems. Für die An-

hänger*innen dieser Diagnose war ein fundamentaler Wandel nicht in Sicht. Ein

Kommunarde etwa argumentiert:

»All over the world injustice is endemic, with the rich getting super-rich and all

others sinking deeper into poverty and insecurity, especially in countries being

invaded by multinational corporations looking for the cheapest sweat-shop labor

they can find. […]Today’s global economy is full of breakdown in significant feed-

back regarding the impact on those far removed from local actions« (#97,15).

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Rückzug als Widerstand

Unabhängig davon, ob sie die Welt auf einemWeg der Transformation sahen oder

nicht, waren sich die Kommunard*innen darin einig, dass die Weltgesellschaft in

eine tiefe Krise geraten sei. Diese bestand für sie darin, dass Trennungen und Ab-

koppelungen – zwischen Individuen wie zwischen globalem Norden und globa-

lem Süden – Ungerechtigkeiten und Unzulänglichkeiten erzeugten und gleichzei-

tig unsichtbar machten.

8.2.2 Selbstverständnis

Insgesamt verstanden sich die Kommunard*innen als Teil einer konstruktiven Be-

wegung – bestehend aus Bewohner*innen intentionaler Gemeinschaften – hin zu

fundamentalem sozialemWandel undNachhaltigkeit. Als Gemeinsames dieser Be-

wegung sahen die Kommunard*innen eine grundsätzliche Unzufriedenheit mit

den bestehenden Verhältnissen. Zudem waren sie sich einig, dass sie Wandel her-

beizuführen suchten, indem sich in ihrer PraxisMittel und Zweck verbanden. Auch

in den 1990er Jahren galt als ausgemacht, dassman kein Übel im hier-und-jetzt mit

einem Ziel in der Zukunft rechtfertigen könne, weil die Bewegung dann erfolglos

bleiben werde (z.B. #98,28). In dieser Gleichsetzung von Mittel und Zweck stimm-

ten sie sogar darin überein, dass die gemeinschaftliche Organisation des Lebens

Ausdruck von Liebe sei und intentionale Gemeinschaften Experimentationszen-

tren, Orte der Selbsterfahrung und der Weitergabe von Wissen sein sollten. Un-

terschiede zeigten sich in der Bewegung lediglich in der Frage, wo man den Fokus

des Selbstverständnisses legte und welche Beziehung entsprechend »nach außen«

gepflegt wurde. Eine erste Gruppe sah sich stärker als Modell, eine zweite als Ex-

perimentationszentrum und eine dritte eher als Basis für politische Aktionen.

Die erste Gruppe sah ihre Gemeinschaften als Modellinstitutionen. Sie woll-

ten das bereits angesammelte Wissen an die Mehrheitsgesellschaft weitergeben.

Diese Gruppe engagierte sich teilweise in den Institutionen des Mainstreams –

z.B. in Washington – und trat an internationale Organisationen heran, um diesen

gewaltfreie Konfliktlösungsmechanismen oder »richtiges Zuhören« beizubringen.

Paradigmatisch und stark zugespitzt bringt dies der Unterstützer der Ökodorfbe-

wegung, Ross Jackson, auf den Punkt: »We know what the problems are. We know

what the solutions are. All the technology exists to solve the problems. The main

problem is implementation« (#89,19). Die Idee des Wandels, die hier artikuliert

wird, ist also ein Prozess der Durchsetzung bestimmter Ideen und Technologien.

Die Gemeinschaft wird hier als Modell verstanden, aus dem bestimmte Lösungen

entnommen werden können.

Im Gegensatz dazu sahen sich andere Kommunard*innen nicht in der Lage

die »eine« Lösung anzugeben. Kennzeichnend für diese Perspektive ist insbeson-

dere auch eine Bescheidenheit, was die eigenen Leistungen und Lösungen angeht.

Diese Gruppe betonte, dass auch die Gemeinschaften nicht perfekt seien: auch die

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 195

Umweltbilanz der Gemeinschaften sei noch nicht zufriedenstellend, es gebe Sexis-

mus und Rassismus auch in Kommunen. Insofern sie überzeugt waren, auch selbst

noch keine einfach anwendbare Lösung gefunden zu haben, sahen sich diese Kom-

munard*innen eher als Teil eines andauernden Experiments, das zumindest die

Möglichkeit eines Wandels schaffte: »I believe my place at this time is to join with

a critical mass of others to create a genuinely alternative culture, which can make

possible futures we haven’t even conceived yet« (#100,61). Die Idee des Wandels,

die hier artikuliert wird, ist also ein Prozess der noch unbestimmten Innovation.

Die Gemeinschaft wird hier als eine Art Inkubator verstanden, in dem bestimmte

Lösungen entstehen können.

Eine dritte – und deutlich kleinere Gruppe – sah die Kommune als Zentrum

der politischen Organisation. Kennzeichnend für diese Gruppe ist, dass sie sich

auch als Ausdruck von Liebe, als Experiment und als Ort des Lernens versteht.Was

die Transformationsperspektive angeht, verstehen die Kommunard*innen ihre Ge-

meinschaft aber in erster Linie als Basis, von der aus Aktivismus und Protest orga-

nisiert werden können. Vertreter*innen dieses Selbstverständnisses wiesen etwa

darauf hin, dass ziviler Ungehorsammit einer Gefängnisstrafe einhergehen könne

und es daher wichtig sei, sich darauf verlassen zu können, dass die Gemeinschaft

die gemeinsamen Angelegenheitenwährend derHaftzeit regelt (z.B. #100, 31). Dar-

über hinaus verwiesen Kommunard*innen darauf, dass in der Gemeinschaft wich-

tige »Meta-Politik« stattfinde: Diese finde darin Ausdruck, dass man den Alltag

so gestalte, dass Aktivismus und ein gelingendes Leben gleichzeitig möglich wä-

ren. Geteilte Sorgearbeit für Kinder ist hier ein einfaches aber wichtiges Beispiel

(#100,43-44). Die Idee desWandels, die hier artikuliert wird, ist also ein Prozess der

politischen Durchsetzung bestimmter Ideale. Die Gemeinschaft wird hier als ein

Ort verstanden, der antagonistischen Protest überhaupt ermöglicht. Wesentlich

ist aber, dass dieses Verständnis nicht unabhängig von den beiden erstgenannten

existierte.

Insgesamt verstanden sich die Kommunard*innen also auch deswegen als

Widerstandsbewegung, weil sie Gemeinschaft in einer Welt der Trennungen und

Hoffnung in einer Welt des Zynismus und der Enttäuschung zu schaffen hoffte.

Viel eher über dieses zusammenführende Element, über Akzeptanz und Tole-

ranz, würde man Wandel schaffen, als durch Polarisierung und antagonistische

Auseinandersetzungen.

8.2.3 Kritik und Veränderungsansprüche

Insgesamt war sich die Kommunenbewegung in den 1990er Jahren also einig über

ihr Selbstverständnis. Deutlich weiter gingen die ideologischen Schnittmengen in

dieser Epoche als noch in irgendeiner vorhergehenden Phase. Eine Spannung zeig-

te sich aber insbesondere in Bezug auf die Frage, wie offensiv man die eigenen

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Rückzug als Widerstand

»Lösungen« anpreisen und wie selbstbewusst man die eigenen Werte verteidigen

sollte.

Die eine Seite etwa argumentierte, man müsse die eigenen Werte und Lösun-

gen offensiv vertreten. So zeige man die eigene Relevanz gegenüber der Mehr-

heitsgesellschaft. Damit übernehmeman auch Verantwortung und ziehe sich nicht

einfach nur ins Private zurück (#89,10). Indemman bereit sei, eine Lösung zu prä-

sentieren, bekämpfe man zudem auch die Ratlosigkeit vieler Menschen:

»The despair, apathy, the giving up that we see all around us is very potent. We in

communities have some, but not all of the answers. We are still working on many

of them. It isn’t fair for us to sit and be content; we should be very discontent. […] I

feel very strongly that what we do and what we have learned in communities are

some of the true answers to the problem of our species« (#83,20).

Aus dieser Perspektive sollte man also bereit sein, die eigenen Lösungsvorschläge

zu präsentieren und damit eine aktive und positive Rolle in der Transformation

zu spielen. Im Gegensatz dazu argumentierten einige Kommunard*innen, dass es

ein Problem wäre, eine so offensive Position einzunehmen. Denn erstens gebe es

die »eine« Lösung nicht, und wer so tue, sei eher Teil des Problems als Teil der

Lösung. Zweitens werde das offensive Vertreten der eigenen Werte und Lösungen

teilweise auch als Selbstgerechtigkeit wahrgenommen und wirke in diesem Fall

eher abstoßend auf Außenstehende:

»Even if our ideas are reasonable and hold somepromise for transforming human-

ity and saving the planet, the arrogance of our approach is likely to drive others

away rather than draw them into collaboration. On the one hand, it is important

to believe deeply in what we’re doing; on the other, we are not the sole proprietors

of Universal Wisdom, and have much to gain by looking to others for clues about

the pieces we’ve not yet discovered« (#85, 10).

Insgesamt sahen sich die Kommunard*innen also mit einer Spannung konfron-

tiert, die sich zwischen dem Eintreten für eine eindeutig richtige Lösung einer-

seits und der Förderung von Diversität und Pluralismus andererseits ergab. Die

Kommunard*innen sorgten sich, dass eine zu eindeutige Festlegung auf bestimm-

te Lösungen, Diversität zerstören würde und abstoßend auf Außenstehende wir-

ken könnte.

8.3 Gesamtdarstellung und Deutung

Mit dem Jahr 1990 endete der Kalte Krieg und für einenWimpernschlag lang sah es

so aus, als stünde das »Ende der Geschichte« (Fukuyama 1992) bevor oder als wür-

den sich nun dieMenschenrechte überall auf derWelt ausbreiten (Risse et al. 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 197

Dieser Optimismus spiegelte sich auch in Teilen der Kommunenbewegung. Auch

wenn diese Sichtweise nicht von allen geteilt wurde, äußerten immerhin manche

Mitglieder intentionaler Gemeinschaften in dieser Phase zum ersten Mal die Hoff-

nung, dass etablierte Institutionen Wandel schaffen könnten, wenn sie die in in-

tentionalen Gemeinschaften entwickelten Lösungen aufnehmen würden.

Durch den Fall der Mauer und den scheinbaren Sieg des liberalen kapitalisti-

schen Modells wurden radikal linke Ideen zunehmend als naiv, unrealistisch und

rückschrittlich diskreditiert. Verstärkt wurde dieser Eindruck in den USA von Fak-

ten, die durch den Fall der Mauer ans Licht gespült wurden. So wurde zum Bei-

spiel aus bisher geheimen Dokumenten bekannt, dass Gus Hall, der langjährige

Vorsitzende der CPUSA, über $40 Millionen aus der Sowjetunion erhalten hatte

– ohne damit jedoch die Basis der Partei nennenswert zu verbreitern (Brick und

Phelps 2015: 269). Dazu wurde mit Bill Clinton ein wirtschaftsnahes Mitglied der

Demokratischen Partei zum Präsidenten der Vereinigten Staaten gewählt. Clinton

sprach von »Gemeinschaft« und vom »Zuhören« und hatte mit Al Gore als »running

mate« einen Vizepräsidenten ausgewählt, der sich bereits als Umweltschützer ei-

nen Namen gemacht hatte. Alles in allem spiegelten sich diese Tendenzen auch in

der Kommunenbewegung, die weniger denn je auf kollektiven Besitz setzte und

ökonomische Ungleichverteilung nur noch als ein Thema unter vielen adressierte.

Mit Beginn der 1990er Jahren wurden internationale Organisationen zuneh-

mend als wichtiger Bezugspunkt von Widerstandsbewegungen wahrgenommen.

So wurden in den 1990er Jahren durch Kritiker*innen aus dem globalen Süden die

sogenannten »Strukturanpassungsmaßnahmen« des Internationalen Währungs-

fonds kritisiert. Auch das Treffen der Regierungschefs der reichsten Länder der

Welt in Seattle wurde von einem Netzwerk von Aktivist*innen im Jahr 1999 so weit

gestört, dass das Treffen abgebrochen werden musste. Sinnbildlich für diese Hin-

wendung zum Globalen stand nicht zuletzt die Hoffnung, welche viele amerikani-

sche Aktivist*innen in »Subcomandante Marcos« und seine »Zapatistische Armee

der Nationalen Befreiung« setzten, der sich als Kämpfer gegen ein Wirtschaftssys-

tem verstand, das er »neoliberalismo« nannte. Diese Hinwendung zum Globalen

fand auch in der Kommunenbewegung ihren Niederschlag, die zunehmend auf in-

ternationale Treffen setzte, wie die bewusst international angesetzte »Celebration

of Community« Anfang der 1990er Jahre. Dieser Fokus auf die internationalen Zu-

sammenhänge spiegelt sich auch in der Herrschaftsdiagnose der Bewegung, wel-

che nun stärker denn je auf den globalen Klimawandel zielte und eine Diagnose

zur Weltgesellschaft war. In dieser Hinwendung zu globalen Themen wandte sich

die Bewegung also gleichzeitig auch Fragen von Entwicklung und Umwelt zu (Brick

und Phelps 2015: 278).

In einem wichtigen Punkt jedoch setzt sich die Kommunenbewegung von den

Tendenzen der amerikanischen Linken generell ab: imGegensatz zu anderen linken

Strömungenwurde die Kommunenbewegung in den 1990er Jahren nicht gespalten,

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Rückzug als Widerstand

sondern zusammengeführt. In den 1990er Jahren setzte sich in einem Teil der Lin-

ken zunehmend die Diagnose durch, man sei zu sehr von Klassenfragen abgerückt

zugunsten von »Identitätspolitik«. Ein anderer Teil wiederum kritisierte, die Klas-

senfrage privilegiere die Perspektive des weißen männlichen Arbeiters und werde

deswegen den »intersektionalen« Herrschaftsverhältnissen der Zeit nicht gerecht

(Brick und Phelps 2015: 275). Im Gegensatz zu diesen Gefechten innerhalb einer

immer marginalisierteren Linken in den USA fand die Kommunenbewegung in

den 1990er Jahren zu einer neuen Geschlossenheit.

In diesem Kapitel habe ich beschrieben, wie Communities in diesem histori-

schen Kontext zu neuer Stärke gelangte. Nachdem eine wiederbelebte Netzwerk-

organisation das Magazin übernommen hatte und sich darum bemühte, unter-

schiedliche Segmente der Bewegung einzubinden, galt Communities in den 1990er

Jahren als etablierte und stabile Zeitschrift. Drei wesentliche Ergebnisse zur Kom-

munenbewegung aus diesem Kapitel möchte ich festhalten.

Als erstes ist festzustellen, dass es sich bei der Kommunenbewegung der 1990er

Jahre um radikalen Widerstand handelte. Obwohl die Herausgeberschaft des Ma-

gazins Communities an keine antagonistische Agenda mehr gebunden war, sahen

die Kommunard*innen ein verbindendes Element ihrer Praxis darin, dass sie die

Gesellschaft in ihrer derzeitigen Verfasstheit fundamental ablehnten. In ihrer Dia-

gnose betonten sie insbesondere, dass die globale polit-ökonomische Ordnung von

Trennungen durchzogen sei, welche Ungerechtigkeiten produzierten und lang-

fristig die Lebensgrundlage der Menschen und Tiere aufzehrten. Sie verstanden

sich selbst als Teil einer Bewegung, die dieses System fundamental transformieren

wollte, indem sie es zum Positiven hin veränderte. Dabei unterschieden sich die

Gruppen relativ wenig darin, auf welche Art und Weise sie dieses System verän-

dern wollten. Generell sahen die Kommunard*innen das Leben in Gemeinschaft

als Ausdruck von Liebe und Fürsorge, als Experiment und als Ort des Lernens. Sie

unterschieden sich jedoch darin, worauf sie hier den Fokus legten. Einige Kommu-

nard*innen meinten, wesentliche Lösungen für die Probleme der Welt gefunden

zu haben und hofften diese nun präsentieren zu können. Im Rückzug sahen sie

eine Möglichkeit, Innovationen und Erkenntnisse praktisch zu erproben und mo-

dellhaft bereitzustellen. Eine zweite Gruppe verstand sich selbst eher als Experi-

mentierzentren. Sie argumentierten, dass die Gemeinschaften in sich noch nicht

perfekt wären und daher keine Lösungen anbieten könnten – die Gemeinschaf-

ten böten aber die Offenheit und den Raum, innerhalb dessen neue Möglichkeiten

und Seinsweisen entstehen könnten. Eine dritte Gruppe betonte, dass für sie die

Gemeinschaft die Basis für politische Aktionen war. Dabei verstanden sie ihre Ge-

meinschaft aber ebenso als Experimentierzentrum und Ausdruck von Fürsorge.

Wir sollten die Kommunenbewegung der 1990 Jahre also deswegen als radikalen

Widerstand ernstnehmen, weil die Kommunard*innen eine grundsätzliche Kritik

an den Verhältnissen artikulierten, sich selbst als Kraft der fundamentalen Trans-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Rückzug als Pionierarbeit: 1990-1999 199

formation sahen und begründeten, wieso sie Wandel auf diese spezifische Weise

voranbringen wollten.

Als zweites Ergebnis soll hier festgehalten werden, dass sich die Kommunen-

bewegung als Widerstandsbewegung gegen eine globale oder transnationale Sys-

temkrise richtete. Die Kommunard*innen stellten sich gegen eine transnationale

Systemkrise, insofern sie gegen Umweltzerstörung und die Ausbeutung des Sü-

dens durch den Norden kämpften. Das Herrschaftssystem selbst schien ihnen da-

bei so stabil gefügt, dass es von Innen nicht verändert werden konnte. Dabei sahen

weite Teile der Bewegung den Staat, etablierten Institutionen und die Mehrheits-

gesellschaft in den USA kaum noch als Gegenspieler an. Eher sahen sie diese auch

als Ergebnis bestimmter Trennungslinien. Sie sahen keinen Sinn in der antago-

nistischen Auseinandersetzung mit der Mehrheitsgesellschaft, weil diese ihnen als

hoffnungslos und verzweifelt galt. Statt die Mehrheitsgesellschaft also noch weiter

zu bekämpfen, sahen sie ihre Aufgabe darin, den Menschen Hoffnung zu schen-

ken, dass es auch anders gehen könnte. Damit ist dieser Widerstand der Kommu-

nard*innen nun ein positiver – der zu Veränderung beitragen möchte, statt einen

Gegner zu bekämpfen. Aus der Gegenbewegung der 1970er Jahre ist eine Innovati-

onsbewegung geworden. Die Kommunen der 1990er Jahre verstanden sich fast alle

als »Beispielgemeinschaften«.

Drittens zeigt sich in der Beschreibung dieses radikalen Widerstands eine

Spannung, welche als spezifische Ausprägung der »Dialektik des Rückzugs«

verstanden werden muss. Die Hauptspannung der Bewegung in den späten

1990er Jahren bestand primär darin, dass sie sich inzwischen für größtmögliche

Diversität einsetzte und gleichzeitig aber bestimmte Lösungen präsentieren und

mit einer Stimme sprechen wollte. Am Ende der analysierten Epoche hatten die

Kommunard*innen diese Spannung aufgelöst, indem sie den Pluralismus stärker

betonten.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010 - am 12.02.2026, 18:48:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

