8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

Die »Arden«-Gemeinschaft wurde im Jahr 1900 von zwei Schiilern von Henry Geor-
ge gegriindet, der als Losung fir das Problem der Ungleichverteilung von Eigentum
vorgeschlagen hatte, der Staat solle nur eine einzige Steuer erheben: auf Grund und
Boden. Mit der Erde als Kampagnensymbol wollte eine politische Gruppe um Geor-
ge 1897 die Wahlen im Staat Delaware gewinnen, um dort die geforderte Steuerre-
form umzusetzen. Als sie in der Wahl scheiterten, entschieden sich die Mitglieder
des Kampagnenteams, Frank Stephens und Will Price, dafiir, ein Projekt zu griin-
den, in dem die Tauglichkeit und Gerechtigkeit der Idee sichtbar werden wiirden:
die »Arden«-Gemeinschaft.

Mit einem Fokus auf kiinstlerische Titigkeiten und auf humanistischen Werten
basierend, florierte die Gemeinschaft in den Jahrzehnten nach ihrer Griindung.
Wirtschaftlich stieflen insbesondere die Holz- und Glasarbeiten der zahlreichen
Kinstler*innen der Gemeinschaft auf grofRe Nachfrage. Politisch und kulturell zog
die Gemeinschaft eine Vielzahl an Anarchist*innen, Sozialist*innen und Kommu-
nist*innen an, die spiter berithmt werden wiirden. In den 1920er Jahren lebte dort
etwa der sozialkritische Schriftseller Upton Sinclair, der fiir seine zeitdiagnostische
Romanreihe Dragon’s Teeth mit dem Pulitzer Preis ausgezeichnet werden wiirde.
Auch der berithmte Pazifist, Sozialist und Vegetarier Scott Nearing wohnte iiber
Jahre in der »Arden«-Gemeinschaft. Nearing wurde spiter in Allen Ginsburgs Ge-
dicht »America«, das die Gegenkultur der spiten 1960er und frithen 1970er Jahre
inspirierte, als »grand old man, a real mensch« bezeichnet.

Die »Arden«-Gemeinschaft wurde Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts
von zwei Entscheidungsgremien zusammengehalten. Einerseits bestimmten drei
machtige Treuhdnder tiber das Land, das in einer Treuhandgesellschaft organisiert
war. Sie sollten sicherstellen, dass das Projekt seiner Grundausrichtung treu blieb.
Andererseits fanden regelmiflige »Town meetings« statt, in denen gemeinsame
Entscheidungen getroffen wurden und alle Bewohner*innen ein Mitspracherecht
hatten. Im Nebeneinander dieser beiden Entscheidungsgremien zeigt sich ein
Dilemma, das die in der »Arden«-Gemeinschaft aufgewachsene Joyce Foot als
»Founder’s Dilemma« bezeichnet: die Gemeinschaft soll einerseits einer Vision
treu bleiben, unverriickbar fiir bestimmte Werte stehen — andererseits soll in

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Riickzug als Widerstand

ihr aber auch Vielfalt zum Ausdruck kommen und sie soll sich flexibel an Ver-
inderungen anpassen. Dass diese Ziele eine Spannung erzeugen konnen, zeigte
sich bereits einige Jahre nach der Griindung der Gemeinschaft. Die Forderungen
nach Wandel wurden so laut, dass das intellektuelle Erbe Georges — die Steuer
auf Grund und Boden - aufgegeben wurde. Das eiserne Festhalten an der Vision
des Griinders erschien vielen spiter Dazugestofienen nicht als Standfestigkeit,
sondern als Unterdriickung der unterschiedlichen Sichtweisen innerhalb der
Gemeinschaft. Bereits in den 1930er Jahren war Frank Stephens damit klar, dass
»Arden« niemals jenes Demonstrationsinstrument werden wiirde, das er sich
ertriumt hatte. Stephens starb enttiuscht von seinem Lebensprojekt im Jahr 1935.

Joyce Foot erzihlt diese Geschichte iiber die »Arden«-Gemeinschaft in den
1990er Jahren, um das »Founder’s Dilemma« darzustellen, mit dem sie sich nun
selbst konfrontiert sieht. In der »Arden«-Gemeinschaft in den 1940er Jahren
aufgewachsen, fragt sie sich im Jahr 1995, wie sie Wandlungsprozessen begegnen
soll, die ihre vor zwanzig Jahren gegriindete intentionale Gemeinschaft »Morning
Light« betreffen.

»Will I respond, or hold tight to what has, until now, been sufficient? As a gardener,
will | see the yellowed leaves on a favorite crop and know that some vital nutrient
is missing, or maybe even that the crop needs turning under? Am | open to shar-
ing my garden with other, newer gardeners, hot to plant other, newer dreams?«
(#89,48).

Insgesamt argumentiert Foot dafiir, dass auch Griinder*innen von Gemeinschaf-
ten fir Verinderungen und Wandlungsprozesse offen sein sollen. Sonst sterbe die
Gemeinschaft aus oder werde irrelevant. Gleichzeitig warnt sie aber auch vor einer
zu schnellen oder zu drastischen Verinderung:

»Do not misunderstand me. These are, by their very name, intentional communi-
ties. Thisimplies a purpose beyond the everyman-for-himself version of the Amer-
ican dream. We must not let some undertow run us aground on those tempting
and familiar shores. But surely we are learning to discern the difference between
a shift that's grounded in true responsibility for the bettering of our world, and
one lacking that fire. So I'm not, by any means, advocating that we abandon the
helm, anything goes, come what may; only that we make space in our enterprises
for the gestation of new dreams to succeed our own« (#89, 48).

Diese Anekdote ist dem folgenden Kapitel iber die Jahre 1990 — 1999 deswegen
vorangestellt, weil in ihr die wesentlichen Charakteristika, Fragen und Kimpfe der
Zeit in der Kommunenbewegung aufscheinen. Die Geschichte iiber die »Arden«-
Gemeinschaft deutet erstens darauf hin, dass die Kommunenbewegung in den
1990er Jahren an ihre Wurzeln ankniipfte, die — zeitlich und ideologisch — vor der
Gegenkultur lagen. Die Anekdote zeigt zweitens, dass sich die Kommunenbewe-

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

gung in der Zeit viel mit Fragen des Alltags beschiftigte, welche die Lebensfithrung
aller Menschen - ob nun in Gemeinschaften oder aufierhalb — betreffen. Drittens
deutet die Geschichte auf jene Spannung hin, welche den radikalen Widerstand
der spiten 1990er Jahre kennzeichnete: Die Spannung zwischen dem Einstehen fiir
Uberzeugungen einerseits und der Anerkennung von Pluralismus andererseits.
Diese Spannung zeigte sich auf der Produktionsebene des Magazins in den
1990er Jahren insbesondere in der Frage, ob das Herausgeber*innenteam von Com-
munities selbst demokratischer organisiert sein sollte oder ob dies zu einem ero-
dieren der Wertebasis fithren konnte. Auf inhaltlicher Ebene stellte sich die Frage,
wie man mit nationalistischen intentionalen Gemeinschaften und Sekten umge-
hen sollte: sollten diese zum Beispiel im Verzeichnis intentionaler Gemeinschaften
aufgefithrt werden? Auf der Bewegungsebene stellte sich die Frage einerseits in Be-
zug auf Nachhaltigkeitsthemen: welche Art von Verhalten sollte man propagieren,
weil es richtig ist, und was sollte dennoch dem Individuum wiberlassen werden?

8.1 Das Magazin

Die Produktion des Magazins Communities war um das Ende der 1980er Jahre lang-
sam eingeschlafen. Charles Betterton, der das Magazin im Namen der »Stelle«-
Gemeinschaft im Jahr 1985 iibernommen hatte, erfuhr aus der eigenen Gemein-
schaft kaum Unterstiitzung. So wendete auch er sich bereits nach wenigen Aus-
gaben neuen Projekten zu. Nachdem im gesamten Jahr 1988 lediglich eine Ausga-
be des Magazins erschienen war und 1989 keine einzige, erschien 1990 ein gro-
Res »Verzeichnis intentionaler Gemeinschaften«, das gemeinsam von Betterton
und einer wiederbelebten Netzwerkorganisation unterschiedlicher intentionaler
Gemeinschaften — dem »Fellowship for intentional communities« (FIC) — heraus-
gegeben wurde. Das Verzeichnis wurde ein grofier Erfolg. So iibernahm das FIC die
Herausgeberschaft der Zeitschrift vollstindig und titelt im Jahr 1993 (#79): »We're
backl«

8.1.1 Produktionsprozess

Beim FIC handelt es sich um eine Netzwerkorganisation intentionaler Gemein-
schaften, die wihrend des zweiten Weltkriegs gegriindet wurde, um knapp drei
Handvoll christliche, sozialistische und pazifistische Gemeinschaften zu verbin-
den. Nach finanziellen Schwierigkeiten und ideologischen Auseinandersetzungen
schlief die Netzwerkorganisation jedoch Ende der 1950er Jahre ein und verschlief
damit auch die Hochzeit der gegenkulturellen Kommunenbewegung.

Ende der 1980er Jahre setzt sich der bereits erwihnte Charles Betterton mit
einigen Mitstreiter*innen dafiir ein, die Organisation wiederzubeleben. Ein ers-

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op

179


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Riickzug als Widerstand

tes Mitgliedertreffen fand 1987 auf Einladung des damaligen Herausgebers von
Communities statt. Eingeladen waren Reprisentant*innen von insgesamt neun Or-
ganisationen, darunter zwei »cooperative communities« (z.B. auch »Stelle«), zwei
»communal communities« (z.B. »Twin Oaks«), zwei kleinere Kommunennetzwer-
ke und Reprisentant*innen von drei Organisationen: der »Community Publicati-
on Cooperative« (CPC), welche die Zeitschrift Communities herausgab; von »Com-
munity Educational Services Council, Inc.« (CESCI), das Kredite an intentionale
Gemeinschaften vergab; und von der »Historic Communal Societies Association,
einem Verbund von Forscher*innen, die sich der Erforschung intentionaler Ge-
meinschaften widmeten.

Bei diesem ersten Treffen einigten sich die Beteiligten auf sechs Ziele, die das
FIC verfolgen sollte: Erstens wollte man globalen Austausch in der Bewegung in-
tentionaler Gemeinschaften fordern. Zweitens sollte das FIC das Koordinations-
zentrum der Bewegung werden. Drittens sollte das FIC Vertrauen herstellen zwi-
schen den Gemeinschaften sowie zwischen den Gemeinschaften und der Mehr-
heitsgesellschaft (»wider human community«). Viertens sollte das FIC als Aufbe-
wahrungsinstitution fiir Literatur iiber intentionale Gemeinschaften fungieren.
Fiinftens sollte es wissenschaftliche Institutionen dabei unterstiitzen, die Relevanz
intentionaler Gemeinschaften herauszustellen. Sechstens sollte es darum gehen, in
der Mehrheitsgesellschaft ein Bewusstsein fiir die Moglichkeiten zu schaffen, die
intentionale Gemeinschaften béten (#71/72, 45).

Mit der Griindung des FIC sollte also eine deutliche Offnung der Bewegung ge-
geniiber der Mehrheitsgesellschaft einhergehen. Das spiegelt sich auch in der Um-
benennung der Organisation. Das »Fellowship for intentional communities« wurde
zum »Fellowship of intentional communities«: »The name change signals an ex-
panded purpose — the Fellowship [..] specifically invites participation from those
who are not presently living in community but who are nonetheless interested in
and supportive of community values« (#77/78,127). In dieser Neugriindungspha-
se wurde die Organisation von 17 Mitgliedern getragen und der Vorstand bestand
aus einem kleinen Personenkreis, welcher der eingeschlafenen Organisation neuen
Schwung verleihen wollte. Bald zeigte sich der Erfolg in rasant steigenden Mitglie-
derzahlen. 1990 zihlte die Organisation 19 Gemeinschaften, 8 Organisationen und
weitere Individuen als Mitglieder (#77/78,119). Nur drei Jahre spiter waren die Mit-
gliederzahlen sechsmal so hoch.

Hatte das FIC in den spiten 1980er Jahren noch dariiber nachgedacht, eine
grofie Modellstadt zu bauen oder einen Film iiber intentionale Gemeinschaften zu
drehen, bildete sich in den 1990er Jahren ein fester Aufgabenbereich der Organi-
sation heraus, der als »Mission« bezeichnet wurde: »Providing information about
intentional communities to those seeking cooperative lifestyles; facilitating com-
munication and cooperation among intentional communities; raising public awa-
reness of communities and their products and services; providing support services

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

to both existing and forming communities”(#91,20). Langfristig sollte diese »Mis-
sion« dazu beitragen, die »Vision« des FIC zu realisieren:

»We envision a world where community is available, understood, appreciated and
supported for all people who desire it, and where the skills, structures, and wis-
dom of community are recognized as basic building blocks of sustainable culture
and just society. Community is the recognition of the fundamental interconnect-
edness of all beings, which when acknowledged and embraced naturally gives rise
to joyful, nourishing, healing relationships« (#96, 57).

Mit zunehmender GréRe, Sichtbarkeit und Erfolg der Organisation wurden jedoch
auch Fragen nach der Zusammensetzung des Vorstands lauter. So erschien z.B.
ein Brief in Communities, in dem der Vorstand des FIC als verschlossen und unde-
mobkratisch kritisiert wurde, weil Vorstandsmitglieder nicht gewihlt, sondern vom
bestehenden Vorstand berufen wurden. In einem ebenfalls in Communities gedruck-
ten Antwortbrief begriindeten die Vorstandsmitglieder, warum sie an der Praxis
der »Selbstselektion« festhalten wollten:

»We have chosen this path both for the advantages of continuity and depth [..]
and because we are a Board-driven organization — meaning that Board members
are expected to be actively involved in the work as well as the decision making.
[...] The pitfall here is inbreeding and insular thinking. To prevent this we take a
strong stand on soliciting diverse representation on the Board (we look at com-
munity affiliation, geographic location, age, sex, race etc.) and being as inclusive
as possible in running Board meetings« (#85,19).

In diesem Konflikt scheint auf, wie schmal der Grat war, auf dem die Organisation
wandelte. Einerseits sollte sie eine heterogene Bewegung zusammenfithren. Dafiir
musste sie die unterschiedlichen Stimmen und Perspektiven der Bewegung auf-
nehmen und integrieren (#91, 19). Andererseits sollte das FIC die Bewegung aber
auch nach auflen reprisentieren, fiir Werte einstehen und sicherstellen, dass be-
stimmte Ziele langfristig erreicht wiirden. Hier zeigt sich also eine wesentliche
Spannung im FIC zwischen einer Selbstverpflichtung auf Heterogenitit und Plu-
ralismus einerseits und der Notwendigkeit, in gewissen Aspekten »standhaft« zu
sein, um zielgerichtet handeln zu kénnen.

Als Teil ihrer Aufgabe betrachtete das FIC auch, Communities wieder zu einem
erfolgreichen Magazin zu machen. So erschienen im Jahr 1993 zwei und 1994 wie-
der vier Ausgaben des Magazins, das vor seiner Krise Ende der 1980er Jahre viertel-
jahrlich erschienen war. Mit einem Optimismus, der an die Griindungsphase des
Magazins in den frithen 1970er Jahren erinnert, setzte das FIC auf einen dezentra-
lisierten Produktionsprozess:

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op



https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Riickzug als Widerstand

»Through the technology of electronic communication it’s possible to have a pro-
duction team spread out over the whole continent. For this issue it seemed that
we were determined to see how far we could take this: the guest editor lives in
Lawrence, KS; advertising initiatives came out of Fort Collins, CO; computer in-
put for both stories and subscriber lists was handled in Ann Arbor, MI; style guid-
ance came from San Francisco; layout was done in Seattle, W A; printing in Quincy,
IL; management and coordination was out of Rutledge, MO. Stories and graphics
came from allover. The good part of all this is the sharing of the load and the depth
of perspective« (#82,4).

Doch ebenso wie in der Griindungsphase der Zeitschrift stief diese dezentrale Pro-
duktionsweise auch in Zeiten des Internets schnell an ihre Grenzen. Man bekomme
»logistische Kopfschmerzen« stohnt der Herausgeber einer Ausgabe, wenn alle Tei-
le in der richtigen Reihenfolge und in einigermafien annehmbarer Zeit zusammen-
gefiigt werden sollten. Der Produktionsprozess miisse daher verindert werden.
»We'll still use guest editors, and solicit input from as wide a range as possible, yet
we're moving toward a regular staff to streamline production« (#82,4). So entschied
das FIC, eine Herausgeberin anzustellen, die Communities als Vollzeitjob betreuen
sollte: mit Ausgabe #83 tibernahm Diana Leafe Christian das Ruder von Commu-
nities, die sich selbst als »advocate and scholar of ecovillages« bezeichnete (#84).
Doch trotz dieser hauptamtlichen Redakteurin scheiterte die dezentrale Organi-
sationsweise, weil sie insgesamt zu aufwendig und damit zu teuer war. So wurde
das Magazin ab dem Jahr 1997 nur noch in Rutledge, Missouri, hergestellt und in
Louisa, Virginia, vertrieben (#95,6). Als Innovation kam jedoch dazu, dass manche
Inhalte der Zeitschrift auch auf einer Website des FIC verdffentlicht wurden, die
1995 online ging.

8.1.1.1  Auflage und Finanzierung

Mit dem unregelmifigen Erscheinen der Zeitschrift in den spiten 1980er Jahren
war die regelmifige Leser*innenschaft des Magazins komplett weggebrochen. Es
dauerte fiinf Jahre, bis die Zeitschrift wieder 900 Abonnent*innen hatte. 1997 wur-
de das Magazin immerhin wieder von 1.500 Personen abonniert, verkaufte mehr
als 2.700 Einzelexemplare (#97,79) und erreichte damit wieder etwa die Auflagen-
stirke der spaten 1970er Jahre.

Trotz steigender Verkaufszahlen und erheblicher Kostensenkungen, blieb Com-
munities aber auch in den 1990er Jahren ein Verlustgeschift. Dabei unternahm das
FIC erhebliche Anstrengungen: Um langfristig mehr Leser*innen zu binden, be-
mithten sich die Herausgeber*innen z.B. um eine Preispolitik, die Abonnements
im Vergleich zur Einzelausgabe giinstiger machen sollte. Kosteten vier Ausgaben
der Zeitschrift im Jahr 1993 noch $18 (ca. $32 im Jahr 2018) und eine Einzelaus-
gabe $4,5 (etwas unter $8 im Jahr 2018), drehten die Herausgeber*innen das Ver-

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

hiltnis um. Im Jahr 1999 war die Einzelausgabe mit $5,50 (etwas iiber $8 im Jahr
2018) etwas teurer geworden, wihrend das Abonnement mit $18 (etwas iber $27
im Jahr 2018) relativ ginstiger wurde. Ein Teil der Anstrengungen die Rentabilitit
des Magazins zu erhéhen, bestand zudem darin, mehr Werbung zu schalten. So
erschienen etwa 30 Werbeanzeigen pro Ausgabe, mit sehr unterschiedlichem In-
halt: Eine Softwareldsung, welche die »Livability« einer Gemeinschaft oder Gegend
errechnet, wurde neben dem Buch »Manufacturing consent« des Wissenschaftlers
und Friedensaktivisten Noam Chomsky und Investitionsméglichkeiten in Gemein-
schaften beworben (z.B. #94). Zudem fiihrte das FIC ein, dass sich Abonnements
des Magazins automatisch verlingerten und erméglichte die Zahlung mittels Kre-
ditkarten. Dabei waren alle diese Verinderungen der Zeitschrift hin zu einer stir-
keren Marktorientierung in der Herausgeberschaft umstritten. Das zeigt sich bei-
spielhaft an den Uberlegungen, welche im Hinblick auf die Bezahlung mit Kredit-
karten angestellt wurden:

»We started accepting credit cards in early 1997. Our biggest concern, however,
was around our relationship to the credit economy. Would we be encouraging re-
liance on credit, and supporting an economic system that thrives on people spend-
ing money they don’t have? [..] There was also a deeper benefit to working with-
out credit cards: it gave us the opportunity to show customers — for the most part
strangers—that we trusted them. [..] Beingin the business of promoting and mod-
eling cooperative living, it is one of the ways that FIC tries to walk its talk« (#98,8).

Obwohl die Marktorientierung der Zeitschrift also (trotz Bauchschmerzen) voran-
getrieben wurde, blieb Communities ein Verlustgeschift. Als das Magazin im Jahr
1990 an das FIC iibergeben wurde, kam es mit iiber $15.000 Schulden ($27.000 im
Jahr 2018). Ein Teil dieser Schulden konnte — wie auch in der Vergangenheit - iiber
Sonderausgaben des Magazins, in diesem Fall das grofRe »communities directoryx,
eingespielt werden. Das im Jahr 1990 herausgegebene »Directory« kostete allein $12
(ca. $23 im Jahr 2018). Auch zur Uberraschung der Herausgeber*innen wurden in-
nerhalb von weniger als drei Jahren immerhin 16.000 Ausgaben dieses »Directory«
verkauft (#80/81, 22). Damit allein erzielte das FIC also einen Umsatz von beinahe
$200.000 (knapp $350.000 im Jahr 2018).

Trotz dieser einmaligen Finanzspritze zogen die laufenden Kosten die Zeit-
schrift stets ins Minus. Die Verluste im Kalenderjahr 1995 beliefen sich auf ca.
$7000, (#91,7), im Folgejahr auf $13.595 (knapp $22.000 im Jahr 2018). Diese Zunah-
me der Verluste hatte auch damit zu tun, dass die Herausgeberin der Zeitschrift,
Diana Leafe Christian, eine Gehaltserh6hung um $250 Dollar bekam: von $750 auf
$1.000/Monat (etwa $1.600 im Jahr 2018) (#95,5). So fand sich stets ein Grund, das
Minus in einem spezifischen Jahr zu erkliren und die Herausgeber*innen blieben
»optimistisch« (#95, 5). Auch wenn die Zeitschrift im Jahr 1999 zum ersten Mal nicht
in den roten Bereich geriet, zeigte sich im Folgejahr, dass es sich dabei nur um eine

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op

183


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Riickzug als Widerstand

voritbergehende Schwankung handelte (#107). Aufgefangen wurden diese kontinu-
ierlichen Verluste der Zeitschrift vom FIC, das eine einmalige Finanzspritze durch
ein grofles Kommunenfestival erhalten hatte, und sich dariiber hinaus durch den
Verkauf der »Directories« und durch Mitgliederbetrige finanzierte.

8.1.2 Inhaltliche Ausrichtung und Selbstverstandnis

Von seiner Griindung an setzte Communities auf Perspektivenvielfalt. Mit der Her-
ausgeberschaft durch das FIC wurde diese Redaktionsrichtlinie, die hiufig mit
dem Begriff »Okumene« (z.B. #97,5) bezeichnet wurde, noch einmal umfassender
verstanden.

»Communities will be a forum for ideas and issues in cooperative living. The com-
munities world is highly eclectic and features many different versions of sutopia¢
or the>good life<. Our magazine will provide an arena where different paths can
be explored and discussed. It is not the role of the Fellowship or the magazine to
pass judgement on community visions or practices —yet it is our function to foster
interaction and exchange, and to be a tool for making informed decisions« (#79,2).

Diese Position schrieb das FIC auch in den Redaktionsrichtlinien von Communities
fest. Explizit hief3 es dort: »We do not intend to promote one kind of community
over another, and take no official position on a community’s economic structure,
political agenda, spiritual beliefs, environmental issues, or decision-making style.«
Eingeschrinkt wurde diese Hinwendung zu gréfdtmoéglicher Diversitit lediglich in
der Hinsicht, dass keine Artikel veroffentlicht werden sollten, die Gewalt befiir-
worteten. Ausgeschlossen wurden auch Artikel, die dafiir eintraten, dass Gemein-
schaften ihren Mitgliedern das Recht zu gehen verwehren diirften (#95).

Die Wertschitzung des Pluralismus geht in den 1990er Jahren so weit, dass
die Herausgeber*innen zwischenzeitlich bedauerten, dass trotz aller Diversitit nur
»progressive« und »linke« Gemeinschaften Artikel beisteuern wiirden, obwohl es ja
auch »rechte« und »libertire« Kommunen gebe. Leider kenne man diese Gruppen
aber nicht und wisse auch nicht, wie man sie kontaktieren kénne (#100,25). Dies
gilt mit Einschrinkungen auch fir christliche Gemeinschaften. Deutlich bemiihten
sich die Herausgeber*innen von Communities in den 1990er Jahren, bereits lange be-
stehende religiése Gemeinschaften stirker einzubinden. Tatsichlich waren christ-
liche Gemeinschaften in den 1990er Jahren besser reprisentiert als in irgendeiner
der vorhergehenden Phasen.

Um die Perspektivenvielfalt in der Bewegung voll zur Geltung zu bringen, eta-
blierten die Herausgeber*innen einerseits die Regel, dass Gruppen, die in einem
Artikel kritisiert wurden, immer in derselben Magazinausgabe die Moglichkeit ge-
geben wurde, auf diese Kritik zu reagieren (#95). Zudem sollte die Vielfalt in der
Bewegung durch regelmifige Kolumnen abgebildet werden. Eine regelmifiige Ko-

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

lumne beschrieb etwa Entwicklungen im FIC, dazu kam die Kolumne »My Turn,
in der Kommunard*innen ihre Meinung zu beliebigen Themen darstellen konn-
ten, sowie Kolumnen iiber christliche Gemeinschaften, itber Okodérfer, itber Co-
Housing Gemeinschaften und iiber »spiritual politics«.

Neben diesem Fokus auf Perspektivenvielfalt, wandte sich die Zeitschrift in den
1990er Jahren wieder stirker dem gemeinschaftlichen Leben zu. Dies spiegelt sich
auch in der Verinderung des Magazintitels. Hief das Magazin seit den frithen
1980er Jahren Communities — journal of cooperation, wurde der Untertitel wieder auf
den Stand der frithen 1970er Jahre zuriickgesetzt: Communities — a journal of coopera-
tive living. Denn, so die Begriitndung der Herausgeber*innen, es gehe im Magazin
einerseits darum, alle Facetten des Lebens als kooperativ zu denken, und anderer-
seits mehr um das Tun, als um das Nachdenken. Beides komme in diesem Titel
besser zum Ausdruck (#80/81, 4).

Nicht zuletzt wendete sich Communities in den 1990er Jahren auch inhaltlich
stirker dem »Mainstream« zu. Inhaltlich gehe es darum: »to offer fresh ideas about
how to live cooperatively, how to solve problems peacefully, and how individual
lives can be enhanced by living purposefully with others« (#95,5). Damit war das
Magazin in seiner inhaltlichen Ausrichtung Meilen von jener Idee entfernt, die die
Zeitschrift noch in den frithen 1970er Jahren geprigt hatte: die Herausgeber*innen
seien Propagandisten fiir eine andere soziale Ordnung und Teil einer revolutioni-
ren Bewegung.

8.1.3 Das Magazin Communities: Vermittler einer pluralistischen Bewegung

Aus dieser Darstellung des Wiedererstarkens von Communities in den 1990er Jah-
ren sollte klar geworden sein, dass sich das Magazin konsolidierte, weil mit dem
FIC ein engagiertes Herausgeber*innenteam die Fithrung iibernommen hatte. Die
wiederbelebte Organisation riickte die Vielfalt der in der Bewegung vorhandenen
Perspektiven in den Fokus der Zeitschrift und band so auch neue Leser*innenkreise
ein. So entstand jedoch eine Spannung zwischen Pluralismus einerseits und Stand-
haftigkeit andererseits, welche die Herausgeber*innen nicht immer einwandfrei
auflosen konnten. Diese Spannung zeigte sich etwa darin, dass die Zeitschrift zwar
Wandel hervorbringen wollte, dabei aber zunehmend unklar war, welche Art von
Wandel dies sein sollte. Dies fithrte einerseits dazu, dass die Zeitschrift fiir aktivis-
tische Kreise uninteressanter wurde und andererseits aber zu einer zunehmenden
Akzeptanz der Zeitschrift in der Mehrheitsgesellschaft.

Diese Rekonstruktion des Produktionsprozesses in den 1990er Jahren weist zu-
dem auf die Blindstellen der Zeitschrift hin. Wie schon in den 1970er Jahren, bot
Communities keine Bithne fiir gewalttitige oder konservative Gemeinschaften und
druckte auch immer weniger Texte von Gruppen, welche auf spontane Unmittel-
barkeit setzten. Aber auch aktivistische Gruppierungen wurden stirker aus dem

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op

185


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Riickzug als Widerstand

Magazin gedringt, indem der Fokus wieder auf das gemeinschaftliche Leben ge-
lenkt wurde. Gleichzeitig wurden so aber Gemeinschaften, deren Wurzeln vor der
Gegenkultur lagen, stirker mit eingebunden (etwa christliche Gemeinschaften).
Diese Hinweise sind einerseits als Einschrinkung der Aussagekraft des weiter un-
ten analysierten Materials zu verstehen. Andererseits zeigen sie aber auch einen
wesentlichen Trend an: denn immerhin wurden diese Einschrinkungen praktisch
wirksam und fithrten zu der spezifischen Form von Bewegung, welche ich hier
»die« Kommunenbewegung nenne. Der folgende Abschnitt liefert ein Bild dieser
Bewegung in den 1990er Jahren.

8.2 Die Bewegung

Communities war in den spiten 1990er Jahren das Magazin einer Bewegung inten-
tionaler Gemeinschaften, die plétzlich und fiir viele Aktivist*innen unerwartet wie-
der an Fahrt aufnahm. Teilweise nannte man sich »intentional communities mo-
vement« (#71/72,45), mal auch nur »communities movement« (#84,16). Intern un-
terteilte sich die Bewegung teilweise in »grofRe lindliche Gemeinschaften«, »kleine
lindliche Gemeinschaften«, »stidtische Gemeinschaften« und »spirituelle Gemein-
schaften« (#83).

War das Magazin in den 1970er Jahren ein Medium des Protests und der Gegen-
kultur, so war Communities in den 1980er Jahren auf der Suche nach einer Identitit
gewesen und hatte diese in den 1990er Jahren neu gefunden. Dies spiegelt sich auch
in den Artikeln von Communities. In der folgenden Darstellung ist abgetragen, von
welcher Praxis die im Magazin erschienenen Artikel handelten. Dabei unterscheide
ich Texte, die sich mit Aktivismus und Protest beschiftigen (z.B. einer Demonstra-
tion), von jenen, die sich mit alternativen Organisationen beschiftigen (z.B. einer
alternativen Schule), und jenen, die Fragen des Lebensstils diskutieren (z. B einer
neuen Erndhrungsweise). Ich unterscheide jene Texte, in denen es explizit um ge-
meinschaftliches Leben geht (z.B. Kommunen), von jenen, die sich mit Austausch
und Vernetzung beschiftigen (z.B. dem Magazin), und jenen, welche auf den so-
zialen Kontext verweisen.

Die Graphik veranschaulicht, dass sich mehr als die Hilfte der gedruckten Ar-
tikel mit dem gemeinschaftlichen Leben beschiftigten. Alle anderen Themenberei-
che sind damit auf einen geringen Bruchteil zusammengeschrumpft. Am auffil-
ligsten ist hierbei, dass »6konomische Alternativen« — etwa genossenschaftlichen
Betriebe, die in den 1970er Jahren die treibende Kraft der Bewegung waren — fast
keine Rolle mehr spielen. Konstant wichtig blieben Fragen der Vernetzung, des
Lebensstils und auch Protest und Aktivismus.

Wahrend sich also in den 1990er Jahren ein klarer thematischer Schwerpunkt
herausbildete - das gemeinschaftliche Leben — dhnelten die Debatten in ihrer

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Rickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

Abbildung 16

Gegenstéinde der Berichterstattung 1990 - 1999

= Aktivismus und Protest

= Alternativen fiir gesellschaftliche
Teilbereiche

= Lebensstil

= Gemeinschaftliches Leben

= Austausch und Vernetzung

= Okonomische Alternativen

= Politische und Soziale Situation

Funktion jenen der spiten 1980er Jahre. Dies verdeutlicht die folgende Graphik.
Dort unterscheide ich Texte, die iiber die Bewegung und ihre Ausrichtung disku-
tieren (z.B. »wir miissen politischer werdenc), von jenen, welche iiber die politische
Situation in den USA oder der Welt diskutieren, und jenen, welche sich iiber die
gemeinsame Praxis austauschen (z.B. »Konsens hat bei uns nicht funktioniert«).
Dazu unterscheide ich Texte, welche ein bestimmtes Projekt vorstellen (»unser
Projekt heiflt x, wirtschaftlich sind wir soundso aufgestellt«), von jenen Texten,
in welchen sich Individuen iiber ihre persénlichen Entscheidungen austauschen
(z.B. »als ich mich von meinem Mann getrennt habe, tat mir die Kommune gut«),
und jenen Texten, die praktische Informationen aufbereiten (z.B. »mit Feuer
kochen geht soundso«). Fast ein Drittel der veroffentlichen Artikel beschiftigte
sich mit der eigenen Praxis (34 %). Etwa ein Viertel der Artikel widmete sich der
Beschreibung von Einzelprojekten. Gegeniiber den spiten 1980er Jahren haben
lediglich die Debatten tiber die politische Situation weiter ab- und Diskussionen
iiber Lebensstilfragen zugenommen.

In den in Communities verdffentlichten Artikeln scheint also eine Bewegung auf,
der es um Fragen des gemeinschaftlichen Lebens geht und die diese Fragen eher
in einem lockeren Austausch als in einer auf Ubereinstimmung gerichteten Dis-
kussion bespricht. Dies spiegelt sich auch in der Darstellung (Abbildung 18).

Dort ist abgetragen, auf welche Form von Evidenz sich die Kommunard*in-
nen in ihren Debatten bezogen. Die Graphik verdeutlicht, dass die in Communities
verdffentlichten Texte insbesondere mit personlicher Erfahrung begriindet wur-
den (45 %). Fithrten die Kommunard*innen keine subjektiven Erfahrungen an, so
bestand die verwendete Evidenz meist aus Berichten oder Studien. Individuelle
Wahrnehmungen, Gefithle und Erfahrungen spielten also eine wichtige Rolle in
der Bewegung im Gegensatz zu spekulativen Inhalten und autoritativen Stimmen.

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op

187


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188  Riickzug als Widerstand

Abbildung 17

Funktion der Texte: 1990 - 1999

A

= Verstindigung iiber dic politische
Situation

= Austausch iiber die gemeinsame
Praxis

= Beschreibung von Einzelprojekten

= Praktische Informationen

= Diskussion iber die Bewegung und
ihr Ziel

= Erfahrungsaustausch zwischen
Individuen

Auch hier zeigt sich der Charakter eines Mediums, das sich primir iiber den Aus-
tausch von unterschiedlichen Positionen definierte.

Bei diesem stark subjektiven Einschlag der Evidenz tiberrascht es nicht, dass
die wichtigste Rechtfertigungsordnung in den 1990er Jahren mit Abstand — ebenso
wie noch in den spiten 1980er Jahren — die Konvention der Inspiration ist. Jeder
1,5te Artikel verwies in Begriindungen auf persénliche Einsichten, Erfahrungen der
Inspiration oder der Authentizitit. Als zweitwichtigste Konvention folgt die Ord-
nung der Industrie, auf die etwa in jedem 2,5ten Artikel verwiesen wurde. Dabei
wurden also Erkenntnisse tiber die richtige und effiziente Organisation von Ge-
meinwesen und Technologie angefiithrt. An dritter Stelle folgt bereits die Konven-
tion des Marktes (in jedem dritten Artikel). Diese Konvention hat in der Bedeu-
tung seit den frithen 1970er Jahre konstant an Bedeutung gewonnen und erscheint
nun als drittwichtigster Argumentationsanker. Dabei handelt es sich um jene Ar-
gumente, die auf individuelle Bediirfnisse und deren Befriedigung abheben. Erst
danach folgt die staatsbiirgerliche Konvention mit ihrem Anspruch auf Gerechtig-
keit. Sie hat damit — relativ zu den anderen Rechtfertigungsordnungen — tiber den
betrachteten Zeitraum deutlich an Wichtigkeit eingebiif3t.

Insgesamt war die beschriebene Widerstandsbewegung in den 1990er Jahren
also ein Zusammenschluss intentionaler Gemeinschaften, in dem insbesondere
tiber die gemeinschaftliche Praxis gesprochen wurde und der sich stark an In-
tuitionen, an Effizienzvorstellungen und Marktanforderungen orientierte. Damit
hatten sich die intentionalen Gemeinschaften der Mehrheitsgesellschaft angeni-
hert. Auch deswegen nahm die Bewegung in den 1990er Jahren an Fahrt auf. Das
bemerkten auch die Herausgeber*innen von Communities:

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

»This is an exciting time to be covering the communities movement—today there
are more people seeking community and more groups starting new ones than at
any time in at least the past 15 years. Many communities are reporting the highest
population levels in more than a decade. Some are completely full (or actively
engaged in debate about what>fullc means)« (#79,2).

Diesen Eindruck der Herausgeber*innen von Communities bestitigt auch ein Blick
ins »Verzeichnis intentionaler Gemeinschaften«, das Ende der 1990er Jahre erschie-
nen ist. Vergleicht man das dort verzeichnete Griindungsjahr der unterschied-
lichen Gemeinschaften, so fillt eine erstaunlich grofie Anzahl jiingerer Gemein-
schaften auf (#106).

Abbildung 18

Evidenz der Berichterstattung 1990 - 1999

= Autoritativ
= Objektiv
= Subjektiv

= Spekulativ

Tabelle 3: Anzahl aufgefiihrter Gemeinschaften nach Grindungsjahrzehnt (eigene Berech-
nung)

Crindungsjahrzehnt Anzahl aufgefiihrter
Cemeinschaften

1990er 215

1980er 133

1970er 164

1960er 46

1950er 9

1940er 16

1930er 18

Vor1930 3

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op

189


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Riickzug als Widerstand

Die Tabelle zeigt neben den vielen Neugriindungen noch einen weiteren Grund
dafiir, dass die Bewegung an Dynamik gewann. Mehr denn je war die »Kommu-
nenbewegung« in den 1990er Jahren nimlich bereit und in der Lage, bereits linger
bestehende intentionale Gemeinschaften zu integrieren. Mehr als 35 der im Ver-
zeichnis aufgefithrten Gemeinschaften bestehen schon seit der »Grofien Depres-
sion«; mehr als 200 Kommunen wurden in den langen 1960er Jahren gegriindet.
Dabei handelt es sich nur zu geringen Teilen um Gemeinschaften, die sich schon
linger als Teil der Bewegung verstanden. Tatsichlich sind nimlich nur 23 Grup-
pen aus dem Verzeichnis der 1990er Jahre auch schon im ersten Kommunenver-
zeichnis des Jahres 1972 aufgefithrt (#97,43). Insgesamt deuten diese Zahlen also
einerseits auf eine Welle an Neugriindungen und andererseits auf die immense
Integrationsleistung, welche das FIC fir die Kommunenbewegung in den 1990er
Jahren vollbrachte: zum ersten Mal verbanden sich Gemeinschaften zwischen de-
nen ideologische Griben und teilweise fast hundert Jahre lagen. Damit gewann die
Bewegung noch einmal deutlich an Schwung.

Die beschriebene Welle an Neugriindungen und auch die Integration bereits
bestehender Gemeinschaften gingen mit einer erheblichen Verinderung in der Be-
wegung einher. Insbesondere die Welle der Neugriindungen verdankte sich nim-
lich der Entwicklung zweier neuer Bewegungsarme, die in den spiten 1980er Jah-
ren entstanden und in den 1990er Jahren bedeutsam wurden: »Co-housing« und
»Okodérfer«. Der Begriff »Co-housing« beschreibt Quartiere in Grofistidten, die
gemeinschaftlich von den Bewohner*innen geplant und gebaut, zumindest aber
organisiert werden. Dabei besteht der gemeinsam geteilte Besitz meist in einem
Gemeinschaftshaus und gemeinsamen Auflenflichen. »Co-Housing« ist damit der
Versuch, in der Stadt und als Teil der Mehrheitsgesellschaft ein wenig gemein-
schaftlicher und nachhaltiger zu Leben: »This segment of community living has
worked hard to portray the concept of community in terms that the mainstream
culture can more readily grasp — great neighborhood, safety, leveraged resour-
ces/shared amenities, and protection of owner equity« (#97,6). In Co-Housing Ge-
meinschaften stehen damit auch viele Fragen des Mainstreams auf der Agenda,
etwa: wie miissen wir unser Leben einrichten, um in Wiirde und in Gemeinschaft
zu altern (#89,20)? In den 1990er Jahren wichst der Anteil der »Co-Housing Ge-
meinschaften« rasant. Im Jahr 1997 berichtet Communities von 28 bewohnten und
26 im Bau befindlichen Co-Housing Gemeinschaften. Dazu seien 100 Gruppen im
Planungsprozess (#97,6).

Der Begriff »Okodorf« bezeichnet Wohnzusammenhinge, die meist auf dem
Land angelegt werden und in denen Menschen versuchen, so gemeinschaftlich und
nachhaltig zu leben, wie moglich. Dabei nennen sich auch manche schon seit lin-
gerem bestehende intentionale Gemeinschaften in den 1990er Jahre »Okodorf«, um
ihren Anspruch auf Nachhaltigkeit und Umweltvertriglichkeit zu unterstreichen.
Der Begriff »Okodorf« verbreitete sich auch deswegen so schnell, weil er vom Un-

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

ternehmer Ross Jackson und seiner Stiftung GAIA Trust in zahlreichen Publikatio-
nen 6ffentlichkeitswirksam prisentiert wird. So schliefRen sich innerhalb weniger
Monate einige bereits bestehende intentionale Gemeinschaften unter dem Begriff
»Okodorf« zusammen. Die Bedeutung der beiden erst in den 1990er Jahren entste-
henden Segmente der Bewegung lisst sich an den »Verzeichnissen intentionaler
Gemeinschaften« aus den 1990er Jahren ablesen. Im Verzeichnis des Jahres 1997
z.B. sind 402 Gemeinschaften aufgefithrt. Hier bezeichnen sich 104 Gruppen als
»cooperative housex, 71 als »ecovillage«, 69 Gruppen als »co-housing community,
55 als »intentional communityx, 47 als »communes, 40 als »land trusts/coops« und
34 »ashrams/monastery«. Gemeinsam machen »Co-Housing« und »Okodérfer« al-
so bereits nach wenigen Jahren ein Drittel der aufgefithrten Projekte aus.

Diese Verinderungen schlagen sich auch in den lebenspraktischen Entschei-
dungen der Kommunard*innen nieder, die sich stirker der Mehrheitsgesellschaft
angleichen. So ist etwa der Grof3teil der Kommunard®innen in den 1990er Jahre
zwar offen, was alternative Beziehungsformen angeht, lebt selbst aber iberwie-
gend in einer heterosexuellen Paarbeziehung (#87, 10-11). Gleichzeitig ziehen diese
neuen Formen des gemeinschaftlichen Lebens und die pragmatischere Ausrich-
tung der Bewegung auch andere Menschen an. Waren die Kommunard*innen der
1970er Jahre in ihren Zwanzigern, und die Kommunard*innen in den 1980er Jah-
ren in den 30ern, so ist die durchschnittliche Bewohnerin einer Intentionalen Ge-
meinschaft in den 1990er Jahren Mitte bis Ende 40 (Metcalf 1996: 9). Ein deutliches
Zeichen fur diese Altersstruktur ist z.B. auch, dass sich eine ganze Ausgabe von
Communities dem Thema »Growing Older in Community« annimmt (#89). Nicht
zuletzt wegen der verinderten Altersstruktur ist auch deutlich weniger Bewegung
in der Mitgliedschaft als noch in fritheren Jahren der Bewegung. Konnte man in
den frithen 1970er Jahren eine Kommune besuchen und dann einfach dort bleiben,
so ist in den 1990er Jahre meist eine lange Testperiode notig (und teilweise nicht
unerhebliche Investitionen), um Mitglied einer Gemeinschaft zu werden.

Nicht zuletzt sind viele intentionale Gemeinschaften der 1990er Jahre inter-
national gut vernetzt und konnen sich so als Vorzeigeprojekte etablieren, die
transnational und »von unten« einen Wandel zu Nachhaltigkeit anstofRen. Die
transnationalen Verbindungen zwischen den Gemeinschaften sind teilweise so
eng, dass manche Beobachter*innen von transnationaler Vergemeinschaftung
sprechen (Grundmann/Kunze 2012, Litfin 2009, Litfin 2014). Ausdruck findet diese
Vernetzung z.B. in internationalen Festivals fiir Kommunard®innen, welche das
FIC in den frithen 1990er Jahren organisiert, um sich selbst als relevante Organisa-
tion zu etablieren und die Bewegung wiederzubeleben. Verbindungen stellt zudem
die neugegriindete Organisation »Global Ecovillage Network« her, die grof3ziigig
von ihrem Férderer Ross Jackson unterstiitzt wird. Auch wegen dieser stirkeren
Vernetzung und finanziellem Riickenwind gewinnt die Bewegung an Gewicht auf
dem internationalen Parkett. Auf einem grofien Kommunenfestival etwa spricht

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op

191


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Riickzug als Widerstand

Robert Muller, der damalige »U.N. Undersecretary for the Environment« (#89,19),
und lobt die Kommunard*innen fiir ihren Einsatz fiir Umwelt und Nachhaltigkeit.
Auch Noel Brown, der spiter Direktor des Umweltprogramms der Vereinten
Nationen (UNEP) werden wird, richtet sich auf dem Treffen mit Enthusiasmus an
die Kommunard*innen und argumentiert, dass Fragen von Nachhaltigkeit — einer
Transformation hin zu einer nachhaltigen Weltgesellschaft — aus der Hand von
Regierungen genommen werden miissten, weil diese nicht in der Lage wiren, das
Problem allein zu l6sen (#83,28).

Die zunehmende gesellschaftliche Anerkennung der Werte der Kommunen-
bewegung zeigt sich auch darin, dass weit sichtbare Medien begannen, positiv
iber die Bewegung zu berichten (#80,1). Einige ihrer 6ffentlich sichtbaren Vertre-
ter*innen wurden gar zu Vorbildern in der Mehrheitskultur. So etwa der Arzt Patch
Adams. Adams lebte in den 1980er Jahren in einer intentionalen Gemeinschaft, die
sich zum Ziel gesetzt hatte, kostenlose medizinische Versorgung fiir Bediirftige zu
leisten. Er besuchte in dieser Zeit jihrlich Kinderkrankenhiuser in der Sowjetuni-
on als Symbol fiir die gemeinsame Menschlichkeit auf beiden Seiten des »Eisernen
Vorhangs«. Adams wurde zur Berithmtheit, als er in den spiten 1990er Jahren im
nach ihm benannten Hollywood Film von Robin Williams als einfithlsamer, clow-
nesker Arzt dargestellt wurde. Dass die gesellschaftlichen Verinderungsanspriiche,
die Adams mit seinem Engagement verband, in dem Film nur teilweise zur Geltung
kamen, zeigt seine Beschreibung einer idealen Welt, die in Communities abgedruckt
(#102,39) ist.

»Certainly there would be no violence. It would be a peaceful, funny world. A re-
turn to full interrelatedness with plants and animals. Where life is an ecstatic mo-
ment for people, regardless of whether they were sick or well. [...] If there were
a unit of exchange like money it would be insignificant relative to what matters
in people’s lives. And no large discrepancy between those who have more things
and those who do not. Certainly service, love, and fun would have the same place
that money and power do today [..]. People would find such a wonderful way to
live with each other that instead of having two weeks off a year, maybe they’d have
stwo weeks on<a year. | think ansecovillage<isjust a term for one of the early stages
of the kind of society I'm describing«.

Wie dieser »Traum« von Adams verdeutlicht, zielte sein Handeln — das in der
Mehrheitsgesellschaft als einfiihlsam, lustig und tolerant, nicht jedoch als poli-
tisch wahrgenommen wurde — auf eine vollstindige Umwilzung der Verhiltnisse.
Adams wurde also als Vorbild gepriesen, wihrend die Ziele seines Handelns aus
dem Blickfeld gedringt wurden. Dieses Auseinanderfallen von sichtbaren Hand-
lungen und Zielen wird nicht zuletzt durch das Selbstverstindnis und die Gesell-
schaftsdiagnose der Bewegung in den 1990er Jahren ermoglicht, wie die folgende
Analyse zeigt.

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

8.2.1 Gesellschaftsdiagnose

Die Bewegung niherte sich in den 1990er Jahren in ihrem Handeln stirker dem
Mainstream an, blieb aber in ihrer Gesellschaftsdiagnose und Vision radikal. So
galt es in der Bewegung als ausgemacht, dass die Menschheit auf eine 6kologische
Krise von existentiellem Ausmaf? zusteuerte. In wissenschaftlichen Begriffen spra-
chen die Kommunard*innen von einer »well-documented race toward extinction
during the late twentieth century« (#80/81,11) und meinten insbesondere den Kli-
mawandel und das Ozonloch. Unterschiede bestanden in dieser Diagnose lediglich
bei der Frage, wie diese Krise zu deuten war.

Die einen sahen in der Krise primir eine spirituelle Krise: eine Krise des Selbst-
verstindnisses der Menschheit, die ihre Verwobenheit vergessen habe und sich irr-
tiimlicher Weise als unabhingig voneinander verstehe. So argumentiert etwa ein
Kommunarde:

»Most of us Americans have traded dependence on each other for dependence on
technology, money, and powerful infrastructures of transportation, communica-
tion, commerce, utilities, and governance — which generate the illusion that we
can be free agents of our individual destiny. At the same time we’re hungry for a
sense of belonging and communion that cannot be supplied by the marketplace«
(#101,43).

Verbunden mit dieser Diagnose, dass die Verhiltnisse von problematischen Tren-
nungen durchzogen seien, war jedoch hiufig die Wahrnehmung, dass ein »Para-
digmenwechsel« vom »Individualismus« und der »Trennung« hin zur »Nachhal-
tigkeit« bereits auf dem Weg sei (#82,9). Die Kommunard*innen hofften etwa auf
den Gipfel in Rio de Janeiro (der sogenannte »Earth Summit«), der klargemacht
habe, dass ein Umdenken notwendig sei. Oder sie argumentierten, dass selbst in
Washington — mit Bill Clinton — die Themen Gemeinschaft und Zuhéren wichtiger
wiirden. Die Transformation, meinte diese Gruppe, komme langsam ins Rollen.

Andere Kommunard*innen waren weniger optimistisch. Fir sie waren die Kri-
sentendenzen nicht Ausdruck einer »spirituellen« Krise, sondern Ausdruck von
Ungleichverteilung und Ausbeutung. Insbesondere deuteten sie die Krise als ei-
ne Krise der Verfasstheit des globalen polit-6konomischen Systems. Fiir die An-
hinger*innen dieser Diagnose war ein fundamentaler Wandel nicht in Sicht. Ein
Kommunarde etwa argumentiert:

»All over the world injustice is endemic, with the rich getting super-rich and all
others sinking deeper into poverty and insecurity, especially in countries being
invaded by multinational corporations looking for the cheapest sweat-shop labor
they can find. [..]Today’s global economy is full of breakdown in significant feed-
back regarding the impact on those far removed from local actions« (#97,15).

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op

193


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Riickzug als Widerstand

Unabhingig davon, ob sie die Welt auf einem Weg der Transformation sahen oder
nicht, waren sich die Kommunard*innen darin einig, dass die Weltgesellschaft in
eine tiefe Krise geraten sei. Diese bestand fiir sie darin, dass Trennungen und Ab-
koppelungen — zwischen Individuen wie zwischen globalem Norden und globa-
lem Siiden — Ungerechtigkeiten und Unzulinglichkeiten erzeugten und gleichzei-
tig unsichtbar machten.

8.2.2 Selbstverstandnis

Insgesamt verstanden sich die Kommunard*innen als Teil einer konstruktiven Be-
wegung — bestehend aus Bewohner*innen intentionaler Gemeinschaften - hin zu
fundamentalem sozialem Wandel und Nachhaltigkeit. Als Gemeinsames dieser Be-
wegung sahen die Kommunard*innen eine grundsitzliche Unzufriedenheit mit
den bestehenden Verhiltnissen. Zudem waren sie sich einig, dass sie Wandel her-
beizufiihren suchten, indem sich in ihrer Praxis Mittel und Zweck verbanden. Auch
in den 1990er Jahren galt als ausgemacht, dass man kein Ubel im hier-und-jetzt mit
einem Ziel in der Zukunft rechtfertigen kénne, weil die Bewegung dann erfolglos
bleiben werde (z.B. #98,28). In dieser Gleichsetzung von Mittel und Zweck stimm-
ten sie sogar darin iiberein, dass die gemeinschaftliche Organisation des Lebens
Ausdruck von Liebe sei und intentionale Gemeinschaften Experimentationszen-
tren, Orte der Selbsterfahrung und der Weitergabe von Wissen sein sollten. Un-
terschiede zeigten sich in der Bewegung lediglich in der Frage, wo man den Fokus
des Selbstverstindnisses legte und welche Beziehung entsprechend »nach aufien«
gepflegt wurde. Eine erste Gruppe sah sich stirker als Modell, eine zweite als Ex-
perimentationszentrum und eine dritte eher als Basis fir politische Aktionen.

Die erste Gruppe sah ihre Gemeinschaften als Modellinstitutionen. Sie woll-
ten das bereits angesammelte Wissen an die Mehrheitsgesellschaft weitergeben.
Diese Gruppe engagierte sich teilweise in den Institutionen des Mainstreams —
z.B. in Washington — und trat an internationale Organisationen heran, um diesen
gewaltfreie Konfliktldsungsmechanismen oder »richtiges Zuhoren« beizubringen.
Paradigmatisch und stark zugespitzt bringt dies der Unterstiitzer der Okodorfbe-
wegung, Ross Jackson, auf den Punkt: »We know what the problems are. We know
what the solutions are. All the technology exists to solve the problems. The main
problem is implementation« (#89,19). Die Idee des Wandels, die hier artikuliert
wird, ist also ein Prozess der Durchsetzung bestimmter Ideen und Technologien.
Die Gemeinschaft wird hier als Modell verstanden, aus dem bestimmte Losungen
entnommen werden konnen.

Im Gegensatz dazu sahen sich andere Kommunard*innen nicht in der Lage
die »eine« Losung anzugeben. Kennzeichnend fiir diese Perspektive ist insbeson-
dere auch eine Bescheidenheit, was die eigenen Leistungen und Losungen angeht.
Diese Gruppe betonte, dass auch die Gemeinschaften nicht perfekt seien: auch die

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

Umweltbilanz der Gemeinschaften sei noch nicht zufriedenstellend, es gebe Sexis-
mus und Rassismus auch in Kommunen. Insofern sie iiberzeugt waren, auch selbst
noch keine einfach anwendbare Losung gefunden zu haben, sahen sich diese Kom-
munard“innen eher als Teil eines andauernden Experiments, das zumindest die
Moglichkeit eines Wandels schaffte: »I believe my place at this time is to join with
a critical mass of others to create a genuinely alternative culture, which can make
possible futures we haven't even conceived yet« (#100,61). Die Idee des Wandels,
die hier artikuliert wird, ist also ein Prozess der noch unbestimmten Innovation.
Die Gemeinschaft wird hier als eine Art Inkubator verstanden, in dem bestimmte
Losungen entstehen konnen.

Eine dritte — und deutlich kleinere Gruppe - sah die Kommune als Zentrum
der politischen Organisation. Kennzeichnend fir diese Gruppe ist, dass sie sich
auch als Ausdruck von Liebe, als Experiment und als Ort des Lernens versteht. Was
die Transformationsperspektive angeht, verstehen die Kommunard*innen ihre Ge-
meinschaft aber in erster Linie als Basis, von der aus Aktivismus und Protest orga-
nisiert werden kénnen. Vertreter*innen dieses Selbstverstindnisses wiesen etwa
darauf hin, dass ziviler Ungehorsam mit einer Gefingnisstrafe einhergehen kénne
und es daher wichtig sei, sich darauf verlassen zu kénnen, dass die Gemeinschaft
die gemeinsamen Angelegenheiten wihrend der Haftzeit regelt (z.B. #100, 31). Dar-
iiber hinaus verwiesen Kommunard *innen darauf, dass in der Gemeinschaft wich-
tige »Meta-Politik« stattfinde: Diese finde darin Ausdruck, dass man den Alltag
so gestalte, dass Aktivismus und ein gelingendes Leben gleichzeitig moglich wi-
ren. Geteilte Sorgearbeit fiir Kinder ist hier ein einfaches aber wichtiges Beispiel
(#100,43-44). Die Idee des Wandels, die hier artikuliert wird, ist also ein Prozess der
politischen Durchsetzung bestimmter Ideale. Die Gemeinschaft wird hier als ein
Ort verstanden, der antagonistischen Protest iiberhaupt ermoglicht. Wesentlich
ist aber, dass dieses Verstindnis nicht unabhingig von den beiden erstgenannten
existierte.

Insgesamt verstanden sich die Kommunard®innen also auch deswegen als
Widerstandsbewegung, weil sie Gemeinschaft in einer Welt der Trennungen und
Hoffnung in einer Welt des Zynismus und der Enttiuschung zu schaffen hoffte.
Viel eher iber dieses zusammenfithrende Element, iiber Akzeptanz und Tole-
ranz, wiirde man Wandel schaffen, als durch Polarisierung und antagonistische
Auseinandersetzungen.

8.2.3 Kritik und Veranderungsanspriiche

Insgesamt war sich die Kommunenbewegung in den 1990er Jahren also einig tiber
ihr Selbstverstindnis. Deutlich weiter gingen die ideologischen Schnittmengen in
dieser Epoche als noch in irgendeiner vorhergehenden Phase. Eine Spannung zeig-
te sich aber insbesondere in Bezug auf die Frage, wie offensiv man die eigenen

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op

195


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Riickzug als Widerstand

»Losungen« anpreisen und wie selbstbewusst man die eigenen Werte verteidigen
sollte.

Die eine Seite etwa argumentierte, man miisse die eigenen Werte und Losun-
gen offensiv vertreten. So zeige man die eigene Relevanz gegeniiber der Mehr-
heitsgesellschaft. Damit ibernehme man auch Verantwortung und ziehe sich nicht
einfach nur ins Private zuriick (#89,10). Indem man bereit sei, eine Losung zu pri-
sentieren, bekimpfe man zudem auch die Ratlosigkeit vieler Menschen:

»The despair, apathy, the giving up that we see all around us is very potent. We in
communities have some, but not all of the answers. We are still working on many
of them. Itisn’t fair for us to sit and be content; we should be very discontent. [..] |
feel very strongly that what we do and what we have learned in communities are
some of the true answers to the problem of our species« (#83,20).

Aus dieser Perspektive sollte man also bereit sein, die eigenen Losungsvorschlige
zu prisentieren und damit eine aktive und positive Rolle in der Transformation
zu spielen. Im Gegensatz dazu argumentierten einige Kommunard*innen, dass es
ein Problem wire, eine so offensive Position einzunehmen. Denn erstens gebe es
die »eine« Losung nicht, und wer so tue, sei eher Teil des Problems als Teil der
Losung. Zweitens werde das offensive Vertreten der eigenen Werte und Lésungen
teilweise auch als Selbstgerechtigkeit wahrgenommen und wirke in diesem Fall
eher abstofiend auf Aulenstehende:

»Evenif ourideas are reasonable and hold some promise for transforming human-
ity and saving the planet, the arrogance of our approach is likely to drive others
away rather than draw them into collaboration. On the one hand, it is important
to believe deeply in what we're doing; on the other, we are not the sole proprietors
of Universal Wisdom, and have much to gain by looking to others for clues about
the pieces we've not yet discovered« (#85, 10).

Insgesamt sahen sich die Kommunard*innen also mit einer Spannung konfron-
tiert, die sich zwischen dem Eintreten fiir eine eindeutig richtige Losung einer-
seits und der Férderung von Diversitit und Pluralismus andererseits ergab. Die
Kommunard*innen sorgten sich, dass eine zu eindeutige Festlegung auf bestimm-
te Losungen, Diversitit zerstoren wiirde und abstof3end auf Auflenstehende wir-
ken konnte.

8.3 Gesamtdarstellung und Deutung

Mit dem Jahr 1990 endete der Kalte Krieg und fiir einen Wimpernschlag lang sah es
s0 aus, als stiinde das »Ende der Geschichte« (Fukuyama 1992) bevor oder als wiir-
den sich nun die Menschenrechte iiberall auf der Welt ausbreiten (Risse et al. 2002).

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

Dieser Optimismus spiegelte sich auch in Teilen der Kommunenbewegung. Auch
wenn diese Sichtweise nicht von allen geteilt wurde, dulerten immerhin manche
Mitglieder intentionaler Gemeinschaften in dieser Phase zum ersten Mal die Hoft-
nung, dass etablierte Institutionen Wandel schaffen konnten, wenn sie die in in-
tentionalen Gemeinschaften entwickelten Losungen aufnehmen wiirden.

Durch den Fall der Mauer und den scheinbaren Sieg des liberalen kapitalisti-
schen Modells wurden radikal linke Ideen zunehmend als naiv, unrealistisch und
riickschrittlich diskreditiert. Verstirkt wurde dieser Eindruck in den USA von Fak-
ten, die durch den Fall der Mauer ans Licht gespiilt wurden. So wurde zum Bei-
spiel aus bisher geheimen Dokumenten bekannt, dass Gus Hall, der langjihrige
Vorsitzende der CPUSA, iiber $40 Millionen aus der Sowjetunion erhalten hatte
— ohne damit jedoch die Basis der Partei nennenswert zu verbreitern (Brick und
Phelps 2015: 269). Dazu wurde mit Bill Clinton ein wirtschaftsnahes Mitglied der
Demokratischen Partei zum Prisidenten der Vereinigten Staaten gewihlt. Clinton
sprach von »Gemeinschaft« und vom »Zuhéren« und hatte mit Al Gore als »running
mate« einen Vizeprisidenten ausgewihlt, der sich bereits als Umweltschiitzer ei-
nen Namen gemacht hatte. Alles in allem spiegelten sich diese Tendenzen auch in
der Kommunenbewegung, die weniger denn je auf kollektiven Besitz setzte und
dkonomische Ungleichverteilung nur noch als ein Thema unter vielen adressierte.

Mit Beginn der 1990er Jahren wurden internationale Organisationen zuneh-
mend als wichtiger Bezugspunkt von Widerstandsbewegungen wahrgenommen.
So wurden in den 1990er Jahren durch Kritiker*innen aus dem globalen Siiden die
sogenannten »Strukturanpassungsmafinahmen« des Internationalen Wihrungs-
fonds kritisiert. Auch das Treffen der Regierungschefs der reichsten Linder der
Welt in Seattle wurde von einem Netzwerk von Aktivist*innen im Jahr 1999 so weit
gestort, dass das Treffen abgebrochen werden musste. Sinnbildlich fiir diese Hin-
wendung zum Globalen stand nicht zuletzt die Hoffnung, welche viele amerikani-
sche Aktivist*innen in »Subcomandante Marcos« und seine »Zapatistische Armee
der Nationalen Befreiung« setzten, der sich als Kimpfer gegen ein Wirtschaftssys-
tem verstand, das er »neoliberalismo« nannte. Diese Hinwendung zum Globalen
fand auch in der Kommunenbewegung ihren Niederschlag, die zunehmend aufin-
ternationale Treffen setzte, wie die bewusst international angesetzte »Celebration
of Community« Anfang der 1990er Jahre. Dieser Fokus auf die internationalen Zu-
sammenhinge spiegelt sich auch in der Herrschaftsdiagnose der Bewegung, wel-
che nun stirker denn je auf den globalen Klimawandel zielte und eine Diagnose
zur Weltgesellschaft war. In dieser Hinwendung zu globalen Themen wandte sich
die Bewegung also gleichzeitig auch Fragen von Entwicklung und Umwelt zu (Brick
und Phelps 2015: 278).

In einem wichtigen Punkt jedoch setzt sich die Kommunenbewegung von den
Tendenzen der amerikanischen Linken generell ab: im Gegensatz zu anderen linken
Strémungen wurde die Kommunenbewegung in den 1990er Jahren nicht gespalten,

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op

197


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Riickzug als Widerstand

sondern zusammengefiihrt. In den 1990er Jahren setzte sich in einem Teil der Lin-
ken zunehmend die Diagnose durch, man sei zu sehr von Klassenfragen abgeriickt
zugunsten von »Identitatspolitik«. Ein anderer Teil wiederum kritisierte, die Klas-
senfrage privilegiere die Perspektive des weiflen minnlichen Arbeiters und werde
deswegen den »intersektionalen« Herrschaftsverhiltnissen der Zeit nicht gerecht
(Brick und Phelps 2015: 275). Im Gegensatz zu diesen Gefechten innerhalb einer
immer marginalisierteren Linken in den USA fand die Kommunenbewegung in
den 1990er Jahren zu einer neuen Geschlossenheit.

In diesem Kapitel habe ich beschrieben, wie Communities in diesem histori-
schen Kontext zu neuer Stirke gelangte. Nachdem eine wiederbelebte Netzwerk-
organisation das Magazin ibernommen hatte und sich darum bemiihte, unter-
schiedliche Segmente der Bewegung einzubinden, galt Communities in den 1990er
Jahren als etablierte und stabile Zeitschrift. Drei wesentliche Ergebnisse zur Kom-
munenbewegung aus diesem Kapitel mochte ich festhalten.

Als erstes ist festzustellen, dass es sich bei der Kommunenbewegung der 1990er
Jahre um radikalen Widerstand handelte. Obwohl die Herausgeberschaft des Ma-
gazins Communities an keine antagonistische Agenda mehr gebunden war, sahen
die Kommunard*innen ein verbindendes Element ihrer Praxis darin, dass sie die
Gesellschaft in ihrer derzeitigen Verfasstheit fundamental ablehnten. In ihrer Dia-
gnose betonten sie insbesondere, dass die globale polit-6konomische Ordnung von
Trennungen durchzogen sei, welche Ungerechtigkeiten produzierten und lang-
fristig die Lebensgrundlage der Menschen und Tiere aufzehrten. Sie verstanden
sich selbst als Teil einer Bewegung, die dieses System fundamental transformieren
wollte, indem sie es zum Positiven hin verinderte. Dabei unterschieden sich die
Gruppen relativ wenig darin, auf welche Art und Weise sie dieses System verin-
dern wollten. Generell sahen die Kommunard*innen das Leben in Gemeinschaft
als Ausdruck von Liebe und Fiirsorge, als Experiment und als Ort des Lernens. Sie
unterschieden sich jedoch darin, worauf sie hier den Fokus legten. Einige Kommu-
nard*innen meinten, wesentliche Losungen fiir die Probleme der Welt gefunden
zu haben und hofften diese nun prisentieren zu konnen. Im Riickzug sahen sie
eine Moglichkeit, Innovationen und Erkenntnisse praktisch zu erproben und mo-
dellhaft bereitzustellen. Eine zweite Gruppe verstand sich selbst eher als Experi-
mentierzentren. Sie argumentierten, dass die Gemeinschaften in sich noch nicht
perfekt wiren und daher keine Losungen anbieten kénnten - die Gemeinschaf-
ten boten aber die Offenheit und den Raum, innerhalb dessen neue Moglichkeiten
und Seinsweisen entstehen konnten. Eine dritte Gruppe betonte, dass fir sie die
Gemeinschaft die Basis fiir politische Aktionen war. Dabei verstanden sie ihre Ge-
meinschaft aber ebenso als Experimentierzentrum und Ausdruck von Fiirsorge.
Wir sollten die Kommunenbewegung der 1990 Jahre also deswegen als radikalen
Widerstand ernstnehmen, weil die Kommunard*innen eine grundsitzliche Kritik
an den Verhiltnissen artikulierten, sich selbst als Kraft der fundamentalen Trans-

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Riickzug als Pionierarbeit: 1990-1999

formation sahen und begriindeten, wieso sie Wandel auf diese spezifische Weise
voranbringen wollten.

Als zweites Ergebnis soll hier festgehalten werden, dass sich die Kommunen-
bewegung als Widerstandsbewegung gegen eine globale oder transnationale Sys-
temkrise richtete. Die Kommunard*innen stellten sich gegen eine transnationale
Systembkrise, insofern sie gegen Umweltzerstérung und die Ausbeutung des Sii-
dens durch den Norden kimpften. Das Herrschaftssystem selbst schien ihnen da-
bei so stabil gefiigt, dass es von Innen nicht verindert werden konnte. Dabei sahen
weite Teile der Bewegung den Staat, etablierten Institutionen und die Mehrheits-
gesellschaft in den USA kaum noch als Gegenspieler an. Eher sahen sie diese auch
als Ergebnis bestimmter Trennungslinien. Sie sahen keinen Sinn in der antago-
nistischen Auseinandersetzung mit der Mehrheitsgesellschaft, weil diese ihnen als
hoffnungslos und verzweifelt galt. Statt die Mehrheitsgesellschaft also noch weiter
zu bekimpfen, sahen sie ihre Aufgabe darin, den Menschen Hoffnung zu schen-
ken, dass es auch anders gehen kénnte. Damit ist dieser Widerstand der Kommu-
nard*innen nun ein positiver — der zu Verinderung beitragen mdchte, statt einen
Gegner zu bekimpfen. Aus der Gegenbewegung der 1970er Jahre ist eine Innovati-
onsbewegung geworden. Die Kommunen der 1990er Jahre verstanden sich fast alle
als »Beispielgemeinschaftenc.

Drittens zeigt sich in der Beschreibung dieses radikalen Widerstands eine
Spannung, welche als spezifische Ausprigung der »Dialektik des Riickzugs«
verstanden werden muss. Die Hauptspannung der Bewegung in den spiten
1990er Jahren bestand primir darin, dass sie sich inzwischen fir grofitmogliche
Diversitit einsetzte und gleichzeitig aber bestimmte Losungen prisentieren und
mit einer Stimme sprechen wollte. Am Ende der analysierten Epoche hatten die
Kommunard*innen diese Spannung aufgelost, indem sie den Pluralismus stirker
betonten.

- am 12.02.2026, 18:48:0: Op

199


https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 12.02.2026, 18:48:0¢



https://doi.org/10.14361/9783839451595-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

