Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Thomas Schmidt

Durch seine Philosophie des Ortes (353 FfT basho) erweitert Nishida Kitard (1870-1945)
die moderne Philosophie nach Kant um eine riumlich-interkulturelle Dimension
tiber die zeitlich-geschichtliche Dimension hinaus, die Hegel aus ihr gewinnt. Ziel
dieses Aufsatzes ist es, den Aspekt der Interkulturalitit in Nishida Kitaros Philoso-
phie zu beleuchten und in ihren historischen Kontext einzuordnen. Letzteres soll
vor allem im Vergleich zu Kants kopernikanischer Wende und Hegels Geschichts-
philosophie geschehen.

Zu diesem Zwecke mochte ich zunichst versuchen, die von Nishida formulierte
Logik des Ortes grob zu umreifien und einige ihrer inhirenten Probleme aufzuzei-
gen. Unter Riickgriff auf die buddhistische Tradition soll allerdings Nishidas zen-
trale These eines, von der Sein-Nichts Dialektik unterschiedenen, diese umschlie-
Rendes absolutes Nichts verteidigt werden. AnschlieRend méchte ich Kant und He-
gel als die beiden Hauptbezugspunkte Nishidas in Bezug auf ihre Subjektvorstel-
lungen in Relation setzen und somit eine Progressionslinie von Kant itber Hegel zu
Nishida aufzeigen. Der latente Eurozentrismus Kants und der explizite Eurozen-
trismus Hegels sollen exemplarisch fiir eine in Europa beheimatete Philosophie-
Tradition angefiihrt werden, die aufer ihr stehende Denker*innen marginalisiert.

Ich mochte an dieser Stelle nicht Nishidas Ortlogik als Logik verteidigen, eben-
so wenig wie seine polemisch verkiirzte Darstellung der »westlichen« Philosophie’
legitimiert werden soll. Vielmehr méchte ich, auf Gilles Deleuze Konzept der »klei-
nen Literatur« zuriickgreifend, die These verteidigen, dass Nishida eine »kleine
Philosophie« begriindet, welche die homogene Sprache des philosophischen Main-
streams seiner Zeit deterritorialisiert und durch das Gesamtgefiige ihrer Aussagen
das Subjekt destabilisiert. Diese Interpretation setzt nicht voraus, dass sich Nis-
hida tatsichlich mit akkurat wiedergegebenen Positionen der »westlichen« Philo-
sophie auseinandersetzt. Vielmehr konstituiert er die »westliche Philosophie« als
Objekt im gesellschaftlichen Diskurs Japans.

1 Exemplarisch sei erwahnt, dass Nishida zwar aller Wahrscheinlichkeit nach Nietzsche gele-
sen hat, ihn allerdings nicht explizit erwdhnt oder zitiert.

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Thomas Schmidt

In meinem Schlussstatement mochte ich den Umschwung von Nishidas
»kleiner Philosophie« in eine Art Staatsphilosophie umreifien, welche in der
Forschungsliteratur verschiedentlich Nishidas eigener politischer Gesinnung
oder einer von der imperialen Regierung ausgehenden Appropriation seiner
Philosophie zugeschrieben wird. Ich mochte an dieser Stelle allerdings zu keiner
Einschitzung kommen, sondern vielmehr die Frage des Politischen in Nishidas
Philosophie offen lassen, ebenso wie die Frage nach dem Status der Ortlogik und
der Kultur. Eine auf Nishida basierende Kulturphilosophie muss sich allerdings
zukiinftig an allen drei Problemfeldern abarbeiten, um einen sinnvollen Beitrag
zur interkulturellen Philosophie leisten zu kénnen.

1. Die Logik des Ortes

Der Logik des Ortes bei Nishida geht die Vorstellung der reinen Erfahrung voraus,
welche er in Uber das Gute (1911) entwickelt. Diese stellt eine Inversion der Grund-
annahme, dass Erfahrung per se individuell sei, dar und geht somit von einer dem
Individuum vorausgehenden und das Individuum begriindenden reinen Erfahrung
aus. Diese reine Erfahrung ist die grundlegende und einzige Wirklichkeit, welche
in sich bereits die Differenzierung in Subjekt und Objekt als nicht realisierter Mog-
lichkeit enthilt. Dennoch ist wichtig anzumerken, dass Nishida hier nicht von der
Moglichkeit einer Perspektive von nirgendwo durch ein, wie auch immer gearte-
tes, transzendentales Subjekt ausgeht (vgl. Feenberg 1999, 33). Mit anderen Worten,
Nishida intendiert die reine Erfahrung weder als idealistische, noch als psycholo-
gische Konzeption.

Die Wendung hin zur Logik des Ortes vollzieht sich auch, um einer subjekti-
ven oder psychologischen Deutung der reinen Erfahrung vorzubeugen. Wie Elena
Luisa Lange treffend bemerkt reagiert Nishida allerdings auch auf die zunehmen-
de Opposition von West und Ost im gesellschaftlichen Diskurs Japans (vgl. Lange
2011, 101). Dies bildet freilich einen Widerspruch zur von Nishida vertretenen Ein-
heit der Logik, welchen er 1940 in Das Problem der japanischen Kultur (Nihon bunka
no mondai AN LB E) damit erklirt, dass die Logik im Ganzen zwar eine sein
miisse, sich allerdings kulturell unterschieden ausgeprigt habe (vgl. NKZ IX, 12).%
In diesem antagonistischen Kontext ist auch Nishidas polemische Verkiirzung der
Erkenntnistheorie auf einen Subjekt-Objekt-Dualismus zu verstehen (vgl. NKZ 111,
420; Elberfeld 1999, 79). Ich mochte mich hier allerdings nicht an den offenkundi-
gen Schwichen des Nishidaschen Systems abarbeiten, sondern es vielmehr in Re-
lation zu Kant und Hegel setzen, welche Nishidas Hauptbezugspunkte darstellen.

2 Zitiert aus Lange (vgl. Lange 2011, 99), da aufgrund der Corona-bedingten Bibliotheksschlie-
Rung kein Zugang zur 24-bandigen NKZ Ausgabe von 2002 moglich war.

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Um dem von ihm konstatierten Subjekt-Objekt-Dualismus zu entgehen, sucht
Nishida nach einer Ebene, die jegliche Dualismen zu umschlief3en vermag. In sei-
nem zunehmend als politisch zu betrachtenden Spatwerk reprisentieren die Dua-
lismen vermeintliche Wesensaspekte von Ost- und West, so z. B. Riumlichkeit und
Zeitlichkeit, Sein und Nichts etc. Der Ortslogik ist eigen, dass Nishida logische
Beziehungen ortlich zu denken versucht, also z. B., dass einzelne Farben in der
Kategorie der Farbe an sich enthalten seien (vgl. NKZ 111, 428; Elberfeld 19992, 87).
Diese scheinbare Vergegenstindlichung abstrakter Begriffe fult auch auf Nishidas
Interesse an moderner Physik und der Relativititstheorie, deren Raum-Zeit-Felder
untrennbar von den darin enthaltenen Objekten dennoch die lokalen und tempo-
ralen Modalititen derselben bestimmen (vgl. Maraldo 2006; Abiko 2000; NKZ I,
496). Nishidas Projekt hingt entschieden von der Méglichkeit dieser Raumlichkeit
der Begriffe ab, denn er versucht die einzelnen Dualismen durch eine tiefere Ebene
der Einheit abzul6sen. Dies lisst sich am Beispiel von Sein und Nichts veranschau-
lichen, da jedes tatsichliche Dasein oder Nichts als relative Existenz oder nicht-
Existenz gedacht werden muss. Der Unterschied hebt sich, laut Nishida, erst im
absoluten, als Leere zu verstehenden Nichts auf (vgl. NKZ 111, 425; Elberfeld 1999,
84). Durch die Inklusion der Gegensitze auf der tieferen Ebene hebt sich deren
Gegensatz auf, ebenso wie das Konzept der Farbe die Farben beinhalten soll, ohne
selbst eine Farbe zu sein.

Diese Uberlegung fithrt zu einer letzten Ebene, dem absoluten Nichts (zettaiteki
mu #83IBYHR), auf der kein Dualismus méglich sei. Lange diskutiert den Unter-
schied zwischen relativem und absolutem Nichts bei Nishida im Kontext des kan-
tischen Dings an sich (vgl. Lange 2011, 114). Hierbei konstatiert sie, dass Nishidas
Nichts ein unbestimmbares, aber denkbares im Sinne eines unendlichen Urteils
bei Kant sein miisse, oder sich, andernfalls, nicht vom relativen Nichts abheben
konne. Lange selbst verneint diese Moglichkeit und konstatiert, das Nishida eine
»sinnlose Unterscheidung von swahrem Nichts< und einfachem Nichtsein« einfith-
re (ebd.). Diesen Punkt ihrer Kritik an Nishida halte ich fiir nicht haltbar, wie ich
im Folgenden darlegen mochte. Der Unterschied zwischen relativem Nichtsein und
absolutem Nichts kann bei Nishida aufrechterhalten werden, da er versucht, eine
interkulturelle Logik der Ortlichkeit aufzubauen, welche sich an Kant und Hegel
abarbeitet.

Die Konzepte relativer Existenz, nicht-Existenz, sowie des absoluten Nichts
lassen sich im Buddhistischen Diskurs verorten und riicken bei Nagarjuna (ca. 100-
200 CE), einem zentralen Denker des frithen Mahayana-Buddhismus, ins Zentrum
der Betrachtung. Nishidas eigener Bezug zum Buddhismus und die damals in Ja-
pan verbreitete These, dass der Buddhismus seit der Zeit des Buddha seinen wah-
ren Ausdruck erstmals wieder im Japan der Neuzeit finde, legen diese Deutung na-
he. Nishida selbst begriindet die Entscheidung allerdings nicht hinreichend, wes-
wegen die Uberlegung hier von Nagarjuna aus rekonstruiert werden soll. Nagar-

14.02.2028, 07:37:48,

209


https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thomas Schmidt

juna Philosophie problematisiert eine Substanz-artige Konzeption (svabhava) der
Abhidharma-Schule des Buddhismus, derzufolge komplexe Erfahrungsgegenstin-
de (Phinomene?®) zwar nicht als Substanztriger existierten, einfache Substanzen
ihre Natur allerdings durch eben den Besitz von svabhava erhielten.

Der Abhidharma-Schule folgend existiere ein Ding (dharma) insofern als es
svabhava besitzt, was im Umkehrschluss heifdt, dass Phinomene nicht existieren,
sondern nur zu existieren scheinen. Es scheint also, als hitten Alltagsgegenstinde
svabhava, obwohl dies nicht moglich ist. Demnach ist das Ziel der buddhistischen
Praxis die Illusion des Alltags zu entzaubern und dem Zusammenspiel der real-
existierenden svabhava-Atome gewahr zu werden, wodurch die Alltagswelt ihren
Schein der Realitit einbafit. Hier ist entscheidend, dass die Unterschiebung von
svabhava eine dialektische Opposition von Existenz und nicht-Existenz erfordert.
Ein Ding existiert, wenn es svabhava hat und es existiert nicht, wenn es kein svab-
hava hat. Langes Kritik basiert auf dieser rein dialektischen Opposition von Sein
und Nichts.

Nagarjunas Mittelweg (madhyamaka) besteht nun darin, die Existenz von svab-
hava prinzipiell zu verneinen, um somit dem dialektischen Dualismus von Exis-
tenz und nicht-Existenz zu entgehen (vgl. MMK 15.10, 25.10%). Diese Position ist
als Mittelweg zwischen den Polen des Eternalismus und des Nihilismus zu verste-
hen. Nagarjuna argumentiert, dass beide Extreme die Erldsung vom Leiden (das
soteriologische Ziel des Buddhismus) unmdéglich machen wiirden, weswegen die
dialektische Opposition von Sein und nicht-Sein abgelehnt und durch einen Flux-
artigen Zustand der bedingten Existenz ersetzt werden muss. Die Essenz der Din-
ge ist, laut Nagarjuna, die Leere (Sanyata), nicht als fiir sich stehende Eigenschalft,
sondern die Leere von svabhava, welches Objekte lediglich zu besitzen scheint, aber
nicht wirklich besitzen kann.

Wenn also Nishida das absolute Nichts als Leere charakterisiert, muss dies im
Kontext der buddhistischen Philosophie-Tradition gelesen werden. Auch Nishidas
freilich verkiirzende Behauptung, dass die westliche Philosophie vom Sein aus ar-
gumentiere und die 6stliche vom Nichts ldsst sich in diesen Kontext einordnen.
Wo Kant vornehmlich versucht, Wissen iiber Alltagsphinomene erkenntnistheore-
tisch zu rechtfertigen, versucht Nagarjuna (und wie ich zeigen mochte auch Nis-
hida) diese zu destabilisieren. Fiir Kant sind die Phinomene schlichtweg die Din-

3 Kants Kritik der spekulativen Metaphysik weist mehr als nur oberflachliche Parallelen zum
Projekt von Nagarjunas Madyhamaka (Mittelweg) Schule auf und bildet gleichzeitig einen
Gegenpol zu Nishidas Denken, weswegen ich mich hier Kantischer Termini bedienen werde.

4 Zitiert aus Siderits und Katsura (2013). Generell ist festzuhalten, dass die Leere fiir Nagarjuna
eine dritte, sowohl Existenz als auch nicht-Existenz unterlaufende metaphysische Position
darstellt, die in der Verneinung von svabhava als Vorbedingung der Sein-Nichts Dichotomie
besteht.

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

ge selbst. Zwar zeigt er erkenntnistheoretische Limitationen auf, diese zielen al-
lerdings darauf ab, die menschliche Erkenntnis auf den Bereich zu beschrinken,
in welchem sie allein moglich ist. Nagarjuna andererseits mochte genau diesen
Schein der Verlisslichkeit durchdringen, um zu zeigen, dass unsere Erkenntnis-
se keineswegs sicher sind. Dass die Phinomene leer seien, besagt hier, dass sie
von sich aus keine Essenz besitzen, sondern lediglich in Abhingigkeit von anderen
Dingen existieren.

Wenn Nishida nun von einem absoluten Nichts spricht, so geht er von diesem
Buddhistischen Grundbekenntnis aus und setzt einen Ort (basho 35F), »auf« (oite)
welchem sich die reine Erfahrung selbst entfaltet. Um das absolute Nichts als ein-
zige Realitit in Stellung zu bringen, entwickelt Nishida eine einwertige Logik des
Paradoxen, die er unter anderem in dem Zen Ausspruch vom wahren Selbst exem-
plifiziert sieht (vgl. Kozyra 2008). Die Vorstellung ist paradox, da eine der Grund-
annahmen des Buddhismus das nicht-Vorhandensein des Selbst schlechthin ist.
Das wahre Selbst zu sehen, bedeutet also die Einsicht in die nicht-Existenz dessel-
ben zu erlangen. Mehr noch, im Akt des Sich-Selbst-Gewahrwerdens miisste das
Selbst sowohl wahrnehmendes Subjekt, als auch wahrgenommenes Objekt sein,
sich also der dialektischen Opposition von Subjekt und Objekt entziehen. Schlech-
terdings kann es sich in diesem Falle weder um ein Subjekt, noch um ein Objekt
handeln und die Idee der Selbsterkenntnis endet demnach in einem unaufléslichen
Paradoxon.

Diese Logik der absolut widerspriichlichen Identitat (zettai mujunteki jikodoitsu
no ronri 1 1FF GBI B 2F—iwIE) beschreibt eine sich den Begriffen verweigern-
de unmittelbare Erfahrungswelt, welche sich »auf« (oite) dem stindigen Anderun-
gen unterworfenen, von den Dingen geformten Ort ereignet. Ob Nishidas Entwurf
gelingt und inwiefern die Logik des Ortes iiberhaupt als Logik zu bezeichnen ist
sind offene Fragen, die hier nicht geklart werden sollen. Im zweiten Teil dieses Auf-
satzes mochte ich vielmehr eine geschichtsphilosophische Einordnung versuchen,
die Nishida vor allem in eine Reihe mit Kant und Hegel stellt.

2. Kant, Hegel, Nishida

Nishida lasst sich mit Kant und Hegel in eine Linie stellen, da er sich explizit auf
beide Denker bezieht und dhnlich wie Kant und Hegel die Frage der Subjektivi-
tit verhandelt. Hierbei méchte ich primir auf die geschichtlichen wie politischen
Umstinde von Nishidas Denken eingehen und anhand dieser eine Einordnung Nis-
hidas gegeniiber der von Kant und Hegel geprigten Philosophie-Tradition seiner
Zeit vornehmen.

Kants »Kopernikanische Wende« riickt das Subjekt ins Zentrum der Erkennt-
nistheorie. Auf die eine oder andere Weise muss sich jede post-kantische Philo-

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thomas Schmidt

sophie an dieser verinderten Stellung des Subjekts abarbeiten. Bei Kant werden
erstmals das Subjekt (und seine erkenntnistheoretischen Vermégen) zum Kriteri-
um einer Realitit, die nur vermittels der Vernunft des Subjektes itberhaupt erkannt
werden kann. Eine objektive Welt von erfahrbaren Fakten wird zur Unméglichkeit.
Kants kritische Philosophie gesteht allen vernunftbegabten Wesen den gleichen Er-
kenntnishorizont zu und schlief3t somit historische wie auch ortliche Inkommen-
surabilitit von vorneherein aus.

Gleichzeitig, abseits seiner kritischen Philosophie und dennoch von dieser ge-
pragt, entwickelt Kant den aus dem englischen entlehnten Begriff »Rasse« (Kant
schreibt zunichst Race). Dieser entwickelt sich von seinen Anfingen in der 10-
jahrigen Zisur vor der Kritik der reinen Vernunft (1781) iiber die kritische Phase hin-
weg bis zu Kants spiter Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798). Schon
in Von den verschiedenen Rassen der Menschen (1775) glaubt Kant ein Gesetz der Verer-
bung der Eigenschaften des Menschen gefunden zu haben. Dies ist fir Kant unab-
dinglich, um die Wissenschaftlichkeit der Geografie zu behaupten, die er als eng
verwoben mit dem menschlichen Schicksal betrachtet (vgl. Larrimore 2008, 343).
Kant zufolge entwickelten sich die Rassen durch gewisse, im Menschen angeleg-
te Keime unter Einwirkung verschiedener Klimata. Allerdings kommt den >weif3en«
Menschen bei Kant eine Sonderstellung zu, da deren Migration hinreichend lang-
sam gewesen sei, so dass kein Keim aufging und die >WeifRen« sich als Einzige an
jede Geografie anpassen koénnen (vgl. ebd., 345).

Als Kant zunehmend von Seiten der empirischen Anthropologie kritisiert wur-
de (speziell von Herder), entriickte er seine Rassentheorie der empirischen Sphire
und ordnete sie (in seinem Spitwerk) der praktischen Vernunft unter. In der auf
Freiheit ausgerichteten Sphire der praktischen Vernunft schlieRlich steht die swei-
3e Rasse« de facto als beste, da formbarste Rasse iiber den anderen. Erst hier wer-
den die, laut Kant, wesensbestimmenden Eigenschaften der verschiedenen Rassen
(mit Ausnahme der >weien<) explizit negativ ausgelegt, da die Unbestimmtheit
der >WeifRen« die grofitmogliche Fiille von Entwicklungen (im Sinne des Reichs der
Zwecke) erlaube (vgl. ebd., 352).

An dieser Stelle soll mitnichten die Philosophie Kants desavouiert werden, viel-
mehr soll gezeigt werden, dass auch Kant nicht in einem Vakuum existierte. Die
egalitire Sprache der Kritiken verbirgt das konkret sexistische wie auch rassisti-
sche Weltbild Immanuel Kants (vgl. Kleingeld 2019). Zudem sieht Kant die von ihm
konstatierten Rassen nicht als Zufille, sondern als notwendige Konsequenz der
klimatischen Einbettung des Menschen unter bestimmten Umstinden und spiter
auch dezidiert als limitierende Faktoren fiir die praktische Teleologie menschli-
chen Daseins schlechthin. In letzterem Sinne sieht Kant die natiirliche Entwick-
lung einer Rasse hin zur Diversifizierung (wobei er die Vermischung der Rassen
nicht als gangbaren Weg betrachtet) (vgl. Larrimore 2008, 360). Die Natur entwi-
ckelt demnach die Mitglieder der einzelnen Rasse nicht zur Gleichheit, sondern zur

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Unterschiedlichkeit. Ist allerdings das Entwicklungspotenzial von vornherein limi-
tiert, so schadet dies dem praktischen Ziel der menschlichen Entwicklung. Da nur
die >Weiflen« nicht in dieser Art limitiert sind, stellt Kants Rassentheorie also eine
Aufwertung der >weiflen Rasse< und eine Abwertung anderer von ihm postulierter
Rassen dar.

Als Japaner ist Nishida nicht Teil von Kants »weifler Rasse«. Zwar spricht die
Theorie ihm nicht die Fihigkeit ab, sich (qua Vernunft) selbst zu regulieren (wie sie
es bei amerikanischen Ureinwohner*innen und Schwarzen tut), dennoch befindet
sich Nishida am Rand einer philosophischen Tradition, die ihr Zentrum in Europa
hat und die nur ihre eigene Kultur und Bildung als solche anerkennt. Wenn Kant
»Mensch« schreibt, so meint er immer wie ausschliefSlich Manner und dariiber hin-
aus den >weifdenc Europier. Die kantische Egalitit verbirgt diese Exklusivitit und
macht sich selbst unangreifbar dadurch, dass sie marginalisierte Gruppen syste-
matisch vom Diskurs ausschlief3t.

Hegels Einbindung der Geschichte kontra Kant fihrt nicht besser. Zwar be-
tont Hegel die gewordene Realitit als genuin neue und dennoch wirkliche, also nicht
iberzeitliche im kantischen Sinne, dennoch ist sie nicht zufillig. Wie Hegel in der
Einleitung zu seinen Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie schreibt, ist »[d]ie
Geschichte [der Philosophie] nicht eine Sammlung zufilliger Meinungen, sondern
[ein] notwendiger Zusammenhang, in ihren ersten Anfingen bis zu ihrer reichen
Ausbildung« (Hegel 1986, 15; kursiv im Original). Die Geschichte der Philosophie
geht demnach der Begriffsbestimmung dessen, was Philosophie sei, voraus.

In diesem Kontext setzt Hegel die kontinuierliche Aktivitit des Allgemeinen,
welches sich in herausragenden Individuen ausdriicke und obschon es bei eini-
gen Nationen (Hegel nennt China) zu einem geistigen Stillstand gekommen sei,
so komme die Entwicklung selbst nie zum Stehen (vgl. ebd., 22). Anstatt hier die
von Hegel behauptete notwendige Entwicklung der Philosophie als solche zu se-
hen, welche natiirlich im Europa des frithen 19. Jahrhundert ihren besten Ausdruck
findet, konnte man auch sagen, dass der eigenen Tradition eine vorgebliche Not-
wendigkeit untergeschoben wird, die sich nicht rechtfertigen lisst. Ahnlich wie
Kant verwehrt auch Hegel sich gegen jegliche Form empirischer Kritik, indem er
die »innere Geschichte« der Philosophie als Untersuchungsgegenstand stipuliert,
der eine mehr oder minder zufillige »duflerliche Geschichte« gegentiberstehe (vgl.
ebd., 26f.). Das Radikale an Hegels Vorstellung der Geschichte der Philosophie ist,
dass ihr Gegenstand sich bestindig den tradierten Formen entzieht und nach ei-
nem neuen Ausdruck sucht.

Hegel schliefdt die Einleitung mit einer Bewertung der indischen Philosophie
ab. Obwohl Hegels Kenntnisse in dieser Hinsicht eher begrenzt sind, erlaubt er sich
das Gesamturteil, dass »orientalische Vorstellungen« dazu dienten, den »harte[n],
europiischen Verstand« abzutun (ebd., 169). Die Betrachtung des bestimmten In-
halts (der orientalischen Philosophie) sei »ganz gedankenlos, ohne Systematisie-

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thomas Schmidt

rung« (ebd.). Zweifelsohne bietet sich die »indische Philosophie«®, besonders die
von ihm ausfiihrlicher diskutierte buddhistische Philosophie nicht fiir eine Hy-
postasierung der phanomenalen Wirklichkeit an, wie wir am Beispiel Nagarjunas
exemplarisch gesehen haben. Ein anderes Projekt findet allerdings keinen Platz in
Hegels Idealgeschichte der Philosophie und so muss sich die »orientalische Philo-
sophie« mit einer Existenz auf der Stufe der mittelalterlichen Scholastik begniigen
(vgl. ebd., 170).

Fir Kant und Hegel liegt der Fokus der Philosophie also in Europa, wobei
Kant einen augenscheinlich universalistischen Ansatz vertritt, dessen Voreinge-
nommenheit erst durch seine im Ansatz empirischeren® Werke offenbar wird. He-
gel hingegen versieht die Philosophie zwar mit einer notwendigen Geschichte, de-
ren Fokus liegt allerdings strikt im europdischen Raum und ist eng verkniipft mit
den Fragen der europiischen Philosophietradition. In philosophischer Hinsicht
wird die indische Philosophietradition, stellvertretend fir alle »dstlichen« Philo-
sophien, bei Hegel explizit abgewertet, wobei Japan keinerlei Erwihnung findet.
Hegels eindimensionale Idealgeschichte der Philosophie verneint Ortlichkeit zu-
gunsten von Zeitlichkeit. Hegel betrachtet die indische Philosophie nicht als ein
sich nach seiner eigenen Logik entwickelndes Gedankensystem mit einer mehr als
2000-jihrigen Geschichte. Vielmehr wird die geographische Lokalitit »Indien« mit
einem historischen Vorliufer aus Hegels eigener Philosophietradition, »der Scho-
lastik, gleichgesetzt.

Vor diesem Hintergrund ldsst sich Nishidas Ortlogik, in Anlehnung an Gilles
Deleuzes kleine Literatur (litterature mineure), als kleine Philosophie bezeichnen, wie ich
im Folgenden ausfithren mdochte.

3. Nishidas kleine Philosophie

Deleuze entwickelt seine Theorie der kleinen Literatur am Beispiel von Franz Kaf-
ka. Er identifiziert drei entscheidende Eigenschaften, die eine »kleine« Literatur
charakterisieren:

»Les trois caractéres de la littérature mineure sont la déterritorialisation de la
langue, le branchement de l'individuel sur 'immeédiat-politique, 'agencement col-
lectif d’énonciation« (Deleuze und Guattari 1975, 33). Anhand dieser drei Charak-

5 Hegel wirft die hinduistischen »Wedas« [Vedas] und buddhistische Lehren durcheinander,
was wohl auch der Quellenlage zuzurechnen ist.

6 Von wirklich »empirischen« Werken zu sprechen verbietet sich bei Kants Einlassungen tiber
indigene Volker, deren Bekanntschaft er nie gemacht und mit deren Lebenssituation er ma-
ximal durch Reiseberichte Dritter vertraut war.

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

teristika mochte ich aufzeigen, dass Nishidas Philosophie nachtriglich als kleine
Philosophie betrachtet werden kann.

Kreuzmaier folgend tibersetze ich »mineure« mit »klein«, da die von Deleuze
postulierte Minoritit keine Minderwertigkeit, sondern vielmehr eine Ortszuwei-
sung der Literatur schlechthin bezeichnet. Die sich in der kleinen Literatur ausdrii-
ckende Minderheit wird nicht durch zahlenmif3ige Unterlegenheit, sondern durch
ihre Position als Minderheit innerhalb eines Machtgefiiges bestimmt. Kreuzmai-
er fasst zusammen: »Die Mehrheit ist das Homogene. Sie braucht die Norm zur
Machterhaltung, zur Selbstkontrolle wie zur Selbstbestatigung. Dem kann die Min-
derheit Fluchtméglichkeiten entgegenstellen, um dem Zwang der Homogenitit zu
entkommen« (Kreuzmaier 2010, 37).

Dieser Interpretation folgend muss gezeigt werden, inwiefern Nishida als
Teil einer Minderheit im Deleuzschen Sinne verstanden werden kann, also auch
welcher Homogenitit er sich zu entziehen versucht. Vorausnehmend mochte ich
sagen, dass die von Nishida entworfene Subjektivitit im Kern eine sich-bestindig-
selbst-iiberholende ist. Inwiefern selbst Nishida eine Minderheit als auch eine
Mehrheit darstellt, soll im Schlussteil thematisiert werden.

4. Deterritorialisierung

Durch die Deterritorialisierung sucht der*die Autor*in die Grenzen der Sprache.
Sprache wird also auf eine neue ungewohnte Weise verwendet, die sich den
Normen der Mehrheit entzieht. Nishida deterritorialisiert Philosophie in zwei-
erlei Hinsicht: Er eignet sich Sprachen der westlichen Philosophietradition an
(Deutsch und Englisch, aber auch Altgriechisch und Latein’) und nimmt selektiv
Bezug auf die Geschichte der Philosophie. In diesem Sinne isoliert Nishida gezielt
bestimmte Tendenzen in der Philosophie, um diese zu problematisieren.® Er
deterritorialisiert und rekontextualisiert also die westliche Philosophie selbst und
nimmt ihr dadurch die, mit ihrer Vormachtstellung einhergehende, Moglichkeit
zur Selbstbestimmung.

Zum zweiten kommentiert Nishida die Philosophie auf Japanisch, aber nicht
im Jargon einer der intellektuellen Traditionen Ost-Asiens oder Japans (obwohl er
buddhistische Terminologie einstreut®), sondern in einer kreativen Neuinterpre-
tation des Japanischen selbst. Wie Adrian Parr anmerkt, versucht die Philosophie

7 Siehe Maraldo 2019.

8 Ein Beispiel hierfiir ist Unterstellung eines latenten Geist-Korper/Subjekt-Objekt Dualismus
in der westlichen Philosophietradition. Nishida’s vielsagende Stille (iber Spinoza, Nietzsche
und Freud ermdglicht eine derart scharfe Gegeniiberstellung erst.

9 Fiir Beispiele aus Nishidas Frihwerk vgl. Dilworth 1969.

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thomas Schmidt

von Deleuze und Guattari, genau wie die Nishidas, den der westlichen Philosophie
zugrunde liegenden Dualismus zu tiberwinden. Die Deterritorialisierung stellt in
diesem Kontext »das kreative Potential eines Gefiiges [agencement]« und eine Be-
freiung der Sprache dar, indem die fixen Verhiltnisse aufgelst und einer Neuor-
ganisation verfiigbar gemacht werden (Parr 2010, 69).%°

Durch die Deterritorialisierung der europiischen Philosophie, wie auch der
japanischen Sprache, findet genau die Bewegung statt, die Claire Colebrook schon
als Merkmal einer kleinen Literatur bei Deleuze identifiziert: »[All] minor literature
is directly political [...] because its mode of articulation takes voice away from the
speaking subject to an anonymous or pre-personal saying« (Colebrook 2002, 113).
Es geht also um eine Art des Sprechens, die dem*r Sprecher*in vorausgeht. Diese
Art der vor-personellen Artikulation entspricht formal Nishidas Vorstellung einer
subjektlosen Welt der Erfahrung, welche in den spiten 1920er Jahren durch die
Formel des »Sehens ohne Sehenden und Hérens ohne Hérenden«" eine affektive
Artikulation erfihrt.

5. Das Persdnliche wird politisch

Wie Kreuzmaier ausfithrt, besteht die politische Dimension der kleinen Literatur
nicht darin, dass ihre Aussagen dezidiert politisch seien, sondern darin, dass sie
Alternativen erschafft (vgl. Kreuzmaier 2010, 38). Diese Eigenschaft verweist aber
auch auf den Prozesscharakter der kleinen Literatur. Ahnlich wie Deterritorialisie-
rung immer eine Reterritorialisierung nach sich zieht, so konstituiert der werden-
de Charakter der kleinen Literatur eine neue Homogenitit, die immer zur Position
der Mehrheit werden kann. In Nishidas Spatwerk passiert genau diese Wende und
seine Philosophie wird de facto politisch anschlussfihig an die Positionen der im-
perialen japanischen Regierung.

John C. Maraldo kontrastiert die politische Wende in Nishidas Spatwerks mit
der Tendenz, seine Werke als eher interkulturell denn politisch zu lesen, die sich in
der Rezeptionsgeschichte durchgesetzt hat (vgl. Maraldo 1995, 183). Maraldo teilt
auch seine Einschitzung, dass Nishida sich selbst nicht als politischen Philosophen
gesehen habe (vgl. ebd., 185). Ich méchte mich an dieser Stelle nicht der Reihe der
»Kaffeesatzleser« anschliefen und tiber Nishidas personliche Meinung fabulieren.
Deleuzes und Guattaris Konzeption einer kleinen Literatur erlaubt es, Nishidas

10 »Perhaps deterritorialisation can best be understood as a movement producing change. In
so far as it operates as a line of flight, deterritorialisation indicates the creative potential of
an assemblage. So, to deterritorialise is to free up the fixed relations that contain a body all
the while exposing it to new organisations« (ebd.).

b8 Zitiert aus Maraldo 2019.

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Philosophie als revolutionir im Ansatz zu sehen, bevor sie in den 1930er Jahren
Teil des intellektuellen Mainstreams Japans wird.

Die Philosophie Nishidas wird »klein« gerade dadurch, dass sie die Sprache der
Philosophie verdndert. Das gleichzeitig eine neue japanische Sprache entsteht, wie
oben angemerkt, mag ebenfalls eine Deterritorialisierung darstellen, ist hier aller-
dings nur peripher von Belang. Im Japan der Meiji-Zeit (1868-1912) konkurrieren
Traditionalisten mit im Westen ausgebildeten japanischen Intellektuellen in einem
Richtungsstreit vis d vis der japanischen Modernisierung. Nishidas Position in die-
sen Kontroversen ist fiir sich genommen interessant, aber zu komplex, um hier
diskutiert zu werden.

6. Das kollektive Gefiige der AuBerungen

Ein Gefiige im Deleuzschen Sinne ist eine produktive Anordnung heterogener Ele-
mente (vgl. Parr 2010, 18). Um diese Voraussetzung als erfilllt anzusehen, miissen
wir fragen, welche Funktion Nishidas Philosophie erfiillt bzw. wie sie arbeitet. An
dieser Stelle kommt die Entwicklung der Subjektivitit bei Nishida in Kontrast zu
Kant und Hegel zum Tragen. Die transzendentale Einheit der Apperzeption bei
Kant ist statisch, wohingegen das Subjekt bei Hegel sich erst durch einen histori-
schen Prozess selbst als Weltgeist realisiert. Dass beide Konstrukte implizit oder
explizit in Westeuropa lokalisiert sind, ist hier entscheidend.

Nishida erweitert das Hegelsche historische Subjekt um eine raumliche Di-
mension und entzieht ihm gleichzeitig den transzendentalen Grund. Das Selbst
bei Nishida ist der Ort, an dem sich die Erfahrung des Selbst-Bewusstseins ereig-
net (vgl. Feenberg 1999, 34). Diese 1926 im Essay Ort (basho ¥3F/T) entwickelte Kon-
zeption bleibt zunichst eine abstrakte Subjektivititstheorie, die versucht ohne die
Hypostasierung eines transzendentalen Subjekts auszukommen. Gleichzeitig ver-
sucht Nishida durch die Vorstellung des Ortes seine bisherigen Erklirungsansitze
zu vereinigen. Der Ort ist gleichzeitig der Lokus des Willens, der Selbstgewiss-
heit wie auch der reinen Erfahrung (vgl. Krummel 2015, 64). Einem substantiellen
Selbstverstindnis wird somit gleichsam der Grund entzogen und das Selbst ist,
sofern es bei Nishida existiert, nur eine Determination des Ortes des absoluten
Nichts.

Die historische Bedingtheit der Philosophie bei Hegel entspricht einer raum-
lichen Bedingtheit bei Nishida. Der geschichtlich notwendigen Entwicklung bei
Hegel steht eine raumliche Zufilligkeit bei Nishida entgegen. Diese ist nicht phi-
losophisch begriindet, sondern wird erst in den 1930er Jahren ein expliziter Fokus
von Nishidas Philosophie. Zwar geht Nishida nach wie vor von einer uniformen
Erfahrungswelt aus, allerdings fithren verschiedene Interpretationen zu verschie-
dentlichen Wahrnehmungen derselben Wirklichkeit. Nishida wendet diese Vorstel-

14.02.2028, 07:37:48,

27


https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thomas Schmidt

lung auf die geschichtliche Welt an. Mit anderen Worten wird nun manches von
dem, was vorher notwendig und unabdingbar schien, fiir Nishida relativ, und zwar
bedingt durch die einsetzende Globalisierung. Der Horizont der eigenen Kultur
kommt auf einmal in harten Konflikt mit anderen Kulturen (vgl. ebd., 216).

Dieser Konflikt ist in Japan besonders akut, denn die Zwinge der Moderni-
sierung sind keineswegs extern. Vielmehr ist die Modernisierung ein Projekt, mit
dem die japanische Elite eine Paritit mit den westlichen Michten erreichen will.
Die dafiir importierten westlichen Expert*innen, sowie die aus dem Westen iiber-
nommenen Wissensfelder'” und die zum Zwecke des Studiums in westliche Lin-
der entsandten Student*innen tragen alle dazu bei, den oft thematisierten Kon-
flikt zwischen japanischer Tradition und internationaler Moderne nach Japan zu
tragen. Dementsprechend sind die tatsichlich existierenden Kulturen keine tran-
szendentalen Realititen, sondern vielmehr Agglomerate aus durch »Sprache, Sit-
ten und Gebriuche, Institutionen und Gesetze, Religion und Literatur« determi-
nierten Einzelwesen (Lange 2011, 61).

Schluss

Die sich radikal selbst negierende Identitit des Einzelnen ist im Endeffekt die trei-
bende Kraft fiir den kulturellen Austausch bei Nishida. Diese kulturellen Konflikte
sind im Japan der Meiji-Zeit besonders stark ausgepragt. So glaubt der Philosoph
Onishi Hajime (K717, 1864-1900), dass die japanische Poesie einer Spiritualitit
entbehre, die am besten durch einen Wandel hin zum Christentum erreicht wer-
den kénne (vgl. Marra 1999, 80). Okakura Kakuzo (f& & =, 1863-1913) hingegen
berichtet von einer Begegnung mit einem »berithmten europiischen Maler« der
den japanischen Vertretern seiner Zunft »Glauben in Selbstvertrauen« anmahnt, da
ohne dieses »kein herausragender nationaler Stil« zu erzielen sei (ebd., 78). Diese
Debatten dariiber, welche kulturellen Attribute man vom Westen iibernehmen solle
und in welchen Hinsichten es besser sei, die eigenen Traditionen zu wahren, finden
sich immer wieder im 6ffentlichen Diskurs Japans. Der gleiche Konflikt motiviert
Tanizaki Jun'ichird (A5 JE—EBR, 1886-1965) in seinem Essay »Lob des Schattens«
[P2E8FLE, 1933] dazu, die Unvereinbarkeit japanischer Asthetik mit westlichem
elektrischen Licht zu monieren. Tanizaki argumentiert unter anderem, dass elek-
trisches Licht, wenn die Japaner es erfunden hitten, mit den dsthetischen Werten
der japanischen Kultur in Einklang gebracht worden wire und, dementsprechend,
weniger hell und schlaglichtartig sei (vgl. Tanizaki 2010, 6).

In diesem Beitrag habe ich zunichst versucht, die Entwicklung von Nishida Ki-
taros Ortlogik nachzuzeichnen. Hiernach wurde Nishidas Beschiftigung mit Sub-

12 Zudenen auch die akademische Philosophie zihlt.

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

jektivitit als eine Reaktion auf die gleiche Thematik bei Kant und Hegel diskutiert.
In diesem Zusammenhang habe ich argumentiert, dass das Subjekt bei Nishida
um eine riumliche Dimension erweitert wird, fir die die unterschwellig eurozen-
tristischen Ansitze von Kant und Hegel keinen Raum bieten. Um diesen Ansatz
zu motivieren, griff ich auf Deleuzes und Guattaris Diskussion der kleinen Litera-
tur zuriick, die, in eine kleine Philosophie umgemiinzt versucht, den philosophi-
schen Mainstream durch Randperspektiven zu »torpedieren« und so Freiriume zu
schaffen. Die deterritorialisierte Sprache der kleinen Philosophie ist eine Entfrem-
dung des philosophischen Duktus in einer neuen Form des Japanischen bei Nis-
hida. Hierdurch wirdn zugleich fiir das Japanische ein philosophisches Vokabular
im Sinne des Mainstreams gewonnen und die Konzepte dieses Mainstreams einer
kritischen Aneignung fiir den neuen Diskurs unterzogen.

Durch die implizite Kritik am Mainstream aus einer Randposition wird die
kleine Philosophie Nishidas unmittelbar politisch. Das transzendentale Subjekt
wird durch ein sich wandelndes Subjekt-Ereignis am Ort des absoluten Nichts er-
setzt. Hierbei ist anzumerken, dass Nishidas Philosophie in vielen Punkten eine
polemische Verkiirzung der westlichen Philosophietradition darstellt, welche dia-
lektisch einer dstlichen Philosophie gegeniibergestellt wird. Das Gefiige der Aussa-
gen dieser ostlichen Philosophie ist keine Zusammenfassung einer existierenden
Philosophietradition im westlichen Sinne, sondern konstituiert diese Tradition erst
im Schreiben Nishidas selbst. Das Moment der Interkulturalitit entsteht in dieser
Konstellation durch die verschiedenen kulturellen Attribute, die in der zunehmend
globalisierten Welt des 20. Jahrhunderts innerhalb von Individuen® erstmals in
Konflikt geraten.

Im Japan in und nach der Meiji-Zeit ist dieser Konflikt besonders akut und die
Vorstellung, dass Japan als einziges Land der Welt die ostliche spirituelle Tradition
mit der westlichen Moderne vereinen kann, gewinnt besonders durch den Imperia-
lismus an Gewicht." Auch bei Nishida ist Japan der Ort dieser Entwicklung, der
Ort der Relativierung seiner eigenen Kultur (vgl. Maraldo 1995, 192). Wie Maral-
do weiter argumentiert, sind viele Positionen Nishidas heute nicht mehr haltbar.
So betrachtet Nishida Staaten als die Akteure des kulturellen Austauschs und sei-
ne Analyse bezieht sich immer auf die Interaktionen von Staaten in der globalen

13 Und Staaten, wie ich gleich noch ausfithren mochte.

14 Shih, Huangund Huang (2011) zeigen wie Nishidas Philosophie dazu fiihrt, Japan selbst zum
Ort des absoluten Nichts zu machen, der als einziges die Gegensatze von Ost und West um-
schliefien und somit zur Briicke zwischen beiden werden kann. Dies fiihrt allerdings auch
dazu, dass Ost und West als lediglich dialektische Opposition gesehen werden und Japan
auf einer tieferen, der Realitit ndheren Ebene existiert. Dieses Narrativ rechtfertigt effek-
tivjapanische Hegemonie Anspriiche in Asien und die GroRostasiatische Wohlstandssphare
(REEFE LR, daitda kydeiken).

14.02.2028, 07:37:48,

219


https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Thomas Schmidt

Welt (vgl. ebd., 194). In diesem Sinne erkennt Nishida zwar die unterschiedlichen
kulturellen Einfliisse an, postuliert gleichzeitig allerdings, dass sie vermittels des
Staates zu einer uniformen nationalen Kultur zusammenwachsen. Diese Interpre-
tation kann Konflikte innerhalb moderner multikultureller Staaten nicht erkliren,
sie verschwinden vielmehr hinter einer behaupteten nationalen Kultur.

Diese Stellen sind problematisch, weil sie den Gegebenheiten der heutigen Welt
nicht linger entsprechen. Kulturelle Konflikte ereignen sich sowohl intra- als auch
uberstaatlich, was den Staat als Trager kultureller Identitit schlicht unglaubwiir-
dig macht. Nichtsdestoweniger sind die Ressourcen fiir eine interkulturelle Philo-
sophie bereits in Nishidas Ortlogik angelegt, da diese durchaus in der Lage ist, die
widerspriichlichen kulturellen Attribute einer Einzelperson zu erkliren. Ein weite-
res Problem ergibt sich in Hinblick auf den Status der Kulturen selbst. Diese setzen
sich bei Nishida aus verdinglichten metaphysischen Attributen zusammen, die le-
diglich verschiedentlich kombiniert werden und im Endeffekt auf die Sein-Nichts
Dichotomie reduziert werden konnen (vgl. Lange 2011, 2251F.).

In Hinblick auf die Moglichkeit einer von Nishida inspirierten interkulturellen
Philosophie als Praxis lassen sich drei Problemfelder identifizieren:

a) Eine konsequente Ausarbeitung der oft kryptischen Ortlogik selbst, welche den
Giiltigkeitsbereich und Status derselben adiquat beschreibt.’

b) Die Beantwortung der Frage, ob die Philosophie Nishidas iiberhaupt von der
im kokutai no hongi (E{AZZE) Wahre Bedeutung des Japanischen Volkskirpers) pos-
tulierten Staatsideologie getrennt werden kann.*®

¢) Eine interkulturelle Neuinterpretation von Nishidas Philosophie, die die Rol-
le von Staaten neu bewertet und konsequent die Frage nach dem Status von

»Kultur« stellt.

Nishidas Philosophie liefert zweifelsohne einen wichtigen frithen Beitrag zur inter-
kulturellen Philosophie, dennoch sind viele seiner Vorstellungen veraltet und von
der in ihrer Einfachheit iiberkommenen Ost-West Dichotomie geprigt, die es zu
tiberwinden gilt, wenn man Nishidas Denken konstruktiv weiterdenken mochte.

15 Hier wire zum Beispiel die Frage zu kldren, ob und inwieweit die Ortlogik tberhaupt als
Logik zu bezeichnen ist.

16 Lavelle (1994) untersucht dezidiert die Uberschneidungen zwischen Nishida und dem ko-
kutai no hongi. Shimizu (2011) bietet eine Literaturiibersicht zum Thema und offeriert eine
Interpretation, dernach Nishidas Philosophie von Ultranationalisten verfalscht appropriiert
worden sei. Nishida hingegen habe ultranationalistische Ausdriicke lbernommen und in de-
ren Gegenteil verkehrt. Egal welcher Denkschule man folgt, eine umsichtige Analyse ist in
jedem Fall notig, um Nishidas eigene Philosophie aus den teils nationalistisch belasteten
Formulierungen herauslesen zu kénnen.

14.02.2028, 07:37:48,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Literaturverzeichnis

MMK Siderits, Mark und Shoryi Katsura. 2013. Nagarjuna’s middle way. Boston:
Wisdom Publications.

NKZ Nishida Kitaro [FAFH%£% BF]. 2002. Ed. Takeda Atsushi [TTEH¥5]]. Nishida
Kitard zensha Tokyo: Iwanami Shoten.

Abiko, Seiya. 2000. »Einstein’s Kyoto address: How I created the theory of relativ-
ity.« Historical Studies in the Physical and Biological Sciences 31, 1: 1-35.

Colebrook, Claire. 2002. Gilles Deleuze. London: Routledge.

Deleuze, Gilles und Felix Guattari. 1975. Kafka. Pour une littérature mineure. Paris: Les
Editions de Minuit.

Dilworth, David. 1969. »The Range of Nishida’s Early Religious Thought: Zen No
Kenkyt.« Philosophy East and West Vol. 19, 4: 409-421.

Feenberg, Andrew. 1999. »Experience and culture: Nishidas path to the things
themselves.« Philosophy East and West Vol. 49, 1: 28-44.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1986. Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie
I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kleingeld, Pauline. 2019. »On Dealing with Kant’s Sexism and Racism.« Letzter
Zugriff 10.08.2020. https://philarchive.org/archive/KLEODW.

Kozyra, Agnieszka. 2008. »Nishida Kitard's Logic of Absolutely Contradictory Self-
Identity and the Problem of Orthodoxy in the Zen Tradition.« Nichibunken Ja-
pan Review. Letzter Zugriff 05.08.2020. https://www.chinabuddhismencyclop
edia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf.

Kreuzmair, Elias. 2010. »Die Mehrheit will das nicht héren. Gilles Deleuze Konzept
der littérature mineure« Helikon. A Multidisciplinary Online Journal 1: 36-47.

Krummel, John W. M. 2015. Nishida Kitarg's Chiasmatic Chorology: Place of Dialectic,
Dialectic of Place. Indiana: Indiana University Press.

Lange, Elena Louisa. 2011. »Die Uberwindung des Subjekts — Nishida Kitaros
PHF%E % BE (1870-1945) Weg zur Ideologie.« Dissertation, Universitit Ziirich.

Larrimore, Mark. 2008. »Antinomies of race: diversity and destiny in Kant.« Patterns
of Prejudice 42, 4-5: 341-363.

Lavelle, Pierre. 1994. »The Political Thought of Nishida Kitard.« Monumenta Nipponica
Vol. 49, 2: 139-165.

Maraldo, John C. 1995. »The problem of world culture: Towards an appropriation
of Nishida's philosophy of nation and culture.« The Eastern Buddhist Vol. 28, 2:
183-197.

Maraldo, John C. 2006. »The War over the Kyoto School.« Monumenta Nipponica
Vol. 61, 3: 375-406.

14.02.2028, 07:37:48,

v


https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf

222

Thomas Schmidt

Maraldo, John C. 2019. »Nishida Kitar6.« The Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy (Winter 2019 Edition). Letzter Zugriff 25.07.2020. https://plato.stanford.e
du/archives/win2o19/entries/nishida-kitaro/.

Marra, Michele. 1999. Modern Japanese aesthetics: a reader. Honolulu: University of
Hawaii Press.

Nishida, Kitard. 1999. Logik des Ortes. Darmstadt: WBG.

Shih Chi-Yu, Huang Chi-Yu und Huang Chiung-chiu. 2011. »Bridging Civilizations
through Nothingness: Manchuria as Nishida Kitard's Place.« Comparative Civi-
lizations Review Vol. 65, 65: 4-17.

Shimizu, Kosuke. 2011. »Nishida Kitaro and Japan's interwar foreign policy: war in-
volvement and culturalist political discourse.« International Relations of the Asia-
Pacific Vol. 11, 1: 157-183.

Tanizaki Jurtichird. 2010. Lob des Schattens: Entwurf einer japanischen Asthetik. Ziirich:
Manesse.

14.02.2028, 07:37:48,



https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro

