
Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō

Thomas Schmidt

Durch seine Philosophie des Ortes (場所 basho) erweitert Nishida Kitarō (1870-1945)

die moderne Philosophie nach Kant um eine räumlich-interkulturelle Dimension

über die zeitlich-geschichtliche Dimension hinaus, die Hegel aus ihr gewinnt. Ziel

dieses Aufsatzes ist es, den Aspekt der Interkulturalität in Nishida Kitarōs Philoso-

phie zu beleuchten und in ihren historischen Kontext einzuordnen. Letzteres soll

vor allem im Vergleich zu Kants kopernikanischer Wende und Hegels Geschichts-

philosophie geschehen.

Zu diesem Zweckemöchte ich zunächst versuchen, die von Nishida formulierte

Logik des Ortes grob zu umreißen und einige ihrer inhärenten Probleme aufzuzei-

gen. Unter Rückgriff auf die buddhistische Tradition soll allerdings Nishidas zen-

trale These eines, von der Sein-Nichts Dialektik unterschiedenen, diese umschlie-

ßendes absolutes Nichts verteidigt werden. Anschließendmöchte ich Kant undHe-

gel als die beiden Hauptbezugspunkte Nishidas in Bezug auf ihre Subjektvorstel-

lungen in Relation setzen und somit eine Progressionslinie von Kant über Hegel zu

Nishida aufzeigen. Der latente Eurozentrismus Kants und der explizite Eurozen-

trismus Hegels sollen exemplarisch für eine in Europa beheimatete Philosophie-

Tradition angeführt werden, die außer ihr stehende Denker*innen marginalisiert.

Ichmöchte an dieser Stelle nicht Nishidas Ortlogik als Logik verteidigen, eben-

so wenig wie seine polemisch verkürzte Darstellung der »westlichen« Philosophie1

legitimiert werden soll. Vielmehr möchte ich, auf Gilles Deleuze Konzept der »klei-

nen Literatur« zurückgreifend, die These verteidigen, dass Nishida eine »kleine

Philosophie« begründet, welche die homogene Sprache des philosophischenMain-

streams seiner Zeit deterritorialisiert und durch das Gesamtgefüge ihrer Aussagen

das Subjekt destabilisiert. Diese Interpretation setzt nicht voraus, dass sich Nis-

hida tatsächlich mit akkurat wiedergegebenen Positionen der »westlichen« Philo-

sophie auseinandersetzt. Vielmehr konstituiert er die »westliche Philosophie« als

Objekt im gesellschaftlichen Diskurs Japans.

1 Exemplarisch sei erwähnt, dass Nishida zwar aller Wahrscheinlichkeit nach Nietzsche gele-

sen hat, ihn allerdings nicht explizit erwähnt oder zitiert.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Thomas Schmidt

In meinem Schlussstatement möchte ich den Umschwung von Nishidas

»kleiner Philosophie« in eine Art Staatsphilosophie umreißen, welche in der

Forschungsliteratur verschiedentlich Nishidas eigener politischer Gesinnung

oder einer von der imperialen Regierung ausgehenden Appropriation seiner

Philosophie zugeschrieben wird. Ich möchte an dieser Stelle allerdings zu keiner

Einschätzung kommen, sondern vielmehr die Frage des Politischen in Nishidas

Philosophie offen lassen, ebenso wie die Frage nach dem Status der Ortlogik und

der Kultur. Eine auf Nishida basierende Kulturphilosophie muss sich allerdings

zukünftig an allen drei Problemfeldern abarbeiten, um einen sinnvollen Beitrag

zur interkulturellen Philosophie leisten zu können.

1. Die Logik des Ortes

Der Logik des Ortes bei Nishida geht die Vorstellung der reinen Erfahrung voraus,

welche er in Über das Gute (1911) entwickelt. Diese stellt eine Inversion der Grund-

annahme, dass Erfahrung per se individuell sei, dar und geht somit von einer dem

Individuumvorausgehenden und das Individuumbegründenden reinen Erfahrung

aus. Diese reine Erfahrung ist die grundlegende und einzige Wirklichkeit, welche

in sich bereits die Differenzierung in Subjekt und Objekt als nicht realisierter Mög-

lichkeit enthält. Dennoch ist wichtig anzumerken, dass Nishida hier nicht von der

Möglichkeit einer Perspektive von nirgendwo durch ein, wie auch immer gearte-

tes, transzendentales Subjekt ausgeht (vgl. Feenberg 1999, 33).Mit anderenWorten,

Nishida intendiert die reine Erfahrung weder als idealistische, noch als psycholo-

gische Konzeption.

Die Wendung hin zur Logik des Ortes vollzieht sich auch, um einer subjekti-

ven oder psychologischen Deutung der reinen Erfahrung vorzubeugen. Wie Elena

Luisa Lange treffend bemerkt reagiert Nishida allerdings auch auf die zunehmen-

de Opposition von West und Ost im gesellschaftlichen Diskurs Japans (vgl. Lange

2011, 101). Dies bildet freilich einen Widerspruch zur von Nishida vertretenen Ein-

heit der Logik, welchen er 1940 in Das Problem der japanischen Kultur (Nihon bunka

no mondai日本文化問題) damit erklärt, dass die Logik im Ganzen zwar eine sein

müsse, sich allerdings kulturell unterschieden ausgeprägt habe (vgl. NKZ IX, 12).2

In diesem antagonistischen Kontext ist auch Nishidas polemische Verkürzung der

Erkenntnistheorie auf einen Subjekt-Objekt-Dualismus zu verstehen (vgl. NKZ III,

420; Elberfeld 1999, 79). Ich möchte mich hier allerdings nicht an den offenkundi-

gen Schwächen des Nishidaschen Systems abarbeiten, sondern es vielmehr in Re-

lation zu Kant und Hegel setzen, welche Nishidas Hauptbezugspunkte darstellen.

2 Zitiert aus Lange (vgl. Lange 2011, 99), da aufgrund der Corona-bedingten Bibliotheksschlie-

ßung kein Zugang zur 24-bändigen NKZ Ausgabe von 2002 möglich war.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 209

Um dem von ihm konstatierten Subjekt-Objekt-Dualismus zu entgehen, sucht

Nishida nach einer Ebene, die jegliche Dualismen zu umschließen vermag. In sei-

nem zunehmend als politisch zu betrachtenden Spätwerk repräsentieren die Dua-

lismen vermeintlicheWesensaspekte von Ost- undWest, so z. B. Räumlichkeit und

Zeitlichkeit, Sein und Nichts etc. Der Ortslogik ist eigen, dass Nishida logische

Beziehungen örtlich zu denken versucht, also z. B., dass einzelne Farben in der

Kategorie der Farbe an sich enthalten seien (vgl. NKZ III, 428; Elberfeld 1999a, 87).

Diese scheinbare Vergegenständlichung abstrakter Begriffe fußt auch auf Nishidas

Interesse an moderner Physik und der Relativitätstheorie, deren Raum-Zeit-Felder

untrennbar von den darin enthaltenen Objekten dennoch die lokalen und tempo-

ralen Modalitäten derselben bestimmen (vgl. Maraldo 2006; Abiko 2000; NKZ II,

496). Nishidas Projekt hängt entschieden von der Möglichkeit dieser Räumlichkeit

der Begriffe ab, denn er versucht die einzelnen Dualismen durch eine tiefere Ebene

der Einheit abzulösen. Dies lässt sich am Beispiel von Sein und Nichts veranschau-

lichen, da jedes tatsächliche Dasein oder Nichts als relative Existenz oder nicht-

Existenz gedacht werden muss. Der Unterschied hebt sich, laut Nishida, erst im

absoluten, als Leere zu verstehenden Nichts auf (vgl. NKZ III, 425; Elberfeld 1999,

84). Durch die Inklusion der Gegensätze auf der tieferen Ebene hebt sich deren

Gegensatz auf, ebenso wie das Konzept der Farbe die Farben beinhalten soll, ohne

selbst eine Farbe zu sein.

Diese Überlegung führt zu einer letzten Ebene, dem absoluten Nichts (zettaiteki

mu絶対的無), auf der kein Dualismus möglich sei. Lange diskutiert den Unter-
schied zwischen relativem und absolutem Nichts bei Nishida im Kontext des kan-

tischen Dings an sich (vgl. Lange 2011, 114). Hierbei konstatiert sie, dass Nishidas

Nichts ein unbestimmbares, aber denkbares im Sinne eines unendlichen Urteils

bei Kant sein müsse, oder sich, andernfalls, nicht vom relativen Nichts abheben

könne. Lange selbst verneint diese Möglichkeit und konstatiert, das Nishida eine

»sinnlose Unterscheidung von ›wahrem Nichts‹ und einfachem Nichtsein« einfüh-

re (ebd.). Diesen Punkt ihrer Kritik an Nishida halte ich für nicht haltbar, wie ich

im Folgenden darlegenmöchte.Der Unterschied zwischen relativemNichtsein und

absolutem Nichts kann bei Nishida aufrechterhalten werden, da er versucht, eine

interkulturelle Logik der Örtlichkeit aufzubauen, welche sich an Kant und Hegel

abarbeitet.

Die Konzepte relativer Existenz, nicht-Existenz, sowie des absoluten Nichts

lassen sich im Buddhistischen Diskurs verorten und rücken bei Nāgārjuna (ca. 100-

200 CE), einem zentralen Denker des frühenMahāyāna-Buddhismus, ins Zentrum

der Betrachtung. Nishidas eigener Bezug zum Buddhismus und die damals in Ja-

pan verbreitete These, dass der Buddhismus seit der Zeit des Buddha seinen wah-

ren Ausdruck erstmals wieder im Japan der Neuzeit fände, legen diese Deutung na-

he. Nishida selbst begründet die Entscheidung allerdings nicht hinreichend, wes-

wegen die Überlegung hier von Nāgārjuna aus rekonstruiert werden soll. Nāgār-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Thomas Schmidt

juna Philosophie problematisiert eine Substanz-artige Konzeption (svabhāva) der

Ābhidharma-Schule des Buddhismus, derzufolge komplexe Erfahrungsgegenstän-

de (Phänomene3) zwar nicht als Substanzträger existierten, einfache Substanzen

ihre Natur allerdings durch eben den Besitz von svabhāva erhielten.

Der Ābhidharma-Schule folgend existiere ein Ding (dharma) insofern als es

svabhāva besitzt, was im Umkehrschluss heißt, dass Phänomene nicht existieren,

sondern nur zu existieren scheinen. Es scheint also, als hätten Alltagsgegenstände

svabhāva, obwohl dies nicht möglich ist. Demnach ist das Ziel der buddhistischen

Praxis die Illusion des Alltags zu entzaubern und dem Zusammenspiel der real-

existierenden svabhāva-Atome gewahr zu werden, wodurch die Alltagswelt ihren

Schein der Realität einbüßt. Hier ist entscheidend, dass die Unterschiebung von

svabhāva eine dialektische Opposition von Existenz und nicht-Existenz erfordert.

Ein Ding existiert, wenn es svabhāva hat und es existiert nicht, wenn es kein svab-

hāva hat. Langes Kritik basiert auf dieser rein dialektischen Opposition von Sein

und Nichts.

Nāgārjunas Mittelweg (madhyamaka) besteht nun darin, die Existenz von svab-

hāva prinzipiell zu verneinen, um somit dem dialektischen Dualismus von Exis-

tenz und nicht-Existenz zu entgehen (vgl. MMK 15.10, 25.104). Diese Position ist

als Mittelweg zwischen den Polen des Eternalismus und des Nihilismus zu verste-

hen. Nāgārjuna argumentiert, dass beide Extreme die Erlösung vom Leiden (das

soteriologische Ziel des Buddhismus) unmöglich machen würden, weswegen die

dialektische Opposition von Sein und nicht-Sein abgelehnt und durch einen Flux-

artigen Zustand der bedingten Existenz ersetzt werden muss. Die Essenz der Din-

ge ist, laut Nāgārjuna, die Leere (śūnyatā), nicht als für sich stehende Eigenschaft,

sondern die Leere von svabhāva,welches Objekte lediglich zu besitzen scheint, aber

nicht wirklich besitzen kann.

Wenn also Nishida das absolute Nichts als Leere charakterisiert, muss dies im

Kontext der buddhistischen Philosophie-Tradition gelesen werden. Auch Nishidas

freilich verkürzende Behauptung, dass die westliche Philosophie vom Sein aus ar-

gumentiere und die östliche vom Nichts lässt sich in diesen Kontext einordnen.

Wo Kant vornehmlich versucht,Wissen über Alltagsphänomene erkenntnistheore-

tisch zu rechtfertigen, versucht Nāgārjuna (und wie ich zeigen möchte auch Nis-

hida) diese zu destabilisieren. Für Kant sind die Phänomene schlichtweg die Din-

3 Kants Kritik der spekulativen Metaphysik weist mehr als nur oberflächliche Parallelen zum

Projekt von Nāgārjunas Madyhamaka (Mittelweg) Schule auf und bildet gleichzeitig einen

Gegenpol zu Nishidas Denken, weswegen ich mich hier Kantischer Termini bedienen werde.

4 Zitiert aus Siderits undKatsura (2013). Generell ist festzuhalten, dass die Leere fürNāgārjuna

eine dritte, sowohl Existenz als auch nicht-Existenz unterlaufende metaphysische Position

darstellt, die in der Verneinung von svabhāva als Vorbedingung der Sein-Nichts Dichotomie

besteht.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 211

ge selbst. Zwar zeigt er erkenntnistheoretische Limitationen auf, diese zielen al-

lerdings darauf ab, die menschliche Erkenntnis auf den Bereich zu beschränken,

in welchem sie allein möglich ist. Nāgārjuna andererseits möchte genau diesen

Schein der Verlässlichkeit durchdringen, um zu zeigen, dass unsere Erkenntnis-

se keineswegs sicher sind. Dass die Phänomene leer seien, besagt hier, dass sie

von sich aus keine Essenz besitzen, sondern lediglich in Abhängigkeit von anderen

Dingen existieren.

Wenn Nishida nun von einem absoluten Nichts spricht, so geht er von diesem

Buddhistischen Grundbekenntnis aus und setzt einen Ort (basho場所), »auf« (oite)
welchem sich die reine Erfahrung selbst entfaltet. Um das absolute Nichts als ein-

zige Realität in Stellung zu bringen, entwickelt Nishida eine einwertige Logik des

Paradoxen, die er unter anderem in dem Zen Ausspruch vom wahren Selbst exem-

plifiziert sieht (vgl. Kozyra 2008). Die Vorstellung ist paradox, da eine der Grund-

annahmen des Buddhismus das nicht-Vorhandensein des Selbst schlechthin ist.

Das wahre Selbst zu sehen, bedeutet also die Einsicht in die nicht-Existenz dessel-

ben zu erlangen. Mehr noch, im Akt des Sich-Selbst-Gewahrwerdens müsste das

Selbst sowohl wahrnehmendes Subjekt, als auch wahrgenommenes Objekt sein,

sich also der dialektischen Opposition von Subjekt und Objekt entziehen. Schlech-

terdings kann es sich in diesem Falle weder um ein Subjekt, noch um ein Objekt

handeln und die Idee der Selbsterkenntnis endet demnach in einem unauflöslichen

Paradoxon.

Diese Logik der absolut widersprüchlichen Identität (zettai mujunteki jikodōitsu

no ronri接待矛盾的自己同一論理) beschreibt eine sich den Begriffen verweigern-
de unmittelbare Erfahrungswelt, welche sich »auf« (oite) dem ständigen Änderun-

gen unterworfenen, von den Dingen geformten Ort ereignet. Ob Nishidas Entwurf

gelingt und inwiefern die Logik des Ortes überhaupt als Logik zu bezeichnen ist

sind offene Fragen, die hier nicht geklärt werden sollen. Im zweiten Teil dieses Auf-

satzes möchte ich vielmehr eine geschichtsphilosophische Einordnung versuchen,

die Nishida vor allem in eine Reihe mit Kant und Hegel stellt.

2. Kant, Hegel, Nishida

Nishida lässt sich mit Kant und Hegel in eine Linie stellen, da er sich explizit auf

beide Denker bezieht und ähnlich wie Kant und Hegel die Frage der Subjektivi-

tät verhandelt. Hierbei möchte ich primär auf die geschichtlichen wie politischen

Umstände vonNishidasDenken eingehen und anhand dieser eine EinordnungNis-

hidas gegenüber der von Kant und Hegel geprägten Philosophie-Tradition seiner

Zeit vornehmen.

Kants »Kopernikanische Wende« rückt das Subjekt ins Zentrum der Erkennt-

nistheorie. Auf die eine oder andere Weise muss sich jede post-kantische Philo-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Thomas Schmidt

sophie an dieser veränderten Stellung des Subjekts abarbeiten. Bei Kant werden

erstmals das Subjekt (und seine erkenntnistheoretischen Vermögen) zum Kriteri-

um einer Realität, die nur vermittels der Vernunft des Subjektes überhaupt erkannt

werden kann. Eine objektive Welt von erfahrbaren Fakten wird zur Unmöglichkeit.

Kants kritische Philosophie gesteht allen vernunftbegabtenWesen den gleichen Er-

kenntnishorizont zu und schließt somit historische wie auch örtliche Inkommen-

surabilität von vorneherein aus.

Gleichzeitig, abseits seiner kritischen Philosophie und dennoch von dieser ge-

prägt, entwickelt Kant den aus dem englischen entlehnten Begriff »Rasse« (Kant

schreibt zunächst Race). Dieser entwickelt sich von seinen Anfängen in der 10-

jährigen Zäsur vor der Kritik der reinen Vernunft (1781) über die kritische Phase hin-

weg bis zu Kants später Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798). Schon

in Von den verschiedenen Rassen der Menschen (1775) glaubt Kant ein Gesetz der Verer-

bung der Eigenschaften des Menschen gefunden zu haben. Dies ist für Kant unab-

dinglich, um die Wissenschaftlichkeit der Geografie zu behaupten, die er als eng

verwoben mit dem menschlichen Schicksal betrachtet (vgl. Larrimore 2008, 343).

Kant zufolge entwickelten sich die Rassen durch gewisse, im Menschen angeleg-

te Keime unter Einwirkung verschiedener Klimata. Allerdings kommt den ›weißen‹

Menschen bei Kant eine Sonderstellung zu, da deren Migration hinreichend lang-

sam gewesen sei, so dass kein Keim aufging und die ›Weißen‹ sich als Einzige an

jede Geografie anpassen können (vgl. ebd., 345).

Als Kant zunehmend von Seiten der empirischen Anthropologie kritisiert wur-

de (speziell von Herder), entrückte er seine Rassentheorie der empirischen Sphäre

und ordnete sie (in seinem Spätwerk) der praktischen Vernunft unter. In der auf

Freiheit ausgerichteten Sphäre der praktischen Vernunft schließlich steht die ›wei-

ße Rasse‹ de facto als beste, da formbarste Rasse über den anderen. Erst hier wer-

den die, laut Kant, wesensbestimmenden Eigenschaften der verschiedenen Rassen

(mit Ausnahme der ›weißen‹) explizit negativ ausgelegt, da die Unbestimmtheit

der ›Weißen‹ die größtmögliche Fülle von Entwicklungen (im Sinne des Reichs der

Zwecke) erlaube (vgl. ebd., 352).

An dieser Stelle soll mitnichten die Philosophie Kants desavouiert werden, viel-

mehr soll gezeigt werden, dass auch Kant nicht in einem Vakuum existierte. Die

egalitäre Sprache der Kritiken verbirgt das konkret sexistische wie auch rassisti-

scheWeltbild Immanuel Kants (vgl. Kleingeld 2019). Zudem sieht Kant die von ihm

konstatierten Rassen nicht als Zufälle, sondern als notwendige Konsequenz der

klimatischen Einbettung des Menschen unter bestimmten Umständen und später

auch dezidiert als limitierende Faktoren für die praktische Teleologie menschli-

chen Daseins schlechthin. In letzterem Sinne sieht Kant die natürliche Entwick-

lung einer Rasse hin zur Diversifizierung (wobei er die Vermischung der Rassen

nicht als gangbaren Weg betrachtet) (vgl. Larrimore 2008, 360). Die Natur entwi-

ckelt demnach dieMitglieder der einzelnen Rasse nicht zur Gleichheit, sondern zur

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 213

Unterschiedlichkeit. Ist allerdings das Entwicklungspotenzial von vornherein limi-

tiert, so schadet dies dem praktischen Ziel der menschlichen Entwicklung. Da nur

die ›Weißen‹ nicht in dieser Art limitiert sind, stellt Kants Rassentheorie also eine

Aufwertung der ›weißen Rasse‹ und eine Abwertung anderer von ihm postulierter

Rassen dar.

Als Japaner ist Nishida nicht Teil von Kants »weißer Rasse«. Zwar spricht die

Theorie ihm nicht die Fähigkeit ab, sich (qua Vernunft) selbst zu regulieren (wie sie

es bei amerikanischen Ureinwohner*innen und Schwarzen tut), dennoch befindet

sich Nishida am Rand einer philosophischen Tradition, die ihr Zentrum in Europa

hat und die nur ihre eigene Kultur und Bildung als solche anerkennt. Wenn Kant

»Mensch« schreibt, someint er immerwie ausschließlichMänner und darüber hin-

aus den ›weißen‹ Europäer. Die kantische Egalität verbirgt diese Exklusivität und

macht sich selbst unangreifbar dadurch, dass sie marginalisierte Gruppen syste-

matisch vom Diskurs ausschließt.

Hegels Einbindung der Geschichte kontra Kant fährt nicht besser. Zwar be-

tont Hegel die gewordeneRealität als genuin neue und dennoch wirkliche, also nicht

überzeitliche im kantischen Sinne, dennoch ist sie nicht zufällig. Wie Hegel in der

Einleitung zu seinen Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie schreibt, ist »[d]ie

Geschichte [der Philosophie] nicht eine Sammlung zufälliger Meinungen, sondern

[ein] notwendiger Zusammenhang, in ihren ersten Anfängen bis zu ihrer reichen

Ausbildung« (Hegel 1986, 15; kursiv im Original). Die Geschichte der Philosophie

geht demnach der Begriffsbestimmung dessen, was Philosophie sei, voraus.

In diesem Kontext setzt Hegel die kontinuierliche Aktivität des Allgemeinen,

welches sich in herausragenden Individuen ausdrücke und obschon es bei eini-

gen Nationen (Hegel nennt China) zu einem geistigen Stillstand gekommen sei,

so komme die Entwicklung selbst nie zum Stehen (vgl. ebd., 22). Anstatt hier die

von Hegel behauptete notwendige Entwicklung der Philosophie als solche zu se-

hen, welche natürlich im Europa des frühen 19. Jahrhundert ihren besten Ausdruck

findet, könnte man auch sagen, dass der eigenen Tradition eine vorgebliche Not-

wendigkeit untergeschoben wird, die sich nicht rechtfertigen lässt. Ähnlich wie

Kant verwehrt auch Hegel sich gegen jegliche Form empirischer Kritik, indem er

die »innere Geschichte« der Philosophie als Untersuchungsgegenstand stipuliert,

der eine mehr oder minder zufällige »äußerliche Geschichte« gegenüberstehe (vgl.

ebd., 26f.). Das Radikale an Hegels Vorstellung der Geschichte der Philosophie ist,

dass ihr Gegenstand sich beständig den tradierten Formen entzieht und nach ei-

nem neuen Ausdruck sucht.

Hegel schließt die Einleitung mit einer Bewertung der indischen Philosophie

ab.Obwohl Hegels Kenntnisse in dieser Hinsicht eher begrenzt sind, erlaubt er sich

das Gesamturteil, dass »orientalische Vorstellungen« dazu dienten, den »harte[n],

europäischen Verstand« abzutun (ebd., 169). Die Betrachtung des bestimmten In-

halts (der orientalischen Philosophie) sei »ganz gedankenlos, ohne Systematisie-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Thomas Schmidt

rung« (ebd.). Zweifelsohne bietet sich die »indische Philosophie«5, besonders die

von ihm ausführlicher diskutierte buddhistische Philosophie nicht für eine Hy-

postasierung der phänomenalen Wirklichkeit an, wie wir am Beispiel Nāgārjunas

exemplarisch gesehen haben. Ein anderes Projekt findet allerdings keinen Platz in

Hegels Idealgeschichte der Philosophie und so muss sich die »orientalische Philo-

sophie« mit einer Existenz auf der Stufe der mittelalterlichen Scholastik begnügen

(vgl. ebd., 170).

Für Kant und Hegel liegt der Fokus der Philosophie also in Europa, wobei

Kant einen augenscheinlich universalistischen Ansatz vertritt, dessen Voreinge-

nommenheit erst durch seine im Ansatz empirischeren6Werke offenbar wird. He-

gel hingegen versieht die Philosophie zwar mit einer notwendigen Geschichte, de-

ren Fokus liegt allerdings strikt im europäischen Raum und ist eng verknüpft mit

den Fragen der europäischen Philosophietradition. In philosophischer Hinsicht

wird die indische Philosophietradition, stellvertretend für alle »östlichen« Philo-

sophien, bei Hegel explizit abgewertet, wobei Japan keinerlei Erwähnung findet.

Hegels eindimensionale Idealgeschichte der Philosophie verneint Örtlichkeit zu-

gunsten von Zeitlichkeit. Hegel betrachtet die indische Philosophie nicht als ein

sich nach seiner eigenen Logik entwickelndes Gedankensystem mit einer mehr als

2000-jährigen Geschichte. Vielmehr wird die geographische Lokalität »Indien«mit

einem historischen Vorläufer aus Hegels eigener Philosophietradition, »der Scho-

lastik«, gleichgesetzt.

Vor diesem Hintergrund lässt sich Nishidas Ortlogik, in Anlehnung an Gilles

Deleuzes kleine Literatur (litteraturemineure), als kleine Philosophie bezeichnen,wie ich

im Folgenden ausführen möchte.

3. Nishidas kleine Philosophie

Deleuze entwickelt seine Theorie der kleinen Literatur am Beispiel von Franz Kaf-

ka. Er identifiziert drei entscheidende Eigenschaften, die eine »kleine« Literatur

charakterisieren:

»Les trois caractères de la littérature mineure sont la déterritorialisation de la

langue, le branchement de l’individuel sur l’immédiat-politique, l’agencement col-

lectif d’énonciation« (Deleuze und Guattari 1975, 33). Anhand dieser drei Charak-

5 Hegel wirft die hinduistischen »Wedas« [Vedas] und buddhistische Lehren durcheinander,

was wohl auch der Quellenlage zuzurechnen ist.

6 Von wirklich »empirischen« Werken zu sprechen verbietet sich bei Kants Einlassungen über

indigene Völker, deren Bekanntschaft er nie gemacht und mit deren Lebenssituation er ma-

ximal durch Reiseberichte Dritter vertraut war.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 215

teristika möchte ich aufzeigen, dass Nishidas Philosophie nachträglich als kleine

Philosophie betrachtet werden kann.

Kreuzmaier folgend übersetze ich »mineure« mit »klein«, da die von Deleuze

postulierte Minorität keine Minderwertigkeit, sondern vielmehr eine Ortszuwei-

sung der Literatur schlechthin bezeichnet.Die sich in der kleinen Literatur ausdrü-

ckende Minderheit wird nicht durch zahlenmäßige Unterlegenheit, sondern durch

ihre Position als Minderheit innerhalb eines Machtgefüges bestimmt. Kreuzmai-

er fasst zusammen: »Die Mehrheit ist das Homogene. Sie braucht die Norm zur

Machterhaltung, zur Selbstkontrolle wie zur Selbstbestätigung.Demkann dieMin-

derheit Fluchtmöglichkeiten entgegenstellen, um dem Zwang der Homogenität zu

entkommen« (Kreuzmaier 2010, 37).

Dieser Interpretation folgend muss gezeigt werden, inwiefern Nishida als

Teil einer Minderheit im Deleuzschen Sinne verstanden werden kann, also auch

welcher Homogenität er sich zu entziehen versucht. Vorausnehmend möchte ich

sagen, dass die von Nishida entworfene Subjektivität im Kern eine sich-beständig-

selbst-überholende ist. Inwiefern selbst Nishida eine Minderheit als auch eine

Mehrheit darstellt, soll im Schlussteil thematisiert werden.

4. Deterritorialisierung

Durch die Deterritorialisierung sucht der*die Autor*in die Grenzen der Sprache.

Sprache wird also auf eine neue ungewohnte Weise verwendet, die sich den

Normen der Mehrheit entzieht. Nishida deterritorialisiert Philosophie in zwei-

erlei Hinsicht: Er eignet sich Sprachen der westlichen Philosophietradition an

(Deutsch und Englisch, aber auch Altgriechisch und Latein7) und nimmt selektiv

Bezug auf die Geschichte der Philosophie. In diesem Sinne isoliert Nishida gezielt

bestimmte Tendenzen in der Philosophie, um diese zu problematisieren.8 Er

deterritorialisiert und rekontextualisiert also die westliche Philosophie selbst und

nimmt ihr dadurch die, mit ihrer Vormachtstellung einhergehende, Möglichkeit

zur Selbstbestimmung.

Zum zweiten kommentiert Nishida die Philosophie auf Japanisch, aber nicht

im Jargon einer der intellektuellen Traditionen Ost-Asiens oder Japans (obwohl er

buddhistische Terminologie einstreut9), sondern in einer kreativen Neuinterpre-

tation des Japanischen selbst. Wie Adrian Parr anmerkt, versucht die Philosophie

7 Siehe Maraldo 2019.

8 Ein Beispiel hierfür ist Unterstellung eines latenten Geist-Körper/Subjekt-Objekt Dualismus

in der westlichen Philosophietradition. Nishida’s vielsagende Stille über Spinoza, Nietzsche

und Freud ermöglicht eine derart scharfe Gegenüberstellung erst.

9 Für Beispiele aus Nishidas Frühwerk vgl. Dilworth 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Thomas Schmidt

von Deleuze und Guattari, genau wie die Nishidas, den der westlichen Philosophie

zugrunde liegenden Dualismus zu überwinden. Die Deterritorialisierung stellt in

diesem Kontext »das kreative Potential eines Gefüges [agencement]« und eine Be-

freiung der Sprache dar, indem die fixen Verhältnisse aufgelöst und einer Neuor-

ganisation verfügbar gemacht werden (Parr 2010, 69).10

Durch die Deterritorialisierung der europäischen Philosophie, wie auch der

japanischen Sprache, findet genau die Bewegung statt, die Claire Colebrook schon

alsMerkmal einer kleinen Literatur bei Deleuze identifiziert: »[All] minor literature

is directly political […] because its mode of articulation takes voice away from the

speaking subject to an anonymous or pre-personal saying« (Colebrook 2002, 113).

Es geht also um eine Art des Sprechens, die dem*r Sprecher*in vorausgeht. Diese

Art der vor-personellen Artikulation entspricht formal Nishidas Vorstellung einer

subjektlosen Welt der Erfahrung, welche in den späten 1920er Jahren durch die

Formel des »Sehens ohne Sehenden und Hörens ohne Hörenden«11 eine affektive

Artikulation erfährt.

5. Das Persönliche wird politisch

Wie Kreuzmaier ausführt, besteht die politische Dimension der kleinen Literatur

nicht darin, dass ihre Aussagen dezidiert politisch seien, sondern darin, dass sie

Alternativen erschafft (vgl. Kreuzmaier 2010, 38). Diese Eigenschaft verweist aber

auch auf den Prozesscharakter der kleinen Literatur. Ähnlich wie Deterritorialisie-

rung immer eine Reterritorialisierung nach sich zieht, so konstituiert der werden-

de Charakter der kleinen Literatur eine neue Homogenität, die immer zur Position

der Mehrheit werden kann. In Nishidas Spätwerk passiert genau diese Wende und

seine Philosophie wird de facto politisch anschlussfähig an die Positionen der im-

perialen japanischen Regierung.

John C. Maraldo kontrastiert die politische Wende in Nishidas Spätwerks mit

der Tendenz, seineWerke als eher interkulturell denn politisch zu lesen, die sich in

der Rezeptionsgeschichte durchgesetzt hat (vgl. Maraldo 1995, 183). Maraldo teilt

auch seine Einschätzung, dass Nishida sich selbst nicht als politischen Philosophen

gesehen habe (vgl. ebd., 185). Ich möchte mich an dieser Stelle nicht der Reihe der

»Kaffeesatzleser« anschließen und über Nishidas persönliche Meinung fabulieren.

Deleuzes und Guattaris Konzeption einer kleinen Literatur erlaubt es, Nishidas

10 »Perhaps deterritorialisation can best be understood as a movement producing change. In

so far as it operates as a line of flight, deterritorialisation indicates the creative potential of

an assemblage. So, to deterritorialise is to free up the fixed relations that contain a body all

the while exposing it to new organisations« (ebd.).

11 Zitiert aus Maraldo 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 217

Philosophie als revolutionär im Ansatz zu sehen, bevor sie in den 1930er Jahren

Teil des intellektuellen Mainstreams Japans wird.

Die Philosophie Nishidas wird »klein« gerade dadurch, dass sie die Sprache der

Philosophie verändert. Das gleichzeitig eine neue japanische Sprache entsteht, wie

oben angemerkt, mag ebenfalls eine Deterritorialisierung darstellen, ist hier aller-

dings nur peripher von Belang. Im Japan der Meiji-Zeit (1868-1912) konkurrieren

Traditionalistenmit imWesten ausgebildeten japanischen Intellektuellen in einem

Richtungsstreit vis à vis der japanischen Modernisierung. Nishidas Position in die-

sen Kontroversen ist für sich genommen interessant, aber zu komplex, um hier

diskutiert zu werden.

6. Das kollektive Gefüge der Äußerungen

Ein Gefüge im Deleuzschen Sinne ist eine produktive Anordnung heterogener Ele-

mente (vgl. Parr 2010, 18). Um diese Voraussetzung als erfüllt anzusehen, müssen

wir fragen, welche Funktion Nishidas Philosophie erfüllt bzw. wie sie arbeitet. An

dieser Stelle kommt die Entwicklung der Subjektivität bei Nishida in Kontrast zu

Kant und Hegel zum Tragen. Die transzendentale Einheit der Apperzeption bei

Kant ist statisch, wohingegen das Subjekt bei Hegel sich erst durch einen histori-

schen Prozess selbst als Weltgeist realisiert. Dass beide Konstrukte implizit oder

explizit in Westeuropa lokalisiert sind, ist hier entscheidend.

Nishida erweitert das Hegelsche historische Subjekt um eine räumliche Di-

mension und entzieht ihm gleichzeitig den transzendentalen Grund. Das Selbst

bei Nishida ist der Ort, an dem sich die Erfahrung des Selbst-Bewusstseins ereig-

net (vgl. Feenberg 1999, 34). Diese 1926 im Essay Ort (basho場所) entwickelte Kon-
zeption bleibt zunächst eine abstrakte Subjektivitätstheorie, die versucht ohne die

Hypostasierung eines transzendentalen Subjekts auszukommen. Gleichzeitig ver-

sucht Nishida durch die Vorstellung des Ortes seine bisherigen Erklärungsansätze

zu vereinigen. Der Ort ist gleichzeitig der Lokus des Willens, der Selbstgewiss-

heit wie auch der reinen Erfahrung (vgl. Krummel 2015, 64). Einem substantiellen

Selbstverständnis wird somit gleichsam der Grund entzogen und das Selbst ist,

sofern es bei Nishida existiert, nur eine Determination des Ortes des absoluten

Nichts.

Die historische Bedingtheit der Philosophie bei Hegel entspricht einer räum-

lichen Bedingtheit bei Nishida. Der geschichtlich notwendigen Entwicklung bei

Hegel steht eine räumliche Zufälligkeit bei Nishida entgegen. Diese ist nicht phi-

losophisch begründet, sondern wird erst in den 1930er Jahren ein expliziter Fokus

von Nishidas Philosophie. Zwar geht Nishida nach wie vor von einer uniformen

Erfahrungswelt aus, allerdings führen verschiedene Interpretationen zu verschie-

dentlichenWahrnehmungen derselbenWirklichkeit.Nishidawendet diese Vorstel-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Thomas Schmidt

lung auf die geschichtliche Welt an. Mit anderen Worten wird nun manches von

dem,was vorher notwendig und unabdingbar schien, für Nishida relativ, und zwar

bedingt durch die einsetzende Globalisierung. Der Horizont der eigenen Kultur

kommt auf einmal in harten Konflikt mit anderen Kulturen (vgl. ebd., 216).

Dieser Konflikt ist in Japan besonders akut, denn die Zwänge der Moderni-

sierung sind keineswegs extern. Vielmehr ist die Modernisierung ein Projekt, mit

dem die japanische Elite eine Parität mit den westlichen Mächten erreichen will.

Die dafür importierten westlichen Expert*innen, sowie die aus demWesten über-

nommenen Wissensfelder12 und die zum Zwecke des Studiums in westliche Län-

der entsandten Student*innen tragen alle dazu bei, den oft thematisierten Kon-

flikt zwischen japanischer Tradition und internationaler Moderne nach Japan zu

tragen. Dementsprechend sind die tatsächlich existierenden Kulturen keine tran-

szendentalen Realitäten, sondern vielmehr Agglomerate aus durch »Sprache, Sit-

ten und Gebräuche, Institutionen und Gesetze, Religion und Literatur« determi-

nierten Einzelwesen (Lange 2011, 61).

Schluss

Die sich radikal selbst negierende Identität des Einzelnen ist im Endeffekt die trei-

bende Kraft für den kulturellen Austausch bei Nishida. Diese kulturellen Konflikte

sind im Japan der Meiji-Zeit besonders stark ausgeprägt. So glaubt der Philosoph

Ōnishi Hajime (大西祝, 1864-1900), dass die japanische Poesie einer Spiritualität
entbehre, die am besten durch einen Wandel hin zum Christentum erreicht wer-

den könne (vgl. Marra 1999, 80). Okakura Kakuzō (岡倉覚三, 1863-1913) hingegen
berichtet von einer Begegnung mit einem »berühmten europäischen Maler« der

den japanischen Vertretern seiner Zunft »Glauben in Selbstvertrauen« anmahnt, da

ohne dieses »kein herausragender nationaler Stil« zu erzielen sei (ebd., 78). Diese

Debatten darüber, welche kulturellen Attributeman vomWesten übernehmen solle

und inwelchenHinsichten es besser sei, die eigenen Traditionen zuwahren, finden

sich immer wieder im öffentlichen Diskurs Japans. Der gleiche Konflikt motiviert

Tanizaki Jun’ichirō (谷崎潤一郎, 1886-1965) in seinem Essay »Lob des Schattens«

[陰翳礼讃, 1933] dazu, die Unvereinbarkeit japanischer Ästhetik mit westlichem
elektrischen Licht zu monieren. Tanizaki argumentiert unter anderem, dass elek-

trisches Licht, wenn die Japaner es erfunden hätten, mit den ästhetischen Werten

der japanischen Kultur in Einklang gebracht worden wäre und, dementsprechend,

weniger hell und schlaglichtartig sei (vgl. Tanizaki 2010, 6).

In diesem Beitrag habe ich zunächst versucht, die Entwicklung von Nishida Ki-

tarōs Ortlogik nachzuzeichnen. Hiernach wurde Nishidas Beschäftigung mit Sub-

12 Zu denen auch die akademische Philosophie zählt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 219

jektivität als eine Reaktion auf die gleicheThematik bei Kant und Hegel diskutiert.

In diesem Zusammenhang habe ich argumentiert, dass das Subjekt bei Nishida

um eine räumliche Dimension erweitert wird, für die die unterschwellig eurozen-

tristischen Ansätze von Kant und Hegel keinen Raum bieten. Um diesen Ansatz

zu motivieren, griff ich auf Deleuzes und Guattaris Diskussion der kleinen Litera-

tur zurück, die, in eine kleine Philosophie umgemünzt versucht, den philosophi-

schen Mainstream durch Randperspektiven zu »torpedieren« und so Freiräume zu

schaffen. Die deterritorialisierte Sprache der kleinen Philosophie ist eine Entfrem-

dung des philosophischen Duktus in einer neuen Form des Japanischen bei Nis-

hida. Hierdurch wirdn zugleich für das Japanische ein philosophisches Vokabular

im Sinne des Mainstreams gewonnen und die Konzepte dieses Mainstreams einer

kritischen Aneignung für den neuen Diskurs unterzogen.

Durch die implizite Kritik am Mainstream aus einer Randposition wird die

kleine Philosophie Nishidas unmittelbar politisch. Das transzendentale Subjekt

wird durch ein sich wandelndes Subjekt-Ereignis am Ort des absoluten Nichts er-

setzt. Hierbei ist anzumerken, dass Nishidas Philosophie in vielen Punkten eine

polemische Verkürzung der westlichen Philosophietradition darstellt, welche dia-

lektisch einer östlichen Philosophie gegenübergestellt wird. Das Gefüge der Aussa-

gen dieser östlichen Philosophie ist keine Zusammenfassung einer existierenden

Philosophietradition imwestlichen Sinne, sondern konstituiert diese Tradition erst

im Schreiben Nishidas selbst. Das Moment der Interkulturalität entsteht in dieser

Konstellation durch die verschiedenen kulturellen Attribute, die in der zunehmend

globalisierten Welt des 20. Jahrhunderts innerhalb von Individuen13 erstmals in

Konflikt geraten.

 

Im Japan in und nach der Meiji-Zeit ist dieser Konflikt besonders akut und die

Vorstellung, dass Japan als einziges Land der Welt die östliche spirituelle Tradition

mit der westlichenModerne vereinen kann, gewinnt besonders durch den Imperia-

lismus an Gewicht.14 Auch bei Nishida ist Japan der Ort dieser Entwicklung, der

Ort der Relativierung seiner eigenen Kultur (vgl. Maraldo 1995, 192). Wie Maral-

do weiter argumentiert, sind viele Positionen Nishidas heute nicht mehr haltbar.

So betrachtet Nishida Staaten als die Akteure des kulturellen Austauschs und sei-

ne Analyse bezieht sich immer auf die Interaktionen von Staaten in der globalen

13 Und Staaten, wie ich gleich noch ausführen möchte.

14 Shih, Huang undHuang (2011) zeigenwieNishidas Philosophie dazu führt, Japan selbst zum

Ort des absoluten Nichts zu machen, der als einziges die Gegensätze von Ost und West um-

schließen und somit zur Brücke zwischen beiden werden kann. Dies führt allerdings auch

dazu, dass Ost und West als lediglich dialektische Opposition gesehen werden und Japan

auf einer tieferen, der Realität näheren Ebene existiert. Dieses Narrativ rechtfertigt effek-

tiv japanische Hegemonie Ansprüche in Asien und die GroßostasiatischeWohlstandssphäre

(大東亜共栄圏, daitōa kyōeiken).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Thomas Schmidt

Welt (vgl. ebd., 194). In diesem Sinne erkennt Nishida zwar die unterschiedlichen

kulturellen Einflüsse an, postuliert gleichzeitig allerdings, dass sie vermittels des

Staates zu einer uniformen nationalen Kultur zusammenwachsen. Diese Interpre-

tation kann Konflikte innerhalb moderner multikultureller Staaten nicht erklären,

sie verschwinden vielmehr hinter einer behaupteten nationalen Kultur.

Diese Stellen sind problematisch,weil sie denGegebenheiten der heutigenWelt

nicht länger entsprechen. Kulturelle Konflikte ereignen sich sowohl intra- als auch

überstaatlich, was den Staat als Träger kultureller Identität schlicht unglaubwür-

dig macht. Nichtsdestoweniger sind die Ressourcen für eine interkulturelle Philo-

sophie bereits in Nishidas Ortlogik angelegt, da diese durchaus in der Lage ist, die

widersprüchlichen kulturellen Attribute einer Einzelperson zu erklären. Ein weite-

res Problem ergibt sich in Hinblick auf den Status der Kulturen selbst. Diese setzen

sich bei Nishida aus verdinglichten metaphysischen Attributen zusammen, die le-

diglich verschiedentlich kombiniert werden und im Endeffekt auf die Sein-Nichts

Dichotomie reduziert werden können (vgl. Lange 2011, 225ff.).

In Hinblick auf die Möglichkeit einer von Nishida inspirierten interkulturellen

Philosophie als Praxis lassen sich drei Problemfelder identifizieren:

a) Eine konsequente Ausarbeitung der oft kryptischen Ortlogik selbst, welche den

Gültigkeitsbereich und Status derselben adäquat beschreibt.15

b) Die Beantwortung der Frage, ob die Philosophie Nishidas überhaupt von der

im kokutai no hongi (国体本義)Wahre Bedeutung des Japanischen Volkskörpers) pos-
tulierten Staatsideologie getrennt werden kann.16

c) Eine interkulturelle Neuinterpretation von Nishidas Philosophie, die die Rol-

le von Staaten neu bewertet und konsequent die Frage nach dem Status von

»Kultur« stellt.

Nishidas Philosophie liefert zweifelsohne einenwichtigen frühen Beitrag zur inter-

kulturellen Philosophie, dennoch sind viele seiner Vorstellungen veraltet und von

der in ihrer Einfachheit überkommenen Ost-West Dichotomie geprägt, die es zu

überwinden gilt, wenn man Nishidas Denken konstruktiv weiterdenken möchte.

15 Hier wäre zum Beispiel die Frage zu klären, ob und inwieweit die Ortlogik überhaupt als

Logik zu bezeichnen ist.

16 Lavelle (1994) untersucht dezidiert die Überschneidungen zwischen Nishida und dem ko-

kutai no hongi. Shimizu (2011) bietet eine Literaturübersicht zum Thema und offeriert eine

Interpretation, dernach Nishidas Philosophie von Ultranationalisten verfälscht appropriiert

worden sei. Nishida hingegen habe ultranationalistische Ausdrücke übernommenund in de-

ren Gegenteil verkehrt. Egal welcher Denkschule man folgt, eine umsichtige Analyse ist in

jedem Fall nötig, um Nishidas eigene Philosophie aus den teils nationalistisch belasteten

Formulierungen herauslesen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 221

Literaturverzeichnis

MMK Siderits, Mark und Shōryū Katsura. 2013. Nāgārjuna’s middle way. Boston:

Wisdom Publications.

NKZ Nishida Kitarō [西田幾多郎]. 2002. Ed. Takeda Atsushi [竹田篤司]. Nishida
Kitarō zenshū Tōkyō: Iwanami Shoten.

 

Abiko, Seiya. 2000. »Einstein’s Kyoto address: How I created the theory of relativ-

ity.« Historical Studies in the Physical and Biological Sciences 31, 1: 1-35.

Colebrook, Claire. 2002. Gilles Deleuze. London: Routledge.

Deleuze, Gilles und Felix Guattari. 1975. Kafka. Pour une littérature mineure. Paris: Les

Éditions de Minuit.

Dilworth, David. 1969. »The Range of Nishida’s Early Religious Thought: Zen No

Kenkyū.« Philosophy East and West Vol. 19, 4: 409-421.

Feenberg, Andrew. 1999. »Experience and culture: Nishida’s path to the things

themselves.« Philosophy East and West Vol. 49, 1: 28-44.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1986. Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie

I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kleingeld, Pauline. 2019. »On Dealing with Kant’s Sexism and Racism.« Letzter

Zugriff 10.08.2020. https://philarchive.org/archive/KLEODW.

Kozyra, Agnieszka. 2008. »Nishida Kitarō’s Logic of Absolutely Contradictory Self-

Identity and the Problem of Orthodoxy in the Zen Tradition.« Nichibunken Ja-

pan Review. Letzter Zugriff 05.08.2020. https://www.chinabuddhismencyclop

edia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf.

Kreuzmair, Elias. 2010. »Die Mehrheit will das nicht hören. Gilles Deleuze Konzept

der littérature mineure« Helikon. A Multidisciplinary Online Journal 1: 36-47.

Krummel, John W. M. 2015. Nishida Kitarō’s Chiasmatic Chorology: Place of Dialectic,

Dialectic of Place. Indiana: Indiana University Press.

Lange, Elena Louisa. 2011. »Die Überwindung des Subjekts – Nishida Kitarōs

西田幾多郎 (1870-1945) Weg zur Ideologie.« Dissertation, Universität Zürich.

Larrimore,Mark. 2008. »Antinomies of race: diversity and destiny in Kant.« Patterns

of Prejudice 42, 4-5: 341-363.

Lavelle, Pierre. 1994. »The PoliticalThought of Nishida Kitarō.«MonumentaNipponica

Vol. 49, 2: 139-165.

Maraldo, John C. 1995. »The problem of world culture: Towards an appropriation

of Nishida’s philosophy of nation and culture.« The Eastern Buddhist Vol. 28, 2:

183-197.

Maraldo, John C. 2006. »The War over the Kyoto School.« Monumenta Nipponica

Vol. 61, 3: 375-406.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf


222 Thomas Schmidt

Maraldo, John C. 2019. »Nishida Kitarō.« The Stanford Encyclopedia of Philoso-

phy (Winter 2019 Edition). Letzter Zugriff 25.07.2020. https://plato.stanford.e

du/archives/win2019/entries/nishida-kitaro/.

Marra, Michele. 1999. Modern Japanese aesthetics: a reader. Honolulu: University of

Hawaii Press.

Nishida, Kitarō. 1999. Logik des Ortes. Darmstadt: WBG.

Shih Chi-Yu, Huang Chi-Yu und Huang Chiung-chiu. 2011. »Bridging Civilizations

through Nothingness: Manchuria as Nishida Kitarō’s Place.« Comparative Civi-

lizations Review Vol. 65, 65: 4-17.

Shimizu, Kosuke. 2011. »Nishida Kitaro and Japan’s interwar foreign policy: war in-

volvement and culturalist political discourse.« International Relations of the Asia-

Pacific Vol. 11, 1: 157-183.

Tanizaki Jun’ichirō. 2010. Lob des Schattens: Entwurf einer japanischen Ästhetik. Zürich:

Manesse.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-013 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://doi.org/10.14361/9783839456972-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro

