Kapitel VII: Die Weltzeit

»Die vulgire Interpretation der Weltzeit als Jetzt-Zeit verfiigt gar nicht uber
den Horizont, um so etwas wie Welt, Bedeutsamkeit, Datierbarkeit sich zu-
ganglich machen zu konnen.“! So schreibt Heidegger in Paragraf § 81 in Sein
und Zeit und Husserl, der sich als Adressat der Kritik sieht, schreibt am Rande
seines Exemplars ,,Was ist das fir ein Einwand? Fiihrt die konstitutive Analyse
nicht auf all das?*? Scheinbar leugnet Husserl nicht die vorgeworfene Ausle-
gung der Weltzeit als pure Jetztfolge und weist nur auf die Adresse hin, wo
der Horizont fiir die Thematisierung der von Heidegger vermissten Themen zu
finden sei, namlich die konstitutive Analyse, wahrscheinlich anstelle der Wahr-
nehmungsanalyse. Er bemerkt jedoch an einer anderen Stelle ausdricklich,
»der Weltzeit? Nennen wir dasselbe so wie Heidegger.“3

Einen Begriff Weltzeit, mit einem ,Charakter der Bedeutsamkeit,* was
Heidegger sich wiinscht, scheint Husserl nicht zu befremden. Husserl weist
zwar das urspringliche Recht der vulgiren Zeitauffassung nicht ab.’ Husserl
sieht die Weltzeit in diesem Sinne aber nicht erschopft. Dazu bestreitet er
Heideggers Behauptung, dass die vulgire Zeitauslegung die Wesensstruktur der
Weltzeit, namlich die Datierbarkeit und die Bedeutsamkeit, versteckt und dass
sie schlieSlich den Ursprung der Zeit nivelliert.

Anschlieend an Husserls Behauptung unternimmt dieses Kapitel den Ver-
such, den von Husserl mit Heideggers Begriff der Weltzeit gleichgesetzt erklar-
ten Weltzeitbegriff zu thematisieren, trotz der dominanten Feststellungen, die
in der Weltzeit den scharfsten Trennpunkt in Husserls und Heideggers Phino-
menologie der Zeit sehen und sogar eine Suche nach einem Heideggerschen
Begriff der Weltzeit bei Husserl als aussichtslos erklaren.¢

Heidegger (1986), S. 423.

Breeur, R.: Randbemerkungen Husserls zu Heideggers Sein und Zeit und Kant und das
Problem der Metaphysik, in: Husserl Studies 11, 1994. S. 3-63. Hier S. 47.

Breeur (1994), S.47. Diese Bemerkung macht Husserl an der Stelle, wo Heidegger
schreibt: ,Dabei muss die spezifische Struktur der Weltzeit, da sie in eins mit der eksta-
tisch fundierten Datierbarkeit gespannt ist, verdeckt bleiben.“ Heidegger (1986), S. 423.
Heidegger, M.: Die Grundprobleme der Phanomenologie. Hg. Herrmann, F. W. v., 3. Aufl.,
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1997. S. 370.

Husserl bemerkt kritisierend am Rande der Seite 425 seines Exemplars von Sein und Zeit:
»Als ob die ,vulgire® Zeitauffassung nicht ihr urspringliches Recht hitte, das durch die
konstitutive Analyse nicht im mindesten verschwindet.“ Breeur (1994), S. 47.

Bernet vertritt die These, dass es hoffnungslos wire, ,fir diesen Begriff der Weltzeit, der
Heideggers ganzer Analyse der ekstatisch-horizontalen Zeitlichkeit als Fluchtpunkt dient,
ein Husserlsches Aquivalent zu finden®. Bernet (1987/88), S.103. Dass Bernet sich bei
diesem Beitrag ausschliefSlich mit den frithen Zeitanalysen begniigt, darf nicht auffer Acht
gelassen werden.

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Es darf allerdings nicht vernachlassigt werden, dass solche Feststellungen
oft ihren Bezug zu fritheren Phasen von Husserls Phinomenologie und haupt-
sachlich die frihen Vorlesungen Zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins
haben, und es gibt weiterhin wenige Studien, die im Hinblick auf Husserls
spateren Weltbegrift die Suche nach dem Weltzeitbegriff aufgenommen haben.

Da eine unmittelbare selbstindige Ausfuhrung Heideggers Zeittheorie auf-
grund ihrer besonderen fundamentalontologischen Grundlage kaum méglich
scheint und, auch wenn moglich, sie den Rahmen dieser Arbeit Gberschreiten
wirde, geht diese Arbeit nur auf den Weltzeitbegriff Heideggers ein und sogar
nur insofern, dass er als leitend fiir die Thematisierung von Husserls Weltzeit
dienen kann. Somit wird auch auf die Zeitlichkeit nur im Hinblick auf ihre
Ursprungsrolle fiir die Zeit, als zeitigend fur die Weltzeit, eingegangen und auf
Heideggers Analyse der Zeitlichkeit in ihren unterschiedlichen Modi verzichtet
(§ 1). AnschlieBend werden am Leitfaden der Kritiken die moglichen Richtun-
gen fur die Thematisierung der Weltzeit bei Husserl verfolgt (§ 2).

Bevor die Welt angesichts ihrer geschichtlichen Fassung und ihrer Zeit als
in einiger Hinsicht gleichgestellt zu Heideggers Weltzeit thematisiert wird, ist
es angebracht, die mit der Weltzeit oft gleichgestellte Naturzeit in den spiten
Texten zu betrachten (§3, §4). Dabei erhofft diese Arbeit aufzuweisen, dass
die Gleichstellung der Naturzeit mit der Weltzeit eine grobe Fahrlassigkeit
von Husserl ist, die ihm nicht immer verborgen bleibt. Der Hauptunterschied
zwischen der Weltzeit in ihrem besonderen Sinne und der Naturzeit liegt
in der Konkretion. Die Konkretion fur die Zeit, die im Prinzip stets als die
formale Dimension konstatiert wird, hat zwar etwas Befremdliches. Die Enthtl-
lung der Aktionen wie die Abstraktion und die Idealisierung, die schlie€lich
zur Befestigung der Zeit als eines formalen Stellensystem fiihren, soll jedoch
dieses Befremdliche aufklaren. Die Erlauterung der konstituierenden Dimensi-
on der Weltzeit, die mit der Erhellung der grundlegenden konstituierenden
Intersubjektivitit Hand in Hand geht, soll eine tiefliegende Differenzierung
zwischen der Weltzeit und der Naturzeit erhellen (§5). Auch die Erklarung
der urspringlichen Idealisierung soll zur Unterscheidung der Weltzeit und der
Naturzeit beitragen (§6). Nach diesen Erlauterungen wird, Bezug nehmend
auf die besonderen Eigenschaften der Weltzeit in Heidegger’schen Sinne, die
Zeit im Rahmen von Husserls Lebensweltlehre untersucht, wobei die Datier-
barkeit und Bedeutsamkeit im Zweckleben und die Tragweite der Natur fir
die Zeitbestimmung im menschlichen Zweckleben in den Vordergrund treten
(§7, §8). Mit der Bemerkung des Unterschieds zwischen lebensweltlichen und
wissenschaftlichen Bestimmungen sowie der offenkundigen Subjektrelativitat
der ungefahren lebensweltlichen Zeitbestimmung soll die Kritik der Nivellie-
rung der urspriinglichen Zeit bei Husserls Weltzeitauffassung zurtickgewiesen
werden (§9). Schlieflich wird Husserls roher Ansatz zur Phinomenologie der

156



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

historischen Zeit dargestellt, die auch die Aussicht der moglichen Fortsetzung
der vorliegenden Studie schildern kann (§ 10).

§ 1. Exkurs: Heideggers Weltzeitbegriff und seine Krittk an Husserls
Zeitverstandnis

Obwohl Husserl Heideggers Kritik am vulgiren Zeitverstindnis als Kritik an
seiner eigenen Zeitinterpretation wahrnimmt, ist Heideggers Kritik an die
gesamten philosophischen Zeittheorien gerichtet, welche Heidegger als das
Fortbestehen der Aristotelischen Tradition betrachtet,” die, mit dem vulgaren
Zeitverstandnis Hand in Hand, das Verfallen des Daseins inszenieren kann.

Vor der Darstellung dieser Zeitverstindnisse, die uns zu Heideggers Welt-
zeitbegrift fuhren soll, ist es in erster Linie angebracht, die von Heidegger
zusammengefasste These zur urspriinglichen Zeitlichkeit zu nennen:

»Zeit ist urspringlich als Zeitigung der Zeitlichkeit, als welche sie die Konstitution der
Sorgestruktur ermdglicht. Die Zeitlichkeit ist wesenhaft ekstatisch. Zeitlichkeit zeitigt
sich urspriinglich aus der Zukunft. Die urspriingliche Zeit ist endlich.“3

Die urspringliche Zeit ist die zeitliche Verfasstheit des Daseins, dessen Grund-
und Ganzheitsverfassung die Sorge ist. Die Zeitlichkeit als Einigungsgrund der
in Entwurf, Geworfenheit und Sein-bei gegliederten Sorge ist selbst die Einheit
von drei Momenten, namentlich Zukunft, Gewesenheit und Gegenwart, die
sowohl einzeln als auch in der Einheit der Zeitlichkeit von sich heraustreten
und aufer sich sind, so dass sie Ekstasen genannt werden.

Weder ist die Einheit der Ekstasen eine Zusammensetzung noch darf die
ekstatische Einheit als ein Seiendes verstanden werden. Um diese Missverstand-
nisse zu vermeiden, benutzt Heidegger die Formulierung, dass die Zeitlichkeit
sich zeitigt. Die Zeitlichkeit hat nicht nur den wesentlichen Charakter AufSer-
sich zu sein, sondern auch den Charakter des Offenseins, den Horizont in

»Alle nachkommende Erdrterung des Begriffes der Zeit halt sich grundsitzlich an die
Aristotelische Definition.“ Heidegger (1986), S. 421. Und in den Grundproblemen der Phdno-
menologie schreibt Heidegger: ,,Wir betonten schon, dass in den beiden antiken Zeitinter-
pretationen von Aristoteles und Augustinus das Wesentliche gesagt ist, was innerhalb
des vulgiren Zeitverstindnisses zunachst tber die Zeit gesagt werden kann.“ Heidegger
(1997), S.329. Unter den Zeittheorien findet Heidegger die von Bergson als die weitaus
selbststandigste, obwohl schlieflich ,[glerade Bergsons Lehre von der Dauer [...] aus einer
direkten Auseinandersetzung mit dem Aristotelischen Zeitbegriff erwachsen [ist]“ und
somit ,nicht haltbar®. ,Dennoch sind die Untersuchungen Bergsons wertvoll, weil sie eine
philosophische Anstrengung bekunden, tGber den traditionellen Zeitbegriff hinauszukom-
men.“ Heidegger (1997), S. 328.

8 Heidegger (1986), S. 331.

157

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Erschlossenheit, und deshalb kann die Zeitlichkeit als ekstatisch-horizontal
bezeichnet werden.”

Die Urspringlichkeit hat die Bedeutung, dass alle andere Zeitauffassungen
mittelbar oder unmittelbar in der Zeitlichkeit fundieren bzw. davon abgeleitet
sind.

Zwar schreibt Heidegger der Zukunft unter den Ekstasen den Vorrang zu,
jedoch sind die drei Ekstasen gleichurspriinglich, d. h., sie kommen weder aus-
einander noch nacheinander, sondern zugleich. Damit kann Heidegger dieser
Zeit die Stdtigkeit zuschreiben. !

Diese Statigkeit ist aber keine Aneinanderfiigung der Augenblicke, sondern
eine geschichtliche Erstrecktheit zwischen Geburt und Tod. Die Endlichkeit
der horizontal-ekstatischen Zeitlichkeit ist der wichtigste Charakter der Zeit-
lichkeit des Daseins. Im Vorlaufen der Entschlossenheit zum Tode versteht sich
das Dasein aus Zukunft und dem Zu-Kommenden. Beim In-sich-Verlieren an
geschiftliche Beschiftigung mit den Innerzeitigen (den Besorgten) zeigt das
Dasein ein anderes Verhalten zur Zeit und seiner Zeitlichkeit.

Heidegger registriert, entsprechend der Seinsmodi des Daseins, drei Zeitver-
standnisse: das eigentliche Zeitverstindnis, welches existenzial-ontologisch den
Ursprung der Zeit aus dem Dasein und seinem eigenen ekstatischem Charakter
erschliefSt; das alltagliche, besorgte Zeitvertrauen, welches die Zeit im prakti-
schen Umgang mit dem innerweltlichen Seienden, aus besorgendem Sein-bei,
dem Innerzeitigen vorthematisch kennt,!" und schlieflich das uneigentliche
Zeitverstandnis des verfallenden rechnerischen Denkens, worunter sowohl die
traditionellen philosophischen Zeittheorien als auch das vulgare moderne Zeit-
verstandnis fallen.

Da nur das Dasein zeitlich ist und das nicht daseinsméflige Seiende nach
Heidegger nicht zeitlich, sondern nur in der Zeit, also innerzeitig, ist, ist der
Grundmafstab dieser Gliederung der Zeitverstindnisse der Bezug zum daseins-
oder nicht daseinsmifiigen Seienden. Unter den Seienden ist das Zuhandene
von dem Vorhandenen zu unterscheiden; bei der theoretischen Beobachtung
des Letzteren ist das vulgire Zeitverstindnis gemeint, wiahrend fiir die besorgte
Beschaftigung mit dem ersteren das alltigliche besorgte Zeitvertrauen steht.

Ausgehend von dem alltiglichen praktischen Umgang mit der Zeit, weist
Heidegger auf die Neigung zum Verfall hin, die sich in den aus diesem
Zeitverstandnis abgeleiteten Zeitauffassungen erfiillt, die zur Verdeckung der

? Vgl. Herrmann, F. W. v.: Der Zeitbegriff Heideggers, in: Mesotes. Supplementband. Martin
Heidegger, 1991. S. 22-34. Hier S. 23.

10 ygl. Heidegger (1986), S. 391.

11 yon Herrmann unterscheidet zwischen zwei Weisen des natiirlichen Zeitverstindnisses,
ein ausdricklich-thematisches Verstindnis der Zeit als Zeitfluss und Jetztfolge (philoso-
phisch, aber auch unser modernes Zeitverstindnis) vs. die nicht-ausdriickliche, vorthema-
tische Weise, wie wir uns in unserem Verhalten zum Seienden zur Zeit verhalten, was als
Vollzugsverstindnis bezeichnet wird. Vgl. Herrmann (1991), S. 24-25.

158

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eigentlichen Zeitlichkeit und Nivellierung ihres ekstatischen Charakters fiihrt.
Heidegger stellt fest, dass, wihrend die Wesensstrukturen der alltiglichen Zeit
deren Bezug zur eigentlichen Zeitlichkeit und deren Fundierung in ihr immer
noch verstehen lassen, die vulgare Zeit solcher enthillenden Charakteristika
entbehrt. Im Folgenden gilt, zuerst jene Wesensstrukturen der Zeit der Sorge in
threm Modus der Alltaglichkeit darzustellen.

Im alltdglichen Umgang mit der Zeit ist sie, womit wir rechnen und worauf
wir uns richten. Dieses Damit-Rechnen, Darauf-Richten hat einen Vertrauen-
scharakter und ist deshalb grundsatzlicher als die Zeitauffassung der distanzier-
ten theoretischen Einstellung auf das Vorhandene.

Die im alltaglichen praktischen ,Verrechnen, Planen, Vorsorgen und Verhu-
ten“!? ausgelegte Zeit wird, ,ob lautlich vernehmbar oder nicht®,"3 in Zeitpra-
dikate jetzt, damals und dann ausgesprochen. Die ausgesprochenen Bestimmun-
gen dann, damals und jetzt sind nicht blofe Zeitpunkte, als Jetztpunkt und
um den Jetztpunkt herum als Noch-nicht-jetzt und Nicht-mehr-jetzt, sondern
haben ihren Bezug zum Tun und Lassen des mit dem Zuhandenen beschaftig-
ten Daseins.’* Im Hinblick auf ihren Bezug zum Verhalten des besorgenden
Daseins bezeichnet Heidegger die Pendenten der dreifachen Ekstasen der Zeit-
lichkeit (Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft) fir Zeit der Innerzeitigen als
Gewirtige, Behaltene und Gegenwirtige.

Wihrend das Gewartige die Ausgelegtheit der Ekstase Zukunft ist, ist das
Behaltene die Ausgelegtheit der Gewesenheit und ebenso ist das Gegenwirtige
die Ausgelegtheit der Ekstase der Gegenwart.

sJedes ,dann® aber ist als solches ein ,dann, wann .., jedes ,damals® ein
,damals, als ..., jedes ,jetzt® ein ,jetzt, da ..".“!5 Mit dieser Erklarung beginnt
Heidegger, eine Hauptstruktur der ausgesprochenen Zeit zu erliutern. Dann,
Damals und Jetzt sind nicht nur pure Zeitpunkte bzw. punktuelle Angaben
einer bezugslosen Zeit, sondern Zeitangaben in Bezug auf das jeweilige Seien-
de, zu dem das Dasein sich jeweils beschaftigen wird, beschaftigte und beschif-
tigt.!® In diesen urspriinglichsten Zeitangaben und ihrer selbstverstindlichen
Bezugsstruktur sieht Heidegger die vorkalendarische Datierbarkeit der ausge-
legten Zeit und erkennt in dieser wesenhaften Struktur der Datierbarkeit den
»elementarsten Beweis fiir die Herkunft des Ausgelegten aus der sich auslegen-
den Zeitlichkeit“.1”

Die Datierung findet aufgrund des In-der-Welt-Seins des Daseins, der Er-
schlossenheit der Welt, aus umweltlichem begegnenden Seienden statt. Inso-

12 Heidegger (1986), S. 406.
13 Heidegger (1986), S. 406.
14 Vgl. Herrmann (1991), S. 27.
15 Heidegger (1986), S. 407.
16 Vgl. Herrmann (1991), S. 27.
17" Heidegger (1986), S. 408.

159



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fern die Natur die Bithne der Tatigkeiten und Geschifte des In-Seins des
Daseins ist und da das Dasein in seiner geschaftlichen Beschiftigung mit dem
Innerzeitigen an Sichtmoglichkeit gebunden ist, findet die Datierung ihr Zeit-
maf$ in den Naturphidnomenen Tag und Tageslicht. Die Sonne wird demgemafS
zu der Zeitdatierenden, die durch unmittelbare Beobachtung ihres Standes im
Himmel das umsichtige Dasein allmahlich als eine astronomisch-kalendarische
Zeitrechnung in Gang bringt. Die kalendarische Zeitrechnung wurde daher
nicht durch Zufall und Glick entdeckt, ,sondern hat ihre existenzial-ontolo-
gische Notwendigkeit in der Grundverfassung des Daseins als Sorge®.!® Die
umsichtige Sorge drickt sich in der Zeitrechnung aus.

Aufgrund der Datierbarkeitsstruktur kann eine andere Wesensstruktur der
besorgten Zeit beleuchtet werden. In der Zeitverteilung nach Tag und Nacht
tritt die Um-zu-Struktur der besorgten Zeit hervor, insofern, dass es heift:
»,Dann, wenn es tagt, ist es Zeit zum Tagwerk.“!?

Die Zeitverteilung nach Tag und Nacht impliziert ein Wozu. Dass ,,[d]as
gewartigend-behaltende Gegenwartigen des Besorgens [...] Zeit in einem Bezug
auf ein Wozu [versteht],2° macht ihre Bedeutsamkeitsstruktur aus. Die Bedeut-
samkeit konstituiert ,die Weltlichkeit der Welt“ als ,,Ganzheit der Beziige®,!
als Verweisungszusammenhang. Daher hat die besorgte Zeit als Zeit-zu ,we-
senhaft Weltcharakter?? und kann somit nach Heideggers Weltbegrift diese
besorgte Zeit als Weltzeit benannt werden.

Besonders die oben genannten Wesensstrukturen, die die wesenhafte Welt-
bezogenheit der Zeit erhellen, fehlen Heidegger bei dem traditionellen und
vulgiren Zeitverstandnis.

Dass in der besorgten Zeit dem Jetzt der Vorrang beigemessen wird, zeigt
sich in der Tatsache, dass dann und damals sich durch Orientierung an dem
Jetzt definieren lassen. Das Gegenwartige ist auch entscheidend fur die Erldute-
rung der dritten Struktur: die Gespanntheit der datierbaren Zeit.

Das Zeitpradikat dann ist fir alltagliches Dasein vom Jetzt her als noch nicht
jetzt ausgelegt, und noch nicht jetzt deutet von der gegenwartigen Situation
des Daseins her auf ein bis dahin. Inzwischen wahrt und dauert die Zeit, die
selbst wieder datierbar ist. Das Inzwischen lasst sich auch an von damals bis
hierher zeigen. Die Zeitangabe jetzt weist auch selbst auf das Wahren: jetzt,
wihrend der Arbeit; jetzt, wihrend der Nacht. Und dieses Wahren ist ,die
im sich Auslegen der Zeitlichkeit offenbare Zeit, die so jeweilig als ,Spanne
athematisch im Besorgen verstanden wird“.23

18
19
20
21
22
23

1986
1986
1986
1986
1986
1986

,S.411.
,S. 414
,S. 414.
,S. 414
,S. 414
, S. 409.

Heidegger
Heidegger
Heidegger
Heidegger
Heidegger
Heidegger

,\,\,\A,\/\
NGNS IS IS IS

160



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Auf Grund der faktischen Existenz des Daseins in Mitsein, des Mit-dasein-in-
der-Welt, stof8t die ausgesprochene Zeit auf die offentliche Verstindlichkeit.
Die Offentlichkeit nennt Heidegger als letzte Struktur der besorgten Zeit. Diese
Struktur der veroffentlichten Zeit hat allerdings eine starke verdeckende Seite
fur die ekstatisch-horizontale Zeitlichkeit Heideggers zur Folge, da somit die
Zeit nicht als je eigene verstanden wird, sondern als das, was es gibt und fir
jedermann gleichermaflen vorfindlich ist und zum Nehmen und sogar zum
Messen steht.

Waihrend die Datierbarkeit und die Bedeutsamkeit der datierten Zeit auf
das In-der-Welt-Sein des Daseins hinzudeuten vermogen und die Offentlichkeit
der ausgesprochenen Zeit das Mitsein zu illustrieren imstande ist, kann sich
»die ekstatische Erstrecktheit der geschichtlichen Zeitlichkeit, wenngleich als
solche unerkannt“,>* aus der Gespanntheit der besorgten Zeit erschliefen.
Somit konnen das Existenzial Sorge in der Bezeichnung der besorgten Zeit,
die Existenzialen Verstehen und Rede in ihrem Aussprechen und ihrer Ausle-
gung und das Existential Mitsein in der Bezeichnung veroffentlichter Zeit zum
Vorschein kommen. Die vorthematische Zeit der praktischen Alltaglichkeit
wird auf diese Weise thematisiert, um zu illustrieren, wie unser zuerst und
zunachst hausliches Vertrauen mit der Zeit, zwar unbemerkt und unerkannt,
ihre ontologische Griindung in der urspriinglichen Zeitlichkeit erkennen lasst.
Die Wesensstrukturen der Zeit des Besorgens haben das Potenzial, auf die
urspriingliche Zeitlichkeit zu verweisen, und somit kann diese ontische Zeit
eine ontologische Erorterung erhalten.

Aus diesem alltaglichen Zeitvertrauen entspringt sowohl das vulgare Zeitver-
standnis als auch die philosophische Zeittheorie von Aristoteles, die anstelle der
aus dem Verhalten des mit der Zeit rechnenden besorgenden Daseins zahlen-
mafige Bestimmungen fur die Zeit gingig macht und die Zeit als ,Gezihlte an
der Bewegung“? auffasst. Im modernen Uhrgebrauch kulminiert diese Art der
Zeitauffassung als Gezédhlte-Zihlende. Die Auffassung der Zeit in Assoziation
mit dem Raum ist derart, dass eine raumliche Bewegung gemessen und gezahlt
als die Zeit verstanden wird. Anstelle des unmittelbaren Blicks auf die Sonne
und ihren Stand am Himmel, der eine Bedeutung fiir die Sorgen des umsichti-
gen Daseins hat, wird die Zeit im Absehen von dieser Bedeutung an der Uhr im
Verfolgen des bedeutungslosen Wanderns der Zeiger abgelesen.

Die Homogenitit der Jetztpunkte disqualifiziert sie fir die bedeutsamen
Zeitangaben. Die homogenen gleichbedeutenden Jetztpunkte sind gleichgiltig
und lassen sich nicht als geeignet oder ungeeignet pradizieren und damit kann
Heidegger behaupten, dass die vulgire Zeitauslegung die Datierbarkeit und
Bedeutsambkeit verdeckt und durch die Verdeckung die Weltzeit nivelliert ist.26

24 Heidegger (1986), S. 409.
25 Heidegger (1997), S. 335.
26 Vgl. Heidegger (1986), S. 422.

161



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Auch anstelle der Gespanntheit ist bei der vulgiren Zeit von der liickenlosen
Kontinuitit die Rede. Diese Zeit betrachtet Heidegger als eine abkiinftige Abs-
traktion aus der selbst sekundaren besorgten Zeit und deshalb zweimal entfernt
von dem eigentlichen Ursprung. Heidegger legt daher oft die vulgire ,,Zeit in
Anfihrungszeichen.?”

Die auf Zusammenhalt der Zeit gerichtete Interpretation der Zeit als das
Jetzt, auch wenn als das flieBende Jetzt oder sogar als Ubergang, veranlasst,
dass die Zeit als Vorhandenes verstanden wird, als das, was nur anerkannt
werden muss. An der Orientierung an der Jetztfolge als pure und lickenlose
Reihe von Jetztpunkten in der vulgiren und traditionellen Zeitinterpretation
erkennt Heidegger das natirliche Seinsverstindnis?® der antiken Philosophie
bzw. der ganzen abendlindischen Metaphysik als das Sein als Anwesenheit
oder, in Terminologie von Heidegger ausgedriickt, als Vorhandensein.

Das Hauptcharakteristikum der vulgiren Zeit ist somit die Jetztzentrierung
und das Jetztverstaindnis als Vorhandenes. In diesem Sinne wird das Jetzt selbst
zu einem Innerzeitigen. ,Die Jetztfolge wird als ein irgendwie Vorhandenes
aufgefasst; denn sie riickt selbst ,in die Zeit*.“?

So wie alle anderen Wesensstrukturen der besorgten Zeit dem datierten
Jetzt entspringen, ist bei der vulgiren Zeit das pure Jetzt entscheidend fiir ihre
anderen Charakteristika. Aus dem isolierten Begriff des Jetzt wird rein deduktiv
die Endlosigkeit der vulgiren Zeit erschlossen.?® Diese deduktive Unendlichkeit
impliziert aber, dass ,die Zeitlichkeit selbst in sich ihre eigene wesenhafte
Endlichkeit vergisst“.3! Heidegger zufolge kristallisiert die vulgire These der
Unendlichkeit der Zeit die Nivellierung und Verdeckung der Weltzeit.

Die vulgare unendliche Zeit vergeht und ist nicht umkehrbar. Dass die Zeit
in ihr Vergehen und nicht in ihr Entstehen vulgar begriffen wird, hat allerdings
yihren Grund in der Herkunft der offentlichen Zeit aus der Zeitlichkeit, deren
Zeitigung, primar zukuinftig, ekstatisch zu ihrem Ende ,geht..“3? Die Vergang-
lichkeit der Zeit kennt das Dasein ,aus dem ,flichtigen® Wissen um seinen
Tod“.3

Das vulgire und das traditionelle Zeitverstindnis fassen die Zeit als eine
vorhandene nicht umkehrbare, unendliche Folge der Jetztmannigfaltigkeit auf,
deren Homogenitat die Zahlung zulasst.

27 Vgl. Heidegger (1997), S. 329.
28 Vgl. Heidegger (1986), S. 421.
2 Heidegger (1986), S. 423.
30 ygl. Heidegger (1997), S. 386.
31 Heidegger (1997), S. 386.
32 Heidegger (1986), S. 426.
3 Heidegger (1986), S. 425.

162



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Indem Heidegger die Weltzeit weder als objektiv noch als subjektiv, sondern
far ,.friher* als jede Subjektivitat und Objektivitdt“3 erklart, als die Bedingung
der Moglichkeit jeder zeitlichen Bestimmung, wird ihr Sein zu einem Grenz-
problem. Fir Heidegger ist dennoch wichtig, darauf zu insistieren,

»dass die Zeitlichkeit als ekstatisch-horizontale so etwas wie Wellzeit zeitigt, die eine
Innerzeitigkeit des Zuhandenen und Vorhandenen konstituiert. Dieses Seiende kann
dann aber im strengen Sinne nie ,zeitlich® genannt werden. Es ist wie jedes nichtda-
seinsmafSige Seiende unzeitlich, mag es real vorkommen, entstehen und vergehen oder
,ideal‘ bestehen.“3S

Soweit Heideggers Weltzeitkonzeption in seinen Zeitanalysen.

§ 2. Die zwei Zielschetben der Kritiken

Heideggers Kritik an Husserls Auffassung der Zeit ist letztendlich Kritik
am Primat der theoretischen Einstellung in Husserls Beziehung zur Welt.
Heideggers Auffassung von dem Vorhandenen als Gegenstand der Theorie
ist allerdings nicht mit dem Wahrnehmungsding Husserls identisch, insofern
fur Heidegger das Vorhandene ein isoliertes Ding ist, welches sich nicht in
der Werkstatt Welt befindet, als weltlos und beziehungslos betrachtet wird.
Wihrend dagegen bei Husserl die Wahrnehmungswelt selbst der Verweisungs-
und Bedeutungszusammenhang ist. Bereits Anfang der 1920er-schreibt Husserl:

»Sobald ein ,Seiendes‘ einen Auflenhorizont hat, ist es nicht allein gesetzt, sondern
anderes Seiendes ist mitgesetzt. Hat es notwendig einen AufSenhorizont, so ist es
unselbstindig; es trigt Mitbestimmungen in Bezug auf solches, was es nicht selbst
ist. Man kann dann auch sagen: Alles Seiende ist relativ, es ist nur in Beziehung zu
anderem. Oder von Seiten der Setzung: Alle Seinssetzung ist zugleich ,In-Beziehung-

Setzung'.“36

,Die Sinneskonstitution der Welt“ nach Husserl

st so, dass sie keine selbstindige Sinnbildung kennt, dass alles je Erfahrbare seinen
Beziehungshorizont mit sich tragt, durch den es immerfort Beziehungscharaktere hat,
die in Beziehungssetzungen und ausdrickliche Beziehungspradikationen zu verwan-
deln sind.“3”

Husserl zufolge, ,[beruht aJuf der Erkenntnis [...] alle spezifisch menschliche
Praxis, die in Konzeption von Zwecken und in Zwecktitigkeiten verlaufen-
de“.3% Allerdings ist zu bemerken, dass bei der Welt der Erkenntnis ,,noch
nicht an so etwas wie wissenschaftliche Wahrheit und an die wahre Welt als

3* Heidegger (1986), S. 419.
35 Heidegger (1986), S. 422.
36 Hua XXXIX, S. 5.
37 Hua XXXIX, S. 5.
38 Mat VIIL, S. 210.

163

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zwecksinn einer universalen Welterkenntnis zu denken [ist]“,3° sondern die Le-
benswelt und die lebensweltliche Erfahrung und Erkenntnis damit gemeint ist.
Heideggers Kritik ist insofern nicht treffend, dass auch fiir Husserl das Primat
bei der Welt steht, in der wir leben, dass nach Husserl ,,zunachst wohl Umwelt
moglicher Praxis, als praktisch nach Zwecken gestaltete und zu gestaltende,
und Welt der Erkenntnis sich deckt*.40

Husserl lehnt auch ausdricklich Heideggers Einwand zu seiner Zeitauffas-
sung ab und dementiert die Verdeckung und Nivellierung der urspriinglichen
Zeitlichkeit bei seinem Zeitverstindnis.*! Indem Heidegger das vulgire Zeitver-
standnis anlasslich seines Mangels an Datierbarkeits- und Bedeutsamkeitsstruk-
tur kritisiert und darin die Nivellierung der urspringlichen Zeitlichkeit bekun-
det, hat er dieser Zeitauffassung sowohl Daseins- als auch Weltbeziehungslosig-
keit vorgeworfen. Richtet er diese Kritik an Husserl, ist dann die Zielscheibe
einerseits distanziertes, die Welt blof§ hinsehendes, weltloses transzendentales
Subjekt, anderseits der formale Begriff der Welt.

Auch die sonstigen, vorwiegend an Heidegger angeschlossenen und von ihm
inspirierten Kritiken an Husserls Weltzeit gehen stets auf diese zwei Richtun-
gen hinaus (s. Einleitung). Einerseits greifen die Kritiker die Weltzeit in ihrem
minimalen Sinn als Naturzeit an, anderseits halten sie die Konstitutionsweise
der Weltzeit fir problematisch. Die erste Kritikrichtung griindet sich in der
Kritik an der Verdinglichung der Welt, wihrend die Kritik an der Fundierung
der Zeit in dem absoluten inneren Zeitbewusstsein der Kritik dem weltlos-zeit-
losen transzendentalen Subjekt nahesteht. Sowohl die Seinsweise der transzen-
denten Welt als auch die Seinsweise des transzendentalen Subjekts stehen bei
den Debatten um die Weltzeit unter Kritik.

Mit der Seinsweise des transzendentalen Subjekts und seiner notwendigen
Faktizitat, ihrer absoluten Weltlichkeit, haben sich die letzten Abschnitte dieser
Arbeit befasst. Zu dem vieldeutigen Weltbegriff Husserls stellt sich nun die
Frage, ob nach der Auseinandersetzung mit dem Weltproblem anhand der In-
tentionsanalysen mit der Betonung der Notwendigkeit der Welt auf Grund der
Wechselseitigkeit der universalen Korrelation (s. Kap. I und II) sowie aus der
Sicht der statisch-konstitutiven Phinomenologie der 1920er- und der munda-
nen Phinomenologie der 1930er-Jahre unter Betrachtung der morphologischen
Totalitat der Welt (s. Kap. II), bei welchen Analysen und aus welchen Blick-
winkeln nun die Wiederaufnahme des Problems des Weltbegriffs so erfolgen
konnte, dementsprechend die Thematisierung der Weltzeit in ihrem vollen
Sinne vollgezogen werden kann.

Fir den von Heidegger vermissten Horizont der Bedeutsamkeit und der
Weltlichkeit verweist Husserl zwar auf die konstitutive Analyse. Bei den sta-

39 Mat VIII, S. 210.
40" Mat VIII, S. 210.
41 Vgl. Breeur (1994), S. 47.

164



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tisch auf die regionalen Ontologien sowie bei den auf die eidetische Ontologie
der Welt und ihre Wesensform gerichteten Analysen der konstitutiven Phano-
menologie gelingt Husserl jedoch nicht mehr als ein Konstatieren der Welt als
die Natur und die Deskription ihrer durchdringenden Form aller erdenklichen
Welten als die Raumzeitlichkeit, die anscheinend zu Recht fur die von
Heidegger vermisste Datierbarkeit und Weltlichkeit als disqualifiziert zu erkla-
ren ist. Die Zeit als die homogene Jetztfolge entbehrt solcher bedeutsamen und
einschneidenden Punkte, die als die epochalen Punkte bei der Datierung die-
nen. Die Homogenitit stempelt alle Stellen der Naturzeit gleich, sodass die Na-
turzeit zur Zeitmessung fahig, aber zur Zeitanagabe und Zeitordnung keines-
wegs imstande ist.

Sollte beim Ausschlieffen der Datierbarkeit und Bedeutsamkeit bei der Welt-
zeit Husserls die Vernachlissigung der Freilegung der geschichtlichen Bestim-
mung der Welt unterstrichen werden, gilt es, eine Suche nach einer wesentlich
geschichtlich bestimmten Welt bei Husserl zu unternehmen. Dieser Einwand
hebt nicht nur den Mangel an Thematisierung der Zeit der Geschichte bei
Husserl hervor als die Form der hoheren Schicht der Welt, sondern ist gerade
die kritische Bemerkung darauf, dass in dem Schichtensystem die wesentliche
grundlegende Form der Welt von Husserl nicht als die Geschichtszeit, sondern
als die Naturzeit freigelegt wird, dass sogar Husserls Begriff von der Lebenswelt
primar der Natur und nicht dem kulturellen Gesicht von der Welt entspricht.
Dass Husserl mit unterschiedlichen Weltbegriffen umgeht, wurde in vorliegen-
der Arbeit mehrmals hervorgehoben. Wenn es um die allumfassende oder,
wie Husserl selbst es bezeichnet, volle Welt geht, gehoren fiir Husserl Natur
und Geschichte zusammen und sind nicht zu unterscheiden. Dies sollte bereits
verdeutlicht geworden sein. Insofern die Welt fir mich stets die Menschenwelt
ist, sei sie immer als geschichtliche zu sehen.

Die Thematisierung der Geschichte hangt nicht nur mit der Lebensweltlehre
in Husserls systematischem Programm und dem generativen Aspekt der Pha-
nomenologie zusammen, sondern ebnet zugleich der genetischen Dimension
der Zeitanalysen den Weg zur Konzeptionierung der Welt als geschichtliche.
Indem Husserl die Genesis der Form und des Inhalts der Welt in der Konstituti-
on ihres Seinssinnes beschreibt und die Erweiterungsmoglichkeiten fiir diesen
Seinssinn im reduzierten Primordium erforscht, tritt die Verflechtung der Na-
tur und der Geschichte zutage.

§ 3. Die Ordnung der primordialen Welt als abstraktive Naturzeit

Auch wenn ,die Natur als objektiv-intersubjektive von jedermann in Kon-
nex mit jedermann erkennbare und aussagemifig, urteilsmafig bestimmbare

165



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welt“4? nach der primordialen Reduktion verschwindet, ist Husserl zufolge
auch in der primordialen Einsamkeit weiterhin ein Universum der blofSen Kor-
per gegeben, das eine gewisse Ordnung hat, worin die Korper in Vor-, Nach-
und Zugleich-Verhiltnisse zueinander stehen. Anders als die Quasi-Zeitlichkeit
der immanenten Einheiten der lebendigen Gegenwart deuten diese Verhaltnis-
se auf eine Zeit hin; sie deuten auf die abstraktive Naturzeit.

Stellt man die Frage, ob die Stellen in dieser abstraktiven Zeit derart zu einer
Zeitbestimmung der Seienden fithren konnen, dass von der festen Datierung
der Seienden die Rede sein kann, dann wire die vorausgeschickte Antwort ne-
gativ. Die Ordnung dieser abstraktiven Natur ist gar keine eigene selbstindige
Ordnung neben der Weltzeit, sondern wie die primordiale Welt eine abstraktiv
herzustellende Schicht der Welt ist, so ist diese Ordnung eine ideell zu betrach-
tende Zeit. Die Zeit und Zeitbestimmungen in der Primordialitat sind

ynicht etwas in der Welterfahrung fir sich je Geltendes, sondern nur kiinstlich hinter-
her wiederum Abzuschichtendes. Was ich wahrnehme, und seine Dauer, seine Zeitord-
nung, wie ich sie erfahre, ist vorweg weltlich und weltzeitliche Dauer.“43

Husserl setzt fort: ,Ich habe nur eine Zeit, die Weltzeit.“44

Die Verhiltnisse innerhalb eines aktuellen Erfahrungsfelds in der primor-
dialen Sphare konnen erst und nur eventuell in der Totalerfahrung zu den
Zeitbestimmungen fihren. Daher ist die Frage nach der Zeitbestimmung in
der reduktiven primordialen Natur mit der Frage nach der Moglichkeit der To-
talerfahrung im Primordium verbunden. Die Totalerfahrung hat die Gestalt der
Erweiterung der primordialen Sphire riick- und vorwarts, zeitlich und raum-
lich. Bei der Abwesenheit der Perspektiven des Anderen und der Absenz des
Wiedererinnerungsschatzes des Anderen im Primordium rechnet Husserl fir
die Erweiterung des primordialen stromenden naturalen Wahrnehmungsfeldes
hinsichtlich des Raumes mit den kinasthetischen Vermogen und dem iterativen
Stil des Raumes.* Und fir die Erweiterung der Zeit in der primordialen Sphare
in Richtung der Vergangenheit bemerkt er aufer den eigenen Erinnerungen
die Moglichkeit der in der reduzierten Natur vorgezeichneten Naturhistorie.
Wo mein Erinnerungsschatz aufhort und nicht weiter konstituieren vermag,
bt ,[d]ie historische Struktur der physischen und organischen Natur“# ihre
Funktion als Erzahler der verpassten Erinnerungen und Zeiten aus: ,Ich hatte
keine wirkliche Erinnerung mehr, aber das Naturhistorische erzihlte mir sozu-
sagen, was ich damals gesehen hatte oder hatte sehen konnen.“4”

42 Mat VIII, S. 204.
43 Mat VIII, S. 382.
44 Mat VIII, S. 382.
45 Vgl. Mat VIII, S. 179.
46 Mat VI, S. 161.
47 Mat VII, S. 167.

166

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ich gewinne aus meinen gegenwirtigen Erfahrungen Erfahrungsmotive, wo-
durch das Ich die Geschichte der typisch Gleichen vor- und rickwarts nicht
nur vermuten, sondern in der Gewissheit erraten kann.*® Anders als der Er-
weiterungsaspekt des Raumes, dessen iterativer Stil zu einer blof formalen
Erweiterung der primordialen Welt imstande ist, zeichnet die in der Primordi-
alitat Zeiterweiternde die vergangene und kinftige Welt auch inhaltlich und in
typischer Hinsicht vor. Husserl schreibt: ,Im induktiven Stil liegt eo ipso ein
Allgemein-Historisches.“4 Aus diesem Grund sind aus jedem Verharrenden
sowie aus dem Wandelnden die historischen Erzahlungen abzulesen:

,Jeder Fluss ist in der Erfahrung historisch. Ihn sehend erfasse ich ihn als fliefend aus
einem Geflossensein von irgendwoher — zuletzt werde ich auf eine Quelle verwiesen,
aber von da aus doch wieder weiter verwiesen.“3°

Dieselbe naturhistorische Riick- und Vorweisung gilt auch fiir den raumzeitlich
Verharrenden: So weisen ,,der Baum auf Samen, die Samen auf frihere Bau-
me“’! sowie die versteinerten Knochen auf das vergangene animalische Leben
hin.5

Wenn Husserl diese vorzeichnende Struktur beztglich der Zukunft illus-
triert, erortert er sie anhand der praktischen Moglichkeiten und bemerke, dass
dadurch ,eine praktische Zukunft moglich“? wird. Damit tritt die Vertraut-
heitsstruktur der Natur in den Vordergrund.

Diese Betrachtung lauft auf die Feststellung hinaus, dass die Stellen in der
naturhistorisch weitreichenden Zeit keineswegs ganz zufillig belegt werden,
insofern der induktive Stil der Natur, genauer gesagt der Welt,’* worauf die Na-
turhistorie sich aufbaut, die Zeit mit der Kausalitat verflicht. Ein Stellensystem,
deren Stellen von der Kausalitit markiert sind, ist nicht blof eine formale Ord-
nung ohne irgendeine Vorzeichnung. In Anbetracht der verflochtenen Kausali-
tat sind die Verhiltnisse der Stellen der Naturdinge zueinander in typischer
Hinsicht vorbestimmt.

Diese Feststellung kann allerdings zu der Ansicht fithren, dass Husserls Ana-
lyse der naturalen Zeitigung bei der Erschliefung der primordialen Welt und
Erweiterung ihrer Zeit anhand des induktiven Stils der Welt auf der Ebene des
Wesens bleibt. Die Naturhistorie, die man aus der induktiven Erfahrung an den
gegenwirtigen Naturdingen abliest, rekonstruiert auf Grund der Kausalitit als
Grundsatz der Natur nur die typischen Vorginge und ihre Bestandteile und

48 vgl. Mat VIIL S. 162.

4 Mat VIII, S. 162.

0 Mat VIII, S. 162.

ST Mat VIIL, S. 167.

2. Mat VIIL, S. 167.

33 Mat VIII, S. 162.

54 Die Welt hat einen induktiven Stil, nicht nur im Besonderen biologisch oder geologisch

als ,naturhistorische Welt, in den ich eingreifen kann.“ Mat VIII, S. 162.

167

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nicht die individuellen Ereignisse. Nichtsdestotrotz schreibt Husserl sogar den
primordialen Dingen Diesheit und sogar die konkrete Diesheit zu. Jedoch stellt
er selbst die Frage: ,Was ist das fur ein Dieses, was fiir eine Unbestimmtheit
hat es nach Ort und Zeit, wo es doch in dieser Hinsicht vollbestimmt zu sein
scheint?“s’ Die Antwort scheint zu lauten, dass die raumzeitliche Stelle des pri-
mordialen Wahrgenommenen oder Erinnerten im Gesamtfeld der Erfahrung
unbestimmt bleibt: ,Das Dieses ist Eines, Konkretes, in seinem, diesem Erinne-
rungsfeld, aber Erinnerung ist schwankend, unklar, und Dieses ist schwankend,
unbestimmt nach dem Feld.“5¢

Somit unterscheidet Husserl zwischen einer anschaulichen, in erster Identifi-
zierung gegebenen Diesheit und der Diesheit, die das Ergebnis der in der mei-
nigen Orientierung konkreten raumzeitlichen Stelle ist, welche die Anschau-
ung tberschreitet.” Als die Uberschreitung der Anschauung erwahnt Husserl
das erforderliche ,Aufeinanderfolgen des Wiedererkennens, Durchlaufen der
Wiedererkennten“*® und dadurch die Gesamtfolge der erfahrenen Zeitstellen
d. h., die erlebte sukzessive Zeit zu konstituieren, welche egologisch gar nicht
erreichbar ist.

Anders als die frithen Analysen, worin Husserl die ideelle Moglichkeit der
unendlichen Fortsetzung der Wiedererinnerung und der Erwartung fir die
Konstitution der unendlichen Zeit ausreichend sieht, bemerkt Husserl in sei-
nen spiteren Uberlegungen einen subtilen Unterschied, der die Suche nach
anderen moglichen Erweiterungsoptionen erforderlich macht:

,Es ist ein Unterschied, ob etwas Unerfahrenes fiir mich ist als etwas, das ich ausweisen
,konnte‘, oder ob Unerfahrenes tberhaupt noch nicht fir mich ist, in prisumtiver
Gewissheit, und stattdessen die bedingte Gewissheit.“?

Die Gewissheit der Erweiterung ist bedingt von meinen Kraften und meiner
Lebenszeit. Trotz der Erweiterungsmoglichkeiten bleibt die egologisch gezeitig-
te Welt und ihre Zeit immer eine endliche, auf Grund der ,Endlichkeit des
Lebens und Krifte“.®° Die Reichweite der induktiven Erfahrung ist ,begrenzt
durch den Umfang meines ,Ich kann®.¢! Wieder an dieser Revision lasst sich
die entscheidende Wirkung der Hervorhebung der Faktizitit des Egos und sei-
ner Vermogen bemerken. Die idealen Moglichkeiten, die mit ihren scheinbar
unbegrenzten Reichweiten in frithen Phasen der Phinomenologie bei vielen
Grenzproblemen als die Losungsidee dienten, sind nun an die Grenzen des Ich
gebunden. Wie Husserl bemerkt: ,,Ja, wenn wir die menschliche Primordialitit

335 Mat VIII, S. 218.

56 Mat VIIL, S. 218.

57 Vgl. Mat VIIL, S. 219.
38 Vgl. Mat VIIL, S. 219.
39 Mat VIII, 165.

60 Mat VIII, 164.

61 Mat VIII, 164.

168

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

idealisieren, also das Sein in der Endlichkeit mit Geburt und Tod, so binden
wir uns eben.“62 Die Endlichkeit der Primordialitit kann nur dank des anderen
Subjekts und zuerst dank eines anderen primordialen alter ego tberschritten
werden:

»Durch die Intersubjektivitit des Daseins erhalt die Endlichkeit der primordialen Welt
mit ihrer primordialen Raumzeitlichkeit eine Erweiterung in der Rickerstreckbarkeit
und Vorerstreckbarkeit.“63

Dass diese in der primordialen Einsamkeit gezeitigte Naturzeit mit der Weltzeit
nicht identisch ist, sollte keine weitere Bemerkung brauchen. Hier geht es um
die abstrakte Raumzeitlichkeit, welche in der Einsamkeit konstituiert wird.
Dagegen weist Husserl bereits in den frihen Zeitanalysen darauf hin, dass die
Weltzeit nur intersubjektiv konstituiert werden kann.

§ 4. Die Weltzeit und die Naturzeit in threm wettesten Sinne

Die Kritik an der mit der Naturzeit gleichgestellten Weltzeit besagt, dass zu
der vollen Welt nicht nur die realen Gegenstinde der Natur gehoren, deren
Setzung in einer homogenen Zeit fiir ihre Zeitbestimmungen ausreicht, son-
dern auch die idealen Gegenstindlichkeiten zu der Welt gehoren, welche,
anders als die realen Gegenstinde, nicht an die Naturzeit und ihre homogenen
Zeitstellen gebunden sind. Wichtig ist hier, die Allzeitlichkeit der idealen Ge-
genstinde angemessen auszulegen. Unter den idealen Gegenstinden sind die
historisch-kulturellen Gegenstandlichkeiten zu nennen, deren Zeitstellen zu
ihrem Wesen gehort. Dazu zeichnen sie eine qualitative Differenzierung in der
Struktur der Zeit als solche. Die Zeit selbst wird gekennzeichnet als die Zeit
vor und nach dem Entstehen oder dem Entdecken dieser Gegenstinde. Bei den
historisch-kulturellen Gegenstinden erhebt ihr erstes Auftauchen bzw. ihr Ent-
deckungsmoment den Anspruch an der besonderen Datierung und Zeitangabe
in einer anders strukturierten Zeit.

Die Kritik an der homogenen Zeit wird weiter verkniipft mit der Kritik
an das Verhaltnis der Zeit der Natur und der anders strukturierten Zeit der
Geschichte.®

Begreift Husserl die Weltzeit als umgreifend fiir die Naturzeit, fur die per-
sonalmenschheitshistorische Zeit sowie fur die kulturhistorische Zeit,%5 dann
konnte sie nicht in dem Sinne zu verstehen sein, dass sich alle entsprechenden

62 Hua XXXIX, S. 500.

63 Hua XXXIX, S. 501.

4 Vgl. Meist (1983). Vgl. auch Stroker, E.: Zeit und Geschichte in Husserls Phinomenolo-
gte. Zur Frage ihres Zusammenhangs, in: Phinomenologische Forschungen 14, 1983.
S.111-137.

5 Vgl. Hua XLII, S. 115.

169

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zeitwelten auf die erste gemeinsame Unterstufe, d. h. auf die Natur, derart re-
duzieren, dass ihre Zeiten sich ebenso in der eindimensionalen Punktmannig-
faltigkeit der Naturzeit einordnen lassen. Die Sache wird noch komplizierter,
wenn auch das Verhaltnis aller dieser Zeiten zu der egologischen Zeit, d. h. zu
dem inneren Zeitbewusstsein, in Betrachtung gezogen wird.

Kein einseitiges Fundierungsverhaltnis zwischen der Natur und dem Geist
kann das Verhaltnis der Naturzeit zu den anderen hoherstufigen Zeiten er-
leuchten. Husserl zufolge ist die nur abstraktive, als grundlegende Schicht
der Welt zu betrachtende Natur selbst angewiesen auf die transzendentale
Intersubjektivitit: ,Natur als Struktur der Welt in allen Dingen setzt voraus
die Intersubjektivitit und die Konstitution der allsubjektiven Zeit mit allem
Subjektivem.“6¢

Das Verhaltnis der unterschiedlichen Zeiten zu der Naturzeit kann nur ange-
sichts des Verhiltnisses der Natur zu der transzendentalen Intersubjektivitit
veranschaulicht werden.

§ 5. Die Weltzeit als intersubjektiv konstituierte Zeit vs. die Weltzeit als
intersubjektiv konstituierende Struktur

Die Grundbestimmung der Weltzeit ist bei Heidegger ihre Bedeutsamkeit,
wiahrend bei Husserl der intersubjektive oder, wenn man will, der offentliche
Charakter als wichtigstes Charakteristikum der Weltzeit zu unterstreichen ist.
Der intersubjektive Charakter der Weltzeit besagt nicht blofS, dass mit der Auf-
hebung der primordialen Abstraktion wir die Weltzeit zu Gesicht bekommen
werden, vielmehr sind die Weltzeit als Schnittstelle der Zeitanalysen und die
Analysen der Intersubjektivitit bei Husserl eine fundierende intersubjektive
Struktur der Zeitigung, die vor dem intersubjektiven Produkt steht.” Nicht als
intersubjektives Produkt, sondern als grundlegende Struktur der intersubjekti-
ven Konstitution wird die Weltzeit zu einem wichtigen Begriff der spdten Texte
iiber Zeitkonstitution.

Husserl sieht das Mitsein als Bedingung der Moglichkeit der weltlichen Ge-
genwart, die selbst ein subjektiver Modus der Weltzeit ist:

,Mitsein von Anderen ist untrennbar von mir in meinem lebendigen Sich-selbst-Ge-
genwirtigen, und diese Mitgegenwart von Anderen ist fundierend fiir weltliche Gegen-
wart, die ihrerseits Voraussetzung ist fiir den Sinn aller Weltzeitlichkeit mit Weltko-
existenz (Raum) und zeitlicher Folge.“

66 Hua XXXIX, S. 568.

67 Eine der ersten Studien zu Husserls Weltzeitbegriff, die fast gleichzeitig mit der Verof-
fentlichung der C-Manuskripte publiziert worden ist, ist von Lanei Rodemeyer vorgelegt
worden. In Intersubjective Temporality fihrt sie den Weltzeitbegriff als Schnittpunkt von
Husserls Zeitanalysen und seiner Intersubjektivititslehre ein. Vgl. Rodemeyer (2006).

6 Mat VIIL S. 57.

170

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Auf den fahrlassigen Gebrauch der Bezeichnung Weltzeit bei Husserl wurde
bereits mehrmals hingewiesen (s. Kap. II). Die Bezeichnung Weltzeit wird nicht
nur fir die objektive Zeit als Stellenzeit, die intersubjektiv konstituiert und
bestimmt wird, verwendet, sondern auch und vor allem fiir das intersubjektive
Stromen der Zeit.®” Die Gemeinschaft meiner lebendigen Gegenwart und der
lebendigen Gegenwart der Fremde ist die Weltgegenwart, die unsere lebendige
Gegenwart ist. Die fremde Gegenwart impliziert die Weltgegenwart, deren Ob-
jektivierung die Zeit als Form der objektiven Welt bedeutet. Schlieflich wird
die grundlegende synthetische Verbindung von allen zeitigenden Stromen als
Weltzeit bezeichnet. So wie die lebendige Gegenwart, die immanente Zeitlich-
keit der Monade in ihrem Wihren, durch den reflexiven Blick in der objektiven
Ordnung, d. h. die immanente Zeit, tbersetzt wird, wird auch die intermonadi-
sche Zeitlichkeit im Rahmen der Weltkonstitution als die Weltzeit begriffen. Es
heifSt:

»,Die Monaden einzeln haben ihre immanente Zeitlichkeit und ihr immanentes Sein,
die Monaden zusammen haben eine intermonadische Zeitlichkeit, eine Form der Ko-

existenz, die im Rahmen der Weltkonstitution als ,realisierte’ Monaden ihre Weltzeit
ist.“70

Diese grundlegende intersubjektive Struktur steht vor der als objektive Zeit re-
gistrierten Naturzeit, gleichwie die Natur die transzendentale Intersubjektivitat
voraussetzt.

§ 6. Idealisierung der Zeit vs. die zeitliche Orientierung

Die Zweideutigkeit der Weltzeit kann auch aufgrund der Idealisierung der Zeit
geschildert werden. Wihrend Husserl friher die Grundbestimmung der Zeit
in ihrer Starrheit sieht (s. Kap. IV), erkennt er nun eine Idealisierung in dem
Konstatieren der Zeit als starres Stellensystem:

,Nun gehort zur ont{ologischen) Struktur der Lebenswelt die Struktur ,Natur* und
von da aus haben alle Dinge Stellung in der Zeit der Natur, der Raumzeit [...] Die
ontologische ist schon idealisiert — nicht mathematisiert — als Stellensystem, und jede
Stelle ist ein Zeitpunkt — nicht ein mathematischer Punkt —, aber durch eine Limesbe-
trachtung zu konstruieren.“”!

Wie schon aus diesen Zeilen hervorgeht, darf die urspringliche Idealisierung
der Zeit nicht mit der Idealisierung und der Mathematisierung durch die Na-

9 Rodemeyer weist auf die Ambiguitit des Weltzeitbegriffs in Husserls Zeitanalysen hin
und schreibt: ,Husserl’s multiple references to a ,world-time* are not followed by any de-
tailed analyses on his part of what this term might mean. Thus, we could easily interpret
it as a term used loosely to refer to either the living present (concretely understood) or
objective time —depending on the citation.“ Rodemeyer (2006), S. 70.

70" Mat VIII, S. 173.

7! Hua XXXIX, S. 576.

171

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

turwissenschaften gleichgesetzt werden. Husserl hat bereits bei dem Auslegen
der Doppeldeutigkeit der lebendigen Gegenwart als stromend-stehend auf die
Idealisierung, welche die Gegenwart als starre Form betrachten lasst, hingedeu-
tet (s. Kap. IV).

Die Zeit wird durch die urspringliche Idealisierung als die stehende Form
und nicht in ihren Stromen aufgefasst.”> Die Konkretheit der Zeit, die schwer
zu begreifen ist, liegt im Bewahren ihres stehenden Stromens und strémenden
Stehens. Die Kritik, die Husserls Zeitauffassung auf die objektive Sukzessions-
und Simultanzeitlichkeit reduziert und die die ganze subjektive Seite Husserls
Zeitanalysen unbeachtet lasst, nimmt diese idealisierte unbewegte Zeit als ihr
Ansatzpunkten zu Husserls Zeitverstindnis. Somit verdient die grindliche Ge-
spanntheit, die Husserl bei dem dreifach strukturierten inneren Zeitbewusst-
sein erkennt, dergemif die Gegenwart nur als ein Inzwischen, als ein idealer
Grenzpunkt der Ent- und Erfillung zu begreifen ist, eine nicht angemessene
Berticksichtigung. Diese Unterlassung hat allerdings ihren begreiflichen Grund.
Die Schwierigkeit eines Ansatzes, der die Gegenwart als einen Limespunkt
und folglich die Starrheit der Zeit als das Ergebnis der Idealisierung zu begrei-
fen versucht, liegt darin, dass ihm Husserls stetiges Bestehen auf das Primat
des Anschaulichen und sein Insistieren auf den fundierenden Charakter des
anschaulich Gegebenen fir die noch nicht und nicht mehr anschaulichen
Gegebenheiten entgegensteht. Denn wie Klaus Held die Sachlage treffend be-
schreibt: ,In diesem Sinne ist das unanschauliche Bewusstsein von der urim-
pressionalen Grenze im anschaulichen retentional-protentionalen Bewusstsein
JSfundiert*.”? Sicherlich ware eine solche Zeitauffassung, die den starren Kern
der Zeit als idealisiert und deshalb nicht anschaulich betrachtet, mit der stati-
schen Konstitution nicht vertriglich, wobei das Fundierungsverhaltnis als ein
nahezu vertikales Aufbauen aufeinander aufgefasst wird. Die aus dem idealisier-
ten Gegenwartskern als Spannungszentrum der Retention und der Protention
ausgehende Zeitauffassung muss jedoch mit dem Einbruch der genetischen
Phanomenologie in den Bernauer Manuskripten und nur anhand der Dynamik
der genetischen Konstitution erfasst werden (s. Kap. IV). Die Verwobenheit
der Anschaulichen und Unanschaulichen und ihr Fundierungsverhiltnis wird
dann anhand der Horizontintentionalitat geschildert.

Der formale Aspekt der Zeit ist fur Husserls Begriff des Weltalls als eine Idee,
die die Offenheit fir Allmenschheit beweist, von grundlegender Bedeutung.
Die Raumzeitlichkeit gilt als invarianter, notwendig bindender Formstil der
Welt, breitet dieser die formale Homogenitit vor und veranlasst, wie Husserl
schreibt, ,dass sie nicht ein leeres Nacheinander und Zugleich ist, sondern eine
Regel der Gestaltung und Gestaltwandlung®.”* Die Naturzeit ist zudem als die

72 Vgl. Hua XXXIX, S. 575.
73 Vgl. Held (2005), S. 259.
74 Hua XXXIX, S. 124.

172

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Raumezeitlichkeit nicht nur ,die unendliche Totalform als die prinzipiell nur
horizonthaft vorstellbare Form aller méglichen ,endlichen® Formen*7’, sondern
auch die Zuganglichkeitsform aller Sonderwelten. Die Naturzeit ist nicht nur
das formale Stellensystem, sondern auch der Horizont aller moglichen Realita-
ten und moglichen Erfahrungen.

Jedes Reale ist immer perspektivisch mit bestimmten Erscheinungsweisen
gegeben. Wihrend die Zeit selbst als ein Grund fir die Perspektivitit der
Erscheinungen in Betracht kommt, ist zu bemerken, dass die idealisierte Zeit
selbst stets in der subjektiven Perspektivitat gegeben ist: ,Die Naturzeit ist in
subjektiver Modalisierung — Orientierung — bewusst.“7¢

In diesem Sinne unterscheidet Husserl zwischen der naturalen Gegenwart
und der wirklich anschaulichen Gegenwart, ,die naturale Gegenwart reicht
weiter als die ,wirklich anschauliche® Gegenwart“”” und wird in der Perspektivi-
tat gesehen.

Die Orientierung der Zeit als gegenwirtig, vergangen und kiinftig ist aller-
dings, anders als die raumliche Orientierung, keine egologisch-subjektive, son-
dern eine intersubjektive, da ,wir alle eine und dieselbe Gegenwart haben,
wihrend das Reale, das gegenwirtig ist, fiir jeden eine andere raumliche Orien-
tierung hat®.”8

Die auf Grund des Unterschieds vom Da und Hier bzw. auf Grund des
Leibes egologische Gegenwart — meine Gegenwart und die des Anderen — darf
allerdings nicht so interpretiert werden, als ob es eine vor-egologische universel-
le absolute Zeit und damit eine absolute Ur-Subjektivitat gabe, die dann als
egologische Zeit — meine und die fremde — pluralisiert bzw. individualisiert
wird.”” Die nicht verleiblichte Zeit ist nur die nicht ausgelegte bzw. noch nicht
reflektierte, also anonyme.

Ubersetzt im monadologischen Gedanken heifit dies:

»Durch diese Monadisierung als Selbstauslegung des ego in eine monadische Vielheit,
und zwar endlos offene Allheit in einer monadischen Zeitraumlichkeit, konstituiert
das ego allererst die Welt der Natiirlichkeit, und zwar so, dass in ihr eine neue Zeit-
raumlichkeit konstituiert ist, in der die Monaden mundanisiert sind.“8°

Entsprechend dieser Unterscheidung ist die Unterscheidung zwischen der Welt
in der jetzigen bestimmten Orientierung und der Welt in der universalen Man-

75 Hua XXXIX, S. 122.

76 Mat VIII, S. 207.

77" Mat VIIL, S. 207.

7% Hua XXXIX, 148.

7 Diese Interpretation geht auf Eugen Finks Standpunkt zuriick, den Dan Zahavi in seiner
Auslegung der transzendentalen Subjektivitait m. E. zurecht zu widerlegen versucht. Vgl.
dazu Zahavi (1994), vgl. auch Zahavi (1996), S. 55-63.

80 Hya XV, S. 589.

173

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nigfaltigkeit ihrer moglichen Orientierung notwendig. Dies ist der Unterschied
zwischen der Umwelt und dem Weltall.

§ 7. Datierbarkeit und Bedeutsamkeit: Zeitbestimmung und ihre
Fixierung in der Einbeit des menschlichen Zwecklebens

Wie bereits erwahnt leitet Heidegger aus der Bezugsstruktur der Datierbarkeit,
die in den Beschiftigungen des Daseins grindet, die anderen Charakteristika
der Weltzeit her. Hat Husserls Zeitauffassung tberhaupt die Datierungsmog-
lichkeit?

Nicht die Datierbarkeit, sondern tberhaupt die Bestimmbarkeit der Zeit
bietet sich bei Husserls Analysen als Ansatzpunkt der Untersuchung an. Die
Bestimmbarkeit der Raumzeitlichkeit in Husserls Terminologie entspricht zwar
nicht der Datierbarkeit der Weltzeit in Wortern der Kritiker. Die Bestimm-
barkeit der Raumzeitlichkeit ist jedoch conditio sine qua non fir die Datierbar-
keit. Die Bestimmbarkeit der Raumzeitlichkeit, die von ihrer Funktion als
Stellensystem abhingt, ermoglicht das Identifizieren und Unterscheiden der
raumzeitlichen Dinge: ,Bestimmtes Seiendes erfordert die Konstitution eben
der Zeitlichkeit als des Stellensystems.“8!

Damit die Zeit die Individuation bis zu einem solchen Grad ermoglicht,
»50 dass Gleiches und ,Identisches* sich trennt und ein Einziges konstituiert
ist“,%2 und somit von jedermann wiedererkennbar ist, ist es notwendig, die
Zeit nicht solitar, sondern intersubjektiv zu konstituieren und deren Stellen
auch intersubjektiv einzureihen. Wird das wieder aufgenommen, was in den
vorhergehenden Kapiteln tber die Unmoglichkeit der direkten Individuation
in der Immanenz gesagt worden ist, lasst sich zeigen, dass der Zeit als Stellen-
system eine hohere Stufe der Konstitution zugewiesen ist. Kehren wir zurtick
zur Heidegger’schen Terminologie, passt die Offentlichkeit als Eigenschaft der
Weltzeit auch fir die Zeit als Stellensystem der Individuen.

Husserl verbindet die Datierung — in seiner Terminologie: die Zeitbestim-
mung — mit den kommunikativen Interessen und Bedurfnissen. Nach Offenle-
gen des sozialen Lebens des konstituierenden Subjekts begreift Husser]l das
Streben nach der pridikativen Wahrheit als motivierend fir die Zeitbestim-
mung der Seienden,® dementsprechend das Wiedererkennen der Seienden fiir
jedermann moglich wird und schlieflich die Welt zu einer ,von jedermann
in Konnex mit jedermann erkennbare[n] und aussagemafig[n], urteilsmafig[n]
bestimmbare[n] Welt“$* zu werden vermag.

81 Mat VIIL S. 204, Fulnote.
82 Mat VIIL S. 204, Fulnote.
8 Vgl. Mat VIII, S. 217.

84 Mat VIIL S. 204.

174

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Bediirfnis nach der Zeitbestimmung sowie der Ortsbestimmung ist nicht
allen moglichen Subjekten gemeinsam, sondern nur den verniinftigen, nach
vermittelbarer Wahrheit strebenden Subjekten, die dieses Beduirfnis versptiren.
Daher ist die Zeit, worin die Zeitbestimmung durchgefiihrt wird, eine daseins-
mafSige Zeit, so wie deren Welt die Menschenwelt ist.

Das Bediirfnis nach raumzeitlicher Bestimmung der realen Dinge zeigt sich
dort, wo ,die Unterschiede von Mein und Dein und Streit dartiiber“$s auftau-
chen, d. h. in jeder kleinsten Gemeinschaft von Ich mit dem Anderen. Somit
hangt die Individuation der Dinge mit dem menschlichen Streben nach Eigen-
tum und Besitz im weitesten Sinne zusammen. Zur Konfliktlésung meiner
und deiner Wahrheit, der Einstimmung meiner und deiner Welt tragen Zeit-
und Ortsbestimmung bei. Die Zeitbestimmung verlangt somit die intersubjek-
tive Anerkennung und damit spielen die gemeinsamen Referenzpunkte eine
entscheidende Rolle.

Einige wichtige Referenzpunkte fir die ungefihre Zeitbestimmung, die
Husserl erwahnt, sind die soliden und zugleich wiederkehrenden Bedirfnisse,
die uns ,[iln der periodischen Wiederholung gleichartiger Bediirfnisse und
normalerweise erfolgender und entsprechender Erfiilllung erwachsen“® als ,,die
bewusstseinsmafiig bleibenden Bediirfnisse“.8” Die elementaren biologischen
Bediirfnisse, deren Erfillung Zweck der elementaren Selbsterhaltung ist, sind
solche Bedurfnisse. Sie konnen in ihrem periodischen Auftauchen als Referenz-
punkte der ungefahren Zeitbestimmung dienen. Das Urbedirfnis nach Schlaf
bringt die Schlaf- und Wachperioden hervor und das urinstinktive Nahrungsbe-
durfnis stellt die Mahlzeiten her, die jeweils zur ungefahren Zeitbestimmung
beitragen.

Husserl behauptet, dass sogar die primordiale Welt eine Zeit mit solchen
wiederkehrenden epochalen Punkten aufweist. Beziiglich der Periodizitat in
der primordialen Sphire schreibt Husserl:

sInnerhalb des eigentlich wachen Lebens in den Formen des Erwachens, Taglebens,
Einschlafens [...] und {in) der Form der durch Pausen vermittelten Wiederholung der
Wachperiode (habe ich) primordiale Zeit als quantifizierbar [...]*88

Darauf, dass sich in dem vorpradikativen Leben anlisslich der Instinkte und
ihrer hyletischen Befriedigung eine Periodisierung meldet, ist bereits hingewie-
sen (s. Kap. III). Insofern die elementaren periodischen Bedurfnisse individuell
auftauchen, konnen sie jedoch nicht fiir die intersubjektive Zeitbestimmung
fungieren, auch wenn die auf Grund dieses Bedurfnisses entstehende Periodisie-
rung als Quantifizierung der Zeit geschen werden kann. Nur wenn die periodi-

85 Mat VIIL S. 214.

86 Hua XXXIX, S. 332.

87 Hua XXXIX, S. 332.

88 Hua XXXIX, S. 500-501.

175

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schen Bedurfnisse sich wegen des gemeinsamen Zieles bei einer Gesellschaft
melden, konnten sie als Referenzpunkt fiir eine gemeinsame Zeitbestimmung
gelten.

In einer anderen Stufe des Lebens als Zweckleben lisst sich auf Grund
»der periodischen Befriedigung dieser eben periodisch sich meldenden und
zu erfillenden Bedirfnisse“® die Periodisierung des Lebens und folglich der
Lebenswelt erkennen. SchliefSlich deutet Husserl auf die periodisierte Welt in
der hoheren Stufe des sozialen Lebens mit den Arbeitszwecken hin. Durch das
herrschende Interesse der Gesellschaft und die gemeinsamen Zwecke wird ein
System von Zeitbestimmung entwickelt. Somit kann die elementarste Selbster-
haltung der Gesellschaft als herrschendes und einigendes Interesse fungieren
und ist bedeutend fiir ein System der Zeitbestimmung,.

Das herrschende Interesse kann auch evaluativ funktionieren und die Bedeut-
samkeit der Dinge und Geschehnisse bestimmen. Somit ware dann nicht nur
die zeitliche, sondern auch die geschichtliche Bestimmung moglich. Dement-
sprechend tritt eine bestimmte Narrativitit mit der Zeitbestimmung in Verbin-
dung, die zu einem Selegieren fihrt und das Fallenlassen von Irrelevantem,
dem Bedeutungslosen, unvermeidbar macht.”

Die Zeit, worin die Datierungen stattfinden, kann jedoch nur insofern An-
spruch auf die Universalitat erheben, dass das herrschende Interesse ein univer-
sales, gemeinsames Interesse ist. Nur wenn das herrschende Interesse von der
Art wire, dass es fiir das Monadenall, fiir die ganze Menschheit der herrschende
Trieb und das Interesse wire, kann die datierbare Zeit als die Weltzeit genannt
werden. Solches universell einigende und herrschende Interesse kann nicht ein
konventionell festgelegtes sein, wenn die Weltzeit nicht eine blof§ okkasionelle
gemeinsame Zeit, sondern eine universelle Zeit sein muss. Das herrschende
Interesse muss in der tiefsten grundlegenden Verbindung aller Monaden am
Werk sein.

Die Schwierigkeit eines herrschenden instinktiven Interesses des Monaden-
alls liegt aber darin, dass mit dem Monadenall nicht die Gesamtheit der aktuel-
len Monaden, sondern auch aller moglichen Monaden gemeint ist. Das Mona-
denall ist eine Idee, die das Korrelat der Idee der Welt ist. Eine universelle Zeit,
die zur Datierung imstande ist, kann nur einen transzendental-teleologischen
Grund haben.

Die Kritik an Husserls Zeitverstindnis als die Abfolge der neutralen Gegen-
warten wird allerdings an die periodisierte Zeit weitergefithrt. Das Einstmal
der zyklischen Zeit als das gleichgiltige Wiederkehren der Periode ,ist nicht

89 Hua XXXIX, S. 330.
%0 Vgl. Meist (1983).

176

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schlechthin Vergangenes“.”! Die zyklische Zeit hat keine Damals-Struktur, son-
dern kennt nur immer ein Nochmals.??

§ 8. Kosmische Zeit oder die durch die Naturabliufe markierte Zeit der
Lebenswelt

Das Problem der gegenstindlichen Relation, auf das bereits bei der Individuati-
onsdebatte in der sogenannten immanenten Zeit hingewiesen ist (s. Kap. III &
Kap. IV), lasst sich nun anhand des Kosmischen und der Relation zu diesen
behandeln. Die gegenstindliche Relation, die fiir die relative Zeitbestimmung
von grofer Bedeutung ist, beschreibt Husserl als ,Relation zu Gegenstinden,
tber die man schon in ihrer eigenen Identitit einig ist“.”> Dass mit den Ge-
genstanden, Gber deren Identitat sich alle einig sind, die besonderen Himmels-
korper gemeint sind, geht aus der folgenden Passage hervor, in der Husserl
auch die Beobachtung der Natur als notwendiges Interesse des zwecktitigen
Menschen kundgibt:

»Der Mensch als zwecktitiger hat notwendig Interesse am ,Kosmischen®, nimlich
an demjenigen, das sein territoriales Kulturleben bestimmt und von da aus in seine
Erfahrung tritt: Wind und Wetter, Wolkenausbriiche, Erdbeben, Einbriiche von Flut-
wellen des Meeres etc. Diese urspringlich mythisch apperzipierten Michte fordern
oder hemmen bestindig mit Erfolg und Misserfolg seine Lebenspraxis. Auflerordentli-
che Ereignisse pragen sich tief ein, das Typisch-Wiederkehrende und das immer wieder
Gleiche und als identisch Erkannte und Festgehaltene — Sonne und Mond, Planeten,
der Fixsternhimmel — daran sich kntipfend allgemeinsame Zeit- und Ortsbestimmung
— andererseits die Ortsbestimmung bezogen auf die Einheit der allgemeinsamen Erde,
des All-Territoriums, auf dem alle Menschen leben, in das sich ihre Kulturterritorien
einordnen.“%4

Die Einstimmigkeit tber die Identitat des Bezugspunkts der Lagebestimmung
ermoglicht die Offentlichkeit der Zeit- und Ortbestimmung. Als typisch Wie-
derkehrende lassen diese Bezugspunkte die stellenmafiige Bestimmung in Rela-
tion zu ihrer wiederholenden Bewegung durchgefiihrt werden. Als eines der
primitivsten und tblichsten, lebensweltlichen Zeitbestimmungssysteme gilt
der Sonnenstand als Hauptreferenz — nach dem Sonnenaufgang, wihrend des
Sonnenuntergangs usw.

Die ungefihre Zeitbestimmung, die natirlich und geradehin durchgefihrt
wird, wird angesichts des Bediirfnisses nach Sicherung in der Reflexivitat fixiert

Stroker, E.: Geschichte und thre Zeit. Erirterung einer offenen philosophischen Frage, in: Per-
spektiven der Philosophie 11, 1985. S. 269-297. Hier S. 282.

92 Vgl. Stroker (1985), S. 282.

73 Mat VIIL, S. 218.

4 Mat VIII, S. 214

177

am 19.01.2026, 22:30: - (=



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

und nach der Geburt der Wissenschaft wissenschaftlich dokumentiert.”S Auch
die Motivation fiir die Zeitbestimmung und Fixierung der Zeitbestimmung ist
nur im sozialen Leben der verniinftigen Subjekte zu finden. Daran schliefSt sich
in den entwickelten Formen des sozialen Lebens die Historiographie an: ,His-
toriographie ist Funktion fiir eine hohere menschliche Daseinsweise“?¢ und da-
mit ist die ,,Historiographie erster Stufe — vor der Wissenschaft“”” gemeint.

§ 9. Die ungefdhre lebensweltliche Zeitbestimmung gegeniiber der
exakten wissenschaftlichen Zeitangabe

Der Unterschied, den Husserl zwischen der lebensweltlichen Wahrheit als die
ungefahre Wahrheit gegentiber der exakten objektivistischen Wahrheit macht,
scheint neben den anderen auch in den Weisen der Ort- und Zeitbestimmung
zu grinden. Wie Husserl bemerkt:

»Methodische Herstellung von pradikativer, ,objektiver* Wahrheit fiir Reales setzt vor-
aus eine ,Technik’, Methodik der Ortsbestimmung — Ort in der Sukzessionszeit und
Ort in der Riumlichkeit, in der Simultanform.<?8

Der Unterschied zwischen der exakten Zeit der Naturwissenschaften und der
ungefihren Zeit der Lebenswelt liegt nicht nur an der Methodik der Zeitbe-
stimmung, sondern die Idealisierung pragt alle Aspekte der exakten Zeit der
Naturwissenschaften. Der Vorwurf der Nivellierung kann auf die mathemati-
sierte Naturzeit zurtckgefiihrt werden, insofern in der exakten Zeitauffassung
die subjektrelative Seite der Zeit ganzlich in Vergessenheit gerat. Der Preis der
Exaktheit ist stets ein Ignorieren der relativierenden subjektiven Dimension.
Dies ist Husserls Kritik an die Naturwissenschaften, die daftir blind seien, die
objektive Welt als die gewordene Lebensgebilde einzusehen und ihre Zustin-
digkeit dafur als Subjekte anzuerkennen.”

§ 10. Eine Aussicht auf den phanomenologischen Zugang zur
geschichtlichen Zeit

Es scheint aber in der Kritik an Husserls Zeitverstindnis der Vorwurf erhoben
zu werden, dass bei seinem Zeitverstindnis, wenn nicht die Leistung des Sub-
jekts als die Zeitigung, die besondere Zeitlichkeit des Subjekts verhillt bleibt
oder tberhaupt keine Anerkennung gewinnt. Einige nicht gegliickte Formulie-

5 Vgl. Mat VIII, S. 237. Vgl. auch Hua XXIX, S. 5.
26 Hya XXIX, S. 5.

97 Hua XXIX, S. 5.

98 Mat VIIL, S. 217.

99 Hua VL, S. 99.

178

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

rungen fihren sogar zu der Kritik, dass nach Husserl die Zeitlichkeit des trans-
zendentalen Ego erst aus dem ,Anteil an dem Formensystem der universalen
Zeitlichkeit, mit dem sich jedes erdenkliche Ego fiir sich selbst konstituiert®,!%°
hervorgeht. Ist aber diese aus den Cartesianischen Meditationen entnommene Be-
stimmung der Zeitlichkeit des transzendentalen Ego in dem Sinne auszulegen,
dass die einzige Zeitlichkeit, die fir das transzendentale Ego vorstellbar ist,
eine objektive Zeitlichkeit aus einer sinnlosen bzw. sinnneutralen Stelle in der
objektiven Zeit ist? Ist das transzendentale Ich eine unzeitliche Instanz, die
nachtraglich zeitlich bzw. innerzeitig wird? Ist die Objektivierung des transzen-
dentalen Subjekts seine nachtragliche Verzeitigung? Auf diese Fragen ist diese
Arbeit bereits in Kapitel V eingegangen. Von groffer Bedeutung ist an dieser
Stelle der Unterschied zwischen faktischer Verfassung des transzendentalen Ich
als Monade und seiner abstraktiven Form in der Polarisierung als reines Ich.

Es wurde gezeigt, dass sich Husserl zufolge fir die Konstitution der Welt
eine grundlegende Intersubjektivitit mit ihrer besonderen Zeitlichkeit als die
Bedingung der Moglichkeit der Objektivitit erweist. Die mit dem Ur-Ich glei-
churspriingliche Ur- Intersubjektivitit weist auf eine Zeitlichkeit, die auf die
notwendige Endlichkeit der egologischen Zeit hindeutet und letztendlich als
die generative Zeit zum Vorschein kommt.

Zudem ist hervorzuheben, dass Husserl doch nicht derart naturalistisch ver-
blendet ist, dass er die Objektivierung des transzendentalen Ich als der Mensch
mit der Objektivitat der physikalischen Dinge gleichstellt — was der implizierte
Vorwurf gegen seinen Weltzeitbegrift als universale Raumzeitlichkeit ist. Wah-
rend das Verhaltnis des zeitlichen Seins des transzendentalen Subjekts und der
von ihm konstituierten Zeit von Seiten des Subjekts als das Fundierungs- und
Konstitutionsverhéltnis gesehen wird, kann die Zugehorigkeit des Subjekts zu
der Welt und seine Stelle in der Zeit der Welt nicht als einfaches Einordnen
einer neutralen sinn- und wirkungslosen Zeitstrecke in der neutralen Raum-
zeitlichkeit betrachtet werden. Das Objektsein des transzendentalen Subjekts
hat einen Uberschuss an Sinn und Bedeutung im Vergleich mit dem Objekt-
sein der andersartigen Objekte. Selbst in der Naturzeit hat der Mensch eine
anderwirtige Zeitstelle als die Zeitstelle der Naturobjekte: ,Die Individualitit
des Ich ist nicht in sich raumzeitlich ,individuiert’, eben als verharrende Einheit
ihm eigenwesentlicher, raumzeitlicher Verinderungen.“!°! Und, wie Husserl es
ausdriicklich betont, ,natiirlich gehort es zum Erfahrungssinn Mensch, dass er
speziell in Hinsicht auf sein menschliches Sein gegeniiber dem bloffen Korper-
Sein angesehen werden kann®.102

100 Hyal, S. 108.
101 Mat VIII, S. 380.
102 Mat VIII, S. 382.

179

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Tatsache, dass die Ich-Ontifikation als ein Auffending weiterhin dem Ich
zu einem Leibkorper macht (s. Kap. V.), unterscheidet den Menschen in seiner
Objektivation von allen anderswertigen Objekten und Auffendingen.

Die Stelle des Menschenlebens in der intersubjektiv konstituierten Weltzeit
ist weder gleich der Zeitstelle des Lebens des primordialen Ich in der primordi-
al-naturhistorisch weiterreichende Zeit noch ist sie gleich der Zeitstelle der Na-
turvorginge in der Naturzeit. Die Selbstreflexion des zeitlichen Subjekts stoft
es riick- und vorwarts auf die Momente, die ihm selbst unzuginglich sind. Der
Anfang und das Ende dieser Zeitstrecke als Geburt und Tod sind egologisch
unverfiigbar und konnen nur intersubjektiv konstituiert werden. Diese unver-
fiigbaren Momente haben stets einen zweiseitigen Sinn. So hat z. B. die Geburt
einmal ,den biophysisch generativen [Sinn] der biophysischen Geburt“!%, also
»den innerseitigen“!%4, aber auch den ,,psychophysischen Sinn*.105

Die Zeitlichkeit des Subjekts als ein Leben zwischen Geburt und Tod ordnet
sich nicht als eine neutrale Zeitstrecke in der Raumzeitlichkeit ein, sondern
bei der Objektivierung des transzendentalen Ich wird die ganze physikalische
raumzeitliche Welt zu einer anderen. Wenn der erste Mensch, d. h. das Andere,
in meine Erfahrung tritt,

yfangt ein Neues an, und von da kommen wir sofort auf die Erfahrungswelt im neuen
Sinne unserer Welt, unserer als Menschenwelt, aber als mitmenschlicher der Erfah-
rung. Dann wird alsbald der Raum zum menschlichen Territorium, zum Wohnplatz
etc., und wir betreten den Boden der Geschichte.“106

Die Begrindung der Zeitlichkeit des Subjekts durch seinen Anteil am formalen
Apriori der Welt ist mit dem Gedanken unvereinbar, der die Geschichtlichkeit
der Welt auf Grund der inneren Geschichtlichkeit des Subjekts auslegt. Dieser
Gedanke ist in einer FuSnote in der Krisis zu lesen: ,Die Welt ist geschichtlich
nur durch die innere Geschichtlichkeit jedes einzelnen und als einzelne in ihrer
inneren Geschichtlichkeit mit der anderer vergemeinschafteten Personen.“1%7
Die spat explizierte Tatsache, ,,dass das konstituierende Leben der transzenden-
talen Subjektivitdt in ihm selbst geschichtlich ist®,'%® deutete darauf hin, dass
die Zeitlichkeit des transzendentalen Subjekts keine nachtragliche Zeitlichkeit
durch Sich-Befinden in der objektiven Zeit ist. Mit der Verkehrtheit der Idee
des zeit- und weltlosen transzendentalen Subjekts hat sich das Kapitel V bereits
auseinandergesetzt.

103 Mat VIII, S. 166.

104 Mat VIII, S. 166.

105 Mat VIII, S. 166.

106 Mat VIII, S. 153.

107 Huya VI, S. 381, FuSnote.
108 Fink (1976), S. 167.

180

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hier ist nur zu bemerken, dass von der Seite der Welt, und insofern sie ,kein
ein fir alle Mal fertiges, starres Gebilde“!? der transzendentalen Subjektivitat
ist, ,eine gewisse Relativitat ihres zeitlichen Seins in sich“!'® zu bemerken
ist, die eine andere Auffassung von der Zeit der Welt als blof die Form der
neutralen Jetztfolge beansprucht. Die Welt hat die Weltgegenwart, die Weltver-
gangenheit und die Weltzukunft.

Dass die Modi der Weltzeit blof§ egologisch nicht konstituiert werden kon-
nen und wesentlich auf die Mitkonstituierenden hindeuten, zeigt das Haupt-
charakteristikum der Weltzeit bei Husserl, d. h. ihre intersubjektive Konstituti-
on:

»Die Weltgegenwart ist Erwerb der transzendental-intersubjektiven Leistung, und
sie ist Erwerb der transzendental-intersubjektiv leistend-fungierenden Vergangenhei-
ten.“111

Die perspektivische Gegebenheit der Weltgegenwart in Form des Wahrneh-
mungsfeldes deutet nicht nur auf meine Moglichkeiten fir die Wahrnehmung
der anderen Seite, sondern in gewisser Hinsicht auch auf meine Grenze, meine
Endlichkeit. ,,Der Horizont hat die Bedeutung moglicher, vom Ich her vermog-
licher Erfahrung, aber damit reicht das Ich nicht weit in seiner Endlichkeit“!'2,
so heif§t es nun in den 1930er-Jahren. Somit tritt die Notwendigkeit des Ande-
ren in den Mittelpunkt. Die Horizonthaftigkeit der Wahrnehmung, die eine
intersubjektive, grundlegende Struktur erfordert,' riickt die Weltgegenwart
als unsere gemeinsame Gegenwart in den Vordergrund, die nicht nur die in-
tersubjektive, sondern vielmehr die menschliche Dimension Husserls transzen-
dentaler Zeitauffassung zu Tage bringt. Es wird deutlich,

»dass die transzendentale Konstitution der Weltgegenwart notwendig in sich birgt
die transzendentale Konstitution der Selbstverweltlichung jedes transzendentalen Ein-
zelsubjekts (der konkreten Monade) als weltlich gegenwartig, und dass die Koexistenz
aller Mitmenschen in meiner Gegenwart Index ist fiir die transzendentale Koexistenz
der entsprechenden Monaden in einer transzendentalen Gegenwart; und dass nur
vermdge der Vermenschlichung dieses Zugleich-miteinander-Sein moglich ist“.114

Dasselbe gilt fir die Weltvergangenheit, die auf die transzendentalen Genera-
tionen hindeutet. Die transzendentalen Generationen sind die Erweiterungs-
moglichkeiten des transzendentalen Subjekts in seiner Einsamkeit fiir die Kon-
stitution der Weltvergangenheit und der Weltzukunft.

Husserl stellt fest, dass die Transzendenz der Welt in Verbindung mit unserer
wesentlichen Endlichkeit auszulegen ist. Auch wenn Husserl zufolge die trans-

109 Mat VIII, S. 390.
10 Mat VIII, S. 390.
1 Mat VIII, S. 391.
12 Mae VI, S. 392.
113 Vgl. Rodemeyer (2006), S. 47-71.
114 Mat VIII, S. 392.

181

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zendentale Intersubjektivitat in ihrer Fortsetzung in Form der Generativitit
unsterblich, d. h. unendlich, ist, deutet selbst die Generativitit auf eine Un-
verfiigbarkeit, Unzuganglichkeit hinsichtlich des intersubjektiven Zeitverhilt-
nisses, die mit der Hauptstruktur der Zeit der Geschichte ubereinstimmt,!'s
dass das Unverfigbare riick- und vorwirts die transzendentalen Generationen
beansprucht, die durch die Spuren und die Ausdricke die Abwesenden und
Unverfiigbaren in einer geschichtlichen Zeit rekonstruiert.

Es ist bereits erwahnt, dass Husserl eine naturhistorische Konstitution durch
die induktive Erweiterung der Erfahrung sogar im Primordium nicht aus-
schliefSt (s. Kap. VII, §3) und dass er behauptet, dass ,schon das primordiale
Ego [...] so etwas wie Geologie und Paliontologie treiben [konnte]“.1'¢ Die
Tatsache, dass die naturhistorisch-konstituierte Zeit im Primordium auf Grund
der Kausalitit, dank des induktiven Stils der Natur und blof fir die Typischen
konstituiert wird, ist das, woran sich die Zeit der Geschichte, deren Akteure
die Motivation'’” und die Autonomie der Individuen sind, von der primordial
naturhistorisch konstituierten Zeit abhebt.

Somit ergibt sich eine ,[rJohe Andeutung des Weges um die Seinssinn-Kon-
stitution der geschichtlichen Welt und der geschichtlichen Menschheit“ aus
Husserls spaten Uberlegungen, die auch den Weg zur Phinomenologie der Zeit
der Geschichte, d. h. der historischen Zeit, zu bahnen vermégen.''$ Mit einem
langen Zitat aus einem von 1933 stammenden Manuskript, das die Lebenswelt
als historische Welt betrachtet und diese rohe Andeutung anbietet, schliefSt
diese Arbeit ihren Versuch, Husserls Zeitverstindnis im Kontext seines trans-
zendentalen Idealismus darzustellen und seine erst in der spaten Denkphase

Husserls artikulierte geschichtliche Konkretion des Ich und der Welt hervorzu-
heben:

,»S0 ist menschliche Umwelt ein vielfiltig fundiertes Ineinander von Sinnbestinden,
die nur durch Ausdruck und das Ausdrucksverstehen als eine sehr vermittelte Erfah-
rungsart da sind und ihre Weise haben im Fortgang dieser Ausdruckserfahrung sich
zu stitzen, zu bewahren oder auch zu entwihren als falsche Auffassungen. So ist die

15 Zu der Zeit der Geschichte und ihrer Struktur ist besonders auf den Beitrag von Kurt
Reiner Meist, Die Zeit der Geschichte. Probleme in Husserls transzendentaler Begriindung
einer Theorie der Geschichte, hinzuweisen, der fur dieses Kapitel der vorliegenden Arbeit
als genereller Leitfaden gedient hat. Vgl. Meist (1983).

16 Mat VIIL S. 161.

17 Zum Thema Motivation und ihrer Differenzierung von der Kausalitit vgl. Rang, B.:

Kausalitit und Motivation: Untersuchungen zum Verhaltnis von Perspektivitit und

Objektivitit in der Phinomenologie Edmund Husserls, Den Haag: Martinus Nijhoff,

1973.

Elisabeth Stroker sieht die Lage anders und stellt fest, dass Husserl keinen Zugang zur

historischen Zeit fand, ,ihn nicht einmal suchte und stattdessen von jenem inneren

Zeitbewusstsein aus in verschiedenen Objektivierungsschritten nur den Weg zur objek-

tiven physikalischen Zeit als temporaler Form des Naturzusammenhangs wies“. Stroker

(1983), S. 128-129.

118

182

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Umwelt des Menschen durchaus Umwelt durch Ausdruck und nicht nur durch den
allgemeinsten leiblichen Ausdruck, der Giberhaupt es macht, dass Menschen fiireinan-
der als Ich- Subjekte da sind, also in einer leeren Unbestimmtheit ihrer Personalitit,
sondern durch Ausdrucksgebilde, die ein bleibendes Dasein in der Umwelt haben.
Eben dieses bleibende Sein ist es, das im Kommen und Gehen der Generationen ein
Verharren bezeichnet, das jede neue Generation noch verstehen kann und verstehen
muss als Ausdruck fir das Dasein vergangener Generationen, die in derselben Welt,
und zwar in diesem selben Territorium gelebt und gelitten, gehandelt, sich ihre jewei-
lige gegenwirtige Ausdrucksumwelt geschaffen haben, die nun mindestens in einigen
Bestinden traditional und in verstindlicher Abwandlung (Vergilbung, Verwitterung,
Ruine) noch jetzt da ist und jetzt in dieser Sinnabwandlung Bestand der jetzigen
Umwelt ist.

Das ist also im Rohen Andeutung des Weges, um die Seinssinn-Konstitution der ge-
schichtlichen Welt und der geschichtlichen Menschheit zu verstehen, die als geschicht-
liche nur konkret bestimmte und in geschichtlicher Zeitlichkeit seiende ist als die
ihrer vergangenen umweltlichen Gegenwart. Diese aber ist ihrerseits in traditionalen
Abwandlungen in der gegenwirtigen als Bekundung da, als Ausdruck, der nicht nur
Gegenwart, sondern eben Vergangenheit — menschliche Vergangenheit, die einer ver-
gangenen Lebensumwelt (Kulturwelt), ist. Von der historischen Vergangenheit her hat
die historische Zukunft ihren Sinn, wie Giberhaupt Vergangenheit der stindige Boden
ist fiir den Vorwurf, fiir die Vorerwartung, Vorzeichnung einer Zukunft.“!1?

19 Hyua XXXIX, S. 347-348.

183

am 19.01.2026, 22:30: - e



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 19.01.2026, 22:30:



https://doi.org/10.5771/9783956508424-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	§ 1. Exkurs: Heideggers Weltzeitbegriff und seine Kritik an Husserls Zeitverständnis
	§ 2. Die zwei Zielscheiben der Kritiken
	§ 3. Die Ordnung der primordialen Welt als abstraktive Naturzeit
	§ 4. Die Weltzeit und die Naturzeit in ihrem weitesten Sinne
	§ 5. Die Weltzeit als intersubjektiv konstituierte Zeit vs. die Weltzeit als intersubjektiv konstituierende Struktur
	§ 6. Idealisierung der Zeit vs. die zeitliche Orientierung
	§ 7. Datierbarkeit und Bedeutsamkeit: Zeitbestimmung und ihre Fixierung in der Einheit des menschlichen Zwecklebens
	§ 8. Kosmische Zeit oder die durch die Naturabläufe markierte Zeit der Lebenswelt
	§ 9. Die ungefähre lebensweltliche Zeitbestimmung gegenüber der exakten wissenschaftlichen Zeitangabe
	§ 10. Eine Aussicht auf den phänomenologischen Zugang zur geschichtlichen Zeit

