2. Theologisches Sein als bewahrend
bewahrende Zeug_innenschaft

Seit den »letzten Dekaden des 20. Jahrhunderts« erlebt die Thematik der Zeug_innen-
schaft »eine anhaltende Konjunktur«' — sowohl in wissenschaftlicher Theorie als auch in
kultureller Praxis. Das hingt, wie gezeigt, maflgeblich mit der Aufarbeitung und Erin-
nerungskultur der Shoah zusammen. Im Zuge der ethisch und politisch imprignierten
und motivierten Erinnerung der Shoah und der Zeitgeschichtsforschung sind Zeug_in-
nen zu 6ffentlichkeits-relevanten und konstitutiven Figuren geworden. Und obwohl das
gesamtgesellschaftliche Interesse an Zeug_innenschaft und ihren Begriffen, Vorstel-
lungen und Ideen im gegenwartigen Diskurs entscheidend durch diese Assoziation von
Zeugnis und Shoah geprigt ist, wird die Aktualitit von Zeug_innenschaft heute nicht
mehr ausschlieRlich auf diesen historischen Zusammenhang eingeschrinkt. Interes-
sant ist dabei: Werden die Begriffe »Zeugin_Zeuge«, »Zeugnis« und »Zeug_innenschaft«
heute vornehmlich interdisziplinidr und stirker aus einer nicht theologischen oder
nur dezidiert theologischen Perspektive erértert, so verdankt sich das Phinomen der
Zeug_innenschaft — neben seinem juridischen Setting — eigentlich einem religiésen
Kontext: Historisch betrachtet spielt sowohl im Selbstverstindnis des Jidinnen_Juden-
tums als auch im frithen Christ_innentum Zeug_innenschaft eine entscheidende Rolle.?
Wahrend indes im frithen Jiidinnen_Judentum der gerichtliche Kontext fiir das religiose
Verstindnis von Zeug_innenschaft noch konstitutiv ist, l6st sich dieser Konnex durch
die Institution des Martyriums, das insbesondere durch das frithe Christ_innentum
zum eigentlichen religiésen Phinomen der Zeug_innenschaft wird, tendenziell auf
bzw. wird die juridische Bedeutung christlicherseits eschatologisiert.> Bevor darum die

1 VG 33.

2 Dabei wird nicht selten auch der Konnex zwischen historischen jidischen Zeugnissen und Zeug-
nissen von Weiterlebenden der Shoah hergestellt. Vgl. etwa Schubert, Notwendige Umwege, 81,
welche die Klagelieder Jeremias als das erste kollektive Zeugnis einer Vernichtung im Jidinnen_Ju-
dentum bezeichnet, das im 6. Jahrhundert v. Chr. entstanden ist.

3 Ein weiterer Grund der Zurlickhaltung, das religiose Phanomen der Zeug_innenschaft in die Dis-
kurse einzubringen, konnte in der Umkodierung des religiésen Martyriums als eines von politi-
schen Zeug_innen liegen, namlich den Selbstmordattentiter_innen, die in islamistischer Vorstel-
lung den Martyrer_innentod sterben (vgl. Maier, Politische Martyrer). Fir einen Beitrag gegen die-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384

Fir das Sagbare!

wichtigsten Erkenntnisse der Positionen Derridas, Agambens und Lévinas’ gesichert
und anschlieflend aufihre Relevanz fiir die Theologie befragt werden, soll im Folgenden
in grof3ziigigen Streiflichtern die Entstehung und Tradierung des religiésen Phinomens
der Zeug_innenschaft bzw. des Martyriums kurz nachgezeichnet werden.

2.1. Vom Zeugnis iiber das Bekenntnis hin zum nachtraglich bezeugten
Martyrium: Zeug_innenschaft als urspriinglich religioses Phanomen

Die Begriffe »Zeugin_Zeuge«, »Zeugnis« und »Zeug_innenschaft« entstammen, bezogen
auf die abrahamitischen Religionen, urspriinglich der jidischen Jurisdiktion und waren
dabeivon jeher mit dem entsprechenden religiosen Schrifttum verbunden. Folgt mensch
den Angaben der Encyclopaedia Judaica, kann dabei zwischen »attesting« und »testifying
witnesses«* unterschieden werden. Wihrend Ersteres eine vorwiegend notarielle Tatig-
keit meint, nimlich vor Ort Dokumente und Transaktionen zu beglaubigen, kommt den
testifying witnesses die Aufgabe zu, vor Gericht Sachverhalte zu bezeugen, die jene im Vor-
aus selbst beobachtet oder beglaubigt haben. Das nach der Zahlung des Sefer HaChinuch
122. Gebot der 613 Gebote und Verbote der Tora verpflichtet denn Jiiddinnen_Juden grund-
satzlich dazu, Zeugnis abzulegen (M7y Mxn/mizwat edut) und die >Wahrheit< zu sagen
(Man/haggada).’ Die biblische Quelle dafiir ist Lev 5,1: »Eine Person, die sich verfehlt:
Wenn sie einen Fluch hort und selbst Zeugin geworden ist, entweder, dass sie es gese-
hen oder erfahren hat, wenn sie es dann nicht 6ffentlich macht, lidt sie Schuld auf'sich.«
Nachjidischem Selbstverstindnis gehort es zur grundsitzlichen moralischen Pflicht ei-
nes jeden Menschen,® andere durch ihr Zeugnis zur Rechenschaft zu ziehen, um sich

se problematische und den Martyrium-Gedanken in sein Gegenteil verkehrende Selbsteinschat-
zung islamistischer Jihadist_innen vgl. Mohagheghi, Martyrium. Die Verknipfung von Zeugnis
und Mord (nicht Tod eben) begegnet indes auch bei Kulturtheoretikern wie etwa Sloterdijk (vgl.
ders., Gottes Eifer, 15f.26f.40-62) und J. Assmann (ders., Monotheismus, 32.34). Diese wollen dafiir
sensibilisieren, dass es in den monotheistischen Religionen eine Verbindungslinie gibt zwischen
der»Bereitschaft, fiir den eigenen Glauben eher zu sterben, als sich zu Handlungen oder Uberzeu-
gungen bereit zu finden, die mit der wahren Religion unvereinbar sind«, und der »Bereitschaft, in
bestimmten Konstellationen [..] andere fiir die eigenen Uberzeugungen sterben zu lassen«(a.a.0.,
34). Fiir theologischen Zu- und Widerspruch, in Auseinandersetzung mit der Selbstmordattentats-
Thematik, vgl. Tuck, Mord.

4 Cohn/Sinai, Art. Witness, 115.

5 Vgl. Krochmalnik, Pflicht, 19.

6 Cohn/Sinai, Art. Witness, 115f., weisen im Riickgriff auf Maimonides indes darauf hin, dass zehn
Personen-Gruppen traditionell im hebrdischen Recht nicht als Zeug_innen vor Gericht zugelassen
waren: »women, slaves, minors, lunatics, the deaf, the blind, the wicked, the contemptible, rela-
tives, and the interested parties«. Allerdings gab es schon damals Ausnahmen. Frauen beispiel-
sweise galten als zuverlassige Zeuginnen »in matters within their particular knowledge, for ex-
ample, on customs or events in places frequented only by women [..]; in matters of their own
and other women's purity [..]; for purposes of identification, especially of other women [..]; or
in matters outside the realm of strict law« (a.a.0., 116). Die Disqualifizierung von Frauen wurde
in Israel 1951 im Zuge der Verabschiedung des Gesetzes zur Gleichstellung der Rechte der Frauen
abgeschafft (vgl. ebd.)

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

nicht selbst zu belasten. Dass sich dieses Zeug_innenschafts-Verstindnis einem juri-
dischen Kontext verdankt, zeigt sich bereits auf etymologischer Ebene des hebriischen
Wortes fiir Zeugin_Zeuge bzw. Zeugnis.

Das hebriische Wort 7y/ed steht fiir Zeuge. Davon abgeleitet meint i17y/edah die Zeu-
gin und M7y/edut das Zeugnis. Edut kann aber auch »das feierlich bezeugte Gesetz oder
das gottliche Gesetz bezeichnen«’. mM7y/edot schlieRlich sind eine spezielle Kategorie von
Geboten JHWHs, wie sie vor allem in Dtn 4,45 sowie Dtn 6,17-20 begegnen. Von diesen
beiden Bedeutungen von Edut und Edot leiten sich Ausdriicke wie nyin ning/luchot haedut
(Gesetzestafeln),mTyi [1X/aron haedut (Gesetzeslade), 1Ty nJY9/parochet haedut (Geset-
zesladenvorhang) sowie n1TYi1 2R /ohel haedut und N1y 19Wn/mischkan haedut (Zelt oder
Wohnung der Gesetzesoffenbarung und -autbewahrung) ab. Edut und Edot sind damit
stets doppeldeutlich, insofern damit immer auch die Zeugnistafeln, die Zeugnislade oder
die Zeugnisoffenbarung und -aufbewahrung gemeint sein kénnen. Ausgehend von die-
sen etymologischen Beobachtungen sowie dem Zeugnisgebot — mizwat edut — weist Da-
niel Krochmalnik nach, dass Zeug_innenschaft konstitutiv zurjidischen Kulturtradition
gehort, gar das Judinnen_Judentum als Religion konstituiert:

»Besonders die [..] Bezeichnungen des Stiftzelts und der Stiftshiitte legen eine Ver-
bindung von >Edah« II, >Zeugins, zu >Edah« I, Bestimmung (eines Zeitpunktes), >Zu-
sammenkunftc, >Volksversammlungs, nahe. Von dieser zweiten Bedeutung stammt
der Ausdruck >Adat Jisrael<, >Gemeinde Israel<, ab, die durch die Assimilierung beider
Bedeutungen der Wurzel zur>Zeugnisgemeinschaft«wird. Die rabbinische Auslegung
bedient sich [..] dieses breiten Bedeutungsspektrums des Wortes fiir ihre Schlussfol-
gerungen.<

Indem das Jiidinnen_Judentum die Tora achtet, also die Gesetze befolgt, gibt es Zeug-
nis. Sein Bezeugen ist damit aber stets auch ein Bekennen, glaubt es doch, dass ihm die
Gesetze von JHWH gegeben sind. Diese Verkniipfung von Zeugnis und Bekenntnis,
so Krochmalnik, mache klar, »dass es sich beim Monotheismus nicht um einen tro-
ckenen philosophischen Lehrsatz oder dogmatischen Glaubenssatz, sondern um ein
Mirtyrerbekenntnis handeln kann, im griechischen und christlichen Sinn des Wortes
»martyrs, »Zeuges, nimlich >Blutzeuge«®. Hans Jonas hilt denn »die Idee der Zeugen-
schaft«® fiir eine Schépfung der Makkabierzeit. Ahnlich wie Yosef Hayim Yerushalmi
in seinem Werk Zachor — Erinnere Dich! erinnert Jonas daran, dass gerade im Mittelalter
Zeug_innenschaft immer stirker mit dem Bekenntnis zum jiidischen Gott verbunden
wurde, sie damit aber auch ausschliefilich zu einer Zeug_innenschaft des Leidens bzw.
durch den Tod, eben: des Martyriums wurde:"

»So gingen im Mittelalter ganze Gemeinden mit dem Sch’'ma Jisrael, dem Bekenntnis
der Einheit Cottes auf den Lippen, in den Schwert- und Flammentod. Der hebrdische

7 Krochmalnik, Pflicht, 22.

8 A.a.0., 22f.

9 A.a.0, 24.

10  Jonas, Gottesbegriff, 11.

11 Vgl ausfithrlich Mentgen, Kiddusch ha-Schem.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

385


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386

Fir das Sagbare!

Name dafir ist Kiddush-haschem, >sHeiligung des Namens¢, und die Gemordeten hie-
Ren >Heilige«. Durch ihr Opfer leuchtet das Licht der VerheiRung, der endlichen Erl6-
sung durch den kommenden Messias.«'?

Auch im frithen Christ_innentum, das zuerst noch an den urspriinglichen jidischen
Konnex von Zeug_innenschaft und Bekenntnis ankniipft, verschieben sich im Lau-
fe der Zeit die vielfiltigen Bedeutungen von Zeug_innenschaft hin zu ihrer nahezu
ausschliefflichen Funktion als Martyrium und damit zu einer Zeug_innenschaft durch
den Tod. Kiirzer: Der Zeug_innen-Begriff wird vom Mirtyrer_innen-Begriff gleichsam
abgelost.” Die einschligigen Quellen hierfiir sind die neutestamentlichen Texte und die
frithchristlichen Mirtyrer_innenakten.™

Im Neuen Testament gibt es vor allem einen »treuen und zuverlissigen Zeugen,
der 6 paptug 6 ToTOG Rl dANBwdg (Offb 3,14; vgl. Offb 1,5): Jesus von Nazareth, dem
alle anderen Zeug_innen gleichsam nachgeordnet werden. Von Jesus Christus sagt das
Neue Testament, er habe vor Pontius Pilatus das gute Bekenntnis bezeugt (Xpiotol Incob
100 paprvprioavros émi Iovtiov ITNdtov )y xad)y opoloyiay) (1Tim 6,13b). Markus Barth
hat vorgeschlagen, drei Typen frithchristlicher Zeug_innenschaft zu unterscheiden, die
alleine in Gestalt der zwolf Apostel eine Vereinigung fanden: Leidenszeuge, Bekenntnis-
zeuge und Augenzeuge.” Die zwolf Jiinger sind Augenzeugen, weil sie als Jesu Anhin-
ger diesen gesehen haben und ihn so aufgrund einer dufleren Wahrnehmung bezeugen
konnen. Entsprechend bekennt das Johannesevangelium zum Schluss: »Das ist der Jin-
ger, der dieses bezeugt und dies geschrieben hat. Wir wissen, dass sein Zeugnis wahr
ist.« (Joh 21,24) Und bei der Kreuzigung heifit es vom Jiinger Johannes: »Der Augenzeu-
ge hat es bestitigt und sein Zeugnis ist wahr.« (Joh 19,352)" Die zwolf Jiinger sind aber
auch Bekenntniszeugen, weil sie aus einer inneren Uberzeugung, nimlich ihrem Glau-
ben an und damit fiir Jesus zeugen. Und sie sind Leidenszeugen, weil sie aufgrund ih-
res Bekenntnisses verfolgt werden. Der spitere Mirtyrer_innenbegriff, der bis heute als
der christliche Zeug_innen-Begriff verstanden und tradiert wird, verliert diese Dreiheit,
weil fortan die christlichen Zeug_innen keine Augenzeug_innen mehr sind. Zeug_innen

12 Jonas, Gottesbegriff, 11. Jonas verweist damit auf die lange jidische Tradition, das Leiden des ju-
dischen Volkes als Ausdruck seiner Erwahlung zu deuten. Vgl. zu den verschiedenen Deutungen
innerhalb des Jidinnen_Judentums Brocke/Jochum, Der Holocaust, insbes. 255-257.

13 Dietendenzielle Generalisierung, Martyrer_innen als Paradigma der religiésen Zeug_innen zu ver-
stehen, kritisiert Thomas, Vier Typen (vgl. auch ders., Witness).

14 Die nachfolgende Darstellung ist massiv verkirzt und behandelt ausschlieRlich das Martyrium-
Verstandnis des frithen Christ_innentums, d.h., sie beschrankt sich auf die Zeitspanne der Entste-
hung der Texte des Neuen Testaments sowie der ersten beiden Jahrhunderte. Zur grundsatzlichen
und ausfihrlichen Auseinandersetzung mit dem christlichen Martyrium in Antike und Spatanti-
ke sowie fiir einen Uberblick der Forschungslage vgl. Gemeinhardt, Die Heiligen, sowie ders., Die
Kirche. Mit Schwemer, Prophet, 322, gehe ich davon aus, dass die semantische Entwicklung des
Zeug_innen-Begriffs im Martyrium des Polykarp ihren Abschluss fand. Fiir den neutestamentli-
chen Diskurs vgl. insbesondere Michel, Zeuge.

15 Barth, Der Augenzeuge.

16  In der christlichen lkonografie wird denn Johannes der Taufer als Zeuge insbesondere durch den
Akt des Zeigens hervorgehoben. Das zweifelsohne beriihmteste Beispiel dafiir ist Matthias Griine-
walds Isenheimer Altarbild der Kreuzigung Jesu, auf dem Johannes mit einem (iberlangen Zeige-
finger dargestellt wird. Vgl. dazu Frettléh, Rechts und links.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

bzw. Mirtyrer_innen sind fortan gleichsam ausschliefllich Opfer, vor allem aber: Mirty-
rer_innen zeugen nicht mehr durch Worte, sondern ihren Tod, sie werden gleichsam erst
nachtriglich zu Zeug_innen.

Diese Entwicklung setzt bereits auf der Ebene der Texte des Neuen Testaments ein.
Dass namlich nach biblischem Verstindnis dem einen Zeugen, Jesus Christus, alle ande-
ren nachgeordnet werden, zeigt sich etwa am lukanischen Doppelwerk: In der Apostel-
geschichte wird der »Protomirtyrer« Stephanus nach der Figur Christi, wie er im Lukas-
evangelium dargestellt wird, beschrieben (Apg 7,54-60).”7 Und die Verteidigungsrede des
Stephanus vor dem Hohen Rat der Juden, in der er sich zu Jesus Christus bekennt (Apg 7,1-
53), dhnelt in vielerlei Hinsicht der Rede Jesu vor Pilatus (Lk 23,1-5.13-25; vgl. Mt 27,1f.11-
26; Mk 15,1-15; Joh 18,28-40; 19,9-12). Diese Rede als auch Jesu Zeugnis vor dem Hohen
Rat wurden denn bezeichnenderweise frith mit dem profangriechischen poptupeiv fir
»vor Gericht Zeugnis ablegen« identifiziert.’®

»Sich diesem Zeugnis lebensdramatisch anzugleichen, als Knecht Christi nichts ande-
res zu tun als der Meister (vgl. Mt 10, 24f; Joh 15, 20), ist der Kern dessen, was die
frithchristliche Tradition >Martyrium« nennt: gewaltlose Standhaftigkeit des christli-
chen Bekenners, wenn es sein muss bis in den Tod: das sog. >Blutzeugnis«.«’®

Wihrend folglich in den Texten des Neuen Testaments der Begrift des udptvg auch fir
Zeug_innen steht, die schlicht ihren Glauben an den auferstandenen Christus bekennen
und dafiir durchaus auch Leid und Verfolgung auf sich nehmen, so wird durch die
Christ_innenverfolgung das Martyrium zum terminus technicus fiir das »Blutzeugnisx,
das letztlich als »Hochstform der Christusnachfolge«*® gilt. Mit den Acta Martyrii Po-
lycarpi, dem Bericht tiber die Zeugenschaft des Bischofs Polykarp von Smyrna, der ca.
160 n. Chr. hingerichtet wurde, hat das Christ_innentum schlieflich nicht nur eine
neue Textgattung erfunden, sondern festgelegt, was bis heute im christlichen Sinne
weitestgehend unter Martyrium verstanden wird.*

Anna Maria Schwemer zufolge zeichnet sich dieses im Wesentlichen durch vier Kri-
terien aus: »Offentlichkeit des Zeugnisses, Zeugentod als Beweis der Wahrheit des Glau-
bens an das Zeugnis des Kreuzes, Nachahmung des Zeugnisses Christi und zugleich
geistgewirkte prophetische Vollmacht«**. Mirtyrer_innen zeichnen sich erstens dadurch
aus, dass sie 6ffentlich aufgrund ihres Glaubens verhért werden. Die juridische Offent-
lichkeit des Zeugnisses hat dabei noch den Aspekt des Bekennens, was sich etwa an der
stereotypen Antwort der Angeklagten auf Fragen nach ihrer Herkunft und ihrer Religi-
on zeigt, nimlich: »Christianus sum«**. Weil Mirtyrer_innen, so die christliche Vorstel-

17 Vgl. Negel, Martyrium, 75, sowie ausfihrlicher Schwemer, Prophet, 329-336. Neben dem lukani-
schen Doppelwerk spielt fiir die Institutionalisierung des frithchristlichen Martyriums der neutes-
tamentliche Text der Offenbarung des Johannes eine zentrale Rolle (vgl. dazu a.a.0., 336—345).

18  Vgl. Brox, Zeuge, 17f.

19 Negel, Martyrium, 75.

20 Angenendt, Heilige, 36.

21 Vgl. Kriegbaum, Martyrer.

22 Schwemer, Prophet, 348.

23 Mart. Polyc. 10,1; Mart. Just. 4; Mart. Carp. 1; 3; Mart. Scil. 9; 10; 13; Mart. Apoll. 1f.; Act. Perp. 3,2;
6,6; Act. Pion. 7; 8; 9; 16; 18; Act. Procons. Cypr. 1.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

387


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388

Fiir das Sagbare!

lung, auferdem im Moment des Todes mit himmlischem Ruhm belohnt werden, gel-
ten sie zweifens als in besonderem Mafd dafiir geeignet, Firsprecher_innen Gottes* zu
sein.* Das christliche Martyrium steht drittens fiir eine Leidensgemeinschaft mit dem
geglaubten und bekannten Jesus, »weshalb die frithchristlichen Mirtyrerakten [..] die
grundsitzliche Gewaltlosigkeit christlicher Zeugenschaft herausstreichen (vgl. Mt 26,
51-54; Mk 14, 47; Joh 18, 10f.)«**. Und viertens wird den Mirtyrer_innen eine propheti-
sche Vollmacht zugeschrieben, weil sie, so die Uberzeugung der Glaubenden des frithen
Christ_innentums, nicht wie die Propheten Israels »das Kommen Christi vorherverkiin-
digten«, sondern »die christlichen Mirtyrer erleiden die Verfolgung durch Juden und
Heiden, weil sie den Gekommenen bezeugen«®.

Zwar hat damit auch das christliche Martyrium, wie die vier Punkte zeigen, einen ju-
ridischen Aspekt und das Zeugnis ist an ein Bekenntnis gebunden, doch der springende
Punkt ist nun der, dass erst der Tod und der Bericht iiber diesen Tod das Martyrium zum
Zeugnis machen. Denn es ist gerade erst die religiose Institution oder ihre Geschichts-
schreibung in entsprechenden Viten, welche die Opfer zu Martyrer_innen macht, sie
folglich als Heilige kanonisiert. Das aber bedeutet, dass im christlichen, aber auch im
jiudischen Martyrium-Begriff Zeugnis und Bekenntnis voneinander getrennt bzw. gleich-
sam auf zwei Gruppen verteilt werden: Zwar bekennen Mirtyrer_innen mit ihrem Tod
Gott* — und christlicherseits hoffen sie dabei auf eine eschatische Ins-Recht-Setzung —,
zum Zeugnis wird ihr Tod aber einzig durch die religiése Tradierung. Anders formuliert:
Mirtyrer_innen werden deshalb zu Zeug_innen, weil und insofern sie getétet werden.
»Die Tétung ist nicht Folge, sondern Voraussetzung jener Art von Blutzeugenschaft, die
der Mirtyrer verkorpert.«*” Das aber macht klar, dass der Martyrium-Begriff nicht an-
wendbar ist auf die Phinomene, die nach der Shoah zum Gegenstand der Diskurse zur
Thematik der Zeug_innenschaft wurden.

Davon abgesehen, dass es obszon wire, aus einer AufSenperspektive die Shoah als ein
Martyrium zu verstehen, dem sich die von ihm Betroffenen auch hitten widersetzen
konnen, bezeugen die Opfer der Shoah einerseits gerade nicht durch ihren Tod, sondern
ihr Weiterleben. Die Zeug_innenschafts-Diskurse wiren folglich zwar anschlussfihig
fiir das urspriingliche religiése Phinomen der Zeug_innenschaft, jedoch nicht fiir den
Begriff und die Vorstellung des Martyriums. Andererseits gerit die Zeug_innenschaft
durch die Shoah grundsitzlich in eine Krise, weil die Vollstrecker_innen dieser Bestia-
litdt mit allen moéglichen Mitteln versuchten, eine Tradierung dieser Zeug_innenschaft
im Keim zu ersticken.*® Vor allem auf die zuletzt genannte Problematik hinsichtlich
des Begriffs und des Phinomens der Zeug_innenschaft fokussierte das zweite Kapitel
»Zeug_innenschaft und Sein« der vorliegenden Studie.

24 Vgl. Prautzsch, Heilige, 87. Diese Vorstellung hat zum heidnischen Vorwurf einer christlichen To-
dessehnsucht, einer Martyriumssucht gefiihrt (vgl. dazu Butterweck, Martryriumssucht, 90-111).

25  Negel, Martyrium, 76.

26  Schwemer, Prophet, 350.

27  Kramer, Vertrauen schenken, 134.

28  Hinzu kommt, dass die Nationalsozialist_innen den Begriff des Martyrers mit Blutzeugen tber-
setzten und die sogenannten »Helden der Bewegungs, die zusammen mit Hitler 1923 auf die Feld-
herrnhalle in Miinchen marschierten und dabei ums Leben kamen, als Blutzeugen kommemoriert
wurden (vgl. ausfiihrlich Behrenbeck, Der Kult).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

2.2. Derrida, Agamben und Lévinas: Fiir die Frag-Wiirdigkeit
der epistemischen Kompetenz, Autoritat und Glaubwiirdigkeit
von Zeug_innen

Die Shoah stellt ein Widerfahrnis dar, das mit den Menschen eigentlich vertrauten Wirk-
lichkeitsverstindnissen brach und Phinomene zutage férderte, die das bisher Geglaub-
te und Bezeugte iiberstiegen, weil sie sich jenseits dieser Vorstellungen ereigneten. Die
Shoah war ein Ereignis, das nicht nur die Ermordung zahlloser Menschen bedeutete,
sondern ihre Vollstrecker_innen waren zugleich darauf bedacht, alle Zeugnisse dieser
Bestialitit auszuldschen. Die Shoah gilt darum einem von Laub und Felman geprigten
Schlagwort nach auch als Ereignis ohne Zeugen. Ist das akkurat? Weiterlebende haben trotz
allem versucht, das ihnen und den Nicht-Weiterlebenden Widerfahrene in Worte zu fas-
sen, versucht, davon Zeugnis zu geben. Ist es da legitim, diese Versuche immer nur als
Ausdruck einer Unmoglichkeit zu verstehen? Wie gezeigt, sehen Laub und Felman nur
da eine Unmoglichkeit, wo es um die Bezeugung der eigenen Vernichtung geht. Trotz-
dem ist das Schlagwort, wie die daran anschlieRenden Forschungen zeigen, anfillig fir
problematische Deutungen desselben, weil es dazu neigt, aus der nahezu ausschliefli-
chen Perspektive der Objektivitit des Beweises zu argumentieren.” Der Beweisbarkeit
gegeniiber muss im Falle der Shoah indes jedes Zeugnis tendenziell defizitir bleiben.
Allerdings greift auch diese Argumentation zu kurz, zumal mittlerweile so viel histori-
sches Material aufgetaucht ist, dass es keinen Zweifel mehr an der Faktizitit der Ver-
nichtung gibt. Das Defizit der Beweisbarkeit erwichst denn viel eher aus dem Sein der
Zeug_innen selbst, denn diese wollen gerade nicht beweisen, sondern eben bezeugen.
In der vorliegenden Studie wurde darum dafiir argumentiert, die Shoah sowoh! als ein
Ereignis ohne Zeug_innen als auch als ein Ereignis ohne beweisende, aber mit bezeugenden
Zeug_innen zuverstehen. Zwar bleibt es dabei, dass die Shoah inletzter Konsequenz nicht
»von innen« bezeugt werden kann, weil dies den Tod der_des Zeugin_Zeugen impliziert,
gleichwohl machen die zahlreichen Zeugnisse klar, dass sich der Vernichtungsversuch
bzw. dessen Resultat bezeugen lidsst — Letzteres allerdings nur aus der Perspektive der
dritten Person. Die Shoah in jenem Sowohl-als-auch zu deuten heif’t darum, gegen ei-
ne Relativierung, gar Leugnung von Zeugnissen von Weiterlebenden der Shoah unter dem
ausschliellich epistemischen Gesichtspunkt der Beweisbarkeit anzureden. Das tun in

29  Fireine Diskussion einschldgiger Stimmen zum Schlagwortvon Laub und Felman und inwiefern es
das Zeugnis von Weiterlebenden zu verdecken droht, vgl. EE 39—51. Die an das Schlagwort anschlie-
Renden Forschungen werden Laub und Felman insofern nicht gerecht, als sie verkennen, dass bei-
spielsweise Laub mit dem riesigen Testimony-Projekt an der Yale University Weiterlebenden ge-
rade eine Stimme und ihren Zeugnissen einen Ort gab und gibt. Dass ich in der vorliegenden Stu-
die darum dem genannten Schlagwort ein zweites an die Seite stelle — die Shoah als Ereignis ohne
beweisende, aber mit bezeugenden Zeug_innen —, ist folglich nicht als Kritik an Laub und Felman zu
verstehen. Sondern es ist einerseits der Versuch, auf die Forschungssituation zu reagieren. Und
andererseits driickt es aus, dass die vorliegende Studie auf die Zeugnisse Weiterlebender fokus-
siert und damit nur am Rande thematisiert, inwiefern die Shoah in ihrem Vollzug selbst Zeug_in-
nenschaft verunmoglichte, weil die Zeug_innenschaft der eigenen Vernichtung den Tod der_des
Zeugin_Zeugen impliziert.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

389


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

390

Fir das Sagbare!

ihren Uberlegungen teils explizit, teils implizit auch die Philosophen Derrida, Agamben
und Lévinas.

Thre Gedanken und Reflexionen zum Begriff und dem Phinomen der Zeug_innen-
schaft fokussieren auf das Sein der Zeug_innen. Vor die Herausforderung der Krise der
Zeug_innenschaft gestellt, fragen die Philosophen: Wer kann zeugen, wer nicht? Wovon
konnen Zeug_innen zeugen und wozu sind sie gerade nicht in der Lage? Was zeichnet
Zeug_innen, d.h. ihr Sein aus? Und was nicht? Kurzum: Inwiefern zeigt sich die Krise der
Zeug_innenschaft gerade in den Zeug_innen als Personen? Indes zieht die Frage nach
dem Wer des Zeugnisses immer auch die Frage nach sich: Wer wird bezeugt? Zeug_in-
nenschaftist gleichsam doppeldeutlich, insofern Zeug_innen nicht nur das Leid(en) und
Unrecht, das ihnen und denen, die »nur« mit dem Tod bezeugen, widerfuhr, anerkannt
und bezeugt wissen wollen, sondern ebenso, sofern sie weiterleben, als die Person, die sie
trotz allem sind und bleiben, bestitigt werden wollen.>® Beides aber setzt Adressat_in-
nen voraus.* Gleichwie Zeug_innen nicht nur iiber Wissen verfiigen, sondern dieses
gleichsam verkérpern, lisst sich das Zeugnis nicht auf einen assertorischen Sprechakt
reduzieren, sondern hat auch immer performativen Charakter. Die Krise der Zeug_in-
nenschaft liegt denn gerade auch in einer bestimmten Unfihigkeit der Zuhorer_innen,
einer Unmoglichkeit des angemessenen Horens begriindet.

Im Anschluss an Derrida, Agamben und Lévinas lisst sich zeigen, dass ein Zeugnis
zu glauben bedeutet, der bezeugenden Person zu glauben. Was Zeug_innenschaft aus-
zeichnet, was ihr Sinn und ihre Funktion ist, zeigt sich an den Menschen, die bezeugen,
d.h. an und in ihrem Sein als Zeug_innen. Das bedeutet: Die Fragwiirdigkeit der epis-
temischen Kompetenz, Autoritit und Glaubwiirdigkeit wird bei allen drei Philosophen
gerade nicht als Schwiche, sondern als konstitutives Element und spezifisches Potenti-
al der Zeug_innenschaft verstanden. Damit reagieren sie alle auf ihre je eigene Art und
Weise auf das sogenannte Dilemma der Augenzeug_innenschaft. In ihrer Perspektive

30 Dasgilt, wie oben gezeigt (s. 11.3.2. und 11.5.5.), nicht fiir die lebenden Toten, die das ihnen Wider-
fahrene mit ins Grab nahmen, weil sie letztlich, noch am Leben, nichts mehr erfahren haben und
darum auch nichts bezeugen konnten. »In other words: the camp inmates did not just lose others
who would respond to their basic needs, but they also lost themselves as their very last compan-
ions and interlocutors in interiority.« (Welz, Trauma, 109.)

31 Es sei noch einmal daran erinnert (s. oben 11.5.), das dies nicht fir jene schwersttraumatisierten
Menschen gilt, denen im Vernichtungslager sowohl das innere als auch dufiere Du abhandenge-
kommenist, es folglich niemanden mehr gab, die_der ihr Zeugnis hatte entgegennehmen kénnen,
bevorsie starben: »There was no longer an other to which one could say>Thouc<in the hope of being
heard, of being recognized as a subject, of being answered. The historical reality of the Holocaust
became, thus, a reality which extinguished philosophically the very possibility of address, the
possibility of appealing, or of turning to another. But when one cannot turn to a >you< one can-
not say >thouc even to oneself. The Holocaust created in this way a world in which one could not
bear witness to oneself. The Nazi system turned out therefore to be fool-proof, not only in the
sense that it convinced its victims, the potential witnesses from the inside, that what was af-
firmed about their>otherness< and their inhumanity was correct and that their experiences were
no longer communicable even to themselves, and therefore perhaps never took place. This loss
of the capacity to be witness to oneself and thus to witness from the inside is perhaps the true
meaning of annihilation, for when one’s history is abolished, one’s identity ceases to exist as
well.« (Laub, An event, 82.)

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

will das Zeugnis nicht beweisen oder iiberzeugen, sondern die_der Zeugin_Zeuge ist,
so bei Derrida im Anschluss an Augustin, veritatem factum, was letztlich bedeutet, dass
das Zeugnis durch das Bezeugen wahr wird. Trotzdem anerkennen die drei Philosophen,
dass sich das Zeugnis als potentielle Liige stets in der Spannung zwischen der authenti-
schen Erfahrung und ihrer sprachlichen Wiedergabe bewegt, das Zeugnis das zu Bezeu-
gende zuweilen iib-ersetzt.

Bei Derrida verharren die Zeug_innen allerdings letztlich in einer einsamen Bleibe:
Weil sie nicht iber das Geheimnis verfiigen, das sie bezeugen, zeugen Zeug_innen, in-
dem sie bezeugen, dass sie nicht bezeugen kénnen. Zwar zeigt sich darin die Akkurat-
heit von Derridas Zeug_innenschafts-Verstindnis im Kontext von Zeugnissen der Sho-
ah: Sein Beharren auf dem Zeugnis als potentielle Liige bei gleichzeitiger Konstituierung
des bezeugenden Subjekts im Vollzug des Bezeugens mahnt zu Zuriickhaltung gegen-
tiber allzu apodiktisch verfassten Zeugnissen. Doch die genannte Zuriickhaltung, die
den Hoérer_innen zukime, lisst sich mit Derrida nicht denken, weil sich die Erfahrungs-
Differenz zwischen denen, die bezeugen, und denen, die horen, nicht iiberwinden lisst.
Lévinas hingegen versteht das Zeugnis als einen Verweis auf eine Alteritit, die jedoch
nie vollstindig reprisentiert wird bzw. werden kann. Die Selbst-Bezeugung ist hier dem
Zeugnis fur die Anderen untergeordnet, weshalb es zu einer starken Fokussierung auf
das Ethische der sekundiren Zeug_innenschaft kommt, also gerade die Adressat_innen,
d.h. die sekundiren Zeug_innen ins Blickfeld geraten. Das Lévinas’sche »Da hast Du
mich!«l4sstsich im Kontext der Zeug_innenschaftals ein »Hier, ich hore und sehe Dich!«
verstehen. Oder anders formuliert: Die Lévinas’sche Zeug_innenschaft ist eine ethische
Geste: Sie sieht und hort auf das Zeugnis der jeweils anderen und nimmt es ernst und
ruft es gleichsam ins Dasein. Bei Agamben schlieflich kommt es aufgrund seiner Vor-
ordnung des Seins vor die Sprache zu einer Ontologisierung des Unsagbaren als Sagba-
res. Das liegt in der von Agamben postulierten doppelten Subjektivitit der Zeug_innen
begriindet: Die Weiterlebenden tragen in sich das Subjekt derjenigen, welche die Sho-
ah am eigenen Leib und vollstindig erlebt haben: die lebenden Toten. Und sie haben ihr
eigenes Subjekt, also dasjenige, welches nach der Shoah weiterlebt und anstelle der leib-
lichen Opfer, der lebenden Toten, nun Zeugnis ablegt. Zeug_innenschaft wird hier we-
sentlich durch die internalisierten, entsubjektivierten Toten mitgetragen, die dennoch,
was problematisch und letztlich widerspriichlich ist, als Subjekte klassifiziert werden.

Was also kann die Theologie aus dem phinomenologischen Konnex von Zeug_innen-
schaft und Sein sowie den damit einhergehenden Reflexionen Derridas, Agambens und
Lévinas’ lernen? Mindestens ein Zweifaches, nimlich im Hinblick auf die theologische
Existenz sowie den Wahrheits- bzw. Wahrhaftigkeitsgehalt theologischer Aussagen und
Inhalte. Denn wenn im Anschluss an Derrida, Agamben und Lévinas gilt, dass einem
Zeugnis zu glauben bedeutet, der bezeugenden Person zu glauben, lisst sich fragen, ob
theologische Aussagen fiir glaubhaft zu erachten bedeutet, den Theolog innen — oder
Gott*? — zu glauben. Wie sich ebenso fragen lisst, ob, wenn der Wahrheitsgehalt von
Zeugnissen an den Horer_innen bzw. ihrem Umgang damit hingt, theologische Aussa-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

391


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

Fir das Sagbare!

gen dadurch wahr werden, dass sie durch andere bewihrt — oder von der Gottheit***
bewahrheitet? — werden.

2.3. Vom theologischen Umgang mit den Differenzen zwischen Geschichte
und Normativitat - oder: Zur theologischen Existenz
und zum Wahrhaftigkeitsgehalt theologischer Aussagen

Wenn fiir die Derrida’schen Zeug_innen gilt: Keine Biografie ohne Autobiografie, bedeu-
tet dies fiir eine entsprechende phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft,
dass sie mit der erkenntnistheoretischen Wende der 1920er Jahre ernst zu machen hat,
als das erkennende Subjekt in die Wissenschaft eingefiithrt wurde.®® Mit der »Einfith-
rung des Subjekts in die Wissenschaft«<** ist die Vorstellung gemeint, wonach es kein von
Beobachter_innen unabhingiges Dasein eines wissenschaftlichen Gegenstandes geben
kann. Wer in dieser Hinsicht von Theolog_innen spricht, anerkennt, dass sie als erken-
nende Subjekte immer mit hineingenommen sind in die Erkenntnisbewegungen wis-
senschaftlich-theologischen Denkens und Arbeitens, also gerade nicht auflen vor blei-
ben, als gibe es eine neutrale wissenschaftliche Position, von der aus sich Theolog_in-
nen mit ihren Gegenstinden beschiftigen konnten. Anders formuliert: »Wir kénnen Ob-
jektives nur im Subjekt, wir kénnen Subjektives nur am Objekt haben.«* Indem Derri-
da und Agamben betonen, dass sich Zeug_innenschaft nicht unabhingig vom Sein der
Zeug_innen denken lisst, gehen sie von einer Unmoglichkeit der Trennung zwischen
dem Subjekt und dem zu bezeugenden Widerfahrnis aus. An den Grenzen des Versteh-
baren zeichnen sich die Phinomene der Zeug_innenschaft insbesondere dadurch aus,
dass Zeug_innen eine Personalunion von Opfer und Zeugin_Zeuge sind, ihr Zeug_in-
nenstand ist gleichsam einem externum geschuldet.

Fir eine entsprechende Theologie, die sich selbst als ein Phinomen an den Gren-
zen des Verstehbaren versteht, bedeutet das, dass sich die theologische Existenz durch
eine unauflosbare Verschrinkung des Wissenschaft betreibenden Subjekts und dessen,
womit es sich beschiftigt, was ihm gleichsam aufgetragen ist, auszeichnet. Theologi-
sche Erkenntnis vollzieht sich damit einerseits auf dem Grund von Bedingungen, die
sie erst einmal nicht selbst gewdhlt hat; auf diese kann sie sich gleichsam nur ver- und
einlassen. Andererseits finden Theolog_innen das, womit sie sich beschiftigen, nicht
»an sich« vor, sondern es resultiert aus einem Zusammenspiel ihrer selbst und anderen,
namlich indem sie sich auf die Differenz zwischen Geschichte und Normativitit, Gene-
se und Geltung verstindigen. Das bedeutet: Die je eigene Sicht, die eigenen Prigungen

32 ZurBegriindung, warum ich abwechselnd von der Gottheit* und Gott* spreche und diese sowie die
entsprechenden Pronomen mit einem Asterisk versehe, um die Ceschlechter-Binaritit aufzubre-
chen, s. oben |.1., Anm. 5.

33 Vgl. ausfiihrlich Link, Die Einfihrung.

34  Sowohl die Formulierung als auch die dahinterstehende wissenschaftstheoretische Vorstellung
geht zurlck auf von Weizsicker, Der Cestaltkreis, 168.

35 A.aO.,13.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

und Vor-Urteile konstituieren das, was Theolog_innen beschiftigt, mit — auch und ge-
rade, wenn sie sich mit der Vergangenheit beschiftigen.*® Allerdings, um es bereits vor-
wegzunehmen, gestaltet sich die ganze Angelegenheit im Hinblick auf »die Anderenc
besonders kompliziert, insofern Theologie nicht nur nach den anderen Menschen, den
Mitmenschen, fragt, sondern auch und in besonderer Weise, um mit Lévinas zu spre-
chen, nach dem Unendlichen: Religise und theologische Texte, Artefakte und Traditio-
nen sind nicht selten menschliche Zeugnisse transzendenter Erfahrungen, d.h., sie be-
anspruchen, den Einbruch gottlicher Transzendenz in die menschliche Wirklichkeit aus-
zudriicken. Wird davon erst einmal abgesehen und das Zeug_innenschafts-Phinomen
auf die theologische Existenz iibertragen, so kommt Theolog_innen eine doppelte Rolle
zu: Sie sind sowohl Hérer_innen,*” d.h. Adressat_innen von Zeugnissen als auch selbst
Zeug_innen.

Theolog_innen sind einerseits — und allem voran — Adressat_innen von Zeugnissen:
Im Ausiiben historischer Disziplinen - im klassischen Ficherkanon christlicher Theo-
logie sind das die Ficher Altes und Neues Testament sowie die Historische Theologie -
hoéren Theolog_innen die Texte der Hebriischen Bibel und des Neuen Testaments sowie
andere, nicht kanonisierte, aber zum Verstehen der Schrift und der eigenen Tradition
notwendige Texte und Artefakte sowie vielfiltige andere Arten von Medien. Zeug_innen-
schafts-Theolog_innen héren auf die Religionsgeschichte Israels und des frithen Jidin-
nen_Judentums, auf die Sozialgeschichte der Kirchen sowie die Dogmen- und Theolo-
giegeschichte. Thre Medien, Traditionen und Vorstellungen machen Theolog_innen in-
sofern zu Adressat_innen, als das, was sie bedenken und bearbeiten, Zeugnisse frithe-
rer Generationen sind. Diese bezeugen die geschichtlichen Grundlagen von Religion,
ihre Entstehung und Entwicklung in unterschiedlichen kulturellen, sozialen und politi-
schen Kontexten. Kurzum: Zeug_innenschafts-Theolog_innen horen auf die Zeugnisse
der Vergangenbheit.

Aber Theolog_innen héren auch (auf) die Zeugnisse des Hier und Heute: Im Nach-
gehen gegenwartsbezogener Disziplinen — in den klassischen Fichern Systematischer
und Praktischer Theologie — héren Theolog_innen auf die Phinomene der Zeit, was ih-
re Menschen und ihre Kontexte bezeugen, was sie umtreibt und ausmacht. Dabei hren
sie insbesondere darauf, wie gegenwirtige Zeugnisse frithere Zeugnisse bestitigen, die-
sen zuwiderlaufen oder ihnen sogar widersprechen. Das Horen der Theolog_innen zielt
insbesondere auf das theologische Handwerk, d.h. den Erwerb von Sachkompetenz und
Fachwissen. In dieser Hinsicht kommt zum Tragen, dass Zeugnisse — vermittelt durch
Menschen, die beispielsweise jene genannten Texte aufgeschrieben, tradiert und iber-
liefert haben — Wissensmedien sind. Weil aber auch fiir die Horer_innen eines Zeug-
nisses gilt, dass diese nicht unabhingig von ihrem Person-Sein gedacht werden kon-

36  Vgl. Danz, Systematische Theologie, 8: »Wer heute (iber die Identitit des Christlichen nachdenkt,
der nimmt Denkweisen, Begriffe und Modelle in Anspruch, die selbst geschichtlich geworden sind.
Schon die Sprache, in der das wesentlich Christliche formuliert wird, verdankt sich einer bereits
vorgegebenen Kultur.«

37  Das Horen als entscheidendes Signum theologischer Epistemologie, d.h. Prolegomena zu verste-
hen, hat beispielsweise Rahner, Horer, gezeigt. Fiir eine Einfiihrung und Interpretation vgl. Lincoln,
Die Theologie, 113—124.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

393


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394

Fir das Sagbare!

nen, sind Zeug_innenschafts-Theolog_innen im Wort- und Agamben’'schen Sinne sub-
jectum ihrer Artefakte, Vorstellungen und Traditionen. Sie sind subject of und subjected to.
Weil die Gegenstinde, mit denen sich Theolog_innen beschiftigen, vor-gegeben sind, ist
das Wissenschaft treibende Subjekt darunter geworfen und ihnen unterworfen. Miiss-
te dann aber mit Agamben nicht gelten, dass Theolog_innen sich durch eine doppelte
Subjektivitit auszeichnen?

Wie gezeigt, ist das nur sinnig, wenn mit und gegen Agamben dafiir optiert wird, die
Kategorie der Sprache derjenigen des Seins vorzuordnen. Auf einer hermeneutischen
Ebene ist die Vorstellung einer doppelten Subjektivitit denn durchaus anschlussfihig
fiir die theologische Existenz, zumal das Material der Theologie menschengemacht
ist: Religiése und theologische Artefakte hingen verbaliter an ihren Subjekten. Mo-
gen sie von sich selbst beanspruchen, gleichsam eine cooperatio mit dem Géttlichen zu
sein, weil sie Erfahrungen mit und Eindriicke von Gott* und die daraus resultierenden
Selbstverstindnisse zu transportieren versuchen, so konnen sie dies immer nur in
menschlich-allzumenschlicher Weise und ihren Formen tun. Die Agamben’sche So-
zialitit der Zeug_innenschaft — hermeneutisch, nicht ontologisch gedacht — lisst sich
als theologische communio sanctorum verstehen: Die theologische Existenz ist an die ihr
vorausgegangenen theologischen Existenzen anderer, fritherer Subjekte gebunden. Des
Wissens, das diese in Form von Zeugnissen transportieren, bediirfen Theolog_innen, um
selbst Wissenschaft betreiben zu konnen, mit jenen gehen sie gleichsam eine coniuratio
testium, ein Biindnis der Zeug_innenschaft, ein.*® Diejenigen, die dieses Wissen héren,
so muss im Anschluss an Derrida gefolgert werden, werden damit allerdings nicht
automatisch zu sekundiren Zeug_innen, moglicherweise gar nicht zu Theolog_innen.
Denn dieses Horen erschopft sich nicht ausschlieflich im Aneignen von Fachwissen und
Sachkompetenz.

Das besondere Sein der Zeug_innen wird von Derrida dadurch gekennzeichnet, dass
sie eine besondere Erfahrung gemacht haben, namlich anwesend gewesen zu sein, als
andere abwesend waren — und das auch noch als einzige. Damit wird die Singularitit
des Zeugnisses und die Subjektivitit der Zeug_innen von Derrida unglaublich hoch ge-
hingt. In dieser Hinsicht bleiben Theolog_innen gleichsam ausschlieflich Fachwissen-
und Sachkompetenz-Hoérer_innen, zumal sie die historischen Zeugnisse, die sie in ih-
rem wissenschaftlichen Tun beschiftigen, immer nur vermittelt durch andere haben.
Als es darauf ankam, waren heutige Theolog_innen gerade nicht dabei. Das Dilemma der
Augenzeug_innenschaft trifft die Theolog_innen in besonderer Weise, weil sie das, was
sie moglicherweise vor dem inneren Auge sehen, nur vermittelt itber das Horensagen
haben.*® Nun postuliert aber Derrida zugleich, dass jene singulir subjektive Erfahrung

38  Vgl. Barth, Einfithrung, 84f., der die christliche Gemeinde als coniuratio testium bestimmt, »wel-
che, weil und indem sie glauben, auch reden durfen und miissen«. Vgl. dazu Felder, Nichts als die
Wahrheit.

39  Zur Schwierigkeit des Sehens im Kontext der Theologie vgl. Ebach, Die Einheit, 86: »Nicht das Se-
hen schlechthin ist in Bezug auf Gott ausgeschlossen, wohl aber das Sehen einer Gestalt. Sehen
kann man die Wirkungen der Taten Gottes, sehen kann man die Lehre der Gebote und sehen kann
man die Stimme Gottes. [...] Die Gestaltlosigkeit Gottes [..] wird zum Grund des Verbots, sich ein
Bild Gottes zu machen. Der Schopfer geht in keinem Geschopf auf. Rabbinisch formuliert: sDie
Welt ist nicht der Ort Gottes. Gott ist der Ort der Welt«.« Frettloh, Gott Gewicht geben, insbes.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

universalisierbar sein muss. Bei Derrida ist es zwar das Ich, das klarstellt, dass die Ein-
maligkeit nicht ersetzt und damit universalisiert werden kann, aber ebenso ist es die Anwe-
senheit dieses Ichs, die darauf verweist, dass die Einzigartigkeit universalisierbar ist, gar
sein muss. Dieser Konnex, den Derrida selbst freilich als Aporie versteht und der dazu
fithrt, dass bei ihm die Zeug_innen in der einsamen Bleibe verharren, liegt in der »Not-
wendigkeit des Augenblicks« (Bl 42) jedes Zeugnisses begriindet.

Augenblicklichkeit ist bei Derrida doppeldeutlich. Sie steht einerseits fiir den Au-
genblick des Zu-Bezeugenden-Werden, d.h. fiir den Moment des Widerfahrnisses, das
spiter anderen bezeugt wird. In dieser Hinsicht bleibt es dabei, dass Theolog_innen das
Nachsehen haben. Andererseits meint Augenblicklichkeit aber auch Wiederholbarkeit,
weil ndmlich im Augenblick (frz. instant) stets die Beispielhaftigkeit (frz. instance) be-
griindet liegt. Zeugnis abzulegen bedeutet darum, eine »quasi technische Reproduzier-
barkeit« (BI 33) zu versprechen. Es ist dieser Aspekt des Versprechens, der es ermoglicht,
Theolog_innen auch und gerade als sekundire Zeug_innen verstehen zu kénnen. Eine
sekundire Zeug_innenschaft, die indes aufgrund ihrer Bindung an das bezeugende Sub-
jekt immer auch, jedoch gleichsam an zweiter Stelle eine priméire Zeug_innenschaft ist.
Das sekundire Zeugnis gibt immer auch Zeugnis vom bezeugenden Subjekt. Weil Der-
rida als Grundaxiom des Zeugnisses den Tatbestand, dass Bezeugen nicht Beweisen ist,
versteht, verpflichtet er die Zeug_innen selbst fir das, was sie bezeugen. Wer bezeugt,
gibtihr_sein Wort, fir das Bezeugte und seine Wahrhaftigkeit einzustehen. Bezogen auf
die theologische Existenz bedeutet das: Das theologische Sein ist mehr als ein kompeten-
tes Expert_innentum, es erschopft sich gerade nicht in Fachwissen und Sachkompetenz.

Uber die blofle Wissensaneignung und -vermittlung hinaus versprechen sich
Zeug_innenschafts-Theolog_innen ihr Héren der Zeugnisse zu bewihren.*® Was Derri-
da fiir Zeug_innen beansprucht, gilt darum auch und gerade fiir Theolog_innen, die in
der Tradition der erkenntnistheoretischen Wende der 1920er Jahren stehen: »Jedesmal,
wenn ich den Mund 6ffne, jedesmal wenn ich spreche oder schreibe, verspreche ich.«
(EdA 130)* Wie die Zeug_innenschaft erschopft sich die Theologie nicht in konstativen
Sprechakten, sondern lasst sich selbst als Performativ verstehen. Kiirzer: Theologie ist
ein Ereignis. Im Derridaschen Verstindnis wird im Zeugnisgeben und Zeugnisanneh-
men, d.h. im Héren und vermittelten Sehen, etwas getan. Dieses Tun versteht Derrida
im Anschluss an Augustin als ein veritatem facere, als ein Tun der Wahrheit. Mehr noch:
Das veritatem facere ist als ein Bezeugen ein Erzeugen von Wahrheit. Das Zeugnis wird

153—243, deutet das Bilderverbot, das insbesondere in der reformierten Tradition als das Kriterium
theologischen Redens von Cott* gilt, so, dass die Forderung, sich kein Bild von Gott* zu machen,
bedeute, dass nicht ein einziges Bild Gott* gerecht werden kénne. »[D]ie Wahrung des Bilderver-
bots [bedeutet] keineswegs den Verzicht auf jedes Bild [..]. Vielmehr l4sst sich das Bilderverbot
ins Bild setzen: in Horbilder [...], aber auch in gemalte Bilder.« (A.a.0., 329.)

40  Vgl. Welz, Vertrauen, 42, die die spezifische Funktion des Versprechens gerade darin sieht, dass
es »nicht unbedingt in seinem Was, aber auf jeden Fall in seinem Wie von allem anderen, was
wir sagen, unterschieden [ist]. Es zeichnet sich dadurch aus, dass wir uns selbst nicht aus unserer
Aussage >heraushalten<kénnen«.

41 Aufden Aspekt, dass diesem Versprechen freilich ein diskursiv-hermeneutisches, namlich metho-
disches Verfahren vorausgeht, das tiberhaupt den theologischen Gehalt bestimmt, komme ich im
folgenden Kapitel zuriick (s. unten V.3.).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

395


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

Fir das Sagbare!

gleichsam zum veritatem factum. Entsprechend zielen bei Derrida Zeugnis, Gestindnis
und Bekenntnis auf mehr als eine Referenz des Vergangenen. Dieser Aspekt ist zwar
anschlussfihig fir das, was Theolog_innen im Hoéren auf frithere Zeugnisse tun — ihr
theologisches Schaffen hat gegeniiber ihrer Tradition (immer) einen Mehrwert —, doch
konnen Theolog_innen von sich beanspruchen, das, was sie horen und dann mit ihrem
Zeugnis lehren und lernen, wahr zu machen? Kénnen Theolog_innen das Wissen, das sie
aus den Zeugnissen ihrer Tradition und Gegenwart gewinnen, mit absoluter Gewissheit
lehren und lernen? Und ganz grundsitzlich: Kénnen Menschen iberhaupt Wahrheit
intellektuell erfassen und ein fiir alle Mal bestimmen?

An dieser Stelle verquicke sich folglich im Anschluss an die Zeug_innenschafts-Dis-
kurse die Frage nach der theologischen Existenz mit derjenigen, inwiefern theologische
Aussagen wahr sind. Damit wird nun aber auch die Frage lauter, inwiefern Theolog_in-
nen sichimmer auch dem stellen, was sich kategorial von ihnen unterscheidet: Gott*. Be-
zeichnenderweise kann bei Derrida ja gerade nur vom Unglaublichen Zeugnis abgelegt
werden, weil dem Versprechen immer die Moglichkeit des Verrats anhaftet, das Verspre-
chen nicht selten ein Ver-sprechen, gar ein Versprecher ist. Und auch das Lévinas’sche
Zeugnis ist ein Sagen ohne Gesagtes, weil es nur damit vom Unendlichen Zeugnis zu ge-
ben vermag. Lisst sich Lévinas’ Vorstellung des Unendlichen in Analogie zum vornehm-
lichen Gegenstand der Theologie, der Gottheit*, denken?

Wahrheit an ein Subjekt und damit an das Sein eines Menschen zu binden, lasst sich
erst einmal durchaus als ein theologisches, nimlich biblisch vermitteltes, d.h. gedeute-
tes Wahrheitsverstindnis verstehen. Auf die kritische Frage des Pilatus »Was ist Wahr-
heit?« (Joh 18,38) antwortet das johanneische Zeugnis mit einem Subjekt, nimlich dem-
jenigen Christi: »Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben« (Joh 14,6).** Theolo-
gische Wahrheit scheint in dieser Hinsicht gerade nicht nach einem Was, sondern nach
einem Wer zu fragen. Zwischen Wahrheit und Person gibt es folglich einen unabding-
baren Zusammenhang.* Das Problem ist indes, dass das auf der Ebene des biblischen
Textes antwortende Subjekt nicht eines unter vielen ist, sondern dasjenige, zu dem sich
christliches Hoffen einerseits bekennt und das andererseits trotz seiner Menschlichkeit
zugleich als gottlich verstanden wird — Christus ist wahrer Mensch und wahrer Gott. Al-
lerdings sagt derselbe Christus auch zur biblischen Gestalt des Nikodemus, einem Men-
schen: »Alle aber, die die Wahrheit tun, kommen zum Licht, damit sichtbar wird, dass
ihre Handlungen in Gott getan sind.« (Joh 3,21)* Wie hat eine moderne, nachmetaphy-

42 Diese Aussage steht selbst freilich in Spannung zu Joh 5,33f., wo der johanneische Jesus von sich
sagt:»Wenn ich fiir mich selbst als Zeuge auftrete, ist mein Zeugnis nicht wahr. Andere sind es, die
fiir mich zeugen, und ich weif, dass das Zeugnis, das sie fiir mich ablegen, wahr ist.« Diese Stel-
le misste im Hinblick auf die jidische Vorstellung einer Zeug_innenbediirftigkeit der Gottheit*
naher untersucht werden, bindet doch der johanneische Jesus hier seine Wahrhaftigkeit an das
Zeugnis anderer.

43 So bestimmt etwa Dietrich Bonhoeffer das Moment der »lebendigen Wahrheit« (ders., Was heifit
Wabhrheit, 388), namlich die Begegnung Gottes* mit den Menschen, als das spezifische Proprium
theologischer Ethik (vgl. Kaser, Christus im Kosmos, 170f.).

44 Grundsatzlich gilt fiir den Wahrheitsbegriff des Johannesevangeliums, dass er stets relational ge-
dacht wird: Wahrheit wird nicht nur getan (Joh 3,21) und bezeugt (5,33), sondern mensch bleibt
inihr (8,44) und sie befreit (8,32). AuRerdem appelliert die Wahrheit an das Vertrauen, wenn der

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

sische Theologie, die anders als Thomas von Aquin Gott* nicht als die reine Wahrheit pos-
tuliert,” dieses Tun der Wahrheit zu verstehen? Hat sie gegeniiber den Zeugnissen ihrer
Tradition schlicht »Ja und Amen« zu sagen? Im Anschluss an Derrida ist die Antwort auf
diese Frage in der Tat: »Ja«. Doch dieses Amen ist nicht ein — im Sinne des Heidelberger
Katechismus verstandenes — »Das ist wahr und gewiss!« (FA129), sondern es geht zuriick
auf das hebriische jnX/amen, das die Verbalform des Substantivs nnX/dmuna ist.
Amuna ist das hebriische Aquivalent fiir den Begriff Wahrheit und meint seiner
Grundbedeutung nach das Feste, das Sichere, wird aber hauptsichlich auf Personen
angewandt und bedeutet damit Treue und Zuverlissigkeit.* Die Festigkeit bezieht sich
folglich sowohl auf das Versprechen, das Zeugnis eben, das damit gegeben wird, als
auch auf die Bewihrung desselben, das amen, das Tun dieses Versprechens. Anders
formuliert: Das hebriische amen ist ein »Es werde wahr!«*’” und zielt auf den prozes-
sualen Aspekt von Wahrheit, die indes subjektiv verbiirgt ist.*® Das bedeutet: Wahrheit

4 niamlich indem sie bewahrt und bewihrt wird -

ist nicht, sondern Wahrheit wird,
durch Menschen. Auf den Konnex von Zeug_innenschaft und Theologie angewandt:
Zeug_innenschafts-Wahrheit ist menschliche Bewihrung. Theologische Aussagen sind
dann nur insofern wahr, als sie auch bewihrt werden. Doch noch diese Bewdhrung
steht im theologischen Sinne unter Vorbehalt, wie sich eben auch bei Derrida die Aporie
zuriick an ihren Anfang schwingt, dass nimlich das Zeugnis unter allen Umstinden ein
Geheimnis ist und bleiben muss: Was die Theologie zu einem Phinomen an den Grenzen
des Verstehbaren macht, ist, dass sie sich stindig vor eine Differenz von Geschichte und
Normativitit, von Genese und Geltung gestellt sieht. Indem beispielsweise biblische
Texte der Versuch sind, transzendente Erfahrungen zu verschriftlichen, haben sie stets

auch einen theologischen Anspruch und sind nicht nur religionsgeschichtliche Doku-

Jesus des Johannesevangeliums im Voraus zur Aussage, wonach er der Weg, die Wahrheit und das
Leben sei, sagt: »Glaubt mir, dass ich in Gott bin und Gott in mir; und wenn nicht, dann glaubt we-
gen der Taten.« (Joh 14,11) Selbst die Beanspruchung, die Wahrheit zu sein, wird damit gebrochen,
dass mensch sich auch auf das Tun der Wahrheit, die Taten beziehen kann im Glauben.

45  Thomas von Aquin, Summa contra gentiles |, cap 61.

46  Menschen suchen auch nach (Gottes*) Wahrheit (Ps 25,5; 51,6; 86,11), und sie werden ermahnt, Ur-
teile zu fillen, die der>Wahrheit<entsprechen, wie ebenso beklagt wird, dass die Wahrheitabhan-
dengekommen ist (Sach 8,16; Jes 59,14f.). Allen Stellen ist gemeinsam, dass auch hier Wahrheit
bzw. >Wahrheit< relational gedacht wird (vgl. Dewey, Truth).

47  Vgl. dazu Luthers Auslegung des »Amen« in seinem Kleinen Katechismus: »Amen, Amen, das
heifdt: Ja, ja, es soll also geschehen.« (BSLK 515, 17f.)

48  Die subjektive Verbiirgung kann sich auch kollektiv zeigen: Nach Verstandnis der Hebraischen Bi-
bel gehort zum Amen konstitutionell und wesenhaft das Dyn™73/kol ha'am, das ganze Volk (vgl.
ausfihrlich Marquardt, Amen).

49  Ein solches theologisches Wahrheitsverstandnis findet sich prominent in der Prozesstheologie
Catherine Kellers, die dabei auch wiederholt auf den Aspekt der Zeug_innenschaft zu sprechen
kommt, die sie im Anschluss an das Johannesevangelium als pneumatologisch vermittelt versteht
(vgl. dies., On the Mystery, 27—44).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

397


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398

Fir das Sagbare!

mente: Sie wollen von der sprechen, die gerade kein Phinomen ist: der Gottheit*.*° Wie
ist dieser Anspruch im Anschluss an Zeug_innenschafts-Phinomene zu begriinden?

Nach dem Verstindnis der altprotestantischen Orthodoxie sprechen sowohl dufie-
re als auch innere Griinde fiir die Autoritit der Bibel. Die duferen Griinde zielen auf
historische Aspekte wie das Alter der biblischen Texte, ihre Verfasser(_innen) und de-
ren Kontexte. Es handelt sich beim duf3eren Grund folglich um eine fides humana, zumal
die Glaubwiirdigkeit der Schrift nach menschlichen Maf3stiben begriindet wird. Dem
gegeniiber begriindet die fides divina die Autoritit der Schrift als inneren Grund, inso-
fern sie von einer Selbstbeglaubigungsmacht biblischer Texte durch das Wirken Gottes*
ausgeht. Durch die Aufklirung und das Aufkommen der historisch-kritischen Metho-
de gelangte dieses Verstindnis bzw. der unauflgsliche Konnex der beiden Aspekte in-
des in eine Krise, die bis heute andauert, weil sie klar mach(t)en, dass biblische Texte
einerseits keine absolut gesicherten historischen Tatsachen, d.h. normative Wahrheiten
abbilden und andererseits in vielerlei Hinsicht im Widerspruch zu heutigen Welt- und
Wirklichkeitsverstindnissen stehen.** Damit ist die wiederholt genannte Differenz von
Geschichte und Normativitit, von Genese und Geltung gemeint.>* Und sie zeigt, warum
im Kontext von Zeug_innenschaft viel stirker von Wahrhaftigkeit denn von Wahrheit
gesprochen werden miisste.

Das Bemithen, diesen genannten Konnex nicht aufzugeben, aber zu revidieren,
hat zahlreiche Theologie-Verstindnisse zutage gefordert. Gemeinsam ist ihnen, dass
sie sich, dogmatisch gesprochen, um die Beziehung zwischen fides qua und fides quae
creditur drehen. Um die Inhalte des christlichen Glaubens (als fides quae) gleichsam in
Geltung setzen zu konnen, bedarf es des Vollzugs des Glaubens (fides qua), wie es aber
umgekehrt auch keinen Vollzug des Glaubens ohne Inhalte gibt. Oder eben: Der Inhalt
des Zeugnisses zielt auf seine Bewihrung und diese muss dem Inhalt entsprechen. Die
Frage, die sich daraus fiir die Frage nach der Gottheit™ ergibt, ist, wie das Subjekt in
diesen hermeneutischen Zirkel eintritt, in dem sich dann eben fides qua und fides quae
gegenseitig erschliefen — wenn denn die fides, der Glaube von der Gottheit* gewirkt

50  ZurBegrindung, Gott* nichtals Phanomen zu verstehen, die Auswirkungen indirekter Gottes*be-
gegnungen, die durch Andere und anders vermittelt sind, menschlich aber nur phianomenal fas-
sen zu konnen, vgl. Welz, God — A phenomenon. Wie Welz gehe ich davon aus, dass zwar zum
einen Gottes* »phenomenalization takes place in and through our lives, [but, MK] we cannot
make ourselves recipients of the gift of his presence« (a.a.0., 18). Und dass zum anderen diese
Gabe »immeasurable, inexhaustible and limitless« ist und als solche »it can not be perceived
but remains hidden from our eyes« (a.a.0., 19).

51 Vgl. zur theologiegeschichtlichen Einordnung Pannenberg, Die Krise. Fir die neuere Diskussion
sei exemplarisch auf zwei unterschiedliche Ansitze verwiesen: Lauster, Zwischen Entzauberung,
und Kortner, Der inspirierte Leser. Mit Lausters Ansatz habe ich mich in Késer, »... dass es so nicht
geht, insbes. 107-115, beschiftigt.

52 Diese Differenz ist produktiv und lasst sich darum als Movens der Theologie verstehen, nimlich
Aspekte zu unterscheiden, nicht zu trennen. Vgl. dafir Dalferth, Orientieren, fiir den es im theo-
logischen Denken mafigeblich darum geht, Unterscheidungen auf ihre Grenzen und ihre Orien-
tierungsleistung hin zu befragen. Damit ist Theologie wesentlich eine hermeneutische Disziplin,
insofern sie einerseits anhand von Zeugnissen »ein Verstindnis des Evangeliums« versucht zu er-
arbeiten und andererseits menschliches Leben und Welt»im Lichte des Evangeliums«interpretiert
(Dalferth, Evangelische Theologie, 145).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

ist.® In der protestantischen Tradition wurde und wird — wenn auch in je unterschied-
lichen Formen - an dieser Stelle in der Regel die Vorstellung des Wirkens der Heiligen
Geistkraft thematisiert, insofern sie das Eintreten in den hermeneutischen Zirkel des
Glaubens wirken soll, der dem Menschen darum letztlich unverfiigbar bleibt. Es ist diese
Unverfugbarkeit, die, jedoch nicht in theologischer, sondern (religions)philosophischer
Manier, das Zeug_innenschafts-Verstindnis Lévinas’ pragt und ebenso darauf zielt,
Menschen in die Pflicht zu nehmen, also zu bewihren, was sich ihnen als Zeugnis gibt.

»Zeugnis gibt es nur vom Unendlichen« (JS 321), schreibt Lévinas in Jenseits des Seins
oder anders als Sein geschieht, und dass das Zeugnis »das, was es bezeugt, nicht themati-
siertund dessen Wahrheit nicht Wahrheit der Vorstellung, nicht Evidenz ist« (JS 321). Nur
insofern das Zeugnis keine Reprisentation ist, zumal es von etwas zeugt, das nie prisent
ist und sich dem menschlichen Zugriff verweigert, hat das Zeugnis fiir Lévinas eine Be-
deutung. Vom Unendlichen lisst sich darum fiir Lévinas nur im Konjunktiv, im Futur II
und im Modus des Vielleicht zeugen. Doch was oder wer ist bei Lévinas das Unendliche?
Die »Aussage des Jenseits-des-Seins — des Namens Gott«, schreibt Lévinas, »ldsst sich
nicht einschliefen in die Bedingungen ihres Aussagevorgangs«, sondern es offenbart
sich in einer »Doppeldeutigkeit«, »Ambivalenz«, gar einem »Ritsel«, das aus der »Nihe
des Nichsten, in der das Unendliche sich vollzieht, welches nicht als Sein in ein Thema
eintritt« (JdS 341), resultiert. Das »Wort Gott« ist denn fiir Lévinas ein »Hapaxlegomenon
der Sprache« (JdS 341). Damit scheint Lévinas nicht so sehr das einmalige Auftreten des
Wortes, sondern seine Inkommensurabilitit zu meinen, ist es doch ein »Eingestandnis
einesstirker als ich<in mir und eines >weniger als nichtss, eines >nichts als ein nichtssa-
gendes Worts, ein Jenseits-des-Themas in einem Denken, das noch nicht denkt oder das
mehr denkt, als es denkt« (JdS 341).°* Die Frage nach dem Sein des Unendlichen, was in
sich eigentlich bereits widerspriichlich ist, weil es Jenseits des Seins »ist, stellt sich bzw.
lasst sich mit Lévinas nicht stellen. Allerdings: Was das Unendliche sagt, das Zeugnis des
Unendlichen, die »Offenbarung« des Unendlichen, »geschieht durch diejenigen, der sie
empfingt, durch das inspirierte Subjekt« (JdS 341). Das Zeugnis ist damit Verweis und
Hinweis — Zeichen — auf das Unendliche, vor allem aber Reaktion. Kiirzer: Zeugnis ist
Responsorium des Unendlichen. Schematisch gedacht, vollzieht sich der Zeug_innen-
schafts-Prozess dabei dreistufig, zumal sich das Unendliche der Anderen gibt, welche
ihrerseits die Horer_innen in die Pflicht nimmt, vom Unendlichen zu zeugen. Das ist
der Grund, warum theologisch gedacht sich die sekundire Zeug_innenschaft mit einer
priméiren Zeug_innenschaft, eben nur als Mensch und damit subjektiv Zeugnis geben zu
konnen, verbindet. Indes handelt es sich bei der genannten Lévinas’schen Reaktion auf
das Unendliche um einen Akt, dem keine fassbare Aktion vorausgegangen ist.

53  Vgl. dazu auch Munz, »... patrem omnipotentemc, 46—48, die dafiir pladiert, dass im Bekenntnis,
dem Sprechakt also, der religioserseits mit dem Zeugnis verkniipft ist, die fides qua gegen die fides
quae revoltiert: »Im Sprechen des Bekenntnisses, in dem der Glaubensinhalt zum Ausdruck ge-
bracht wird, ist es der Glaube, der sich als Akt im Inhalt ausspricht, der immer wieder gegen den
Glaubensinhalt revoltiert und das, was bejaht wird, zugleich neu formt und verspricht.« (A.a.0.,
46.)

54  Vgl. Welz, Cewissenserfahrung, 216.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

399


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

Fir das Sagbare!

Die Reaktion vollzieht sich nicht bewusst, sondern ist die »Art und Weise, in der das
Unendliche in seiner Herrlichkeit das Endliche ibersteigt [passe] oder die Art und Wei-
se, in der es sich vollzieht [se passe]« (JS 323). Folglich ist das Unendliche nichts oder nie-
mand, was oder die_der sich unabhingig vom Zeugnis beschreiben lieRe, weil das bedeu-
ten wiirde, das Unendliche ins Gesagte einzufangen. Das von Lévinas Jes 6,8 entlehnte
»Da hast Du mich!« bestimmt darum das heteronom-autonom bezeugende Subjekt als
ein Ich im Anklagefall: Es kann sich immer nur als ein Fiir-die-Anderen artikulieren.*
Eine davon lernende Theologie tut darum gut daran, nicht so sehr nach dem Gegenstand
ihrer Wissenschaft, sondern den Konsequenzen dessen zu fragen, was im Lévinas’schen
Sinne bedeutet: nach der Ethik. Denn in der Lévinas’schen Spur als Verweis auf das un-
mogliche Zeugnis versprechen sich die Zeug_innen den Anderen - theologisch gedacht
damit aber auch dem Unendlichen. In Lévinas’ Logik steht dieses Versprechen immer
schon in einem ethischen Zusammenhang von Ursache und Wirkung. Wie gezeigt, tritt
in der Spur dem heteronom-autonomen Subjekt das Andere gegeniiber und nimmt es
soin die Pflicht. Das Unendliche, das sich in der Spur zeigt, zeigt sich ja gerade nicht als
solches, sondern in der Verpflichtung, dem Versprechen der Zeug_innen. Ubertragen
auf ein entsprechendes Theologie-Verstindnis lisst sich darum sagen, dass im Zeugnis
die fritheren Zeug_innen der eigenen Tradition und vermittelt iiber sie moglicherweise
auch Gott* den Theolog_innen gegeniibertreten und sie zur Verantwortung ziehen. Der
springende Punkt ist nun der, dass in Lévinas’ Verstindnis es nicht das heteronom-auto-
nome Subjekt ist, welches das Andere angeht und sich so verantwortlich zeigt, sondern
esverhilt sich gerade umgekehrt. Das aber zieht mindestens zwei Konsequenzen fiir ein
entsprechendes Theologie-Verstindnis nach sich.

Erstens erwichst die Verantwortung der Theolog_innen dem Zeugnis gegeniiber aus
dem Versprechen der fritheren Zeug_innen und dem von ihnen bezeugten Versprechen
Gottes™. Was Theolog_innen zur Verantwortung zieht, ist ihr immer schon vorausgegan-
genes Angesprochensein. Zweitens werden die Theolog_innen erst in dem Moment zu
Theolog_innen als solche, da sie das Zeugnis in der Weise horen, als sie das Hor-Ereig-
nis als Versprechen begreifen. Im Unterschied zum Hoéren, das Fachwissen und Sach-
kompetenz befordert, ist das Horen, das Theolog_innen nicht nur zu Adressat_innen,
sondern selbst zu Zeug_innen macht, ein versprechendes Hiren. Denn nicht eine allfillig
gonner_innenhafte Stellung, sondern ihr Angesprochen-Sein durch das Zeugnis Anderer
macht Theolog_innen zu Adressat_innen und sekundiren Zeug_innen. Den Prozess die-
ser Zeug_innenschaft eréffnen folglich die Zeug_innen und die Gottheit™ selbst, nicht
ihr Auditorium, die Theologie. Die Theolog_innen gibt es sodann nie »fiir sich«.>® Das

55  Allerdings hat Frettloh, (Un-)Gehorige Gotteszugidnglichkeit, 32, zu Recht darauf verwiesen, dass
der biblische Moses, der in Ex 3,6 ebenso mit»Da hast Dumich!«aufden Ruf der Gottheit* reagiert,
»seine Berufung keineswegs unhinterfragt hin[nimmt]«. Das Angesprochen-Sein schlieft darum
»die Miindigkeit der Hirenden ein«. (Vgl. dazu ausfiithrlicher Frettloh, Ganz Ohr.) Gerade deswegen
ist es unverzichtbar, dass Theolog_innen allem voran Adressat_innen von Zeugnissen sind, weil
sie sich darin ihre Fachkompetenz, gleichsam die theologische Miindigkeit, erarbeiten.

56  Was das fiir einen theologischen Identitits-Begriff austrigt, musste andernorts weiter erértert
werden. Hess, mannlich und weiblich, 180, hatangemerkt, dass »[t]heologisch betrachtet[...] Iden-
titdt nichts [ist], was wir abstrakt besitzen, sondern [..] allein extern von Gott garantiert [wird],
der Menschen besser kennt als diese sich selbst. Entsprechend korrumpiert eine [...] Verwandlung

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

»Da hast Dumich!« der Theolog_innen arbeitet damit dem Vergessen fritherer Zeugnis-
se ihrer Tradition und einem Vergessen des Unendlichen entgegen, jedoch in der Weise,
dass es die Alteritit der Zeugnisse und des Unendlichen wahrt. Die genannte Differenz
von Geschichte und Normativitit, von Genese und Geltung nivelliert eine entsprechende
Theologie nicht, sondern sie hilt sie aus. In ihr hat auch das Undarstellbare und Unsag-
bare seinen berechtigten, gar konstitutiven Ort. Als ein Phinomen an den Grenzen des
Verstehbaren ist eine solche Theologie im Lévinas’schen Sinne spurhaft: Die Spur hilt
das Undarstellbare, das Unsagbare, kurz: die Alteritit aufrecht, sie schiitzt sie gar. Zwi-
schen Skylla und Charybdis einer apophatischen oder kataphatischen Theologie wihlt
sie gleichsam den ethischen Mittelweg: Eine phinomenologische Theologie der Zeug_in-
nenschaft hilt an der Fremdheit ihrer biblischen Texte fest, fragt aber nach ihren ethi-
schen Bedeutungen und kniipft ihre Wahrhaftigkeit an die entsprechende Umsetzung,
eben an das amen.

Um es anhand eines biblischen Zeugnisses zu illustrieren: Dass es wahrhaftig ist,
dass 5000 Personen durch die Vermehrung von fiinf Broten und zwei Fischen gesittigt
werden (Mt 14,13-21; Mk 6,30-42, Lk 9,10-17; Joh 6,1-15), hinge dann davon ab, ob Theo-
log_innen sich fiir eine weltweit gerechte Giiterverteilung einsetzen, eine Verteilung,
die gerade nicht nur den fiinf Machtigsten und zwei Reichsten unserer Welt zugute-
kommt. Der biblischen Wahrhaftigkeit wird, sprichwértlich gesprochen, auf die Beine
geholfen, Wahrhaftigkeit darum von Bewahrheitung im Sinne einer Bewihrung abhin-
gig gemacht. Und indem die Theologie noch im Bemiihen, theologische Aussagen prak-
tisch zu bewihren, spurhaft bleibt, weif sie, dass in ihrem Sagen immer noch ein Un-
gesagtes ist, es in ihrem Tun immer noch ein Ungetanes gibt. Zeugnisse mdgen wahr-
haftig werden, ob sie damit wahr sind, lisst sich letztlich nicht entscheiden. Wahrheit
— eben ohne einfache Anfithrungszeichen — bleibt eine erhoffte und damit gleichsam
ausschliefllich theologische Kategorie. Kurzum: Eine solche Theologie ist ein »halbes Sa-
gen«*” und ein halbes Tun. In ihm bleibt ein Agamben’scher Rest - eine Vorstellung, die
der Philosoph bezeichnenderweise aus neutestamentlichen Briefen gewinnt.

Agambens im Rekurs auf Ingeborg Bachmanns Diktum »Ich ohne Gewihr!«*® for-
mulierte Vorstellung, wonach Zeug_innenschaft ein Horen und Interpretieren der Lii-
cke des Zeugnisses ist, gilt auch fiir eine Theologie, die das ihr aufgetragene Unsagba-
re — und das (nahezu) Unverstehbare der Traditionen und Vorstellungen einerseits und
das Unendliche andererseits — sowohl bewahren als auch bewihren will. Die Theologie
bewahrt, weil sie in ihren historischen und gegenwartsbezogenen Disziplinen Horerin

nicht unseren Selbstbezug, sondern bringt vielmehr seine vormals fragmentarische Cestalt aller-
erst recht zur Geltung.« Vgl. dazu auch dies., darin ist nicht mannlich. Zu den eschatologischen
Konsequenzen dieser Sichtweise vgl. Frettl6h, Namhafte Auferweckung, die das biblische Bild des
Namensrufs als eschatische Konstituierung von Identitit deutet.

57  Krebs, Halbes Sagen. Diese Einstellung, wonach das eigene theologische Bemiithen transparent
bleiben muss fiir das, was gleichsam iiber dieses Bemiihen hinausgeht, leiht sich Krebs insbe-
sondere von Wittgenstein, demgemdss diese Einstellung den religiésen Menschen per se kenn-
zeichnet: »Es ist die Einstellung, die eine bestimmte Sache ernst nimmt, sie aber dann an einem
bestimmten Punkt doch nicht ernst nimmt, und erklart, etwas anderes sei noch ernster.« (Witt-
genstein, Vermischte Bemerkungen, 571.)

58  Bachmann, Frankfurter Vorlesungen, 218.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

401


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402

Fir das Sagbare!

von Zeugnissen ist, sich entsprechendes Fachwissen und Sachkompetenz aneignet. Und
die Theologie bewihrt, indem sie sich in beiden Disziplinen den Zeugnissen verspricht,
d.h. selbst als primire Zeugin zur sekundiren Zeugin wird. Damit ist sie gleichsam eine
Theologie ohne Gewihr, aber mit dem Anspruch auf Bewihrung. Wenn es Theolog_in-
nen gelingt, »die Unmaoglichkeit zu sprechen zum Sprechen zu bringen« (WAb 143), er-
eignet sich der Rest als Zeugnis. Es ist damit auch ein nicht intendierter Versuch, Zeug-
nis vom Unendlichen zu geben, das sich indes immer wieder entzieht, weil es im Derri-
da’schen Sinn Ereignis ist und damit letztlich unverfiigbar bleibt. Aber mit Lévinas lisst
sich Theologie als ein Phinomen verstehen, das seine Subjekte wegen ihrer Grenzen des
Verstehbaren zutiefst beansprucht. Ein solches Theologie-Verstindnis, das Wahrhaftig-
keit folglich als Inanspruchnahme, als Gabe versteht, geht davon aus, dass es innerhalb
der Wahrheitsfindungen keinen neutralen Standort gibt, darum auch keine Zuschau-
er_innenhaltung in Anspruch genommen werden kann. Das ist der Grund, warum eine
phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft im Anschluss an Derrida, Agam-
ben und Lévinas mit der erkenntnistheoretischen Wende der 1920er Jahre, als das er-
kennende Subjekt in die Wissenschaft eingefithrt wurde, ernst macht.

Ein solches Verstindnis zielt auf Bewahrung und Bewihrung, nimlich als Bezeugen.
Weil sie aber das Moment des Aufierordentlichen, des Unendlichen in sich trigt, ist das
Bezeugte immer mehr als das, was vor den Augen und in den Ohren der Theolog_innen
liegt. Lebensweltlich hingt das schon alleine damit zusammen, dass wir in einer Welt
leben, die nie eindeutig und endgiiltig sein kann, insofern sie ein Zusammenspiel zahl-
reicher Ereignisse und Zeugnisse ist, die wir gerade nicht alle wahrnehmen kinnen. Die
Texte, Artefakte, Vorstellungen und Traditionen der Theologie bezeugen darum keines-
wegs immer das Gleiche. Und ob sie versteh-, sicht- und horbar bleiben, ist an ihre Adres-
sat_innen, die Theolog_innen gebunden. Zeug_innenschaft ist darum immer Bewahren
und Bewihren zugleich, d.h. eine Verquickung von Erinnerung und Zeugin_Zeuge-Sein
zugleich. Dieser doppelte Aspekt kann im Hebraischen durch dasselbe Wort bzw. durch
denselben Konsonantentext mit unterschiedlicher Vokalisierung ausgedriickt werden.
In der Hebriischen Bibel gibt es zwei Stellen, welche diese Doppelheit implizieren: Dtn
6,4 und Hi19,23f.

2.4, Zu Besuch bei Hiob an den Grenzen des Verstehbaren -
die bezeugende Theologie des Hiobbuches

In Dtn 6,4-9 findet sich das "X > ynti/schemayjisrael, einer der iltesten schriftlichen Aus-
driicke jiidischen Selbstverstindnisses.”® In ihm bekennt sich das Jiidinnen_Judentum
zu JHWH. Das Bekenntnis ist als Anrede formuliert: »Hére, Israel! JHWH ist fiir uns
Gott, einzig und allein JHWH ist Gott.« (Dtn 6,4) Bereits die Redeform ist im Kontext
der Zeug_innenschafts-Thematik bemerkenswert, kommen doch die Bekennenden als
Advressat_innen vor. In den meisten Manuskripten und gedruckten Ausgaben der Hebrii-
schen Bibel nun sind die jeweils letzten Buchstaben des ersten und des letzten Wortes

59  Zu den historischen und philologischen Aspekten des fiir die biblische Religionsgeschichte und
das Jidinnen_Judentum zentralen Textes des Schma Jisrael vgl. Loretz, Des Gottes Einzigkeit.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

dieses Satzes in Dtn 6,4 durch gréfRere Lettern hervorgehoben: das y/ajin von ynw/sche-
maund das T/dalet von 1¥/dchad. Damit wird nicht nur der Vers optisch aus dem iibrigen
Text herausgehoben, sondern die beiden Buchstaben zusammen ergeben je nach Voka-
lisierung ein anderes Wort. Was sie sichtbar machen, sind zwei unterschiedliche Worter:
Es kann namlich einerseits 7y/ed und damit Zeuge bedeuten. Oder aber mensch liest die
beiden Buchstaben als Ty/ad, was so viel wie ewig, auf Dauer heifst. Der biblische Text
gibt damit zugleich die Art und Dauer des Bekenntnisses an, nimlich auf Dauer zum Zeug-
nis zu werden.® »Hore!« ist ein Imperativ, der die Glaubenden sowohl als Zeug_innen in
die Pflicht nimmt als auch es immer wieder, eben auf Dauer zu tun.®

Im weiteren Kontext von Dtn 6 heifdt auf Dauer zum Zeugnis werden, die Worte, die
Israel von JHWH erhilt, an der Tiir des Hauses anzubringen (Dtn 6,9) und als Schmuck
am Korper zu tragen (Dtn 6,8). Das Bekenntnis kommt hautnah, es ritckt dem Menschen
gleichsam auf die Pelle und seine Worte werden zum Zuhause der Zeug_innen, d.h., es
wird konserviert und damit bewahrt.®* In dieser Hinsicht spricht der Imperativ die Be-
kennenden als Horer_innen an. Doch der Imperativ zielt ebenso auf den Modus der Er-
innerung, also selbst Zeug_innen zu werden, nimlich indem die Bekennenden JHWH
»mit Herz und Verstand, mit jedem Atemzug, mit aller Kraft« (Dtn 6,5) lieben.®® Indem
die Adressat_innen das Gehorte in die Tat umsetzen, bewdhren sie das Bekenntnis. Durch
die jeweils unterschiedliche Vokalisierung reichen sich Bewahren und Bewihren gleich-
sam die Hand. Und insofern das Herz in der biblischen Anthropologie fiir den Sitz des
Denkens steht,* verpflichten sich die Bekennenden, so lsst sich folgern, zu einer ver-
nunftgeleiteten Zeug_innenschaft.®

Dieser in der Vokalisierung steckende und damit im Wort stehende Konnex, dass
Menschen auf Dauer zum Zeugnis werden, begegnet in der Hebriischen Bibel noch
an einer anderen Stelle: im Hiobbuch. In Hi 19,23f. duflert die biblische Hiobfigur den
Wunsch, dass ihre Klage und Anklage vor und an Gott* aufbewahrt werden »in der
Schrift« (\0®1/bassefir), und zwar Ty7/laad — auf Dauer. Und die LXX iibersetzt: ig
Tov aidva, also in Ewigkeit. Bei dieser Stelle ist es erst die Tradition, gleichsam die
sekundire Zeug_innenschaft, welche die zweite Bedeutung des Konsonantentextes
hinzufiigt: Theodotion und die syrohexaplarische Ubersetzung fiigen die Variante &ig
paptdprov, d.h. zum Zeugnis, hinzu und iibersetzen damit das hebriische Wort bzw.

60 Vgl. Ebach, »Schrift«, 103.

61 Vgl. Lincoln, Die Theologie, 67, der das Schma Jisrael als »akroamatische[n] Imperativ« versteht:
»Gott spricht —und die geschaffene Welt hort das Wort und findet damit ins Leben.«

62  Vgl.Kraus, Horen, 211: »Horen —erkennen —im Inneren bewahren. Auf diesen drei Akten stehtjede
Tradition.«

63  Vgl. Taubes, Abendlandische Eschatologie, 27: »In der Offenbarung hort Israel die Stimme Cottes.
Mit >hore Israel wendet sich Mose an die Stamme. In der keriath schma [sc. dem Rezitieren des
Schma Jisrael beim Morgen- und Abendgebet], im >Rufen des Hore, nimmt der Jude taglich das
»Joch des Kénigtums des Himmels<auf sich. Die Wirklichkeit Israels schwingt zwischen Gehorsam
und Ungehorsam gegen Cott.«

64  Vgl. Schiingel-Straumann, Cott, 128; sowie Zenger, Gib deinem Knecht, 41.

65  Zur Begriindung, dass das Bekenntnis, das allem voran an Israel adressiert ist, nur vermittelt iiber
dieses christliche Theolog_innen zu Mithérenden macht, vgl. Ebach, Horen auf das, sowie Frettl6h,
Das am Herzen liegende.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

403


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404

Fir das Sagbare!

seine Konsonanten doppelt.® In ihren Fassungen wiinscht sich Hiob, dass seine Klagen
und Anklagen zum Zeugnis auf Dauer aufgehoben seien. Bezeichnenderweise ist der Ort
der Aufbewahrung »in der Schrift«, das bedeutet: Ob Hiobs Zeugnis auf Dauer aufge-
hoben ist, hingt davon ab, ob die Adressat_innen des Hiobbuches sein Zeugnis hérend
wieder-holen. Insofern die Theologie Adressatin biblischer Texte ist, kime es darauf an,
ob Theolog_innen diesem Wunsch Folge leisten.

Dass gerade im Hiobbuch Zeug_innenschaft als Verquickung von Bewahren und Be-
wihren begegnet, ist fiir die Frage nach Prolegomena einer phinomenologischen Theo-
logie der Zeug_innenschaft aufschlussreich, ist doch dieses Buch selbst als theo-logia, als
Rede von bzw. zur Gottheit* formuliert. Vor allem aber beschiftigt sich das Buch auflite-
rarischer Ebene mit einem Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren:*’ Ein unschul-
dig Leidender verliert seine Kinder, seinen Besitz und seine Gesundheit, und sein Gott*,
so die Rahmenerzihlung der Geschichte, lisst sich auf einen Pakt mit dem Satan ein und
ist damit mitverantwortlich dafiir, dass Hiob geknechtet, bedringt und verfolgt wird. In-
dem das Hiobbuch nicht nur die Lebensgeschichte eines Menschen zum Gegenstand hat,
sondern sich mit der Frage aller theologischen Fragen, der Theodizeefrage beschiftigt,
verkniipft es Leben und Lehre®® bzw. Zeug_innenschaft und Theologie. Die Frage, wie eine
allmichtige, giitige und verstehbare Gottheit* all das Leid in unserer Welt zuldsst, war-
um Gott* nicht eingreift, wenn Menschen nicht mehr mit ihrem Leben zurande kommen
und Flora und Fauna gnadenlos ausgebeutet werden, wird hier nicht abstrakt, sondern
anhand der Zeug_innenschaft Hiobs bearbeitet.

»Auch jetzt noch hiltst du fest an deiner Frommigkeit. Gib Gott den Abschiedssegen
und stirbl« (Hi 2,9), sagt Hiobs Frau zu Hiob. Doch am Grund der totalen Hoffnungslo-
sigkeit — wir kénnten auch sagen: an der Grenze des Verstehbaren —, gleichsam am Ort,
wo der Gegenstand der Theologie bildlich gesprochen in Triimmern liegt, entfacht sich
gerade darin wenige Kapitel spater innerhalb dieser biblischen Erzihlung die Zeug_in-
nenschaft Hiobs und damit eine neue Theologie: Hiob klagt.” Und er tut es ohne die
Gewissheit der Erhorung seiner Anklagen. Ob sich sein Festhalten an seiner bezeugen-
den Theologie auszahlen wird, weif er nicht — die Bewahrheitung dieser Zeug_innen-
schaft steht aus. Es sind denn vor allem die Reden, der zweite Teil des Hiobbuches in
Abgrenzung zur Rahmenerzihlung, die dariiber Auskunft geben, wie Hiob mit seinem
Leid umgeht und welche Konsequenzen er daraus fiir seine Theologie zieht.”® Nachdem
die biblische Hiobgestalt sieben Tage und sieben Nichte stumm auf der Erde saf3, bricht
sie ihr Schweigen. Hiob klagt nicht nur, sondern er verflucht den Tag seiner Geburt und

66  Vgl. Ebach, »Schrift«, 103.

67  Das gilt gleichsam auch fiir den Text selbst: Die Verse in Hi 19,23-27 gehéren zu den bis heute in
der Hiobbuch-Exegese am virulentesten diskutierten: »Verses 23—27 are notoriously difficult. The
Hebrew text itself makes it very unclear what Job is actually saying — particularly to what extent
he is speaking confidently and to what extent he is merely expressing a forlorn wish.« (Whybray,
Job, 94.)

68  Vgl. Ebach, Der doppelte Hiob, 122.

69  ZurKatalysierung der Klage Hiobs durch den Satz von Hiobs Frau vgl. Frettloh, Noch nicht, insbes.
17-21, sowie insgesamt zur Bedeutung der Figur von Hiobs Frau dies., Eine Klage.

70  Vgl. Loichinger/Kreiner, Theodizee, 161f. Dass der Dialogteil des Hiobbuches in erster Linie von
dem Vorgang der Klage her zu verstehen ist, hat bereits Westermann, Der Aufbau, gezeigt.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

wiinscht sich, niemals geboren zu sein: »Hiobs erste Worte sind ein Aufschrei, in dem
tiefste Verzweiflung herausbricht.«”

Wahrend die Hiob zu Beginn der Erzihlung in den Mund gelegten Worte — »Nie-
mand als der Ewige ist’s, der gegeben hat, niemand als der Ewige ist’s, der genommen
hat, gesegnet sei der Name: der Ewige!« (Hi1,21b) — noch eine »fromme Dulderhaltung«™
erahnen lassen, so zeigt sich in Hiobs Klage das, was Odo Marquard als die eigentliche
Artikulation der Theodizeefrage bestimmt: die Schwierigkeiten beim Ja-Sagen.” Doch
die Hiobgestalt hat nicht nur Schwierigkeiten beim Ja-Sagen zu Gott* und zur Welt,
dariiber hinaus verneint sie gar ihr eigenes Leben. Als daraufhin Hiobs Freunde versu-
chen, seine Leiderfahrungen als Ausdruck géttlicher Strafe fiir begangene Siinden zu
deuten, trotzt Hiob den drei Minnern, als seien sie frei von menschlicher Fehlerhaftig-
keit und Irrtumsfihigkeit, und verabschiedet sich so, in der zweiten Antwort an seinen
Freund Bildad (Hi19,1-29), vom Tun-Ergehen-Zusammenhang als mégliche Antwort auf
die Theodizeefrage: »Hatte Bildad (18,4) die Auffassung [vertreten, MK], dafd Hiob fir
sein Ergehen selbst verantwortlich sei, [...] so bekriftigt Hiob in 19,6 dhnlich prinzipiell
seine Gegenerfahrung.«’* In der Rede also, in der die genannte Verquickung von Bewah-
ren und Bewihren auftaucht, in der von Hiobs Wunsch, auf Dauer zum Zeugnis zu wer-
den, die Rede ist, sieht sich Hiob im Fangnetz der Gottheit* selbst umschlossen und be-
zeugt so ihre” Feindschaft ihm gegeniiber. Diese Zeug_innenschafts-Theologie ist folg-
lich frei von jedweder Apologetik.

Das feindliche Handeln Gottes™, das sich fiir Hiob etwa in seiner von Gott™ entzoge-
nen Ehre zeigt, entfaltet Hiob in der Folge und beklagt dieses in mannigfaltigen Bildern
(vgl. Hi 19,7-12), das »soziale, gesellschaftliche, familiire, emotionale und kérperliche
Isolationserfahrungen«” zur Folge hat. Anders ausgedriickt: Es ist die Begriindung der
Anklage Hiobs, die Widerfahrnisse, die als Belege fiir das Handeln der Gottheit* darge-
stellt werden, welche er hier entfaltet.”® Im Anschluss an den Wunsch, zum Zeugnis auf
Dauer zu werden, sagt darum der biblische Hiob: »Ich weif3 es: Es lebt, wer mich auslost
["2X3/goali] und erhebt sich zuletzt auf dem Staub.« (Hi 19,25) Hiob wiinscht sich folglich
eine Losung seines Zustandes und ruft dafiir den 2X3/goel an. Die »Losung« kénnte dar-
um durchaus als Wunsch um die Beantwortung der Theodizeefrage verstanden werden.
Doch will »die Rede vom go'el in Hi 19,25 nicht ginzlich vom Kontext der Hebriischen
Bibel gelost«” werden, wird die Hiobfigur Erlésung nur dann erfahren, wenn ihr gegen-
wartig erfahrbares Leben sich wendet, wenn sie, nicht durch den Tod, zum Leben »erlost«
wird.”® Doch wer oder was ist dieser go'el, den Hiob gegen Gott* anruft?

71 Ruprecht, Leiden, 434.

72 Vgl.a.a.0, 429.

73 Vgl. Marquard, Schwierigkeiten, insbes. 89.

74  Ebach, Streiten |, 154.

75 A.a.O,156f.

76  Dass ein solches Verhalten nicht »unbiblisch«ist, zeigt Ebach an mehreren Intertexten, vor allem
aber an Klgl 3 (vgl. a.a.0., 155f.).

77 A.a.0.,166.

78  Ebach pladiert darum dafiir, im Umgang mit dem Hiobbuch zwischen dem »Hiobproblem« (Theo-
dizee) und dem »Fall Hiob« (die Geschichte des Mannes Hiobs innerhalb der Hebriischen Bibel)
zu unterscheiden. Ahnliches stellt auch Ruprecht, Leiden, 444, Anm. 14, fest, insofern er zu beden-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

405


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

Fir das Sagbare!

Fiir Jirgen Ebach spricht alles dafiir, dass auf der Ebene des Textes nur die Gottheit*
selbst diese Léserin® sein kann,” was bedeutet, dass Hiob »Gott gegen Gott«*® anruft.
Die Gottheit* soll Hiob von der Gottheit* befreien, die* feindlich an ihm handelt.® »Gott
gegen Gott« wird so fiir Ebach zur hermeneutischen Formel der Theodizee, insofern Hi-
ob mit dieser an der Theodizee als Frage festhilt und so »angesichts der Not und des Leides
in der Hoffnung auf die Wendung von Leid und Not«®* bittet. Es ist fiir den Theologen
die einzig angemessene Form des Umgangs mit der Theodizee, denn der Mensch habe
nicht — wie das sowohl von philosophischer als auch theologischer Seite mehrheitlich
versucht wurde — eine Losung darauf zu suchen, sondern miisse sich vielmehr dariiber
im Klaren sein, wie die Frage richtig gestellt werde, »und zwar als Frage an Gott, nicht als
Aussage iiber Gott«®>, Die Fraglichkeit zeigt sich denn in Hiobs Zeug_innenschaft. Uber-
tragen auf das Verstindnis einer entsprechenden Theologie der Zeug_innenschaft und
ihre Bedingungen fiir die theologische Existenz und die Frage, inwiefern theologische
Aussagen wahr sind, zieht dies mindestens zwei Konsequenzen nach sich, will denn die

ken gibt, dass Aussagen wie »Auf das Problem des Leidens antwortet das Hiobbuch ...« problema-
tisch seien, weil die Form des Hiobbuches »nicht etwas Akzidentelles und Austauschbares« sei.
Ebach erortert diese »Problematik« m.E. jedoch differenzierter, wofiir er vor allem zwei Punkte,
die innerhalb der Auslegungsgeschichte zu Kontroversen gefiihrt haben, thematisiert: einerseits
die Figur des go'el, des Losers bzw. des Erl6sers, und andererseits die Lesart, bei der die Erlésung
als eine Auferweckung verstanden wird. Beide Punkte wurden im Wesentlichen durch die christ-
liche Tradition gepragt. So wurde die Figur des go'el meist christologisch gedeutet, insofern diese
Figur den Messias meine, was sich wiederum mit der Auferweckungshoffnung decke, worauf das
christliche Bekenntnis griindet. Beide Aspekte nun sind auslegungsgeschichtlich insofern proble-
matisch, als sie sich auf die Vulgata und die LXX beziehen. So ist beispielsweise die Zeitangabe »in
novissimo« eine Eintragung aus christlicher Perspektive. Der Urtext bzw. der Codex Leningraden-
sis ist diesbeziiglich hebriisch mehrdeutig. Diese Mehrdeutigkeit erklart Ebach in der Folge und
kommt zum Schluss, dass es »nicht um subjektive Verfilschung geht, wohl aber objektiv um Ent-
eignung« (Ebach, Streiten |, 162). Ausgehend vom Leitsatz »Novum Testamentum in vetere latet,
Vetus Testamentum in Novo patet« (Augustinus, Quaestiones in Heptateuchum 2, 73) gibt Ebach
zu bedenken, dass eine solche hermeneutische Regel im Gesamtzusammenhang der christlichen
Bibel zwar legitim sei, wenn damit das jidische, dem christlichen immer vorausgehende Selbst-
zeugnis gewahrt wird und nicht, wie das bis heute immer wieder getan wird, christliche Theo-
log_innen meinen, alttestamentliche Texte liefSen sich ausschlieRlich christologisch begriinden
und erklaren. Den gesamten Dialogteil als »ein[en] weisheitliche[n] Diskurs« zu verstehen, »in
dem verschiedene weltanschauliche Positionen ins Kreuzfeuer geraten, inklusive der Gottesre-
den, die abschliefRend eine konsensfihige neue Position ins Spiel bringen« (Maier/Schroer, Das
Buch ljob, 193), bedingt darum, christlicherseits stets das jidische Selbstverstindnis dieser Texte
zuwahren. Zu meiner eigenen Verhaltnisbestimmung von Jidinnen_Judentum und Christ_innen-
tum—in kritischer Auseinandersetzung mit der Theologie Karl Barths —und den Konsequenzen fiir
eine christliche Schrifthermeneutik vgl. Kiser, »... dass es so nicht geht, insbes. 78—83.97f., sowie
ders., Judas, 169-174.

79  Vgl. Ebach, Streiten I,166.

80 Vgl.a.a.0.,166—168.

81  Auchdafiirverweist Ebach (a.a.0.,164f.) auf einige Intertexte, insbesondere auf Deuterojesaja und
damit auf die Thematik des erhofften Exodus aus dem babylonischen Exil.

82 AaO0.,167.

83  Ebd. (Hervorhebungen durch MK).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theologisches Sein als bewahrend bewahrende Zeug_innenschaft

Zeug_innenschaft der biblischen Hiobgestalt nicht nur auf der Ebene des Textes, son-
dern auch in seiner Rezeption als ein Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren ver-
standen und gedeutet werden.

Erstens erwichst auch im Hiobbuch die Verantwortung des Theologen Hiob aus
dem Versprechen gegeniiber fritheren Zeug_innen und dem von ihnen bezeugten und
ihm selbst zu Ohren gekommenen Versprechen Gottes*. Indem die biblische Hiobfigur
sich einerseits am klassischen Tun-Ergehen-Zusammenhang abarbeitet und ande-
rerseits nicht vom Bild lisst, das sie selbst von der Gottheit* hat, sind es auch hier
die Anderen und die kategorial Andere*, welche* die Zeug_innenschaft der Hiobfigur
evozieren. Auch Hiobs Reaktion auf das ihm widerfahrende Leid lisst sich als ein »Da
hast Du mich!« deuten, weil gemif Prolog des Hiobbuches der biblische Gott* Hiob
iiberhaupt in diese Lage versetzt hat. Hiob kann zur Bearbeitung der theologischen
Herausforderung gerade nicht von seinem eigenen Sein absehen. Er steht also — véllig
anachronistisch gesprochen — in der erkenntnistheoretischen Wende der 1920er Jahre.

Zweitens ist es Hiob zwar erst nach der Konfrontation, und nachdem seine Gottheit*
Stellung bezogen hat, méglich aufzuatmen. Doch die Rede Gottes* am Ende des Hiob-
buchs besteht mehrheitlich aus rhetorischen Fragen, weshalb sie nicht eigentlich als ei-
ne Rechtfertigung der Gottheit*, als Theodizee verstanden werden muss. Und auch Hiobs
Wiederherstellung am Ende des Buches ist nicht vollstindig: Hiob wird nicht von seiner
Krankheit erlost.®* Der Epilog bezieht sich explizit darauf, was Hiob im Prolog genom-
men wurde, nimlich auf seinen Besitz und seine Kinder, verschweigt aber den ande-
ren Verlust, den seiner Gesundheit. Diese Nichterwihnung muss zumindest irritieren,
zumal Hiobs Krankheit eine zentrale Rolle im gesamten Buch spielt.®> Etliche Uberset-
zungen sehen in Hiobs Reaktion auf die Gottes*-»Erfahrung« die Widerrufung seiner
Klage und eine entsprechende Bufle. So etwa die Einheitsiibersetzung: »Darum wider-
rufe ich und atme auf, in Staub und Asche.« (Hi 42,6) »Staub und Asche« fungieren in
dieser »Logik« als BuRzeichen. Aber es l4sst sich fragen, ob mit »Staub und Asche« nicht
viel eher die Nichtigkeit des Menschen im Angesicht der Gottheit™ gemeint ist, zumal
die biblische Figur selbst in 30,19 die Wendung dafiir braucht, um sich als Lappalie in
Gottes™ Augen darzustellen. Dann aber brichte Hiobs Verhalten die Legitimitit der vor-
ausgehenden Klage zum Ausdruck.®® Hiob ginge es, so gedeutet, keineswegs um eine
Widerrufung seiner Klage. Zwar lisst die GroRe der Gottheit™ Hiob seine Frage gleich-
sam infrage stellen, doch die Fragwiirdigkeit legitimiert immerhin die Klage Hiobs als
solche, nimlich als »Vertrauen in die richtige Instanz«®*’. Schlieflich sagt auch Gott* im
Hiobbuch von Hiob, er habe — im Gegensatz zu den Freunden — recht von ihm* gere-
det (Hi 42,7). Anders formuliert: Hiobs Irritation, das Hiobproblem, die Theodizeeklage
wendet sich zu einer Derrida’schen Iteration, eben zu dem, was die Reproduzierbarkeit

84  Zur exegetischen Begriindung dieser Deutung vgl. Schellenberg, Warum Hiob.

85  Vgl.dazuausfiihrlich Schellenberg, Mein Fleisch. Unstrittig scheint zu sein, dass der biblische Hiob
trotz Krankheit am Schluss getrostet ist (vgl. Kriiger, Did Job Repent).

86  Zum selben Ergebnis kommt, vor allem im Anschluss an Kierkegaards Hiob-Deutung, auch Welz,
Klage, insbes. 238—241.

87  Dohmen, Wozu, 118.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

407


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408

Fir das Sagbare!

des Zeugnisses garantiert:*® Indem das Hiobbuch und seine Figur keine abschliefSen-
de Losung fir das Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren prisentieren, fordern
sie gleichsam zu Neukontextualisierungen und Neuinterpretationen auf. In der Iterati-
on als sekundire Zeug_innenschaft bleibt eine Aussage stets unvollstindig und wahrt so
zugleich die Unmoglichkeit ihrer Abschliefdung. Oder im Anschluss an Lévinas formu-
liert: Sie anerkennt, dass mehr gesagt werden miisste, als gesagt werden kann.

Das aber bedeutet, dass die primire (Hiob) und sekundire (Theolog_innen) Zeug_in-
nenschaft konstitutiv fiir das Phinomen der Sprache sind, insofern jene erméglicht, et-
was zu wiederholen und neu zu kontextualisieren, ohne zu beanspruchen, dieses Etwas
zu besitzen, gar ginzlich zu erfassen. Diese Sprache ist im Falle der biblischen Hiob-
gestalt dialogisch, denn ihre Reden sind an die Gottheit” adressiert und auf der Ebene
des Textes antwortet diese® auch. Dass die Sprache der Zeug_innenschaft insbesondere,
wie oben dargelegt, dialogisch ist, ist auch das verbindende Merkmal der Zeug_innen-
schafts-Verstindnisse Carolin Emckes, Kitbra Giimiigays und Hannah Arendts. Was also
kann eine phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft von ihnen lernen?

88  Vgl. dazu ausfiihrlicher Késer, Vor verschlossenen Tiiren.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

