
2. Theologisches Sein als bewahrend

bewährende Zeug_innenschaft

Seit den »letzten Dekaden des 20. Jahrhunderts« erlebt die Thematik der Zeug_innen-

schaft »eine anhaltende Konjunktur«1 – sowohl in wissenschaftlicherTheorie als auch in

kultureller Praxis. Das hängt, wie gezeigt, maßgeblich mit der Aufarbeitung und Erin-

nerungskultur der Shoah zusammen. Im Zuge der ethisch und politisch imprägnierten

undmotivierten Erinnerung der Shoah und der Zeitgeschichtsforschung sind Zeug_in-

nen zu öffentlichkeits-relevanten und konstitutiven Figuren geworden. Und obwohl das

gesamtgesellschaftliche Interesse an Zeug_innenschaft und ihren Begriffen, Vorstel-

lungen und Ideen im gegenwärtigen Diskurs entscheidend durch diese Assoziation von

Zeugnis und Shoah geprägt ist, wird die Aktualität von Zeug_innenschaft heute nicht

mehr ausschließlich auf diesen historischen Zusammenhang eingeschränkt. Interes-

sant ist dabei:Werden die Begriffe »Zeugin_Zeuge«, »Zeugnis« und »Zeug_innenschaft«

heute vornehmlich interdisziplinär und stärker aus einer nicht theologischen oder

nur dezidiert theologischen Perspektive erörtert, so verdankt sich das Phänomen der

Zeug_innenschaft – neben seinem juridischen Setting – eigentlich einem religiösen

Kontext: Historisch betrachtet spielt sowohl im Selbstverständnis des Jüdinnen_Juden-

tums als auch im frühen Christ_innentumZeug_innenschaft eine entscheidende Rolle.2

Während indes im frühen Jüdinnen_Judentumder gerichtliche Kontext für das religiöse

Verständnis von Zeug_innenschaft noch konstitutiv ist, löst sich dieser Konnex durch

die Institution des Martyriums, das insbesondere durch das frühe Christ_innentum

zum eigentlichen religiösen Phänomen der Zeug_innenschaft wird, tendenziell auf

bzw. wird die juridische Bedeutung christlicherseits eschatologisiert.3 Bevor darum die

1 VG 33.

2 Dabei wird nicht selten auch der Konnex zwischen historischen jüdischen Zeugnissen und Zeug-

nissen von Weiterlebenden der Shoah hergestellt. Vgl. etwa Schubert, Notwendige Umwege, 81,

welche die Klagelieder Jeremias als das erste kollektive Zeugnis einer Vernichtung im Jüdinnen_Ju-

dentum bezeichnet, das im 6. Jahrhundert v. Chr. entstanden ist.

3 Ein weiterer Grund der Zurückhaltung, das religiöse Phänomen der Zeug_innenschaft in die Dis-

kurse einzubringen, könnte in der Umkodierung des religiösen Martyriums als eines von politi-

schen Zeug_innen liegen, nämlich den Selbstmordattentäter_innen, die in islamistischer Vorstel-

lung denMärtyrer_innentod sterben (vgl. Maier, PolitischeMärtyrer). Für einen Beitrag gegen die-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 Für das Sagbare!

wichtigsten Erkenntnisse der Positionen Derridas, Agambens und Lévinas’ gesichert

und anschließend auf ihre Relevanz für dieTheologie befragt werden, soll im Folgenden

in großzügigen Streiflichtern die EntstehungundTradierungdes religiösenPhänomens

der Zeug_innenschaft bzw. des Martyriums kurz nachgezeichnet werden.

2.1. Vom Zeugnis über das Bekenntnis hin zum nachträglich bezeugten
Martyrium: Zeug_innenschaft als ursprünglich religiöses Phänomen

DieBegriffe »Zeugin_Zeuge«, »Zeugnis«und»Zeug_innenschaft« entstammen,bezogen

auf die abrahamitischen Religionen, ursprünglich der jüdischen Jurisdiktion undwaren

dabei von jehermit dementsprechenden religiösenSchrifttumverbunden.Folgtmensch

den Angaben der Encyclopaedia Judaica, kann dabei zwischen »attesting« und »testifying

witnesses«4 unterschieden werden.Während Ersteres eine vorwiegend notarielle Tätig-

keit meint, nämlich vor Ort Dokumente und Transaktionen zu beglaubigen, kommt den

testifyingwitnesses die Aufgabe zu, vor Gericht Sachverhalte zu bezeugen, die jene imVor-

aus selbst beobachtet oder beglaubigt haben. Das nach der Zählung des Sefer HaChinuch

122.Gebot der 613GeboteundVerbotederTora verpflichtet denn Jüdinnen_Judengrund-

sätzlich dazu, Zeugnis abzulegen ( תוּדעֵתוַצְמִ /mizwat edut) und die ›Wahrheit‹ zu sagen

( הדָגָּהַ /haggada).5 Die biblische Quelle dafür ist Lev 5,1: »Eine Person, die sich verfehlt:

Wenn sie einen Fluch hört und selbst Zeugin geworden ist, entweder, dass sie es gese-

hen oder erfahren hat,wenn sie es dann nicht öffentlichmacht, lädt sie Schuld auf sich.«

Nach jüdischemSelbstverständnis gehört es zur grundsätzlichenmoralischenPflicht ei-

nes jeden Menschen,6 andere durch ihr Zeugnis zur Rechenschaft zu ziehen, um sich

se problematische und den Martyrium-Gedanken in sein Gegenteil verkehrende Selbsteinschät-

zung islamistischer Jihadist_innen vgl. Mohagheghi, Martyrium. Die Verknüpfung von Zeugnis

und Mord (nicht Tod eben) begegnet indes auch bei Kulturtheoretikern wie etwa Sloterdijk (vgl.

ders., Gottes Eifer, 15f.26f.40-62) und J. Assmann (ders., Monotheismus, 32.34). Diese wollen dafür

sensibilisieren, dass es in den monotheistischen Religionen eine Verbindungslinie gibt zwischen

der »Bereitschaft, für den eigenen Glauben eher zu sterben, als sich zuHandlungen oder Überzeu-

gungen bereit zu finden, die mit der wahren Religion unvereinbar sind«, und der »Bereitschaft, in

bestimmtenKonstellationen […] andere für die eigenenÜberzeugungen sterben zu lassen« (a.a.O.,

34). Für theologischen Zu- undWiderspruch, in Auseinandersetzungmit der Selbstmordattentats-

Thematik, vgl. Tück, Mord.

4 Cohn/Sinai, Art. Witness, 115.

5 Vgl. Krochmalnik, Pflicht, 19.

6 Cohn/Sinai, Art. Witness, 115f., weisen im Rückgriff auf Maimonides indes darauf hin, dass zehn

Personen-Gruppen traditionell im hebräischen Recht nicht als Zeug_innen vor Gericht zugelassen

waren: »women, slaves, minors, lunatics, the deaf, the blind, the wicked, the contemptible, rela-

tives, and the interested parties«. Allerdings gab es schon damals Ausnahmen. Frauen beispiel-

sweise galten als zuverlässige Zeuginnen »in matters within their particular knowledge, for ex-

ample, on customs or events in places frequented only by women […]; in matters of their own

and other women’s purity […]; for purposes of identification, especially of other women […]; or

in matters outside the realm of strict law« (a.a.O., 116). Die Disqualifizierung von Frauen wurde

in Israel 1951 im Zuge der Verabschiedung des Gesetzes zur Gleichstellung der Rechte der Frauen

abgeschafft (vgl. ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 385

nicht selbst zu belasten. Dass sich dieses Zeug_innenschafts-Verständnis einem juri-

dischen Kontext verdankt, zeigt sich bereits auf etymologischer Ebene des hebräischen

Wortes für Zeugin_Zeuge bzw. Zeugnis.

Das hebräischeWort דעֵ /ed steht für Zeuge.Davon abgeleitetmeint הדָעֵ /edahdie Zeu-

gin und תוּדעֵ /edut das Zeugnis. Edut kann aber auch »das feierlich bezeugte Gesetz oder

das göttlicheGesetz bezeichnen«7. תֹודעֵ /edot schließlich sind eine spezielle Kategorie von

Geboten JHWHs, wie sie vor allem in Dtn 4,45 sowie Dtn 6,17-20 begegnen. Von diesen

beidenBedeutungenvonEdut undEdot leiten sichAusdrückewie תוּדעֵהָתֹוחלֻ /luchothaedut

(Gesetzestafeln), תוּדעֵהָןֹוראֲ /aronhaedut (Gesetzeslade), תוּדעֵהָתכֶֹרפָּ /parochethaedut (Geset-

zesladenvorhang) sowie תוּדעֵהָלהֶֹא /ohel haedut und תוּדעֵהָןכַּשְׁמִ /mischkan haedut (Zelt oder

Wohnung der Gesetzesoffenbarung und -aufbewahrung) ab. Edut und Edot sind damit

stets doppeldeutlich, insofern damit immer auch die Zeugnistafeln, die Zeugnislade oder

die Zeugnisoffenbarung und -aufbewahrung gemeint sein können. Ausgehend von die-

sen etymologischen Beobachtungen sowie dem Zeugnisgebot –mizwat edut –weist Da-

nielKrochmalniknach,dassZeug_innenschaft konstitutiv zur jüdischenKulturtradition

gehört, gar das Jüdinnen_Judentum als Religion konstituiert:

»Besonders die […] Bezeichnungen des Stiftzelts und der Stiftshütte legen eine Ver-

bindung von ›Edah‹ II, ›Zeugin‹, zu ›Edah‹ I, ›Bestimmung (eines Zeitpunktes)‹, ›Zu-

sammenkunft‹, ›Volksversammlung‹, nahe. Von dieser zweiten Bedeutung stammt

der Ausdruck ›Adat Jisrael‹, ›Gemeinde Israel‹, ab, die durch die Assimilierung beider

Bedeutungen der Wurzel zur ›Zeugnisgemeinschaft‹ wird. Die rabbinische Auslegung

bedient sich […] dieses breiten Bedeutungsspektrums des Wortes für ihre Schlussfol-

gerungen.«8

Indem das Jüdinnen_Judentum die Tora achtet, also die Gesetze befolgt, gibt es Zeug-

nis. Sein Bezeugen ist damit aber stets auch ein Bekennen, glaubt es doch, dass ihm die

Gesetze von JHWH gegeben sind. Diese Verknüpfung von Zeugnis und Bekenntnis,

so Krochmalnik, mache klar, »dass es sich beim Monotheismus nicht um einen tro-

ckenen philosophischen Lehrsatz oder dogmatischen Glaubenssatz, sondern um ein

Märtyrerbekenntnis handeln kann, im griechischen und christlichen Sinn des Wortes

›martyr‹, ›Zeuge‹, nämlich ›Blutzeuge‹«9. Hans Jonas hält denn »die Idee der Zeugen-

schaft«10 für eine Schöpfung der Makkabäerzeit. Ähnlich wie Yosef Hayim Yerushalmi

in seinem Werk Zachor – Erinnere Dich! erinnert Jonas daran, dass gerade im Mittelalter

Zeug_innenschaft immer stärker mit dem Bekenntnis zum jüdischen Gott verbunden

wurde, sie damit aber auch ausschließlich zu einer Zeug_innenschaft des Leidens bzw.

durch den Tod, eben: des Martyriums wurde:11

»So gingen im Mittelalter ganze Gemeinden mit dem Sch’ma Jisrael, dem Bekenntnis

der Einheit Gottes auf den Lippen, in den Schwert- und Flammentod. Der hebräische

7 Krochmalnik, Pflicht, 22.

8 A.a.O., 22f.

9 A.a.O., 24.

10 Jonas, Gottesbegriff, 11.

11 Vgl. ausführlich Mentgen, Kiddusch ha-Schem.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


386 Für das Sagbare!

Name dafür ist Kiddush-haschem, ›Heiligung des Namens‹, und die Gemordeten hie-

ßen ›Heilige‹. Durch ihr Opfer leuchtet das Licht der Verheißung, der endlichen Erlö-

sung durch den kommenden Messias.«12

Auch im frühen Christ_innentum, das zuerst noch an den ursprünglichen jüdischen

Konnex von Zeug_innenschaft und Bekenntnis anknüpft, verschieben sich im Lau-

fe der Zeit die vielfältigen Bedeutungen von Zeug_innenschaft hin zu ihrer nahezu

ausschließlichen Funktion als Martyrium und damit zu einer Zeug_innenschaft durch

den Tod. Kürzer: Der Zeug_innen-Begriff wird vom Märtyrer_innen-Begriff gleichsam

abgelöst.13 Die einschlägigenQuellen hierfür sind die neutestamentlichen Texte und die

frühchristlichenMärtyrer_innenakten.14

Im Neuen Testament gibt es vor allem einen »treuen und zuverlässigen Zeugen«,

der ὁ μάρτυς ὁ πιστὸς καὶ ἀληθινός (Offb 3,14; vgl. Offb 1,5): Jesus von Nazareth, dem

alle anderen Zeug_innen gleichsam nachgeordnet werden. Von Jesus Christus sagt das

Neue Testament, er habe vor Pontius Pilatus das gute Bekenntnis bezeugt (Χριστοῦ Ἰησοῦ

τοῦ μαρτυρήσαντος ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου τὴν καλὴν ὁμολογίαν) (1Tim 6,13b). Markus Barth

hat vorgeschlagen, drei Typen frühchristlicher Zeug_innenschaft zu unterscheiden, die

alleine in Gestalt der zwölf Apostel eine Vereinigung fanden: Leidenszeuge, Bekenntnis-

zeuge und Augenzeuge.15 Die zwölf Jünger sind Augenzeugen, weil sie als Jesu Anhän-

ger diesen gesehen haben und ihn so aufgrund einer äußerenWahrnehmung bezeugen

können. Entsprechend bekennt das Johannesevangelium zum Schluss: »Das ist der Jün-

ger, der dieses bezeugt und dies geschrieben hat. Wir wissen, dass sein Zeugnis wahr

ist.« (Joh 21,24) Und bei der Kreuzigung heißt es vom Jünger Johannes: »Der Augenzeu-

ge hat es bestätigt und sein Zeugnis ist wahr.« (Joh 19,35a)16 Die zwölf Jünger sind aber

auch Bekenntniszeugen, weil sie aus einer inneren Überzeugung, nämlich ihrem Glau-

ben an und damit für Jesus zeugen. Und sie sind Leidenszeugen, weil sie aufgrund ih-

res Bekenntnisses verfolgt werden. Der spätere Märtyrer_innenbegriff, der bis heute als

der christliche Zeug_innen-Begriff verstanden und tradiert wird, verliert dieseDreiheit,

weil fortan die christlichen Zeug_innen keine Augenzeug_innenmehr sind. Zeug_innen

12 Jonas, Gottesbegriff, 11. Jonas verweist damit auf die lange jüdische Tradition, das Leiden des jü-

dischen Volkes als Ausdruck seiner Erwählung zu deuten. Vgl. zu den verschiedenen Deutungen

innerhalb des Jüdinnen_Judentums Brocke/Jochum, Der Holocaust, insbes. 255–257.

13 Die tendenzielleGeneralisierung,Märtyrer_innen als Paradigmader religiösenZeug_innen zu ver-

stehen, kritisiert Thomas, Vier Typen (vgl. auch ders., Witness).

14 Die nachfolgende Darstellung ist massiv verkürzt und behandelt ausschließlich das Martyrium-

Verständnis des frühen Christ_innentums, d.h., sie beschränkt sich auf die Zeitspanne der Entste-

hung der Texte des Neuen Testaments sowie der ersten beiden Jahrhunderte. Zur grundsätzlichen

und ausführlichen Auseinandersetzung mit dem christlichen Martyrium in Antike und Spätanti-

ke sowie für einen Überblick der Forschungslage vgl. Gemeinhardt, Die Heiligen, sowie ders., Die

Kirche. Mit Schwemer, Prophet, 322, gehe ich davon aus, dass die semantische Entwicklung des

Zeug_innen-Begriffs im Martyrium des Polykarp ihren Abschluss fand. Für den neutestamentli-

chen Diskurs vgl. insbesondere Michel, Zeuge.

15 Barth, Der Augenzeuge.

16 In der christlichen Ikonografie wird denn Johannes der Täufer als Zeuge insbesondere durch den

Akt des Zeigens hervorgehoben. Das zweifelsohne berühmteste Beispiel dafür ist Matthias Grüne-

walds Isenheimer Altarbild der Kreuzigung Jesu, auf dem Johannes mit einem überlangen Zeige-

finger dargestellt wird. Vgl. dazu Frettlöh, Rechts und links.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 387

bzw.Märtyrer_innen sind fortan gleichsam ausschließlich Opfer, vor allem aber: Märty-

rer_innen zeugennichtmehr durchWorte, sondern ihrenTod, siewerden gleichsamerst

nachträglich zu Zeug_innen.

Diese Entwicklung setzt bereits auf der Ebene der Texte des Neuen Testaments ein.

Dass nämlich nach biblischemVerständnis demeinen Zeugen, Jesus Christus, alle ande-

ren nachgeordnet werden, zeigt sich etwa am lukanischen Doppelwerk: In der Apostel-

geschichtewird der »Protomärtyrer« Stephanus nach der Figur Christi,wie er imLukas-

evangeliumdargestelltwird,beschrieben (Apg 7,54-60).17UnddieVerteidigungsrededes

Stephanus vordemHohenRat der Juden, inder er sich zu JesusChristus bekennt (Apg 7,1-

53), ähnelt in vielerlei Hinsicht der Rede Jesu vor Pilatus (Lk 23,1-5.13-25; vgl.Mt 27,1f.11-

26; Mk 15,1-15; Joh 18,28-40; 19,9-12). Diese Rede als auch Jesu Zeugnis vor dem Hohen

Rat wurden denn bezeichnenderweise früh mit dem profangriechischen μαρτυρεῖν für

»vor Gericht Zeugnis ablegen« identifiziert.18

»Sich diesem Zeugnis lebensdramatisch anzugleichen, als Knecht Christi nichts ande-

res zu tun als der Meister (vgl. Mt 10, 24f.; Joh 15, 20), ist der Kern dessen, was die

frühchristliche Tradition ›Martyrium‹ nennt: gewaltlose Standhaftigkeit des christli-

chen Bekenners, wenn es sein muss bis in den Tod: das sog. ›Blutzeugnis‹.«19

Während folglich in den Texten des Neuen Testaments der Begriff des μάρτυς auch für

Zeug_innen steht, die schlicht ihren Glauben an den auferstandenen Christus bekennen

und dafür durchaus auch Leid und Verfolgung auf sich nehmen, so wird durch die

Christ_innenverfolgung das Martyrium zum terminus technicus für das »Blutzeugnis«,

das letztlich als »Höchstform der Christusnachfolge«20 gilt. Mit den Acta Martyrii Po-

lycarpi, dem Bericht über die Zeugenschaft des Bischofs Polykarp von Smyrna, der ca.

160 n. Chr. hingerichtet wurde, hat das Christ_innentum schließlich nicht nur eine

neue Textgattung erfunden, sondern festgelegt, was bis heute im christlichen Sinne

weitestgehend unter Martyrium verstanden wird.21

AnnaMaria Schwemer zufolge zeichnet sich dieses imWesentlichen durch vier Kri-

terien aus: »Öffentlichkeit des Zeugnisses, Zeugentod als Beweis derWahrheit des Glau-

bens an das Zeugnis des Kreuzes, Nachahmung des Zeugnisses Christi und zugleich

geistgewirkte prophetische Vollmacht«22. Märtyrer_innen zeichnen sich erstens dadurch

aus, dass sie öffentlich aufgrund ihres Glaubens verhört werden. Die juridische Öffent-

lichkeit des Zeugnisses hat dabei noch den Aspekt des Bekennens, was sich etwa an der

stereotypen Antwort der Angeklagten auf Fragen nach ihrer Herkunft und ihrer Religi-

on zeigt, nämlich: »Christianus sum«23.Weil Märtyrer_innen, so die christliche Vorstel-

17 Vgl. Negel, Martyrium, 75, sowie ausführlicher Schwemer, Prophet, 329–336. Neben dem lukani-

schen Doppelwerk spielt für die Institutionalisierung des frühchristlichenMartyriums der neutes-

tamentliche Text der Offenbarung des Johannes eine zentrale Rolle (vgl. dazu a.a.O., 336–345).

18 Vgl. Brox, Zeuge, 17f.

19 Negel, Martyrium, 75.

20 Angenendt, Heilige, 36.

21 Vgl. Kriegbaum, Märtyrer.

22 Schwemer, Prophet, 348.

23 Mart. Polyc. 10,1; Mart. Just. 4; Mart. Carp. 1; 3; Mart. Scil. 9; 10; 13; Mart. Apoll. 1f.; Act. Perp. 3,2;

6,6; Act. Pion. 7; 8; 9; 16; 18; Act. Procons. Cypr. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


388 Für das Sagbare!

lung, außerdem im Moment des Todes mit himmlischem Ruhm belohnt werden, gel-

ten sie zweitens als in besonderem Maß dafür geeignet, Fürsprecher_innen Gottes* zu

sein.24 Das christliche Martyrium steht drittens für eine Leidensgemeinschaft mit dem

geglaubten und bekannten Jesus, »weshalb die frühchristlichen Märtyrerakten […] die

grundsätzliche Gewaltlosigkeit christlicher Zeugenschaft herausstreichen (vgl. Mt 26,

51–54; Mk 14, 47; Joh 18, 10f.)«25. Und viertens wird den Märtyrer_innen eine propheti-

sche Vollmacht zugeschrieben, weil sie, so die Überzeugung der Glaubenden des frühen

Christ_innentums, nicht wie die Propheten Israels »das KommenChristi vorherverkün-

digten«, sondern »die christlichen Märtyrer erleiden die Verfolgung durch Juden und

Heiden, weil sie den Gekommenen bezeugen«26.

Zwar hat damit auch das christlicheMartyrium,wie die vier Punkte zeigen, einen ju-

ridischen Aspekt und das Zeugnis ist an ein Bekenntnis gebunden, doch der springende

Punkt ist nun der, dass erst der Tod und der Bericht über diesen Tod dasMartyrium zum

Zeugnis machen. Denn es ist gerade erst die religiöse Institution oder ihre Geschichts-

schreibung in entsprechenden Viten, welche die Opfer zu Märtyrer_innen macht, sie

folglich als Heilige kanonisiert. Das aber bedeutet, dass im christlichen, aber auch im

jüdischenMartyrium-Begriff Zeugnis undBekenntnis voneinander getrennt bzw.gleich-

sam auf zwei Gruppen verteilt werden: Zwar bekennen Märtyrer_innen mit ihrem Tod

Gott* – und christlicherseits hoffen sie dabei auf eine eschatische Ins-Recht-Setzung –,

zum Zeugnis wird ihr Tod aber einzig durch die religiöse Tradierung. Anders formuliert:

Märtyrer_innen werden deshalb zu Zeug_innen, weil und insofern sie getötet werden.

»Die Tötung ist nicht Folge, sondern Voraussetzung jener Art von Blutzeugenschaft, die

der Märtyrer verkörpert.«27 Das aber macht klar, dass der Martyrium-Begriff nicht an-

wendbar ist auf die Phänomene, die nach der Shoah zum Gegenstand der Diskurse zur

Thematik der Zeug_innenschaft wurden.

Davon abgesehen, dass es obszön wäre, aus einer Außenperspektive die Shoah als ein

Martyrium zu verstehen, dem sich die von ihm Betroffenen auch hätten widersetzen

können, bezeugen die Opfer der Shoah einerseits gerade nicht durch ihren Tod, sondern

ihr Weiterleben. Die Zeug_innenschafts-Diskurse wären folglich zwar anschlussfähig

für das ursprüngliche religiöse Phänomen der Zeug_innenschaft, jedoch nicht für den

Begriff und die Vorstellung des Martyriums. Andererseits gerät die Zeug_innenschaft

durch die Shoah grundsätzlich in eine Krise, weil die Vollstrecker_innen dieser Bestia-

lität mit allen möglichen Mitteln versuchten, eine Tradierung dieser Zeug_innenschaft

im Keim zu ersticken.28 Vor allem auf die zuletzt genannte Problematik hinsichtlich

des Begriffs und des Phänomens der Zeug_innenschaft fokussierte das zweite Kapitel

»Zeug_innenschaft und Sein« der vorliegenden Studie.

24 Vgl. Prautzsch, Heilige, 87. Diese Vorstellung hat zum heidnischen Vorwurf einer christlichen To-

dessehnsucht, einer Martyriumssucht geführt (vgl. dazu Butterweck, Martryriumssucht, 90–111).

25 Negel, Martyrium, 76.

26 Schwemer, Prophet, 350.

27 Krämer, Vertrauen schenken, 134.

28 Hinzu kommt, dass die Nationalsozialist_innen den Begriff des Märtyrers mit Blutzeugen über-

setzten und die sogenannten »Helden der Bewegung«, die zusammenmit Hitler 1923 auf die Feld-

herrnhalle inMünchenmarschierten und dabei ums Leben kamen, als Blutzeugen kommemoriert

wurden (vgl. ausführlich Behrenbeck, Der Kult).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 389

2.2. Derrida, Agamben und Lévinas: Für die Frag-Würdigkeit
der epistemischen Kompetenz, Autorität und Glaubwürdigkeit
von Zeug_innen

Die Shoah stellt einWiderfahrnis dar,dasmit denMenschen eigentlich vertrautenWirk-

lichkeitsverständnissen brach und Phänomene zutage förderte, die das bisher Geglaub-

te und Bezeugte überstiegen, weil sie sich jenseits dieser Vorstellungen ereigneten. Die

Shoah war ein Ereignis, das nicht nur die Ermordung zahlloser Menschen bedeutete,

sondern ihre Vollstrecker_innen waren zugleich darauf bedacht, alle Zeugnisse dieser

Bestialität auszulöschen. Die Shoah gilt darum einem von Laub und Felman geprägten

SchlagwortnachauchalsEreignis ohneZeugen. Ist das akkurat?Weiterlebendehaben trotz

allem versucht, das ihnen und denNicht-WeiterlebendenWiderfahrene inWorte zu fas-

sen, versucht, davon Zeugnis zu geben. Ist es da legitim, diese Versuche immer nur als

Ausdruck einer Unmöglichkeit zu verstehen? Wie gezeigt, sehen Laub und Felman nur

da eine Unmöglichkeit, wo es um die Bezeugung der eigenen Vernichtung geht. Trotz-

dem ist das Schlagwort, wie die daran anschließenden Forschungen zeigen, anfällig für

problematische Deutungen desselben, weil es dazu neigt, aus der nahezu ausschließli-

chen Perspektive der Objektivität des Beweises zu argumentieren.29 Der Beweisbarkeit

gegenüber muss im Falle der Shoah indes jedes Zeugnis tendenziell defizitär bleiben.

Allerdings greift auch diese Argumentation zu kurz, zumal mittlerweile so viel histori-

sches Material aufgetaucht ist, dass es keinen Zweifel mehr an der Faktizität der Ver-

nichtung gibt. Das Defizit der Beweisbarkeit erwächst denn viel eher aus dem Sein der

Zeug_innen selbst, denn diese wollen gerade nicht beweisen, sondern eben bezeugen.

In der vorliegenden Studie wurde darum dafür argumentiert, die Shoah sowohl als ein

Ereignis ohne Zeug_innen als auch als ein Ereignis ohne beweisende, aber mit bezeugenden

Zeug_innen zu verstehen.Zwarbleibt es dabei,dassdie Shoah in letzterKonsequenznicht

»von innen« bezeugt werden kann,weil dies den Tod der_des Zeugin_Zeugen impliziert,

gleichwohl machen die zahlreichen Zeugnisse klar, dass sich der Vernichtungsversuch

bzw. dessen Resultat bezeugen lässt – Letzteres allerdings nur aus der Perspektive der

dritten Person. Die Shoah in jenem Sowohl-als-auch zu deuten heißt darum, gegen ei-

ne Relativierung, gar Leugnung von Zeugnissen vonWeiterlebenden der Shoah unter dem

ausschließlich epistemischen Gesichtspunkt der Beweisbarkeit anzureden. Das tun in

29 Für eineDiskussion einschlägiger Stimmen zumSchlagwort von Laubund Felmanund inwiefern es

das Zeugnis vonWeiterlebenden zu verdeckendroht, vgl. EE 39–51. Die andas Schlagwort anschlie-

ßenden Forschungen werden Laub und Felman insofern nicht gerecht, als sie verkennen, dass bei-

spielsweise Laub mit dem riesigen Testimony-Projekt an der Yale University Weiterlebenden ge-

rade eine Stimme und ihren Zeugnissen einen Ort gab und gibt. Dass ich in der vorliegenden Stu-

die darum dem genannten Schlagwort ein zweites an die Seite stelle – die Shoah als Ereignis ohne

beweisende, aber mit bezeugenden Zeug_innen –, ist folglich nicht als Kritik an Laub und Felman zu

verstehen. Sondern es ist einerseits der Versuch, auf die Forschungssituation zu reagieren. Und

andererseits drückt es aus, dass die vorliegende Studie auf die Zeugnisse Weiterlebender fokus-

siert und damit nur am Rande thematisiert, inwiefern die Shoah in ihrem Vollzug selbst Zeug_in-

nenschaft verunmöglichte, weil die Zeug_innenschaft der eigenen Vernichtung den Tod der_des

Zeugin_Zeugen impliziert.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


390 Für das Sagbare!

ihren Überlegungen teils explizit, teils implizit auch die Philosophen Derrida, Agamben

und Lévinas.

Ihre Gedanken und Reflexionen zum Begriff und dem Phänomen der Zeug_innen-

schaft fokussieren auf das Sein der Zeug_innen. Vor die Herausforderung der Krise der

Zeug_innenschaft gestellt, fragen die Philosophen:Wer kann zeugen, wer nicht? Wovon

können Zeug_innen zeugen und wozu sind sie gerade nicht in der Lage? Was zeichnet

Zeug_innen,d.h. ihr Sein aus?Undwasnicht?Kurzum: Inwiefern zeigt sichdieKrise der

Zeug_innenschaft gerade in den Zeug_innen als Personen? Indes zieht die Frage nach

dem Wer des Zeugnisses immer auch die Frage nach sich: Wer wird bezeugt? Zeug_in-

nenschaft ist gleichsamdoppeldeutlich, insofern Zeug_innen nicht nur das Leid(en) und

Unrecht, das ihnen und denen, die »nur« mit dem Tod bezeugen, widerfuhr, anerkannt

undbezeugtwissenwollen,sondernebenso,sofern sieweiterleben,als diePerson,die sie

trotz allem sind und bleiben, bestätigt werden wollen.30 Beides aber setzt Adressat_in-

nen voraus.31 Gleichwie Zeug_innen nicht nur über Wissen verfügen, sondern dieses

gleichsam verkörpern, lässt sich das Zeugnis nicht auf einen assertorischen Sprechakt

reduzieren, sondern hat auch immer performativen Charakter. Die Krise der Zeug_in-

nenschaft liegt denn gerade auch in einer bestimmten Unfähigkeit der Zuhörer_innen,

einer Unmöglichkeit des angemessenen Hörens begründet.

Im Anschluss an Derrida, Agamben und Lévinas lässt sich zeigen, dass ein Zeugnis

zu glauben bedeutet, der bezeugenden Person zu glauben. Was Zeug_innenschaft aus-

zeichnet, was ihr Sinn und ihre Funktion ist, zeigt sich an denMenschen, die bezeugen,

d.h. an und in ihrem Sein als Zeug_innen. Das bedeutet: Die Fragwürdigkeit der epis-

temischen Kompetenz, Autorität und Glaubwürdigkeit wird bei allen drei Philosophen

gerade nicht als Schwäche, sondern als konstitutives Element und spezifisches Potenti-

al der Zeug_innenschaft verstanden. Damit reagieren sie alle auf ihre je eigene Art und

Weise auf das sogenannte Dilemma der Augenzeug_innenschaft. In ihrer Perspektive

30 Das gilt, wie oben gezeigt (s. II.3.2. und II.5.5.), nicht für die lebenden Toten, die das ihnenWider-

fahrene mit ins Grab nahmen, weil sie letztlich, noch am Leben, nichts mehr erfahren haben und

darum auch nichts bezeugen konnten. »In other words: the camp inmates did not just lose others

who would respond to their basic needs, but they also lost themselves as their very last compan-

ions and interlocutors in interiority.« (Welz, Trauma, 109.)

31 Es sei noch einmal daran erinnert (s. oben II.5.), das dies nicht für jene schwersttraumatisierten

Menschen gilt, denen im Vernichtungslager sowohl das innere als auch äußere Du abhandenge-

kommen ist, es folglich niemandenmehr gab, die_der ihr Zeugnis hätte entgegennehmen können,

bevor sie starben: »Therewas no longer an other towhich one could say ›Thou‹ in the hope of being

heard, of being recognized as a subject, of being answered. The historical reality of the Holocaust

became, thus, a reality which extinguished philosophically the very possibility of address, the

possibility of appealing, or of turning to another. But when one cannot turn to a ›you‹ one can-

not say ›thou‹ even to oneself. The Holocaust created in this way a world in which one could not

bear witness to oneself. The Nazi system turned out therefore to be fool-proof, not only in the

sense that it convinced its victims, the potential witnesses from the inside, that what was af-

firmed about their ›otherness‹ and their inhumanity was correct and that their experiences were

no longer communicable even to themselves, and therefore perhaps never took place. This loss

of the capacity to be witness to oneself and thus to witness from the inside is perhaps the true

meaning of annihilation, for when one’s history is abolished, one’s identity ceases to exist as

well.« (Laub, An event, 82.)

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 391

will das Zeugnis nicht beweisen oder überzeugen, sondern die_der Zeugin_Zeuge ist,

so bei Derrida im Anschluss an Augustin, veritatem factum, was letztlich bedeutet, dass

dasZeugnis durchdasBezeugenwahrwird.Trotzdemanerkennendie drei Philosophen,

dass sich das Zeugnis als potentielle Lüge stets in der Spannung zwischen der authenti-

schen Erfahrung und ihrer sprachlichenWiedergabe bewegt, das Zeugnis das zu Bezeu-

gende zuweilen üb-ersetzt.

Bei Derrida verharren die Zeug_innen allerdings letztlich in einer einsamen Bleibe:

Weil sie nicht über das Geheimnis verfügen, das sie bezeugen, zeugen Zeug_innen, in-

dem sie bezeugen, dass sie nicht bezeugen können. Zwar zeigt sich darin die Akkurat-

heit von Derridas Zeug_innenschafts-Verständnis im Kontext von Zeugnissen der Sho-

ah: SeinBeharren auf demZeugnis als potentielle Lüge bei gleichzeitigerKonstituierung

des bezeugenden Subjekts im Vollzug des Bezeugens mahnt zu Zurückhaltung gegen-

über allzu apodiktisch verfassten Zeugnissen. Doch die genannte Zurückhaltung, die

denHörer_innen zukäme, lässt sichmit Derrida nicht denken,weil sich die Erfahrungs-

Differenz zwischen denen, die bezeugen, und denen, die hören, nicht überwinden lässt.

Lévinas hingegen versteht das Zeugnis als einen Verweis auf eine Alterität, die jedoch

nie vollständig repräsentiert wird bzw.werden kann.Die Selbst-Bezeugung ist hier dem

Zeugnis für die Anderen untergeordnet, weshalb es zu einer starken Fokussierung auf

das Ethische der sekundären Zeug_innenschaft kommt, also gerade die Adressat_innen,

d.h. die sekundären Zeug_innen ins Blickfeld geraten. Das Lévinas’sche »Da hast Du

mich!« lässt sich imKontext derZeug_innenschaft als ein »Hier, ichhöreund seheDich!«

verstehen. Oder anders formuliert: Die Lévinas’sche Zeug_innenschaft ist eine ethische

Geste: Sie sieht und hört auf das Zeugnis der jeweils anderen und nimmt es ernst und

ruft es gleichsam ins Dasein. Bei Agamben schließlich kommt es aufgrund seiner Vor-

ordnung des Seins vor die Sprache zu einer Ontologisierung des Unsagbaren als Sagba-

res. Das liegt in der von Agamben postulierten doppelten Subjektivität der Zeug_innen

begründet: Die Weiterlebenden tragen in sich das Subjekt derjenigen, welche die Sho-

ah am eigenen Leib und vollständig erlebt haben: die lebenden Toten. Und sie haben ihr

eigenes Subjekt, also dasjenige, welches nach der Shoah weiterlebt und anstelle der leib-

lichen Opfer, der lebenden Toten, nun Zeugnis ablegt. Zeug_innenschaft wird hier we-

sentlich durch die internalisierten, entsubjektivierten Toten mitgetragen, die dennoch,

was problematisch und letztlich widersprüchlich ist, als Subjekte klassifiziert werden.

Was also kanndieTheologie aus demphänomenologischenKonnex vonZeug_innen-

schaft und Sein sowie den damit einhergehenden Reflexionen Derridas, Agambens und

Lévinas’ lernen? Mindestens ein Zweifaches, nämlich im Hinblick auf die theologische

Existenz sowie denWahrheits- bzw.Wahrhaftigkeitsgehalt theologischer Aussagen und

Inhalte. Denn wenn im Anschluss an Derrida, Agamben und Lévinas gilt, dass einem

Zeugnis zu glauben bedeutet, der bezeugenden Person zu glauben, lässt sich fragen, ob

theologische Aussagen für glaubhaft zu erachten bedeutet, den Theolog_innen – oder

Gott*? – zu glauben. Wie sich ebenso fragen lässt, ob, wenn der Wahrheitsgehalt von

Zeugnissen an den Hörer_innen bzw. ihrem Umgang damit hängt, theologische Aussa-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


392 Für das Sagbare!

gen dadurch wahr werden, dass sie durch andere bewährt – oder von der Gottheit*32

bewahrheitet? –werden.

2.3. Vom theologischen Umgang mit den Differenzen zwischen Geschichte
und Normativität – oder: Zur theologischen Existenz
und zum Wahrhaftigkeitsgehalt theologischer Aussagen

Wenn für die Derrida’schen Zeug_innen gilt: Keine Biografie ohne Autobiografie, bedeu-

tet dies für eine entsprechende phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft,

dass sie mit der erkenntnistheoretischen Wende der 1920er Jahre ernst zu machen hat,

als das erkennende Subjekt in die Wissenschaft eingeführt wurde.33 Mit der »Einfüh-

rung des Subjekts in dieWissenschaft«34 ist die Vorstellung gemeint,wonach es kein von

Beobachter_innen unabhängiges Dasein eines wissenschaftlichen Gegenstandes geben

kann. Wer in dieser Hinsicht vonTheolog_innen spricht, anerkennt, dass sie als erken-

nende Subjekte immer mit hineingenommen sind in die Erkenntnisbewegungen wis-

senschaftlich-theologischen Denkens und Arbeitens, also gerade nicht außen vor blei-

ben, als gäbe es eine neutrale wissenschaftliche Position, von der aus sich Theolog_in-

nenmit ihrenGegenständenbeschäftigen könnten.Anders formuliert: »Wir könnenOb-

jektives nur im Subjekt, wir können Subjektives nur am Objekt haben.«35 Indem Derri-

da und Agamben betonen, dass sich Zeug_innenschaft nicht unabhängig vom Sein der

Zeug_innen denken lässt, gehen sie von einer Unmöglichkeit der Trennung zwischen

dem Subjekt und dem zu bezeugendenWiderfahrnis aus. An den Grenzen des Versteh-

baren zeichnen sich die Phänomene der Zeug_innenschaft insbesondere dadurch aus,

dass Zeug_innen eine Personalunion von Opfer und Zeugin_Zeuge sind, ihr Zeug_in-

nenstand ist gleichsam einem externum geschuldet.

Für eine entsprechende Theologie, die sich selbst als ein Phänomen an den Gren-

zen des Verstehbaren versteht, bedeutet das, dass sich die theologische Existenz durch

eine unauflösbare Verschränkung des Wissenschaft betreibenden Subjekts und dessen,

womit es sich beschäftigt, was ihm gleichsam aufgetragen ist, auszeichnet. Theologi-

sche Erkenntnis vollzieht sich damit einerseits auf dem Grund von Bedingungen, die

sie erst einmal nicht selbst gewählt hat; auf diese kann sie sich gleichsam nur ver- und

einlassen. Andererseits finden Theolog_innen das, womit sie sich beschäftigen, nicht

»an sich« vor, sondern es resultiert aus einem Zusammenspiel ihrer selbst und anderen,

nämlich indem sie sich auf die Differenz zwischen Geschichte und Normativität, Gene-

se und Geltung verständigen. Das bedeutet: Die je eigene Sicht, die eigenen Prägungen

32 Zur Begründung, warum ich abwechselnd von der Gottheit* undGott* spreche und diese sowie die

entsprechenden Pronomen mit einem Asterisk versehe, um die Geschlechter-Binarität aufzubre-

chen, s. oben I.1., Anm. 5.

33 Vgl. ausführlich Link, Die Einführung.

34 Sowohl die Formulierung als auch die dahinterstehende wissenschaftstheoretische Vorstellung

geht zurück auf von Weizsäcker, Der Gestaltkreis, 168.

35 A.a.O., 113.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 393

und Vor-Urteile konstituieren das, was Theolog_innen beschäftigt, mit – auch und ge-

rade, wenn sie sichmit der Vergangenheit beschäftigen.36 Allerdings, um es bereits vor-

wegzunehmen, gestaltet sich die ganze Angelegenheit im Hinblick auf »die Anderen«

besonders kompliziert, insofern Theologie nicht nur nach den anderen Menschen, den

Mitmenschen, fragt, sondern auch und in besonderer Weise, um mit Lévinas zu spre-

chen, nach dem Unendlichen: Religiöse und theologische Texte, Artefakte und Traditio-

nen sind nicht selten menschliche Zeugnisse transzendenter Erfahrungen, d.h., sie be-

anspruchen, den Einbruch göttlicher Transzendenz in die menschlicheWirklichkeit aus-

zudrücken. Wird davon erst einmal abgesehen und das Zeug_innenschafts-Phänomen

auf die theologische Existenz übertragen, so kommtTheolog_innen eine doppelte Rolle

zu: Sie sind sowohl Hörer_innen,37 d.h. Adressat_innen von Zeugnissen als auch selbst

Zeug_innen.

Theolog_innen sind einerseits – und allem voran – Adressat_innen von Zeugnissen:

Im Ausüben historischer Disziplinen – im klassischen Fächerkanon christlicher Theo-

logie sind das die Fächer Altes und Neues Testament sowie die Historische Theologie –

hörenTheolog_innen die Texte der Hebräischen Bibel und des Neuen Testaments sowie

andere, nicht kanonisierte, aber zum Verstehen der Schrift und der eigenen Tradition

notwendige Texte undArtefakte sowie vielfältige andereArten vonMedien.Zeug_innen-

schafts-Theolog_innen hören auf die Religionsgeschichte Israels und des frühen Jüdin-

nen_Judentums, auf die Sozialgeschichte der Kirchen sowie die Dogmen- und Theolo-

giegeschichte. Ihre Medien, Traditionen und Vorstellungen machen Theolog_innen in-

sofern zu Adressat_innen, als das, was sie bedenken und bearbeiten, Zeugnisse frühe-

rer Generationen sind. Diese bezeugen die geschichtlichen Grundlagen von Religion,

ihre Entstehung und Entwicklung in unterschiedlichen kulturellen, sozialen und politi-

schen Kontexten. Kurzum: Zeug_innenschafts-Theolog_innen hören auf die Zeugnisse

der Vergangenheit.

Aber Theolog_innen hören auch (auf) die Zeugnisse des Hier und Heute: Im Nach-

gehen gegenwartsbezogener Disziplinen – in den klassischen Fächern Systematischer

und Praktischer Theologie – hören Theolog_innen auf die Phänomene der Zeit, was ih-

re Menschen und ihre Kontexte bezeugen, was sie umtreibt und ausmacht. Dabei hören

sie insbesondere darauf,wie gegenwärtige Zeugnisse frühere Zeugnisse bestätigen, die-

sen zuwiderlaufen oder ihnen sogar widersprechen. Das Hören derTheolog_innen zielt

insbesondere auf das theologischeHandwerk, d.h. den Erwerb von Sachkompetenz und

Fachwissen. In dieser Hinsicht kommt zum Tragen, dass Zeugnisse – vermittelt durch

Menschen, die beispielsweise jene genannten Texte aufgeschrieben, tradiert und über-

liefert haben – Wissensmedien sind. Weil aber auch für die Hörer_innen eines Zeug-

nisses gilt, dass diese nicht unabhängig von ihrem Person-Sein gedacht werden kön-

36 Vgl. Danz, Systematische Theologie, 8: »Wer heute über die Identität des Christlichen nachdenkt,

der nimmtDenkweisen, Begriffe undModelle inAnspruch, die selbst geschichtlich geworden sind.

Schon die Sprache, in der das wesentlich Christliche formuliert wird, verdankt sich einer bereits

vorgegebenen Kultur.«

37 Das Hören als entscheidendes Signum theologischer Epistemologie, d.h. Prolegomena zu verste-

hen, hat beispielsweise Rahner,Hörer, gezeigt. Für eine Einführung und Interpretation vgl. Lincoln,

Die Theologie, 113–124.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


394 Für das Sagbare!

nen, sind Zeug_innenschafts-Theolog_innen im Wort- und Agamben’schen Sinne sub-

jectum ihrer Artefakte, Vorstellungen und Traditionen. Sie sind subject of und subjected to.

Weil dieGegenstände,mit denen sichTheolog_innenbeschäftigen, vor-gegeben sind, ist

das Wissenschaft treibende Subjekt darunter geworfen und ihnen unterworfen. Müss-

te dann aber mit Agamben nicht gelten, dass Theolog_innen sich durch eine doppelte

Subjektivität auszeichnen?

Wie gezeigt, ist das nur sinnig,wennmit und gegenAgambendafür optiertwird,die

Kategorie der Sprache derjenigen des Seins vorzuordnen. Auf einer hermeneutischen

Ebene ist die Vorstellung einer doppelten Subjektivität denn durchaus anschlussfähig

für die theologische Existenz, zumal das Material der Theologie menschengemacht

ist: Religiöse und theologische Artefakte hängen verbaliter an ihren Subjekten. Mö-

gen sie von sich selbst beanspruchen, gleichsam eine cooperatiomit dem Göttlichen zu

sein, weil sie Erfahrungen mit und Eindrücke von Gott* und die daraus resultierenden

Selbstverständnisse zu transportieren versuchen, so können sie dies immer nur in

menschlich-allzumenschlicher Weise und ihren Formen tun. Die Agamben’sche So-

zialität der Zeug_innenschaft – hermeneutisch, nicht ontologisch gedacht – lässt sich

als theologische communio sanctorum verstehen: Die theologische Existenz ist an die ihr

vorausgegangenen theologischen Existenzen anderer, früherer Subjekte gebunden.Des

Wissens,das diese in FormvonZeugnissen transportieren,bedürfenTheolog_innen,um

selbstWissenschaft betreiben zu können, mit jenen gehen sie gleichsam eine coniuratio

testium, ein Bündnis der Zeug_innenschaft, ein.38 Diejenigen, die dieses Wissen hören,

so muss im Anschluss an Derrida gefolgert werden, werden damit allerdings nicht

automatisch zu sekundären Zeug_innen, möglicherweise gar nicht zu Theolog_innen.

Denn diesesHören erschöpft sich nicht ausschließlich imAneignen von Fachwissen und

Sachkompetenz.

Das besondere Sein der Zeug_innenwird vonDerrida dadurch gekennzeichnet, dass

sie eine besondere Erfahrung gemacht haben, nämlich anwesend gewesen zu sein, als

andere abwesend waren – und das auch noch als einzige. Damit wird die Singularität

des Zeugnisses und die Subjektivität der Zeug_innen von Derrida unglaublich hoch ge-

hängt. In dieser Hinsicht bleiben Theolog_innen gleichsam ausschließlich Fachwissen-

und Sachkompetenz-Hörer_innen, zumal sie die historischen Zeugnisse, die sie in ih-

rem wissenschaftlichen Tun beschäftigen, immer nur vermittelt durch andere haben.

Als es darauf ankam,warenheutigeTheolog_innengeradenicht dabei.DasDilemmader

Augenzeug_innenschaft trifft die Theolog_innen in besonderer Weise, weil sie das, was

sie möglicherweise vor dem inneren Auge sehen, nur vermittelt über das Hörensagen

haben.39 Nun postuliert aber Derrida zugleich, dass jene singulär subjektive Erfahrung

38 Vgl. Barth, Einführung, 84f., der die christliche Gemeinde als coniuratio testium bestimmt, »wel-

che, weil und indem sie glauben, auch reden dürfen und müssen«. Vgl. dazu Felder, Nichts als die

Wahrheit.

39 Zur Schwierigkeit des Sehens im Kontext der Theologie vgl. Ebach, Die Einheit, 86: »Nicht das Se-

hen schlechthin ist in Bezug auf Gott ausgeschlossen, wohl aber das Sehen einer Gestalt. Sehen

kannman dieWirkungen der Taten Gottes, sehen kannman die Lehre der Gebote und sehen kann

man die Stimme Gottes. […] Die Gestaltlosigkeit Gottes […] wird zum Grund des Verbots, sich ein

Bild Gottes zu machen. Der Schöpfer geht in keinem Geschöpf auf. Rabbinisch formuliert: ›Die

Welt ist nicht der Ort Gottes. Gott ist der Ort der Welt‹.« Frettlöh, Gott Gewicht geben, insbes.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 395

universalisierbar sein muss. Bei Derrida ist es zwar das Ich, das klarstellt, dass die Ein-

maligkeit nicht ersetzt und damit universalisiert werden kann, aber ebenso ist es die Anwe-

senheit dieses Ichs, die darauf verweist, dass die Einzigartigkeit universalisierbar ist, gar

sein muss. Dieser Konnex, den Derrida selbst freilich als Aporie versteht und der dazu

führt, dass bei ihm die Zeug_innen in der einsamen Bleibe verharren, liegt in der »Not-

wendigkeit des Augenblicks« (Bl 42) jedes Zeugnisses begründet.

Augenblicklichkeit ist bei Derrida doppeldeutlich. Sie steht einerseits für den Au-

genblick des Zu-Bezeugenden-Werden, d.h. für den Moment des Widerfahrnisses, das

später anderen bezeugt wird. In dieser Hinsicht bleibt es dabei, dassTheolog_innen das

Nachsehen haben. Andererseits meint Augenblicklichkeit aber auch Wiederholbarkeit,

weil nämlich im Augenblick (frz. instant) stets die Beispielhaftigkeit (frz. instance) be-

gründet liegt. Zeugnis abzulegen bedeutet darum, eine »quasi technische Reproduzier-

barkeit« (Bl 33) zu versprechen. Es ist dieser Aspekt des Versprechens, der es ermöglicht,

Theolog_innen auch und gerade als sekundäre Zeug_innen verstehen zu können. Eine

sekundäreZeug_innenschaft,die indes aufgrund ihrerBindungandasbezeugendeSub-

jekt immer auch, jedoch gleichsam an zweiter Stelle eine primäre Zeug_innenschaft ist.

Das sekundäre Zeugnis gibt immer auch Zeugnis vom bezeugenden Subjekt. Weil Der-

rida als Grundaxiom des Zeugnisses den Tatbestand, dass Bezeugen nicht Beweisen ist,

versteht, verpflichtet er die Zeug_innen selbst für das, was sie bezeugen. Wer bezeugt,

gibt ihr_seinWort, für das Bezeugte und seineWahrhaftigkeit einzustehen.Bezogen auf

die theologischeExistenzbedeutet das:Das theologischeSein istmehr als einkompeten-

tes Expert_innentum,es erschöpft sich geradenicht in FachwissenundSachkompetenz.

Über die bloße Wissensaneignung und -vermittlung hinaus versprechen sich

Zeug_innenschafts-Theolog_innen ihr Hören der Zeugnisse zu bewähren.40Was Derri-

da für Zeug_innen beansprucht, gilt darum auch und gerade für Theolog_innen, die in

der Tradition der erkenntnistheoretischen Wende der 1920er Jahren stehen: »Jedesmal,

wenn ich den Mund öffne, jedesmal wenn ich spreche oder schreibe, verspreche ich.«

(EdA 130)41 Wie die Zeug_innenschaft erschöpft sich die Theologie nicht in konstativen

Sprechakten, sondern lässt sich selbst als Performativ verstehen. Kürzer: Theologie ist

ein Ereignis. Im Derrida’schen Verständnis wird im Zeugnisgeben und Zeugnisanneh-

men, d.h. im Hören und vermittelten Sehen, etwas getan. Dieses Tun versteht Derrida

im Anschluss an Augustin als ein veritatem facere, als ein Tun der Wahrheit. Mehr noch:

Das veritatem facere ist als ein Bezeugen ein Erzeugen von Wahrheit. Das Zeugnis wird

153–243, deutet das Bilderverbot, das insbesondere in der reformierten Tradition als das Kriterium

theologischen Redens von Gott* gilt, so, dass die Forderung, sich kein Bild von Gott* zu machen,

bedeute, dass nicht ein einziges Bild Gott* gerecht werden könne. »[D]ie Wahrung des Bilderver-

bots [bedeutet] keineswegs den Verzicht auf jedes Bild […]. Vielmehr lässt sich das Bilderverbot

ins Bild setzen: in Hörbilder […], aber auch in gemalte Bilder.« (A.a.O., 329.)

40 Vgl. Welz, Vertrauen, 42, die die spezifische Funktion des Versprechens gerade darin sieht, dass

es »nicht unbedingt in seinem Was, aber auf jeden Fall in seinem Wie von allem anderen, was

wir sagen, unterschieden [ist]. Es zeichnet sich dadurch aus, dass wir uns selbst nicht aus unserer

Aussage ›heraushalten‹ können«.

41 Auf den Aspekt, dass diesemVersprechen freilich ein diskursiv-hermeneutisches, nämlichmetho-

disches Verfahren vorausgeht, das überhaupt den theologischen Gehalt bestimmt, komme ich im

folgenden Kapitel zurück (s. unten V.3.).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


396 Für das Sagbare!

gleichsam zum veritatem factum. Entsprechend zielen bei Derrida Zeugnis, Geständnis

und Bekenntnis auf mehr als eine Referenz des Vergangenen. Dieser Aspekt ist zwar

anschlussfähig für das, was Theolog_innen im Hören auf frühere Zeugnisse tun – ihr

theologisches Schaffen hat gegenüber ihrer Tradition (immer) einen Mehrwert –, doch

können Theolog_innen von sich beanspruchen, das, was sie hören und dann mit ihrem

Zeugnis lehren und lernen, wahr zumachen? KönnenTheolog_innen dasWissen, das sie

aus den Zeugnissen ihrer Tradition und Gegenwart gewinnen, mit absoluter Gewissheit

lehren und lernen? Und ganz grundsätzlich: Können Menschen überhaupt Wahrheit

intellektuell erfassen und ein für alle Mal bestimmen?

An dieser Stelle verquickt sich folglich im Anschluss an die Zeug_innenschafts-Dis-

kurse die Frage nach der theologischen Existenzmit derjenigen, inwiefern theologische

Aussagen wahr sind. Damit wird nun aber auch die Frage lauter, inwiefernTheolog_in-

nensich immerauchdemstellen,was sichkategorial von ihnenunterscheidet:Gott*.Be-

zeichnenderweise kann bei Derrida ja gerade nur vom Unglaublichen Zeugnis abgelegt

werden,weil demVersprechen immer dieMöglichkeit des Verrats anhaftet, das Verspre-

chen nicht selten ein Ver-sprechen, gar ein Versprecher ist. Und auch das Lévinas’sche

Zeugnis ist ein Sagen ohne Gesagtes,weil es nur damit vomUnendlichen Zeugnis zu ge-

ben vermag. Lässt sich Lévinas’ Vorstellung des Unendlichen in Analogie zum vornehm-

lichen Gegenstand derTheologie, der Gottheit*, denken?

Wahrheit an ein Subjekt und damit an das Sein einesMenschen zu binden, lässt sich

erst einmal durchaus als ein theologisches, nämlich biblisch vermitteltes, d.h. gedeute-

tes Wahrheitsverständnis verstehen. Auf die kritische Frage des Pilatus »Was ist Wahr-

heit?« (Joh 18,38) antwortet das johanneische Zeugnis mit einem Subjekt, nämlich dem-

jenigen Christi: »Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben« (Joh 14,6).42 Theolo-

gische Wahrheit scheint in dieser Hinsicht gerade nicht nach einemWas, sondern nach

einemWer zu fragen. Zwischen Wahrheit und Person gibt es folglich einen unabding-

baren Zusammenhang.43 Das Problem ist indes, dass das auf der Ebene des biblischen

Textes antwortende Subjekt nicht eines unter vielen ist, sondern dasjenige, zu dem sich

christliches Hoffen einerseits bekennt und das andererseits trotz seiner Menschlichkeit

zugleich als göttlich verstandenwird –Christus ist wahrerMensch undwahrer Gott. Al-

lerdings sagt derselbe Christus auch zur biblischen Gestalt des Nikodemus, einemMen-

schen: »Alle aber, die die Wahrheit tun, kommen zum Licht, damit sichtbar wird, dass

ihre Handlungen in Gott getan sind.« (Joh 3,21)44 Wie hat eine moderne, nachmetaphy-

42 Diese Aussage steht selbst freilich in Spannung zu Joh 5,33f., wo der johanneische Jesus von sich

sagt: »Wenn ich fürmich selbst als Zeuge auftrete, istmein Zeugnis nicht wahr. Andere sind es, die

für mich zeugen, und ich weiß, dass das Zeugnis, das sie für mich ablegen, wahr ist.« Diese Stel-

le müsste im Hinblick auf die jüdische Vorstellung einer Zeug_innenbedürftigkeit der Gottheit*

näher untersucht werden, bindet doch der johanneische Jesus hier seine Wahrhaftigkeit an das

Zeugnis anderer.

43 So bestimmt etwa Dietrich Bonhoeffer das Moment der »lebendigenWahrheit« (ders., Was heißt

Wahrheit, 388), nämlich die Begegnung Gottes* mit den Menschen, als das spezifische Proprium

theologischer Ethik (vgl. Käser, Christus im Kosmos, 170f.).

44 Grundsätzlich gilt für denWahrheitsbegriff des Johannesevangeliums, dass er stets relational ge-

dacht wird: Wahrheit wird nicht nur getan (Joh 3,21) und bezeugt (5,33), sondern mensch bleibt

in ihr (8,44) und sie befreit (8,32). Außerdem appelliert die Wahrheit an das Vertrauen, wenn der

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 397

sischeTheologie,die anders alsThomas vonAquinGott*nicht als die reineWahrheit pos-

tuliert,45 dieses Tun derWahrheit zu verstehen?Hat sie gegenüber den Zeugnissen ihrer

Tradition schlicht »Ja und Amen« zu sagen? Im Anschluss an Derrida ist die Antwort auf

diese Frage in der Tat: »Ja«. Doch dieses Amen ist nicht ein – im Sinne des Heidelberger

Katechismus verstandenes–»Das istwahr undgewiss!« (FA 129), sondern es geht zurück

auf das hebräische ןמֵאָ /amen, das die Verbalform des Substantivs הנָמֻאֱ /ämuna ist.

Ämuna ist das hebräische Äquivalent für den Begriff Wahrheit und meint seiner

Grundbedeutung nach das Feste, das Sichere, wird aber hauptsächlich auf Personen

angewandt und bedeutet damit Treue und Zuverlässigkeit.46 Die Festigkeit bezieht sich

folglich sowohl auf das Versprechen, das Zeugnis eben, das damit gegeben wird, als

auch auf die Bewährung desselben, das amen, das Tun dieses Versprechens. Anders

formuliert: Das hebräische amen ist ein »Es werde wahr!«47 und zielt auf den prozes-

sualen Aspekt von Wahrheit, die indes subjektiv verbürgt ist.48 Das bedeutet: Wahrheit

ist nicht, sondern Wahrheit wird,49 nämlich indem sie bewahrt und bewährt wird –

durch Menschen. Auf den Konnex von Zeug_innenschaft und Theologie angewandt:

Zeug_innenschafts-Wahrheit ist menschliche Bewährung. Theologische Aussagen sind

dann nur insofern wahr, als sie auch bewährt werden. Doch noch diese Bewährung

steht im theologischen Sinne unter Vorbehalt, wie sich eben auch bei Derrida die Aporie

zurück an ihren Anfang schwingt, dass nämlich das Zeugnis unter allen Umständen ein

Geheimnis ist und bleibenmuss:Was dieTheologie zu einemPhänomen andenGrenzen

des Verstehbarenmacht, ist, dass sie sich ständig vor eine Differenz von Geschichte und

Normativität, von Genese und Geltung gestellt sieht. Indem beispielsweise biblische

Texte der Versuch sind, transzendente Erfahrungen zu verschriftlichen, haben sie stets

auch einen theologischen Anspruch und sind nicht nur religionsgeschichtliche Doku-

Jesus des Johannesevangeliums im Voraus zur Aussage, wonach er derWeg, dieWahrheit und das

Leben sei, sagt: »Glaubt mir, dass ich in Gott bin und Gott in mir; und wenn nicht, dann glaubt we-

gen der Taten.« (Joh 14,11) Selbst die Beanspruchung, dieWahrheit zu sein, wird damit gebrochen,

dass mensch sich auch auf das Tun der Wahrheit, die Taten beziehen kann im Glauben.

45 Thomas von Aquin, Summa contra gentiles I, cap 61.

46 Menschen suchen auch nach (Gottes*) Wahrheit (Ps 25,5; 51,6; 86,11), und sie werden ermahnt, Ur-

teile zu fällen, die der ›Wahrheit‹ entsprechen, wie ebenso beklagt wird, dass dieWahrheit abhan-

dengekommen ist (Sach 8,16; Jes 59,14f.). Allen Stellen ist gemeinsam, dass auch hier Wahrheit

bzw. ›Wahrheit‹ relational gedacht wird (vgl. Dewey, Truth).

47 Vgl. dazu Luthers Auslegung des »Amen« in seinem Kleinen Katechismus: »Amen, Amen, das

heißt: Ja, ja, es soll also geschehen.« (BSLK 515, 17f.)

48 Die subjektive Verbürgung kann sich auch kollektiv zeigen: Nach Verständnis der Hebräischen Bi-

bel gehört zum Amen konstitutionell und wesenhaft das םעָהָ־לכָּ /kol ha’am, das ganze Volk (vgl.

ausführlich Marquardt, Amen).

49 Ein solches theologisches Wahrheitsverständnis findet sich prominent in der Prozesstheologie

Catherine Kellers, die dabei auch wiederholt auf den Aspekt der Zeug_innenschaft zu sprechen

kommt, die sie im Anschluss an das Johannesevangelium als pneumatologisch vermittelt versteht

(vgl. dies., On the Mystery, 27–44).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


398 Für das Sagbare!

mente: Sie wollen von der sprechen, die gerade kein Phänomen ist: der Gottheit*.50Wie

ist dieser Anspruch im Anschluss an Zeug_innenschafts-Phänomene zu begründen?

Nach dem Verständnis der altprotestantischen Orthodoxie sprechen sowohl äuße-

re als auch innere Gründe für die Autorität der Bibel. Die äußeren Gründe zielen auf

historische Aspekte wie das Alter der biblischen Texte, ihre Verfasser(_innen) und de-

ren Kontexte. Es handelt sich beim äußeren Grund folglich um eine fides humana, zumal

die Glaubwürdigkeit der Schrift nach menschlichen Maßstäben begründet wird. Dem

gegenüber begründet die fides divina die Autorität der Schrift als inneren Grund, inso-

fern sie von einer Selbstbeglaubigungsmacht biblischer Texte durch dasWirken Gottes*

ausgeht. Durch die Aufklärung und das Aufkommen der historisch-kritischen Metho-

de gelangte dieses Verständnis bzw. der unauflösliche Konnex der beiden Aspekte in-

des in eine Krise, die bis heute andauert, weil sie klar mach(t)en, dass biblische Texte

einerseits keine absolut gesicherten historischen Tatsachen, d.h. normativeWahrheiten

abbilden und andererseits in vielerlei Hinsicht im Widerspruch zu heutigen Welt- und

Wirklichkeitsverständnissen stehen.51 Damit ist die wiederholt genannte Differenz von

Geschichte undNormativität, von Genese undGeltung gemeint.52 Und sie zeigt, warum

im Kontext von Zeug_innenschaft viel stärker von Wahrhaftigkeit denn von Wahrheit

gesprochen werdenmüsste.

Das Bemühen, diesen genannten Konnex nicht aufzugeben, aber zu revidieren,

hat zahlreiche Theologie-Verständnisse zutage gefördert. Gemeinsam ist ihnen, dass

sie sich, dogmatisch gesprochen, um die Beziehung zwischen fides qua und fides quae

creditur drehen. Um die Inhalte des christlichen Glaubens (als fides quae) gleichsam in

Geltung setzen zu können, bedarf es des Vollzugs des Glaubens (fides qua), wie es aber

umgekehrt auch keinen Vollzug des Glaubens ohne Inhalte gibt. Oder eben: Der Inhalt

des Zeugnisses zielt auf seine Bewährung und diese muss dem Inhalt entsprechen. Die

Frage, die sich daraus für die Frage nach der Gottheit* ergibt, ist, wie das Subjekt in

diesen hermeneutischen Zirkel eintritt, in dem sich dann eben fides qua und fides quae

gegenseitig erschließen – wenn denn die fides, der Glaube von der Gottheit* gewirkt

50 Zur Begründung, Gott* nicht als Phänomen zu verstehen, die Auswirkungen indirekter Gottes*be-

gegnungen, die durch Andere und anders vermittelt sind, menschlich aber nur phänomenal fas-

sen zu können, vgl. Welz, God – A phenomenon. Wie Welz gehe ich davon aus, dass zwar zum

einen Gottes* »phenomenalization takes place in and through our lives, [but, MK] we cannot

make ourselves recipients of the gift of his presence« (a.a.O., 18). Und dass zum anderen diese

Gabe »immeasurable, inexhaustible and limitless« ist und als solche »it can not be perceived

but remains hidden from our eyes« (a.a.O., 19).

51 Vgl. zur theologiegeschichtlichen Einordnung Pannenberg, Die Krise. Für die neuere Diskussion

sei exemplarisch auf zwei unterschiedliche Ansätze verwiesen: Lauster, Zwischen Entzauberung,

und Körtner, Der inspirierte Leser. Mit Lausters Ansatz habe ich mich in Käser, »… dass es so nicht

geht«, insbes. 107–115, beschäftigt.

52 Diese Differenz ist produktiv und lässt sich darum als Movens der Theologie verstehen, nämlich

Aspekte zu unterscheiden, nicht zu trennen. Vgl. dafür Dalferth, Orientieren, für den es im theo-

logischen Denken maßgeblich darum geht, Unterscheidungen auf ihre Grenzen und ihre Orien-

tierungsleistung hin zu befragen. Damit ist Theologie wesentlich eine hermeneutische Disziplin,

insofern sie einerseits anhand von Zeugnissen »ein Verständnis des Evangeliums« versucht zu er-

arbeiten und andererseitsmenschliches Leben undWelt »im Lichte des Evangeliums« interpretiert

(Dalferth, Evangelische Theologie, 145).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 399

ist.53 In der protestantischen Tradition wurde und wird – wenn auch in je unterschied-

lichen Formen – an dieser Stelle in der Regel die Vorstellung des Wirkens der Heiligen

Geistkraft thematisiert, insofern sie das Eintreten in den hermeneutischen Zirkel des

Glaubenswirken soll, der demMenschen darum letztlich unverfügbar bleibt.Es ist diese

Unverfügbarkeit, die, jedoch nicht in theologischer, sondern (religions)philosophischer

Manier, das Zeug_innenschafts-Verständnis Lévinas’ prägt und ebenso darauf zielt,

Menschen in die Pflicht zu nehmen, also zu bewähren, was sich ihnen als Zeugnis gibt.

»Zeugnis gibt es nur vom Unendlichen« (JS 321), schreibt Lévinas in Jenseits des Seins

oder anders als Sein geschieht, und dass das Zeugnis »das, was es bezeugt, nicht themati-

siertunddessenWahrheitnichtWahrheitderVorstellung,nichtEvidenz ist« (JS321).Nur

insofern das Zeugnis keine Repräsentation ist, zumal es von etwas zeugt, das nie präsent

ist und sich demmenschlichen Zugriff verweigert, hat das Zeugnis für Lévinas eine Be-

deutung. VomUnendlichen lässt sich darum für Lévinas nur im Konjunktiv, im Futur II

und imModus des Vielleicht zeugen.Doch was oder wer ist bei Lévinas das Unendliche?

Die »Aussage des Jenseits-des-Seins – des Namens Gott«, schreibt Lévinas, »lässt sich

nicht einschließen in die Bedingungen ihres Aussagevorgangs«, sondern es offenbart

sich in einer »Doppeldeutigkeit«, »Ambivalenz«, gar einem »Rätsel«, das aus der »Nähe

des Nächsten, in der das Unendliche sich vollzieht, welches nicht als Sein in ein Thema

eintritt« (JdS 341), resultiert.Das »Wort Gott« ist denn für Lévinas ein »Hapaxlegomenon

der Sprache« (JdS 341). Damit scheint Lévinas nicht so sehr das einmalige Auftreten des

Wortes, sondern seine Inkommensurabilität zu meinen, ist es doch ein »Eingeständnis

eines ›stärker als ich‹ inmir und eines ›weniger als nichts‹, eines ›nichts als ein nichtssa-

gendesWort‹, ein Jenseits-des-Themas in einemDenken, das noch nicht denkt oder das

mehr denkt, als es denkt« (JdS 341).54 Die Frage nach dem Sein des Unendlichen, was in

sich eigentlich bereitswidersprüchlich ist,weil es Jenseits des Seins »ist«, stellt sich bzw.

lässt sichmit Lévinas nicht stellen.Allerdings:Was dasUnendliche sagt, das Zeugnis des

Unendlichen, die »Offenbarung« des Unendlichen, »geschieht durch diejenigen, der sie

empfängt, durch das inspirierte Subjekt« (JdS 341). Das Zeugnis ist damit Verweis und

Hinweis – Zeichen – auf das Unendliche, vor allem aber Reaktion. Kürzer: Zeugnis ist

Responsorium des Unendlichen. Schematisch gedacht, vollzieht sich der Zeug_innen-

schafts-Prozess dabei dreistufig, zumal sich das Unendliche der Anderen gibt, welche

ihrerseits die Hörer_innen in die Pflicht nimmt, vom Unendlichen zu zeugen. Das ist

der Grund, warum theologisch gedacht sich die sekundäre Zeug_innenschaft mit einer

primärenZeug_innenschaft, eben nur alsMensch unddamit subjektiv Zeugnis geben zu

können, verbindet. Indes handelt es sich bei der genannten Lévinas’schen Reaktion auf

das Unendliche um einen Akt, dem keine fassbare Aktion vorausgegangen ist.

53 Vgl. dazu auch Munz, »… patrem omnipotentem«, 46–48, die dafür plädiert, dass im Bekenntnis,

dem Sprechakt also, der religiöserseits mit dem Zeugnis verknüpft ist, die fides qua gegen die fides

quae revoltiert: »Im Sprechen des Bekenntnisses, in dem der Glaubensinhalt zum Ausdruck ge-

bracht wird, ist es der Glaube, der sich als Akt im Inhalt ausspricht, der immer wieder gegen den

Glaubensinhalt revoltiert und das, was bejaht wird, zugleich neu formt und verspricht.« (A.a.O.,

46.)

54 Vgl. Welz, Gewissenserfahrung, 216.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400 Für das Sagbare!

Die Reaktion vollzieht sich nicht bewusst, sondern ist die »Art undWeise, in der das

Unendliche in seiner Herrlichkeit das Endliche übersteigt [passe] oder die Art undWei-

se, in der es sich vollzieht [se passe]« (JS 323). Folglich ist das Unendliche nichts oder nie-

mand,wasoderdie_der sichunabhängig vomZeugnis beschreiben ließe,weil dasbedeu-

ten würde, das Unendliche ins Gesagte einzufangen. Das von Lévinas Jes 6,8 entlehnte

»Da hast Du mich!« bestimmt darum das heteronom-autonom bezeugende Subjekt als

ein Ich im Anklagefall: Es kann sich immer nur als ein Für-die-Anderen artikulieren.55

Eine davon lernendeTheologie tut darumgut daran, nicht so sehr nach demGegenstand

ihrerWissenschaft, sondern den Konsequenzen dessen zu fragen,was im Lévinas’schen

Sinne bedeutet: nach der Ethik. Denn in der Lévinas’schen Spur als Verweis auf das un-

mögliche Zeugnis versprechen sich die Zeug_innen den Anderen – theologisch gedacht

damit aber auch dem Unendlichen. In Lévinas’ Logik steht dieses Versprechen immer

schon in einem ethischen Zusammenhang von Ursache undWirkung.Wie gezeigt, tritt

in der Spur dem heteronom-autonomen Subjekt das Andere gegenüber und nimmt es

so in die Pflicht. Das Unendliche, das sich in der Spur zeigt, zeigt sich ja gerade nicht als

solches, sondern in der Verpflichtung, dem Versprechen der Zeug_innen. Übertragen

auf ein entsprechendesTheologie-Verständnis lässt sich darum sagen, dass im Zeugnis

die früheren Zeug_innen der eigenen Tradition und vermittelt über sie möglicherweise

auch Gott* denTheolog_innen gegenübertreten und sie zur Verantwortung ziehen. Der

springende Punkt ist nunder, dass in Lévinas’Verständnis es nicht das heteronom-auto-

nome Subjekt ist, welches das Andere angeht und sich so verantwortlich zeigt, sondern

es verhält sich gerade umgekehrt.Das aber ziehtmindestens zwei Konsequenzen für ein

entsprechendesTheologie-Verständnis nach sich.

Erstens erwächst die Verantwortung derTheolog_innen dem Zeugnis gegenüber aus

dem Versprechen der früheren Zeug_innen und dem von ihnen bezeugten Versprechen

Gottes*.WasTheolog_innen zur Verantwortung zieht, ist ihr immer schon vorausgegan-

genes Angesprochensein. Zweitens werden die Theolog_innen erst in dem Moment zu

Theolog_innen als solche, da sie das Zeugnis in der Weise hören, als sie das Hör-Ereig-

nis als Versprechen begreifen. Im Unterschied zum Hören, das Fachwissen und Sach-

kompetenz befördert, ist das Hören, das Theolog_innen nicht nur zu Adressat_innen,

sondern selbst zu Zeug_innen macht, ein versprechendes Hören.Denn nicht eine allfällig

gönner_innenhafte Stellung, sondern ihr Angesprochen-Seindurch das Zeugnis Anderer

machtTheolog_innen zuAdressat_innenund sekundärenZeug_innen.DenProzess die-

ser Zeug_innenschaft eröffnen folglich die Zeug_innen und die Gottheit* selbst, nicht

ihr Auditorium, die Theologie. Die Theolog_innen gibt es sodann nie »für sich«.56 Das

55 Allerdings hat Frettlöh, (Un-)Gehörige Gotteszugänglichkeit, 32, zu Recht darauf verwiesen, dass

der biblischeMoses, der in Ex 3,6 ebensomit »DahastDumich!« auf denRuf der Gottheit* reagiert,

»seine Berufung keineswegs unhinterfragt hin[nimmt]«. Das Angesprochen-Sein schließt darum

»dieMündigkeit der Hörenden ein«. (Vgl. dazu ausführlicher Frettlöh, Ganz Ohr.) Gerade deswegen

ist es unverzichtbar, dass Theolog_innen allem voran Adressat_innen von Zeugnissen sind, weil

sie sich darin ihre Fachkompetenz, gleichsam die theologische Mündigkeit, erarbeiten.

56 Was das für einen theologischen Identitäts-Begriff austrägt, müsste andernorts weiter erörtert

werden.Hess,männlich undweiblich, 180, hat angemerkt, dass »[t]heologisch betrachtet […] Iden-

tität nichts [ist], was wir abstrakt besitzen, sondern […] allein extern von Gott garantiert [wird],

der Menschen besser kennt als diese sich selbst. Entsprechend korrumpiert eine […] Verwandlung

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 401

»Da hast Dumich!« derTheolog_innen arbeitet damit demVergessen früherer Zeugnis-

se ihrer Tradition und einemVergessen des Unendlichen entgegen, jedoch in derWeise,

dass es die Alterität der Zeugnisse und des Unendlichen wahrt. Die genannte Differenz

vonGeschichte undNormativität, vonGenese undGeltungnivelliert eine entsprechende

Theologie nicht, sondern sie hält sie aus. In ihr hat auch das Undarstellbare und Unsag-

bare seinen berechtigten, gar konstitutiven Ort. Als ein Phänomen an den Grenzen des

Verstehbaren ist eine solche Theologie im Lévinas’schen Sinne spurhaft: Die Spur hält

das Undarstellbare, das Unsagbare, kurz: die Alterität aufrecht, sie schützt sie gar. Zwi-

schen Skylla und Charybdis einer apophatischen oder kataphatischen Theologie wählt

sie gleichsamdenethischenMittelweg:EinephänomenologischeTheologie derZeug_in-

nenschaft hält an der Fremdheit ihrer biblischen Texte fest, fragt aber nach ihren ethi-

schen Bedeutungen und knüpft ihre Wahrhaftigkeit an die entsprechende Umsetzung,

eben an das amen.

Um es anhand eines biblischen Zeugnisses zu illustrieren: Dass es wahrhaftig ist,

dass 5000 Personen durch die Vermehrung von fünf Broten und zwei Fischen gesättigt

werden (Mt 14,13-21; Mk 6,30-42, Lk 9,10-17; Joh 6,1-15), hinge dann davon ab, ob Theo-

log_innen sich für eine weltweit gerechte Güterverteilung einsetzen, eine Verteilung,

die gerade nicht nur den fünf Mächtigsten und zwei Reichsten unserer Welt zugute-

kommt. Der biblischen Wahrhaftigkeit wird, sprichwörtlich gesprochen, auf die Beine

geholfen,Wahrhaftigkeit darum von Bewahrheitung im Sinne einer Bewährung abhän-

gig gemacht. Und indem dieTheologie noch im Bemühen, theologische Aussagen prak-

tisch zu bewähren, spurhaft bleibt, weiß sie, dass in ihrem Sagen immer noch ein Un-

gesagtes ist, es in ihrem Tun immer noch ein Ungetanes gibt. Zeugnisse mögen wahr-

haftig werden, ob sie damit wahr sind, lässt sich letztlich nicht entscheiden. Wahrheit

– eben ohne einfache Anführungszeichen – bleibt eine erhoffte und damit gleichsam

ausschließlich theologische Kategorie. Kurzum: Eine solcheTheologie ist ein »halbes Sa-

gen«57 und ein halbes Tun. In ihm bleibt ein Agamben’scher Rest – eine Vorstellung, die

der Philosoph bezeichnenderweise aus neutestamentlichen Briefen gewinnt.

Agambens im Rekurs auf Ingeborg Bachmanns Diktum »Ich ohne Gewähr!«58 for-

mulierte Vorstellung, wonach Zeug_innenschaft ein Hören und Interpretieren der Lü-

cke des Zeugnisses ist, gilt auch für eine Theologie, die das ihr aufgetragene Unsagba-

re – und das (nahezu) Unverstehbare der Traditionen und Vorstellungen einerseits und

das Unendliche andererseits – sowohl bewahren als auch bewähren will. Die Theologie

bewahrt, weil sie in ihren historischen und gegenwartsbezogenen Disziplinen Hörerin

nicht unseren Selbstbezug, sondern bringt vielmehr seine vormals fragmentarische Gestalt aller-

erst recht zur Geltung.« Vgl. dazu auch dies., darin ist nicht männlich. Zu den eschatologischen

Konsequenzen dieser Sichtweise vgl. Frettlöh, Namhafte Auferweckung, die das biblische Bild des

Namensrufs als eschatische Konstituierung von Identität deutet.

57 Krebs, Halbes Sagen. Diese Einstellung, wonach das eigene theologische Bemühen transparent

bleiben muss für das, was gleichsam über dieses Bemühen hinausgeht, leiht sich Krebs insbe-

sondere von Wittgenstein, demgemäss diese Einstellung den religiösen Menschen per se kenn-

zeichnet: »Es ist die Einstellung, die eine bestimmte Sache ernst nimmt, sie aber dann an einem

bestimmten Punkt doch nicht ernst nimmt, und erklärt, etwas anderes sei noch ernster.« (Witt-

genstein, Vermischte Bemerkungen, 571.)

58 Bachmann, Frankfurter Vorlesungen, 218.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


402 Für das Sagbare!

von Zeugnissen ist, sich entsprechendes Fachwissen und Sachkompetenz aneignet.Und

dieTheologie bewährt, indem sie sich in beiden Disziplinen den Zeugnissen verspricht,

d.h. selbst als primäre Zeugin zur sekundären Zeugin wird.Damit ist sie gleichsam eine

Theologie ohne Gewähr, aber mit dem Anspruch auf Bewährung. Wenn es Theolog_in-

nen gelingt, »die Unmöglichkeit zu sprechen zum Sprechen zu bringen« (WAb 143), er-

eignet sich der Rest als Zeugnis. Es ist damit auch ein nicht intendierter Versuch, Zeug-

nis vomUnendlichen zu geben, das sich indes immer wieder entzieht, weil es im Derri-

da’schen Sinn Ereignis ist und damit letztlich unverfügbar bleibt. Aber mit Lévinas lässt

sichTheologie als ein Phänomen verstehen, das seine Subjekte wegen ihrer Grenzen des

Verstehbaren zutiefst beansprucht. Ein solches Theologie-Verständnis, das Wahrhaftig-

keit folglich als Inanspruchnahme, als Gabe versteht, geht davon aus, dass es innerhalb

der Wahrheitsfindungen keinen neutralen Standort gibt, darum auch keine Zuschau-

er_innenhaltung in Anspruch genommen werden kann. Das ist der Grund, warum eine

phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft im Anschluss an Derrida, Agam-

ben und Lévinas mit der erkenntnistheoretischen Wende der 1920er Jahre, als das er-

kennende Subjekt in dieWissenschaft eingeführt wurde, ernst macht.

Ein solchesVerständnis zielt auf BewahrungundBewährung,nämlich als Bezeugen.

Weil sie aber das Moment des Außerordentlichen, des Unendlichen in sich trägt, ist das

Bezeugte immer mehr als das, was vor den Augen und in den Ohren derTheolog_innen

liegt. Lebensweltlich hängt das schon alleine damit zusammen, dass wir in einer Welt

leben, die nie eindeutig und endgültig sein kann, insofern sie ein Zusammenspiel zahl-

reicher Ereignisse und Zeugnisse ist, die wir gerade nicht alle wahrnehmen können. Die

Texte, Artefakte, Vorstellungen und Traditionen der Theologie bezeugen darum keines-

wegs immerdasGleiche.Undobsie versteh-, sicht-undhörbarbleiben, ist an ihreAdres-

sat_innen, dieTheolog_innen gebunden. Zeug_innenschaft ist darum immer Bewahren

und Bewähren zugleich, d.h. eine Verquickung von Erinnerung und Zeugin_Zeuge-Sein

zugleich. Dieser doppelte Aspekt kann imHebräischen durch dasselbeWort bzw. durch

denselben Konsonantentext mit unterschiedlicher Vokalisierung ausgedrückt werden.

In der Hebräischen Bibel gibt es zwei Stellen, welche diese Doppelheit implizieren: Dtn

6,4 und Hi 19,23f.

2.4. Zu Besuch bei Hiob an den Grenzen des Verstehbaren –
die bezeugende Theologie des Hiobbuches

InDtn 6,4-9 findet sich das לאֵרָשְׂיִעמַשְׁ /schema jisrael, einer der ältesten schriftlichenAus-

drücke jüdischen Selbstverständnisses.59 In ihm bekennt sich das Jüdinnen_Judentum

zu JHWH. Das Bekenntnis ist als Anrede formuliert: »Höre, Israel! JHWH ist für uns

Gott, einzig und allein JHWH ist Gott.« (Dtn 6,4) Bereits die Redeform ist im Kontext

der Zeug_innenschafts-Thematik bemerkenswert, kommen doch die Bekennenden als

Adressat_innen vor. In denmeistenManuskripten und gedruckten Ausgaben der Hebräi-

schen Bibel nun sind die jeweils letzten Buchstaben des ersten und des letzten Wortes

59 Zu den historischen und philologischen Aspekten des für die biblische Religionsgeschichte und

das Jüdinnen_Judentum zentralen Textes des Schma Jisrael vgl. Loretz, Des Gottes Einzigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 403

dieses Satzes in Dtn 6,4 durch größere Lettern hervorgehoben: das ajin/ע von עמַשְ /sche-

maunddas dalet/ד von דחָאֶ /ächad.DamitwirdnichtnurderVers optischausdemübrigen

Text herausgehoben, sondern die beiden Buchstaben zusammen ergeben je nach Voka-

lisierung ein anderesWort.Was sie sichtbarmachen, sind zwei unterschiedlicheWörter:

Es kann nämlich einerseits דעֵ /ed und damit Zeuge bedeuten.Oder abermensch liest die

beiden Buchstaben als דעַ /ad, was so viel wie ewig, auf Dauer heißt. Der biblische Text

gibt damit zugleich die Art undDauer desBekenntnisses an,nämlich aufDauer zumZeug-

nis zu werden.60 »Höre!« ist ein Imperativ, der die Glaubenden sowohl als Zeug_innen in

die Pflicht nimmt als auch es immer wieder, eben auf Dauer zu tun.61

Imweiteren Kontext von Dtn 6 heißt auf Dauer zum Zeugnis werden, dieWorte, die

Israel von JHWH erhält, an der Tür des Hauses anzubringen (Dtn 6,9) und als Schmuck

amKörper zu tragen (Dtn 6,8).Das Bekenntnis kommt hautnah, es rückt demMenschen

gleichsam auf die Pelle und seine Worte werden zum Zuhause der Zeug_innen, d.h., es

wird konserviert und damit bewahrt.62 In dieser Hinsicht spricht der Imperativ die Be-

kennenden als Hörer_innen an. Doch der Imperativ zielt ebenso auf den Modus der Er-

innerung, also selbst Zeug_innen zu werden, nämlich indem die Bekennenden JHWH

»mit Herz und Verstand, mit jedem Atemzug, mit aller Kraft« (Dtn 6,5) lieben.63 Indem

die Adressat_innendasGehörte in die Tat umsetzen, bewähren sie das Bekenntnis.Durch

die jeweils unterschiedliche Vokalisierung reichen sich Bewahren und Bewähren gleich-

sam die Hand. Und insofern das Herz in der biblischen Anthropologie für den Sitz des

Denkens steht,64 verpflichten sich die Bekennenden, so lässt sich folgern, zu einer ver-

nunftgeleiteten Zeug_innenschaft.65

Dieser in der Vokalisierung steckende und damit im Wort stehende Konnex, dass

Menschen auf Dauer zum Zeugnis werden, begegnet in der Hebräischen Bibel noch

an einer anderen Stelle: im Hiobbuch. In Hi 19,23f. äußert die biblische Hiobfigur den

Wunsch, dass ihre Klage und Anklage vor und an Gott* aufbewahrt werden »in der

Schrift« ( רפֶסֵּבַּ /bassefär), und zwar דעַלָ /la’ad – auf Dauer. Und die LXX übersetzt: εἰς

τὸν αἰῶνα, also in Ewigkeit. Bei dieser Stelle ist es erst die Tradition, gleichsam die

sekundäre Zeug_innenschaft, welche die zweite Bedeutung des Konsonantentextes

hinzufügt: Theodotion und die syrohexaplarische Übersetzung fügen die Variante εἰς

μαρτύριον, d.h. zum Zeugnis, hinzu und übersetzen damit das hebräische Wort bzw.

60 Vgl. Ebach, »Schrift«, 103.

61 Vgl. Lincoln, Die Theologie, 67, der das Schma Jisrael als »akroamatische[n] Imperativ« versteht:

»Gott spricht – und die geschaffene Welt hört das Wort und findet damit ins Leben.«

62 Vgl. Kraus, Hören, 211: »Hören – erkennen – im Inneren bewahren. Auf diesen drei Akten steht jede

Tradition.«

63 Vgl. Taubes, Abendländische Eschatologie, 27: »In der Offenbarung hört Israel die Stimme Gottes.

Mit ›höre Israel‹ wendet sich Mose an die Stämme. In der keriath schma [sc. dem Rezitieren des

Schma Jisrael beim Morgen- und Abendgebet], im ›Rufen des Höre‹, nimmt der Jude täglich das

›Joch des Königtums des Himmels‹ auf sich. DieWirklichkeit Israels schwingt zwischen Gehorsam

und Ungehorsam gegen Gott.«

64 Vgl. Schüngel-Straumann, Gott, 128; sowie Zenger, Gib deinem Knecht, 41.

65 Zur Begründung, dass das Bekenntnis, das allem voran an Israel adressiert ist, nur vermittelt über

dieses christliche Theolog_innen zuMithörendenmacht, vgl. Ebach,Hören auf das, sowie Frettlöh,

Das am Herzen liegende.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


404 Für das Sagbare!

seine Konsonanten doppelt.66 In ihren Fassungen wünscht sich Hiob, dass seine Klagen

und Anklagen zum Zeugnis auf Dauer aufgehoben seien. Bezeichnenderweise ist der Ort

der Aufbewahrung »in der Schrift«, das bedeutet: Ob Hiobs Zeugnis auf Dauer aufge-

hoben ist, hängt davon ab, ob die Adressat_innen des Hiobbuches sein Zeugnis hörend

wieder-holen. Insofern dieTheologie Adressatin biblischer Texte ist, käme es darauf an,

obTheolog_innen diesemWunsch Folge leisten.

Dass gerade imHiobbuch Zeug_innenschaft als Verquickung von Bewahren und Be-

währen begegnet, ist für die Frage nach Prolegomena einer phänomenologischenTheo-

logiederZeug_innenschaft aufschlussreich, ist dochdiesesBuchselbst als theo-logia,als

Rede vonbzw.zurGottheit* formuliert.Vor allemaber beschäftigt sich dasBuch auf lite-

rarischer Ebenemit einem Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren:67 Ein unschul-

dig Leidender verliert seine Kinder, seinen Besitz und seine Gesundheit, und sein Gott*,

so die Rahmenerzählung derGeschichte, lässt sich auf einen Paktmit demSatan ein und

ist damitmitverantwortlichdafür,dassHiobgeknechtet,bedrängtundverfolgtwird. In-

demdasHiobbuchnichtnurdieLebensgeschichte einesMenschenzumGegenstandhat,

sondern sich mit der Frage aller theologischen Fragen, der Theodizeefrage beschäftigt,

verknüpft es LebenundLehre68 bzw.Zeug_innenschaftundTheologie.DieFrage,wie eine

allmächtige, gütige und verstehbare Gottheit* all das Leid in unserer Welt zulässt, war-

umGott*nicht eingreift,wennMenschennichtmehrmit ihremLeben zurande kommen

und Flora und Fauna gnadenlos ausgebeutet werden, wird hier nicht abstrakt, sondern

anhand der Zeug_innenschaft Hiobs bearbeitet.

»Auch jetzt noch hältst du fest an deiner Frömmigkeit. Gib Gott den Abschiedssegen

und stirb!« (Hi 2,9), sagt Hiobs Frau zu Hiob. Doch am Grund der totalen Hoffnungslo-

sigkeit –wir könnten auch sagen: an der Grenze des Verstehbaren –, gleichsam amOrt,

wo der Gegenstand der Theologie bildlich gesprochen in Trümmern liegt, entfacht sich

gerade darin wenige Kapitel später innerhalb dieser biblischen Erzählung die Zeug_in-

nenschaft Hiobs und damit eine neue Theologie: Hiob klagt.69 Und er tut es ohne die

Gewissheit der Erhörung seiner Anklagen. Ob sich sein Festhalten an seiner bezeugen-

den Theologie auszahlen wird, weiß er nicht – die Bewahrheitung dieser Zeug_innen-

schaft steht aus. Es sind denn vor allem die Reden, der zweite Teil des Hiobbuches in

Abgrenzung zur Rahmenerzählung, die darüber Auskunft geben, wie Hiob mit seinem

Leid umgeht und welche Konsequenzen er daraus für seineTheologie zieht.70 Nachdem

die biblischeHiobgestalt sieben Tage und siebenNächte stummauf der Erde saß, bricht

sie ihr Schweigen. Hiob klagt nicht nur, sondern er verflucht den Tag seiner Geburt und

66 Vgl. Ebach, »Schrift«, 103.

67 Das gilt gleichsam auch für den Text selbst: Die Verse in Hi 19,23-27 gehören zu den bis heute in

der Hiobbuch-Exegese am virulentesten diskutierten: »Verses 23–27 are notoriously difficult. The

Hebrew text itself makes it very unclear what Job is actually saying – particularly to what extent

he is speaking confidently and to what extent he is merely expressing a forlorn wish.« (Whybray,

Job, 94.)

68 Vgl. Ebach, Der doppelte Hiob, 122.

69 Zur Katalysierung der Klage Hiobs durch den Satz von Hiobs Frau vgl. Frettlöh, Noch nicht, insbes.

17–21, sowie insgesamt zur Bedeutung der Figur von Hiobs Frau dies., Eine Klage.

70 Vgl. Loichinger/Kreiner, Theodizee, 161f. Dass der Dialogteil des Hiobbuches in erster Linie von

dem Vorgang der Klage her zu verstehen ist, hat bereits Westermann, Der Aufbau, gezeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 405

wünscht sich, niemals geboren zu sein: »Hiobs erste Worte sind ein Aufschrei, in dem

tiefste Verzweiflung herausbricht.«71

Während die Hiob zu Beginn der Erzählung in den Mund gelegten Worte – »Nie-

mand als der Ewige ist’s, der gegeben hat, niemand als der Ewige ist’s, der genommen

hat,gesegnet seiderName:derEwige!« (Hi 1,21b)–nocheine »frommeDulderhaltung«72

erahnen lassen, so zeigt sich in Hiobs Klage das, was Odo Marquard als die eigentliche

Artikulation der Theodizeefrage bestimmt: die Schwierigkeiten beim Ja-Sagen.73 Doch

die Hiobgestalt hat nicht nur Schwierigkeiten beim Ja-Sagen zu Gott* und zur Welt,

darüber hinaus verneint sie gar ihr eigenes Leben. Als daraufhin Hiobs Freunde versu-

chen, seine Leiderfahrungen als Ausdruck göttlicher Strafe für begangene Sünden zu

deuten, trotzt Hiob den drei Männern, als seien sie frei von menschlicher Fehlerhaftig-

keit und Irrtumsfähigkeit, und verabschiedet sich so, in der zweiten Antwort an seinen

FreundBildad (Hi 19,1-29), vomTun-Ergehen-Zusammenhang alsmögliche Antwort auf

die Theodizeefrage: »Hatte Bildad (18,4) die Auffassung [vertreten, MK], daß Hiob für

sein Ergehen selbst verantwortlich sei, […] so bekräftigt Hiob in 19,6 ähnlich prinzipiell

seineGegenerfahrung.«74 In der Rede also, in der die genannte Verquickung vonBewah-

ren und Bewähren auftaucht, in der vonHiobsWunsch, auf Dauer zumZeugnis zu wer-

den, die Rede ist, sieht sich Hiob im Fangnetz der Gottheit* selbst umschlossen und be-

zeugt so ihre* Feindschaft ihm gegenüber. Diese Zeug_innenschafts-Theologie ist folg-

lich frei von jedweder Apologetik.

Das feindliche Handeln Gottes*, das sich für Hiob etwa in seiner von Gott* entzoge-

nen Ehre zeigt, entfaltet Hiob in der Folge und beklagt dieses inmannigfaltigen Bildern

(vgl. Hi 19,7-12), das »soziale, gesellschaftliche, familiäre, emotionale und körperliche

Isolationserfahrungen«75 zur Folge hat. Anders ausgedrückt: Es ist die Begründung der

Anklage Hiobs, die Widerfahrnisse, die als Belege für das Handeln der Gottheit* darge-

stellt werden, welche er hier entfaltet.76 Im Anschluss an denWunsch, zum Zeugnis auf

Dauer zu werden, sagt darum der biblische Hiob: »Ich weiß es: Es lebt, wermich auslöst

[ ֹג ילִאֲּ /go’ali] und erhebt sich zuletzt auf dem Staub.« (Hi 19,25) Hiobwünscht sich folglich

eine Lösung seines Zustandes und ruft dafür den ֹג לאֵּ /go’el an. Die »Lösung« könnte dar-

um durchaus alsWunsch umdie Beantwortung derTheodizeefrage verstandenwerden.

Doch will »die Rede vom go’el in Hi 19,25 nicht gänzlich vom Kontext der Hebräischen

Bibel gelöst«77 werden,wird dieHiobfigur Erlösung nur dann erfahren,wenn ihr gegen-

wärtig erfahrbares Leben sich wendet, wenn sie, nicht durch den Tod, zum Leben »erlöst«

wird.78 Doch wer oder was ist dieser go’el, den Hiob gegen Gott* anruft?

71 Ruprecht, Leiden, 434.

72 Vgl. a.a.O., 429.

73 Vgl. Marquard, Schwierigkeiten, insbes. 89.

74 Ebach, Streiten I, 154.

75 A.a.O., 156f.

76 Dass ein solches Verhalten nicht »unbiblisch« ist, zeigt Ebach an mehreren Intertexten, vor allem

aber an Klgl 3 (vgl. a.a.O., 155f.).

77 A.a.O., 166.

78 Ebach plädiert darum dafür, imUmgangmit demHiobbuch zwischen dem »Hiobproblem« (Theo-

dizee) und dem »Fall Hiob« (die Geschichte des Mannes Hiobs innerhalb der Hebräischen Bibel)

zu unterscheiden. Ähnliches stellt auch Ruprecht, Leiden, 444, Anm. 14, fest, insofern er zu beden-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


406 Für das Sagbare!

Für Jürgen Ebach spricht alles dafür, dass auf der Ebene des Textes nur die Gottheit*

selbst diese Löserin* sein kann,79 was bedeutet, dass Hiob »Gott gegen Gott«80 anruft.

Die Gottheit* soll Hiob von der Gottheit* befreien, die* feindlich an ihmhandelt.81 »Gott

gegen Gott« wird so für Ebach zur hermeneutischen Formel derTheodizee, insofern Hi-

obmit dieser an derTheodizee als Frage festhält und so »angesichts derNot und des Leides

in der Hoffnung auf die Wendung von Leid und Not«82 bittet. Es ist für den Theologen

die einzig angemessene Form des Umgangs mit der Theodizee, denn der Mensch habe

nicht – wie das sowohl von philosophischer als auch theologischer Seite mehrheitlich

versucht wurde – eine Lösung darauf zu suchen, sondern müsse sich vielmehr darüber

imKlaren sein,wie die Frage richtig gestellt werde, »und zwar als Frage anGott, nicht als

Aussage über Gott«83. Die Fraglichkeit zeigt sich denn inHiobs Zeug_innenschaft. Über-

tragen auf das Verständnis einer entsprechenden Theologie der Zeug_innenschaft und

ihre Bedingungen für die theologische Existenz und die Frage, inwiefern theologische

Aussagen wahr sind, zieht dies mindestens zwei Konsequenzen nach sich, will denn die

ken gibt, dass Aussagen wie »Auf das Problem des Leidens antwortet das Hiobbuch …« problema-

tisch seien, weil die Form des Hiobbuches »nicht etwas Akzidentelles und Austauschbares« sei.

Ebach erörtert diese »Problematik« m.E. jedoch differenzierter, wofür er vor allem zwei Punkte,

die innerhalb der Auslegungsgeschichte zu Kontroversen geführt haben, thematisiert: einerseits

die Figur des go’el, des Lösers bzw. des Erlösers, und andererseits die Lesart, bei der die Erlösung

als eine Auferweckung verstanden wird. Beide Punkte wurden im Wesentlichen durch die christ-

liche Tradition geprägt. So wurde die Figur des go’el meist christologisch gedeutet, insofern diese

Figur den Messias meine, was sich wiederum mit der Auferweckungshoffnung decke, worauf das

christliche Bekenntnis gründet. Beide Aspekte nun sind auslegungsgeschichtlich insofern proble-

matisch, als sie sich auf die Vulgata und die LXX beziehen. So ist beispielsweise die Zeitangabe »in

novissimo« eine Eintragung aus christlicher Perspektive. Der Urtext bzw. der Codex Leningraden-

sis ist diesbezüglich hebräisch mehrdeutig. Diese Mehrdeutigkeit erklärt Ebach in der Folge und

kommt zum Schluss, dass es »nicht um subjektive Verfälschung geht, wohl aber objektiv um Ent-

eignung« (Ebach, Streiten I, 162). Ausgehend vom Leitsatz »Novum Testamentum in vetere latet,

Vetus Testamentum in Novo patet« (Augustinus, Quaestiones in Heptateuchum 2, 73) gibt Ebach

zu bedenken, dass eine solche hermeneutische Regel im Gesamtzusammenhang der christlichen

Bibel zwar legitim sei, wenn damit das jüdische, dem christlichen immer vorausgehende Selbst-

zeugnis gewahrt wird und nicht, wie das bis heute immer wieder getan wird, christliche Theo-

log_innen meinen, alttestamentliche Texte ließen sich ausschließlich christologisch begründen

und erklären. Den gesamten Dialogteil als »ein[en] weisheitliche[n] Diskurs« zu verstehen, »in

dem verschiedene weltanschauliche Positionen ins Kreuzfeuer geraten, inklusive der Gottesre-

den, die abschließend eine konsensfähige neue Position ins Spiel bringen« (Maier/Schroer, Das

Buch Ijob, 193), bedingt darum, christlicherseits stets das jüdische Selbstverständnis dieser Texte

zuwahren. Zumeiner eigenen Verhältnisbestimmung von Jüdinnen_Judentumund Christ_innen-

tum– in kritischer Auseinandersetzungmit der Theologie Karl Barths – und denKonsequenzen für

eine christliche Schrifthermeneutik vgl. Käser, »… dass es so nicht geht«, insbes. 78–83.97f., sowie

ders., Judas, 169–174.

79 Vgl. Ebach, Streiten I, 166.

80 Vgl. a.a.O., 166–168.

81 Auch dafür verweist Ebach (a.a.O., 164f.) auf einige Intertexte, insbesondere auf Deuterojesaja und

damit auf die Thematik des erhofften Exodus aus dem babylonischen Exil.

82 A.a.O., 167.

83 Ebd. (Hervorhebungen durch MK).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologisches Sein als bewahrend bewährende Zeug_innenschaft 407

Zeug_innenschaft der biblischen Hiobgestalt nicht nur auf der Ebene des Textes, son-

dern auch in seiner Rezeption als ein Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren ver-

standen und gedeutet werden.

Erstens erwächst auch im Hiobbuch die Verantwortung des Theologen Hiob aus

dem Versprechen gegenüber früheren Zeug_innen und dem von ihnen bezeugten und

ihm selbst zu Ohren gekommenen Versprechen Gottes*. Indem die biblische Hiobfigur

sich einerseits am klassischen Tun-Ergehen-Zusammenhang abarbeitet und ande-

rerseits nicht vom Bild lässt, das sie selbst von der Gottheit* hat, sind es auch hier

die Anderen und die kategorial Andere*, welche* die Zeug_innenschaft der Hiobfigur

evozieren. Auch Hiobs Reaktion auf das ihm widerfahrende Leid lässt sich als ein »Da

hast Du mich!« deuten, weil gemäß Prolog des Hiobbuches der biblische Gott* Hiob

überhaupt in diese Lage versetzt hat. Hiob kann zur Bearbeitung der theologischen

Herausforderung gerade nicht von seinem eigenen Sein absehen. Er steht also – völlig

anachronistisch gesprochen – in der erkenntnistheoretischenWende der 1920er Jahre.

Zweitens ist es Hiob zwar erst nach der Konfrontation, und nachdem seine Gottheit*

Stellung bezogen hat, möglich aufzuatmen. Doch die Rede Gottes* am Ende des Hiob-

buchs besteht mehrheitlich aus rhetorischen Fragen, weshalb sie nicht eigentlich als ei-

neRechtfertigungderGottheit*, alsTheodizee verstandenwerdenmuss.UndauchHiobs

Wiederherstellung amEnde des Buches ist nicht vollständig: Hiob wird nicht von seiner

Krankheit erlöst.84 Der Epilog bezieht sich explizit darauf, was Hiob im Prolog genom-

men wurde, nämlich auf seinen Besitz und seine Kinder, verschweigt aber den ande-

ren Verlust, den seiner Gesundheit. Diese Nichterwähnung muss zumindest irritieren,

zumal Hiobs Krankheit eine zentrale Rolle im gesamten Buch spielt.85 Etliche Überset-

zungen sehen in Hiobs Reaktion auf die Gottes*-»Erfahrung« die Widerrufung seiner

Klage und eine entsprechende Buße. So etwa die Einheitsübersetzung: »Darum wider-

rufe ich und atme auf, in Staub und Asche.« (Hi 42,6) »Staub und Asche« fungieren in

dieser »Logik« als Bußzeichen. Aber es lässt sich fragen, obmit »Staub und Asche« nicht

viel eher die Nichtigkeit des Menschen im Angesicht der Gottheit* gemeint ist, zumal

die biblische Figur selbst in 30,19 die Wendung dafür braucht, um sich als Lappalie in

Gottes* Augen darzustellen.Dann aber brächte Hiobs Verhalten die Legitimität der vor-

ausgehenden Klage zum Ausdruck.86 Hiob ginge es, so gedeutet, keineswegs um eine

Widerrufung seiner Klage. Zwar lässt die Größe der Gottheit* Hiob seine Frage gleich-

sam infrage stellen, doch die Fragwürdigkeit legitimiert immerhin die Klage Hiobs als

solche, nämlich als »Vertrauen in die richtige Instanz«87. Schließlich sagt auch Gott* im

Hiobbuch von Hiob, er habe – im Gegensatz zu den Freunden – recht von ihm* gere-

det (Hi 42,7). Anders formuliert: Hiobs Irritation, das Hiobproblem, dieTheodizeeklage

wendet sich zu einer Derrida’schen Iteration, eben zu dem, was die Reproduzierbarkeit

84 Zur exegetischen Begründung dieser Deutung vgl. Schellenberg, Warum Hiob.

85 Vgl. dazu ausführlich Schellenberg,Mein Fleisch.Unstrittig scheint zu sein, dass der biblischeHiob

trotz Krankheit am Schluss getröstet ist (vgl. Krüger, Did Job Repent).

86 Zum selben Ergebnis kommt, vor allem im Anschluss an Kierkegaards Hiob-Deutung, auch Welz,

Klage, insbes. 238–241.

87 Dohmen, Wozu, 118.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


408 Für das Sagbare!

des Zeugnisses garantiert:88 Indem das Hiobbuch und seine Figur keine abschließen-

de Lösung für das Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren präsentieren, fordern

sie gleichsam zu Neukontextualisierungen und Neuinterpretationen auf. In der Iterati-

on als sekundäre Zeug_innenschaft bleibt eine Aussage stets unvollständig undwahrt so

zugleich die Unmöglichkeit ihrer Abschließung. Oder im Anschluss an Lévinas formu-

liert: Sie anerkennt, dass mehr gesagt werdenmüsste, als gesagt werden kann.

Das aber bedeutet, dass die primäre (Hiob) und sekundäre (Theolog_innen) Zeug_in-

nenschaft konstitutiv für das Phänomen der Sprache sind, insofern jene ermöglicht, et-

was zu wiederholen und neu zu kontextualisieren, ohne zu beanspruchen, dieses Etwas

zu besitzen, gar gänzlich zu erfassen. Diese Sprache ist im Falle der biblischen Hiob-

gestalt dialogisch, denn ihre Reden sind an die Gottheit* adressiert und auf der Ebene

des Textes antwortet diese* auch.Dass die Sprache der Zeug_innenschaft insbesondere,

wie oben dargelegt, dialogisch ist, ist auch das verbindende Merkmal der Zeug_innen-

schafts-Verständnisse Carolin Emckes, Kübra Gümüşays undHannah Arendts.Was also

kann eine phänomenologischeTheologie der Zeug_innenschaft von ihnen lernen?

88 Vgl. dazu ausführlicher Käser, Vor verschlossenen Türen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027 - am 14.02.2026, 09:21:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

