Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion
fiir ein antispeziesistisches Lernen
Eine theologische Perspektive

Simone Horstmann

1. Einleitung

Die Theologie® diirfte zu jenen Fichern gehdren, deren Beitrag fiir ein »Interspe-
zies Lernenc alles andere als klar auf der Hand liegt. Weite Teile ihrer traditio-
nellen Denkstrukturen sind dezidiert anthropozentrisch und stehen damit dem
Augenschein nach unrettbar quer zum Grundanliegen der Tierschutz- und insbe-
sondere der Tierrechtsbewegung. Und auch das ist noch sehr vorsichtig formuliert:
Denn gemessen an den heute eklatanten, uniibersehbaren Ausmafien all jener (Ge-
walt-)Phinomene, die auf letztlich auch theologisch zu verantwortenden Anthro-
pozentrismen beruhen, wird man der Einsicht wohl nicht vorschnell entkommen
konnen, dass die klassische Theologie insofern am Projekt des Anthropos beteiligt
war und ist, als sie die Gewalt an nichtmenschlichen Tieren fatalerweise zum Lack-
mustest ihres Menschen- und Gottesbildes stilisieren konnte.? Das bedeutet auch,
dass heutige Theologien gut damit beraten sein diirften, sich nicht vorschnell an die
Spitze der Tierschutz- und insbesondere Tierrechtsbewegung setzen zu wollen —
wohlwissend, dass sich diese Bewegung iiber weite Teile ihrer Tradition gerade
auch in strikter Abgrenzung von klassischen theologischen Denkmustern verstan-
den hat, und dies vielfach durchaus zurecht.

Diese tiefe Einschreibung der Gewalt an Tieren in die Strukturen der tradi-
tionellen Theologie ist aber nicht nur ein nach wie vor wirksamer Legitimations-
mechanismus fir weitere Gewalt, sondern stellt vor allem grundlegende Anfragen
an das methodische Funktionieren jener Theologien, die sich von dieser Gewalt zu
emanzipieren suchen: Wie viel Theologie bleibt noch bestehen, wenn die gewaltin-
duzierende Opposition von »Tier« und »Mensch« derart tief in den theologischen

1 Sofern nicht anders vermerkt, beziehe ich mich dabei auf die christliche Theologie, nicht
notwendigerweise aber auf eine konkrete konfessionelle Auspragung von Theologie.
2 Vgl. dazu K. Steel: How to Make a Human; vgl. S. Horstmann: Religiose Gewalt an Tieren.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

350

Simone Horstmann

Formen und Normen verankert ist? Gibt es iiberhaupt ein sicheres, d.h. vor al-
lem herrschaftsfreies Terrain, von dem her Theologie neu gedacht werden kénnte?
Diese Anfrage gilt umso dringender, als zunehmend deutlich wird, dass u.a. auch
die biblischen Texte in vielfacher Hinsicht gewaltdurchtrinkt sind. Selbst dort, wo
heute (noch) vereinzelt tiber theologische Neuansitze nachgedacht wird, miissen
sich diese noch vor allen didaktischen Folgeiiberlegungen mit dieser Frage ausein-
andersetzen. Dieser fachwissenschaftliche Diskurs scheint gerade erst begonnen zu
haben, und diese Sachlage verkompliziert offenkundig auch die hier zu verhan-
delnde fachdidaktische Fragestellung, insofern klassischerweise wohl angenommen
wird, dass die Fachdidaktik eine Implikation aus der (vorgingigen) Fachwissen-
schaft darstellt.

2. Religids-legitimierte Gewalt analysieren und iiberwinden lernen

2.1 Theologische Gewaltlegitimationen kritisch reflektieren
und tiberwinden lernen

Auch unterrichtliche Kontexte sollten sich daher umfassend mit der Frage ausein-
andersetzen, welche religiésen und theologischen Entscheidungen zum Ausschluss
von anderen Tieren gefithrt haben. Vielfach vernimmt man dazu heute die Ein-
schitzung, dass die Theologie die (anderen) Tiere lediglich >iibersehen< oder sver-
gessen« hitte. Didaktiken, die auf dieser Pramisse aufbauen, wirken dann vielfach
etwas zahnlos, wenn man sie an den realen Ausmafen und Folgen dieser vermeint-
lichen >Tiervergessenheit« bemisst: Sie unterstellen ndmlich bzw. setzen voraus,
dass die theologische Reflexion bereits iiber ausgereifte Reflexionsformen fiir die
Begegnung mit Tieren verfiigen wiirde, diese aber — gewissermafien aus einer blo-
3en >Vergesslichkeit< heraus — lediglich noch nicht zu Anwendung bringen konnte;
erkennbar sind diese Ansitze i.d.R. daran, dass sie das Thema >Tiere« oft reflex-
haft in vermeintlich selbstverstindlichen, tibergreifenden Themenkomplexen un-
terbringen - im Religionsunterricht sind dies insbesondere die Reihen zur Schop-
fungslehre. Diese Ansitze iibergehen aber gleichwohl die wesentlich zielfithrende-
re, weil diagnostisch wertvollere Frage danach, wo andere Tiere in den theologi-
schen bzw. religiésen Strukturen gerade nicht vorkommen, wo sie sich nicht in die
bestehenden Kategorien einfiigen lassen (und gerade so wesentliche theologische
Irritationen auslosen).

Weiterfithrender dirften also Ansitze sein, die davon ausgehen, dass nicht-
menschliche Tiere nicht ohne Weiteres, nicht vollkommen glatt und nicht ohne vor-
herige Verinderungen der bestehenden theologischen Grundannahmen Eingang
in das religiése Denken und Handeln finden kénnen. Gerade weil die wohl ent-
scheidende fachwissenschafiliche Frage jene nach den Reibungspunkten ist, an denen

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

die Auseinandersetzung mit nichtmenschlichen Lebewesen die theologischen Ord-
nungsstrukturen kritisch beleuchtet und produktiv verindert, kénnen und sollten
die fachdidaktischen Perspektiven nicht ohne Weiteres voraussetzen, dass die Be-
arbeitungswege und auch die denkbaren theologischen Antworten zur >Tierfrage«
klar gegeben und sachlich bereits vorentschieden sind; gerade die bislang oft her-
ausgegriffenen Vorentscheidungen diirften aus einer Tierrechtsperspektive heraus
wenig ergiebig sein — so auch die schon angesprochene Vorentscheidung, ande-
re Tiere theologisch ausschliefilich in der Schopfungslehre zu verorten — dass die
daraus abgeleitete Formel von den Mitgeschopfen oder der Kreatiirlichkeit sich
wichtigen Anfragen ausgesetzt sieht, sollte auch didaktisch nicht unterschlagen
werden.?

Didaktische Kontexte miissen diese sachliche Offenheit aber nicht als einen
Mangel oder als Unsicherheit erfahren, sondern sollten sich die Situation zunutze
machen: Gerade mit fortgeschrittenen oder ilteren Gruppen kann es lohnend sein,
hier forschendes Lernen zu betreiben, also Beobachtungen zu der Frage zusammen-
zutragen und auszuwerten, an welchen Stellen der bisherigen Themengebiete bzw.
Unterrichtsreihen andere Tiere gerade nicht vorgekommen sind und welche Griin-
de zu diesem Ausschluss gefithrt haben konnten. Zu diskutieren wire demnach
die Frage, welchen strategischen Gewinn klassische Theologien aus der radikalen
Abwertung nichtmenschlicher Tiere gezogen haben (und welche neuen Probleme
sie damit zugleich erzeugt haben). Wer so beispielsweise auf den klassischen Re-
ligionsunterricht blickt, erkennt dabei vor allem, dass die vorschnelle Verortung
von (anderen) Tieren in den schopfungstheologischen Themen vielleicht sogar un-
angebracht dariiber hinwegtiuscht, dass andere Tiere bis dato weder in den ek-
klesiologischen, den eschatologischen, soteriologischen, christologischen — usf. -
Themengebieten vorkommen.

In diesem Zusammenhang kann es auch lohnend sein, die problemhaltige Be-
deutung theologischer Denkmuster gerade auch dort wahrnehmen zu lernen, wo
sie sich in vorgeblich ginzlich sikularen Kontexten zeigt. Da ich dies an anderer
Stelle bereits ausfithrlicher dargelegt habe*, beschrinke ich mich hier auf drei kur-
ze Bemerkungen. (1.) Die (medialisierte) ethische Diskussion insbesondere um die
sog. Tierversuche semantisiert diese Praxis an vielen Stellen als freiwillige Hand-
lung, gar als Selbsthingabe der in den Versuchen genutzten Tiere. Derartige Se-
mantiken zehren von einer letztlich theologisch gefirbten Opfer-Vorstellung und
dem gleichermaflen theologisiertem Motiv des stellvertretenden Leidens. Lern-
prozesse konnen davon profitieren, diesen hochproblematischen Deutungszusam-
menhang einerseits in der alltdglichen Lebenswirklichkeit zu erkennen und ihn an-
dererseits zu dekonstruieren — im theologischen Interesse wie im tierrechtlichen

3 Vgl. ). Ach, Mitgeschopf; vgl. D. Wawrzyniak: Mitgeschopf [Online-Dok.].
4 Vgl. S. Horstmann: Religiose Cewalt.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

351


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

352

Simone Horstmann

Interesse gleichermafien. (2.) Auch die theologische Denkfigur einer teleologisch-
konzipierten scala naturae scheint heute noch in vielen sikularen Kontexten Anwen-
dung zu finden: Gerade in der Tierindustrie kann man beobachten, dass das vor-
moderne teleologische Denken vielfach neu entdeckt bzw. angewandt wird — Tier-
leben werden dort allenthalben re-teleologisiert, indem ihre Bedeutung einzig und
allein auf den Menschen hin verkiirzt wird. Die Tierindustrie scheint ganz im Sinne
einer grofien, teleologischen Maschine zu funktionieren, wie M. Kurth festgehal-
ten hat: Ihr Ziel ist es nicht nur, den Widerstand der Tiere zu brechen und sie zu
blofien Mitteln zu degradieren, indem insbesondere ihre Individualitit ausgeldscht
wird; vor allem besteht »die konkrete Ausléschung in Form der Schlachtung bereits
vor der Geburt des Tieres als Plan, den es zu vollenden gilt<. (3.) Ein weiteres Bei-
spiel fiir sikularisierte Formen problemhaltiger theologischer Denkfiguren betrifft
schlieRlich auch die Eschatologie: Dass nichtmenschliche Tiere in den eschatologi-
schen Reflexionen der Theologien nahezu vollstindig ausgeklammert sind®, belegt
nicht nur, dass sie fiir einen Grof3teil der Theologien »am Ende nicht zihlens, son-
dern weist vor allen Dingen darauf hin, wie stark sich diese Vorstellungswelten
einer tierfreien, endzeitlichen Wirklichkeit lingst sikularisiert haben: Das Phi-
nomen, das heute mit dem Begriff des Artensterbens beschrieben wird, besitzt
bemerkenswerte Parallelen zu der Art und Weise, wie die Theologie — weitestge-
hend religions- und konfessionsiibergreifend — iiber die endzeitliche Wirklichkeit
der nichtmenschlichen Tiere nachgedacht hat. Am deutlichsten belegt dies die Leh-
re von der »annihilatio mundi< — sie geht davon aus, dass Gott am Ende aller Tage
die gesamte nichtmenschliche Wirklichkeit ins Nichts stof3en wiirde. Diese »Auslo-
schung der (nichtmenschlichen) Welt, die alle nichtmenschlichen Lebewesen zur
letztlich iiberfliissig gewordenen Kulisse eines grofRen Heilsdramas zwischen Gott
und Mensch degradiert, kann schon deswegen nicht einfach als religiés-verbrim-
te Marginalie abgetan werden, weil sich ihr Programm selbst noch in vollkommen
sidkulare Diskurse hinein verselbststindigt hat — dies belegen etwa gleichermafien
spekulative wie erschreckende Uberlegungen, die angesichts der COVID-19-Krise
tiber eine T6tung von nicht-funktionalisierbaren, d.h. nicht >nutzbaren« Wildtiere

phantasieren.”

5 M. Kurth: Ausbruch aus dem Schlachthof, S.188.

6 Anderes gilt gleichwohl fiir die — diesen Reflexionen eigentlich zugrundeliegenden — bibli-
schen Erzdhlungen: Hier sind andere Tiere auffallend haufig selbstverstindlicher Teil end-
zeitlicher Friedensvisionen (Jes 11, Gen 1).

7 Vgl. dazu bspw. ]. Irmer: Jagd auf Fledermause und Flughunde [Online-Dok.].

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

2.2 Epistemische Gewalt: Erfahrungen mit anderen Tieren
artikulieren lernen

Eine weitere, sehr grundlegende bildungstheoretische Problematik bildet in die-
sem Zusammenhang der Ausschluss von anderen Tieren aus der theologisch re-
flektierten Erfahrung: Die Artikulation von erfahrener Bedeutung in den Begeg-
nungen und Erlebnissen mit (anderen) Tieren gilt viel zu oft als vor- oder gar un-
wissenschaftlich, als blof3e Privatsache oder als prinzipiell tiuschungsanfillig. Die
Uberwindung und — wo immer méglich - auch die kritische Reflexion dieses Pro-
blems sollte auch ein didaktisches Lernziel sein. Inhaltlich verbindet sich damit
zunichst die Beobachtung, dass (hier vor allem: subjektiv erlebte und persénlich
bedeutsame) Erfahrungen mit anderen Tieren in der theologischen Tradition iiber-
durchschnittlich hiufig veruneigentlicht, wissenschaftlich ausgeblendet oder teil-
weise sogar pathologisiert wurden und werden. Diese Krise der Erfahrung ist dabei
einerseits ein ibergreifendes und insbesondere modernes Phinomen: Die Glaub-
wiirdigkeit der eigenen Erfahrungen wird in der Moderne einem Fundamentalver-
dacht unterworfen, der einen wissenschaftsfihigen Bezug auf das eigene Erleben
bzw. auf die Artikulation eigener Erfahrung zunehmend erschwerte. Charles Tay-
lor hat in seinem Werk »Quellen des Selbst« auf eben diesen Punkt hingewiesen
und einen massiven Verlust an »besonders reichhaltigen Hintergrundsprachen«®
konstatiert und damit die Ausblendung von Erlebenszusammenhingen kritisch
beleuchtet, die sich nicht auf empirisierbare Determinanten zurechtkiirzen lie-
Ren. Gleichwohl lisst sich die Ausklammerung von subjektivem Erfahrungswissen
gerade im Umgang mit anderen Tieren auch theologisch bereits insofern beob-
achten, als derartige Erfahrungen und das personliche Erleben bisweilen rigoros
aus dem Bereich wissenschaftsfihiger Erkenntnisquellen ausgeschlossen wurden.’

8 Ch. Taylor: Quellen des Selbst, S.16.

9 So lesenssich beispielsweise die theologischen Diskurse, die sich um die Moglichkeit von Tier-
bestattungen entwickelt haben, vielfach wie eine verbissene Anstrengung zur Disziplinie-
rung von Erfahrungen. So unterstellt Kai Funkschmidt, exemplarisch fir einige andere struk-
turanaloge Reaktionen zu dieser Frage, in einer Notiz zum Thema »Tierbestattungen« zu-
néchst einen starken Erfahrungsbezug, nur um diesen sofort wieder zu konterkarieren: »Wer
mit Haustieren aufwuchs, erinnert sich, wie sehr Meerschweinchen und Katze nach ihrem
Tod betrauert wurden. Selbstverstandlich wurden sie im Wald beerdigt. Diese Situation ist
fiir viele Kinder die erste Begegnung mit Tod und Sterben tiberhaupt. Und selbstverstind-
lich werden diese Kleintiergraber oft mit einem selbstgebastelten Kreuz aus Stockchen ver-
ziert. Doch diirften die wenigsten mit diesen Tierbestattungen und dem Kreuz eine Aussage
liber Seele, Erlésung und Auferstehung des Haustiers verbunden haben. Allen Beteiligten
war klar, dass es sich um eine spielerische Einlibung in ein existenzielles religiéses Ritual
(Beerdigung) und in die Bewaltigung von Lebenskrisen (Trauer) handelte.« (K. Funkschmidt:
Wer Tiere bestattet, S. 23) Man mag hier vielleicht den drangenden Aufklarungswunsch ei-
nes Beauftragten fiir Esoterik und Okkultismus nachvollziehen konnen, der an allen Ecken

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

353


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3b4

Simone Horstmann

Insbesondere dort, wo Jugendliche oder Kinder in der Begegnung mit Tieren Zu-
gewandtheit, Nihe und Zuneigung jenseits aller Leistungen erfahren, gilt diese Er-
fahrung nicht nur deswegen schnell als prekir, weil sie dem schulischen Leistungs-
ethos scheinbar widerspricht, sondern wohl vor allem deswegen, weil die Theologie
in dieser Tiererfahrung eine fast schon bedrohliche Nahe zur Erfahrung von Gna-
de, einem klassischen Gottesattribut, erkennt.

Zwar erfahren Menschen andere Lebewesen als Akteure einer geteilten Wel,
deren Lebendigkeit zutiefst bereichert und deren Selbst mit dem eigenen Dasein
als verbunden erlebt wird, und doch verharrt der giiltige Erfahrungsbegriff, wie er
von den Wissenschaften gepflegt wird, noch viel zu sehr im Moment einer starren
Subjekt-Objekt-Dichotomie, die die Relationalitit und Dialogizitit dieser Erfah-
rungen bestenfalls als Randphidnomene zur Kenntnis nimmt. Gerade fir pidago-
gische Anliegen bedeutet diese Konstellation, dass sich Lehrende nicht selten vor
die Herausforderung gestellt sehen, im Unterricht einerseits auf die Erfahrungen
der beteiligten Lernenden mit (anderen) Tieren einzugehen, diesen Unterricht an-
dererseits aber auch auf wissenschaftlicher Basis zu konzipieren und dabei fest-
stellen zu miissen, dass viele subjektive Erfahrungen in der wissenschaftlichen,
theologischen Reflexion ignoriert oder grundlegend in Abrede gestellt werden —
sie zhlen oft schlichtweg nicht als wissenschaftsfihig bzw. kommen nur insofern
in den offiziellen Diskursen vor, wie sie sich als passungsfihig zu den jeweils giil-
tigen wissenschaftlichen Konventionen und Paradigmen erweisen, die viel zu oft
noch darauf abzielen, die »versteckte Mechanik«!® hinter den Phinomenen aufzu-
decken.

In den letzten Jahren sind verstirkt fachwissenschaftliche Ansitze zu verzeich-
nen, die dieser Ausklammerung des Erfahrungswissens widersprechen und sich
fiir eine stirkere Riickbesinnung auf die Rolle des subjektiven Erfahrungswissens
einsetzen. So wurde unter dem Stichwort »anecdote knowledge« auf die zentrale
Bedeutung von persénlichem Erfahrungswissen fiir wissenschaftliche Reflexions-
und Erkenntnisprozesse hingewiesen; aber auch phinomenologische Ansitze ha-
ben die Bedeutung der subjektiv erlebten (Tier-)Erfahrung mit dem Argument her-

und Enden Formen der Uneigentlichkeit und der Tauschung wittert, und der dann auch sei-
ne Schwierigkeiten damit hat, Erfahrungen anderer Menschen anzuerkennen. Jenseits dieses
Kontextes von Funkschmidt zeigt sich hier aber auch in unverbliimter Offenheit der hochst
fragwiirdige Versuch, Menschen die Zeugenschaft (iber ihr eigenes Leben absprechen zu wol-
len—ob deren Erfahrungen stimmen oder nicht, entscheiden im Zweifel nicht die Erfahren-
den selbst, sondern wie in diesem Fall etwa der Okkultismus-Beauftragte der evangelischen
Zentralstelle fir Weltanschauungsfragen.
10 D. Lestel etal.: Phenomenology of Animal Life.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

vorgehoben, dass es gerade einer subjektiven Sichtweise bediirfe, um eine andere
subjektive Perspektive zu verstehen.™

Diese Einschitzung diirfte fir Interspezies-Lernsettings von grofier Bedeu-
tung sein: Sie begriindet didaktische Entscheidungen, die der subjektiven Erfah-
rung mit (anderen) Tieren auch in Lernkontexten eine grofle Bedeutung einrdu-
men. Lernende sollten — und dies dezidiert nicht (allein) in den frithen, hinlei-
tenden Phasen der Lerneinheiten — dazu angehalten werden, ihre eigenen Erfah-
rungen mit anderen Tieren zu artikulieren und zu reflektieren. Denkbar wire es
auch, mit Materialien zu arbeiten, die die Begegnung mit anderen Tieren stark
subjektiv gefirbt artikulieren, und dabei gerade in dieser subjektiven Firbung die
Wirklichkeit nicht mangels Objektivitit verfehlen, sondern sie iberhaupt erst an-
gemessen zum Ausdruck bringen. Ein besonders geeignetes Beispiel scheinen mir
u.a. die Schilderungen der Tierrechtsorganisation »Animals Angels e.V.« zu sein -
deren Griinderin Christa Blanke, ehemalige evangelische Pfarrerin, hat 2011 ein
>Tagebuch der Hoffnung« unter dem Titel »Mit den Augen der Liebe. Wir sind bei
den Tieren« publiziert, das die Einsitze der Organisation bei internationalen Tier-
transporten dokumentiert. Der erste Eintrag stammt vom 10. Dezember aus der
Grenzstation Gorizia in Slovenien:

Es schneitin kleinen Eiskristallen.

Seit 52 Stunden stehe ich hier an der Grenze zu Italien.

Mit Freunden aus Deutschland und Schottland,

aus Italien und Slovenien.

Ich bin todmiide und friere erbarmlich.

Mir ist schwindelig von den Abgasen der vielen LKWs.

An der Crenze ist Hochbetrieb.

Weihnachtsgeschift. Transportgeschift.

Wir zdhlen LKWs. LKWs aus ganz Italien, Ungarn, Rumaénien, Polen, Kroatien.
LKWs mit Schafen, Pferden, Schweinen, Limmern, Hasen, Eseln.
LKWs, aus denen es wiehert, blokt und schreit.

Wir zahlen LKWs, weil es keine korrekte Statistik gibt.

Wir zdhlen TierTodesTransporte.

Der Leichenzug lasst sich nicht storen.

Nicht vom Wetter.

Nicht von uns.

Bald ist Weihnachten.

Da arbeiten die Schlachthiuser in Stditalien Doppelschicht.

1 »Uber die subjektive Befindlichkeit anderer Seienden kann man [...] nicht mittels einer ob-
jektiven, sondern nur mittels einer subjektiven Perspektive etwas in Erfahrung bringen.«A.
Brenner: Tierversuche neu in Frage gestellt, S. 272. Vgl. umfassender zur Bedeutung der Pha-
nomenologie M. Uzarewicz: Der Leib und die Grenzen der Gesellschaft.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

355


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

356

Simone Horstmann

Kinderaugen sehen mich an aus braunen, weifSen und grauen Gesichtern.
Kinder fahren in den Tod.

Ohne ihre Miitter.

In klirrender Kalte.

Ohne Futter.

Ohne Wasser.

Ohne ein einziges freundliches Wort.

Dann kommen wieder Esel aus Rumanien.

70 Esel in einem viel zu kleinen LKW.

Nach 56 Stunden auf dem LKW sind sie so schwach,
dass sie bei der Entladung taumeln und hinfallen.

Zwei sind tot.

Einer hat sich im Strick erhdngt.

Einer war zu Boden gegangen

und die andern haben ihn zu einer unférmigen Masse zerstampft.
Zwei sind so schwer verletzt,

dass wir die Euthanasie erzwingen konnen.

Aber vorher missen wir die Esel kaufen.

Auch die Arztkosten und die Verbrennung der Leichen
miissen wir bezahlen.

Der Leichenzug lasst sich nicht stéren.

Ordnung muss sein.

Meine Augen brennen.

Tranen habe ich keine mehr.

Die habe ich alle aufgebraucht in den letzten Tagen.
Die Kalte beif3t.

Ich kann im Schneetreiben kaum noch etwas sehen.
Nicht mal mit den Augen der Liebe.

Da greifen meine Finger in der Tasche des Anoraks

ein kleines Packchen.

Die winzige Krippe vom Weihnachtsmarkt in Ljubljana.
Maria und Josef, das Jesuskind.

Ochs und Esel.

Ich streiche zart iber die kleine Holzfigur mit den langen Ohren.
Und als der nachste Tiertransporter im Zollhof anhilt,
kann ich wieder sehen.

Mit den Augen der Liebe.””

12

Chr. Blanke: Mit den Augen der Liebe, S. 6f. Eine besonders geeignete Sammlung an Erfah-
rungsberichten ist auch der Band von J. Teipel: Unsere unbekannte Familie.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

Insbesondere aus der Perspektive einer Tierrechtsdidaktik diirfte es entscheidend
sein, dass Lernende andere Tiere, genauer gesagt: das Leben anderer Tiere als be-
deutsam er-leben und dass auch die didaktischen Settings diesem Ziel der Bedeu-
tungsgewinnung verpflichtet sind. Texte wie die kurzen Meditationen aus dem >Ta-
gebuch der Hoffnungs, aber auch andere Begegnungen mit der Wirklichkeit tierli-
chen Lebens in einer iiberwiegend von Menschen dominierten Gesellschaft konnen
gerade angesichts der Schilderungen radikal bedrohten, geknechteten Lebens dar-
an erinnern, welche Bedeutung das Leben eines jeden Wesens fiir es selbst, aber
auch fiir andere hat und haben kann. Dariiber hinaus kann auch an diesen Text die
Frage gerichtet werden, ob die Schilderung durch die gewihlte subjektive Perspek-
tive verzerrt oder triigerisch wird; das Gegenteil diirfte hier wohl zutreffen. Viele
Lernarrangements zielen heute eher darauf ab, Faktenwissen tiber andere Tiere
zu vermitteln; dieses Anliegen hat zweifelsohne eine nicht unwichtige Bewandt-
nis, diirfte aber als alleinige didaktische Option ins Leere laufen, wenn Lernende
nicht nur kognitive, sondern auch affektive und handlungsbezogene Kompetenzen
erwerben sollen. Letztere sind darauf angewiesen, dass Lernende eine Motivation
ausbilden, die nicht auf duferlich bleibenden empirischen Erkenntnissen, sondern
zumindest gleichermafen auf einem Wissen beruhen muss, fitr dessen Erwerb sie
sich personlich einzusetzen, zumindest sich kognitiv wie emotional zu engagieren
haben.” Aus diesem Grund sollte sich auch ein tierrechtsbezogenes Lernen auf ele-
mentarer Ebene daran orientieren, Erfahrungen, die Menschen mit anderen Tieren
machen und die sie als bedeutsam erleben, nicht zu veruneigentlichen. So kénnen
Lernende (aber auch Lehrende) dazu ermuntert werden, eigene Erfahrungen mit
Tieren zu artikulieren, ggf. zu verschriftlichen oder anderweitig (kreativ) auszu-
driicken. Die Moglichkeit, sich selbst zuzugestehen, derartige Erfahrungen etwa
der Freundschaft und Nihe, vielleicht auch der Angst mit bzw. vor anderen Tieren
aussprechen und darin intersubjektive Bestitigung erfahren zu kénnen, kann fur
Lernende eine existentielle Bedeutung haben, die auch ihre Handlungskompetenz
und -motivation in tierrechtsrelevanten Kontexten stirkt.

2.3 Anthropomorphismen theologisch kontextualisieren und
erkenntnisfordernd anwenden lernen

Die theologische Brisanz der zuvor angesprochenen Ausklammerung von Tierer-
fahrungen zeigt sich in besonderer Weise im Anthropomorphismus-Vorwurf. Dies
gilt umso mebhr, als dieser Vorwurf geeignet ist, einen ungewohnt umfassenden
Konsens tber alle Lager hinweg zu erzeugen: Ihm stimmen diejenigen zu, die in
einer Vermenschlichung von Tieren einen Frontalangriff auf das vermeintliche An-
thropinon sehen, ebenso wie diejenigen, die heute etwa fiir Tierrechte einstehen

13 Vgl. K. van der Wal: Die Umkehrung der Welt, S.190.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

357


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

358

Simone Horstmann

und daher in der Vermenschlichung von Tieren ein Residuum kolonialistischen
Denkens zu erkennen glauben. So unterschiedlich die verschiedenen Auffassungen
zur Ausgestaltung der Beziehung von Menschen und Tieren auch ausfallen mégen,
so ist man sich bei aller Unterschiedlichkeit doch erstaunlich einig dariiber, dass
eine Vermenschlichung von Tieren grundsitzlich illegitim sei.

Die theologische Prigung dieses Verdikts zeigt sich darin, dass der Anthropo-
morphismus zuallererst wohl ein religiéser Vorwurf war, lange bevor er zu einem
wissenschaftstheoretischem Knock-Off-Kriterium avancieren konnte.'* Wer Tier-
erfahrungen mit unverstelltem Blick wahrnimmt, wird gleichwohl nicht umhin-
kommen, eine unerwartete, aber wesentliche theologische Dimension in diesen Er-
fahrungen zu erblicken. Die Erfahrung etwa, dass viele Tiere dem Menschen, aber
durchaus auch anderen Tieren, eine Zugewandtheit und Zuneigung jenseits aller
Leistung vermitteln, Zhnelt auf frappante Art und Weise dem, was die Theologie
unter dem Begriff der Gnade gefasst hat. Aber auch die Erfahrung fundamentaler
Fremdheit und Alteritit, die der Blick in die Augen eines anderen Tieres auszu-
l6sen vermag, grenzt an eine vergleichbare Gotteserfahrung — nicht zu sprechen
von der Eindriicklichkeit des unverschuldeten, grausamsten Leidens, das Tiere in
einer Gesellschaft erfahren miissen, die sich (zumindest noch iiber weite Strecken)
christlich nennt und damit auf die Erfahrung eines Gottes abhebt, der gleicher-
maflen zum Opfer schlimmster und abgriindigster menschlicher Gewalt wurde.
Méglicherweise sind es Erfahrungen einer solchen »horizontalen Transzendenzc,
die sich historisch einerseits noch in den Tiergétterkulten und -religionen der An-
tike spiegelt, und die auch deswegen innerhalb der sehr offiziellen Theologie und in
vielfacher Hinsicht bereits in den biblischen Texten dazu geftihrt hat, nicht nur an-
thropomorphe, sondern auch theriomorphe Gottesvorstellungen abzulehnen. Die
Verkiirzung des biblischen Glaubens auf die Beziehung von Gott und Mensch, mit-
hin seine umfassende Enttierlichung®, diirfte daher aus heutiger Sicht mit guten
Griinden auch als eine Verlustgeschichte zu lesen sein.

Die belgische Philosophin Vinciane Despret hat sich mit dem historischen Ort
des Anthropomorphismus-Vorwurfs in der Moderne, insbesondere im Kontext der
Entstehung der modernen Verhaltensforschung bei Konrad Lorenz, beschiftigt
und kommt dabei zu einem strukturell vergleichbaren Ergebnis: Lorenz wollte, so
rekonstruiert Despret die wissenschaftshistorischen Hintergriinde, die Ethologie
als eigenstindige akademische Disziplin etablieren, die nur von denen beherrscht
wiirde, die sie zuvor studiert hitten. Daher habe er das Tierwissen zuallererst
verwissenschaftlichen miissen, indem er es dem allgemeinen Alltagswissen entzog:

14 Vgl. L. Daston: Intelligences: Angelic, Animal, Human, S. 39.
15 Vgl. Th. Ruster: Tiere — Sakramente der Transzendenz, S. 117-136.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

»Was nun aber bedeutet, dass der Vorwurf des Anthropomorphismus nicht so
sehr, oder nicht immer, darauf zielt, dass den Tieren menschliche Fahigkeiten zu-
geschrieben werden, sondern dass er vielmehr den Umstand, unter dem diese
Zuschreibung gemacht wird, anprangert. Der Vorwurf des Anthropomorphismus
ist, anders gesagt, bevor er einen wie auch immer gearteten kognitiven Vorgang
klassifiziert, zuallererst ein politischer Vorwurf, ein Vorwurf der Politik der Wis-
senschaften, der vor allem darauf abzielt, eine Art von Wissen und Erkenntnis zu
disqualifizieren, derer die wissenschaftliche Arbeit sich zu entledigen versucht,

nimlich jene des Laien.«'®

In diesem Sinne finden im Anthropomorphismus-Verbot zwei entscheidende theo-
logische Kontexte zusammen: Die Abwehr von subjektivem, erfahrungsbezogenem
(»Laien«-)Wissen einerseits und ein Gottesbild andererseits, das Reflexe von Im-
manenz gerade durch eine regelrechte Enttierlichung ausklammern sollte. Diese
Verkniipfungen von religiéser Erkenntnistheorie und den Fragen zum Gottesbild
sollten auch didaktisch aufgegriffen werden, insbesondere deswegen, weil sie die
Bedeutung tierbezogener Reflexion nicht allein in der Tierethik verorten, sondern
deutlich machen, dass die Frage nach der >Tierfihigkeit« von Religion(en) in die
zentralste Kategorie der Theologie, unmittelbar in die dogmatische Gotteslehre al-
so, hineinreicht.

2.4 Theismus, Panentheismus, Trinitat: Die Bedeutung des Gottesbildes
fiir eine tierfahige Theologie reflektieren lernen

Die vielleicht zentralste Weichenstellung diirfte dabei die Unterscheidung zwi-
schen theistischen und panentheistischen bzw. spezifisch fiir christliche Theolo-
gien: trinitarischen Gottesvorstellungen ausmachen.

Vieles scheint dabei dafiir zu sprechen, dass Religionen dort, wo sie einen star-
ken Theismus ausgebildet haben, gréfite Probleme mit der (epistemologischen wie
ethischen) Beriicksichtigung nichtmenschlicher Tiere haben diirften. Diese Ein-
schitzung rithrt vor allem daher, dass theistische Gottesbilder hiufig stark mecha-
nistisch geprigt sind. Die klassische christliche Schultheologie ist dafiir ein gutes
Beispiel: Sie spricht von Gott als prima causa, d.h. als erster quasi-mechanischer
Ursache der Welt und als actus purus, d.h. als reiner, kontingenzfreier Wirklichkeit,
und entzieht Gott damit gerade in dem Versuch, ihm beschreibend und denke-
risch gerecht zu werden, nicht nur jegliche Lebendigkeit, sondern konzipiert das
Verhiltnis von Gott und Welt als ein krifteférmiges Konkurrenzverhiltnis.'” Die-

16 Vgl. V. Despret: Was wiirden Tiere sagen, S. 54. Vgl. dazu ebenfalls K. Dornenzweig: Sprach-
experimente.

17 Vgl. R. Guardini: Welt und Person, S. 40f. Vgl. dazu ausfiihrlicher: S. Horstmann: Der Gott der
Tiere, S. 194ff.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

359


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

360

Simone Horstmann

ses Verstindnis von theistischer (All-\Macht bezieht seine Logik aus einem me-
chanistischem Konkurrenzparadigma, in dem sich eine Kraft gegen andere Kraf-
te behaupten muss, und in dem Gott deswegen allmichtig heifRen kann, weil er
sich gegen alle anderen Krifte quasi despotisch durchzusetzen vermag. Insbeson-
dere die Scholastik hat dieses Bild zum theologischen Mainstream gemacht, das
auch heute noch das Gottesbild vieler Menschen prigt. Zum Sachverwalter iiber
die Schépfung schien der Mensch nur dadurch werden zu kénnen, dass er sei-
ne Ebenbildlichkeit ganz im Sinne der theistischen Allmachtsvorstellung entwarf:
Mit der Konsequenz, dass sie nahezu jede Gewaltformigkeit anderen, vermeintlich
>niederen< Tieren gegeniiber gerade dadurch notwendig werden lief3, dass durch
sie das eigene Selbstverstindnis von jener Kontingenz befreit zu werden schien,
die ihm immer schon eigen war.'® Gerade im Angesicht nichtmenschlichen Lebens
scheint das Kontingenzbewiltigungsparadigma von Religion Gewalt insofern her-
aufzubeschworen, als dass andere Tiere dem Menschen vielfach gerade die eigene
Kontingenz vor Augen fithren.

Auch aus einem anderen Grund ist die quasi-mechanische Form des Theismus
ein Problem fiir eine tiersensible Theologie: Thomas Ruster hilt dazu fest, dass
die klassische Gotteslehre »Gott als ein Wesen beschrieben [hat], das nach unseren
Mafstiben der Unterscheidung von lebendig und tot mehr tot als lebendig ist. Der
Tod Gottes ist bereits in den dogmatischen Handbiichern manifest, bevor Nietz-
sche darauf kam und ihn verkiindigte. Der Atheismus ratifiziert nur, was der The-
ismus lingst zustande gebracht hatte.«" Dieser Befund, wie ich ihn hier knapp
angedeutet habe, ist doppelt tragisch: Wihrend Tiere immer wieder zur Projek-
tionsfliache des — auch theologisch mitzuverantwortenden — Maschinenverdachts
wurden, zeigt sich nun, dass dieser Verdacht in eine ganz andere Richtung hitte
gelenkt werden miissen.

Fir didaktische Neuperspektivierungen wire daher zu tiberlegen, ob sie sich
womdglich an einer binnentheologischen Lerngeschichte orientieren konnten:
Denn die Fixierung auf theistische Denkmuster ist auch innerhalb der Theo-
logie weder unwidersprochen noch alternativlos geblieben, was sich einerseits
in einer stirkeren Hinwendung zu panentheistischen Theologien gezeigt hat®°,
und was andererseits vor allem an der Trinititslehre ablesbar sein diirfte, die als
vielleicht deutlichster theologischer Widerspruch zu einem absoluten Theismus
zu verstehen ist. Aus einer Tierrechtsperspektive diirfte an der — nur scheinbar
abseitigen — Trinititslehre besonders die Tatsache von Interesse sein, dass sie
in gewisser Hinsicht einen wichtigen historischen Ursprung fir die auch heute

18 Der US-amerikanische Theologe Walter Wink hat diese Logik zurecht als den »Mythos von
der erlosenden Gewalt« bezeichnet, vgl. W. Wink: Verwandlung.

19 Th. Ruster: Trinitatslehre, S. 425.

20 Vgl.). Enxing: Prozesstheologie; vgl. Dies.: Schopfungstheologie.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

nach wie vor entscheidende Semantik der >Person< darstellt, die in ethischen
Debatten vor allem dort begegnet, wo Griinde fiir Tierrechte stark gemacht wer-
den sollen.?* Zumindest einige der dann vertretenen Argumente zielen darauf
ab, anderen Tieren analog zum Menschen gedachte Personlichkeitsrechte zuzu-
schreiben; diese Ansidtze handeln sich vielfach gleichwohl das Problem ein, dass
sie gewollt oder ungewollt einen Begriff von Person voraussetzen, der ausgespro-
chen anforderungsreich gedacht ist: Der Personenbegriff ist vielfach zu einem
Selbstbewusstseins- und vor allem zu einem Leistungsbegriff geworden.?* Von der
Theologie liefde sich demgegeniiber lernen, dass eine solche Konzeptualisierung
dessen, was mit >Person« gemeint ist, zumindest keine Notwendigkeit darstellt.
Die theologische Verwendung des Personenbegriffs zielt dabei zunichst auf die
drei trinitarischen Personen von Vater, Sohn und Geist, die gerade nicht im neu-
zeitlichen Sinne deswegen Person genannt werden, weil man sie als vollstindig
individualisierbare Subjekte aufgefasst hitte, sondern gerade deswegen, weil sie
als miteinander verbunden verstanden wurden, so wie schon der etymologische
Wortursprung der Person auf das »Hindurchklingen« (lat.: personare bzw. griech.:
prosopon = Theatermaske) verweist: Person ist demnach das, was durch die vor
das Gesicht gehaltene Theatermaske hindurchklingt, also das, was Publikum und
Schauspielende verbindet. Gerade fiir eine trinitarisch-verfasste Theologie »ist
eine solche Deutung der Wirklichkeit vom Personalen und nicht vom Naturalen
her die lectio difficilior des Seins«*?. Diese Einsicht diirfte der Sache nach fiir
viele Lernende eine naheliegende Erkenntnis sein, deren Artikulation gleichwohl
zunichst ungewohnt sein mag.

Dementsprechend kénnte ein Lernbeitrag der Theologie zu einem umfassen-
den Personenbegriff gerade darin liegen, nicht nur von »natiirlichen Entititen, von
klar abgrenzbaren und getrennten Individuen als Grundlogik der Wirklichkeit aus-
zugehen, sondern das Moment des Relationalen, des lebendigen Verstricktseins®*
hervorheben zu kénnen. Ein solcher trinitarischer Personenbegriff wire aber miss-
verstanden, wenn man in ihm ausschliefllich Relationsargumente abgebildet sihe;
die klassische Theologie hat daher, vielleicht nicht zu Unrecht, immer wieder be-
tont, dass die trinitarische Lerngeschichte nicht darin besteht, lediglich Substanz-
gegen Relationskategorien auszutauschen: Wesentlich war vielmehr die Erkennt-
nis, dass beide GroRen einander bedingen. Wenn die Theologie daher von einem
trinitarischen Gott sprach, sollte damit die Erkenntnis ausgedriickt werden, dass
Gottes Sein, d.h. seine Substanz, darin besteht, dass er mit der Wirklichkeit in Be-
ziehung steht. Relationalitit und Substantialitit werden hier nicht nur als gleich-

21 Ausfithrlicher dazu: S. Horstmann: Was fehlt, S.196-204.

22 Vgl.).-P Wils: Die Moral der Sinne.

23 G. Taxacher: Bruchlinien, S. 142.

24  In diesem Sinne ist die Trinitatslehre »der unerldsslich schwierige Ausdruck der einfachen
Wabhrheit, dass Gott lebt.« E. Jiingel: Trinitdt, S. 265.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

361


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

362

Simone Horstmann

wertige, sondern auch als miteinander wachsende Gréfen gedacht — und eben die-
se Lerngeschichte kénnte und sollte auch fiir die Beziehung von Menschen und
anderen Tieren aufgegriffen werden. Didaktisch reflektierte Lernprozesse konn-
ten sich diese Dynamik zunutze machen, weil sie die fiir die Theologie zentrale
Gottesfrage in ihrer wirklichkeitserschlieRenden Bedeutung zur Sprache bringen
und damit zeigen kénnen, dass die Erfahrung von Personalitit essentiell fir ein
adiquates Verstindnis der Wirklichkeit ist.

3. Theologische Mensch-Tier-Relationen als Kérperpraktiken
reflektieren lernen

3.1 (Tier-)Korper als »Aushandlungsorte« von Theologie verstehen lernen

Ein Spezifikum der Mensch-Tier-Dichotomie, wie sie die Theologie stark geprigt
hat, mag gerade im interdiszipliniren Kontext iiberraschend wirken: Auffillig viele
Beobachtungen sprechen dafiir, dass die Theologie die vermeintliche Sonderstel-
lung des Menschen nicht bzw. nicht ausschliefilich im Sinne einer intellektualis-
tisch bzw. kognitivistisch gearteten Unterscheidung aufgefasst hat, auch wenn die
klassischen Topoi wie etwa die biblische Formel der Gottesebenbildlichkeit, der
(neu-)scholastische Verweis auf die Vernunft des Menschen oder die moderne An-
nahme einer exklusiv menschlichen Transzendenzfihigkeit zu suggerieren schei-
nen, dass die gesuchte Unterscheidung zwischen >Mensch< und >Tier< kognitiv bzw.
intellektuell gelagert sei. Wer sich vorschnell auf diese Deutung einlisst, iibersieht
aber mitunter, wie dominant und historisch konstant dabei zugleich auch jene theo-
logischen Lesarten ausfallen, die sich iiberraschenderweise auf einen kdrperbezo-
genen Unterschied zwischen Mensch«und >Tier< berufen: Der Kérper der (mensch-
lichen und nichtmenschlichen) Tiere kann daher mit Recht als Aushandlungsort
wesentlicher theologischer Diskurse und Setzungen gelten und sollte als solcher
auch Eingang in didaktische Reflexionsprozesse finden; er ist ein gleichermafRen
zentraler wie oftmals iibersehener Indikator fiir das Mensch-Tier-Verhiltnis inner-
halb der Theologie.

Um diese Feststellung exemplarisch zu verdeutlichen®*, mochte ich hier nur
knapp aufeine der einschligigsten und renommiertesten theologischen Anthropo-
logien verweisen: Sie stammt vom Miinsteraner Dogmatiker Thomas Prépper, der
innerhalb seiner Anthropologie auch auf die biblische Lehre von der Gotteseben-
bildlichkeit des Menschen zu sprechen kommt. Propper wendet sich dabei bemer-
kenswerterweise gegen all jene, hier zuvor als intellektualistisch oder kognitivis-

25  Vgl. umfassender zu dieser Frage: S. Horstmann: Anima (de-)forma corporis; vgl. ebenfalls
Dies.: Metaphysik der Mikrophysik.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

tisch bezeichneten Deutungen dieser Lehre: »Selbstbewusstsein, Vernunft, freier
Wille, Personhaftigkeit, Verantwortlichkeit« seien mit der Gottesebenbildlichkeit
nicht gemeint, so Propper; die auf der Ebenbildlichkeit Gottes beruhende Son-
derstellung des Menschen miisse hingegen die Bedeutung des Bildes als »Statue,
Rundplastik, Schnitzwerk« ernstnehmen und insofern »die Gottesebenbildlichkeit
des Menschen in seiner Leibgestalt [..] vermuten.« Vereint mit der versammel-
ten Autoritit der zitierten alttestamentlichen Tradition folgert Propper dann, eben
diese Leibgestalt des Menschen »als ein >Abbild der Gottesgestalt< anzusehen (Zim-
merli), den Begriff silim [hebr.: Bild/Ebenbild, Anm. SH] in einem >rein morpholo-
gischen« Sinn aufzufassen (Humbert) und die Gottesebenbildlichkeit >vornehmlich
leiblich zu verstehen« (von Rad), also >in erster Linie auf den Korper des Menschenxc
zu beziehen (Gunkel) und zwar namentlich auf die >aufrechte Gestalt« (Kéhler)«26.

Proppers Einschitzung diirfte fiir Irritationen sorgen: Ist es nicht schlichtweg
hanebiichen, mit dem Verweis auf die »aufrechte Gestalt« ein Kriterium inaugurie-
ren zu wollen, dessen Tauglichkeit als menschliches Alleinstellungsmerkmal derart
offenkundig hinfillig ist? Dieser Einschitzung méchte ich nicht widersprechen;
allerdings scheint es mir sinnvoller, hier nicht so sehr die biologischen, sondern
theologischen Griinde aufzuzeigen und zu dekonstruieren, aus denen Proppers Ein-
schitzung ihre Plausibilitit und Geltung ableitet. Woher also rithrt die von Propper
und anderen geteilte Auffassung, dass es einen dezidiert korperlichen Unterschied
zwischen Menschen und (anderen) Tieren gibe? Lisst man die biologische Frag-
wiirdigkeit seiner These fiir einen Moment auflen vor, dann zeigt sich nimlich,
dass Proppers so absurd anmutende These zumindest aus der Sicht einer sehr tra-
ditionellen Theologie schlicht und einfach folgerichtig ist. Der entscheidende Aus-
gangspunkt, der die Vorstellung eines substanziell vom Menschen unterschiedenen
Tierkorpers denkbar werden lisst, liegt dabei in der Koppelung von zwei zentra-
len metaphysischen Annahmen. Gestiftet wird diese Koppelung einerseits durch
die (neu-)scholastische Adaption des aristotelischen Hylemorphismus, wie er sich
insbesondere in der anima-forma-corporis-Lehre niedergeschlagen hat: Gerade aus
dem Motiv der Abwehr einer dualistischen Trennung von Korper und Seele heraus
besagt diese Lehre, dass die Seele die Form des Korpers — und insofern strukturell
mit ihm verbunden - sei. Kombiniert man diese metaphysische Annahme nun mit
einer weiteren, theologiegeschichtlich gleichermafien zentralen Annahme, dann
scheint Proppers Deutung in der Tat in greifbare Nihe zu riicken — denn die Frage
nach der anima, der den Korper formenden Seele, beantwortet die klassische, lehr-
amtlich bis heute giiltige Theologie mit dem Verweis auf die aristotelische Lehre
vom dreifachen Seelenvermégen: Dem Menschen kime demnach die (einzig ewig-
keitsfihige) anima rationalis zu, wihrend alle anderen Tiere lediglich mit einer ani-
ma sensitiva und Pflanzen mit einer anima vegetativa ausgestattet seien. Wenn diese

26  Th. Propper: Anthropologie, S. 154f.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

363


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

364

Simone Horstmann

Lehre vom dreifachen Seelenvermogen nun mit der anima-forma-corporis-Lehre ver-
kntipft wird, dann zeigt sich, dass die unterstellte Art der jeweiligen Seele die Art
bzw. die Form des Korpers determiniert. Der Korper eines Vernunftwesens, das
gemif der aristotelischen bzw. scholastischen Tradition iiber eine anima rationa-
lis verfugt, milsste demnach tatsichlich grundsitzlich anders geartet sein als der
Korper eines Tieres, das in diesem Sinne lediglich mit einer anima sensitiva aus-
gestattet sei. Die anima-forma-corporis-Lehre wire demnach auch eine Lehre, die
eine Aufwertung des menschlichen bzw. eine Abwertung, eine regelrechte Defor-
mierung des tierlichen Korpers aus einer strukturellen Notwendigkeit heraus na-
helegt: anima forma corporis heifSt daher mit Blick auf das wirkungsgeschichtliche
Erbe dieser theologischen Tradition fiir den Korper der Tiere vor allem: anima de-
forma corporis.*”

Mit dieser, hier nur knapp referierten Beobachtung ist ein umfangreicher Zu-
sammenhang benannt: Kérper von (menschlichen wie nichtmenschlichen) Tieren
sind keine rein vorsozialen, natiirlichen Phinomene?® — ihre Mikrophysiken sind
vielmehr in unterschiedlicher Weise von metaphysischen Vorannahmen geprigt.
Die zuvor beschriebene Beobachtung gibt Anlass zu der Vermutung, dass eine spe-
zifisch theologische Prigung dieses Zusammenhangs in der — wirkungsgeschicht-
lich, aber auch sachlich - fatalen Uberzeugung besteht, dass Tier- und Menschen-
korper in grundlegender, substantieller und insofern: metaphysischer Art und Wei-
se unterschieden seien. Diese Deutung ist auch binnentheologisch nicht unwider-
sprochen geblieben; dennoch weist sie starke Plausibilititen auf, die auch fiir tier-
rechtsbezogene Fragen relevant sind: Eine »Wirkung« der behaupteten metaphy-
sischen Unterschiedlichkeit von Menschen- und Tierkdrpern zeigt sich dabei viel-
leicht am klarsten in jener Tradition, die unterstellt, dass einzig Tierkorper ess-
bar seien. Die vielleicht umfassendste genealogische Rekonstruktion dieser Un-
terscheidung ist dem US-amerikanischen Medidvisten Karl Steel zu verdanken:
Er setzt sich in seinen Arbeiten kritisch mit (nicht nur, aber vor allem) theologi-
schen und religiésen Texten von der Antike bis zum Spitmittelalter auseinander;
der Titel eines seiner Biicher — »How to Make a Human« — weist bereits darauf-
hin, auf welche These es ihm ankommt: Er will aufzeigen, wie menschliche Gewalt
die zu verschwimmen drohende Trennlinie zwischen >Mensch< und >Tier« instand
zu halten hatte und inwiefern diese Gewalt an anderen Tieren letztlich zur Her-
ausbildung verschiedener Kérperkonzepte beigetragen hat: Menschliche und tier-
liche Korperlichkeit wird dabei gerade auch gestiitzt durch religiése Traditionen

27  Diese Beobachtungerkldartzumindestin Teilen auch die theologische Abwehr des Anthropo-
morphismus: Denn dieser verbietet ja, (ber das zuvor Gesagte noch hinaus, dem Wortlaut
nach vor allem eine Ahnlichkeit in der Form (morphé), d.h. eine korperliche Ahnlichkeit!

28  R.Gugutzer: Soziologie des Korpers, S. 25.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

dahingehend unterschieden, dass tierliche Korper als essbar, menschliche hinge-
gen als nicht-essbar gelten. Man missversteht diese Unterscheidung, wenn man
in ihr lediglich soziale Konventionen erkennen will, die nachtriglich auf Korper-
fragen projiziert werden — tatsichlich geht es bei der Frage der unterschiedlichen
Essbarkeit der Korper vor allem um religios gefirbte Vorstellungen von Korpern,
die verdaut werden konnen, und anderen — menschlichen — Korpern, bei denen
dies nicht der Fall zu sein scheint. In gewisser Hinsicht gibt die biblische Figur des
Propheten Jona im Bauch des (Wal-)Fisches den Prototypen fiir die Herausbildung
eines »vergottlichten Menschenkérpers«*® ab: In weitldufigen Traditionslinien des
Christentums zeichnet sich — darin wird man Steel nicht widersprechen kénnen -
ein Bild menschlicher Korper ab, die — wohlgemerkt als Kérper — nahezu véllig un-
affiziert und ginzlich unberiihrt von der Gefahr des Gefressenwerdens durch ein
Tier bleiben. Viele Traditionsbelege zeichnen ein buntes Bild von der Vorstellung,
dass der menschliche Korper selbst radikalste Bedrohungsszenarien unbeschadet
tibersteht; und selbst noch dort, wo er — gewissermaflen naturrechtswidrig — doch
einmal von einem Tier gefressen und dem Augenschein nach verdaut wird, darf er
auf seine Restitution im Jenseits hoffen: Die Lehre von der leiblichen Auferstehung
wurde zuletzt wohl vom Augsburger Philosophen Jens Soentgen als das spezifisch
religiése Problem nichtékologischen Denkens gebrandmarkt — Soentgen schreibt
dazu:

»Der Mensch [..] sieht sich gern als ein Gegeniiber der Natur und versucht, sich
den 6kologischen Kreislaufen zu entziehen. Seine Toten beerdigt er in Sargen und
beschwert die Graber mit Steinen, um zu verhindern, dass die Leichname von wil-
den Tieren verzehrt und damit Teil des allgemeinen Kreislaufs werden. Die Oko-
logie zeigt, wie sinnlos dies ist; denn der Mensch ist schon durch Atmung, Verzehr
und Ausscheidung in iibergreifende 6kologische Systeme eingebunden. Entfernt
er sich, etwa als Raumfahrer, aus der Biosphére, kann er nur mit hochstem tech-
nischen Aufwand und selbst dann nur fiir kurze Zeit iiberleben.«3°

3.2 Posthumane Kérper: Theologisch (iber die Grenzen des Kdrpers
reflektieren lernen

Die Kritik an der auch theologisch getragenen Ausbildung verschiedener Korper-
konzepte kann fachwissenschaftlich zunichst zwei entgegengesetzte Reaktionen
auslsen. Gerade im Angesicht der Diskussion um das Anthropozin und die Kli-
makatastrophe finden sich vermehrt Forderungen, die theologisch dafiir votieren,
eine stirkere Einbindung des Menschen in die 6kologischen Zusammenhinge zu

29 K. Steel: How to Make a Human, S. 42ff.
30 J.Soentgen: Okologie der Angst, S.13.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

365


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

366

Simone Horstmann

denken — diese Ansitze befinden sich also gewissermafien auf der Linie der Kri-
tik von Soentgen, indem sie versuchen, den von ihm bemingelten >6kologischen
Selbstentzug« des Menschen zu revidieren.> Sie rufen das 6kologische »Entangle-
ment<3? in Erinnerung, das zwischen allen belebten Wesen dieser Welt besteht.
Gleichwohl gibt es auch theologische Ansitze, die sich zwar um eine 6kologiefi-
higere Neuausrichtung der Theologie bemiihen, aber zugleich darauf aufmerksam
machen, dass die von Soentgen kritisierte christliche Eschatologie deswegen derart
unokologisch erscheint, weil sie die ebenfalls schnell einsehbaren Schrecken einer
vollstindig durchokologisierten Wirklichkeit gerade ausschliefien will: Auch Don-
na Haraways Ideal des Entanglements zeigt sehr deutlich, dass es in der Tat »aktive
[..] Kompostierungen«®? voraussetzt bzw. diese als regelrecht ethisches Ideal ein-
fordert — Okologie scheint hier nur auf Kosten von Subjektivitit denkbar, ebenso
wie im klassischen eschatologischen Modell christlicher Theologie die Errettung
von Subjektivitit auf Kosten eine radikalen Ent-Okologisierung gedacht wurde.
Diese Bemerkung stellt nicht die Tatsache einer anthropozentrisch orientierten
Eschatologie infrage, mochte aber Anlass dazu sein, die theologischen Motivatio-
nen hinter diesen Modellen nicht voreilig zu itbergehen.

Auch fachdidaktische Uberlegungen zu einem Interspezies Lernen miissen sich
letztlich zu dieser Frage verhalten: Ist ein Mehr an Okologie notwendig mit einem
Verlust an Subjektivitit verbunden? Gewinnbringend konnte diese Frage und ins-
gesamt die theologische Neujustierung antispeziesistischer Kérperkonzepte aus-
gehend von der theologischen Tradition der Heiligen her aufgegriffen werden. Die-
ser Vorschlag, der auf den ersten Blick sehr steil wirken mag, hat den Vorteil, dass
gerade in den so abseitig anmutenden Heiligenlegenden®* nicht nur individuel-
le Begegnungen von Menschen und Tieren angebahnt und konkretisiert werden,
die vom Ideal einer herrschaftsfreien Schépfungsutopie geprigt sind: »Im Heili-
gen wird ahnbar und in bestimmten Augenblicken sogar sichtbar, wie der Mensch
eigentlich gemeint ist — und von welcher Art seine Beziehung zum Tier nach dem
Willen des Schopfers hitte sein sollen. Dieser Hauch von Paradies gibt den Ge-
schichten von Heiligen und Tieren ihren eigentiimlichen Zauber — so als schaute
man durch ein Guckloch in den Garten Eden hinein.«3* Die US-amerikanische Pa-
tristikerin Virgina Burrus hat die Heiligenlegenden und insbesondere die sich in

31 Vgl. dazu beispielsweise J. Enxing: Und Gott schuf den Erdling.

32 Vgl. dazuinsbesondere D. Haraway: Unruhig bleiben.

33 Ebd,S.13.

34  Eineumfassend zum Verhiltnis von Heiligen und Tieren: G. Taxacher: Den Drachen téten und
die Spatzen fiittern, S. 63-78. Vgl. ebenfalls D. Moore: Divinanimality. Berlicksichtigt werden
sollte dabei auch der berechtigte Einwand, dass die Heiligenlegenden bei aller Tierndhe, die
sich in ihnen spiegelt, vielfach nicht ohne Reflexe von Gewalt auskommen.

35  G.Sartory/Th. Sartory: Ich sah den Ochsen weinen, S.13.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

ihnen spiegelnden Tierbeziehungen dariiber hinaus als Ausdruck eines primoder-
nen Posthumanismus gedeutet.3® Sie versteht die Heiligen als regelrechte Misch-
wesen, als narrative Ressource einer queeren christlichen Okologie, weil sie das
Verstindnis des Humanums grundlegend infrage stellen und dabei stets die »An-
gezogenheit des Menschen zu anderen lebendigen Organismen«®” bezeugen. Wie
der hl. Simeon, ein frithchristlicher Siulenheiliger, stets aufs Neue mal Tier, mal
Pflanze, mal Stein zu werden sucht, lieRen sich die Heiligenlegenden generell als
Versuch lesen, das Ideal einer natiirlichen Ordnung zu unterminieren. Auf diese
Weise messen die Heiligen die Grenzen des Menschlichen bestindig neu aus bzw.
schieben diese stets noch etwas weiter hinaus: Thr Experimentieren mit dem eige-
nen Korper zeigt, so Burrus, dass sie sich mit den vermeintlichen Grenzen nicht zu-
friedengeben und in stindiger Transformation begriffen seien.?® Gerade auch fiir
die Frage nach der scheinbaren Alternative von Subjektivitit und Okologie kénnen
die Heiligen deswegen geeignete Orientierungspunkte fiir ein Interspezies Lernen
sein, weil sie diese Alternative produktiv unterminieren und zeigen, dass (bisweilen
durchaus organisch konzipierte) Formen der Verbundenheit mit anderen Lebewe-
sen die menschliche Subjektivitit nicht schmailern, sondern anreichern kénnen —
und umgekehrt womoglich ebenfalls. Lernprozesse konnen sich diese Heuristik
zu eigen machen, indem sie danach fragen, wie und vor dem Hintergrund welcher
konkreten Erfahrung Lernende die Symbiose mit anderen Lebewesen als Bereiche-
rung des eigenen Lebens erfahren kénnen bzw. wie sie selbst fiir andere zu einer
symbiotischen Bereicherung werden kénnen.

3.3 Geteilte Korper und verkdrpertes Verstehen: Interanimalitaten
didaktisieren lernen

Auch die Philosophie und die Human-Animal-Studies haben in den letzten Jah-
ren die Bedeutung von Korper bzw. Kérperlichkeit hervorgehoben. Einige Ansitze
weisen dabei in eine erkenntnistheoretische Richtung, indem sie einen Konsens
infrage stellen, der die Frage nach einem speziesiibergreifenden Verstehen lange
Zeit dominiert hat: Thomas Nagels Aufsatz »Wie es ist, eine Fledermaus zu sein«®®
gilt bis heute vielfach als Schlussstein fiir die Frage, ob Menschen andere Tiere
verstehen, d.h. Wissen iiber deren subjektive Zustinde (die sog. Qualia) erlangen
konnen. Nagels Antwort markiert eine skeptische Haltung zu dieser Frage, inso-
fern er diese Moglichkeit im engeren Sinne fiir ausgeschlossen hilt. Dieser Skep-
tizismus hat die Diskussionen um ein Interspezies-Verstehen in den vergangenen

36  Vgl. V. Burrus: Ancient Christian Ecopoetics.

37 Ebd,S.83f

38 Vgl.ebd., S.106.

39 Vgl. Th. Nagel: Wie es ist, eine Fledermaus zu sein.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

367


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

368

Simone Horstmann

Jahren derart stark dominiert, dass andere (Neu-)Ansitze erst langsam aus diesem
Schatten treten.

Die bereits erwihnte belgische Philosophin Vinciane Despret hat den Begriff
der Isopraxis*® geprigt, um damit einen denkbaren Neuansatz zu charakteri-
sieren: Er soll verdeutlichen, dass speziesiibergreifendes Verstehen nicht aus der
klinisch-distanzierten Beobachterperspektive, sondern stets nur aus der geteilten
Praxis heraus moglich ist, und dass es zuerst der gelebten und ausagierten Ge-
meinschaften bedarf, um Verstehen zu gewéhrleisten bzw. um Gemeinsambkeiten
festzustellen. Sie verweist dazu etwa auf das (ethisch sicher nicht ganz ideal
gewihlte) Beispiel von Pferd und Reiter*in, um die Bedeutung der Isopraxis her-
auszustellen: Pferd und Reiter*in entwickeln erst in der Interaktion miteinander
das gegenseitige Verstehen. Sie verstehen sich besser durch die gemeinsame
Praxis und die Gleichférmigkeit (Isomorphie bzw. Isopraxis) ihrer Bewegung.
Eine dhnliche Perspektive wihlen Vorschlige, die den Begriff des Enaktivismus
stark machen, um statt der Rekonstruktion fremder mentaler Zustinde die
Teilnahme an einer gemeinsamen Lebenswirklichkeit itber ein geteiltes, weil
verkorpertes Wissen hervorheben: Ein solches Wissen, so kommentiert es der
Literaturwissenschaftler Jan Séffner, transzendiert die objektivistischen Normen
klassischer Wissenschaftstheorie, es ist riskiertes Wissen, das aus einer konkreten
Situation bzw. Interaktion erwachsen kann, aber auch von ihr abhingig, und
deswegen mitunter oftmals nicht wiederholbar ist. Enaktivistisches, aus der
aktiven korperlichen Teilnahme erwachsendes Verstehen hat eher den Charakter
von personlicher Evidenz als jenen der objektiven und tberindividuell giiltigen
Wahrheit. Es beschreibt, warum wir in unseren aktiven Beziehungsmomenten zu
anderen Wesen — ein Ballspiel mit den Hunden oder Katzen etwa — in besonderer
Weise die Erfahrung machen, dass wir sie in diesen Momenten wesentlich besser
verstehen konnen als durch die streng (natur-)wissenschaftliche, d.h. vor allem
entsubjektivierte Rekonstruktion ihrer Erkenntnis- und Erlebnisfihigkeit auf dem
Papier.#* Unverkennbar nimmt insbesondere der enaktivistische Ansatz Bezug
zur Phinomenologie, die ihrem eignen Selbstverstindnis nach immer schon anti-
naturalistisch, aber auch anti-dualistisch orientiert ist, wenn sie das Moment der
Bedeutungshaftigkeit in der geteilten Erfahrung hervorhebt.

Wie die soeben knapp skizzierten Ansitze macht auch die Theologie nicht sel-
ten gedankliche Anleihen bei der Phinomenologie, wenn sie einerseits in ihren
sehr traditionellen Diskursen wie der Inkarnationstheologie, aber auch in den Neu-
entwiirfen einer Tiertheologie die Bedeutung des Korpers bzw. des Leibes hervor-
hebt — insbesondere vor dem Hintergrund der zentralen phinomenologischen Er-
kenntnis, dass der Leib (d.h. die subjektiv erfahrene Korperlichkeit) nicht an der

40 Vgl. V. Despret: The Body We Care for.
41 ). So6ffner: What is it like to be with bats. Vgl. umfassender dazu: Ders.: Partizipation.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

Korpergrenze endet — er transzendiert den Kérper und deutet immer schon dar-
authin, dass die Leibesgrenze, anders als die des Korpers, keine absolute Grenze
ist: Der Leib ist erweiterbar — in diesem Sinne spricht etwa Maurice Merleau-Ponty
von Leibessynthesen*?, d.h. von Erfahrungen eines regelrecht exzentrischen Lei-
bes, der eben jenes triste Bild iiberwindet, das die europdisches Geistesgeschichte
bislang vom Kérper gezeichnet hat, wenn dieser als das Moment der Isolation, der
Getrenntheit des Individuums von allen anderen gedacht wurde. Merleau-Ponty
hilt dem entgegen: »Was existiert, sind nicht getrenntlebende Tiere, sondern ei-
ne Interanimalitit.«*® Auch theologisch wire es gerade in didaktischen Kontex-
ten sinnvoll, die Frage nach dem Verhiltnis von Menschen und (anderen) Tieren
wesentlich stirker als bislang interaktionstheoretisch zu konzeptualisieren, also
beispielsweise danach zu fragen, was es bedeuten kann, dass etwa die biblischen
Szenerien eines endzeitlichen Tierfriedens bestimmte Mensch-Tier-Interaktionen
beschreiben:

»Der Wolf findet Schutz beim Lamm, der Panther liegt beim Bocklein. Kalb und
Lowe weiden zusammen, ein kleiner Junge leitet sie. Kuh und Barin ndhren sich
zusammen, ihre Jungen liegen beieinander. Der Lowe frisst Stroh wie das Rind.
Der Saugling spielt vor dem Schlupfloch der Natter und zur Hohle der Schlange
streckt das Kind seine Hand aus. Man tut nichts Béses und begeht kein Verbrechen
auf meinem ganzen heiligen Berg; denn das Land ist erfiillt von der Erkenntnis des

HERRN, so wie die Wasser das Meer bedecken.«**

Auch diese knappen Verse beschreiben, wie es abschliefend explizit heifit, einen
Verstehens- bzw. Erkenntniszusammenhang — dieser ergibt sich allerdings vor al-
lem aus den zuvor genannten Handlungen: Schutz finden, nebeneinander liegen,
zusammen weiden, spielen usf. Gerade fiir ein tierrechtsbezogenes Lernen kénnen
Texte wie diese Lernanlisse sein, um tiber die Bedeutung der Interaktion fiir das
Verstehen der Anderen entweder nachzudenken oder diese ganz praktisch erfahr-
bar werden zu lassen.

4. Kenosis - Perspektivwechsel theologisch didaktisieren lernen

Anhaltspunkte fiir die theologische Plausibilitit einer derartigen >Interanimalititx
bietet die frithchristliche Formel der Kenosis - sie soll hier abschliefiend als wich-
tiger theologischer Anker fiir ein tierrechtsaffines Lernen aufgegriffen werden.

42 Vgl. M. Merleau-Ponty: Phanomenologie der Wahrnehmung, S.182.
43 M. Merleau-Ponty: Die Natur, S. 261.
44 Jes11,6-9 (EU 2016).

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

369


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

370

Simone Horstmann

Dieser Begriff besitzt zunichst fachwissenschaftlich deswegen eine aufleror-
dentliche Brisanz, weil er biblisch nur ganz punktuell bezeugt ist; er bildet also
keine durchgingige, dafiir aber eine der Sache nach umso bemerkenswertere Se-
mantik. Meist wird der altgriechische Begriff der Kenosis als >SelbstentdufRerung«
ubersetzt; er findet sich innerhalb der neutestamentlichen Briefliteratur im Philip-
perhymnus und beschreibt dort als christologische Denkfigur die Beziehung Gottes
zur Wirklichkeit, so wie sie sich in der Person Jesus Christus spiegelt: »Er war Gott
gleich, hielt aber nicht daran fest, Gott gleich zu sein, sondern er entiuflerte sich
und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich.«** Was hier in wenigen bi-
blischen Versen hymnisch verdichtet begegnet, ist wenig mehr als die verwegene
Vorstellung eines Gottes, der sich nicht durch Absolutheit oder radikale Trennung
von allem Irdischen als géttlich erweist, sondern vielmehr die Vorstellung eines
radikalen Perspektivwechsels, der das Christentum auch an anderer Stelle durch-
zieht: Gottes Selbstentiuflerung wird als — nicht nur metaphorisches — Eintreten
fir alles Schwache, fur alles, das »wie ein Sklave« ist, beschrieben. In dieser pa-
radoxen Denkfigur — erst am Anderen seiner selbst wird Gott wirklich gottlich -
liegt ein wichtiger tiertheologischer Reflexionspunkt, den der Theologe und Lyri-
ker Christian Lehnert wie folgt umschreibt:

»Die ersten Christen schauten nicht mehr mit den Augen von Totenden auf das
Opferblut, sondern umgekehrt mit dem Gekreuzigten auf seine Morder. [..] Die
Einfihlung in den gebrochenen Blick des sterbenden Christus verdnderte grund-
legend eine Weltsicht. Diese Identifikation er6ffnete die Wahrnehmung zweier
Seiten im Menschen: Man leidet mit, und man quélt mit. [..] Dieser neue Blick-
winkel in der Erzdhlung einer rituellen Tétung erschiitterte die antike Welt mit
ihrer tief verinnerlichten Opferpraxis. Der empfundene Schmerz des Opfers wird
heiliggesprochen, nicht mehr der zugefiigte. Damit scheint Mitleid als Moglich-
keit auf, wo vorher nur das Ritual stand.«*¢

Dieses frithchristliche Wahrnehmungsschema der Kenosis vermittelt daher auch
fiir heutige Fragen eine Vorstellung von der Grundidee des Christentums, die eben
nicht darauf abzielt, dem Menschen die schrankenlose Legitimation fiir jedwe-
de Grausambkeit gegeniiber anderen Lebewesen zuzusprechen. In der Formel der
Kenosis begegnet die wesentlich komplexere Vorstellung, dass die Gestalt eines
christlichen Lebens die Lebendigkeit anderer Wesen gerade nicht als abzuweh-
rende oder kleinzuhaltende Bedrohung zu betrachten hat, sondern erst in dieser
Lebendigkeit der Anderen Rettung erfihrt: Der von Jesus tiberlieferte Satz »Denn
wer sein Leben retten will, wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen

45  Phil 2,6f. (EU 2016).
46  Chr. Lehnert: Korinthische Brocken, S. 45f.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

verliert, wird es finden« (Mt 16,25) handelt nicht nur von einer religiésen Uberzeu-
gung, sondern blickt zugleich auf die durchaus alltigliche Erkenntnis, dass auch
Menschen andere Lebewesen existentiell in ihrer je eigenen Lebendigkeit brau-
chen. Der Preis dieser Entiuflerung kann im Kontext christlicher Theologie die in
Kauf genommene Selbstaufgabe sein: »Wir miissen uns fragen: Was wire, wenn
eben nicht die Schopfung um des Menschen willen, sondern der Mensch um der
Schépfung willen, allein zu ihrer Verherrlichung und ihrem Schutz geschaffen wor-
den wire?«*

Gerade auch in tiertheologischen Kontexten ist die Kenosis-Formel zum viel-
leicht einschligigsten Wahrnehmungs- und Handlungsschema avanciert; so hat
der US-amerikanische Theologe Eric D. Meyer unlingst darauf aufmerksam ge-
macht, welche Rolle die Vorstellung einer umfassenden Perspektivumkehr gerade
in eschatologischen Fragen einnimmt: Man findet, so Meyer in Anlehnung an die
»grofde Gerichtsrede« in Mt 25, etwas iiber den Standpunkt von jemandem im An-
gesicht Gottes heraus, indem man fragt: Wer bin ich aus Sicht der Armen, Diirsten-
den, Hungernden, wer bin ich aus Sicht der Tiere? Gerade dort, wo die biblischen
Texte das Gottesreich aus der Perspektive der Sozialitit der nichtmenschlichen Na-
tur beschreiben, offenbarten sie damit zugleich eine sehr andere Vorstellung von
der menschlichen Natur und Identitit:

»The particular nonhuman neighbors among whom we live, breath, eat, sleep, and
die have knowledge of who we are [...] these animals know, better than we do, who

we are in God’s eyes and God’s realm.«*8

Diese Fragerichtung fasst Meyer dabei durchaus auch sehr konkret, wenn er fragt:
Wer ist der Mensch in den Augen eines Tieres, das in einer Tierfarm eingesperrt ist?
In dieser beengten Welt scheint allein der Mensch sich frei bewegen zu kénnen; er
allein scheint die Kontrolle zu haben; er allein 6ffnet und schlief$t die Tiiren. Man
kann sich die Verwirrung und Angst in der Erfahrung jener Tiere vorstellen, deren
rudimentirste Bediirfnisse nach Hygiene, danach, die eigenen Kinder zu ernih-
ren, sozial mit den anderen Wesen zu interagieren, allesamt durch den Menschen
verunmoglicht werden. Wir wissen nicht, wie viel von diesen Frustrationserfah-
rungen direkt mit uns Menschen assoziiert werden. Aber wer in die Augen eines
Kifighuhn blicke, in die einer Sau in einem winzigen engen Maststall, in die Augen
eines Kalbs, das mit nur wenigen Tagen seiner Mutter entrissen wurde, braucht
nicht viel Fantasie um zu verstehen, dass der Mensch hier als gefiihlloser Folte-
rer wahrgenommen wird, unempfinglich und unempfindlich fiir jegliches Mitleid:
»We may safely assume that out animal neighbors identify us somehow — howe-
ver inaccessibly — and that their perspectives hold accurate descriptions of human

47 P Riede: Im Spiegel der Tiere, S. 212.
48  E.D. Meyer: Inner Animalities, S.106.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

3N


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

372 Simone Horstmann

nature and identity.« — Und eben diese Beschreibungen kénnen Teil des géttlichen

Urteils sein, so Meyer: »We cannot be sure that God does not see us through animal

eyes.«*

Abb. 1: »Wer ist der Mensch in meinen Augen?«

R TR TAUDS Mochie UNA Mermum tP"'lbuy

EiapnMich e it die
Menseb, mie, aufer sic bringen Mt
Folher,

Und ih sefe \'ll't.”t-ld""’
nodh ein eimiog® mal, wem ich
axrde.

Quelle: Simone Horstmann

Lernprozesse, die ein tierrechtsbezogenes wie theologisches Interesse verfol-
gen, konnen die soeben skizzierte Denkfigur der Kenosis gleichermafien als Anlass
fiir die Reflexion eigener Wahrnehmung wie auch als ethische Perspektive the-
matisieren, indem sie die Frage aufgreifen, wie Identitatszuschreibungen durch
Fremdperspektiven entstehen. Die beiden abgebildeten Ausschnitte aus zwei Pla-
katen sollen zeigen, dass gerade jiingere Lerngruppen hiufig keine Schwierigkeiten
mit dieser gedanklichen Ubernahme anderer Perspektiven haben und dabei durch-
aus beachtliche Ergebnisse formulieren. Mit etwas ilteren Lerngruppen kann es
dariiber hinaus auch sinnvoll sein, iiber den institutionellen Ort von Formen der
Fremdperspektivitbernahme nachzudenken und in diesem Sinne danach zu fra-
gen, wie sich diese kenotische Wahrnehmung langfristig sozial verankern lasst.

49  Ebd., S.109.

https://dol.org/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- EEaT


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

Abb. 2.: »Wer ist der Mensch in meinen Augen?«

wenn 1cn ede vewre verLorer ¢

wenn meine Jogd nickk

Quelle: Simone Horstmann

Literaturverzeichnis

Ach, Johann S.: Das Tier als Mitgeschopf? Eine Pardnese, in: Simone Horstmann
(Hg.), Religiose Gewalt an Tieren. Interdisziplinire Diagnosen zum Verhiltnis
von Religion, Speziesismus und Gewalt, Bielefeld: transcript 2021, S. 107-121.

Blanke, Christa: Mit den Augen der Liebe. Wir sind bei den Tieren. Ein Tagebuch
der Hoffnung, Frankfurt a.M.: Animals Angels Press 2011.

Brenner, Andreas: Tierversuche neu in Frage gestellt, in: Altex 20 (2003), S. 271-274.

Burrus, Virginia: Ancient Christian Ecopoetics. Cosmologies, Saints, Things,
Philadelphia: Univ. Press 2019.

Daston, Lorraine: Intelligences: Angelic, Animal, Human, in: Dies./Gregg Mitman
(Hg.), Thinking with animals. New perspectives on anthropomorphism, New
York: Univ. Press 2005, S. 37-58.

Despret, Vinciane: Was witrden Tiere sagen, wiirden wir die richtigen Fragen stel-
len?, Miinster: Unrast 2019.

Despret, Vinciane: The Body We Care for. Figures of Anthropo-Zoo-Genesis, in:
Body and Society 10 (2004), S. 111-134.

Dornenzweig, Katharina: Sprachexperimente mit nichtmenschlichen Tieren als
Ausdruck von und Herausforderung fiir problematische Konzeptionen tierli-
cher Agency, in: Sven Wirt et al. (Hg.), Das Handeln der Tiere. Tierliche Agency
im Fokus der Human-Animal-Studies, Miinster 2015, S. 149-178.

https://dol.org/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- EEaT

373


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

374

Simone Horstmann

Enxing, Julia: »Und Gott schuf den Erdling.« Plidoyer fiir eine neue Anthropolo-
gie, die die nichtmenschliche Schopfung mitdenkt. In: Herder Korrespondenz
3 (2020) S. 24-26.

Enxing, Julia: Schépfungstheologie im Anthropozin. Gedanken zu einer planetari-
schen Solidaritit und ihrer (theo)politischen Relevanz, in: Herwig Grimm/Mi-
chael Rosenberger (Hg.), Interdisziplinire Tierethik, Band 1, Baden-Baden: No-
mos 2020 [im Erscheinen].

Enxing, Julia: Gott im Werden: Die Prozesstheologie Charles Hartshornes (= ratio
fidei 50), Regensburg: Pustet 2013.

Funkschmidt, Kai: Wer Tiere beerdigt, miisste sie eigentlich auch taufen, in: Loc-
cumer Pelikan 4 (2019), S. 22-23.

Guardini, Romano: Welt und Person. Versuche zur christlichen Lehre vom Men-
schen, 5. Aufl., Wiirzburg: Werkbund-Verlag 1962 [1952].

Gugutzer, Robert: Soziologie des Korpers, Bielefeld: transcript 2015.

Haraway, Donna: Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzin,
Berlin: Campus 2018.

Horstmann, Simone (Hg.): Religiése Gewalt an Tieren. Interdisziplinire Diagnosen
zum Verhiltnis von Religion, Speziesismus und Gewalt, Bielefeld: transcript
2021.

Horstmann, Simone: Anima (de-)forma corporis. Zur Konstruktion von Tier- und
Menschenkdrpern durch die Theologie, in: Dies. (Hg.), Religiose Gewalt an Tie-
ren. Interdisziplinire Diagnosen zum Verhiltnis von Religion, Speziesismus
und Gewalt, Bielefeld: transcript 2021, S. 59-76.

Horstmann, Simone: Metaphysik der Mikrophysik. Beobachtungen zu den theolo-
gischen Signaturen in Tierkdrperdiskursen, in: Tierethik 22 (2021) [im Erschei-
nen].

Horstmann, Simone: Was fehlt, wenn uns die Tiere fehlen. Eine theologische Spu-
rensuche, Regenburg: Pustet 2020.

Horstmann, Simone: Der Gott der Tiere. Uber Tierleid, -angst und -schmerz, in:
Dies./Thomas Ruster/Gregor Taxacher, Alles, was atmet. Eine Theologie der Tie-
re, Regensburg: Pustet 2018, S. 184-203.

Jingel, Eberhard: Das Verhiltnis von »6konomischer« und »immanenter« Trinitit,
in: Ders., Entsprechungen: Gott — Wahrheit — Mensch. Theologische Erorte-
rungen, Miinchen: Kaiser 1980, S. 265-275.

Kurth, Markus: Ausbruch aus dem Schlachthof. Momente der Irritation in der in-
dustriellen Tierproduktion, in: Sven Wirth et al. (Hg.), Das Handeln der Tiere.
Tierliche Agency im Fokus der HAS, Bielefeld: transcript 2015, S. 179-202.

Lehnert, Christian: Korinthische Brocken. Ein Essay iiber Paulus, 2. Aufl., Berlin:
Suhrkamp 2014.

Lestel, Dominque/Bussolini, Jeffrey/Chrulew, Matthew: The Phenomenology of An-
imal Life., in: Environmental Humanities 5 (2014), S. 125-148.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Interanimalitat - Zur Ambivalenz von Religion fiir ein antispeziesistisches Lernen

Merleau-Ponty, Maurice: Die Natur. Aufzeichnungen von Vorlesungen am Collége
de France 1965-1960, iibersetzt von Mira Kéller, hg. und mit Anmerkungen ver-
sehen von Dominique Séglard, Miinchen: Fink 2000.

Merleau-Ponty, Maurice: Phinomenologie der Wahrnehmung, 6. Aufl., Berlin: de-
Gruyter 1974 [1945].

Meyer, Eric D.: Inner Animalities. Theology and the End of the Human, NY: Ford-
ham Univ. Press 2018.

Moore, Stephen D. (Hg.): Divinanimality. Animal Theory, Creaturely Theology, New
York: Fordham Univ. Press 2014.

Nagel, Thomas: What Is It Like to Be a Bat?/Wie es ist, eine Fledermaus zu sein?,
Stuttgart: Reclam 2016 [1974].

Propper, Thomas: Theologische Anthropologie, Bd. 1, Freiburg i.Br.: Herder 2012.

Riede, Peter: Im Spiegel der Tiere. Studien zum Verhiltnis von Mensch und Tier
im alten Israel (= Orbis Biblicus et Orientalis 187), Géttingen: Vandenhoek &
Ruprecht 2002.

Ruster, Thomas: Kontingent und eschatologisch. Elemente einer nachtheistischen
Trinititslehre, in: Thomas Marschler/Thomas Schaertl (Hg.), Herausforde-
rungen und Modifikationen des klassischen Theismus (=STEP 16), Miinster:
Aschendorf 2019, S. 417-454.

Ruster, Thomas: Tiere — Sakramente der Transzendenz. Auf der Suche nach dem
lebendigen Gott, in: Ders.; Simone Horstmann; Gregor Taxacher, Alles, was at-
met. Eine Theologie der Tiere, Regensburg 2018, S. 117-136.

Sartory, Gertrude/Sartory, Thomas: »Ich sah den Ochsen weinen«: Die Heiligen und
die Tiere, 2. Aufl., Freiburg i.Br.: Herder 1981.

Soentgen, Jens: Okologie der Angst (= Frohliche Wissenschaft 117), Berlin: Matthes
& Seitz 2019.

Softner, Jan: Partizipation. Metapher, Mimesis, Musik — und die Kunst, Texte be-
wohnbar zu machen, Miinchen: Fink 2014.

Soffner, Jan: What is it like to be with bats, in: Ders./Sabine Flach (Hg.), Other sides
of cognition, Bern: Peter Lang 2010, S. 215-224.

Steel, Karl: How to Make a Human. Animals and Violence in the Middle Ages,
Columbus, Ohio: Univ. Press 2011.

Taxacher, Gregor: Bruchlinien. Wie wir wurden, was wir sind: Eine theologische
Dialektik der Geschichte, Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2015.

Taxacher, Gregor: Den Drachen toten und die Spatzen fiittern, in: Ders./Simone
Horstmann/Thomas Ruster: Alles, was atmet. Eine Theologie der Tiere, Regens-
burg: Pustet 2018, S. 63-78.

Taylor, Charles: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994 [1989].

Teipel, Jiirgen: Unsere unbekannte Familie. Wahre Geschichten von Tieren und
Menschen, Berlin: Suhrkamp 2018.

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

375


https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

376

Simone Horstmann

Uzarewicz, Michael: Der Leib und die Grenzen der Gesellschaft: Eine neophino-
menologische Soziologie des Transhumanen, Stuttgart: Lucius 2011.

Wal, Koo van der: Die Umkehrung der Welt. Uber den Verlust von Umwelt, Ge-
meinschaft und Sinn, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2004.

Wils, Jean-Pierre: Die Moral der Sinne. Essay, Titbingen: Klopfer & Meyer 1999.

Wink, Walter: Verwandlung der Michte, Regensburg: Pustet 2014.

Online-Quellen

Irmer, Juliette: Jagd auf Fledermiuse und Flughunde: Die Siitndenbdcke der Pan-
demie bezahlen mit dem Leben, in: NZZ am Sonntag, 04.04.2020, zuletzt ab-
gerufen am 14.01.2021 unter https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-f
lughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true.

Wawrzyniak, Daniel: Der Begriff »Mitgeschopf« — Ein Platzhalter fiir moralische
Intuitionen, in: Christian Dirnberger (Hg.), Das Nutztier als Mitgeschopf.
Herausforderung fiir eine Ethik der Mensch-Tier-Beziehung, 0.0. 2015, zuletzt
abgerufen am 12.10.2020 unter https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/
publikationen/ttn_ edition/ttn_essay_preis_2015.pdf

https://dolorg/10:14361/9783830455227-014 - am 15.02.2028, 02:11:02. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_

