
Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion

für ein antispeziesistisches Lernen

Eine theologische Perspektive

Simone Horstmann

1. Einleitung

Die Theologie1 dürfte zu jenen Fächern gehören, deren Beitrag für ein »Interspe-

zies Lernen« alles andere als klar auf der Hand liegt. Weite Teile ihrer traditio-

nellen Denkstrukturen sind dezidiert anthropozentrisch und stehen damit dem

Augenschein nach unrettbar quer zum Grundanliegen der Tierschutz- und insbe-

sondere der Tierrechtsbewegung. Und auch das ist noch sehr vorsichtig formuliert:

Denn gemessen an den heute eklatanten, unübersehbaren Ausmaßen all jener (Ge-

walt-)Phänomene, die auf letztlich auch theologisch zu verantwortenden Anthro-

pozentrismen beruhen, wird man der Einsicht wohl nicht vorschnell entkommen

können, dass die klassische Theologie insofern am Projekt des Anthropos beteiligt

war und ist, als sie die Gewalt an nichtmenschlichen Tieren fatalerweise zum Lack-

mustest ihres Menschen- und Gottesbildes stilisieren konnte.2 Das bedeutet auch,

dass heutigeTheologien gut damit beraten sein dürften, sich nicht vorschnell an die

Spitze der Tierschutz- und insbesondere Tierrechtsbewegung setzen zu wollen –

wohlwissend, dass sich diese Bewegung über weite Teile ihrer Tradition gerade

auch in strikter Abgrenzung von klassischen theologischen Denkmustern verstan-

den hat, und dies vielfach durchaus zurecht.

Diese tiefe Einschreibung der Gewalt an Tieren in die Strukturen der tradi-

tionellen Theologie ist aber nicht nur ein nach wie vor wirksamer Legitimations-

mechanismus für weitere Gewalt, sondern stellt vor allem grundlegende Anfragen

an das methodische Funktionieren jener Theologien, die sich von dieser Gewalt zu

emanzipieren suchen: Wie viel Theologie bleibt noch bestehen, wenn die gewaltin-

duzierende Opposition von »Tier« und »Mensch« derart tief in den theologischen

1 Sofern nicht anders vermerkt, beziehe ich mich dabei auf die christliche Theologie, nicht

notwendigerweise aber auf eine konkrete konfessionelle Ausprägung von Theologie.

2 Vgl. dazu K. Steel: How to Make a Human; vgl. S. Horstmann: Religiöse Gewalt an Tieren.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


350 Simone Horstmann

Formen und Normen verankert ist? Gibt es überhaupt ein sicheres, d.h. vor al-

lem herrschaftsfreies Terrain, von dem her Theologie neu gedacht werden könnte?

Diese Anfrage gilt umso dringender, als zunehmend deutlich wird, dass u.a. auch

die biblischen Texte in vielfacher Hinsicht gewaltdurchtränkt sind. Selbst dort, wo

heute (noch) vereinzelt über theologische Neuansätze nachgedacht wird, müssen

sich diese noch vor allen didaktischen Folgeüberlegungen mit dieser Frage ausein-

andersetzen. Dieser fachwissenschaftliche Diskurs scheint gerade erst begonnen zu

haben, und diese Sachlage verkompliziert offenkundig auch die hier zu verhan-

delnde fachdidaktische Fragestellung, insofern klassischerweise wohl angenommen

wird, dass die Fachdidaktik eine Implikation aus der (vorgängigen) Fachwissen-

schaft darstellt.

2. Religiös-legitimierte Gewalt analysieren und überwinden lernen

2.1 Theologische Gewaltlegitimationen kritisch reflektieren

und überwinden lernen

Auch unterrichtliche Kontexte sollten sich daher umfassend mit der Frage ausein-

andersetzen,welche religiösen und theologischen Entscheidungen zumAusschluss

von anderen Tieren geführt haben. Vielfach vernimmt man dazu heute die Ein-

schätzung, dass die Theologie die (anderen) Tiere lediglich ›übersehen‹ oder ›ver-

gessen‹ hätte. Didaktiken, die auf dieser Prämisse aufbauen, wirken dann vielfach

etwas zahnlos, wennman sie an den realen Ausmaßen und Folgen dieser vermeint-

lichen ›Tiervergessenheit‹ bemisst: Sie unterstellen nämlich bzw. setzen voraus,

dass die theologische Reflexion bereits über ausgereifte Reflexionsformen für die

Begegnung mit Tieren verfügen würde, diese aber – gewissermaßen aus einer blo-

ßen ›Vergesslichkeit‹ heraus – lediglich noch nicht zu Anwendung bringen konnte;

erkennbar sind diese Ansätze i.d.R. daran, dass sie das Thema ›Tiere‹ oft reflex-

haft in vermeintlich selbstverständlichen, übergreifenden Themenkomplexen un-

terbringen – im Religionsunterricht sind dies insbesondere die Reihen zur Schöp-

fungslehre. Diese Ansätze übergehen aber gleichwohl die wesentlich zielführende-

re, weil diagnostisch wertvollere Frage danach, wo andere Tiere in den theologi-

schen bzw. religiösen Strukturen gerade nicht vorkommen, wo sie sich nicht in die

bestehenden Kategorien einfügen lassen (und gerade so wesentliche theologische

Irritationen auslösen).

Weiterführender dürften also Ansätze sein, die davon ausgehen, dass nicht-

menschliche Tiere nicht ohneWeiteres, nicht vollkommen glatt und nicht ohne vor-

herige Veränderungen der bestehenden theologischen Grundannahmen Eingang

in das religiöse Denken und Handeln finden können. Gerade weil die wohl ent-

scheidende fachwissenschaftliche Frage jene nach den Reibungspunkten ist, an denen

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 351

die Auseinandersetzungmit nichtmenschlichen Lebewesen die theologischen Ord-

nungsstrukturen kritisch beleuchtet und produktiv verändert, können und sollten

die fachdidaktischen Perspektiven nicht ohne Weiteres voraussetzen, dass die Be-

arbeitungswege und auch die denkbaren theologischen Antworten zur ›Tierfrage‹

klar gegeben und sachlich bereits vorentschieden sind; gerade die bislang oft her-

ausgegriffenen Vorentscheidungen dürften aus einer Tierrechtsperspektive heraus

wenig ergiebig sein – so auch die schon angesprochene Vorentscheidung, ande-

re Tiere theologisch ausschließlich in der Schöpfungslehre zu verorten – dass die

daraus abgeleitete Formel von den Mitgeschöpfen oder der Kreatürlichkeit sich

wichtigen Anfragen ausgesetzt sieht, sollte auch didaktisch nicht unterschlagen

werden.3

Didaktische Kontexte müssen diese sachliche Offenheit aber nicht als einen

Mangel oder als Unsicherheit erfahren, sondern sollten sich die Situation zunutze

machen: Gerade mit fortgeschrittenen oder älteren Gruppen kann es lohnend sein,

hier forschendes Lernen zu betreiben, also Beobachtungen zu der Frage zusammen-

zutragen und auszuwerten, an welchen Stellen der bisherigenThemengebiete bzw.

Unterrichtsreihen andere Tiere gerade nicht vorgekommen sind und welche Grün-

de zu diesem Ausschluss geführt haben könnten. Zu diskutieren wäre demnach

die Frage, welchen strategischen Gewinn klassische Theologien aus der radikalen

Abwertung nichtmenschlicher Tiere gezogen haben (und welche neuen Probleme

sie damit zugleich erzeugt haben). Wer so beispielsweise auf den klassischen Re-

ligionsunterricht blickt, erkennt dabei vor allem, dass die vorschnelle Verortung

von (anderen) Tieren in den schöpfungstheologischen Themen vielleicht sogar un-

angebracht darüber hinwegtäuscht, dass andere Tiere bis dato weder in den ek-

klesiologischen, den eschatologischen, soteriologischen, christologischen – usf. –

Themengebieten vorkommen.

In diesem Zusammenhang kann es auch lohnend sein, die problemhaltige Be-

deutung theologischer Denkmuster gerade auch dort wahrnehmen zu lernen, wo

sie sich in vorgeblich gänzlich säkularen Kontexten zeigt. Da ich dies an anderer

Stelle bereits ausführlicher dargelegt habe4, beschränke ich mich hier auf drei kur-

ze Bemerkungen. (1.) Die (medialisierte) ethische Diskussion insbesondere um die

sog. Tierversuche semantisiert diese Praxis an vielen Stellen als freiwillige Hand-

lung, gar als Selbsthingabe der in den Versuchen genutzten Tiere. Derartige Se-

mantiken zehren von einer letztlich theologisch gefärbten Opfer-Vorstellung und

dem gleichermaßen theologisiertem Motiv des stellvertretenden Leidens. Lern-

prozesse können davon profitieren, diesen hochproblematischen Deutungszusam-

menhang einerseits in der alltäglichen Lebenswirklichkeit zu erkennen und ihn an-

dererseits zu dekonstruieren – im theologischen Interesse wie im tierrechtlichen

3 Vgl. J. Ach, Mitgeschöpf; vgl. D. Wawrzyniak: Mitgeschöpf [Online-Dok.].

4 Vgl. S. Horstmann: Religiöse Gewalt.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


352 Simone Horstmann

Interesse gleichermaßen. (2.) Auch die theologische Denkfigur einer teleologisch-

konzipierten scala naturae scheint heute noch in vielen säkularen Kontexten Anwen-

dung zu finden: Gerade in der Tierindustrie kann man beobachten, dass das vor-

moderne teleologische Denken vielfach neu entdeckt bzw. angewandt wird – Tier-

leben werden dort allenthalben re-teleologisiert, indem ihre Bedeutung einzig und

allein auf denMenschen hin verkürzt wird.Die Tierindustrie scheint ganz im Sinne

einer großen, teleologischen Maschine zu funktionieren, wie M. Kurth festgehal-

ten hat: Ihr Ziel ist es nicht nur, den Widerstand der Tiere zu brechen und sie zu

bloßenMitteln zu degradieren, indem insbesondere ihre Individualität ausgelöscht

wird; vor allem besteht »die konkrete Auslöschung in Form der Schlachtung bereits

vor der Geburt des Tieres als Plan, den es zu vollenden gilt«5. (3.) Ein weiteres Bei-

spiel für säkularisierte Formen problemhaltiger theologischer Denkfiguren betrifft

schließlich auch die Eschatologie: Dass nichtmenschliche Tiere in den eschatologi-

schen Reflexionen der Theologien nahezu vollständig ausgeklammert sind6, belegt

nicht nur, dass sie für einen Großteil der Theologien ›am Ende nicht zählen‹, son-

dern weist vor allen Dingen darauf hin, wie stark sich diese Vorstellungswelten

einer tierfreien, endzeitlichen Wirklichkeit längst säkularisiert haben: Das Phä-

nomen, das heute mit dem Begriff des Artensterbens beschrieben wird, besitzt

bemerkenswerte Parallelen zu der Art und Weise, wie die Theologie – weitestge-

hend religions- und konfessionsübergreifend – über die endzeitliche Wirklichkeit

der nichtmenschlichen Tiere nachgedacht hat. Am deutlichsten belegt dies die Leh-

re von der ›annihilatio mundi‹ – sie geht davon aus, dass Gott am Ende aller Tage

die gesamte nichtmenschlicheWirklichkeit ins Nichts stoßen würde.Diese »Auslö-

schung der (nichtmenschlichen) Welt«, die alle nichtmenschlichen Lebewesen zur

letztlich überflüssig gewordenen Kulisse eines großen Heilsdramas zwischen Gott

und Mensch degradiert, kann schon deswegen nicht einfach als religiös-verbräm-

te Marginalie abgetan werden, weil sich ihr Programm selbst noch in vollkommen

säkulare Diskurse hinein verselbstständigt hat – dies belegen etwa gleichermaßen

spekulative wie erschreckende Überlegungen, die angesichts der COVID-19-Krise

über eine Tötung von nicht-funktionalisierbaren, d.h. nicht ›nutzbaren‹ Wildtiere

phantasieren.7

5 M. Kurth: Ausbruch aus dem Schlachthof, S. 188.

6 Anderes gilt gleichwohl für die – diesen Reflexionen eigentlich zugrundeliegenden – bibli-

schen Erzählungen: Hier sind andere Tiere auffallend häufig selbstverständlicher Teil end-

zeitlicher Friedensvisionen (Jes 11, Gen 1).

7 Vgl. dazu bspw. J. Irmer: Jagd auf Fledermäuse und Flughunde [Online-Dok.].

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 353

2.2 Epistemische Gewalt: Erfahrungen mit anderen Tieren

artikulieren lernen

Eine weitere, sehr grundlegende bildungstheoretische Problematik bildet in die-

sem Zusammenhang der Ausschluss von anderen Tieren aus der theologisch re-

flektierten Erfahrung: Die Artikulation von erfahrener Bedeutung in den Begeg-

nungen und Erlebnissen mit (anderen) Tieren gilt viel zu oft als vor- oder gar un-

wissenschaftlich, als bloße Privatsache oder als prinzipiell täuschungsanfällig. Die

Überwindung und – wo immer möglich – auch die kritische Reflexion dieses Pro-

blems sollte auch ein didaktisches Lernziel sein. Inhaltlich verbindet sich damit

zunächst die Beobachtung, dass (hier vor allem: subjektiv erlebte und persönlich

bedeutsame) Erfahrungenmit anderen Tieren in der theologischen Tradition über-

durchschnittlich häufig veruneigentlicht, wissenschaftlich ausgeblendet oder teil-

weise sogar pathologisiert wurden undwerden.Diese Krise der Erfahrung ist dabei

einerseits ein übergreifendes und insbesondere modernes Phänomen: Die Glaub-

würdigkeit der eigenen Erfahrungen wird in der Moderne einem Fundamentalver-

dacht unterworfen, der einen wissenschaftsfähigen Bezug auf das eigene Erleben

bzw. auf die Artikulation eigener Erfahrung zunehmend erschwerte. Charles Tay-

lor hat in seinem Werk »Quellen des Selbst« auf eben diesen Punkt hingewiesen

und einen massiven Verlust an »besonders reichhaltigen Hintergrundsprachen«8

konstatiert und damit die Ausblendung von Erlebenszusammenhängen kritisch

beleuchtet, die sich nicht auf empirisierbare Determinanten zurechtkürzen lie-

ßen. Gleichwohl lässt sich die Ausklammerung von subjektivem Erfahrungswissen

gerade im Umgang mit anderen Tieren auch theologisch bereits insofern beob-

achten, als derartige Erfahrungen und das persönliche Erleben bisweilen rigoros

aus demBereichwissenschaftsfähiger Erkenntnisquellen ausgeschlossenwurden.9

8 Ch. Taylor: Quellen des Selbst, S. 16.

9 So lesen sich beispielsweise die theologischenDiskurse, die sich umdieMöglichkeit von Tier-

bestattungen entwickelt haben, vielfach wie eine verbissene Anstrengung zur Disziplinie-

rung von Erfahrungen. So unterstellt Kai Funkschmidt, exemplarisch für einige andere struk-

turanaloge Reaktionen zu dieser Frage, in einer Notiz zum Thema »Tierbestattungen« zu-

nächst einen starken Erfahrungsbezug, nur um diesen sofort wieder zu konterkarieren: »Wer

mit Haustieren aufwuchs, erinnert sich, wie sehr Meerschweinchen und Katze nach ihrem

Tod betrauert wurden. Selbstverständlich wurden sie im Wald beerdigt. Diese Situation ist

für viele Kinder die erste Begegnung mit Tod und Sterben überhaupt. Und selbstverständ-

lich werden diese Kleintiergräber oft mit einem selbstgebastelten Kreuz aus Stöckchen ver-

ziert. Doch dürften die wenigstenmit diesen Tierbestattungen und dem Kreuz eine Aussage

über Seele, Erlösung und Auferstehung des Haustiers verbunden haben. Allen Beteiligten

war klar, dass es sich um eine spielerische Einübung in ein existenzielles religiöses Ritual

(Beerdigung) und in die Bewältigung von Lebenskrisen (Trauer) handelte.« (K. Funkschmidt:

Wer Tiere bestattet, S. 23) Man mag hier vielleicht den drängenden Aufklärungswunsch ei-

nes Beauftragten für Esoterik und Okkultismus nachvollziehen können, der an allen Ecken

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


354 Simone Horstmann

Insbesondere dort, wo Jugendliche oder Kinder in der Begegnung mit Tieren Zu-

gewandtheit, Nähe und Zuneigung jenseits aller Leistungen erfahren, gilt diese Er-

fahrung nicht nur deswegen schnell als prekär, weil sie dem schulischen Leistungs-

ethos scheinbar widerspricht, sondern wohl vor allem deswegen,weil dieTheologie

in dieser Tiererfahrung eine fast schon bedrohliche Nähe zur Erfahrung von Gna-

de, einem klassischen Gottesattribut, erkennt.

Zwar erfahren Menschen andere Lebewesen als Akteure einer geteilten Welt,

deren Lebendigkeit zutiefst bereichert und deren Selbst mit dem eigenen Dasein

als verbunden erlebt wird, und doch verharrt der gültige Erfahrungsbegriff, wie er

von den Wissenschaften gepflegt wird, noch viel zu sehr im Moment einer starren

Subjekt-Objekt-Dichotomie, die die Relationalität und Dialogizität dieser Erfah-

rungen bestenfalls als Randphänomene zur Kenntnis nimmt. Gerade für pädago-

gische Anliegen bedeutet diese Konstellation, dass sich Lehrende nicht selten vor

die Herausforderung gestellt sehen, im Unterricht einerseits auf die Erfahrungen

der beteiligten Lernenden mit (anderen) Tieren einzugehen, diesen Unterricht an-

dererseits aber auch auf wissenschaftlicher Basis zu konzipieren und dabei fest-

stellen zu müssen, dass viele subjektive Erfahrungen in der wissenschaftlichen,

theologischen Reflexion ignoriert oder grundlegend in Abrede gestellt werden –

sie zählen oft schlichtweg nicht als wissenschaftsfähig bzw. kommen nur insofern

in den offiziellen Diskursen vor, wie sie sich als passungsfähig zu den jeweils gül-

tigen wissenschaftlichen Konventionen und Paradigmen erweisen, die viel zu oft

noch darauf abzielen, die »versteckte Mechanik«10 hinter den Phänomenen aufzu-

decken.

In den letzten Jahren sind verstärkt fachwissenschaftliche Ansätze zu verzeich-

nen, die dieser Ausklammerung des Erfahrungswissens widersprechen und sich

für eine stärkere Rückbesinnung auf die Rolle des subjektiven Erfahrungswissens

einsetzen. So wurde unter dem Stichwort »anecdote knowledge« auf die zentrale

Bedeutung von persönlichem Erfahrungswissen für wissenschaftliche Reflexions-

und Erkenntnisprozesse hingewiesen; aber auch phänomenologische Ansätze ha-

ben die Bedeutung der subjektiv erlebten (Tier-)Erfahrungmit dem Argument her-

und Enden Formen der Uneigentlichkeit und der Täuschung wittert, und der dann auch sei-

ne Schwierigkeiten damit hat, Erfahrungen andererMenschen anzuerkennen. Jenseits dieses

Kontextes von Funkschmidt zeigt sich hier aber auch in unverblümter Offenheit der höchst

fragwürdigeVersuch,Menschendie Zeugenschaft über ihr eigenes Lebenabsprechen zuwol-

len – ob deren Erfahrungen stimmen oder nicht, entscheiden im Zweifel nicht die Erfahren-

den selbst, sondern wie in diesem Fall etwa der Okkultismus-Beauftragte der evangelischen

Zentralstelle für Weltanschauungsfragen.

10 D. Lestel et al.: Phenomenology of Animal Life.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 355

vorgehoben, dass es gerade einer subjektiven Sichtweise bedürfe, um eine andere

subjektive Perspektive zu verstehen.11

Diese Einschätzung dürfte für Interspezies-Lernsettings von großer Bedeu-

tung sein: Sie begründet didaktische Entscheidungen, die der subjektiven Erfah-

rung mit (anderen) Tieren auch in Lernkontexten eine große Bedeutung einräu-

men. Lernende sollten – und dies dezidiert nicht (allein) in den frühen, hinlei-

tenden Phasen der Lerneinheiten – dazu angehalten werden, ihre eigenen Erfah-

rungen mit anderen Tieren zu artikulieren und zu reflektieren. Denkbar wäre es

auch, mit Materialien zu arbeiten, die die Begegnung mit anderen Tieren stark

subjektiv gefärbt artikulieren, und dabei gerade in dieser subjektiven Färbung die

Wirklichkeit nicht mangels Objektivität verfehlen, sondern sie überhaupt erst an-

gemessen zum Ausdruck bringen. Ein besonders geeignetes Beispiel scheinen mir

u.a. die Schilderungen der Tierrechtsorganisation »Animals Angels e.V.« zu sein –

deren Gründerin Christa Blanke, ehemalige evangelische Pfarrerin, hat 2011 ein

›Tagebuch der Hoffnung‹ unter dem Titel »Mit den Augen der Liebe. Wir sind bei

den Tieren« publiziert, das die Einsätze der Organisation bei internationalen Tier-

transporten dokumentiert. Der erste Eintrag stammt vom 10. Dezember aus der

Grenzstation Gorizia in Slovenien:

Es schneit in kleinen Eiskristallen.

Seit 52 Stunden stehe ich hier an der Grenze zu Italien.

Mit Freunden aus Deutschland und Schottland,

aus Italien und Slovenien.

Ich bin todmüde und friere erbärmlich.

Mir ist schwindelig von den Abgasen der vielen LKWs.

An der Grenze ist Hochbetrieb.

Weihnachtsgeschäft. Transportgeschäft.

Wir zählen LKWs. LKWs aus ganz Italien, Ungarn, Rumänien, Polen, Kroatien.

LKWs mit Schafen, Pferden, Schweinen, Lämmern, Hasen, Eseln.

LKWs, aus denen es wiehert, blökt und schreit.

Wir zählen LKWs, weil es keine korrekte Statistik gibt.

Wir zählen TierTodesTransporte.

Der Leichenzug lässt sich nicht stören.

Nicht vomWetter.

Nicht von uns.

Bald ist Weihnachten.

Da arbeiten die Schlachthäuser in Süditalien Doppelschicht.

11 »Über die subjektive Befindlichkeit anderer Seienden kann man […] nicht mittels einer ob-

jektiven, sondern nur mittels einer subjektiven Perspektive etwas in Erfahrung bringen.« A.

Brenner: Tierversuche neu in Frage gestellt, S. 272. Vgl. umfassender zur Bedeutung der Phä-

nomenologie M. Uzarewicz: Der Leib und die Grenzen der Gesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


356 Simone Horstmann

Kinderaugen sehen mich an aus braunen, weißen und grauen Gesichtern.

Kinder fahren in den Tod.

Ohne ihre Mütter.

In klirrender Kälte.

Ohne Futter.

Ohne Wasser.

Ohne ein einziges freundliches Wort.

Dann kommen wieder Esel aus Rumänien.

70 Esel in einem viel zu kleinen LKW.

Nach 56 Stunden auf dem LKW sind sie so schwach,

dass sie bei der Entladung taumeln und hinfallen.

Zwei sind tot.

Einer hat sich im Strick erhängt.

Einer war zu Boden gegangen

und die andern haben ihn zu einer unförmigen Masse zerstampft.

Zwei sind so schwer verletzt,

dass wir die Euthanasie erzwingen können.

Aber vorher müssen wir die Esel kaufen.

Auch die Arztkosten und die Verbrennung der Leichen

müssen wir bezahlen.

Der Leichenzug lässt sich nicht stören.

Ordnung muss sein.

Meine Augen brennen.

Tränen habe ich keine mehr.

Die habe ich alle aufgebraucht in den letzten Tagen.

Die Kälte beißt.

Ich kann im Schneetreiben kaum noch etwas sehen.

Nicht mal mit den Augen der Liebe.

Da greifen meine Finger in der Tasche des Anoraks

ein kleines Päckchen.

Die winzige Krippe vomWeihnachtsmarkt in Ljubljana.

Maria und Josef, das Jesuskind.

Ochs und Esel.

Ich streiche zart über die kleine Holzfigur mit den langen Ohren.

Und als der nächste Tiertransporter im Zollhof anhält,

kann ich wieder sehen.

Mit den Augen der Liebe.12

12 Chr. Blanke: Mit den Augen der Liebe, S. 6f. Eine besonders geeignete Sammlung an Erfah-

rungsberichten ist auch der Band von J. Teipel: Unsere unbekannte Familie.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 357

Insbesondere aus der Perspektive einer Tierrechtsdidaktik dürfte es entscheidend

sein, dass Lernende andere Tiere, genauer gesagt: das Leben anderer Tiere als be-

deutsam er-leben und dass auch die didaktischen Settings diesem Ziel der Bedeu-

tungsgewinnung verpflichtet sind. Texte wie die kurzenMeditationen aus dem ›Ta-

gebuch der Hoffnung‹, aber auch andere Begegnungen mit der Wirklichkeit tierli-

chen Lebens in einer überwiegend vonMenschen dominierten Gesellschaft können

gerade angesichts der Schilderungen radikal bedrohten, geknechteten Lebens dar-

an erinnern, welche Bedeutung das Leben eines jeden Wesens für es selbst, aber

auch für andere hat und haben kann. Darüber hinaus kann auch an diesen Text die

Frage gerichtet werden, ob die Schilderung durch die gewählte subjektive Perspek-

tive verzerrt oder trügerisch wird; das Gegenteil dürfte hier wohl zutreffen. Viele

Lernarrangements zielen heute eher darauf ab, Faktenwissen über andere Tiere

zu vermitteln; dieses Anliegen hat zweifelsohne eine nicht unwichtige Bewandt-

nis, dürfte aber als alleinige didaktische Option ins Leere laufen, wenn Lernende

nicht nur kognitive, sondern auch affektive und handlungsbezogene Kompetenzen

erwerben sollen. Letztere sind darauf angewiesen, dass Lernende eine Motivation

ausbilden, die nicht auf äußerlich bleibenden empirischen Erkenntnissen, sondern

zumindest gleichermaßen auf einemWissen beruhen muss, für dessen Erwerb sie

sich persönlich einzusetzen, zumindest sich kognitiv wie emotional zu engagieren

haben.13 Aus diesemGrund sollte sich auch ein tierrechtsbezogenes Lernen auf ele-

mentarer Ebene daran orientieren, Erfahrungen, dieMenschenmit anderen Tieren

machen und die sie als bedeutsam erleben, nicht zu veruneigentlichen. So können

Lernende (aber auch Lehrende) dazu ermuntert werden, eigene Erfahrungen mit

Tieren zu artikulieren, ggf. zu verschriftlichen oder anderweitig (kreativ) auszu-

drücken. Die Möglichkeit, sich selbst zuzugestehen, derartige Erfahrungen etwa

der Freundschaft und Nähe, vielleicht auch der Angst mit bzw. vor anderen Tieren

aussprechen und darin intersubjektive Bestätigung erfahren zu können, kann für

Lernende eine existentielle Bedeutung haben, die auch ihre Handlungskompetenz

und -motivation in tierrechtsrelevanten Kontexten stärkt.

2.3 Anthropomorphismen theologisch kontextualisieren und

erkenntnisfördernd anwenden lernen

Die theologische Brisanz der zuvor angesprochenen Ausklammerung von Tierer-

fahrungen zeigt sich in besonderer Weise im Anthropomorphismus-Vorwurf. Dies

gilt umso mehr, als dieser Vorwurf geeignet ist, einen ungewohnt umfassenden

Konsens über alle Lager hinweg zu erzeugen: Ihm stimmen diejenigen zu, die in

einer Vermenschlichung von Tieren einen Frontalangriff auf das vermeintliche An-

thropinon sehen, ebenso wie diejenigen, die heute etwa für Tierrechte einstehen

13 Vgl. K. van der Wal: Die Umkehrung der Welt, S. 190.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


358 Simone Horstmann

und daher in der Vermenschlichung von Tieren ein Residuum kolonialistischen

Denkens zu erkennen glauben. So unterschiedlich die verschiedenen Auffassungen

zur Ausgestaltung der Beziehung vonMenschen und Tieren auch ausfallen mögen,

so ist man sich bei aller Unterschiedlichkeit doch erstaunlich einig darüber, dass

eine Vermenschlichung von Tieren grundsätzlich illegitim sei.

Die theologische Prägung dieses Verdikts zeigt sich darin, dass der Anthropo-

morphismus zuallererst wohl ein religiöser Vorwurf war, lange bevor er zu einem

wissenschaftstheoretischem Knock-Off-Kriterium avancieren konnte.14 Wer Tier-

erfahrungen mit unverstelltem Blick wahrnimmt, wird gleichwohl nicht umhin-

kommen, eine unerwartete, aber wesentliche theologische Dimension in diesen Er-

fahrungen zu erblicken. Die Erfahrung etwa, dass viele Tiere dem Menschen, aber

durchaus auch anderen Tieren, eine Zugewandtheit und Zuneigung jenseits aller

Leistung vermitteln, ähnelt auf frappante Art und Weise dem, was die Theologie

unter dem Begriff der Gnade gefasst hat. Aber auch die Erfahrung fundamentaler

Fremdheit und Alterität, die der Blick in die Augen eines anderen Tieres auszu-

lösen vermag, grenzt an eine vergleichbare Gotteserfahrung – nicht zu sprechen

von der Eindrücklichkeit des unverschuldeten, grausamsten Leidens, das Tiere in

einer Gesellschaft erfahren müssen, die sich (zumindest noch über weite Strecken)

christlich nennt und damit auf die Erfahrung eines Gottes abhebt, der gleicher-

maßen zum Opfer schlimmster und abgründigster menschlicher Gewalt wurde.

Möglicherweise sind es Erfahrungen einer solchen »horizontalen Transzendenz«,

die sich historisch einerseits noch in den Tiergötterkulten und -religionen der An-

tike spiegelt, und die auch deswegen innerhalb der sehr offiziellenTheologie und in

vielfacher Hinsicht bereits in den biblischen Texten dazu geführt hat, nicht nur an-

thropomorphe, sondern auch theriomorphe Gottesvorstellungen abzulehnen. Die

Verkürzung des biblischen Glaubens auf die Beziehung von Gott undMensch,mit-

hin seine umfassende Enttierlichung15, dürfte daher aus heutiger Sicht mit guten

Gründen auch als eine Verlustgeschichte zu lesen sein.

Die belgische Philosophin Vinciane Despret hat sich mit dem historischen Ort

des Anthropomorphismus-Vorwurfs in der Moderne, insbesondere im Kontext der

Entstehung der modernen Verhaltensforschung bei Konrad Lorenz, beschäftigt

und kommt dabei zu einem strukturell vergleichbaren Ergebnis: Lorenz wollte, so

rekonstruiert Despret die wissenschaftshistorischen Hintergründe, die Ethologie

als eigenständige akademische Disziplin etablieren, die nur von denen beherrscht

würde, die sie zuvor studiert hätten. Daher habe er das Tierwissen zuallererst

verwissenschaftlichenmüssen, indem er es dem allgemeinen Alltagswissen entzog:

14 Vgl. L. Daston: Intelligences: Angelic, Animal, Human, S. 39.

15 Vgl. Th. Ruster: Tiere – Sakramente der Transzendenz, S. 117-136.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 359

»Was nun aber bedeutet, dass der Vorwurf des Anthropomorphismus nicht so

sehr, oder nicht immer, darauf zielt, dass den Tieren menschliche Fähigkeiten zu-

geschrieben werden, sondern dass er vielmehr den Umstand, unter dem diese

Zuschreibung gemacht wird, anprangert. Der Vorwurf des Anthropomorphismus

ist, anders gesagt, bevor er einen wie auch immer gearteten kognitiven Vorgang

klassifiziert, zuallererst ein politischer Vorwurf, ein Vorwurf der Politik der Wis-

senschaften, der vor allem darauf abzielt, eine Art von Wissen und Erkenntnis zu

disqualifizieren, derer die wissenschaftliche Arbeit sich zu entledigen versucht,

nämlich jene des Laien.«16

In diesem Sinne finden im Anthropomorphismus-Verbot zwei entscheidende theo-

logische Kontexte zusammen: Die Abwehr von subjektivem, erfahrungsbezogenem

(»Laien«-)Wissen einerseits und ein Gottesbild andererseits, das Reflexe von Im-

manenz gerade durch eine regelrechte Enttierlichung ausklammern sollte. Diese

Verknüpfungen von religiöser Erkenntnistheorie und den Fragen zum Gottesbild

sollten auch didaktisch aufgegriffen werden, insbesondere deswegen, weil sie die

Bedeutung tierbezogener Reflexion nicht allein in der Tierethik verorten, sondern

deutlich machen, dass die Frage nach der ›Tierfähigkeit‹ von Religion(en) in die

zentralste Kategorie der Theologie, unmittelbar in die dogmatische Gotteslehre al-

so, hineinreicht.

2.4 Theismus, Panentheismus, Trinität: Die Bedeutung des Gottesbildes

für eine tierfähige Theologie reflektieren lernen

Die vielleicht zentralste Weichenstellung dürfte dabei die Unterscheidung zwi-

schen theistischen und panentheistischen bzw. spezifisch für christliche Theolo-

gien: trinitarischen Gottesvorstellungen ausmachen.

Vieles scheint dabei dafür zu sprechen, dass Religionen dort, wo sie einen star-

kenTheismus ausgebildet haben, größte Probleme mit der (epistemologischen wie

ethischen) Berücksichtigung nichtmenschlicher Tiere haben dürften. Diese Ein-

schätzung rührt vor allem daher, dass theistische Gottesbilder häufig stark mecha-

nistisch geprägt sind. Die klassische christliche Schultheologie ist dafür ein gutes

Beispiel: Sie spricht von Gott als prima causa, d.h. als erster quasi-mechanischer

Ursache der Welt und als actus purus, d.h. als reiner, kontingenzfreier Wirklichkeit,

und entzieht Gott damit gerade in dem Versuch, ihm beschreibend und denke-

risch gerecht zu werden, nicht nur jegliche Lebendigkeit, sondern konzipiert das

Verhältnis von Gott und Welt als ein kräfteförmiges Konkurrenzverhältnis.17 Die-

16 Vgl. V. Despret: Was würden Tiere sagen, S. 54. Vgl. dazu ebenfalls K. Dornenzweig: Sprach-

experimente.

17 Vgl. R. Guardini: Welt und Person, S. 40f. Vgl. dazu ausführlicher: S. Horstmann: Der Gott der

Tiere, S. 194ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


360 Simone Horstmann

ses Verständnis von theistischer (All-)Macht bezieht seine Logik aus einem me-

chanistischem Konkurrenzparadigma, in dem sich eine Kraft gegen andere Kräf-

te behaupten muss, und in dem Gott deswegen allmächtig heißen kann, weil er

sich gegen alle anderen Kräfte quasi despotisch durchzusetzen vermag. Insbeson-

dere die Scholastik hat dieses Bild zum theologischen Mainstream gemacht, das

auch heute noch das Gottesbild vieler Menschen prägt. Zum Sachverwalter über

die Schöpfung schien der Mensch nur dadurch werden zu können, dass er sei-

ne Ebenbildlichkeit ganz im Sinne der theistischen Allmachtsvorstellung entwarf:

Mit der Konsequenz, dass sie nahezu jede Gewaltförmigkeit anderen, vermeintlich

›niederen‹ Tieren gegenüber gerade dadurch notwendig werden ließ, dass durch

sie das eigene Selbstverständnis von jener Kontingenz befreit zu werden schien,

die ihm immer schon eigen war.18 Gerade im Angesicht nichtmenschlichen Lebens

scheint das Kontingenzbewältigungsparadigma von Religion Gewalt insofern her-

aufzubeschwören, als dass andere Tiere dem Menschen vielfach gerade die eigene

Kontingenz vor Augen führen.

Auch aus einem anderen Grund ist die quasi-mechanische Form des Theismus

ein Problem für eine tiersensible Theologie: Thomas Ruster hält dazu fest, dass

die klassische Gotteslehre »Gott als ein Wesen beschrieben [hat], das nach unseren

Maßstäben der Unterscheidung von lebendig und tot mehr tot als lebendig ist. Der

Tod Gottes ist bereits in den dogmatischen Handbüchern manifest, bevor Nietz-

sche darauf kam und ihn verkündigte. Der Atheismus ratifiziert nur, was der The-

ismus längst zustande gebracht hatte.«19 Dieser Befund, wie ich ihn hier knapp

angedeutet habe, ist doppelt tragisch: Während Tiere immer wieder zur Projek-

tionsfläche des – auch theologisch mitzuverantwortenden – Maschinenverdachts

wurden, zeigt sich nun, dass dieser Verdacht in eine ganz andere Richtung hätte

gelenkt werden müssen.

Für didaktische Neuperspektivierungen wäre daher zu überlegen, ob sie sich

womöglich an einer binnentheologischen Lerngeschichte orientieren könnten:

Denn die Fixierung auf theistische Denkmuster ist auch innerhalb der Theo-

logie weder unwidersprochen noch alternativlos geblieben, was sich einerseits

in einer stärkeren Hinwendung zu panentheistischen Theologien gezeigt hat20,

und was andererseits vor allem an der Trinitätslehre ablesbar sein dürfte, die als

vielleicht deutlichster theologischer Widerspruch zu einem absoluten Theismus

zu verstehen ist. Aus einer Tierrechtsperspektive dürfte an der – nur scheinbar

abseitigen – Trinitätslehre besonders die Tatsache von Interesse sein, dass sie

in gewisser Hinsicht einen wichtigen historischen Ursprung für die auch heute

18 Der US-amerikanische Theologe Walter Wink hat diese Logik zurecht als den »Mythos von

der erlösenden Gewalt« bezeichnet, vgl. W. Wink: Verwandlung.

19 Th. Ruster: Trinitätslehre, S. 425.

20 Vgl. J. Enxing: Prozesstheologie; vgl. Dies.: Schöpfungstheologie.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 361

nach wie vor entscheidende Semantik der ›Person‹ darstellt, die in ethischen

Debatten vor allem dort begegnet, wo Gründe für Tierrechte stark gemacht wer-

den sollen.21 Zumindest einige der dann vertretenen Argumente zielen darauf

ab, anderen Tieren analog zum Menschen gedachte Persönlichkeitsrechte zuzu-

schreiben; diese Ansätze handeln sich vielfach gleichwohl das Problem ein, dass

sie gewollt oder ungewollt einen Begriff von Person voraussetzen, der ausgespro-

chen anforderungsreich gedacht ist: Der Personenbegriff ist vielfach zu einem

Selbstbewusstseins- und vor allem zu einem Leistungsbegriff geworden.22 Von der

Theologie ließe sich demgegenüber lernen, dass eine solche Konzeptualisierung

dessen, was mit ›Person‹ gemeint ist, zumindest keine Notwendigkeit darstellt.

Die theologische Verwendung des Personenbegriffs zielt dabei zunächst auf die

drei trinitarischen Personen von Vater, Sohn und Geist, die gerade nicht im neu-

zeitlichen Sinne deswegen Person genannt werden, weil man sie als vollständig

individualisierbare Subjekte aufgefasst hätte, sondern gerade deswegen, weil sie

als miteinander verbunden verstanden wurden, so wie schon der etymologische

Wortursprung der Person auf das »Hindurchklingen« (lat.: personare bzw. griech.:

prosopon = Theatermaske) verweist: Person ist demnach das, was durch die vor

das Gesicht gehaltene Theatermaske hindurchklingt, also das, was Publikum und

Schauspielende verbindet. Gerade für eine trinitarisch-verfasste Theologie »ist

eine solche Deutung der Wirklichkeit vom Personalen und nicht vom Naturalen

her die lectio difficilior des Seins«23. Diese Einsicht dürfte der Sache nach für

viele Lernende eine naheliegende Erkenntnis sein, deren Artikulation gleichwohl

zunächst ungewohnt sein mag.

Dementsprechend könnte ein Lernbeitrag der Theologie zu einem umfassen-

den Personenbegriff gerade darin liegen, nicht nur von ›natürlichen Entitäten‹, von

klar abgrenzbaren und getrennten Individuen als Grundlogik derWirklichkeit aus-

zugehen, sondern das Moment des Relationalen, des lebendigen Verstricktseins24

hervorheben zu können. Ein solcher trinitarischer Personenbegriff wäre abermiss-

verstanden, wenn man in ihm ausschließlich Relationsargumente abgebildet sähe;

die klassische Theologie hat daher, vielleicht nicht zu Unrecht, immer wieder be-

tont, dass die trinitarische Lerngeschichte nicht darin besteht, lediglich Substanz-

gegen Relationskategorien auszutauschen: Wesentlich war vielmehr die Erkennt-

nis, dass beide Größen einander bedingen. Wenn die Theologie daher von einem

trinitarischen Gott sprach, sollte damit die Erkenntnis ausgedrückt werden, dass

Gottes Sein, d.h. seine Substanz, darin besteht, dass er mit der Wirklichkeit in Be-

ziehung steht. Relationalität und Substantialität werden hier nicht nur als gleich-

21 Ausführlicher dazu: S. Horstmann: Was fehlt, S. 196-204.

22 Vgl. J.-P. Wils: Die Moral der Sinne.

23 G. Taxacher: Bruchlinien, S. 142.

24 In diesem Sinne ist die Trinitätslehre »der unerlässlich schwierige Ausdruck der einfachen

Wahrheit, dass Gott lebt.« E. Jüngel: Trinität, S. 265.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


362 Simone Horstmann

wertige, sondern auch als miteinander wachsende Größen gedacht – und eben die-

se Lerngeschichte könnte und sollte auch für die Beziehung von Menschen und

anderen Tieren aufgegriffen werden. Didaktisch reflektierte Lernprozesse könn-

ten sich diese Dynamik zunutze machen, weil sie die für die Theologie zentrale

Gottesfrage in ihrer wirklichkeitserschließenden Bedeutung zur Sprache bringen

und damit zeigen können, dass die Erfahrung von Personalität essentiell für ein

adäquates Verständnis der Wirklichkeit ist.

3. Theologische Mensch-Tier-Relationen als Körperpraktiken
reflektieren lernen

3.1 (Tier-)Körper als ›Aushandlungsorte‹ von Theologie verstehen lernen

Ein Spezifikum der Mensch-Tier-Dichotomie, wie sie die Theologie stark geprägt

hat,mag gerade im interdisziplinären Kontext überraschend wirken: Auffällig viele

Beobachtungen sprechen dafür, dass die Theologie die vermeintliche Sonderstel-

lung des Menschen nicht bzw. nicht ausschließlich im Sinne einer intellektualis-

tisch bzw. kognitivistisch gearteten Unterscheidung aufgefasst hat, auch wenn die

klassischen Topoi wie etwa die biblische Formel der Gottesebenbildlichkeit, der

(neu-)scholastische Verweis auf die Vernunft des Menschen oder die moderne An-

nahme einer exklusiv menschlichen Transzendenzfähigkeit zu suggerieren schei-

nen, dass die gesuchte Unterscheidung zwischen ›Mensch‹ und ›Tier‹ kognitiv bzw.

intellektuell gelagert sei. Wer sich vorschnell auf diese Deutung einlässt, übersieht

abermitunter, wie dominant und historisch konstant dabei zugleich auch jene theo-

logischen Lesarten ausfallen, die sich überraschenderweise auf einen körperbezo-

genen Unterschied zwischen ›Mensch‹ und ›Tier‹ berufen: Der Körper der (mensch-

lichen und nichtmenschlichen) Tiere kann daher mit Recht als Aushandlungsort

wesentlicher theologischer Diskurse und Setzungen gelten und sollte als solcher

auch Eingang in didaktische Reflexionsprozesse finden; er ist ein gleichermaßen

zentraler wie oftmals übersehener Indikator für das Mensch-Tier-Verhältnis inner-

halb der Theologie.

Um diese Feststellung exemplarisch zu verdeutlichen25, möchte ich hier nur

knapp auf eine der einschlägigsten und renommiertesten theologischen Anthropo-

logien verweisen: Sie stammt vom Münsteraner Dogmatiker Thomas Pröpper, der

innerhalb seiner Anthropologie auch auf die biblische Lehre von der Gotteseben-

bildlichkeit des Menschen zu sprechen kommt. Pröpper wendet sich dabei bemer-

kenswerterweise gegen all jene, hier zuvor als intellektualistisch oder kognitivis-

25 Vgl. umfassender zu dieser Frage: S. Horstmann: Anima (de-)forma corporis; vgl. ebenfalls

Dies.: Metaphysik der Mikrophysik.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 363

tisch bezeichneten Deutungen dieser Lehre: »Selbstbewusstsein, Vernunft, freier

Wille, Personhaftigkeit, Verantwortlichkeit« seien mit der Gottesebenbildlichkeit

nicht gemeint, so Pröpper; die auf der Ebenbildlichkeit Gottes beruhende Son-

derstellung des Menschen müsse hingegen die Bedeutung des Bildes als »Statue,

Rundplastik, Schnitzwerk« ernstnehmen und insofern »die Gottesebenbildlichkeit

des Menschen in seiner Leibgestalt […] vermuten.« Vereint mit der versammel-

ten Autorität der zitierten alttestamentlichen Tradition folgert Pröpper dann, eben

diese Leibgestalt des Menschen »als ein ›Abbild der Gottesgestalt‹ anzusehen (Zim-

merli), den Begriff säläm [hebr.: Bild/Ebenbild, Anm. SH] in einem ›rein morpholo-

gischen‹ Sinn aufzufassen (Humbert) und die Gottesebenbildlichkeit ›vornehmlich

leiblich zu verstehen‹ (von Rad), also ›in erster Linie auf den Körper des Menschen‹

zu beziehen (Gunkel) und zwar namentlich auf die ›aufrechte Gestalt‹ (Köhler)«26.

Pröppers Einschätzung dürfte für Irritationen sorgen: Ist es nicht schlichtweg

hanebüchen, mit dem Verweis auf die ›aufrechte Gestalt‹ ein Kriterium inaugurie-

ren zu wollen, dessen Tauglichkeit als menschliches Alleinstellungsmerkmal derart

offenkundig hinfällig ist? Dieser Einschätzung möchte ich nicht widersprechen;

allerdings scheint es mir sinnvoller, hier nicht so sehr die biologischen, sondern

theologischen Gründe aufzuzeigen und zu dekonstruieren, aus denen Pröppers Ein-

schätzung ihre Plausibilität und Geltung ableitet.Woher also rührt die von Pröpper

und anderen geteilte Auffassung, dass es einen dezidiert körperlichen Unterschied

zwischen Menschen und (anderen) Tieren gäbe? Lässt man die biologische Frag-

würdigkeit seiner These für einen Moment außen vor, dann zeigt sich nämlich,

dass Pröppers so absurd anmutende These zumindest aus der Sicht einer sehr tra-

ditionellen Theologie schlicht und einfach folgerichtig ist. Der entscheidende Aus-

gangspunkt, der die Vorstellung eines substanziell vomMenschen unterschiedenen

Tierkörpers denkbar werden lässt, liegt dabei in der Koppelung von zwei zentra-

len metaphysischen Annahmen. Gestiftet wird diese Koppelung einerseits durch

die (neu-)scholastische Adaption des aristotelischen Hylemorphismus, wie er sich

insbesondere in der anima-forma-corporis-Lehre niedergeschlagen hat: Gerade aus

dem Motiv der Abwehr einer dualistischen Trennung von Körper und Seele heraus

besagt diese Lehre, dass die Seele die Form des Körpers – und insofern strukturell

mit ihm verbunden – sei. Kombiniert man diese metaphysische Annahme nun mit

einer weiteren, theologiegeschichtlich gleichermaßen zentralen Annahme, dann

scheint Pröppers Deutung in der Tat in greifbare Nähe zu rücken – denn die Frage

nach der anima, der den Körper formenden Seele, beantwortet die klassische, lehr-

amtlich bis heute gültige Theologie mit dem Verweis auf die aristotelische Lehre

vom dreifachen Seelenvermögen: DemMenschen käme demnach die (einzig ewig-

keitsfähige) anima rationalis zu, während alle anderen Tiere lediglich mit einer ani-

ma sensitiva und Pflanzen mit einer anima vegetativa ausgestattet seien. Wenn diese

26 Th. Pröpper: Anthropologie, S. 154f.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


364 Simone Horstmann

Lehre vom dreifachen Seelenvermögen nunmit der anima-forma-corporis-Lehre ver-

knüpft wird, dann zeigt sich, dass die unterstellte Art der jeweiligen Seele die Art

bzw. die Form des Körpers determiniert. Der Körper eines Vernunftwesens, das

gemäß der aristotelischen bzw. scholastischen Tradition über eine anima rationa-

lis verfügt, müsste demnach tatsächlich grundsätzlich anders geartet sein als der

Körper eines Tieres, das in diesem Sinne lediglich mit einer anima sensitiva aus-

gestattet sei. Die anima-forma-corporis-Lehre wäre demnach auch eine Lehre, die

eine Aufwertung des menschlichen bzw. eine Abwertung, eine regelrechte Defor-

mierung des tierlichen Körpers aus einer strukturellen Notwendigkeit heraus na-

helegt: anima forma corporis heißt daher mit Blick auf das wirkungsgeschichtliche

Erbe dieser theologischen Tradition für den Körper der Tiere vor allem: anima de-

forma corporis.27

Mit dieser, hier nur knapp referierten Beobachtung ist ein umfangreicher Zu-

sammenhang benannt: Körper von (menschlichen wie nichtmenschlichen) Tieren

sind keine rein vorsozialen, natürlichen Phänomene28 – ihre Mikrophysiken sind

vielmehr in unterschiedlicher Weise von metaphysischen Vorannahmen geprägt.

Die zuvor beschriebene Beobachtung gibt Anlass zu der Vermutung, dass eine spe-

zifisch theologische Prägung dieses Zusammenhangs in der – wirkungsgeschicht-

lich, aber auch sachlich – fatalen Überzeugung besteht, dass Tier- und Menschen-

körper in grundlegender, substantieller und insofern: metaphysischer Art undWei-

se unterschieden seien. Diese Deutung ist auch binnentheologisch nicht unwider-

sprochen geblieben; dennoch weist sie starke Plausibilitäten auf, die auch für tier-

rechtsbezogene Fragen relevant sind: Eine »Wirkung« der behaupteten metaphy-

sischen Unterschiedlichkeit von Menschen- und Tierkörpern zeigt sich dabei viel-

leicht am klarsten in jener Tradition, die unterstellt, dass einzig Tierkörper ess-

bar seien. Die vielleicht umfassendste genealogische Rekonstruktion dieser Un-

terscheidung ist dem US-amerikanischen Mediävisten Karl Steel zu verdanken:

Er setzt sich in seinen Arbeiten kritisch mit (nicht nur, aber vor allem) theologi-

schen und religiösen Texten von der Antike bis zum Spätmittelalter auseinander;

der Titel eines seiner Bücher – »How to Make a Human« – weist bereits darauf-

hin, auf welche These es ihm ankommt: Er will aufzeigen, wie menschliche Gewalt

die zu verschwimmen drohende Trennlinie zwischen ›Mensch‹ und ›Tier‹ instand

zu halten hatte und inwiefern diese Gewalt an anderen Tieren letztlich zur Her-

ausbildung verschiedener Körperkonzepte beigetragen hat: Menschliche und tier-

liche Körperlichkeit wird dabei gerade auch gestützt durch religiöse Traditionen

27 Diese Beobachtung erklärt zumindest in Teilen auch die theologische Abwehr des Anthropo-

morphismus: Denn dieser verbietet ja, über das zuvor Gesagte noch hinaus, dem Wortlaut

nach vor allem eine Ähnlichkeit in der Form (morphé), d.h. eine körperliche Ähnlichkeit!

28 R. Gugutzer: Soziologie des Körpers, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 365

dahingehend unterschieden, dass tierliche Körper als essbar, menschliche hinge-

gen als nicht-essbar gelten. Man missversteht diese Unterscheidung, wenn man

in ihr lediglich soziale Konventionen erkennen will, die nachträglich auf Körper-

fragen projiziert werden – tatsächlich geht es bei der Frage der unterschiedlichen

Essbarkeit der Körper vor allem um religiös gefärbte Vorstellungen von Körpern,

die verdaut werden können, und anderen – menschlichen – Körpern, bei denen

dies nicht der Fall zu sein scheint. In gewisser Hinsicht gibt die biblische Figur des

Propheten Jona im Bauch des (Wal-)Fisches den Prototypen für die Herausbildung

eines »vergöttlichten Menschenkörpers«29 ab: In weitläufigen Traditionslinien des

Christentums zeichnet sich – darin wird man Steel nicht widersprechen können –

ein Bild menschlicher Körper ab, die – wohlgemerkt als Körper – nahezu völlig un-

affiziert und gänzlich unberührt von der Gefahr des Gefressenwerdens durch ein

Tier bleiben. Viele Traditionsbelege zeichnen ein buntes Bild von der Vorstellung,

dass der menschliche Körper selbst radikalste Bedrohungsszenarien unbeschadet

übersteht; und selbst noch dort, wo er – gewissermaßen naturrechtswidrig – doch

einmal von einem Tier gefressen und dem Augenschein nach verdaut wird, darf er

auf seine Restitution im Jenseits hoffen: Die Lehre von der leiblichen Auferstehung

wurde zuletzt wohl vom Augsburger Philosophen Jens Soentgen als das spezifisch

religiöse Problem nichtökologischen Denkens gebrandmarkt – Soentgen schreibt

dazu:

»Der Mensch […] sieht sich gern als ein Gegenüber der Natur und versucht, sich

den ökologischen Kreisläufen zu entziehen. Seine Toten beerdigt er in Särgen und

beschwert die Gräber mit Steinen, um zu verhindern, dass die Leichname von wil-

den Tieren verzehrt und damit Teil des allgemeinen Kreislaufs werden. Die Öko-

logie zeigt, wie sinnlos dies ist; denn derMensch ist schon durch Atmung, Verzehr

und Ausscheidung in übergreifende ökologische Systeme eingebunden. Entfernt

er sich, etwa als Raumfahrer, aus der Biosphäre, kann er nur mit höchstem tech-

nischen Aufwand und selbst dann nur für kurze Zeit überleben.«30

3.2 Posthumane Körper: Theologisch über die Grenzen des Körpers

reflektieren lernen

Die Kritik an der auch theologisch getragenen Ausbildung verschiedener Körper-

konzepte kann fachwissenschaftlich zunächst zwei entgegengesetzte Reaktionen

auslösen. Gerade im Angesicht der Diskussion um das Anthropozän und die Kli-

makatastrophe finden sich vermehrt Forderungen, die theologisch dafür votieren,

eine stärkere Einbindung des Menschen in die ökologischen Zusammenhänge zu

29 K. Steel: How to Make a Human, S. 42ff.

30 J. Soentgen: Ökologie der Angst, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


366 Simone Horstmann

denken – diese Ansätze befinden sich also gewissermaßen auf der Linie der Kri-

tik von Soentgen, indem sie versuchen, den von ihm bemängelten ›ökologischen

Selbstentzug‹ des Menschen zu revidieren.31 Sie rufen das ökologische »Entangle-

ment«32 in Erinnerung, das zwischen allen belebten Wesen dieser Welt besteht.

Gleichwohl gibt es auch theologische Ansätze, die sich zwar um eine ökologiefä-

higere Neuausrichtung der Theologie bemühen, aber zugleich darauf aufmerksam

machen, dass die von Soentgen kritisierte christliche Eschatologie deswegen derart

unökologisch erscheint, weil sie die ebenfalls schnell einsehbaren Schrecken einer

vollständig durchökologisierten Wirklichkeit gerade ausschließen will: Auch Don-

na Haraways Ideal des Entanglements zeigt sehr deutlich, dass es in der Tat »aktive

[…] Kompostierungen«33 voraussetzt bzw. diese als regelrecht ethisches Ideal ein-

fordert – Ökologie scheint hier nur auf Kosten von Subjektivität denkbar, ebenso

wie im klassischen eschatologischen Modell christlicher Theologie die Errettung

von Subjektivität auf Kosten eine radikalen Ent-Ökologisierung gedacht wurde.

Diese Bemerkung stellt nicht die Tatsache einer anthropozentrisch orientierten

Eschatologie infrage, möchte aber Anlass dazu sein, die theologischen Motivatio-

nen hinter diesen Modellen nicht voreilig zu übergehen.

Auch fachdidaktische Überlegungen zu einem Interspezies Lernenmüssen sich

letztlich zu dieser Frage verhalten: Ist ein Mehr an Ökologie notwendig mit einem

Verlust an Subjektivität verbunden? Gewinnbringend könnte diese Frage und ins-

gesamt die theologische Neujustierung antispeziesistischer Körperkonzepte aus-

gehend von der theologischen Tradition der Heiligen her aufgegriffen werden.Die-

ser Vorschlag, der auf den ersten Blick sehr steil wirken mag, hat den Vorteil, dass

gerade in den so abseitig anmutenden Heiligenlegenden34 nicht nur individuel-

le Begegnungen von Menschen und Tieren angebahnt und konkretisiert werden,

die vom Ideal einer herrschaftsfreien Schöpfungsutopie geprägt sind: »Im Heili-

gen wird ahnbar und in bestimmten Augenblicken sogar sichtbar, wie der Mensch

eigentlich gemeint ist – und von welcher Art seine Beziehung zum Tier nach dem

Willen des Schöpfers hätte sein sollen. Dieser Hauch von Paradies gibt den Ge-

schichten von Heiligen und Tieren ihren eigentümlichen Zauber – so als schaute

man durch ein Guckloch in den Garten Eden hinein.«35 Die US-amerikanische Pa-

tristikerin Virgina Burrus hat die Heiligenlegenden und insbesondere die sich in

31 Vgl. dazu beispielsweise J. Enxing: Und Gott schuf den Erdling.

32 Vgl. dazu insbesondere D. Haraway: Unruhig bleiben.

33 Ebd., S. 13.

34 Eine umfassend zumVerhältnis vonHeiligenundTieren: G. Taxacher: DenDrachen tötenund

die Spatzen füttern, S. 63-78. Vgl. ebenfalls D. Moore: Divinanimality. Berücksichtigt werden

sollte dabei auch der berechtigte Einwand, dass die Heiligenlegenden bei aller Tiernähe, die

sich in ihnen spiegelt, vielfach nicht ohne Reflexe von Gewalt auskommen.

35 G. Sartory/Th. Sartory: Ich sah den Ochsen weinen, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 367

ihnen spiegelnden Tierbeziehungen darüber hinaus als Ausdruck eines prämoder-

nen Posthumanismus gedeutet.36 Sie versteht die Heiligen als regelrechte Misch-

wesen, als narrative Ressource einer queeren christlichen Ökologie, weil sie das

Verständnis des Humanums grundlegend infrage stellen und dabei stets die »An-

gezogenheit des Menschen zu anderen lebendigen Organismen«37 bezeugen. Wie

der hl. Simeon, ein frühchristlicher Säulenheiliger, stets aufs Neue mal Tier, mal

Pflanze, mal Stein zu werden sucht, ließen sich die Heiligenlegenden generell als

Versuch lesen, das Ideal einer natürlichen Ordnung zu unterminieren. Auf diese

Weise messen die Heiligen die Grenzen des Menschlichen beständig neu aus bzw.

schieben diese stets noch etwas weiter hinaus: Ihr Experimentieren mit dem eige-

nenKörper zeigt, so Burrus, dass sie sichmit den vermeintlichenGrenzen nicht zu-

friedengeben und in ständiger Transformation begriffen seien.38 Gerade auch für

die Frage nach der scheinbaren Alternative von Subjektivität und Ökologie können

die Heiligen deswegen geeignete Orientierungspunkte für ein Interspezies Lernen

sein,weil sie diese Alternative produktiv unterminieren und zeigen, dass (bisweilen

durchaus organisch konzipierte) Formen der Verbundenheit mit anderen Lebewe-

sen die menschliche Subjektivität nicht schmälern, sondern anreichern können –

und umgekehrt womöglich ebenfalls. Lernprozesse können sich diese Heuristik

zu eigen machen, indem sie danach fragen, wie und vor dem Hintergrund welcher

konkreten Erfahrung Lernende die Symbiose mit anderen Lebewesen als Bereiche-

rung des eigenen Lebens erfahren können bzw. wie sie selbst für andere zu einer

symbiotischen Bereicherung werden können.

3.3 Geteilte Körper und verkörpertes Verstehen: Interanimalitäten

didaktisieren lernen

Auch die Philosophie und die Human-Animal-Studies haben in den letzten Jah-

ren die Bedeutung von Körper bzw. Körperlichkeit hervorgehoben. Einige Ansätze

weisen dabei in eine erkenntnistheoretische Richtung, indem sie einen Konsens

infrage stellen, der die Frage nach einem speziesübergreifenden Verstehen lange

Zeit dominiert hat: Thomas Nagels Aufsatz »Wie es ist, eine Fledermaus zu sein«39

gilt bis heute vielfach als Schlussstein für die Frage, ob Menschen andere Tiere

verstehen, d.h. Wissen über deren subjektive Zustände (die sog. Qualia) erlangen

können. Nagels Antwort markiert eine skeptische Haltung zu dieser Frage, inso-

fern er diese Möglichkeit im engeren Sinne für ausgeschlossen hält. Dieser Skep-

tizismus hat die Diskussionen um ein Interspezies-Verstehen in den vergangenen

36 Vgl. V. Burrus: Ancient Christian Ecopoetics.

37 Ebd., S. 83f.

38 Vgl. ebd., S. 106.

39 Vgl. Th. Nagel: Wie es ist, eine Fledermaus zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


368 Simone Horstmann

Jahren derart stark dominiert, dass andere (Neu-)Ansätze erst langsam aus diesem

Schatten treten.

Die bereits erwähnte belgische Philosophin Vinciane Despret hat den Begriff

der Isopraxis40 geprägt, um damit einen denkbaren Neuansatz zu charakteri-

sieren: Er soll verdeutlichen, dass speziesübergreifendes Verstehen nicht aus der

klinisch-distanzierten Beobachterperspektive, sondern stets nur aus der geteilten

Praxis heraus möglich ist, und dass es zuerst der gelebten und ausagierten Ge-

meinschaften bedarf, um Verstehen zu gewährleisten bzw. um Gemeinsamkeiten

festzustellen. Sie verweist dazu etwa auf das (ethisch sicher nicht ganz ideal

gewählte) Beispiel von Pferd und Reiter*in, um die Bedeutung der Isopraxis her-

auszustellen: Pferd und Reiter*in entwickeln erst in der Interaktion miteinander

das gegenseitige Verstehen. Sie verstehen sich besser durch die gemeinsame

Praxis und die Gleichförmigkeit (Isomorphie bzw. Isopraxis) ihrer Bewegung.

Eine ähnliche Perspektive wählen Vorschläge, die den Begriff des Enaktivismus

stark machen, um statt der Rekonstruktion fremder mentaler Zustände die

Teilnahme an einer gemeinsamen Lebenswirklichkeit über ein geteiltes, weil

verkörpertes Wissen hervorheben: Ein solches Wissen, so kommentiert es der

Literaturwissenschaftler Jan Söffner, transzendiert die objektivistischen Normen

klassischer Wissenschaftstheorie, es ist riskiertes Wissen, das aus einer konkreten

Situation bzw. Interaktion erwachsen kann, aber auch von ihr abhängig, und

deswegen mitunter oftmals nicht wiederholbar ist. Enaktivistisches, aus der

aktiven körperlichen Teilnahme erwachsendes Verstehen hat eher den Charakter

von persönlicher Evidenz als jenen der objektiven und überindividuell gültigen

Wahrheit. Es beschreibt, warum wir in unseren aktiven Beziehungsmomenten zu

anderen Wesen – ein Ballspiel mit den Hunden oder Katzen etwa – in besonderer

Weise die Erfahrung machen, dass wir sie in diesen Momenten wesentlich besser

verstehen können als durch die streng (natur-)wissenschaftliche, d.h. vor allem

entsubjektivierte Rekonstruktion ihrer Erkenntnis- und Erlebnisfähigkeit auf dem

Papier.41 Unverkennbar nimmt insbesondere der enaktivistische Ansatz Bezug

zur Phänomenologie, die ihrem eignen Selbstverständnis nach immer schon anti-

naturalistisch, aber auch anti-dualistisch orientiert ist, wenn sie das Moment der

Bedeutungshaftigkeit in der geteilten Erfahrung hervorhebt.

Wie die soeben knapp skizzierten Ansätze macht auch die Theologie nicht sel-

ten gedankliche Anleihen bei der Phänomenologie, wenn sie einerseits in ihren

sehr traditionellenDiskursenwie der Inkarnationstheologie, aber auch in denNeu-

entwürfen einer Tiertheologie die Bedeutung des Körpers bzw. des Leibes hervor-

hebt – insbesondere vor dem Hintergrund der zentralen phänomenologischen Er-

kenntnis, dass der Leib (d.h. die subjektiv erfahrene Körperlichkeit) nicht an der

40 Vgl. V. Despret: The Body We Care for.

41 J. Söffner: What is it like to be with bats. Vgl. umfassender dazu: Ders.: Partizipation.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 369

Körpergrenze endet – er transzendiert den Körper und deutet immer schon dar-

aufhin, dass die Leibesgrenze, anders als die des Körpers, keine absolute Grenze

ist: Der Leib ist erweiterbar – in diesem Sinne spricht etwaMaurice Merleau-Ponty

von Leibessynthesen42, d.h. von Erfahrungen eines regelrecht exzentrischen Lei-

bes, der eben jenes triste Bild überwindet, das die europäisches Geistesgeschichte

bislang vom Körper gezeichnet hat, wenn dieser als das Moment der Isolation, der

Getrenntheit des Individuums von allen anderen gedacht wurde. Merleau-Ponty

hält dem entgegen: »Was existiert, sind nicht getrenntlebende Tiere, sondern ei-

ne Interanimalität.«43 Auch theologisch wäre es gerade in didaktischen Kontex-

ten sinnvoll, die Frage nach dem Verhältnis von Menschen und (anderen) Tieren

wesentlich stärker als bislang interaktionstheoretisch zu konzeptualisieren, also

beispielsweise danach zu fragen, was es bedeuten kann, dass etwa die biblischen

Szenerien eines endzeitlichen Tierfriedens bestimmte Mensch-Tier-Interaktionen

beschreiben:

»Der Wolf findet Schutz beim Lamm, der Panther liegt beim Böcklein. Kalb und

Löwe weiden zusammen, ein kleiner Junge leitet sie. Kuh und Bärin nähren sich

zusammen, ihre Jungen liegen beieinander. Der Löwe frisst Stroh wie das Rind.

Der Säugling spielt vor dem Schlupfloch der Natter und zur Höhle der Schlange

streckt das Kind seineHand aus.Man tut nichts Böses undbegeht kein Verbrechen

aufmeinemganzen heiligen Berg; denn das Land ist erfüllt von der Erkenntnis des

HERRN, so wie die Wasser das Meer bedecken.«44

Auch diese knappen Verse beschreiben, wie es abschließend explizit heißt, einen

Verstehens- bzw. Erkenntniszusammenhang – dieser ergibt sich allerdings vor al-

lem aus den zuvor genannten Handlungen: Schutz finden, nebeneinander liegen,

zusammen weiden, spielen usf. Gerade für ein tierrechtsbezogenes Lernen können

Texte wie diese Lernanlässe sein, um über die Bedeutung der Interaktion für das

Verstehen der Anderen entweder nachzudenken oder diese ganz praktisch erfahr-

bar werden zu lassen.

4. Kenosis – Perspektivwechsel theologisch didaktisieren lernen

Anhaltspunkte für die theologische Plausibilität einer derartigen ›Interanimalität‹

bietet die frühchristliche Formel der Kenosis – sie soll hier abschließend als wich-

tiger theologischer Anker für ein tierrechtsaffines Lernen aufgegriffen werden.

42 Vgl. M. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 182.

43 M. Merleau-Ponty: Die Natur, S. 261.

44 Jes 11,6-9 (EÜ 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


370 Simone Horstmann

Dieser Begriff besitzt zunächst fachwissenschaftlich deswegen eine außeror-

dentliche Brisanz, weil er biblisch nur ganz punktuell bezeugt ist; er bildet also

keine durchgängige, dafür aber eine der Sache nach umso bemerkenswertere Se-

mantik. Meist wird der altgriechische Begriff der Kenosis als ›Selbstentäußerung‹

übersetzt; er findet sich innerhalb der neutestamentlichen Briefliteratur im Philip-

perhymnus und beschreibt dort als christologischeDenkfigur die BeziehungGottes

zur Wirklichkeit, so wie sie sich in der Person Jesus Christus spiegelt: »Er war Gott

gleich, hielt aber nicht daran fest, Gott gleich zu sein, sondern er entäußerte sich

und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich.«45 Was hier in wenigen bi-

blischen Versen hymnisch verdichtet begegnet, ist wenig mehr als die verwegene

Vorstellung eines Gottes, der sich nicht durch Absolutheit oder radikale Trennung

von allem Irdischen als göttlich erweist, sondern vielmehr die Vorstellung eines

radikalen Perspektivwechsels, der das Christentum auch an anderer Stelle durch-

zieht: Gottes Selbstentäußerung wird als – nicht nur metaphorisches – Eintreten

für alles Schwache, für alles, das »wie ein Sklave« ist, beschrieben. In dieser pa-

radoxen Denkfigur – erst am Anderen seiner selbst wird Gott wirklich göttlich –

liegt ein wichtiger tiertheologischer Reflexionspunkt, den der Theologe und Lyri-

ker Christian Lehnert wie folgt umschreibt:

»Die ersten Christen schauten nicht mehr mit den Augen von Tötenden auf das

Opferblut, sondern umgekehrt mit dem Gekreuzigten auf seine Mörder. […] Die

Einfühlung in den gebrochenen Blick des sterbenden Christus veränderte grund-

legend eine Weltsicht. Diese Identifikation eröffnete die Wahrnehmung zweier

Seiten im Menschen: Man leidet mit, und man quält mit. […] Dieser neue Blick-

winkel in der Erzählung einer rituellen Tötung erschütterte die antike Welt mit

ihrer tief verinnerlichten Opferpraxis. Der empfundene Schmerz des Opfers wird

heiliggesprochen, nicht mehr der zugefügte. Damit scheint Mitleid als Möglich-

keit auf, wo vorher nur das Ritual stand.«46

Dieses frühchristliche Wahrnehmungsschema der Kenosis vermittelt daher auch

für heutige Fragen eine Vorstellung von der Grundidee des Christentums, die eben

nicht darauf abzielt, dem Menschen die schrankenlose Legitimation für jedwe-

de Grausamkeit gegenüber anderen Lebewesen zuzusprechen. In der Formel der

Kenosis begegnet die wesentlich komplexere Vorstellung, dass die Gestalt eines

christlichen Lebens die Lebendigkeit anderer Wesen gerade nicht als abzuweh-

rende oder kleinzuhaltende Bedrohung zu betrachten hat, sondern erst in dieser

Lebendigkeit der Anderen Rettung erfährt: Der von Jesus überlieferte Satz »Denn

wer sein Leben retten will, wird es verlieren; wer aber sein Leben ummeinetwillen

45 Phil 2,6f. (EÜ 2016).

46 Chr. Lehnert: Korinthische Brocken, S. 45f.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 371

verliert, wird es finden« (Mt 16,25) handelt nicht nur von einer religiösen Überzeu-

gung, sondern blickt zugleich auf die durchaus alltägliche Erkenntnis, dass auch

Menschen andere Lebewesen existentiell in ihrer je eigenen Lebendigkeit brau-

chen. Der Preis dieser Entäußerung kann im Kontext christlicher Theologie die in

Kauf genommene Selbstaufgabe sein: »Wir müssen uns fragen: Was wäre, wenn

eben nicht die Schöpfung um des Menschen willen, sondern der Mensch um der

Schöpfungwillen, allein zu ihrer Verherrlichung und ihrem Schutz geschaffenwor-

den wäre?«47

Gerade auch in tiertheologischen Kontexten ist die Kenosis-Formel zum viel-

leicht einschlägigsten Wahrnehmungs- und Handlungsschema avanciert; so hat

der US-amerikanische Theologe Eric D. Meyer unlängst darauf aufmerksam ge-

macht, welche Rolle die Vorstellung einer umfassenden Perspektivumkehr gerade

in eschatologischen Fragen einnimmt: Man findet, so Meyer in Anlehnung an die

»große Gerichtsrede« in Mt 25, etwas über den Standpunkt von jemandem im An-

gesicht Gottes heraus, indemman fragt:Wer bin ich aus Sicht der Armen,Dürsten-

den, Hungernden, wer bin ich aus Sicht der Tiere? Gerade dort, wo die biblischen

Texte das Gottesreich aus der Perspektive der Sozialität der nichtmenschlichen Na-

tur beschreiben, offenbarten sie damit zugleich eine sehr andere Vorstellung von

der menschlichen Natur und Identität:

»The particular nonhumanneighbors amongwhomwe live, breath, eat, sleep, and

die have knowledge of whowe are […] these animals know, better thanwe do, who

we are in God’s eyes and God’s realm.«48

Diese Fragerichtung fasst Meyer dabei durchaus auch sehr konkret, wenn er fragt:

Wer ist derMensch in den Augen eines Tieres, das in einer Tierfarm eingesperrt ist?

In dieser beengten Welt scheint allein der Mensch sich frei bewegen zu können; er

allein scheint die Kontrolle zu haben; er allein öffnet und schließt die Türen. Man

kann sich die Verwirrung und Angst in der Erfahrung jener Tiere vorstellen, deren

rudimentärste Bedürfnisse nach Hygiene, danach, die eigenen Kinder zu ernäh-

ren, sozial mit den anderen Wesen zu interagieren, allesamt durch den Menschen

verunmöglicht werden. Wir wissen nicht, wie viel von diesen Frustrationserfah-

rungen direkt mit uns Menschen assoziiert werden. Aber wer in die Augen eines

Käfighuhn blickt, in die einer Sau in einemwinzigen engenMaststall, in die Augen

eines Kalbs, das mit nur wenigen Tagen seiner Mutter entrissen wurde, braucht

nicht viel Fantasie um zu verstehen, dass der Mensch hier als gefühlloser Folte-

rer wahrgenommen wird, unempfänglich und unempfindlich für jegliches Mitleid:

»We may safely assume that out animal neighbors identify us somehow – howe-

ver inaccessibly – and that their perspectives hold accurate descriptions of human

47 P. Riede: Im Spiegel der Tiere, S. 212.

48 E. D. Meyer: Inner Animalities, S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


372 Simone Horstmann

nature and identity.« – Und eben diese Beschreibungen können Teil des göttlichen

Urteils sein, so Meyer: »We cannot be sure that God does not see us through animal

eyes.«49

Abb. 1: »Wer ist der Mensch in meinen Augen?«

Quelle: Simone Horstmann

Lernprozesse, die ein tierrechtsbezogenes wie theologisches Interesse verfol-

gen, können die soeben skizzierte Denkfigur der Kenosis gleichermaßen als Anlass

für die Reflexion eigener Wahrnehmung wie auch als ethische Perspektive the-

matisieren, indem sie die Frage aufgreifen, wie Identitätszuschreibungen durch

Fremdperspektiven entstehen. Die beiden abgebildeten Ausschnitte aus zwei Pla-

katen sollen zeigen, dass gerade jüngere Lerngruppen häufig keine Schwierigkeiten

mit dieser gedanklichen Übernahme anderer Perspektiven haben und dabei durch-

aus beachtliche Ergebnisse formulieren. Mit etwas älteren Lerngruppen kann es

darüber hinaus auch sinnvoll sein, über den institutionellen Ort von Formen der

Fremdperspektivübernahme nachzudenken und in diesem Sinne danach zu fra-

gen, wie sich diese kenotische Wahrnehmung langfristig sozial verankern lässt.

49 Ebd., S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 373

Abb. 2.: »Wer ist der Mensch in meinen Augen?«

Quelle: Simone Horstmann

Literaturverzeichnis

Ach, Johann S.: Das Tier als Mitgeschöpf? Eine Paränese, in: Simone Horstmann

(Hg.), Religiöse Gewalt an Tieren. Interdisziplinäre Diagnosen zum Verhältnis

von Religion, Speziesismus und Gewalt, Bielefeld: transcript 2021, S. 107-121.

Blanke, Christa: Mit den Augen der Liebe. Wir sind bei den Tieren. Ein Tagebuch

der Hoffnung, Frankfurt a.M.: Animals Angels Press 2011.

Brenner, Andreas: Tierversuche neu in Frage gestellt, in: Altex 20 (2003), S. 271-274.

Burrus, Virginia: Ancient Christian Ecopoetics. Cosmologies, Saints, Things,

Philadelphia: Univ. Press 2019.

Daston, Lorraine: Intelligences: Angelic, Animal, Human, in: Dies./Gregg Mitman

(Hg.), Thinking with animals. New perspectives on anthropomorphism, New

York: Univ. Press 2005, S. 37-58.

Despret, Vinciane: Was würden Tiere sagen, würden wir die richtigen Fragen stel-

len?, Münster: Unrast 2019.

Despret, Vinciane: The Body We Care for. Figures of Anthropo-Zoo-Genesis, in:

Body and Society 10 (2004), S. 111-134.

Dornenzweig, Katharina: Sprachexperimente mit nichtmenschlichen Tieren als

Ausdruck von und Herausforderung für problematische Konzeptionen tierli-

cher Agency, in: SvenWirt et al. (Hg.), Das Handeln der Tiere. Tierliche Agency

im Fokus der Human-Animal-Studies, Münster 2015, S. 149-178.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


374 Simone Horstmann

Enxing, Julia: »Und Gott schuf den Erdling.« Plädoyer für eine neue Anthropolo-

gie, die die nichtmenschliche Schöpfung mitdenkt. In: Herder Korrespondenz

3 (2020) S. 24-26.

Enxing, Julia: Schöpfungstheologie im Anthropozän. Gedanken zu einer planetari-

schen Solidarität und ihrer (theo)politischen Relevanz, in: Herwig Grimm/Mi-

chael Rosenberger (Hg.), Interdisziplinäre Tierethik, Band 1, Baden-Baden: No-

mos 2020 [im Erscheinen].

Enxing, Julia: Gott im Werden: Die Prozesstheologie Charles Hartshornes (= ratio

fidei 50), Regensburg: Pustet 2013.

Funkschmidt, Kai: Wer Tiere beerdigt, müsste sie eigentlich auch taufen, in: Loc-

cumer Pelikan 4 (2019), S. 22-23.

Guardini, Romano: Welt und Person. Versuche zur christlichen Lehre vom Men-

schen, 5. Aufl., Würzburg: Werkbund-Verlag 1962 [1952].

Gugutzer, Robert: Soziologie des Körpers, Bielefeld: transcript 2015.

Haraway, Donna: Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzän,

Berlin: Campus 2018.

Horstmann, Simone (Hg.): Religiöse Gewalt an Tieren. Interdisziplinäre Diagnosen

zum Verhältnis von Religion, Speziesismus und Gewalt, Bielefeld: transcript

2021.

Horstmann, Simone: Anima (de-)forma corporis. Zur Konstruktion von Tier- und

Menschenkörpern durch dieTheologie, in: Dies. (Hg.), Religiöse Gewalt an Tie-

ren. Interdisziplinäre Diagnosen zum Verhältnis von Religion, Speziesismus

und Gewalt, Bielefeld: transcript 2021, S. 59-76.

Horstmann, Simone: Metaphysik der Mikrophysik. Beobachtungen zu den theolo-

gischen Signaturen in Tierkörperdiskursen, in: Tierethik 22 (2021) [im Erschei-

nen].

Horstmann, Simone: Was fehlt, wenn uns die Tiere fehlen. Eine theologische Spu-

rensuche, Regenburg: Pustet 2020.

Horstmann, Simone: Der Gott der Tiere. Über Tierleid, -angst und -schmerz, in:

Dies./Thomas Ruster/Gregor Taxacher, Alles,was atmet. EineTheologie der Tie-

re, Regensburg: Pustet 2018, S. 184-203.

Jüngel, Eberhard: Das Verhältnis von »ökonomischer« und »immanenter« Trinität,

in: Ders., Entsprechungen: Gott – Wahrheit – Mensch. Theologische Erörte-

rungen, München: Kaiser 1980, S. 265-275.

Kurth, Markus: Ausbruch aus dem Schlachthof. Momente der Irritation in der in-

dustriellen Tierproduktion, in: Sven Wirth et al. (Hg.), Das Handeln der Tiere.

Tierliche Agency im Fokus der HAS, Bielefeld: transcript 2015, S. 179-202.

Lehnert, Christian: Korinthische Brocken. Ein Essay über Paulus, 2. Aufl., Berlin:

Suhrkamp 2014.

Lestel, Dominque/Bussolini, Jeffrey/Chrulew,Matthew:The Phenomenology of An-

imal Life., in: Environmental Humanities 5 (2014), S. 125-148.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Interanimalität – Zur Ambivalenz von Religion für ein antispeziesistisches Lernen 375

Merleau-Ponty, Maurice: Die Natur. Aufzeichnungen von Vorlesungen am Collège

de France 1965-1960, übersetzt von Mira Köller, hg. und mit Anmerkungen ver-

sehen von Dominique Séglard, München: Fink 2000.

Merleau-Ponty, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung, 6. Aufl., Berlin: de-

Gruyter 1974 [1945].

Meyer, Eric D.: Inner Animalities. Theology and the End of the Human, NY: Ford-

ham Univ. Press 2018.

Moore, Stephen D. (Hg.): Divinanimality. AnimalTheory, CreaturelyTheology, New

York: Fordham Univ. Press 2014.

Nagel, Thomas: What Is It Like to Be a Bat?/Wie es ist, eine Fledermaus zu sein?,

Stuttgart: Reclam 2016 [1974].

Pröpper, Thomas: Theologische Anthropologie, Bd. 1, Freiburg i.Br.: Herder 2012.

Riede, Peter: Im Spiegel der Tiere. Studien zum Verhältnis von Mensch und Tier

im alten Israel (= Orbis Biblicus et Orientalis 187), Göttingen: Vandenhoek &

Ruprecht 2002.

Ruster, Thomas: Kontingent und eschatologisch. Elemente einer nachtheistischen

Trinitätslehre, in: Thomas Marschler/Thomas Schaertl (Hg.), Herausforde-

rungen und Modifikationen des klassischen Theismus (=STEP 16), Münster:

Aschendorf 2019, S. 417-454.

Ruster, Thomas: Tiere – Sakramente der Transzendenz. Auf der Suche nach dem

lebendigen Gott, in: Ders.; Simone Horstmann; Gregor Taxacher, Alles, was at-

met. Eine Theologie der Tiere, Regensburg 2018, S. 117-136.

Sartory, Gertrude/Sartory,Thomas: »Ich sah denOchsenweinen«: DieHeiligen und

die Tiere, 2. Aufl., Freiburg i.Br.: Herder 1981.

Soentgen, Jens: Ökologie der Angst (= Fröhliche Wissenschaft 117), Berlin: Matthes

& Seitz 2019.

Söffner, Jan: Partizipation. Metapher, Mimesis, Musik – und die Kunst, Texte be-

wohnbar zu machen, München: Fink 2014.

Söffner, Jan:What is it like to be with bats, in: Ders./Sabine Flach (Hg.), Other sides

of cognition, Bern: Peter Lang 2010, S. 215-224.

Steel, Karl: How to Make a Human. Animals and Violence in the Middle Ages,

Columbus, Ohio: Univ. Press 2011.

Taxacher, Gregor: Bruchlinien. Wie wir wurden, was wir sind: Eine theologische

Dialektik der Geschichte, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2015.

Taxacher, Gregor: Den Drachen töten und die Spatzen füttern, in: Ders./Simone

Horstmann/Thomas Ruster: Alles, was atmet. EineTheologie der Tiere, Regens-

burg: Pustet 2018, S. 63-78.

Taylor, Charles: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994 [1989].

Teipel, Jürgen: Unsere unbekannte Familie. Wahre Geschichten von Tieren und

Menschen, Berlin: Suhrkamp 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


376 Simone Horstmann

Uzarewicz, Michael: Der Leib und die Grenzen der Gesellschaft: Eine neophäno-

menologische Soziologie des Transhumanen, Stuttgart: Lucius 2011.

Wal, Koo van der: Die Umkehrung der Welt. Über den Verlust von Umwelt, Ge-

meinschaft und Sinn, Würzburg: Königshausen & Neumann 2004.

Wils, Jean-Pierre: Die Moral der Sinne. Essay, Tübingen: Klöpfer & Meyer 1999.

Wink, Walter: Verwandlung der Mächte, Regensburg: Pustet 2014.

Online-Quellen

Irmer, Juliette: Jagd auf Fledermäuse und Flughunde: Die Sündenböcke der Pan-

demie bezahlen mit dem Leben, in: NZZ am Sonntag, 04.04.2020, zuletzt ab-

gerufen am 14.01.2021 unter https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-f

lughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true.

Wawrzyniak, Daniel: Der Begriff »Mitgeschöpf« – Ein Platzhalter für moralische

Intuitionen, in: Christian Dürnberger (Hg.), Das Nutztier als Mitgeschöpf.

Herausforderung für eine Ethik der Mensch-Tier-Beziehung, o.O. 2015, zuletzt

abgerufen am 12.10.2020 unter https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/

publikationen/ttn_ edition/ttn_essay_preis_2015.pdf

https://doi.org/10.14361/9783839455227-014 - am 15.02.2026, 02:11:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://doi.org/10.14361/9783839455227-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://nzzas.nzz.ch/wissen/fledermaeuse-und-flughunde-werden-wegen-corona-gejagt-ld.1550188?reduced=true
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_
https://www.ttn.st.evtheol.uni-muenchen.de/publikationen/ttn_

