Daniel Hilpert

»Mein Fleisch heiBt Lulu«
Eugenik und Sexualpathologie in Frank Wedekinds
»Die Biichse der Pandora. Eine Monstretragddie« (1894)

Einleitung

Im Jahr 1894 stellt Frank Wedekind mit seinem Drama »Die Biichse der
Pandora. Eine Monstretragodie« seine erste literarische Auseinanderset-
zung mit dem Lulu-Stoff fertig, spiter folgen die Bearbeitungen »Der
Erdgeist« im Jahr 1895, »Die Biichse der Pandora« aus dem Jahr 1903
und 1913 die Zusammenfiihrung »Lulu«. Diese Urfassung markiert so-
mit den Beginn einer knapp 20 Jahre andauernden Beschiftigung mit
jener Thematik, die Wedekinds umstrittenen Ruf als Autor beim Publi-
kum und den Zensurbehérden gleichermaflen begrindet.!

Angesichts der jegliche Deutung des Stiickes tiberlagernden Sitten- und
Schamlosigkeit des Stoffes wird hiufig tibersehen, dass Wedekinds erste
Beschiftigung mit der Thematik im Rahmen der »Monstretragddie«
zugleich einen zentralen Kulminationspunkt seiner bis dahin andauern-
den literarischen Beschaftigungen darstellt. Es sind in erster Linie zwel
Themengebiete, die seine ersten Arbeiten bis dahin prigen: In seinem
literarischen Erstling »Frithlings Erwachen« setzt er sich 1891 intensiv
mit den Fragen der Sexualitdt und damit zusammenhéngend der gesell-
schaftlichen Sexualmoral auseinander und schafft damit einen wichtigen
thematischen Grundpfeiler — auch fiir spitere Werke.? Den anderen Pol
bildet die literarische Beschaftigung mit dem Thema Fugenik, das be-
stimmend fiir die Entstehung des »Eden«-Projekts und das hieraus aus-

1 Sehr deutlich veranschaulicht Thomas Manns Gutachten tiber Wedekinds »Lulu« im
Rahmen seiner Titigkeit als Mitglied des Miinchner Zensurbeirates diese Ambivalenz: Laut
Mann handelt es sich bei dem Drama um eine »moderne Dichtung, deren Bedeutsamkeit,
Tiefe, Ernst und Wert in Kennerkreisen langst anerkannt« sei, auf der anderen Seite jedoch
im Jahr 1904 das Publikum anlisslich einer Auffithrung durchweg »entriistet, abgestofien«
und zu »zornigem Protest geneigt« gewesen sei (Gutachten tiber Frank Wedekinds Schauspiel
»Lulu«. Frankfurt a.M. 2009, Abs. 372).

2 Vgl. hierzu grundlegend Johannes Pankau, Sexualitit und Modernitit. Studien zum
deutschen Drama des Fin de Siecle. Wiirzburg 2005, S. 121ff.

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 137

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gekoppelte Prosastiick »Mine-Haha« ist,> mit dem sich Wedekind bereits
ab 1890 beschaftigt.*

In der »Monstretragodie« kulminieren seine bisherigen literarischen
Uberlegungen zu den Themen Sexualitit und Eugenik, analog zu den im
Folgenden niher zu betrachtenden Uberschneidungsfeldern beider Be-
reiche im zeitgendssischen Wissenschaftsdiskurs, in einer neuen Gestalt,
deren befremdliche Andersartigkeit tiberhaupt erst das »Monstrose« im
Drama hervorbringt. Zugleich gehen von dieser ersten Figurenzeich-
nung Lulus die entscheidenden Impulse fiir thre weitere Darstellung in
den spiteren Bearbeitungen des Stoffs durch Wedekind aus.

Degeneration, Eugenik und Sexualpathologie

Angesichts zunehmender sozialer Spannungen und gesellschaftlicher
Konflikte entwickelt sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts in Europa
eine regelrechte Angst vor der Degeneration der Bevolkerung.” Was
den damit verbundenen Diskurs so wirkungsmichtig macht, ist der
Umstand, dass er »ein Kontinuum von biologischen und sozialen Erkla-
rungsweisen kultureller bzw. zivilisatorischer Regression« erstellt und es
so ermoglicht, »sexuelle, >rassische¢, psychologische und sogar astheti-
sche Devianz als Zeichen eines kulturellen Niedergangs zu lesen«.® Aus
dieser Furcht heraus etabliert sich die Eugenik als Disziplin der Steue-
rung und Kontrolle der menschlichen Erbgesundheit gegen Ende des
19. Jahrhunderts als eigene Wissenschaft,” die in enger Anlehnung an

3 Vgl. hierzu Daniel Hilpert, >Triumpf des K6rpers«. Literarische Eugenik in Frank Wede-
kinds »Mine-Haha oder Uber die korperliche Exzichung der jungen Médchen« und »Hidallac.
In: HJB 23, 2015, S. 327-361.

4 Wedekind gibt selbst gegeniiber Georg Brandes Auskunft tiber die Entstehung des
Fragments: »Im Jahr 1895 wollte ich meine Utopie schreiben. Der Roman war auf 18 Kapitel
berechnet von denen nur die ersten 3 fertig wurden, die ich dann, nur wegen stilistischer
Qualititen, die sie mir zu haben schienen, unter dem Titel >Mine-Haha« herausgab.« Zit. nach
Klaus Bohnen, Frank Wedekind und Georg Brandes. Unveréffentlichte Briefe. In: Euphorion
72,1978, S. 106-119, hier S. 114.

5 Vgl. hierzu auch Peter Becker, Verderbnis und Entartung. Eine Geschichte der Kriminologie
des 20. Jahrhunderts als Diskurs und Praxis. Gottingen 2002, S. 320f., der niher auf die sozialen
und politischen Ursachen der Sorge um das Wohl um den »Volkskorper« eingeht.

6 Susanne Komfort-Hein/Susanne Scholz, Lustmord - zu einem kulturellen Phantasma
um 1900. In: Dies., Lustmord. Medialisierungen eines kulturellen Phantasmas um 1900.
Kénigstein/Taunus 2007, S. 7-20, hier S. 10.

7 Francis Galton definiert die Eugenik bereits 1883 als »science of improving stock, [...]
which, especially in the case of man, takes cognizance of all influences that tend in however

138 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Darwin von der kontinuierlichen Hoéherentwicklung der menschlichen
Art ausgeht und zugleich in der Auferkraftsetzung der natiirlichen Aus-
lesemechanismen durch die Zivilisation eine Gefahr fiir die menschliche
Evolution sicht.?

Innerhalb des tibergeordneten Diskurses um die Degeneration ergibt
sich eine enge Verbindung zwischen den Bereichen Eugenik und Sexua-
litat beziehungsweise Sexualpathologie: So werden Krankheiten auf dem
Gebiet der Sexualitit, die sich in Form von abnormen sexuellen Verhal-
tensweisen zeigten, neben dem Alkoholismus und der Kriminalitét als
Degenerationssymptome erkannt, die an der Erbmasse der Bevolkerung
nagen.’ Die Annahme der progressiven Vererbung psychischer Krank-
heiten, die die deutsche Psychiatrie aus Frankreich tibernimmt, verstarkt
aus Sicht der Eugenik den konkreten Handlungsbedarf:"* »Wenn dege-
nerative Merkmale erblich sind, dann gehen sie nicht mit dem Tréger un-
ter, sondern werden von Generation zu Generation weitergegeben und
akkumulieren sich bis zum biologischen Kollaps eines ganzen Volkes.«'!

Die besondere Bedeutung der Erblichkeit von Geisteskrankheiten auf
dem fir die Bevolkerungsentwicklung zentralen Gebiet der Sexualitat
wird insbesondere bei Richard von Krafft-Ebing deutlich, dessen Ar-
beit »Psychopathia Sexualis« aus dem Jahr 1886 Wedekind nachweislich
kannte und der er bereits einzelne Aspekte fiir »Frihlings Erwachen«
entnahm.'? Krafft-Ebing setzt sich hierin mit den zeitgendssischen »Verir-

remote a degree to give to the more suitable races or stains of blood a better chance of prevail-
ing speedly over the less suitable than they otherwise would have had« (Inquiries into Human
Faculty and its Development. London 1883, S. 17).

8 Vgl. hierzu Peter Weingart/Jirgen Kroll/Kurt Bayertz, Rasse, Blut und Gene. Geschichte
der Eugenik und Rassenhygiene in Deutschland. Frankfurt a.M. 1988, S. 17.

9 Vgl. ebd,, S. 18.

100 Vgl. ebd., S. 48f. Es gehort zu den Besonderheiten des eugenischen Diskurses im
deutschen Sprachraum, dass dieser, im Gegensatz zum vom Naturforscher und Schriftsteller
Francis Galton geprégten englischen Diskurs, in erster Linie von Medizinern gefiithrt wird.

11 Ebd., S. 50.

12 Bereits mehrfach wurde von der Forschung auf einen Tagebucheintrag Wedekinds vom
8. August 1889 Bezug genommen, in dem sich dieser auf eine von Krafft-Ebing dargestellte
Fallgeschichte, eine »Anekdote aus Krafft-Ebing« bezieht (Frank Wedekind, Die Tagebu-
cher. Ein erotisches Leben. Hg. von Gerhard Hay. Frankfurt a.M. 1986, S. 108). Eindeutige
Ansitze einer literarischen Adaptation Krafft-Ebings finden sich in »Frihlings Erwachen« in
der fiinften Szene des ersten Aktes, in der Wendla Moritz bittet, sie mit der Gerte zu ziichtigen.
Vgl. hierzu auch Katrin Hafemann, Schamlose Tanze. Bewegungs-Szenen in Frank Wede-
kinds »Lulu«-Doppeltragodie und »Mine-Haha oder Uber die kérperliche Erzichung der jun-
gen Midchen«. Wiirzburg 2010, S. 72.

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 139

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rungen des sexuellen Trieblebens«'? auseinander und hélt bei héher ent-
wickelten Kulturen die »sexuellen Funktionen« explizit fiir »abnorm«.'
Insbesondere die von ithm im Rahmen seiner Arbeit zentral untersuch-
ten »Funktionsanomalien« auf dem Gebiet der Sexualitit stellen dem-
nach »funktionelle Degenerationsanzeichen« der Gesellschaft dar.'

Umgekehrt finden sich auch unter den Wortfithrern der Eugenik di-
rekte Verweise auf die Psychopathologie. So betont beispielsweise Wil-
helm Schallmayer, selbst praktizierender Arzt, der direkte Einblicke in
die Psychiatrie hatte,'® dass gerade bei »Geisteskrankheiten« die »Verer-
bung krankhafter Anlagen eine hervorragende Rolle spielt«.”” Aus dieser
Wahrnehmung heraus ergibt sich fiir die Eugeniker die Forderung nach
einer Kontrolle der Fortpflanzung: Eine »sexuelle Hygiene«, so der Titel
einer Arbeit des Schweden Seved Ribbig aus dem Jahr 1892,'® soll jeg-
liche negative Einflisse in diesem Bereich beseitigen und ein Klima der
gezielt steuerbaren Vermehrung der Bevolkerung schaffen.

In diesem wissenschaftlichen Spannungsfeld, das sich aus der eugeni-
schen Forderung nach einer radikalen Anderung der gesellschaftlichen
Sexualmoral auf der einen und der Feststellung einer grassierenden
entarteten Sexualitdt durch die Psychopathologie auf der anderen Seite
zusammensetzt, findet Wedekind die Grundmuster der literarischen An-
dersartigkeit Lulus bereits vorformuliert.” Dabei kann er sich den Um-

13 Richard von Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis. Eine klinisch-forensische Studie.
Stuttgart 1886, S. 6.

14 FEbd,, S. 21.

15 Ebd.

16 Schallmayer machte das Staatsexamen in Miinchen als Assistent von Bernhard von
Gudden, dem ersten Direktor des Burghdlzli in Ziirich. Vgl. Hans-Peter Kréner, »Schallmayer,
Wilhelme«. In: Neue Deutsche Biographie. Hg. von der Historischen Kommission bei der Bay-
erischen Akademie der Wissenschaften. Bd 22. Berlin 2005, S. 553-554, hier S. 553.

17 Wilhem Schallmayer, Ueber die drohende kérperliche Entartung der Culturmenschheit.
Berlin/Neuwied 1891, S. 12.

18 Vel. Seved Ribbig, Die sexuelle Hygiene und ihre ethischen Konsequenzen. Deutsche
Ausgabe von Dr. med. Oskar Reyher. Stuttgart 1890. In diesem Sinne stellt auch Alfred
Hegar in seiner Arbeit »Der Geschlechtstrieb« aus dem Jahr 1894 fest: »Das einzige Mit-
tel, was auch stets den jedesmaligen Verhaltnissen angepasst und modificiert werden kann,
besteht in einer Regulirung der Fortpflanzung« (Der Geschlechtstrieb. Eine social-medizini-
sche Studie. Stuttgart 1894, S. 151).

19 Vgl. hierzu auch Ruth Florack, Wedekinds »Lulu«. Zerrbild der Sinnlichkeit. Tiibingen
1995, S. 261f., die in der »Monstretragédie« die typischen Merkmale der Dramen- und Thea-
terreform um 1900 nachweist, wohingegen die spiteren Bearbeitungen erheblich konventio-
neller seien. Auch nach Jérg Schonert erscheinen die spéteren Bearbeitungen »Der Erdgeist«
und »Die Biichse der Pandora« als »Domestizierungen« des urspriinglichen Stoffes (»Lulu
regained«. Uberlegungen zur Lektiire von Frank Wedekinds »Monstretragédie« [1894]. In:

140 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stand zunutze machen, dass die Eugeniker in ihren Arbeiten »noch unge-
zugelte[] Reformvisionen und Handlungsspielraume«* formulieren und
ihre Uberlegungen auch explizit als »Utopie«?!
werden die Uberlegungen vom Wissenschaftsdiskurs selbst zu einem

ausweisen. Hierdurch

kiinftigen »kollektiven Experiment« stilisiert, das die Bevélkerung an
sich selbst zu vollziehen hat, um ihr zukiinftiges Uberleben zu sichern.??
Diesen Versuchscharakter, der die Uberlegungen der Wissenschaft kenn-
zeichnet, adaptiert Wedekind auf literarischer Ebene und biindelt in der
»Monstretragddie« die in seinen bisherigen literarischen Arbeiten isoliert
voneinander bestehenden Uberlegungen zu den Bereichen Eugenik und
Sexualpathologie und macht sie im Rahmen einer neuen Experimental-
anordnung erstmals dramaturgisch nutzbar. Mit Lulu schafft Wedekind
dabei eine Figur, die ihre Existenz entsprechend den Forderungen der
Eugenik allein auf ihre Physis reduziert und damit zugleich ihre patholo-
gische Wahrnehmung der eigenen Sexualitdt in einer programmatischen
Formel kodiert: »Mein Fleisch heifit Lulu« (W IIL,1 225).2

Uberlebenskampf als Inszenierung: der »Erdgeist«-Prolog

Anlésslich der Auffithrungen von »Der Erdgeist« verfasst Wedekind
1898 auf Bitten Carl Heines einen Prolog zur zweiten Bearbeitung des
Lulu-Stoffs. Hierin soll, wie Heine sich spéter erinnert, das Publikum in
die »Welt- und Kunstanschauung des Dichters« (W II1,2 835) eingefiihrt

Literatur in der Gesellschaft. Festschrift fir Theo Buck zum 60. Geburtstag. Hg. von Frank-
Rutger Hausmann. Tiibingen 1990, S. 183-193, hier S. 183). Zur Diskussion um die einzel-
nen Bearbeitungen und ihren Stellenwert vgl. Claudia Liebrand, Noch einmal: Das wilde,
schone Tier Lulu. In: Jahrbuch fur Literatur und Psychoanalyse 20, 2001, S. 179-194.

20 Weingart/Kroll/Bayertz, Rasse, Blut und Gene (wie Anm. 8), S. 32.

21 Alfred Ploetz, Die Tuchtigkeit unserer Rasse und der Schutz der Schwachen. Ein
Versuch tiber Rassenhygiene und ihr Verhiltnis zu den humanen Idealen, besonders zum
Socialismus. Berlin 1895, S. 143.

22 So Richard Nate, Beautiful People. Eugenische Experimente in der englischen Uto-
pie der Moderne. In: »Es ist ein Laboratorium, ein Laboratorium fiir Worte«. Experiment
und Literatur III: 1890-2010. Hg. von Michael Bies und Michael Gamper. Géttingen 2011,
S. 50-71, hier S. 51.

23 Frank Wedekind, Werke. Kritische Studienausgabe in fiinfzehn Banden. Hg. von Elke
Austermiihl, Rolf Kieser und Hartmut Vincon. Darmstadt 2007-2013, Bd. IIL1, S. 225.
Ich zitiere die Arbeiten Wedekinds im Weiteren nach dieser Ausgabe mit der Sigle "W« und
Angabe des Bandes im Text.

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 141

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden.?* Wedekind formuliert darin das poetologische Programm der
Lulu-Thematik, welches die zentralen Aspekte der »Monstretragddie«
in sich birgt und zugleich deren tiefe Wurzeln im eugenischen Diskurs
offenbar werden lasst.?

Bereits die Einfilhrung des Tierbandigers im Prolog verdeutlicht, dass
die darauffolgende Handlung des Dramas nichts anderes darstellt als
eine auf die Biihne gebrachte Inszenierung des Uberlebenskampfes im
Darwinschen Sinne: »Hier kdimpfen Mensch und Tier im engen Gitter«
(W IIL1 315). Damit rekurriert Wedekind auf die durch Darwin populér
gewordene Formel des »Kampfes ums Dasein« auf der Erde,* im Zuge
dessen die Menschheit seit jeher in einem »Kampfe um die Existenz«”
mit anderen Rassen verstrickt ist. Wedekind tbertragt dieses »Schau-
spiel« der Evolution in einen fiir ihn typischen Ort der Zurschaustellung:
in die »Menagerie« (W IIL1 315). Hierbei handelt es sich nicht um eine
Zirkusvorstellung mit einem festen Programm, sondern um eine blo-
Be Tiershow, bei der es alleine um die Prasentation fremder Kreaturen
geht.?® Bereits diese erste Lokalisierung verdeutlicht den Zusammenhang

24 Fur den Umstand, dass Wedekind bei der Ausarbeitung des Prologs den gesamten,
bereits bestehenden Dramenkomplex im Blick hatte, spricht auch die Tatsache, dass er den
Prolog Heine zufolge in einem »Kaffeehaus« und zwar »eines Nachts auf die Riickseite von
drei aneinandergeklebten Theaterzetteln« (W IIL,2 835) niederschreibt und die Thematik
nicht erst eindringlicher reflektieren muss. Vgl. zur Entstehung des Prologs genauer Susanne
Fejer, Ein »Ausrufer von Talent und Beruf«. Frank Wedekind und sein »Erdgeist«-Prolog. In:
Wedekinds Welt. Theater — Eros — Provokation. Hg. von Manfred Mittermayer und Silvia
Bengesser. Leipzig 2014, S. 97-106, hier S. 99ff.

25 Damit widerspreche ich Positionen wie derjenigen von Ruth Florack, die argumentiert,
man konne aufgrund der unterschiedlichen Figurenzeichnung Lulus in den einzelnen Fas-
sungen den Prolog nicht schon auf die »Monstretragtdie« tibertragen (vgl. Aggression und
Lust. Anmerkungen zur »Monstretragddie«. In: Jahrbuch fir Literatur und Psychoanalyse 20,
2001, S. 163-178, hier S. 173). Mit Liebrand ist zu entgegnen, dass die Inanspruchnahme des
Prologs fiir den gesamten Dramenkomplex durchaus Sinn ergibt, gerade wenn es um zentrale
Themen und Motive geht, die sich als gemeinsames Merkmal durch alle Fassungen ziehen.
Vgl. Liebrand, Noch einmal (wie Anm. 19), S. 184. Auch Hartmut Vincon weist darauf hin,
dass im Prolog wichtige »thematische Hinweise« fir die Zeichnung Lulus zu finden sind (Pro-
log ist herrlich! Zu Frank Wedekinds Konzept dramaturgischer Kommunikation. In: Eupho-
rion 95, 2001, S. 69-82, hier S. 79).

26 Charles Darwin, Die Abstammung des Menschen und die geschlechtliche Zuchtwahl.
Ubers. von Heinrich Schmidt nach der 2. Auflage 1874 aus dem Englischen 1881. Einfithrung
von Christian Vogel. 4. Aufl. Stuttgart 1982, S. 55.

27 Ebd., S. 54.

28 Vel. hierzu Vincon, Prolog ist herrlich! (wie Anm. 25), S. 76, der als mogliche Einflisse
auf Wedekind zeitgenossische Tiervorfithrungen im Wiener Prater und ein Kinderbuch mit
dem Titel »Grofle Menagerie« aus dem Jahr 1887 ausmacht, das bezeichnenderweise ebenfalls
mit einem Prolog beginnt, der inhaltlich einige Parallelen zum »Erdgeist«-Prolog aufweist.

142 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit der Lulu-Thematik, bei der es ebenfalls darum geht, dem Publikum
ein unbekanntes weibliches Wesen vor Augen zu fithren.*

Weiter liefert Wedekind unter Riickgriff auf den evolutiondren Wett-
streit zwischen den Arten eine Erkliarung fir die Gleichsetzung von
Mensch und Tier, die ganz im Einklang mit dem Wissenschaftsdiskurs
steht. Denn wo, so der Dompteur, bald »Thier, bald Mensch geduckt am
Estrich liegt, Gebdumt das Tier, der Mensch auf allen Vieren« (W III,1
315), da verschwimmt die Grenze zwischen Tier und Mensch, d.h. zwi-
schen dem triebgesteuerten Instinkt auf der einen und der durch gesell-
schaftliche Reglementierungen bestimmten menschlichen Existenz auf
der anderen Seite. Die der Logik dieses Kampfes inhédrente Gleichset-
zung der Arten stellt bereits fiir Darwin den Grundstein fir alle weiteren
Uberlegungen dar, wenn er einleitend zu seiner Arbeit »Die Abstam-
mung des Menschen und die geschlechtliche Zuchtwahl« aus dem Jahr
1871 feststellt, dass »der Mensch mit anderen organischen Wesen bei
jedem allgemeinen Schluss in Bezug auf die Art seiner Erscheinung auf
der Erde inbegriffen sein miisse«.*’ Diese Uberlegung stellt zugleich den
zentralen Ankntpfungspunkt der frithen Eugeniker dar, die sich, wie
beispielsweise Wilhelm Schallmayer 1891 in seiner Arbeit »Ueber die
drohende korperliche Entartung der Culturmenschheit«, direkt auf Dar-
win beziehen und ebenfalls davon ausgehen, dass die Menschen »nicht
die Welt ausmachen, sondern nur ein untergeordneter Ieil eines unend-
lichen Ganzen sind«.®! Auch Alfred Ploetz, mit dem Wedekind bekannt
war und dessen Arbeit »Die Tuchtigkeit unserer Rasse und der Schutz
der Schwachen« aus dem Jahr 1895 in die Entstehungszeit des Prologs

29 Zugleich klingen damit inhaltlich unweigerlich Wedekinds »Zirkusgedanken« an, die
von der Forschung herangezogen wurden, um die Figurenzeichnungen und Handlungssche-
mata im Werk Wedekinds aufzuzeigen. Vgl. hierzu genauer Jérg Schénert, Die (sogenannten)
theoretisch-programmatischen Schriften Frank Wedekinds und ihre Relevanz fiir das Ver-
stindnis des >poetischen Werks«. In: Kontinuitat — Diskontinuitét. Diskurse zu Frank Wede-
kinds literarischer Produktion (1903-1918). Hg. von Sigrid Dreiseitel und Hartmut Vincon.
Wiirzburg 2001, S. 251-262, hier S. 252. Eine direkte thematische Kontinuitit zwischen den
»Zirkusgedanken« und der »Monstretragddie« stellt auch Stefan Riedlinger tber den von
Nietzsche bereits in »Also sprach Zarathustra« formulierten Begriff der Elastizitét her (Aneig-
nungen — Frank Wedekinds Nietzsche-Rezeption. Marburg 2005, S. 16).

_ 30 Charles Darwin, Die Abstammung des Menschen und die geschlechtliche Zuchtwahl.
Ubers. von J. Victor Carus. Stuttgart 1871, S. 1.
31 Schallmayer, Ueber die drohende kérperliche Entartung (wie Anm. 17), S. 1.

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 143

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fallt, sieht in diesem Sinne die Menschen explizit auf einer Ebene mit den
»tibrigen Thiergattungen«.*

Weiter fihrt der Dompteur im Prolog tiber den Inhalt der »Lust- und
Schauerspiele[ ]« aus, dass hierin »Haustiere« (W IIL,1 315) zu bestaunen
sind, die an »blasser Theorie ihr Miitchen kiithlen« und in »behaglichem
Geplarr« schwelgen wie die »andern Tiere im Parterre« (W IIL1 316).
Die Gleichsetzung der Schauspieler und Zuschauer mit Tieren verdeut-
licht an dieser Stelle die Tatsache, dass die »Entwicklungslehre«, also der
»Wettstreit der Arten«, sowohl fiir die korperliche als auch fiir die »kultu-
relle« Entwicklung der Menschheit gilt.** Die Kultur ist damit, und dies
gilt insbesondere fiir die Bithne Wedekinds, dem natiirlichen Wettstreit
unterworfen und nicht langer ein Hort der rein menschlichen Vernunft.
Wenn die Menagerie in diesem Zusammenhang als mogliches neues
Modell des zeitgenossischen Theaters erscheint und zugleich als »Meta-
pher der modernen Realitit«,** dann wird die mimetische Funktion des
Theaters von Wedekind im »Erdgeist«-Prolog neu definiert: Indem das
menschliche Ringen im evolutionidren Kampf dargestellt wird, macht
Wedekind die bislang verborgene Triebfeder jeglicher biologischer Ent-
wicklung sichtbar und wandelt dabei zugleich die diesem Kampf inne-
wohnende unbéndige Energie in ein bis dahin nicht genutztes poetisches
Potenzial um. Wenn im Rahmen seiner dramatischen Arbeiten vom
Gedanken des »Welttheaters« gesprochen wird,* dann wurde diesem
Zusammenhang bislang zu wenig Beachtung geschenkt.

Der hierdurch erzielte theatralische Mehrwert wird dem Zuschauer
beziehungsweise Leser im Weiteren unmissverstandlich angekiindigt: Es
gehe darum, das »wilde Tier, das schone, wahre Tier« (W IIL1 316) zu
sehen. In Gestalt einer Schlange werden diesem Wesen einerseits ge-
nuin menschliche Eigenschaften zugesprochen wie »Unheil anzustiften,
Zu bannen, zu verfithren, zu vergiften, Zu morden« (W III,1 316). An-
dererseits verweist die gleichzeitige Verbindung mit einem Tiger, einer

32 Ploetz, Die Tiichtigkeit unserer Rasse (wie Anm. 21), S. 16.

33 Schallmayer, Ueber die drohende kérperliche Entartung (wie Anm. 17), S. 8.

34 Katrin Ehlers, Mimesis und Theatralitit. Dramatische Reflexionen des modernen
Theaters im >Theater auf dem Theater« (1899-1941). Munster/New York 1997, S. 158.

35 So Hans-Jochen Irmer in seiner grundlegenden Studie tiber das Dramenwerk Wede-
kinds (Der Theaterdichter Frank Wedekind. Werk und Wirkung. Berlin 1975, S. 7).

144 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Bestie«, die »schon« und gleichzeitig »so wild« (W III,1 317) ist, auf die
animalische Seite dieses Geschopfs.*®

In der damit angesprochenen verstérenden Verbindung liegt der ei-
gentliche Reiz dieses Geschopfs und, wie im Folgenden zu zeigen sein
wird, zugleich ein wesentliches narratives Potenzial des gesamten Dra-
menkomplexes begriindet, das Wedekind in der »Monstretragddie«
bereits zentral herausstellt. Denn um den Namen dieses Wesens zu er-
fahren, so der Tierbindiger abschlieend, muss man hereinspazieren,
respektive den Inhalt des Dramas betrachten. Obwohl am Ende des Pro-
logs bewusst offengehalten ist, um wen es sich bei diesem fremdartigen,
aber zugleich faszinierenden Geschopf handelt, ist dem Leser an dieser
Stelle nur eine Assoziation méoglich: Lulu.?”

Lulu — »Thier« und »Weib« zugleich

Die im »Erdgeist«-Prolog zum Ausdruck gebrachte Auflésung der Gren-
ze zwischen Tier und Mensch im Rahmen der Figurenzeichnung kommt
bereits in der »Monstretragddie« zum Tragen und findet sich auch in
Wedekinds weiteren Bearbeitungen des Stoffs: Lulu ist »Thier« und
»Weib« (W IIL1 228) zugleich.*® Genau wie durch den Tierbiandiger
angekiindigt, wird sie relativ bald im Handlungsverlauf als Lebewesen
eingefiihrt, das »dressiert« (W IIL1 186) wurde und somit urspriinglich
einen nicht domestizierten Charakter aufweist. Dieser duflert sich auf

36 Vgl. hierzu auch Ortrud Gutahr, die darauf hinweist, dass Wedekind mit der
Allegorisierung Lulus zur Schlange die mythische Pandora mit der biblischen Eva zu einem
neuen Bedeutungshorizont verbindet (Lulu als Prinzip. Verfithrte Weiblichkeit und Verfithrerin
in der Literatur um 1900. In: Lulu, Lilith, Mona Lisa. .. Frauenbilder der Jahrhundertwende. Hg.
von Irmgard Roebling. Pfaffenweiler 1989, S. 45-76, hier S. 60). Auch Elisabeth Boa verweist
auf die Bedeutung der »animal imaginery« an dieser Stelle (The Sexual Circus. Wedekind’s
Theater of Subversation. Oxford 1987, S. 60).

37 Vgl. zu dieser Gleichsetzung auch Liebrand, Noch einmal (wie Anm. 19), S. 185, sowie
Pankau, Sexualitit und Modernitit (wie Anm. 2), S. 176. In diesen Sinne verweist auch Sil-
via Bovenschen darauf, dass die Konfrontation mit derartigen Wesen den Zuschauern nicht
unbekannt gewesen sein durfte: »Wenn z.B. der Zirkusdirektor seinem Publikum das Weib
als bedrohliches Naturwesen vorstellt, so handelt es sich nicht um eine neue Nummer im Pro-
gramm: Die Angst vor dem der Domestikation entgangenen Naturwesen ist ein altes Motiv«
(Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu kulturgeschichtlichen und
literarischen Prisentationsformen des Weiblichen. Frankfurt a.M. 1979, S. 48).

38 In diesem Sinne muss Lulu beispielsweise im »Erdgeist« selbst erkennen: »Jetzt binich ...
[...] Ein Tier«. Hierauf antwortet Schigolch: »Und was fiir ein Tier! - Ein elegantes Tier! -
Ein Prachtstier! « (W II1,1, 348).

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 145

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwei Ebenen, wobei im Rahmen der spéter erfolgenden Rekonstruktion
von Lulus Kindheitsgeschichte noch zu klaren sein wird, inwiefern sich
diese Ebenen gegenseitig bedingen.

Erstens finden sich in dieser Hinsicht einschldgige Beschreibungen
Lulus durch die verschiedenen Mianner. So verweist Schigolch auf ihre
»grofien Augen und das breite Maul darunter« (W III,1 186) und Alwa
bezeichnet sie als »Wolfin! — Hidnel« (W IIL,1 278). In diesem zweifachen
Vergleich biindelt sich die ambivalente Haltung der Mianner gegeniiber
Lulu: Einerseits steht der Vergleich mit einer Wolfin fiir den Wunsch
der minnlichen Gesellschaft nach einer Vereinigung mit der fir Ewig-
keit und zugleich Unsterblichkeit stehenden Macht des weiblichen Kraft-
tiers. Andererseits verdeutlicht die Gleichsetzung mit einer Hyédne die
damit einhergehende Furcht vor einer (kérperlichen) Uberlegenheit des
Weiblichen, die sogar im duflersten Fall, eine besondere Fahigkeit von
Hyéanen,*
gipfeln kann. Wedekind greift damit die zu dieser Zeit weit verbreiteten
mannlichen »Versagenséingste vor der als sexuell iibermiachtig ausphan-

in eine Geschlechtsumwandlung der weiblichen Partnerin

tasierten Frau« auf und lasst sie in einem extremen Weiblichkeitsbild
zusammenlaufen.*’ Zugleich tiberzeichnet er diesen Zusammenhang, in-
dem er hier die sexuelle Ubermacht der Frau einem tierischen Charak-
ter entspringen ldsst. Die damit verbundenen Befiirchtungen erweisen
sich in Bezug auf das Schicksal der ménnlichen Figuren in keiner Weise
als tiberzogen, im Gegenteil: Aus ihrer Sichtweise werden die meisten
Minner tatsachlich zu »Opfern« Lulus,* wie Alwa stellvertretend fest-
stellt: »Sie hat mich zu einem Versammlungslokal gemacht, in dem alle
Gifte und Parasiten ihre babylonische Orgie feiern« (W III1,1 292).
Zweitens ist Lulu in der Lage, ihre Andersartigkeit selbst zu erkennen,
wie im hierfiir zentralen Dialog mit Schigolch zum Ausdruck kommt:
»Jetzt binich ... [...] Ein Thier ...« (W III,1 185f.). Diese Selbsterkennt-
nis steigert dieser noch weiter, indem er sie in seiner Entgegnung als

39 Das Bild der ihr Geschlecht umwandelnden Hyéne ist bereits Aristoteles bekannt. Vgl.
hierzu genauer Desiree Karge, Super-Weiber mit schlechtem Ruf (online unter www.wis
senschaft.de/archiv/-/journal_content/56/12054/1599081/Super-Weiber-mit-schlechtem-Ruf
[Zugriff: 31.10.2017]).

40 Gutjahr, Lulu als Prinzip (wie Anm. 36), S. 57.

41 Vgl. zu den einzelnen Schicksalen der Méanner genauer Stephanie Catani, Das fiktive
Geschlecht: Weiblichkeit in anthropologischen Entwiirfen und literarischen Texten zwischen
1885 und 1925. Wiirzburg 2005, S. 194.

146 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»elegantes Thier — Ein Prachtstierl« (W III,1 186) bezeichnet. Auch ver-
schweigt Lulu nicht, aus welcher ebenso banalen wie zugleich sympto-
matisch fur ihre Existenz stehenden Tatsache sie diese Einsicht gewinnt:
»Ich weif} es. — Ich gehe fein« (W III,1 186). Der Gang steht an dieser
Stelle exemplarisch fiir thr ganzes Dasein, das mafigeblich dadurch be-
stimmt wird, dass sie »dressiert« (W III,1 186) wurde. Ein dhnliches
korperliches Idealbild zeichnet Wedekind auch im zeitlich beinahe par-
allel erarbeiteten Prosafragment »Mine-Haha« aus dem Jahr 1895 un-
ter Rickgriff auf den zeitgendssischen eugenischen Diskurs. Hier ist
es ebenfalls die Asthetisierung des Ganges, die zu einer radikalen Re-
duktion des Individuums auf ein rein physisches Merkmal fiithrt. Nach
Aussage der Protagonistin Hidalla ist es das ausgemachte Ziel der Erzie-
hungsanstalt, dass alle Zoglinge »gewissermafien mit den Huften denken
lernten« (W V2 845). Das Ideal stellt in dieser Hinsicht die Erzieherin
Gertrud dar, die aufgrund ihres Ganges genau wie Lulu mit einem Tier
gleichgesetzt wird, konkret mit dem »Hinterteil« eines »Pferdes« (W V,2
860).

Steht in »Mine-Haha« die Analogiebildung von Tier und Mensch fir
das eugenische Selbstverstandnis des Menschen, sich in einem dauerhaf-
ten Evolutionskampf mit den anderen Lebewesen zu befinden, aufgrund
dessen es zu jener Angleichung kommt, so fokussiert Wedekind bei der
Zeichnung Lulus zwar ebenfalls die Erziehung als pragendes Moment,
setzt hierbei jedoch einen anderen Schwerpunkt. Denn Lulu ist in der
Lage, wozu Hidalla eben gerade nicht imstande ist, namlich, ihre Situa-
tion zu hinterfragen: Als Schoning sie bittet, sich umzubringen, muss sie
feststellen: »[...] warum soll ich — die Thiere - diirfen leben — die Thiere —
diirfen auch - diirfen auch - ich habe — gethan wie Alle — ich bin Weib -
ich bin Weib« (W III,1 228). Lulu vergleicht sich mit denjenigen Tieren,
die ihr Leben selbstbestimmt fithren kénnen, und muss einsehen, dass
sich ihr eigener Charakter als dressiertes Tier tiber die Unfreiheit ihres
Willens definiert. Entsprechend muss sie auch an einer spateren Stelle er-
kennen, dass sie eben gerade »kein wildes Thier« (W IIL,1 244) mehr ist.
Damit entspricht sie ganz den im »Erdgeist«-Prolog aufgezeigten Tieren
in der Manege, die sich zwar dadurch auszeichnen, urspriinglich »wild«
gewesen zu sein, doch von threm Bandiger aufgrund ihrer Dressur mii-
helos »an ihren Platz« (W III,1 317) getragen werden kénnen.

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 147

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Charakter der Unfreiheit bringt es mit sich, dass Lulu fiir die Man-
ner zu etwas wird, das man beherrschen kann, sie wird zum »Eigentums«
(W IIL1 200), so Schéning. Aus diesem Grund ist es auch vollkommen
gleichgiiltig, welchen Namen man ihr gibt,** es geht nicht um sie als Cha-
rakterperson, wie Alwa ihr unmissverstdndlich zu verstehen gibt: »Und
ich fithle dich - ob ich ausreite — ob ich im Eden-Café sitze — ob ich auf
dem Sopha liege - ich fithle dich! — Dich - das heiflt deinen Korper!«
(W IIL1 215) Die damit verbundene Negation jeglicher psychischen In-
dividualitit gipfelt in einer Aussage Lulus, die ihre soziale Rolle auf den
Punkt bringt: »Mein Fleisch heifit Lulu« (W III,1 225). All die Namen,
die ihr von den verschiedenen Miannern gegeben werden, sind nur unter-
schiedliche Chiffren fiir thren Kérper. Die Tatsache, dass Lulu selbst zu
dieser Erkenntnis gelangt, stellt die einzig logische Konsequenz aus der
von ihr ebenfalls selbst formulierten Gleichsetzung mit einem Tier dar:
Als Wesen, fur das offensichtlich nicht dieselben Regeln gelten wie fiir
die (ménnliche) Gesellschaft, muss sie erkennen, dass sich ihre Daseins-
berechtigung allein von ithrem Korper ableitet.** Einige Jahre spater wird
Wedekind das Bild des durch Dressur in der Manege der Gesellschaft un-
frei gewordenen Individuums in seinem Drama »Hidalla« ebenfalls unter
Ruickgriff auf den eugenischen Diskurs wieder aufgreifen. Auch hier wird
der Protagonist Karl Hetmann unter der »Reitpeitsche« (W VI, 95) des
Zirkusdirektors Cotrelly in eine Rolle gedringt, die sich kaum von der
eines »Schimpansen« (W VI, 96) unterscheidet.

Die Reduktion Lulus auf ihren Korper und damit auf ihre triebhaf-
te Natur, die von der Gesellschaft gebandigt, sprich »dressiert« werden
muss, ermoglicht Wedekind eine neue Form der Figurenzeichnung.
Wenn das Tier »in der Wissenspoetik der Moderne von einem charak-
tertypologischen Symbol zu einer evolutionsbiologischen, gesellschafts-
theoretischen und zivilisationsgeschichtlichen Metapher avanciert«,*

42 Diese Tatsache wurde von der Forschung umfassend herausgestellt. Vgl. hierzu
exemplarisch Gutjahr, Lulu als Prinzip (wie Anm. 36), S. 65.

43 In diesem Zusammenhang spricht Florack, Aggression und Lust (wie Anm. 25), S. 175,
unter Riickgriff auf die Psychoanalyse von einem »phallischen Monismus« der Epoche, da die
Frau in »biologischer, kultureller, sozialer und historischer Bedingtheit« in Wedekinds Stiick
iberhaupt nicht in den Blick komme. Dem ist zu widersprechen, vielmehr wird im Weite-
ren zu zeigen sein, dass Wedekind gerade die Funktionsmechanismen und Hintergrinde fiir
Lulus Verhalten genau in den Blick nimmt.

44 So Roland Borgards und Nicolas Pethes in ihrer Einleitung. In: Dies. (Hg.), Tier -
Experiment — Literatur 1880-2010. Wiirzburg 2013, S. 7-14, hier S. 9.

148 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann hinterfragt er die dieser Feststellung zu Grunde liegende Annahme
eines natiirlichen biologischen Unterschieds zwischen Mensch und Tier.
Indem Wedekind mit Lulu diese Grenzziechung aufthebt, macht er sich
die von der frihen Eugenik unter Rickgriff auf die Selektionstheorie
Darwins postulierte Position des Menschen als ein gleiches unter glei-
chen Lebewesen dramaturgisch nutzbar. Die in die Nédhe des Tierischen
gerlickten Verhaltensweisen Lulus ermdglichen eine neue Form der
Charakterisierung und dienen zugleich als Spiegel der diese Ziige her-
vorbringenden Gesellschaft.

Pathologische Triebnatur

Die bereits in »Frithlings Erwachen« vorzufindende kritische Auseinan-
dersetzung mit der gesellschaftlichen Sexualmoral wird fir Wedekind
zum Geburtshelfer der Lulu-Figur, in ihr biindelt sich seine radikale
Auseinandersetzung mit der zeitgenossischen Vorstellung von Sexua-
litat, worunter sowohl das zwischenmenschliche geistige als auch kor-
perliche Verhéltnis zu verstehen ist.* Lulus tierischer Charakter, ihre
triebhafte Natur tritt am deutlichsten in ithrem sexuellen Handeln in
Erscheinung, das pragend fir ihre Figurenzeichnung ist. In der zeitge-
nossischen Wissenschaft wird das Phanomen der uneingeschrankten
Triebhaftigkeit weiblicher Sexualitit am prominentesten von Krafft-
Ebing unter der Bezeichnung der »Hyperisthesie«,** des krankhaft ge-
steigerten Geschlechtstriebs diskutiert — was Wedekind genau bekannt
war.” Entscheidend fir die Erschaffung Lulus scheint hierbei, dass er

45 Unter dem Begriff Sexualitdt ist entsprechend nicht nur eine unmittelbare sexuelle
Handlung zu verstehen, sondern der Einfluss dieses Triebs auf das gesamte »Fithlen, Denken
und Handeln«, wie Krafft-Ebing im ersten Satz der »Psychopathia Sexualis« ausfithrt ([wie
Anm. 13], S. III).

46 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 31.

47 Vgl. als aktuellsten Verweis auf diesen Umstand Arne Hocker, Drama, Anekdote, Fall.
Wedekinds »Lulu«. In: Crimes of Passion. Reprisentationen der Sexualpathologie im fri-
hen 20. Jahrhundert. Mit einem Vorwort von Scott Spector. Hg. von Oliver Béni und Japhet
Johnstone. Berlin/Boston 2015, S. 159-172, hier S. 159. Wedekinds Riickgriff auf die Ausfiih-
rungen von Krafft-Ebing wurden von der Forschung bereits mehrfach zentral betont, jedoch
wurde noch nicht der Ansatz verfolgt, die strukturelle Bedeutung der Sexualpathologie sowohl
fur die Figurenzeichnung Lulus als auch fir die gesamte Konstruktion des Dramenkomple-
xes aufzuzeigen. Vgl. hierzu exemplarisch Pankau, Sexualitdt und Modernitit (wie Anm. 2),
S. 166, der lediglich auf den Einfluss Krafft-Ebings hinweist, ihn jedoch nicht genauer unter-
sucht.

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 149

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bei Krafft-Ebing ein Modell der pathologischen weiblichen Sexualitdt
findet, das sich fiir ihn gerade deshalb als so niitzlich erweist, weil hierin
seine Bemiithung, mit Lulu eine kontrire Moralvorstellung zu figurieren,
bereits von Grund auf angelegt ist. Im Weiteren wird zu zeigen sein,
dass Wedekind nicht nur fiir Lulu, sondern fiir die Konstruktion der
gesamten Handlung Krafft-Ebings Ausfithrungen zur Sexualpathologie
als narratives Grundgeriist heranzieht.*®

Bereits in den ersten Sitzen der »Psychopathia Sexualis« von 1886
macht Krafft-Ebing deutlich, dass er das Selbstverstindnis seiner Be-
trachtung aus der zu dieser Zeit den wissenschaftlichen Diskurs bestim-
menden Darwinschen Annahme der Gleichheit aller Lebewesen zieht.*
Denn, so Krafft-Ebing, »in dem wolliistigen Drang, den Naturtrieb zu
befriedigen, steht der Mensch auf gleicher Stufe mit dem Thier«.”® Lulus
zentrale Selbsterkenntnis in Bezug auf ihr sexuelles Verhalten, sie habe
»gethan« wie alle »Thiere« (W IIL1 228), spiegelt diese Grundauffas-
sung auf literarischer Ebene wider. Bereits aus Krafft-Ebings Ausgangs-
feststellung, dass das »Weib, welches dem Geschlechtsgenuss nachgehtx,
eine »abnorme Erscheinung] ]« sei, ergibt sich fiir Wedekind ein Grund-
motiv fur die Zeichnung Lulus, die sich dem Maler Schwarz durch die
dreifache Zusicherung geradezu aufdringt: »Ich bin dein! [...] ich bin
dein! [...] Ich bin dein!« (W IIL,1 169). Am deutlichsten beschreibt Scho-
ning, wie Lulu sich in sexueller Hinsicht gebardet: »Wenn du zu mir
kommst, wenn du dein Hemd in die Ecke wirfst, ehe ich recht weif},
was los ist, dann kann kein Mensch von mir verlangen, daf ich in dir
die verheiratete Frau respektiere« (W IIL1 193). Dass Lulu in dieser
Hinsicht durchaus belastbar ist, verdeutlicht der dritte Aufzug, in dem
drei Liebhaber Lulus in ein und demselben Raum aufeinandertreffen
und sie diesen jeweils thre Zuneigung zusichert: Sie »kfst« (W 111,1 214)
Schéning, bietet Alwa ihren »Korper« (W III,1 215) an - und hélt sich

48 In diese Richtung geht auch Hocker, der zwar betont, dass »direkte diskursive Beziige«
zum Sexualitdtsdiskurs in der Forschung cher selten seien, selber aber lediglich das Auf-
tauchen Jack the Rippers als einen solchen Bezug herausstellt (Drama, Anekdote, Fall [wie
Anm. 47], S. 164).

49 Vel. zum Verhiltnis zwischen Krafft-Ebing und den Schriften Darwins auch Katrin
Schmersahl, Medizin und Geschlecht. Zur Konstruktion der Kategorie Geschlecht im medi-
zinischen Diskurs des 19. Jahrhunderts. Opladen 1998, S. 84, und zur wissenschaftshistori-
schen Einordnung Krafft-Ebings Volkmar Sigusch, Geschichte der Sexualwissenschaft. Frank-
furt a.M. 2008, S. 175{f.

50 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 1.

150 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wihrend all dem hinter der Portiere noch den Artisten Rodrigo warm.*

Insgesamt konterkariert Wedekind mit dem gesamten Geflecht der Be-
zichungen Lulus die von Krafft-Ebing weiter angefithrte Behauptung,
die »seelische Richtung des Weibes« sei eine »monogame, wihrend
hingegen der Mann zur Polygamie hinneigt«.”* Man kénnte also sagen,
dass Wedekind mit der Grundanlage Lulus als Frau, die offenkundig
mehreren Partnern zugetan ist — die Griinde hierfiir sind spater genau-
er zu betrachten —, die klassische, von Krafft-Ebing behauptete sexuelle
Grundausrichtung beider Geschlechter in thr Gegenteil tiberfithrt.”® Ein
Erklarungsmuster fir diese Art von umgekehrter Zuschreibung findet
sich nach Krafft-Ebing nicht aufseiten der Frau, sondern allein »in der
Schwiche des Mannes«, konkret in der »Machtigkeit sexueller Bediirf-
nisse« gegeniiber der Frau: »Er gerith in Abhéngigkeit von dem Weibe
und zwar um so mehr, je schwécher und sinnlicher er wird«.”* Aus die-
sem Umstand heraus erklart sich der Lulu vor allem in den spiteren
Bearbeitungen haufig zugesprochene Charakter als ménnerverzehren-
der Femme fatale;* die Folgen fir die Manner sind jedoch bereits in der
»Monstretragddie« verhangnisvoll:*® Goll stirbt vermutlich durch einen
»Schlaganfall« (W III,1 172) aufgrund der Tatsache, dass sie ithn mit
Schwarz hintergangen hat, der wiederum wahrscheinschlich durch ei-

51 So entgegnet Lulu Rodrigo, der sich krampfhaft aus ihrer Nahre befreien will: »Warten
Sie. — Ich bitte Sie darum. Ich muf es ja auch ...« (W III,1 213).

52 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 10.

53 Interessanterweise weist Schmersahl, Medizin und Geschlecht (wie Anm. 49), S. 89,
darauf hin, dass die »Verminnlichung der Frau durch die Verweiblichung des Mannes«
auch von Heinrich Ploss in seinem ethnologischen Werk »Das Weib in der Natur- und
Volkerkunde« als Degenerationserscheinung benannt wird. Auch Krafft-Ebing bezieht sich im
Rahmen seiner historischen Abhandlung zum Sexualverhalten von Mann und Frau auf Ploss
(vgl. Psychopathia Sexualis [wie Anm. 13], S. 2).

54 Ebd., S. 11.

55 Vgl. zur Diskussion um die Frage, ob es sich bei Lulu tatsdchlich um eine Femme fatale
handelt, grundlegend Ariane Martin, Pierrot als Femme fatale? Zu den Fassungen und Deu-
tungen von Frank Wedekinds »Lulu«-Dramenkomplex in kulturwissenschaftlicher Perspek-
tive. In: Musil-Forum. Studien zur Literatur der klassischen Moderne 27, 2001/2002, S. 119-
136. Martin kommt zu dem Schluss, dass es sich in der »Monstretragddie« nicht um eine
Femme fatale im eigentlichen Sinn handelt, da Lulu eine »zur Intrige und jeder Berechnung
vollig unfahige[] Heldin« ist. In den spiteren Fassungen setze Lulu ihre Erotik hingegen »kal-
kuliert und als Mittel zum Zweck ein« (ebd., S. 123, 128).

56 Maria B. Hanstein stellt in diesem Zusammenhang heraus, dass es gerade die Darstellung
Lulus als »Kind-Frau«ist, in der ihre Anziehung auf die Ménner als »tabuisiertes Sexualobjekt«
besteht (Arbeiten am Mythos. Der Pandoramythos in Literatur und Film. Hamburg 2016,
S. 38).

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 151

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen Herzinfarkt umkommt,” da er die Wahrheit tiber Lulus Verhiltnis
zu Schoning und Alwa erfihrt. Schéning wird durch den Revolver in
Lulus Hand getétet, sie wird zu seiner »Morderin« (W IIL1 230), wohin-
gegen Schigolch und Alwa am Ende aufgrund ihrer Abhéngigkeit von
der sich prostituierenden Lulu in der Londoner Gosse hausen miissen.*®
Nach Krafft-Ebing fiihrt eine tibersteigerte Sexualitdt, im Falle von Frau-
en: eine »chronische Nymphomanie«, im Sinne eines Automatismus
zwangslaufig zu »Prostitution« als unterster Stufe der sexuellen Betiti-
gung.”” Diesen Zusammenhang adaptiert Wedekind und formt hieraus
auf literarischer Ebene das Grundmuster fir den Verlauf der »Monstre-
tragodie« und der spateren Fassungen der »Biichse der Pandora«: Stets
wird hier der gesellschaftliche (Ver-)Fall Lulus beschrieben, die sich trotz
zwischenzeitlichen Reichtums am Ende in London prostituieren muss.

Sadismus und Degeneration: die Partner Lulus

Ein zentraler Aspekt fiir die Deutung Lulus ist thre Funktion als Pro-
jektionsfliche ihrer jeweiligen Partner, als fleischgewordene und in-
dividuell gestaltbare Fantasie der minnlichen Lust.” Betrachtet man
die dargestellten Verbindungen zwischen Lulu und den Ménnern mit
Krafft-Ebing jedoch als natiirliches Wechselverhiltnis zwischen dem
»sinnliche[n] Verlangen« der Frau auf der einen und dem »machtigen
Naturtrieb« des Mannes auf der anderen Seite,’" so ergibt sich die Not-
wendigkeit, die bislang zu wenig beachteten Hintergriinde der Partner
Lulus nidher zu beleuchten. Trotz der Vielzahl von Personen, die um
Lulus Gunst ringen, lassen sich verschiedene Typen ausmachen: Den
ersten Typus représentieren die aktuellen Verehrer Schwarz, Alwa und
Rodrigo, deren Triebfeder eine rein korperliche Attraktion ist. Der zwei-

57 Genaueres wird im Text nicht genannt, jedoch greift sich Schwarz laut Regieanweisung
»an die Brust« (W 1I1,1 199).

58 Vgl. hierzu die Regieanweisungen, welche die »Dachkammer« (W IIL1 275) in London
als gezielt inszenierten Gegenentwurf zu den reprasentativen Raumlichkeiten der ersten Auf-
ziige zeichnen.

59 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 90.

60 Exemplarisch fur diesen Umstand stehen die unterschiedlichen Namen, die Lulu von
den Ménnern jeweils verliechen werden. Vgl. hierzu genauer Florack, Wedekinds »Lulu« (wie
Anm. 19), S. 74f.,, die naher auf deren Hintergrinde eingeht.

61 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 10.

152 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

te Typus entspricht dem des dlteren viterlichen Liebhabers und wird
von Goll, Schéning und Schigolch verkoérpert. Den dritten Typus stellt
die Grifin von Geschwitz dar, deren homoerotische Bestrebungen bei
Lulu jedoch ergebnislos verhallen.

Insbesondere die dlteren Ménner scheinen den sexuellen Charakter
Lulus entscheidend gepragt zu haben. So heifit es von Goll, dass er sie
bereits in der Vergangenheit »dressiert« (W IIL1 172) habe, als Mittel
der Wahl diirfte hierbei wohl eine »Reitpeitsche« (W III,1 191) gedient
haben. Dem im Sterben liegenden Schéning bietet Lulu in scheinbar ge-
wohnter Manier als letzten Genuss noch Folgendes an: »Du mufit mich
binden und peitschen« [...] Bis Blut kommt. - Ich schreie nicht. — Ich
beifle auf mein Taschentuch« (W III,1 227). Die Tatsache, dass dieses
Angebot von Lulu selbst gemacht wird, verdeutlicht, dass diese Prakti-
ken fir sie nichts Ungewohnliches sind und sie diesen in der Vergan-
genheit bei Goll und Schéning vermutlich haufiger ausgesetzt war. Auch
weist sie darauf hin, dass ihre Zuchtigung mit der »Reitpeitsche« thn auf
»andere Gedanken bringen« (W III,1 226) wiirde. Ein derartiges Ver-
halten definiert Krafft-Ebing in seiner Abhandlung »Neue Forschungen
auf dem Gebiet der Psychopathia sexualis« aus dem Jahr 1890 eindeutig
als Sadismus: »Das Misshandeln eines Weibes mit der eigenartig perver-
sen wollustigen Betonung in dem Seelenleben des Betreffenden ist die
Hauptsache, das Wesen des Aktes.«*? Hierbei ist entscheidend, dass die
»Misshandlung« als »Mittel zum Zweck eines krankhaft psycho-sexuel-
len Bediirfnisses« erscheint und gerade nicht als »Mittel zum Zweck des
Coitus«.®

Die Misshandlungen durch Goll, Schéning und Schigolch scheinen
ebenfalls einem solchen klaren Bediirfnis zu dienen, und zwar sollen sie
Lulu dazu bringen, zu »tanze[n]« (W IIL1 185). Sie berichtet von den
»Tanzstunden« (W III,1 191), die sie bei Goll erleiden musste — und
zwar »jede Nacht«, und das auch noch »halbnackt« (W III,1 175).* Das
Bild der tanzenden jungen Frau zur sexuellen Befriedigung eines deut-
lich dlteren Mannes findet Wedekind ebenfalls bei Krafft-Ebing vorfor-

62 Richard von Krafft-Ebing, Neue Forschungen auf dem Gebiet der Psychopathia
Sexualis. Stuttgart 1890, S. 30.

63 Ebd., S. 31.

64 Auch gegeniiber Schigolch gibt Lulu an, dass sic nicht mehr »tanze« (W IIL1 185), was
impliziert, dass auch er Lulu in der Vergangenheit fiir sich hat tanzen lassen.

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 153

- am 17.01.2026, 22:17:06. - (e c—



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

muliert. Dieser verweist auf eine Fallgeschichte, der zufolge ein Mann
ebenfalls »Madchen von 8-12 Jahren nackt in seinem Zimmer tanzen,
springen, vor seinen Augen urinieren« lie8.%” Die Tatsache, dass Lulu
das Tanzen explizit im Zusammenhang mit ithrer »Dressur« nennt, ver-
deutlicht die bereits zuvor erlduterte Verbindung zwischen ihrer Trieb-
natur auf der einen Seite und dem Bild des vorgefiithrten Tieres in der
Manege auf der anderen Seite, wie es der »Erdgeist«-Prolog entwirft. Die
Handlungen der alteren Manner Lulu gegeniiber sind nach Krafft-Ebing
ein Ausdruck fiir das »Bewusstsein schrankenloser Macht und Superio-
ritdt tiber das Weib«,®® dem sie nichts entgegenzusetzen vermag und das
ithren Charakter ganz entscheidend pragt.

Die zuvor herausgestellte Triebnatur Lulus erweist sich damit als Re-
aktion auf die sadistischen Handlungen der Partner. Nach Krafft-Ebing
erscheinen »Lust am Schmerzzufiigen und Lust am zugefiigten Schmerz
nur als zwei verschiedene Seiten desselben seelischen Vorgangs, dessen
Primires und Wesentliches das Bewusstsein activer bezw. passiver Un-
terwerfung ist«.” Mit ihren sadistischen Handlungen Lulu gegeniiber
begeben sich die Minner jedoch in eine von ithnen selbst hervorgebrach-
te Unfreiheit, sie werden zu Hoérigen ihrer eigenen Lust, und Lulu, als
Objekt dieser Lust, wird zur Gebieterin tiber die méannlichen Begierden.
Besonders deutlich wird dieser Zustand an Lulus aktuellen Liebhabern
Schwarz, Alwa und Rodrigo. Obwohl man nichts Konkretes tiber ihr se-
xuelles Verhalten Lulu gegeniiber erfihrt, so verdeutlicht Wedekind an
ithnen jedoch noch genauer als beim ersten Typus die Abhéngigkeit von
Lulu. Am treffendsten formuliert Alwa seine sexuelle Unfreiheit: »[...]
ich muf meiner Schwarmerei Ausdruck verleihen, wenn ich mich nicht
zum Lustmoérder machen soll« (W II1,1 216).

Durch den Verweis auf den Lustmord verdeutlicht Alwa, dass seine
»Libido«, wie Krafft-Ebing in diesem Zusammenhang ausfihrt, »mit
dem consumierten Coitus nicht gesattigt ist«.”® Er hat nach eigener Aus-
sage eine »Gier« nach ihrem »Leib« (W IIL1 221), eine »entsetzliche
Geilheit« (W IIIL,1 278), die ihn beinahe den Verstand kostet, kurzum:
Lulu »zerriittet« (W III,1 222) sein Leben. Anstatt den aufgebrachten

=)

5 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 100.
66 Ders., Neue Forschungen (wie Anm. 62), S. 30.

Ebd,, S. 38.

68 Ders., Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 36.

o
N

154 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und sexuell in héchstem Mafle aufgeladenen Alwa zu besanftigen, spielt
Lulu ihre Uberlegenheit weiter aus, indem sie trocken darauf verweist,
sie wolle tatsdchlich einmal einem »Lustmorder in die Hande« (W IIL,1
216) geraten.® Mit dem Erscheinen Jack the Rippers am Ende des Dra-
mas wird sich dieser Wunsch erfiillen. Die zuvor im Text gemachten
rhetorischen Inszenierungen des Lustmords werden hierdurch als eine
»Chiffre fiir die generelle Destruktivitit ménnlicher Lust« lesbar.”® Zu-
gleich wird mit dem expliziten Verweis auf den Lustmord bereits an
dieser Stelle klar, was am Ende durch die Ermordung Lulus durch Jack
manifest werden wird: Die Handlung der »Monstretragddie« lasst sich
als kriminologische Fallgeschichte lesen,” deren zentrales Augenmerk
weniger auf dem Mord am Ende als vielmehr auf der Darstellung der
psychischen Veranlagung des Opfers Lulu liegt.

In dieser Situation formuliert Alwa eine zentrale Einsicht: »Ich bin
kaum mehr Mensch« (W III,1 222). In dem Mafle, in dem Lulu fiir
die Mianner zur Projektionsfliche ihrer sexuellen Bediirfnisse wird und
damit ithren menschlichen Charakter verliert, verlieren auch ihre Liebha-
ber zunehmend eben diesen Charakter und werden zu triebgesteuerten
Opfern ihrer eigenen Lust. So spricht Alwa weiter vom »Andante der
Wollust«, das ithn ergreift, thre »Waden« scheinen ihn so sehr zu erre-
gen, dass er sie »beifi[]t« (W III,1 218). Durch das »Beissen« versucht
Alwa, die »wolliistige Gier« zu stillen, wie Krafft-Ebing diese Reaktion
beschreibt.” Dass er in dieser Situation absolut nicht Herr seiner Sin-
ne ist, wird durch eine Beschreibung verdeutlicht, die besagt, dass sein
Kopf so »6de« ist, als hitte er »sechzig Flaschen Champagner vertilgt«
(W IIL1 218). In Bezug auf diesen Zustand spricht Krafft-Ebing von

69 Vel. zur Begriffsgeschichte des Lustmords allgemein Jill Biihler, Lustmord. Sprachliche
Verschriankungen von Blutdurst und Wollust bei Krafft-Ebing, Musil, Schubert und Kleist.
In: Das Unniitze Wissen in der Literatur. Jill Biihler und Antonia Eder (Hg.), Freiburg 2015,
S. 137-156, hier S. 138-143.

70 Hania Siebenpfeiffer, Re-Writing Jack the Ripper. Zur Semiotik des Lustmords in Frank
Wedekinds »Monstretragtdie« (1894) und Gustav Pabsts »Die Buichse der Pandora« (1929).
In: Susanne Komfort-Hein und Susanne Scholz (Hg.), Lustmord. Medialisierungen eines kul-
turellen Phantasmas um 1900. K6nigstein 1. Taunus 2007, S. 55-72, hier S. 63.

71 Vgl. zu den narrativen Bedingungen psychopathologischer Fallgeschichten im
Zusammenhang mit dem Lustmord auch Arne Hocker, »Die Lust am Text«. Lustmord
und Lustmord-Motiv. In: Susanne Komfort-Hein und Susanne Scholz (Hg.), Lustmord.
Medialisierungen eines kulturellen Phantasmas um 1900. Konigstein 1. Taunus 2007, S. 37-54.

72 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 36.

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 155

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem »entartete[n] Individuum«.”® Mit Alwa gelingt es Wedekind, den
Zusammenhang zwischen Sexualpathologie und Degeneration zu perso-
nifizieren und das dramaturgische Potenzial dieser Verbindung poetisch
freizusetzen.

Genau in dieser Hinsicht spielt auch die Grafin von Geschwitz im Hin-
blick auf die von ihr verkdrperte sexuelle Neigung eine wichtige Rolle.
Ihre Homosexualitit, die zeitgenossisch von Krafft-Ebing als »krankhaf-
te Sexualempfindung«™ gewertet wird, vervollstindigt die Darstellung
des sexuellen Gesamtcharakters Lulus. Denn ithre Wirkung bleibt nicht
allein auf die Mannerwelt beschrankt, vielmehr weif Lulu ebenfalls um
ithre Anziehungskraft auf Frauen, die insbesondere auf einem rein dem
weiblichen Geschlecht vorbehaltenen Kinstlerinnenball »wie Jagdhun-
de« (W III,1 222) hinter ihr her sind — natiirlich will Lulu dennoch oder
gerade deshalb auch dort hingehen. Die Grifin reprasentiert mit ihrem
Wunsch nach »eine[r] Nacht« (W IIL1 248) mit Lulu deren omnisexu-
elle Ausstrahlung, die in ithrem Falle sogar masochistische Ziige auslost:
»Zertreten Sie mich!« (W IIL1 247) Die weitere dreifache Wiederholung
dieser Aussage verdeutlicht die ganze Abhingigkeit von der Sexualitat
Lulus, in der sich die Grifin - genau wie die Ménner - befindet.

Sowohl die Ménner als auch die Frauen im Umfeld Lulus, nament-
lich die Grifin von Geschwitz, werden durch die Tatsache miteinander
vereint, dass es sich bei ihrer sexuellen Ausrichtung um ein pathologi-
sches Verhalten handelt, das zeitgendssisch als Anzeichen des psychi-
schen und physischen Verfalls der Gesellschaft betrachtet wird. In der
Homosexualitit und im Sadismus erkennt Krafft-Ebing gleichermafien
»Degenerationsanzeichen«.” Zieht man nun Lulu mitsamt ihrer trieb-
haften Sexualitit als allen gemeinsames Objekt der Begierde hinzu, so
vervollstindigt sich das Bild einer in sexueller Hinsicht aus den Fugen
geratenen Gesellschaft, das Wedekind in der »Monstretragddie« und
auch in den weiteren Bearbeitungen des Stoffes zeichnet. Oberflédchlich
betrachtet folgt er damit auch in dieser Hinsicht der gesellschaftlichen
Bestandsaufnahme der Eugeniker, die ithre Forderungen nach einem ge-
zielten Eingreifen in die Bevolkerungsentwicklung aus der Feststellung
eines Niedergangs der menschlichen Art ableiten. Die folgende genaue

73 Ebd.
74 Ebd.,, S. 70.
75 Ebd., S. 36 und 59.

156 Daniel Hilpert



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtung weiterer Ursachen fiir Lulus Verhalten zeugt jedoch von
emner differenzierteren Sichtweise Wedekinds auf die Thematik.

Kindheit als neuropsychopathischer Belastungszustand

Nachdem in den vorigen Schritten herausgestellt werden konnte, dass
Wedekind sowohl die sexuelle Triebnatur Lulus als auch die ihrer je-
weiligen Partner in der zeitgenossischen Sexualpathologie vorformuliert
findet, stellt sich insbesondere in Hinblick auf die hieraus resultierende
Figurenzeichnung Lulus die Frage nach den Ursachen fur ihr Verhalten.
Es handelt sich bei thr mitnichten um die »Gestalt einer Stellvertretungx,
die »abwesend anwesend ist und [...] sich nicht festlegen lasst«.” Viel-
mehr zeigt eine genauere Lektiire der »Monstretragddie«, dass Wede-
kind tiber den gesamten Verlauf des Dramas hinweg verstreut gezielt
Hinweise auf die Ursachen von Lulus Verhalten liefert, die in der psy-
chosexuellen Entwicklung in ihrer Kindheit liegen. Damit folgt er auch
in dieser Hinsicht Krafft-Ebing, der seine Ausfithrungen mit der Feststel-
lung einleitet, dass die »Erforschung des sexuellen Lebens des Individu-
ums« mit dessen »Entwicklung in der Pubertit zu beginnen« hat.”
Anhand der Vaterfiguren Schigolch und Schéning lasst sich die Kind-
heit Lulus ansatzweise rekonstruieren: Von Ersterem erfihrt man, dass
er Lulu einst »nackt aus dem Hundeloch zog« (W IIL,1 187). Sie scheint
ein Straflenkind ohne jeglichen elterlichen Schutz gewesen zu sein und
hat »ihre Mutter nie gekannt«, die auch »gar kein Grab« (W III,1 197)
hat, wie Schoning angibt. Von ihrem Vater scheint es ebenfalls keine
Spur zu geben, Lulu behauptet jedoch gegentiber Schwarz, dieser sei
»in einem Taiphun bei den Philippinen untergegangen« (W III,1 199),
was jedoch eher einer kindlichen Wunschvorstellung entsprechen diirf-
te. Sie war sich somit frith selbst tiberlassen und hatte keine direkten Be-
zugspersonen, bis Schigolch sich ithrer annahm und sie erzog, wie Lulu
berichtet: »Wie du mich an den Handen aufgehdngt hast und mir mit
den Hosentragern den Hintern zerbldut, dessen erinnere ich mich noch

76 So Ortrud Gutjahr, >Lulu< oder die Last mit der Lust. Die »Urgestalt des Weibes« —
ein Ménnertrauma. Vortrag im Rahmen der Salzburger Festspieldialoge am 18. August 2010
(online unter www.w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/3gutjahr_ortrud_
lulul100818.pdf, S. 3 [Zugriff: 31.10.2017]).

77 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 6.

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 157

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie heute« (W IIL1 187). Genau hier liegt der Grundstein fir Lulus
spateres Verhalten: Ihr fehlte jegliche normgebende Erziehungsinstanz,
stattdessen nahm der sadistisch veranlagte Schigolch diese Leerstelle ein,
die Lulu nachhaltig und entscheidend (fehl-)pragte. Obwohl das Kind
zeitgenOssisch als »unfertiger« Erwachsener angesehen wird,” betont
der Kinderpsychiater Emminghaus 1887 die Bedeutung der Kindheit,
denn die geistigen Gefiihle, »die dem Erwachsenen als fertige psychische
Eigenschaften zukommens, sind ihm zufolge »in der ganzen Kindheit
wachsenden Keimen gleich«.”

Von Anfang an, und das bedeutet seit der frithesten Kindheit, ist Lulu
zudem auch direkt sexuellen Handlungen ausgesetzt, wie Schigolch
erklart: »Sie hat es gethan, bevor sie noch was gewufit hat« (W III,1
277). Lulu selbst gibt an, dass sie bereits mit Ménnern verkehren mus-
ste, als sie noch »keine drei zdhlen konnte« (W III;1 266). In der von
sexuellem Missbrauch und Misshandlungen gepragten frithen Kindheit
wurzelt Lulus spiteres pathologisches Sexualverhalten.®” Insbesondere
die Tatsache, dass sie ihre frithen sexuellen Aktivititen in keiner Weise
wertend betrachtet, spricht fiir die von Emminghaus als Ursache fiir
eine psychische Stérung herausgestellte »vorzeitige[] Erregung sexu-
eller Gefithle« Lulus.® Die Folge ist ein im »Kindesalter auftretender
Geschlechtstrieb«, den wiederum Krafft-Ebing als pathologisches Sexu-
alverhalten beschreibt.?? Entscheidend ist, dass es sich beim kindlichen
Geschlechtstrieb immer um »Theilerscheinung eines neuro-psychopathi-
schen Belastungszustands handelt«®, was sich in Lulus Fall in doppelter
Hinsicht belastend auswirkt: Zum einen ist kaum anzunehmen, dass sie
die sexuellen Handlungen in diesem jungen Alter freiwillig vollzieht,

78 Obwohl die Reformpddagogik der Jahrhundertwende unter der Losung »Erzichung
statt Strafe« zunehmend die Bediirfnisse in der Kindheit als wichtigen Entwicklungsschritt in
den Blick nimmt, geht sie hierbei immer noch von der Unterscheidung zwischen dem Kind
auf der einen und dem Menschen, also dem Erwachsenen, auf der anderen Seite aus. Vgl.
hierzu genauer Katharina Rosenberger, Kindgemifiheit im Kontext. Zur Normierung der
(schul-)padagogischen Praxis. Wiesbaden 2005, S. 51.

7 Hermann Emminghaus, Die psychischen Stérungen des Kindesalters. In: Handbuch
der Kinderkrankheiten. Hg. von Carl CJ. Gerhardt. Tubingen 1887 Bd. 8, S. 8.

80 Vel. zur Missbrauchsthematik und den Méglichkeiten ihrer Inszenierung auch Ortrud
Gutjahr, »Lulu«. Rollen auf den Leib geschnitten. In: Manfred Mittermayer und Silvia Ben-
gesser (Hg.), Wedekinds Welt. Theater — Eros — Provokation. Hg. von. Leipzig 2014, S. 107-
116, hier S. 115f.

81 Emminghaus, Die psychischen Stérungen des Kindesalters (wie Anm. 79), S. 61.

82 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 25.
83 Ebd., S. 26.

158 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum anderen scheint sie sich in einer Erziehungssituation zu befinden,
die ihre frithe Sexualitéit zusétzlich fordert.

Weiter deutet alles darauf hin, dass Lulus Sexualitit schon von Kindes-
beinen an instrumentalisiert wurde. So musste sie auf Schigolchs Knien
sitzen und hatte dabei »gar keine Striimpfe — kaum ein Hemd« (W III,1
258) an. Spiter verdingte sie sich als »Blumenméidchen« und lief mit
»sieben Jahren barfuf}, ohne Unterrock, vor den Cafés herum« (W III,1
196), um den Verkauf durch die so zur Schau gestellten kindlichen Reize
anzukurbeln. Die weitere sexuelle Entwicklung Lulus wird von Scho-
ning beeinflusst, der sie aus dem »Schmutz« (W III,1 199), in dem sie bis
dahin unter Schigolch lebte, zieht und sie iiberhaupt erst gesellschaftsfa-
hig macht. Um dies zu erreichen, schickt er sie auf eine »hchere Tochter-
schule«, und das mit Erfolg, denn dort gilt Lulu seiner Aussage nach als
»Muster« (W III,1 197). Die frithe Fixierung auf Lulus Sexualitat macht
sich jedoch auch hier negativ bemerkbar, denn sie muss die »Pension«
in Lausanne frithzeitig verlassen, da »die Vorseherin sich in sie vergafft
hatte« (ebd.). Die sexuelle Anziehungskraft Lulus bleibt damit bereits in
threr Jugend nicht allein auf die Méanner beschrinkt, sondern stellt sich
als geschlechtsiibergreifend dar, wie anhand der spdteren Reaktion der
Frauen, allen voran der Grifin von Geschwitz, deutlich wird.

Auch nach der geschlechtlichen Reife bleibt Lulu ein fremdbestimmtes
Objekt, sie wird von Schoéning nach dessen eigener Aussage »zweimal
verheiratet« (W III,1 194) — an Goll und Schwarz. Die Abhingigkeit von
Schoning ist jedoch weiterhin so stark, dass Lulu sich ein Leben ohne ei-
nen sexuellen Kontakt zu diesem nicht vorstellen kann: »Machen Sie mit
mir, was Sie wollen; wozu bin ich denn da! Nur das nicht! Nur das nicht!
Werfen Sie mich nicht wegl« (Ebd.) Angesichts dieser Tatsache verwun-
dert es nicht, dass in der Forschung haufig behauptet wurde, bei Lulu sei
»gar keine Identitit im Sinne eines Charakters erkennbar«®. Verkannt
wurde dabei jedoch, dass Lulu tiberhaupt keine Moglichkeit zur Heraus-
bildung einer solchen Identitdt hatte. Obwohl sie mittlerweile achtzehn
Jahre alt ist, scheint sie — auch in sexueller Hinsicht — keinen eigenen
Charakter entwickeln zu kénnen und ist vollkommen an ihre prigende

84 So Florack, Wedekinds »Lulu« (wie Anm. 19), S. 74. In diesem Sinne sieht auch Catani,
Das fiktive Geschlecht (wie Anm. 41), S. 201, die Figur: »Von einer selbst bestimmten Iden-
titat Lulus lasst sich daher nicht sprechen, da sie grundsitzlich als von anderen definiert auf-
tritt.«

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 159

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erziehungsinstanz Schéning gebunden, wie sie diesem gegeniiber un-
missverstandlich verdeutlicht: »Ich habe alles von Ihnen! - Nehmen Sie
es! Nehmen Sie mich als Magd, wenn Sie wollen« (W IIL1 194). Lulu
hat in der Pubertit, wie Krafft-Ebing es formuliert, keine Moglichkeit,
den »fremdartigen Gefiihlsinhalt« des Sexualtriebs »in irgendeiner Form
auszuprigen, zu objektivieren«.®

Ihrer Abhingigkeit und der daraus resultierenden fremdbestimmten
Sexualitit ist sich Lulu vollkommen bewusst. Gegeniiber Schwarz sehnt
sie sich danach, wieder jung zu sein: »ein kleines Kind - ich wiifite von
nichts« (W III,1 180). Die Sehnsucht nach der Kindheit ist fur Lulu
direkt mit der damit verbundenen sexuellen Unschuld verkniipft, sie
wiirde dann »wieder ein klein wenig Jungfrau« (ebd.) sein. In direktem
Zusammenhang mit threr Unberiihrtheit steht auch thr Wunsch nach
einer unschuldigen Kindheit, in der sie »noch einmal unten auf der Stra-
f3e spielen« und sich »darauf freuen« kénnte, »grof zu werden« (ebd.).
Beides, sowohl ihre Keuschheit als auch, damit verbunden, eine normale
Kindheit, wurden Lulu genommen und verklaren sich in ithrer Vorstel-
lung zu einem imaginierten Zufluchtsort, zu emner heilen Welt, die sie
offenkundig nicht hatte, da die sexuellen Handlungen zu belastend sind:
»Ich werde versehrt« (ebd.). Die Empfindung der Sexualitit als direkte
korperliche Schidigung verdeutlicht an dieser Stelle, dass sich Lulu ihrer
eigenen Entwicklung und der Ursachen hierfiir zumindest ansatzweise
bewusst zu sein scheint. Schwarz hilt ithr daraufhin den Spiegel ihrer
eigenen Lebensrealitit entgegen: »Die Welt ist brutal. - Sie ist brutal! — -
Es ist nun einmal dein Los, geopfert zu werden. — Ergieb dich darein - in
dein Todesurtheil — - ein seliges Sterben« (ebd.).

Mit der Vergangenheit Lulus liefert Wedekind ein Erkldrungsmodell
fiir ihr triebhaftes sexuelles Verhalten, das die mannlichen Wiinsche be-
dient. Weil sie bereits seit ihrer Kindheit ein Objekt fremder Sexualitit
ist, verfugt sie iiber keine »selbst bestimmte[] Identitit« und tritt daher
»grundsdtzlich als von anderen definiert« auf.* Die wenigen, aber dafir
umso expliziteren Hinweise auf die Vergangenheit Lulus weisen auf ein

85 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 7.

86 Catani, Das fiktive Geschlecht (wie Anm. 41), S. 201. Nicole Colin verweist in diesem
Zusammenhang ebenfalls auf die Bedeutung des Missbrauchs als zentrales »Antriebsmoment«
(»Recycleter Missbrauch«. Lulu oder Vom modernen Umgang mit bésen Méadchen. In:
Rebellisch, verzweifelt, infam. Das bése Madchen als asthetische Figur. Hg. von Renate
Mohrmann. Bielefeld 2012, S. 313-330, hier S. 318).

160 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Wedekind im Verborgenen betriebenes Erziehungsexperiment hin.
Hierbei geht es ihm jedoch nicht darum, die Details einer derartig ge-
pragten Erziehung darzustellen, sondern vielmehr darum, das Ergebnis,
Lulu selbst, mitsamt seinen Auswirkungen auf die umgebende Gesell-
schaft zu beleuchten.

Schlussbetrachtung

Mit einem eng gefassten Rickgriff auf den zeitgendssischen Diskurs um
die aufkommende Eugenik erschafft Wedekind 1894 in »Die Biichse der
Pandora. Eine Monstretragédie« mit Lulu eine Figur, deren triebhafte
Natur die Wahrnehmung anderer Facetten des Dramenstoffs tiberla-
gert. Hierbei ist es insbesondere die Analogiebildung Mensch-Tier, die,
ausgehend von der Ubertragung des Evolutionskampfes der Arten auf
die Bithne des Theaters im »Erdgeist«-Prolog, eine neue Form der Fi-
gurencharakterisierung erméglicht. Damit macht Wedekind den von
den Vertretern der Eugenik geforderten Bruch mit der vorherrschenden
(sexuellen) Ordnung zum Grundmuster fir seine progressive Figuren-
zeichnung Lulus und nutzt zugleich die dieser Forderung inhdrenten
narrativen Potenziale in Hinblick auf ihre Inszenierbarkeit. Dies gelingt
thm insbesondere durch die Verankerung ihres Verhaltens in der zeitge-
nossischen Sexualpathologie, wie sie von Krafft-Ebing in der »Patholo-
gia Sexualis« zentral verhandelt wird. Hier findet Wedekind die sexuelle
Grenziiberschreitung bereits vorformuliert und macht durch seine Ad-
aptation sowohl deren narrative Qualititen als auch die auf eine blofle
Stigmatisierung abzielende Eimseitigkeit der wissenschaftlichen Betrach-
tung sichtbar.

Zudem konnten zwei bislang verborgene Ursachen aufgedeckt wer-
den, die fur Lulus anstéfligen Charakter verantwortlich sind: Zum einen
weisen Lulus Liebhaber eindeutig sadistische Ziige auf, deren Auslebung
Lulu zum Opfer fillt. Betrachtet man die Sexualitit als Wechselwirkung
zwischen zwel Partnern, wie dies Kraff-Ebing behauptet, so stellt das
Verhalten Lulus lediglich die Reaktion auf die sexuellen Handlungen
der Mianner dar. Zugleich vervollstandigt sich hierdurch das Bild einer
in dieser Hinsicht aus den Fugen geratenen Gesellschaft, wie sie auch
die Eugeniker annehmen und hieraus ihre zentrale Forderung nach einer

»Mein Fleisch heiBt Lulu« 161

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aktiven Bekampfung des damit verbundenen Degenerationsprozesses
ableiten.

Zum anderen konnte damit zusammenhingend aufgezeigt werden, dass
die von Wedekind tber den gesamten Dramenverlauf gezielt gestreuten
Hinweise auf die Kindheit Lulus ein differenzierteres Bild ihrer spiteren
Triebnatur ergeben. Sie ist das Opfer eines sexuellen Missbrauchs, der
bereits im Kleinkindalter beginnt und ihr spiteres Verhalten mafigeblich
beeinflusst. Auch hier nutzt Wedekind den zeitgenossischen Sexual- und
Erziehungsdiskurs als Folie, um deutlich zu machen, dass Lulu aufgrund
threr traumatischen Kindheit von vornherein jegliche Moglichkeit ver-
wehrt blieb, einen eigenstindigen Charakter — auch in sexueller Hinsicht
- zu entwickeln. Die in der Kindheit beginnende alleinige Reduktion auf
thren Kérper muss als Ergebnis einer erziehungstechnischen Experimen-
talanordnung zwangslaufig zu jener pathologischen Selbstwahrnehmung
fuhren, die Lulus gesamtes Handeln nachhaltig pragt: »Mein Fleisch
heifit Lulu« (W IIL1 225).

162 Daniel Hilpert

- am 17.01.2026, 22:17:06. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216850-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

