Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen in
Boccaccios Decameron

Einleitung: Zur Refunktionalisierung des Exemplarischen im Decameron

Im Proemio des Decameron stellt sich der Erzahler als jemanden dar, der
einst in edler Liebe zu einer Dame entbrannt gewesen sei und sehr an die-
sem Zustand gelitten habe — nicht etwa, weil die Geliebte sich grausam
verhalten hitte, sondern aufgrund der Maflosigkeit und somit der prinzi-
piellen Unerfillbarkeit seiner Liebe. In diesem Zustand sei er nur dank
den Trostungen einiger Freunde vor dem Tode bewahrt worden. Auf-
grund des von Gott gegebenen Gesetzes der Endlichkeit aller Dinge aber
sei seine Liebe, die durch nichts Irdisches habe geschwicht werden kon-
nen, schlieSlich doch abgeebbt, sodass von ihr nicht mehr das Leid, son-
dern nur noch die Freude tbriggeblieben sei. Da er sich aber dankbar der
ihm zuteil gewordenen Trostungen erinnere, wolle er sich nun erkennt-
lich erzeigen — wenn schon nicht bei denen, die ihm geholfen hitten, so
doch bei jenen, die im Gegensatz zu diesen des Trostes bediirftig seien.
Diese Bereitschaft, andere zu trosten, so wie er selbst getrostet worden
sel, stellt er unter die allgemeine Maxime: »Umana cosa ¢ aver compassio-
ne degli afflitti«.! Damit wird ein individueller Fall — der des von seiner
Liebeskrankheit genesenen Erzihlers — generalisiert: Seine Erfahrung soll
anderen zum Exempel dienen. Kant zufolge ist ein Exempel »ein besonde-
rer Fall von einer praktischen Regel, sofern diese Tunlichkeit oder Untun-
lichkeit einer Handlung vorstellt«.? Mit dem Exempel verbunden ist somit
die Vermittlung von allgemeinen Regeln und Normen; ihm eignet eine
theoretisch-epistemische Dimension, insofern es die Regeln und Normen
und ihre Begriindung expliziert und artikuliert; auerdem besitzt es eine
handlungspraktisch-normative Komponente, insofern es mitteilt, wie man
sich zu verhalten habe. Das Exemplum hat mithin eine klar definierte
pragmatische Einbettung. Es handelt sich um »eine Form des narrativen

1 Zitiert wird nach folgender Ausgabe: Giovanni Boccaccio, Decameron, in: Tutte le opere di
Giovanni Boccaccio, hg. v. Vittore Branca, Bd. 4, Milano 1976, S. 3. (Menschlich ist es, Mit-
leid mit den Gequilten zu haben.)

2 Zitiert nach André Jolles, Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Ratsel, Spruch, Kasus, Me-
morabile, Mérchen, Witz, Tubingen 61982, S. 178. Als Quelle nennt Jolles das Grimm’sche
Worterbuch.

185

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

Sprechens, die durch ihre prizise Handlungseinbindung ausgezeichnet ist:
[...] die exemplarische Erzahlung [...] bildet ein entscheidendes Moment
in einem Uberzeugungsprozef, sie vermittelt Regeln fir das praktische
Handeln auf der Grundlage einer >wahren« Geschichte.«3

Die Struktur des Exemplarischen und das damit verbundene Wissen
werden indes bei Boccaccio grundlegend problematisiert, wie im Folgen-
den gezeigt werden soll. Diese Problematisierung vollzieht sich als eine In-
fragestellung der Gultigkeit und Wahrheit von Zeichen. Um dies nach-
vollziehen zu kdnnen, bedarf es zunichst eines genaueren Blickes auf die
Gesamtarchitektur des Decameron, welche ein Spannungsverhaltnis zwi-
schen pragmatischer Zweckbindung des Erzahlens und somit postulierter
Exemplaritit auf der einen Seite und der Subvertierung der epistemischen
Funktion von Zeichen sichtbar werden lisst. In Liebesangelegenheiten be-
sonders trostbedurftig seien, so der Erzahler, die Frauen, weil sie vielfach
bevormundet und in die hausliche Enge eingesperrt seien, sodass es ihnen,
wenn sie ungliicklich verliebt seien, weniger moglich sei, der Schwermut
ihres Herzens Luft zu machen: »E se per quegli [sc. pensieri] alcuna malin-
conia, mossa da focoso disio, sopravviene nelle lor menti, in quelle convie-
ne che con grave noia si dimori, se da nuovi ragionamenti non ¢ rimossa
[...]J«* Solche »nuovi ragionamenti« aber mochte der Erzahler des Decame-
ron den Frauen — gewissermafSen in therapeutischer Absicht — anbieten:

Adunque, accid che in parte per me s’amendi il peccato della fortuna, la quale
dove meno era di forza, st come noi nelle dilicate donne veggiamo, quivi piu
avara fu di sostegno, in soccorso e rifugio di quelle che amano [...], intendo di
raccontare cento novelle, o favole o parabole o istorie che dire le vogliamo, rac-
contate in diece giorni da una onesta brigata di sette donne e di tre giovani nel
pistelenzioso tempo della passata mortalita fatta, e alcune canzonette dalle pre-
dette donne cantate al lor diletto. Nelle quali novelle piacevoli e aspri casi
d’amore e altri fortunati avvenimenti si vederanno cosi ne’ moderni tempi avve-
nuti come negli antichi; delle quali le gia dette donne, che queste leggeranno,

3 Raymund Wilhelm, »Geschichtenerzihlen und Lebenspraxis. Funktionen des Erzihlens
im Conde Lucanor und im Decameron«, in: Romanische Forschungen 110 (1998), S.37-67,
hier S. 37. Zum Zusammenhang zwischen dem Decameron und den mittelalterlichen Ex-
empla vgl. grundlegend Vittore Branca/Chiara Degani, »Studi sugli >exemplac e il >Deca-
meronc, in: Studi sul Boccaccio 14 (1983/84), S.178-208 sowie Carlo Delcorno, »Studi
sugli >exemplac e il »\Decameron« IT — Modelli esemplari in tre novelle (I 1, IIT 8, II 2)«, in:
Studi sul Boccaccio 15 (1985/86), S. 189-214.

4 Boccaccio, Decameron, S.4f. (Und wenn aufgrund dieser [sc. Gedanken] irgendeine von
brennendem Begehren ausgeloste Melancholie in ihrem Sinn sich einstellt, so missen sie
in dieser Schwermut verharren, wenn sie nicht von neuen Gedanken vertrieben wird

[...])

186

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

parimente diletto delle sollazzevoli cose in quelle mostrate e utile consiglio po-
tranno pigliare, in quanto potranno cognoscere quello che sia da fuggire e che
sia similmente da seguitare: le quali cose senza passamento di noia non credo
che possano intervenire. Il che se avviene, che voglia Idio che cosi sia, a Amore
ne rendano grazie, il quale liberandomi da’ suoi legami m’ha conceduto il pote-
re attendere a’ lor piaceri.’

Damit also zum Teil durch mich der Fehler des Schicksals korrigiert werde, das
dort, wo es am meisten an Kraft fehlte, wie wir es bei den zerbrechlichen Frauen
sehen, am geizigsten mit Unterstitzung, mit Hilfe und Zuflucht fiir die Lieben-
den war [...], beabsichtige ich, hundert Novellen oder Fabeln oder Parabeln
oder Geschichten (oder wie auch immer wir sie nennen wollen) zu erzahlen, die
an zehn Tagen von einer aufrichtigen Gruppe von sieben Frauen und drei jun-
gen Minnern in der Zeit der durch die Pest verursachten Sterblichkeit der
jungsten Vergangenheit erziahlt wurden, nebst einigen Liedern, die die genann-
ten Frauen zu ihrer Unterhaltung gesungen haben. In diesen Novellen sind
freudenvolle und leidvolle Falle von Liebe und andere schicksalhafte Ereignisse
der neueren und der alteren Zeit enthalten; diesen Geschichten werden die er-
wihnten Frauen, wenn sie sie lesen, ebenso Vergniigen durch die in ihnen ent-
haltenen trostvollen Ereignisse wie auch niitzlichen Rat entnehmen kénnen, in-
dem sie werden erkennen konnen, was man vermeiden und was man nachah-
men sollte: und das wird, wie ich glaube, nicht moglich sein, ohne dass der
Kummer vertrieben wird. Und wenn es passiert, wotiir Gott sorgen moge, dann
sollen sie sich bei Amor dafiir bedanken, der, indem er mich aus seiner Gefan-
genschaft entliefs, mir die Kraft zugestand, mich um ihr Vergniigen zu kim-
mern.

In diesem dichten und komplexen Passus entwirft der Erzihler das narra-
tive Programm des Decameron. Ahnlich wie Dantes Commedia, auf welche
Boccaccio in vielfacher Weise Bezug nimmt,® zeichnet sich sein Novellen-
buch durch eine strenge Ordnung aus, welche auf einer Zahlenkombina-
torik beruht. Es werden von einer aus zehn Mitgliedern bestehenden ones-
ta brigata an zehn verschiedenen Tagen insgesamt 100 Novellen erzihlt (in

5 Ebd.,,S. 5f.

6 Zum Verhaltnis zwischen Boccaccio und Dante vgl. Attilio Bettinzoli, »Per una definizio-
ne delle presenze dantesche nel Decameron«, in: Studi sul Boccaccio 13 (1981/82), S.267-
326 und 14 (1983/84), S.209-240; Robert Hollander, Boccaccio’s Dante and the Shaping
Force of Satire, Ann Arbor 1997; Ennio Sandal (Hg.), Dante e Boccaccio. Lectura Dantis Sca-
ligera, 2004-2005, Roma/Padova 2006. Zur Kanonisierung Dantes durch Boccaccio vgl.
Claude Perrus, »Dante, figure de I'intellectuel dans 'ceuvre de Boccaces, in: Henriette Le-
villain (Hg.), Dante et ses lecteurs (du Moyen dge au XX* siécle), Poitiers 2001, S. 35-44; Jo-
hannes Bartuschat, »Boccace biographe de Dantex, in: ders., Les »Vies« de Dante, Pétrarque
et Boccace en Italie (XIV°-XV® siécles). Contribution a lhistoire du genre biographique, Raven-
na 2007, S. 44-77; Jason M. Houston, Building a Monument to Dante: Boccaccio as Dantista,
Toronto 2010.

187

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

der Einleitung des Vierten Tages wird aufferdem die — unvollstindige —
Novelle von Filippo Balducci und seinem Sohn erzihlt, welche der Erzih-
ler dazu verwendet, um sein Vorhaben des Novellenerzihlens zu rechtfer-
tigen, sodass in dem Buch insgesamt 101 Novellen enthalten sind). Die
brigata setzt sich aus sieben Frauen und drei Mannern zusammen. Diese
zehn Figuren sind die Binnenerzihler des Textes. Damit lassen sich drei
narrative Ebenen voneinander unterscheiden:” (1) Die Ebene des Spre-
chers des Proemio, der im Folgenden zum tbergeordneten Erzahler des
Gesamttextes wird (»intendo di raccontare cento novelle«). (2) Die Ebene
der brigata, deren Mitglieder als Erzahler zweiten Grades fungieren, denn
sie erzahlen die Novellen, sind aber ihrerseits erzahlte Figuren (»racconta-
te in diece giorni da una onesta brigata«). Dies ist die eigentliche Rahmen-
handlung. (3) Die Ebene der erzihlten Novellen. (In manchen Fillen
kommt noch eine vierte Ebene hinzu, wenn namlich innerhalb der Hand-
lung einer Novelle eine der erzahlten Figuren ihrerseits zum Erzahler
wird, etwa in I, 3, wo der judische Kaufmann Melchisedech dem Sultan
Saladino eine »novella di tre anella« erzahlt und damit eine salomonische
Antwort auf die heikle Frage nach der wahren Religion gibt. Diese Novel-
le wird weiter unten noch genauer untersucht werden.) Das komplexe
und widersprichliche Zusammenspiel dieser drei Ebenen trigt in ent-
scheidendem Mafe zu der Problematisierung des Wissens und der Zei-
chen bei, von welcher hier die Rede ist.

Uber Inhalt und Funktion der Novellen erfihrt man Folgendes: Es wer-
den »casi d’amore« und andere schicksalhafte Ereignisse erzahlt (»e altri
fortunati avvenimenti«); die »casi d’amore« sind »piacevoli« oder »asprig;
die Geschichten sind zeitlich in einer nahen (»moderni tempi«) oder fer-
nen Zeit (»antichi [sc. tempil«) angesiedelt. Das dominante, wenngleich
nicht exklusive Thema der Novellen ist die Liebe, die in Form von Einzel-
fillen (»casi«) ausbuchstabiert wird. Damit ist ein thematischer Bezug zwi-
schen den Novellen (also der dritten narrativen Ebene) und der Selbstbe-
schreibung des Erzahlers im Proemio (erste Ebene) hergestellt: Beide Ebe-
nen stehen im Zeichen der Liebe. Zwischen diesen beiden Ebenen besteht
mithin ein - zumindest partielles — Analogieverhiltnis. Auch dies lasst
sich als ein Indiz fir die postulierte Exemplaritit des Werkes interpretie-
ren.

7 Vgl. hierzu auch die Analysen von Franco Fido, »Architettura¢, und von Michelangelo
Picone, »Autore/narratoris, in: Renzo Bragantini/Pier Massimo Forni (Hg.), Lessico critico
decameroniano, Torino 1995, S. 13-33 und S. 34-59.

188

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

Die Funktion des Novellenerzihlens wird folgendermaflen bestimmt:
Es soll »diletto delle sollazzevoli cose in quelle mostrate« und »utile con-
siglio« vermitteln. Primare Nutzniefer sind die als Idealpublikum gedach-
ten trostbedurftigen »donne«. Dieses doppelte Wirkziel — Unterhaltung
und Nutzanwendung - ist altbekannt, es wird schon bei Horaz genannt,
in dessen Ars Poetica es heifSt: »aut prodesse volunt aut delectare poetae«.’
Damit stellt Boccaccio sein Werk in eine altehrwiirdige Tradition. Doch
wird sich zeigen, dass er die Pramissen dieser Tradition unterlauft. Wich-
tig ist ferner die Unterscheidung zwischen miindlichem Erzahlen auf der
zweiten Ebene und dem Lesen des Gesamttextes durch die apostrophier-
ten »donne«. Durch die Uberlagerung dieser beiden Aktivititen werden
die jeweils neun Mitglieder der Erzihlgemeinschaft, die dem zehnten auf
der Ebene der Rahmenerzihlung zuhoren, zu textinternen Stellvertretern
der Leser(innen). Auch dies ist ein Indiz fir die angestrebte Exemplaritat
des Erzahlens.

Wenn hinsichtlich des prodesse unterschieden wird zwischen falschem
und richtigem Handeln (»quello che sia da fuggire e che sia similmente da
seguitare«), so ist damit eine Reflexion tiber Werte und Normen impli-
ziert. Diese Reflexion wird innerhalb der Novellen gefithrt, auf der Ebene
der Handlung, der Figurenkonstellation, der narrativen Perspektivierung
und Sympathielenkung. Sie manifestiert sich aulerdem in den expliziten
Kommentaren des jeweiligen Binnenerzihlers und in den Reaktionen der
brigata auf die erzahlten Geschichten. Es geht hierbei um Formen der Be-
grindung beziechungsweise Infragestellung von Handlungsmaximen und
Moral. Solche Begriindungen und Infragestellungen verweisen auf einen
Horizont des spatmittelalterlichen Wissens. Dieses Wissen ist, so kann
man allgemein sagen, codiert in Form von exemplarischen Geschichten.
Wenn der Erzihler gleich zu Beginn des Decameron, wie eingangs gezeigt
wurde, mit der Generalisierung seines eigenen individuellen Falles auf das
Konzept des Exemplarischen verweist, welches er sodann auch auf die von
der brigata erzahlten Geschichten anwendet, so kiindigt er in fiir seine
zeitgenossischen Leser transparenter Art und Weise an, dass sein Buch

8 Quintus Horatius Flaccus, Ars Poetica. Die Dichtkunst, hg. und tbers. v. Eckart Schifer,
Stuttgart 1984, S. 24 (V. 333). Zur Horaz-Referenz bei Boccaccio vgl. Pier Massimo Forni,
»Realtd/verita«, in: Studi sul Boccaccio 22 (1994), S. 235-256, hier S. 236f.

189

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

sich mit Wissen beschaftigen wird.” Allerdings ist dieses Wissen nicht
mehr fraglos vorhanden, sondern es wird im Text problematisiert.!°

Auf den ersten Blick allerdings sieht das Decameron aus wie eine gerade-
zu archetypische Sammlung von Exempla und damit eine Zusammenstel-
lung dessen, was zu wissen sich lohnt. Der exemplarische Charakter des
Decameron wird im letzten Satz des Proemio noch einmal deutlich hervor-

10

190

Auch die archaische, noch stirker dem Exemplarischen verhaftete Sammlung des Novel-
lino, deren Geschichten von Boccaccio teilweise aufgegriffen und bearbeitet werden,
enthilt eine Auseinandersetzung mit Formen des Wissens. Vgl. hierzu den Beitrag
»Ordnungen des Wissens im Novellino« im vorliegenden Band, S. 167-184.

Der hier unternommene Versuch, im Decameron eine Problematisierung des Wissens
und der Zeichen nachzuweisen, versteht sich als Ankniipfung an Hermann H. Wetzels
These, wonach die Einfiigung der Kurzerzihlungen in eine Rahmenfiktion als Reaktion
auf ein unsicher gewordenes Weltbild zu interpretieren sei: »Eine Rahmenfiktion wird
literarisch erst notig, wenn ein fragloser, selbstverstindlicher, von allen (dem Autor wie
auch den potentiellen Lesern) akzeptierter Zusammenhalt der Realititspartikel nicht
mehr gewihrleistet ist. Das heifft auf die Literaturgeschichte angewendet: solange das
Mittelalter Gber ein gefestigtes religioses und stindisches Weltbild verfiigte, konnte die
dichterische Fiktion im Epos die Wirklichkeit miihelos in einen durch den Heilsplan
Gottes und die Stindeordnung von auffen her gegebenen Zusammenhang stellen, die
Handlung war gewissermafSen durch Vorsehung und Geburt strukturiert. Auf der Seite
der Kurzerzihlung konnten die mittelalterlichen Exemplasammlungen eine Unzahl di-
vergierender Realititspartikel — Geschichten aus der Antike bis zur Gegenwart — unver-
bunden aneinanderreihen, da sowohl der Autor als auch der Leser die beruhigende Ge-
wiheit hatte, alles ruht eingebettet in die gottliche Heilsordnung, wie sie dann anhand
des Exempels meist allegorisch in der Predigt expliziert wurde. Exemplasammlungen
brauchten somit keinen narrativ ausgestalteten Rahmen, da seine Funktion vom aufer-
literarischen Kontext ibernommen wurde.« (Hermann H. Wetzel, Die romanische Novel-
le bis Cervantes, Stuttgart 1977, S. 20f.) Wo in der Realitdt keine Ordnung mehr erkenn-
bar ist, soll die Fiktion des narrativen Rahmens der Novellensammlung eine neue Ord-
nung stiften. »Erst die Entwicklung eines biirgerlichen Selbstbewuftseins im Zusam-
menhang mit dem Zerfall der feudalen und religiésen Ordnungen a8t das Bedirfnis
und die Fihigkeit entstehen, die nun nicht mehr fraglos geordnete Welt neu und zwar
autonom zu ordnen.« (S.21) Damit einher geht der Gattungswandel, namlich die
Transformation von Exemplum in Novelle: »Die einzelne Geschichte fungiert nicht
mehr automatisch als ein typisches Beispiel (Exemplum) im vorgegebenen Bezugsrah-
men des mittelalterlichen Ordo, sondern sie wird zum einmaligen, unerhorten Fall (no-
vella), den es erst einzuordnen gilt und dessen Einordnung prekir bleibt. Die Realitit
zerfallt in Bruchsticke, die Geschichte in Geschichten, denen der Autor einen neuen,
kinstlichen Zusammenhalt verschafft — oder gegebenenfalls auch nicht; er setzt seine
Ideologie an die Stelle der frither allgemeingiiltigen religidsen und gesellschaftlichen
Vorstellungen.« (Ebd.) Daran ankniipfend, aber auch dariiber hinausgehend méchte ich
zeigen, dass der durch die Gesamtarchitektur des Decameron gestiftete »neuel.], kinstli-
che[.] Zusammenhalt« in sich insofern briichig ist, als durch die Diskrepanzen zwischen
den verschiedenen Ebenen der Sinnzuschreibung, aber auch innerhalb derselben, das
Funktionieren von Zeichen und die damit verbundene Moglichkeit, giltiges Wissen zu
vermitteln, grundlegend infrage gestellt werden.

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

gehoben, wenn der Erzihler seine eigene Situation in Erinnerung ruft:
Amor sei es zu danken, wenn das Vorhaben gelinge, denn er habe den Lie-
benden aus seinen Fesseln freigelassen und ihm somit das Vermogen gege-
ben, die Gemeinschaft der Leserinnen zu trosten und zu unterhalten. Der
eigene Fall wird zur Voraussetzung fiir das Erzahlen anderer, vergleichba-
rer Fille, aus denen sich Vergniigen und Nutzen ergebe; denn wenn der
Erzahler nicht selbst die leidvolle Erfahrung der Liebe gemacht hitte,
dann hatte ihm die fir sein Vorhaben elementar wichtige Empathie ge-
fehlt. Damit wird der Erzdhler zum exemplarischen Stellvertreter seiner
Leser(innen).

Freilich wird die Exemplaritat der Textsammlung schon im Proemio
subtil infrage gestellt. Denn der Erzahler erhebt ja den Anspruch, Fortuna
zu korrigieren (»accid che per me in parte ssammendi il peccato della for-
tuna«). Zur Funktion der Fortuna im Mittelalter schreibt Vincenzo Cioffa-
ri:

Bei Dante ist Fortuna die Macht, die die natura generata daran hindert, die von
Gott vorgesehene Zuweisung von Eigenschaften vom Vater auf den Sohn ohne
Verinderung weiterzugeben; dadurch schafft sie die Grundlage fiir den Anteil,
den die natura circolare benétigt, und durchbricht so den Determinismus, der
sich aus dem alleinigen Wirken der natura generata ergeben wiirde. Bei Boccac-
cio sind beide, Natura und Fortuna, Sachwalter des gottlichen Willens, wobei es
Aufgabe der Natur ist, den Korper zu gestalten, wihrend Fortunas Aufgabe da-
rin besteht, seinen Handel und Wandel zu bestimmen, mithin also in der Zutei-
lung dufSerer Giiter. Das Wirken Fortunas ist keineswegs irrational und unbe-
stimmt, sie hat im Gegenteil das letzte Ziel im Auge.!!

Wenn nun aber, wie dies der Sprecher des Proemio zu tun beabsichtigt, der
Mensch sich anheischig macht, Fortuna zu korrigieren, dann greift er ja
offensichtlich in die Schopfung ein. Das So-Sein der Welt wird dadurch
radikal infrage gestellt. Ein solcher Eingriff ist viel grundlegender und fol-
genreicher als die vom Menschen kraft seines freien Willens begangenen
(guten und bosen) Taten, die ihn, wie Dante in seiner Commedia darstellt,
dann an den diesen Taten entsprechenden Ort im Jenseits bringen. Die
Funktion des mittelalterlichen Exempels steht, so Joachim Kapper, im Zu-
sammenhang mit einem geschlossenen, auf dem Analogiedenken beru-
henden Weltbild, welches die Welt als analogen >Abdruck« ihres Schopfers

11 Vincenzo Cioffari, »Die Konzeption der Fortuna im >Decameron, in: Peter Brockmei-
er (Hg.), Boccaccios Decameron, Darmstadt 1974, S. 232-243, hier S. 238.

191

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

auffasst und folglich ihr So-Sein als unveranderlich konzipieren muss.!?
Dieses geschlossene Weltbild aber bricht im Spatmittelalter auseinander,
wofiir mehrere Indizien sprechen; Kiipper verweist insbesondere auf ein
von Etienne Tempier 1277 erlassenes Dekret, in dem es heif3t, dass Gott in
seiner Allmacht die Welt auch ganz anders hatte gestalten konnen, als sie
tatsachlich sei. Daraus folge, dass die Gestalt der Erde nicht notwendig,
sondern kontingent sei. Vor diesem Hintergrund werde, so Kipper, das
Analogiedenken, als dessen Ausdruck das Erzahlen exemplarischer Ge-
schichten gelten konne, hinfallig. Angesichts dessen erhalt im Ubrigen das
am Beginn des Decameron ausfihrlich dargestellte Zerbrechen einer alten
Ordnung als Folge der Pestepidemie programmatischen Charakter, und
zwar auch und gerade in epistemischer Hinsicht. Die alten Welterkla-
rungsmodelle haben ihre Giiltigkeit verloren. Selbst wenn also im Proemio
erkennbar die Struktur des Exempels vorliegt, so handelt es sich hier um
ein blofes Strukturzitat, welches in einen neuen Kontext gestellt und so-
mit refunktionalisiert wird.

Die Refunktionalisierung der Exempelstruktur zeigt sich auch in der
Conclusione dell’autore.® Diese beginnt mit der Behauptung, der Erzahler
habe sein Ziel erreicht: »[...] io mi credo [...] quello compiutamente aver
fornito che io nel principio della presente opera promisi di dover fare«.!4
Diese Behauptung ist so allgemein formuliert, dass sie auch den erwihn-
ten Aspekt der Korrektur der Fortuna mit einschliefSt, der eng an die zi-
tierte Exempelstruktur gekniipft ist. Mit anderen Worten sagt der Erzihler
hier also Folgendes: Ich, der Erzihler des Decameron, habe die Lage der
Frauen verbessert, indem es mir gelungen ist, exemplarische Geschichten
zu erzahlen, die meine Leserinnen sowohl unterhalten als auch ihnen
einen Nutzen gebracht haben; dieser Nutzen besteht unter anderem darin,
dass sie ihr Liebesleid vergessen konnten, und dies wiederum stellt eine
Korrektur der Fortuna dar, die den Frauen ein so schweres Los zugedacht
hat. Im Folgenden kommt der Erzihler indes auf Einwande zu sprechen,
die man gegen sein Werk moglicherweise erheben kénnte, und knupft da-

12 Joachim Kupper, »Affichierte >Exemplaritits, tatsichliche A-Systematik. Boccaccios De-
cameron und die Episteme der Renaissances, in: Klaus W. Hempfer (Hg.), Renaissance.
Diskursstrukturen und epistemologische Voraussetzungen. Literatur — Philosophie — Bildende
Kunst, Stuttgart 1993, S. 47-93. Das mittelalterliche Weltbild und somit auch die dieses
reprasentierende Exemplaliteratur beruhen, so Kiipper, auf dem »Konzept der Welt als
>geschlossenems, in einige wenige Regeln (Allgemein-Sitze) fafbaren System.« (S. 83)

13 Boccaccio, Decameron, S. 959-964.

14 Ebd., S.959.

192

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

mit an den Beginn des Vierten Tages an,'> wo er schon einmal auf derlei
kritische Einwinde geantwortet hatte.

Der fiir den vorliegenden Zusammenhang relevante Aspekt der Conclu-
sione liegt nun darin, dass die Argumentation darauf hinauslauft, dem De-
cameron eine ihm notwendig inhdrente Exempelfunktion abzusprechen
und somit die zweifellos vorhandene Exempelstruktur zu depotenzieren.
Diese Depotenzierung hingt mit einer Problematisierung der eindeutigen
Lesbarkeit von Zeichen zusammen. Der Erzahler diskutiert den Vorwurf,
er sei bisweilen zu freiziigig gewesen (»che io abbia nello scriver queste
novelle troppa licenzia usata«).'® Er stellt dies zwar prinzipiell in Abrede,
konzediert aber, dass vielleicht das eine oder andere fiir eine bigotte Frau
anstoffige Wort in seinen Erzahlungen enthalten sein mag (»forse pure al-
cuna particella ¢ in quelle, alcuna paroletta piu liberale che forse a spigo-
listra donna non si conviene«),'”” um dies sodann damit zu rechtfertigen,
dass man ja auch im Leben permanent zweideutige Worter mit sexueller
Nebenbedeutung verwende (foro, >Lochs, caviglia, »Zaptens, mortaio, >\Mor-
ser< usw.), ohne dies anst6fig zu finden, und dass auch die Maler Christus
als Mann und Eva als Frau darstellten, ohne daftr kritisiert zu werden.
Auflerdem wiirden seine Geschichten ja nicht in der Kirche und auch
nicht in den Philosophieschulen vorgelesen, wo sie in der Tat deplatziert
wiren, sondern »ne’ giardini, in luogo di sollazzo, tra persone giovani
benché mature e non pieghevoli per novelle, in tempo nel quale andar
con le brache in capo per iscampo di sé era alli pitt onesti non disdicevo-
le«.’® Uberhaupt konnten seine Novellen prinzipiell sowohl niitzen als
auch schaden, je nach der Disposition des Rezipienten:

Niuna corrotta mente intese mai sanamente parola: e cosi come le oneste a quel-
la non giovano, cosi quelle che tanto oneste non sono la ben disposta non poss-
on contaminare, se non come il loto i solari raggi o le terrene brutture le bellez-
ze del cielo. Quali libri, quali parole, quali lettere son piu sante, pit degne, piu
reverende che quelle della divina Scrittura? E si sono egli stati assai che, quelle
perversamente intendendo, sé e altrui a perdizione hanno tratto. Ciascuna cosa

15 Ebd., S.345-353.

16 Ebd., S.959.

17 Ebd., S. 960.

18 Ebd., S. 960 (in den Girten, als Vergniigungen fiir junge, wenngleich schon reife Leute,
die von den Novellen nicht verdorben werden, in einer Zeit, in der es fir die ehrlichs-
ten Leute keine Schande war, mit der Hose auf dem Kopf herumzulaufen, um sich
selbst zu retten).

193

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

in se medesima ¢ buona a alcuna cosa, e male adoperata puo essere nociva di
molte; e cosi dico delle mie novelle."

Kein verdorbener Geist hat jemals ein Wort verntnftig aufgefasst: und so wie
die aufrichtigen [Worte] einem solchen [Verdorbenen] nicht frommen, konnen
jene [Worte], die nicht so aufrichtig sind, die Gutwilligen nicht beschmutzen, es
sei denn so, wie der Lotus die Sonnenstrahlen oder der irdische Schmutz die
Schonheit des Himmels verunreinigen. Welche Biicher, welche Worte, welche
Buchstaben sind heiliger, ehrwiirdiger, anbetungswiirdiger als die der Heiligen
Schrift? Und doch hat es Zahlreiche gegeben, die, indem sie ihren Sinn perver-
tiert haben, sich selbst und andere ins Verderben gefithrt haben. Jede Sache ist
fur sich zu irgendetwas Gutem fihig; wenn sie aber falsch angewendet wird,
dann kann sie groffen Schaden anrichten; und so verhalt es sich auch mit mei-
nen Novellen.

Wenn es aber letztlich allein in der Verantwortung des Rezipienten liegt,
das Exemplarische eines Textes zu erkennen und den entsprechenden Nut-
zen daraus zu ziehen, und wenn selbst die Heilige Schrift falsch verstan-
den und missbraucht werden kann, dann ist nicht nur das Exemplarische
zur bloffen Potentialitit abgesunken, sondern dann ist die Moglichkeit,
Sinn und Bedeutung in einem Text eindeutig und unmissverstindlich
festzulegen, grundsatzlich infrage gestellt. Dann gibt es keinen Wahrheits-
text mehr, nicht einmal den gottlichen. Dann ist das Exemplarische ein
blofles Strukturzitat, dessen Funktion nicht mehr gewiahrleistet sein kann.
Die Depotenzierung des Exemplarischen und des damit verbundenen
Wissens beziechungsweise der dieses Wissen vermittelnden Zeichen, von
welcher im Vorigen im Hinblick auf die Rahmenstruktur des Decameron
die Rede war, mochte ich nunmehr auf der Ebene der Einzelnovellen
untersuchen. Dabei konzentriere ich mich auf die ersten drei Novellen des
Ersten Tages.

1. Ein Erzbetriiger als falscher Heiliger (1, 1)

Die erste Novelle dieses Tages ist mit Abstand die langste; sie ist durch
ihre exponierte Initialposition ebenso wie aufgrund ihrer Thematik beson-
ders aufschlussreich. Im Hinblick auf die Gesamtstruktur des Decameron
und den in ihm sich vollziehenden Gattungswandel vom Exempel hin zur

19 Ebd., S.961.

194

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

Novelle besitzt diese Erzahlung metapoetischen Status.?’ Folgende Zu-
sammenfassung der Handlung ist der Novelle vorangestellt: »Ser Ceppa-
rello con una falsa confessione inganna un santo frate e muorsi; e, essendo
stato un pessimo uomo in vita, ¢ morto reputato per santo e chiamato san
Ciappelletto.«?!

Diese Zusammenfassung beruht auf der Opposition zwischen »vero«
und »falso« und auf der zwischen Leben und Tod beziehungsweise Dies-
seits und Jenseits. Es werden somit zwei Basisoppositionen der mittelalter-
lichen Kultur programmatisch an den Anfang gestellt. Daher lésst sich
vermuten, dass es um die epistemischen Grundlagen dieser Kultur geht.
Cepparello ist im Diesseits ein »pessimo uomo«; nach seinem Tod wird er
in das Gegenteil, einen »santo«, verwandelt. In der unkommentierten
Kurzversion der Zusammenfassung erscheint diese Verwandlung in
hochstem MafSe als tiberraschend. Die Transformation des betriigerischen
Notars in einen Heiligen wird durch den auf einem interkulturellen Miss-
verstandnis beruhenden Namenswandel zusitzlich markiert: Ser Ceppa-
rello wird zu San Ciappelletto.22 Durch die partielle phonetische Ahnlich-
keit wird die Kontinuitit in der Diskontinuitat markiert. Daraus resultiert
eine schiefe Korrelation zwischen den beiden semantischen Achsen
(»vero« vs. »falso« und Diesseits/Leben vs. Jenseits/Tod). Gemafs dem vor-
auszusetzenden Weltmodell mussten diese beiden Oppositionen derge-
stalt miteinander korrelieren, dass der Term »falso« nicht durch den Uber-
gang vom Diesseits ins Jenseits in sein Gegenteil verkehrt wird. Im Gegen-

20 Vgl. Steven Grossvogel, »What Do We Really Know of Ser Ciappelletto?, in: I/ Veltro 40
(1996), S. 133-137, hier S. 133: »Like the first book of the Bible, the first tale of the Deca-
meron is a creation story which narrates its own genesis. It describes the evolution of
narrative from an oral to a written medium: from the life of Ser Cepparello da Prato to
the legend of San Ciappelletto; from the exemplum to the novella.« Der Monch, der
Cepparello die Beichte abnimmt, verwendet, wie Grossvogel zu Recht bemerkt, seine
Lebensgeschichte als exemplum fur eine Predigt. Die Darstellung dieser Kanonisierung
qua Exempel in einer Novelle, in der sich zwei kontrare Versionen von Cepparellos Le-
benswandel Gberlagern, lasst sich als mise en abyme der Gattung selbst interpretieren.

21 Boccaccio, Decameron, S.32 (Ser Cepparello tiuscht mit einer falschen Beichte einen
Moénch und stirbt; und, nachdem er im Leben ein abgrundtief boser Mensch gewesen
ist, wird er nach seinem Tode heiliggesprochen und San Ciappelletto genannt).

22 Wie Branca im Kommentar zu seiner Ausgabe (S. 1006) erldutert, ist der Name Ceppa-
rello eine Diminutivform von Ciapo, einer Nebenform von Jacopo. Dieser Name wird
nun von den Franzosen aufgrund lautlicher Ahnlichkeit auf das franzésische Wort cha-
pel bezichungsweise dessen Diminutivform chapelet (deutsch: >sRosenkranz<) bezogen.
Durch diese Reinterpretation des Namens wird auf ironische Weise die Heiligspre-
chung des Betriigers bereits vorweggenommen.

195

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

teil mussten Tauschung und Betrug im Jenseits als das entlarvt werden,
was sie sind, was aber aus der beschrinkten Perspektive der Irdischen
nicht immer erkennbar ist.

Der Protagonist Ser Cepparello wird nun geradezu als die Inkarnation
von Tauschung und Betrug modelliert. Er zeichnet sich dadurch aus, dass
er falsches Zeugnis ablegt, Skandale verursacht, Unfrieden stiftet und
selbst vor Mord nicht zurtickschreckt. Er verflucht Gott und die Heiligen
und gibt sich der gleichgeschlechtlichen Liebe hin, einer in der mittelal-
terlichen Gesellschaft als besonders sindhaft geltenden Verhaltensweise.?3
Der Erzihler sagt von ihm: »egli era il piggiore uomo forse che mai nasces-
se«.2* Ein Stinder seiner Art ware an verschiedenen Orten von Dantes Hol-
le gut aufgehoben, insbesondere im neunten Kreis, in dem sich die »frodo-
lenti contro chi si fida« befinden, oder auch bei den Sodomiten im dritten
Streifen des siebten Kreises.

Im Zentrum dieser Novelle steht die »falsa confessione«, mit deren Hil-
fe es Ser Cepparello gelingt, einen »frate antico di santa e di buona vita«?
hinters Licht zu fithren und ihn wahrheitswidrig glauben zu machen, dass
er ein exemplarisches, gottesfiirchtiges Leben gefithrt habe. Primar moti-
viert wird diese falsche Beichte, welche die vermeintliche Verwandlung
des Schlechten ins Gute bewirkt, durch Cepparellos Intention, auf einem
christlichen Friedhof begraben zu werden, weil ansonsten sein bevorste-
hender Tod einen fur die beiden florentinischen Geldleiher, bei denen er
lebt, geschaftsschiadigenden Skandal verursachen wiirde. Die Geldleiher
stecken in einem Dilemma, als sie erkennen, dass Cepparello, den sie aus
eigenniitzigen Motiven bei sich aufgenommen haben, bald sterben wird.
Thnen ist klar, dass es unmoglich wire, den todkranken Mann aus ihrem
Haus zu verjagen, weil die Burgunder, unter denen sie leben, es ithnen

23 Zur Tabuisierung der gleichgeschlechtlichen Liebe im Mittelalter vgl. Brigitte Spreitzer,
Die stumme Siinde. Homosexualitdt im Mittelalter. Mit einem Textanhang, GOppingen
1988; Michael Goodich, The Unmentionable Vice. Homosexuality in the Later Medieval Pe-
riod, Santa Barbara/Oxford 1979; Warren Johansson/William A. Percy, »Homosexuali-
ty«, in: Vern L. Bullough/James A. Brundage (Hg.), Handbook of Medieval Sexuality,
New York/London 1996, S. 155-189.

24 Boccaccio, Decameron, S.35 (er war vielleicht der schlechteste Mensch, der jemals ge-
boren wurde). — Delcorno, »Studi sugli >exemplac« e il \Decameronc< Il S. 197: »I vizi di
cui Ciappelletto si diletta si possono ricondurre ad Avarizia, Invidia, Ira, Lussuria, Gola;
ai quali si pud aggiungere una forma estrema di Accidia [...].« (Die Laster, denen Ciap-
pelletto sich hingibt, kann man auf Geiz, Neid, Zorn, Wollust und Véllerei zurtickfith-
ren; hinzu kommt eine extreme Form der Tragheit [...].)

25 Boccaccio, Decameron, S. 37.

196

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

nicht verzeihen wiirden, wenn sie einem Menschen, den sie bei sich aufge-
nommen haben, ohne dass er ihnen durch sein Verhalten hierzu Anlass
gegeben hatte, so tibel mitspielten. Ein solches Verhalten wire, wie sie sa-
gen, »segno manifesto di poco senno«.?¢ Damit wird explizit darauf hinge-
wiesen, dass ein zentrales Element dieser Novelle die Interpretation von
Zeichen (»segni«) ist. Andererseits befiirchten die Florentiner, dass Ceppa-
rello aufgrund seines bekanntermaflen sindhaften Lebenswandels nicht
zur Beichte bereit sein werde und daher nach seinem Tode von keiner
Pfarrei in geweihter Erde begraben werden konne. Falls er aber wider Er-
warten doch bereit sein sollte, seine Sinden zu bekennen, dann werde der
Priester aufgrund der Schwere dieser Stinden ihm die Absolution verwei-
gern, was ebenfalls zur Folge haben werde, dass man ihn nicht christlich
bestatten konne. Sollte dies aber tatsachlich geschehen, dann, so vermuten
die beiden Florentiner, werde der ohnehin schon bestehende Unmut der
Burgunder ihnen als Geldleihern gegentber angesichts des verweigerten
Begribnisses noch zusitzlich angestachelt, sodass sie beftrchten, man wer-
de ihr Haus stirmen, sie berauben oder ihnen gar nach dem Leben trach-
ten.

In dieser Reflexion manifestiert sich ein dilemmatischer Gegensatz zwi-
schen den Prinzipien der florentinischen Geschiftswelt und den Prinzipi-
en der Religion. Dieses Dilemma wird nun allerdings durch Cepparellos
resolutes Vorgehen erstaunlich reibungslos gelost. Er legt durch seine be-
trugerische, die Zeichen der Unschuld?” simulierende Beichte den Grund-
stein fiir seine postume Verwandlung in einen Heiligen. Anstatt, wie es
die beiden Florentiner befiirchten, wie ein Hund in den Graben geworfen
zu werden, wird Cepparello aufgrund seiner Beichte zum Gegenstand ei-
nes Heiligenkultes, der daraus entsteht, dass der Beichtvater den Eindruck
gewinnt, Cepparello habe ein mustergiltiges, asketisches und gottesfiirch-
tiges Leben gefithrt. Diesen Eindruck kommuniziert er an die Gemein-
schaft des Ordens, dem er angehort, in der Hoffnung, dass Gott, aus An-
lass des Todes dieses vermeintlichen Heiligen, zahlreiche Wunder wirken

26 Ebd., S. 36 (ein manifestes Zeichen der Unvernunft).

27 Paolo Cerchi/Selene Sarteschi, »L znnocentia di Ser Ciappelletto«, in: Studi sul Boccaccio
38 (2010), S.57-68 legen dar, dass Cepparello bei seiner Beichte meisterhaft den Ein-
druck zu erwecken versteht, dass er, indem er sich fiir duferst geringfugige Vergehen zu
schimen vorgibt, das Pradikat der innocentia besitze, welches bei Autoren wie Guill-
aume de Conches oder Brunetto Latini beschrieben wird. Durch die meisterhafte Simu-
lation der auf innocentia verweisenden Zeichen stelle Cepparello seine intellektuelle
Uberlegenheit unter Beweis (S. 68).

197

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

werde. Obwohl Cepparello durchaus in betriigerischer Absicht gehandelt
hat (»Io ho, vivendo, tante ingiurie fatte a Domenedio, che, per farnegli io
una ora in su la mia morte, né pitt né meno ne fara«),”® kann man ihn
doch fiir die unabsehbaren Konsequenzen seiner falschen Beichte nicht al-
lein verantwortlich machen. Der Prozess der Heiligsprechung niamlich
wird von dem Beichtvater aktiv vorangetrieben; dieser scheint dabei nicht
selbstlos zu handeln, sondern er verspricht sich durch die von Gott erhoff-
ten Wunder einen Propagandaeffekt fiir seine Ordensgemeinschaft. Um
dieses Ziel zu erreichen, tritt er als offentlicher Prediger auf und missach-
tet dabei das Beichtgeheimnis:

E nella chiesa postolo, il santo frate, che confessato I’avea, salito in sul pergamo
di lui comincio e della sua vita, de’ suoi digiuni, della sua virginita, della sua
simplicita e innocenzia e santita maravigliose cose a predicare, tra Ialtre cose
narrando quello che ser Ciappelletto per lo suo maggior peccato piangendo gli
avea confessato, e come esso appena gli avea potuto metter nel capo che Idio
gliele dovesse perdonare, da questo volgendosi a riprendere il popolo che ascol-
tava, dicendo: »E voi, maledetti da Dio, per ogni fuscello di paglia che vi si volge
tra’ piedi bestemmiate Idio e la Madre e tutta la corte di Paradiso.«*’

Und als er in die Kirche gebracht worden war, stieg der heilige Bruder, der ihm
die Beichte abgenommen hatte, auf die Kanzel und begann von ihm, von sei-
nem Leben, von seinen Fastenzeiten, von seiner Jungfraulichkeit, von seiner
Naivitit und Unschuld und Heiligkeit Wunder zu berichten, etwa indem er er-
zahlte, was Ser Ciappelletto ihm mit Trinen in den Augen als seine grofite Siin-
de gebeichtet hatte, und wie mithsam es fir ihn war, ihm klarzumachen, dass
Gott ihm verzeihen werde, und, davon sich abwendend, griff er das Volk direkt
an und sagte: »Und ihr von Gott Verdammten verflucht den Namen des Herrn
und seine Mutter und alle Heiligen des Paradieses bei jedem Strohhalm, der
Euch zwischen die Beine gerit.«

Durch die Verbindung des mit strategischen Hintergedanken unternom-
menen Beichtaktes mit den ihrerseits strategisch motivierten Aufferungen
des frate ergibt sich ein komplexer Transformationsmechanismus, dessen
Ergebnisse tber die urspringlichen Handlungsabsichten Cepparellos weit
hinausreichen.

Wie kann man diese Novelle interpretieren? Welche Art Wissen wird
durch sie vermittelt? Handelt es sich um ein satirisches Sittengemalde?

28 Boccaccio, Decameron, S.37. (Ich habe in meinem Leben Gott dem Herrn so oft Un-
recht getan, dass es jetzt in der Stunde meines Todes nicht auf ein Unrecht mehr oder
weniger ankommt.)

29 Ebd.,S. 45f.

198

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

Wenn ja, wessen Sitten werden Gegenstand der Kritik: das amoralische
Verhalten von Geldleihern und Notaren, die Gutglaubigkeit der Ordens-
brider, die Strategie des Beichtvaters? Oder handelt es sich um eine
Schwanknovelle, die darauf abzielt, den Wunderglauben des Volkes als 13-
cherlich erscheinen zu lassen? Oder soll hier der historische Konflikt zwi-
schen der christlichen Religion und dem entstehenden Kapitalismus dar-
gestellt werden?

Diese und auch andere Interpretationen erscheinen als moglich,3 und
doch stimmt keine dieser aus dem Inhalt und der Erzihlweise der Novelle
ableitbaren Interpretationen mit derjenigen tberein, welche Panfilo, ihr
Erzihler, vorschlagt. In seinem einleitenden Kommentar sagt er, dass, was
auch immer der Mensch sich zu tun anschicke, seinen Ausgang nehmen
solle von der Lobpreisung von Gottes Namen. Indem er die erste Ge-
schichte des Decameron erzahlt, mochte Panfilo demgemafl mit einem von
Gott bewirkten Wunder (»una delle sue maravigliose cose«) beginnen: »ac-
cio che, quella udita, la nostra speranza in Lui, si come in cosa impermuta-
bile, si fermi e sempre sia da noi il suo nome lodato«.3! Von all den denk-
baren Geschichten, die dazu angetan sein konnten, Gottes Namen zu lo-
ben, wihlt aber Panfilo nun ausgerechnet die eines Betriigers und Mor-
ders aus, der einen Monch dazu bringt, ihn félschlicherweise fiir einen
Heiligen zu halten. Wie auch immer man dies bewerten mag, ist doch in
jedem Fall festzuhalten, dass durch die Wahl dieser Geschichte eine Dis-
krepanz zwischen der erklarten Absicht des Erzahlers und der Wahl seiner
Mittel, diese Absicht zu erfiillen, entsteht. Denn die Geschichte ist so ge-
staltet, dass Gott in ihr Giberhaupt keine Rolle spielt. Die Handelnden sind
Menschen mit ihren Fehlern und Schwichen beziehungsweise mit den
Tauschungsmanovern, deren Menschen sich bedienen. Gott kommt allein
auf der die Erzahlung rahmenden Kommentarebene ins Spiel. Geschichte
und Deutung stehen somit zueinander in einem Verhaltnis der Dezentrie-
rung.

Um die offensichtliche Diskrepanz zwischen der Geschichte und der
ihr zugeschriebenen Bedeutung abzuschwichen, greift Panfilo auf ein

30 Einen aufschlussreichen Uberblick iiber die Geschichte der Deutungen dieser Novelle
findet man bei Franco Fido, »The Tale of Ser Ciappelletto (I, 1)«, in: Elissa B. Weaver
(Hg.), The Decameron. First Day in Perspective. Volume One of the Lectura Boccaccii,
Toronto 2004, S. 59-76.

31 Boccaccio, Decameron, S. 32 (auf dass, wenn wir diese Geschichte gehort haben werden,
unsere Hoffnung auf Thn ein fir allemal unverinderlich gefestigt und immerfort von
uns sein Name gelobt werde).

199

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

theologisches Argument zuriick, indem er von der Notwendigkeit spricht,
zu Gott zu beten, um in den Genuss der gottlichen Gnade zu gelangen.
Dabei werde das Gebet haufig nicht an Gott direkt gerichtet, sondern an
einen Vermittler, einen Heiligen. Manchmal geschehe es, dass die Men-
schen irrtimlich ihr Gebet an jemanden richteten, der alles andere als ein
Heiliger sei und in Wahrheit zum »ewigen Exil«, das heiflt zum Leben in
der Holle, verurteilt worden sei. Trotz dieser falschen Adressierung aber
erfille Gott die Gebete der Menschen; dies sei, so Panfilo, ein Zeichen sei-
ner gottlichen Grofle und Gnade.

Nachdem er mit der Geschichte von Cepparello geendet hat, figt er
einen weiteren Kommentar hinzu, in dem er die Moglichkeit ins Auge
fasst, dass Cepparello tatsichlich zu einem Heiligen geworden sein konn-
te. Obwohl er diese Moglichkeit nicht ausschlieft, denn Cepparello konn-
te ja seine Stinden im Augenblick seines Todes noch aufrichtig bereut ha-
ben, ist er doch davon tiberzeugt, dass der Notar mit groffer Wahrschein-
lichkeit in die Holle gekommen sei: »dico costui piu tosto dovere essere
nelle mani del diavolo in perdizione che in Paradiso«.3? Dass Gott die Ge-
bete jener Menschen erfille, die sich aus Irrtum einen Feind Gottes zum
Fursprecher erkoren hatten, wird von Panfilo als Zeichen von Gottes
»grandissima [...] benignita«®? gedeutet. Schlieflich fiigt der Binnenerzih-
ler seinem Argument noch einen Vergleich hinzu, indem er eine Analogie
zwischen Gottes Giite in Hinblick auf fehlgeleitete Gebete und der gegen-
wartigen Situation der aus Florenz geflohenen Erzihlgemeinschaft postu-
liert:

E per cio, accio che noi per la sua grazia nelle presenti avversita e in questa com-
pagnia cosi lieta siamo sani e salvi servati, lodando il suo nome nel quale comin-
ciata I’abbiamo, Lui in reverenza avendo, ne’ nostri bisogni gli ci raccomandere-
mo sicurissimi d’essere uditi.>*

Und deshalb, weil wir durch seine Gnade in den gegenwartigen Widrigkeiten
und in dieser so frohlichen Gesellschaft gesund und munter geblieben sind,
lasst uns, indem wir seinen Namen, mit dem wir diese Gesellschaft begriindet
haben, loben und Thn verehren, Thn um Unterstiitzung fir unsere Note bitten,
und wir konnen sicher sein, dass wir erhort werden.

Die Situation der durch Gottes Gnade (»per la sua grazia«) aus dem pest-
verseuchten Florenz (»nelle presenti avversita«) geretteten onesta brigata

32 Ebd.,S.47.
33 Ebd.
34 Ebd.

200

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

(»siamo sani e salvi servati«) wird mit der Situation jener ananlogisiert, die
ihr Gebet an den falschen Heiligen San Ciappelletto als Fiirsprecher rich-
ten. Beiden Gruppen ist gemeinsam, dass, wie es im Text heift, ihre Gebe-
te sicher erhort werden. Daraus folgt, dass Cepparellos siindiges Leben
und seine betriigerische Beichte ebenso wie seine auf falschen Pramissen
beruhende Heiligsprechung und die daraus sich ergebenden positiven Ef-
fekte fir die Glaubigen mit der Katastrophe der Pest dquivalent gesetzt
werden. Man kann also sagen, dass hier die unwahrscheinliche Ausnahme
zur Regel erhoben wird. Eine Ausnahme ist das Uberleben zehn junger
Menschen angesichts des Pesttodes von tiber 100 000 Personen ebenso wie
die Verwandlung eines erbarmlichen Stinders in einen Heiligen dank der
gottlichen Gnade, welche im Gegensatz zum allgemeinen goéttlichen Ge-
setz steht, von dem Dante in seiner Commedia handelt, indem er zeigt, wie
die Stnder und die Tugendhaften im Jenseits am jeweils daftir vorgesehe-
nen Ort biflen oder selig werden.

Angenommen, dies wire tatsachlich die — unironische — Botschaft, wel-
che die Novelle von Ser Cepparello dem Leser vermitteln wollte, so wire
zu fragen, wie sich diese Botschaft zu dem »utile consiglio« als Wirkziel
des Novellenerzihlens verhilt, von welchem im Proemio die Rede war.
Welche Lektion steckt in der Novelle von Ser Cepparello, welches Wissen
will sie dem Leser vermitteln? Folgt man Panfilos Deutungen, so ware die-
ses Wissen folgendermaflen zu benennen: Wer Gott blind vertraut, kann
sicher sein, dass seine Gebete erhort werden, wie unwahrscheinlich auch
immer dies erscheinen mag. Denn Gott ist so sehr darauf bedacht, den zu
ihm Betenden zu helfen, dass er notfalls auch die auf falschen Behauptun-
gen beruhende Verwandlung eines Stinders in einen Heiligen zulassen
oder auserwihlte Einzelne vor dem pestbedingten Massensterben retten
wird. Angenommen, dies wire Gottes Wille, so sprache nichts dagegen,
dass er diesen Willen auch umsetzt, denn er ist allmachtig und kann alles,
was er will, realisieren. Er kann sogar gegen seine eigenen Prinzipien han-
deln, welche in Dantes Commedia ausfithrlich dargestellt werden; und be-
kanntlich spielt ja schon der Titel des Decameron, »Prencipe Galeotto«, auf
eine berihmte Stelle aus der Diwina Commedia (Inf. V) an, was dafir
spricht, dass der Horizont des Dante’schen Weltbildes von Boccaccio auf-
gerufen wird. Allerdings stellt sich doch die Frage, warum Gott Cepparel-
los Betriigereien nicht von vornherein verhindert hat, und ebenso, warum
er das schreckliche Wiiten der Pest und das dadurch hervorgerufene Mas-
sensterben zugelassen hat. Der Allmachtige hatte ja auch die Menschen so
anleiten konnen, dass sie nicht einen falschen, sondern einen wahren Hei-

201

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

ligen anbeten, und er hitte die Pestepidemie verhindern kénnen. Gott
muss dies nicht tun, und der Mensch kann Gottes Ratschluss nicht verste-
hen, wie Panfilo selbst anmerkt: »non potendo ’acume dell’occhio morta-
le nel segreto della divina mente trapassare in alcun modo«.3 Warum aber
sollten die Menschen Gottes Namen lobpreisen, indem sie eine Geschich-
te erzihlen, in der es so aussieht, um es vorsichtig zu formulieren, als wére
Gott nicht gerecht, da er es zulisst, dass die Menschen einen Erzbetriiger
als Heiligen verehren, und da er die Einwohner von Florenz, von wenigen
Ausnahmen abgesehen, dem Pesttod ausgeliefert sein lasst?

2. Die Konversion eines Juden zum korrumpierten Christentum (|, 2)

Solche Fragen kann man an den Text stellen. Sie werden durch die kom-
plexen Bedeutungsstrukturen, die sich aus der Interaktion der drei ver-
schiedenen Textebenen (Rahmenerzihlung, Einzelnovellen, Kommentare
des Binnenerzahlers und der brigata) ergeben, nahegelegt oder moglich ge-
macht. Im Blick auf die anderen Novellen des Ersten Tages zeigt sich, dass
es sich nicht um einen punktuellen Eindruck handelt, sondern dass das
Decameron auf systematische Art und Weise herkommliche Muster des
Verstehens und der Wissens- und Zeichenkonstitution wenn nicht aufSer
Kraft setzt, so doch deutlich infrage stellt. Dies sei nun durch eine selekti-
ve Untersuchung zweier weiterer Novellen des Ersten Tages demonstriert.
Die zweite Novelle, welche von Neifile erzihlt wird, wird mit folgenden
Worten eingeleitet:

Mostrato n’ha Panfilo nel suo novellare la benignita di Dio non guardare a’ nos-
tri errori quando da cosa che per noi veder non si possa procedano: e io nel mio
intendo di dimostrarvi quanto questa medesima benignita, sostenendo paziente-
mente i difetti di coloro li quali d’essa ne deono dare e con 'opere e con le paro-
le vera testimonianza, il contrario operando, di sé argomento d’infallibile verita
ne dimostri, accio che quello che noi crediamo con pitl fermezza d’animo segui-
tiamo.>¢

Gezeigt hat uns Panfilo in seiner Erzihlung die Gute Gottes, der nicht auf unse-
re Irrtimer blickt, wenn diese von etwas herrtihren, das von uns nicht erkannt
werden kann: und ich méchte euch in meiner Erzéhlung nun darlegen, wie die-
selbe Giite, indem sie geduldig die Fehler derjenigen ertrigt, die eigentlich die

35 Ebd., S.33 (da die Sehkraft des sterblichen Auges in keiner Weise das Geheimnis des
gottlichen Geistes durchdringen kann).
36 Ebd.,S.48.

202

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

Aufgabe hitten, mit Werken und Worten Zeugnis von ihr abzulegen, aber in
Wirklichkeit das Gegenteil davon tun, aus sich heraus ein Argument untriigli-
cher Wahrheit gewinnt, auf dass wir das, an das wir glauben, auch mit uner-
schitterlichem Sinn verfolgen.

Es fillt auf, dass Neifiles Interpretation der von Panfilo erzahlten Ceppa-
rello-Novelle reduktionistisch ist. Sie ibernimmt ohne kritische Distanz
die von Panfilo selbst vorgeschlagene Deutung. Man kann daher vermu-
ten, dass die von ihr nun erzihlte Geschichte sich zu der reduktionisti-
schen Interpretation in ahnlicher Weise wie Panfilos Novelle verhalt, ge-
maf der Logik der Diskrepanz, die sich zwischen den erzihlten Geschich-
ten und den von den Erzdhlern vorgeschlagenen Deutungen dieser Ge-
schichten auftut. Mit dieser Logik der Diskrepanz aber wird erneut mar-
kiert, dass im Decameron die Zeichen nicht so funktionieren, wie sie es
sollten.

Der Protagonist der von Neifile erzahlten zweiten Novelle ist Abraam,
ein judischer Kaufmann, der sich von einem mit ihm befreundeten christ-
lichen Kaufmann namens Giannotto dazu Gberreden lasst, eine Konversi-
on zum Christentum in Erwédgung zu zichen. Um eine Entscheidung tref-
fen zu konnen, beschlieft er nach Rom zu reisen, wo er sich mit eigenen
Augen einen Eindruck von den hochsten Vertretern des christlichen Glau-
bens verschaffen mochte, um herauszufinden, ob deren Verhaltensweisen
ein Beweis fir die von seinem Freund behauptete Uberlegenheit der
christlichen Religion sind. Als Giannotto von diesem Vorhaben erfahrt,
befiirchtet er, dass die Begegnung mit dem romischen Klerus und dessen
allgemein bekannter Sittenlosigkeit das Vorhaben der Konversion zum
Scheitern bringen werde. Eine Romreise, so denkt er, wiirde nicht nur
den beabsichtigten Ubertritt seines jidischen Freundes zum christlichen
Glauben verhindern; sie wiirde im Gegenteil sogar dazu fithren, dass Ab-
raam, wiare er bereits zum Christentum konvertiert, wieder seinen jidi-
schen Glauben anniahme. Trotz aller Versuche Giannottos, ihn an der
Romreise zu hindern, setzt Abraam sein Vorhaben in die Tat um. Er stellt
erwartungsgemafs fest, dass der romische Klerus durchweg allen Stinden
und Lastern (Wollust, Vollerei und Trunksucht, Geiz und Geldgier, Am-
terkauf etc.) hingegeben ist und insbesondere, dass man offenbar der Mei-
nung ist, durch euphemistische Bezeichnungen fiir das eigene stindhafte
Handeln Gott tiuschen zu kénnen (»quasi Idio, lasciamo stare il significa-
to di vocaboli, ma la *ntenzione de’ pessimi animi non conoscesse ¢ a gui-

203

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

sa degli uomini a’ nomi delle cose si debba lasciare ingannare«).3” In die-
ser Novelle geht es somit unter anderem auch um den Zusammenhang
von Sprache und Welt, von Sein und Bezeichnung.

Nach seiner Riickkehr aus Rom berichtet Abraam seinem Freund von
seinen Eindriicken. Er habe festgestellt, dass der romische Klerus, vom
Papst bis zu den einfachen Priestern, alles daran setze, durch stindhaftes
Leben die Fundamente des Christentums zu untergraben und diese Reli-
gion zu vernichten. Da aber, entgegen diesen Bestrebungen, die Bedeu-
tung des Christentums immer groffer werde und es immer heller und
strahlender erscheine, lasse sich daraus der Schluss ziehen, dass der Heilige
Geist diese Religion als besonders schitzenswert ausgewihlt habe. Und
aus diesem Grund habe er, entgegen seiner anfinglichen Skepsis, nun be-
schlossen, sich ihr anzuschliefSen.

Was in dieser Novelle stattfindet, ist ein komplexer Interpretationsvor-
gang. So wie der Beichtvater der ersten Novelle die Aussagen Cepparellos
als Zeichen seiner vermeintlichen Heiligkeit interpretiert, deutet Abraam
die sichtbaren Zeichen der Verdorbenheit des Klerus als Indikatoren einer
unsichtbaren Wahrheit. Die Zeichen werden im ersten Fall wortlich, im
zweiten Fall allegorisch gedeutet. Wie die erste Novelle, so beruht auch
die zweite auf einer unerwarteten, ja hochst unwahrscheinlichen Wen-
dung. So wie Cepparello durch seine »falsa confessione« nicht nur be-
wirkt, dass er ein christliches Begribnis erhalt, sondern dartber hinaus
postum sogar zum Heiligen erklart wird, beschlieft der judische Kauf-
mann der zweiten Novelle, gegen die ausdriicklich formulierte Erwartung
seines Freundes, nachdem er die bodenlose Stindhaftigkeit der hochsten
Reprisentanten des christlichen Glaubens und ihre impertinenten Versu-
che, Gott zu tiuschen, mit eigenen Augen wahrgenommen hat, den
christlichen Glauben anzunehmen, und er begriindet diese seine Entschei-
dung mit einem ironisch lesbaren Argument. Das Doppelbodige an die-
sem Argument ist, dass es den christlichen Glauben zugleich lobt und in-
frage stellt. Die von der Erzihlerin Neifile vorab gegebene Deutung steht
zur Geschichte selbst in einem eigentiimlich dezentrierten Verhaltnis. Das
Subjekt des Satzes, welcher die Interpretationsvorlage enthalt, ist die Giite
Gottes (»la benignita di Dio«).3® Diese Giite setzt sich iber die Fehler der-

37 Ebd., S. 51 (als ob Gott, ganz zu schweigen von der Bedeutung der Worter, die Intentio-
nen der schwirzesten Seelen nicht kennte und sich so wie die Menschen von den Na-
men der Dinge tauschen lieRe).

38 Ebd,,S.48.

204

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

jenigen, die dazu aufgerufen sind, fir die christliche Religion Zeugnis ab-
zulegen, hinweg und gewinnt aus ihrem Fehlverhalten ein Argument un-
fehlbarer Wahrheit (»argomento d’infallibile verita«)?® zugunsten der
christlichen Religion. Das handelnde Subjekt der Geschichte ist nun aber
nicht Gott, sondern ein schriftgelehrter Jude, der anfangs Gberzeugt ist
von der Uberlegenheit seiner eigenen Religion. Er lasst sich jedoch von
den Worten seines Freundes, der ihn zu der aus seiner Sicht einzig wahren
Religion bekehren mochte, dazu tberreden, sich naher mit dem christli-
chen Glauben auseinanderzusetzen. Eine Ambivalenz entsteht dadurch,
dass die Erzihlerin zwei mogliche Griinde fiir den Sinneswandel des judi-
schen Kaufmanns anfiihrt, ohne zu entscheiden, welcher dieser moglichen
Griinde wirksam ist: Entweder habe der jidische Kaufmann sich von der
groflen Freundschaft einnehmen lassen, oder aber der Heilige Geist habe
dem Freund die Worte so in den Mund gelegt, dass sie wirksam werden
konnten. Und trotz seiner Bereitschaft, sich mit dem anderen Glauben zu
beschiftigen, bleibt er zunichst »ostinato in la sua credenza«.*

Dem angesichts des Rombesuchs zu vermutenden Scheitern dieses Kon-
vertierungsversuches steht nun dessen vollig unerwartetes Gelingen ge-
geniiber, welches sich aus der Konfrontation mit der abgrundtiefen
Schlechtigkeit des romischen Klerus ergibt. Interessanterweise ist der Jude
selbst das einzig handlungsmachtige Subjekt in dieser Geschichte. Er be-
schliefSt gegen den Willen seines Freundes nach Rom zu reisen, und er ist
es, der aus dem von ihm Beobachteten vollig eigenstindige und unerwar-
tete Schlussfolgerungen zieht. Die laut der Interpretationsvorgabe angeb-
lich von Gott in seiner Giite handlungsmichtig bewirkte Uberzeugungs-
kraft des Christentums ergibt sich in der Geschichte durch ein nicht an-
ders als ironisch zu verstehendes Argument des judischen AufSenseiters.
Paradoxerweise erfolgt seine Konversion angesichts des sichtbaren Bewei-
ses fur die Selbstwiderspriichlichkeit der offiziellen Vertreter des christli-
chen Glaubens, und paradoxerweise ist der Ausloser dieser Konversion
nicht die Uberzeugungskraft des Wortes, sondern die Schlussfolgerung
vom sichtbaren Schlechten auf das (vermutete) unsichtbare Gute. Sein
und Schein verhalten sich also in dieser Geschichte dhnlich paradox zuein-
ander wie in der Geschichte von Ser Cepparello.

Man kann somit sagen, dass die von den Erzahlern der ersten beiden
Novellen angeblich angestrebte Apologie des christlichen Glaubens

39 Ebd.
40 Ebd., S.49.

205

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

hochst ambivalent ist. Die explizit erklarten Intentionen dieser Novellen
entsprechen nicht den Textbefunden, sondern es liegen ironische Umkeh-
rungen und Diskrepanzen zwischen der Sinnzuschreibung auf der Kom-
mentarebene und auf der Textebene selbst vor. Dadurch wird die im Er-
zahlrahmen programmatisch exponierte Exempelhaftigkeit der Geschich-
ten unterlaufen. Erneut stellt sich die Frage: Welches Wissen wird in die-
sen Novellen vermittelt und wie funktionieren in ihnen die Zeichen?

3. Die beste Religion? (I, 3)

In der dritten Novelle des Ersten Tages wird die bekannte Erzahlung von
den drei Ringen als Mittel eingesetzt, mit dessen Hilfe sich der vom Sul-
tan Saladin nach der wahren Religion befragte jiidische Kaufmann Mel-
chisedech, ein »savio uomo«,*! aus der Not befreit, auf diese verfingliche
Frage eine falsche Antwort geben zu mussen. Erneut geht es also um eine
religiose Thematik; und wiederum ist diese Thematik gekoppelt an das
Milieu der Kaufleute und Geldleiher, die ja auch schon in der ersten und
der zweiten Novelle im Mittelpunkt stehen. Im Unterschied zu diesen bei-
den Novellen aber kommt es in der dritten Novelle aufferdem zu einer
Konfrontation zwischen einem machtigen Herrscher und einem reichen
Kaufmann. Der Herrscher benotigt etwas, das der Kaufmann besitzt, nim-
lich Geld, da er durch Kriege, Freigiebigkeit und einen nicht naher spezifi-
zierten unglicklichen Umstand (»per alcuno accidente sopravenutogli«)*?
sein ganzes Vermogen verloren hat. Der Kaufmann wird kontrastiv zur
Freigiebigkeit des Herrschers als »avaro«® eingefithrt, was ja eine fir
einen Geldleiher durchaus angemessene Eigenschaft ist. Der Sultan moch-
te nun vermeiden, seine Macht auszuspielen und Gewalt gegeniiber dem
Kaufmann anzuwenden; stattdessen greift er zu einer List. Diese verlagert
den Konflikt zwischen der politischen und der 6konomischen Sphire,
welcher hier verhandelt wird, in den Bereich der Religion. Die List be-
steht darin, dass der muslimische Herrscher den jidischen Kaufmann
fragt, welche der drei Schriftreligionen — Christentum, Judentum oder Is-
lam - denn die »wahre« Religion sei. Per definitionem kann auf die gestell-

41 Ebd., S.55.
42 Ebd., S.54.
43 Ebd., S.55.

206

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

te Frage in der gegebenen Situation keine richtige Antwort gegeben wer-
den.

Mithin liegt hier, dhnlich wie in der Cepparello-Novelle und in der No-
velle des zum Christentum konvertierenden Juden, ein vermeintlich un-
losbares Dilemma vor. Das Dilemma wird in diesem Fall durch das Erzih-
len einer Geschichte gelost. Cepparello 16ste es durch die Inszenierung
einer falschen Beichte, in der er ein gottesfirchtiges Leben fingierte. Das
Dilemma, in dem der christliche Kaufmann sich befindet, als er befiirch-
tet, dass sein judischer Freund durch die Beobachtung der Verhaltenswei-
sen des romischen Klerus von der erhofften Konversion zum Christentum
abgeschreckt werde, wurde ironischerweise durch die das Offensichtliche
umdeutende Sinnkonstruktion des Juden selbst gelost. Wir sehen hier also
eine gewisse Kontinuitat in der Handlungslogik der drei Novellen, in de-
nen jeweils ein Dilemma vorliegt, welches aus der Begegnung verschiede-
ner Spharen — der Sphire der Okonomie und der Sphare der Religion, be-
zichungsweise im Falle Melchisedechs und des Sultans Saladin auch der
Sphare der politischen Macht — resultiert und welches dann durch ver-
schiedene Formen der Beobachtung, der Zeichendeutung und der Kom-
munikation gel6st wird. Erneut haben wir eine dezentrierte Situation, in-
sofern tber die Religionsfrage nicht von einem Christen, sondern von
einem Juden und einem Muslim kommuniziert wird. Hinzu kommt, dass
gemafll der einleitenden Ankiindigung der Erzdhlerin Filomena Gegen-
stand dieser Geschichte nicht etwa die »verita della nostra fede«,** sondern
die »atti degli uomini«* sein sollen. Spezifiziert wird diese Ankiindigung
durch Erlauterungen im Hinblick auf die Nutzlichkeit der Klugheit (»sen-
no«), welche schon so manchen aus gefahrlichen Situationen gerettet ha-
be, wie das Beispiel Melchisedechs nun unter Beweis stellen solle. Wah-
rend also in den ersten beiden Novellen die erzihlten Geschichten angeb-
lich Exempla fiir Gottes Gnade und Giite sind, sich dann aber herausstellt,
dass die eigentlich Handelnden die Menschen sind, ist es nun umgekehrt
so, dass in der angeblich als Exempel klugen Handelns erzahlten Ge-
schichte der Gegenstand ein theologischer ist, nimlich die Frage nach der
wahren Religion.

Betrachten wir nun den Inhalt der zur Abwehr der List erzihlten Ge-
schichte von den drei Ringen, so erkennen wir, dass deren allegorische
Gleichsetzung mit den drei Glaubensgemeinschaften doppelbodig ist.

44 Ebd., S. 54 (die Wahrheit unseres Glaubens).
45 Ebd. (die Taten der Menschen).

207

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

Denn liest man die Geschichte affirmativ, so lasst sie sich als eine Parabel
verstehen, die zum Ausdruck bringen soll, dass Gott-Vater seinen drei
Sohnen den jeweils identischen Glauben geschenkt hat — Christentum, Ju-
dentum und Islam waren demnach drei Varianten desselben, gleichur-
sprunglich, von Gott stammend und den Menschen als Zeichen seiner
Liebe tibereignet. Liest man die Geschichte jedoch kritisch, so 16st der Va-
ter das von ithm selbst verursachte Dilemma, welches darin besteht, dass er
allen drei Sohnen den Ring versprochen hat, durch einen Betrug. Der kri-
tische Subtext dieser Erzahlung in der Erzahlung wire demnach lesbar als
die implizite Anklage Gottes als eines Betrtigers, der seinen drei Séhnen
zu Unrecht und wahrheitswidrig suggeriert, dass jeder von ihnen ihm am
liebsten sei. Die vermeintliche Gleichheit beruht auf einer von jedem der
drei S6hne erhofften und vom Vater jedem zu Unrecht versprochenen Be-
vorzugung, die mittels eines Tauschungsmandévers inszeniert und zemen-
tiert wird. Zweimal weist der Text auf die Heimlichtuerei des Vaters hin.
Heimlich erteilt er einem Goldschmied den Auftrag, zwei Kopien des
Rings anzufertigen, und heimlich gibt er jedem seiner Sohne einen der
drei Ringe. Zwar stimmt die allegorische Gleichsetzung der drei Ringe
mit den drei Religionen insofern, als, wie Melchisedech am Schluss kon-
kludierend behauptet, die Frage nach der »wahren«, und damit also der
von Gott bevorzugten Religion bis heute offen geblieben sei und nicht be-
antwortet werden konne (»ancora ne pende la quistione«).* Doch die
Kehrseite der Medaille ist, dass Gott, der ja allen drei Religionen als die
Quelle der Wahrheit und des summum bonum gilt, als jemand gezeichnet
wird, der sich einer Tauschung, eines Betruges bedient und dabei Zwistig-
keiten unter seinen Nachfahren billigend in Kauf nimmt, wenn er nicht
sogar diese durch sein Tauschungsmandver tiberhaupt erst hervorruft. Die
Brisanz dieser Erzihlung in der Erzdhlung wird allerdings dadurch aber-
deckt, dass sie ja in erster Linie als strategisches Gegenmittel dient, mit
dessen Hilfe der kluge Melchisedech dem ihm vom Sultan gestellten Di-
lemma entgeht.

4. Die gestorte Wahrheitsfunktion der Zeichen

Wenn man nun die drei Novellen, mit denen das Decameron eroffnet
wird, aufeinander bezieht, dann ergibt sich folgendes Bild: Gott als die

46 Ebd., S. 56.

208

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

Quelle des Wissens und der Wahrheit wird allegorisch gleichgesetzt mit
einem Vater, der seine drei Sohne aus Liebe betrtigt und jedem von ihnen
ein vermeintlich authentisches Zeichen seiner Liebe schenkt. Auf der Ebe-
ne dieser Zeichen sind Wahrheit und Liige, Original und Kopie nicht von-
einander zu unterscheiden, das heiflt, die Zeichen selbst verraten nichts
tiber die gottliche Wahrheit. Im Gegenteil: Sie dienen dazu, diese Wahr-
heit zu verbergen. Vor diesem Hintergrund erscheint es dann nur folge-
richtig, wenn ein Erzbetriiger wie der Notar Cepparello, der fiir sich allein
die zweifelhafte Ehre beanspruchen darf, beinah all jene Stiinden, mit de-
nen man in die H6lle kommt, begangen zu haben, am Ende seines Lebens
in Kauf nimmt, einen weiteren siindhaften Betrug durch eine falsche
Beichte zu unternehmen. Dieser Betrug beruht auf der Inanspruchnahme
von Zeichen, es handelt sich um eine sprachliche Kommunikation zwi-
schen dem Beichtenden und dem Beichtvater, wobei sich der Beichtende
jener Zeichen meisterhaft zu bedienen weiff, die einen von ihm ge-
winschten positiven Eindruck hervorrufen, dem kein empirisches Korre-
lat im Leben des sterbenden Notars entspricht. Die Einschreibung dieses
Menschen in das Symbolsystem des Christentums als eines vermeintlichen
Heiligen beruht auf einer betriigerischen und tiuschend echten Zeichen-
verwendung — auf einer Fiktion. Im Fall des judischen Kaufmanns, der
nach Rom geht, werden die Zeichen zunichst als das gelesen, worauf sie
verweisen, namlich die Missachtung aller Regeln und Moralvorschriften
des Christentums durch dessen hochste Reprasentanten. So beginnt der
Kaufmann seinen Rombericht mit folgenden Worten: »Parmene male che
Idio dea a quanti sono«.#” Diese Zeichen, deren wortliche Bedeutung ma-
nifest ist, werden nun aber von dem jidischen Schriftgelehrten, der der
Kaufmann ja auch ist, in eine allegorische Bedeutung tibersetzt. Abraams
Argumentation beruht auf zwei impliziten Syllogismen. Der erste Syllo-
gismus lautet: (1) Eine Religion, deren hochste Vertreter die eigenen Re-
geln nicht befolgen, ist dem Untergang geweiht. (2) Das Christentum ist
eine Religion, dessen hochste Vertreter die eigenen Regeln nicht befolgen.
(3) Folglich ist das Christentum eine dem Untergang geweihte Religion.
Der dritte Satz dieses Syllogismus steht allerdings im Widerspruch zu der
empirischen Beobachtung, wonach gilt: »io veggio [...] continuamente la
vostra religione aumentarsi e piu lucida e piu chiara divenire«.® Diesen
Widerspruch versucht der Beobachter durch den folgenden Syllogismus

47 Ebd., S.52. (Es scheint mir ein von Gott allen Menschen gegebenes Ubel zu sein.)
48 Ebd. (ich sehe [...], wie eure Religion stindig wachst und immer heller leuchtet).

209

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

zu losen: (1) Eine Religion, die durch das Verhalten ihrer Reprisentanten
gefahrdet ist, benotigt zu ihrer Entfaltung die Unterstitzung des Heiligen
Geistes. (2) Das Christentum ist eine Religion, die stark ist, obwohl ihre
Reprisentanten sie gefahrden. (3) Folglich ist das Christentum eine Religi-
on, die die Unterstitzung des Heiligen Geistes genieSen muss. Mit den
Mitteln der Logik und der Hypothesenbildung erzeugt der jidische Kauf-
mann somit eine Wahrheitsannahme, die fiir ihn ganz konkret die hand-
lungspraktische Konsequenz mit sich bringt, dass er zu dieser Religion
konvertiert. Es geht ihm also ahnlich wie den florentinischen Kaufleuten
und ihrem Notar Cepparello, sowie dem Sultan und Melchisedech, um
ganz konkrete diesseitige Interessen. Das Christentum wird von Abraam
nicht deshalb gewahlt, weil er ihm eine groere Nahe zur Wahrheit zuge-
steht, sondern weil er glaubt, dass es die Unterstitzung des Heiligen Geis-
tes geniefle. Er unterwirft sich sozusagen der Starke und Macht des Chris-
tentums. Auch fiir Cepparello ist die Kirche nicht aus spirituellem Interes-
se wichtig, sondern einzig und allein aus Opportunismus; er hat das Ziel,
die Geschiftstitigkeit der florentinischen Geldleiher nicht zu gefihrden.
Seine Verwandlung in einen vermeintlichen Heiligen ist allenfalls ein
willkommener Nebeneffekt seiner falschen Beichte. Und auch in der drit-
ten Novelle ist erkennbar, dass die urspriinglichen Handlungsziele nicht
mit den Ergebnissen der Handlung tbereinstimmen, insofern es dem Sul-
tan ja eigentlich darum geht, Melchisedech durch seine List dazu zu zwin-
gen, dass er ihm Geld leiht. Was er stattdessen gewinnt, ist die Freund-
schaft des Juden und die freiwillige Gabe eines Kredits.

Schluss

In allen drei Geschichten finden wir somit auf Handlungsebene selbst ma-
nifeste Diskrepanzen zwischen Handlungszielen und Handlungsergebnis-
sen; umso deutlicher sind diese Diskrepanzen im Verhaltnis zwischen der
angeblichen Bedeutung der Geschichten gemaf§ den Erzihlerkommenta-
ren und den durch Analyse erkennbar gewordenen komplexen Bedeu-
tungsgeflechten und mehrfachen Lesbarkeiten dieser Geschichten. Es lasst
sich festhalten, dass die Logik des Exemplarischen, der Veranschaulichung
einer typischen Gegebenheit durch ein das Typische illustrierendes Bei-
spiel, aus dem man die allgemeinen Regeln der Wissensordnung ableiten
kann, im Decameron ganz grundsatzlich infrage gestellt wird. Das Wissen,
welches im Decameron vermittelt wird, ist ein Wissen zweiter Ordnung,

210

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

welches als beobachtetes Wissen inszeniert wird und in seiner perspektivi-
schen Relativitit erscheint. Es werden verschiedene Logiken — Innen- und
AufSenperspektive, Handlung und Beobachtung, Normativitit und Fakti-
zitat — gegeneinandergestellt. Dies geschieht im Medium des erzahlten Er-
zahlens, welches durch die Rahmenstruktur der brigata durchweg prasent
ist. Hinzu kommt, wie wir gesehen haben, dass auch auf der Ebene der
Einzelnovellen das Erzahlen beziehungsweise die verbale Interaktion mit
dem Ziel der Produktion einer sinnhaft geschlossenen, zeichenhaft repra-
sentierten Wirklichkeit als solche dargestellt werden. Daraus ergibt sich
ein mise-en-abyme-Effekt. Wann immer eine Figur durch Erzahlen Sinn zu
konstruieren versucht, lasst sich dies als metapoetischer Kommentar des
Decameron als eines Buches deuten, welches ein sich selbst erzahlendes
Dispositiv der Erzeugung und Problematisierung von Zeichen und Wis-
sensformen ist.

Literaturverzeichnis

Bartuschat, Johannes, »Boccace biographe de Dante«, in: ders., Les »Vies« de Dante,
Pétrarque et Boccace en Italie (XIVe-XVe siécles). Contribution a Ibistoire du genre bio-
graphique, Ravenna 2007, S. 44-77.

Bettinzoli, Attilio, »Per una definizione delle presenze dantesche nel Decameron«, in:
Studi sul Boccaccio 13 (1981/82), S.267-326 und 14 (1983/84), S. 209-240.

Boccaccio, Giovanni, Decameron, in: Tutte le opere di Giovanni Boccaccio, hg. v. Vittore
Branca, Bd. 4, Milano 1976.

Branca, Vittore/Degani, Chiara, »Studi sugli >exempla< e il »)Decameron«, in: Studr sul
Boccaccio 14 (1983/84), S. 178-208.

Cerchi, Paolo/Sarteschi, Selene, »L’innocentia di Ser Ciappelletto«, in: Studi sul Boc-
caccio 38 (2010), S. 57-68.

Cioffari, Vincenzo, »Die Konzeption der Fortuna im >Decameron«, in: Peter Brock-
meier (Hg.), Boccaccios Decameron, Darmstadt 1974, S. 232-243.

Delcorno, Carlo, »Studi sugli exemplac e il sDecameron< I — Modelli esemplari in
tre novelle (I 1, III 8, I 2)«, in: Studi sul Boccaccio 15 (1985/86), S. 189-214.

Fido, Franco, »Architettura, in: Renzo Bragantini/Pier Massimo Forni (Hg.), Lessico
critico decameroniano, Torino 1995, S. 13-33.

——, »The Tale of Ser Ciappelletto (I, 1)«, in: Elissa B. Weaver (Hg.), The Decameron.
First Day in Perspective. Volume One of the Lectura Boccaccit, Toronto 2004, S. 59-76.

Forni, Pier Massimo, »Realta/verita«, in: Stud: sul Boccaccio 22 (1994), S. 235-256.

Goodich, Michael, The Unmentionable Vice. Homosexuality in the Later Medieval Pe-
riod, Santa Barbara/Oxford 1979.

Grossvogel, Steven, »What Do We Really Know of Ser Ciappelletto?«, in: I/ Veltro 40
(1996), S. 133-137.

211

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

Hollander, Robert, Boccaccio’s Dante and the Shaping Force of Satire, Ann Arbor 1997.

Horaz (Quintus Horatius Flaccus), Ars Poetica. Die Dichtkunst, hg. und tbers. v. Eck-
art Schifer, Stuttgart 1984.

Houston, Jason M., Building a Monument to Dante: Boccaccio as Dantista, Toronto
2010.

Johansson, Warren/Percy, William A., »>Homosexuality«, in: Vern L. Bullough/James
A. Brundage (Hg.), Handbook of Medieval Sexuality, New York/London 1996,
S.155-189.

Jolles, André, Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Ratsel, Spruch, Kasus, Memorabi-
le, Marchen, Witz, Tibingen ©1982.

Kiipper, Joachim, »Affichierte >Exemplaritats, tatsichliche A-Systematik. Boccaccios
Decameron und die Episteme der Renaissance, in: Klaus W. Hempfer (Hg.), Re-
naissance. Diskursstrukturen und epistemologische Voraussetzungen. Literatur — Philoso-
phie — Bildende Kunst, Stuttgart 1993, S. 47-93.

Perrus, Claude, »Dante, figure de I'intellectuel dans 'ceuvre de Boccace, in: Henri-
ette Levillain (Hg.), Dante et ses lecteurs (du Moyen dge au XXe siécle), Poitiers 2001,
S.35-44.

Picone, Michelangelo, »Autore/narratori«, in: Renzo Bragantini/Pier Massimo Forni
(Hg.), Lessico critico decameroniano, Torino 1995, S. 34-59.

Sandal, Ennio (Hg.), Dante e Boccaccio. Lectura Dantis Scaligera, 20042005, Roma/
Padova 2006.

Spreitzer, Brigitte, Die stumme Siinde. Homosexualitit im Mittelalter. Mit einem Textan-
hang, Goppingen 1988.

Wetzel, Hermann H., Die romanische Novelle bis Cervantes, Stuttgart 1977.

Wilhelm, Raymund, »Geschichtenerzahlen und Lebenspraxis. Funktionen des Er-
zahlens im Conde Lucanor und im Decameron«, in: Romanische Forschungen 110
(1998), S. 37-67.

212

13.01.2026, 08:46:29.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Einleitung: Zur Refunktionalisierung des Exemplarischen im Decameron
	1. Ein Erzbetrüger als falscher Heiliger (I, 1)
	2. Die Konversion eines Juden zum korrumpierten Christentum (I, 2)
	3. Die beste Religion? (I, 3)
	4. Die gestörte Wahrheitsfunktion der Zeichen
	Schluss
	Literaturverzeichnis

