
Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen in
Boccaccios Decameron

Einleitung: Zur Refunktionalisierung des Exemplarischen im Decameron

Im Proemio des Decameron stellt sich der Erzähler als jemanden dar, der
einst in edler Liebe zu einer Dame entbrannt gewesen sei und sehr an die-
sem Zustand gelitten habe – nicht etwa, weil die Geliebte sich grausam
verhalten hätte, sondern aufgrund der Maßlosigkeit und somit der prinzi-
piellen Unerfüllbarkeit seiner Liebe. In diesem Zustand sei er nur dank
den Tröstungen einiger Freunde vor dem Tode bewahrt worden. Auf-
grund des von Gott gegebenen Gesetzes der Endlichkeit aller Dinge aber
sei seine Liebe, die durch nichts Irdisches habe geschwächt werden kön-
nen, schließlich doch abgeebbt, sodass von ihr nicht mehr das Leid, son-
dern nur noch die Freude übriggeblieben sei. Da er sich aber dankbar der
ihm zuteil gewordenen Tröstungen erinnere, wolle er sich nun erkennt-
lich erzeigen – wenn schon nicht bei denen, die ihm geholfen hätten, so
doch bei jenen, die im Gegensatz zu diesen des Trostes bedürftig seien.

Diese Bereitschaft, andere zu trösten, so wie er selbst getröstet worden
sei, stellt er unter die allgemeine Maxime: »Umana cosa è aver compassio-
ne degli afflitti«.1 Damit wird ein individueller Fall – der des von seiner
Liebeskrankheit genesenen Erzählers – generalisiert: Seine Erfahrung soll
anderen zum Exempel dienen. Kant zufolge ist ein Exempel »ein besonde-
rer Fall von einer praktischen Regel, sofern diese Tunlichkeit oder Untun-
lichkeit einer Handlung vorstellt«.2 Mit dem Exempel verbunden ist somit
die Vermittlung von allgemeinen Regeln und Normen; ihm eignet eine
theoretisch-epistemische Dimension, insofern es die Regeln und Normen
und ihre Begründung expliziert und artikuliert; außerdem besitzt es eine
handlungspraktisch-normative Komponente, insofern es mitteilt, wie man
sich zu verhalten habe. Das Exemplum hat mithin eine klar definierte
pragmatische Einbettung. Es handelt sich um »eine Form des narrativen

1 Zitiert wird nach folgender Ausgabe: Giovanni Boccaccio, Decameron, in: Tutte le opere di
Giovanni Boccaccio, hg. v. Vittore Branca, Bd. 4, Milano 1976, S. 3. (Menschlich ist es, Mit-
leid mit den Gequälten zu haben.)

2 Zitiert nach André Jolles, Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Rätsel, Spruch, Kasus, Me-
morabile, Märchen, Witz, Tübingen 61982, S. 178. Als Quelle nennt Jolles das Grimm’sche
Wörterbuch.

185

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sprechens, die durch ihre präzise Handlungseinbindung ausgezeichnet ist:
[…] die exemplarische Erzählung […] bildet ein entscheidendes Moment
in einem Überzeugungsprozeß, sie vermittelt Regeln für das praktische
Handeln auf der Grundlage einer ›wahren‹ Geschichte.«3

Die Struktur des Exemplarischen und das damit verbundene Wissen
werden indes bei Boccaccio grundlegend problematisiert, wie im Folgen-
den gezeigt werden soll. Diese Problematisierung vollzieht sich als eine In-
fragestellung der Gültigkeit und Wahrheit von Zeichen. Um dies nach-
vollziehen zu können, bedarf es zunächst eines genaueren Blickes auf die
Gesamtarchitektur des Decameron, welche ein Spannungsverhältnis zwi-
schen pragmatischer Zweckbindung des Erzählens und somit postulierter
Exemplarität auf der einen Seite und der Subvertierung der epistemischen
Funktion von Zeichen sichtbar werden lässt. In Liebesangelegenheiten be-
sonders trostbedürftig seien, so der Erzähler, die Frauen, weil sie vielfach
bevormundet und in die häusliche Enge eingesperrt seien, sodass es ihnen,
wenn sie unglücklich verliebt seien, weniger möglich sei, der Schwermut
ihres Herzens Luft zu machen: »E se per quegli [sc. pensieri] alcuna malin-
conia, mossa da focoso disio, sopravviene nelle lor menti, in quelle convie-
ne che con grave noia si dimori, se da nuovi ragionamenti non è rimossa
[…]«.4 Solche »nuovi ragionamenti« aber möchte der Erzähler des Decame-
ron den Frauen – gewissermaßen in therapeutischer Absicht – anbieten:

Adunque, acciò che in parte per me s’amendi il peccato della fortuna, la quale
dove meno era di forza, sì come noi nelle dilicate donne veggiamo, quivi più
avara fu di sostegno, in soccorso e rifugio di quelle che amano […], intendo di
raccontare cento novelle, o favole o parabole o istorie che dire le vogliamo, rac-
contate in diece giorni da una onesta brigata di sette donne e di tre giovani nel
pistelenzioso tempo della passata mortalità fatta, e alcune canzonette dalle pre-
dette donne cantate al lor diletto. Nelle quali novelle piacevoli e aspri casi
d’amore e altri fortunati avvenimenti si vederanno così ne’ moderni tempi avve-
nuti come negli antichi; delle quali le già dette donne, che queste leggeranno,

3 Raymund Wilhelm, »Geschichtenerzählen und Lebenspraxis. Funktionen des Erzählens
im Conde Lucanor und im Decameron«, in: Romanische Forschungen 110 (1998), S. 37–67,
hier S. 37. Zum Zusammenhang zwischen dem Decameron und den mittelalterlichen Ex-
empla vgl. grundlegend Vittore Branca/Chiara Degani, »Studi sugli ›exempla‹ e il ›Deca-
meron‹«, in: Studi sul Boccaccio 14 (1983/84), S. 178–208 sowie Carlo Delcorno, »Studi
sugli ›exempla‹ e il ›Decameron‹ II – Modelli esemplari in tre novelle (I 1, III 8, II 2)«, in:
Studi sul Boccaccio 15 (1985/86), S. 189–214.

4 Boccaccio, Decameron, S. 4f. (Und wenn aufgrund dieser [sc. Gedanken] irgendeine von
brennendem Begehren ausgelöste Melancholie in ihrem Sinn sich einstellt, so müssen sie
in dieser Schwermut verharren, wenn sie nicht von neuen Gedanken vertrieben wird
[…].)

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

186

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


parimente diletto delle sollazzevoli cose in quelle mostrate e utile consiglio po-
tranno pigliare, in quanto potranno cognoscere quello che sia da fuggire e che
sia similmente da seguitare: le quali cose senza passamento di noia non credo
che possano intervenire. Il che se avviene, che voglia Idio che così sia, a Amore
ne rendano grazie, il quale liberandomi da’ suoi legami m’ha conceduto il pote-
re attendere a’ lor piaceri.5

Damit also zum Teil durch mich der Fehler des Schicksals korrigiert werde, das
dort, wo es am meisten an Kraft fehlte, wie wir es bei den zerbrechlichen Frauen
sehen, am geizigsten mit Unterstützung, mit Hilfe und Zuflucht für die Lieben-
den war […], beabsichtige ich, hundert Novellen oder Fabeln oder Parabeln
oder Geschichten (oder wie auch immer wir sie nennen wollen) zu erzählen, die
an zehn Tagen von einer aufrichtigen Gruppe von sieben Frauen und drei jun-
gen Männern in der Zeit der durch die Pest verursachten Sterblichkeit der
jüngsten Vergangenheit erzählt wurden, nebst einigen Liedern, die die genann-
ten Frauen zu ihrer Unterhaltung gesungen haben. In diesen Novellen sind
freudenvolle und leidvolle Fälle von Liebe und andere schicksalhafte Ereignisse
der neueren und der älteren Zeit enthalten; diesen Geschichten werden die er-
wähnten Frauen, wenn sie sie lesen, ebenso Vergnügen durch die in ihnen ent-
haltenen trostvollen Ereignisse wie auch nützlichen Rat entnehmen können, in-
dem sie werden erkennen können, was man vermeiden und was man nachah-
men sollte: und das wird, wie ich glaube, nicht möglich sein, ohne dass der
Kummer vertrieben wird. Und wenn es passiert, wofür Gott sorgen möge, dann
sollen sie sich bei Amor dafür bedanken, der, indem er mich aus seiner Gefan-
genschaft entließ, mir die Kraft zugestand, mich um ihr Vergnügen zu küm-
mern.

In diesem dichten und komplexen Passus entwirft der Erzähler das narra-
tive Programm des Decameron. Ähnlich wie Dantes Commedia, auf welche
Boccaccio in vielfacher Weise Bezug nimmt,6 zeichnet sich sein Novellen-
buch durch eine strenge Ordnung aus, welche auf einer Zahlenkombina-
torik beruht. Es werden von einer aus zehn Mitgliedern bestehenden ones-
ta brigata an zehn verschiedenen Tagen insgesamt 100 Novellen erzählt (in

5 Ebd., S. 5f.
6 Zum Verhältnis zwischen Boccaccio und Dante vgl. Attilio Bettinzoli, »Per una definizio-

ne delle presenze dantesche nel Decameron«, in: Studi sul Boccaccio 13 (1981/82), S. 267–
326 und 14 (1983/84), S. 209–240; Robert Hollander, Boccaccio’s Dante and the Shaping
Force of Satire, Ann Arbor 1997; Ennio Sandal (Hg.), Dante e Boccaccio. Lectura Dantis Sca-
ligera, 2004–2005, Roma/Padova 2006. Zur Kanonisierung Dantes durch Boccaccio vgl.
Claude Perrus, »Dante, figure de l’intellectuel dans l’œuvre de Boccace«, in: Henriette Le-
villain (Hg.), Dante et ses lecteurs (du Moyen âge au XXe siècle), Poitiers 2001, S. 35–44; Jo-
hannes Bartuschat, »Boccace biographe de Dante«, in: ders., Les »Vies« de Dante, Pétrarque
et Boccace en Italie (XIVe–XVe siècles). Contribution à l’histoire du genre biographique, Raven-
na 2007, S. 44–77; Jason M. Houston, Building a Monument to Dante: Boccaccio as Dantista,
Toronto 2010.

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

187

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Einleitung des Vierten Tages wird außerdem die – unvollständige –
Novelle von Filippo Balducci und seinem Sohn erzählt, welche der Erzäh-
ler dazu verwendet, um sein Vorhaben des Novellenerzählens zu rechtfer-
tigen, sodass in dem Buch insgesamt 101 Novellen enthalten sind). Die
brigata setzt sich aus sieben Frauen und drei Männern zusammen. Diese
zehn Figuren sind die Binnenerzähler des Textes. Damit lassen sich drei
narrative Ebenen voneinander unterscheiden:7 (1) Die Ebene des Spre-
chers des Proemio, der im Folgenden zum übergeordneten Erzähler des
Gesamttextes wird (»intendo di raccontare cento novelle«). (2) Die Ebene
der brigata, deren Mitglieder als Erzähler zweiten Grades fungieren, denn
sie erzählen die Novellen, sind aber ihrerseits erzählte Figuren (»racconta-
te in diece giorni da una onesta brigata«). Dies ist die eigentliche Rahmen-
handlung. (3) Die Ebene der erzählten Novellen. (In manchen Fällen
kommt noch eine vierte Ebene hinzu, wenn nämlich innerhalb der Hand-
lung einer Novelle eine der erzählten Figuren ihrerseits zum Erzähler
wird, etwa in I, 3, wo der jüdische Kaufmann Melchisedech dem Sultan
Saladino eine »novella di tre anella« erzählt und damit eine salomonische
Antwort auf die heikle Frage nach der wahren Religion gibt. Diese Novel-
le wird weiter unten noch genauer untersucht werden.) Das komplexe
und widersprüchliche Zusammenspiel dieser drei Ebenen trägt in ent-
scheidendem Maße zu der Problematisierung des Wissens und der Zei-
chen bei, von welcher hier die Rede ist.

Über Inhalt und Funktion der Novellen erfährt man Folgendes: Es wer-
den »casi d’amore« und andere schicksalhafte Ereignisse erzählt (»e altri
fortunati avvenimenti«); die »casi d’amore« sind »piacevoli« oder »aspri«;
die Geschichten sind zeitlich in einer nahen (»moderni tempi«) oder fer-
nen Zeit (»antichi [sc. tempi]«) angesiedelt. Das dominante, wenngleich
nicht exklusive Thema der Novellen ist die Liebe, die in Form von Einzel-
fällen (»casi«) ausbuchstabiert wird. Damit ist ein thematischer Bezug zwi-
schen den Novellen (also der dritten narrativen Ebene) und der Selbstbe-
schreibung des Erzählers im Proemio (erste Ebene) hergestellt: Beide Ebe-
nen stehen im Zeichen der Liebe. Zwischen diesen beiden Ebenen besteht
mithin ein – zumindest partielles – Analogieverhältnis. Auch dies lässt
sich als ein Indiz für die postulierte Exemplarität des Werkes interpretie-
ren.

7 Vgl. hierzu auch die Analysen von Franco Fido, »Architettura«, und von Michelangelo
Picone, »Autore/narratori«, in: Renzo Bragantini/Pier Massimo Forni (Hg.), Lessico critico
decameroniano, Torino 1995, S. 13–33 und S. 34–59.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

188

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Funktion des Novellenerzählens wird folgendermaßen bestimmt:
Es soll »diletto delle sollazzevoli cose in quelle mostrate« und »utile con-
siglio« vermitteln. Primäre Nutznießer sind die als Idealpublikum gedach-
ten trostbedürftigen »donne«. Dieses doppelte Wirkziel – Unterhaltung
und Nutzanwendung – ist altbekannt, es wird schon bei Horaz genannt,
in dessen Ars Poetica es heißt: »aut prodesse volunt aut delectare poetae«.8
Damit stellt Boccaccio sein Werk in eine altehrwürdige Tradition. Doch
wird sich zeigen, dass er die Prämissen dieser Tradition unterläuft. Wich-
tig ist ferner die Unterscheidung zwischen mündlichem Erzählen auf der
zweiten Ebene und dem Lesen des Gesamttextes durch die apostrophier-
ten »donne«. Durch die Überlagerung dieser beiden Aktivitäten werden
die jeweils neun Mitglieder der Erzählgemeinschaft, die dem zehnten auf
der Ebene der Rahmenerzählung zuhören, zu textinternen Stellvertretern
der Leser(innen). Auch dies ist ein Indiz für die angestrebte Exemplarität
des Erzählens.

Wenn hinsichtlich des prodesse unterschieden wird zwischen falschem
und richtigem Handeln (»quello che sia da fuggire e che sia similmente da
seguitare«), so ist damit eine Reflexion über Werte und Normen impli-
ziert. Diese Reflexion wird innerhalb der Novellen geführt, auf der Ebene
der Handlung, der Figurenkonstellation, der narrativen Perspektivierung
und Sympathielenkung. Sie manifestiert sich außerdem in den expliziten
Kommentaren des jeweiligen Binnenerzählers und in den Reaktionen der
brigata auf die erzählten Geschichten. Es geht hierbei um Formen der Be-
gründung beziehungsweise Infragestellung von Handlungsmaximen und
Moral. Solche Begründungen und Infragestellungen verweisen auf einen
Horizont des spätmittelalterlichen Wissens. Dieses Wissen ist, so kann
man allgemein sagen, codiert in Form von exemplarischen Geschichten.
Wenn der Erzähler gleich zu Beginn des Decameron, wie eingangs gezeigt
wurde, mit der Generalisierung seines eigenen individuellen Falles auf das
Konzept des Exemplarischen verweist, welches er sodann auch auf die von
der brigata erzählten Geschichten anwendet, so kündigt er in für seine
zeitgenössischen Leser transparenter Art und Weise an, dass sein Buch

8 Quintus Horatius Flaccus, Ars Poetica. Die Dichtkunst, hg. und übers. v. Eckart Schäfer,
Stuttgart 1984, S. 24 (V. 333). Zur Horaz-Referenz bei Boccaccio vgl. Pier Massimo Forni,
»Realtà/verità«, in: Studi sul Boccaccio 22 (1994), S. 235–256, hier S. 236f.

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

189

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich mit Wissen beschäftigen wird.9 Allerdings ist dieses Wissen nicht
mehr fraglos vorhanden, sondern es wird im Text problematisiert.10

Auf den ersten Blick allerdings sieht das Decameron aus wie eine gerade-
zu archetypische Sammlung von Exempla und damit eine Zusammenstel-
lung dessen, was zu wissen sich lohnt. Der exemplarische Charakter des
Decameron wird im letzten Satz des Proemio noch einmal deutlich hervor-

9 Auch die archaische, noch stärker dem Exemplarischen verhaftete Sammlung des Novel-
lino, deren Geschichten von Boccaccio teilweise aufgegriffen und bearbeitet werden,
enthält eine Auseinandersetzung mit Formen des Wissens. Vgl. hierzu den Beitrag
»Ordnungen des Wissens im Novellino« im vorliegenden Band, S. 167–184.

10 Der hier unternommene Versuch, im Decameron eine Problematisierung des Wissens
und der Zeichen nachzuweisen, versteht sich als Anknüpfung an Hermann H. Wetzels
These, wonach die Einfügung der Kurzerzählungen in eine Rahmenfiktion als Reaktion
auf ein unsicher gewordenes Weltbild zu interpretieren sei: »Eine Rahmenfiktion wird
literarisch erst nötig, wenn ein fragloser, selbstverständlicher, von allen (dem Autor wie
auch den potentiellen Lesern) akzeptierter Zusammenhalt der Realitätspartikel nicht
mehr gewährleistet ist. Das heißt auf die Literaturgeschichte angewendet: solange das
Mittelalter über ein gefestigtes religiöses und ständisches Weltbild verfügte, konnte die
dichterische Fiktion im Epos die Wirklichkeit mühelos in einen durch den Heilsplan
Gottes und die Ständeordnung von außen her gegebenen Zusammenhang stellen, die
Handlung war gewissermaßen durch Vorsehung und Geburt strukturiert. Auf der Seite
der Kurzerzählung konnten die mittelalterlichen Exemplasammlungen eine Unzahl di-
vergierender Realitätspartikel – Geschichten aus der Antike bis zur Gegenwart – unver-
bunden aneinanderreihen, da sowohl der Autor als auch der Leser die beruhigende Ge-
wißheit hatte, alles ruht eingebettet in die göttliche Heilsordnung, wie sie dann anhand
des Exempels meist allegorisch in der Predigt expliziert wurde. Exemplasammlungen
brauchten somit keinen narrativ ausgestalteten Rahmen, da seine Funktion vom außer-
literarischen Kontext übernommen wurde.« (Hermann H. Wetzel, Die romanische Novel-
le bis Cervantes, Stuttgart 1977, S. 20f.) Wo in der Realität keine Ordnung mehr erkenn-
bar ist, soll die Fiktion des narrativen Rahmens der Novellensammlung eine neue Ord-
nung stiften. »Erst die Entwicklung eines bürgerlichen Selbstbewußtseins im Zusam-
menhang mit dem Zerfall der feudalen und religiösen Ordnungen läßt das Bedürfnis
und die Fähigkeit entstehen, die nun nicht mehr fraglos geordnete Welt neu und zwar
autonom zu ordnen.« (S. 21) Damit einher geht der Gattungswandel, nämlich die
Transformation von Exemplum in Novelle: »Die einzelne Geschichte fungiert nicht
mehr automatisch als ein typisches Beispiel (Exemplum) im vorgegebenen Bezugsrah-
men des mittelalterlichen Ordo, sondern sie wird zum einmaligen, unerhörten Fall (no-
vella), den es erst einzuordnen gilt und dessen Einordnung prekär bleibt. Die Realität
zerfällt in Bruchstücke, die Geschichte in Geschichten, denen der Autor einen neuen,
künstlichen Zusammenhalt verschafft – oder gegebenenfalls auch nicht; er setzt seine
Ideologie an die Stelle der früher allgemeingültigen religiösen und gesellschaftlichen
Vorstellungen.« (Ebd.) Daran anknüpfend, aber auch darüber hinausgehend möchte ich
zeigen, dass der durch die Gesamtarchitektur des Decameron gestiftete »neue[.], künstli-
che[.] Zusammenhalt« in sich insofern brüchig ist, als durch die Diskrepanzen zwischen
den verschiedenen Ebenen der Sinnzuschreibung, aber auch innerhalb derselben, das
Funktionieren von Zeichen und die damit verbundene Möglichkeit, gültiges Wissen zu
vermitteln, grundlegend infrage gestellt werden.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

190

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gehoben, wenn der Erzähler seine eigene Situation in Erinnerung ruft:
Amor sei es zu danken, wenn das Vorhaben gelinge, denn er habe den Lie-
benden aus seinen Fesseln freigelassen und ihm somit das Vermögen gege-
ben, die Gemeinschaft der Leserinnen zu trösten und zu unterhalten. Der
eigene Fall wird zur Voraussetzung für das Erzählen anderer, vergleichba-
rer Fälle, aus denen sich Vergnügen und Nutzen ergebe; denn wenn der
Erzähler nicht selbst die leidvolle Erfahrung der Liebe gemacht hätte,
dann hätte ihm die für sein Vorhaben elementar wichtige Empathie ge-
fehlt. Damit wird der Erzähler zum exemplarischen Stellvertreter seiner
Leser(innen).

Freilich wird die Exemplarität der Textsammlung schon im Proemio
subtil infrage gestellt. Denn der Erzähler erhebt ja den Anspruch, Fortuna
zu korrigieren (»acciò che per me in parte s’ammendi il peccato della for-
tuna«). Zur Funktion der Fortuna im Mittelalter schreibt Vincenzo Cioffa-
ri:

Bei Dante ist Fortuna die Macht, die die natura generata daran hindert, die von
Gott vorgesehene Zuweisung von Eigenschaften vom Vater auf den Sohn ohne
Veränderung weiterzugeben; dadurch schafft sie die Grundlage für den Anteil,
den die natura circolare benötigt, und durchbricht so den Determinismus, der
sich aus dem alleinigen Wirken der natura generata ergeben würde. Bei Boccac-
cio sind beide, Natura und Fortuna, Sachwalter des göttlichen Willens, wobei es
Aufgabe der Natur ist, den Körper zu gestalten, während Fortunas Aufgabe da-
rin besteht, seinen Handel und Wandel zu bestimmen, mithin also in der Zutei-
lung äußerer Güter. Das Wirken Fortunas ist keineswegs irrational und unbe-
stimmt, sie hat im Gegenteil das letzte Ziel im Auge.11

Wenn nun aber, wie dies der Sprecher des Proemio zu tun beabsichtigt, der
Mensch sich anheischig macht, Fortuna zu korrigieren, dann greift er ja
offensichtlich in die Schöpfung ein. Das So-Sein der Welt wird dadurch
radikal infrage gestellt. Ein solcher Eingriff ist viel grundlegender und fol-
genreicher als die vom Menschen kraft seines freien Willens begangenen
(guten und bösen) Taten, die ihn, wie Dante in seiner Commedia darstellt,
dann an den diesen Taten entsprechenden Ort im Jenseits bringen. Die
Funktion des mittelalterlichen Exempels steht, so Joachim Küpper, im Zu-
sammenhang mit einem geschlossenen, auf dem Analogiedenken beru-
henden Weltbild, welches die Welt als analogen ›Abdruck‹ ihres Schöpfers

11 Vincenzo Cioffari, »Die Konzeption der Fortuna im ›Decameron‹«, in: Peter Brockmei-
er (Hg.), Boccaccios Decameron, Darmstadt 1974, S. 232–243, hier S. 238.

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

191

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auffasst und folglich ihr So-Sein als unveränderlich konzipieren muss.12

Dieses geschlossene Weltbild aber bricht im Spätmittelalter auseinander,
wofür mehrere Indizien sprechen; Küpper verweist insbesondere auf ein
von Etienne Tempier 1277 erlassenes Dekret, in dem es heißt, dass Gott in
seiner Allmacht die Welt auch ganz anders hätte gestalten können, als sie
tatsächlich sei. Daraus folge, dass die Gestalt der Erde nicht notwendig,
sondern kontingent sei. Vor diesem Hintergrund werde, so Küpper, das
Analogiedenken, als dessen Ausdruck das Erzählen exemplarischer Ge-
schichten gelten könne, hinfällig. Angesichts dessen erhält im Übrigen das
am Beginn des Decameron ausführlich dargestellte Zerbrechen einer alten
Ordnung als Folge der Pestepidemie programmatischen Charakter, und
zwar auch und gerade in epistemischer Hinsicht. Die alten Welterklä-
rungsmodelle haben ihre Gültigkeit verloren. Selbst wenn also im Proemio
erkennbar die Struktur des Exempels vorliegt, so handelt es sich hier um
ein bloßes Strukturzitat, welches in einen neuen Kontext gestellt und so-
mit refunktionalisiert wird.

Die Refunktionalisierung der Exempelstruktur zeigt sich auch in der
Conclusione dell’autore.13 Diese beginnt mit der Behauptung, der Erzähler
habe sein Ziel erreicht: »[…] io mi credo […] quello compiutamente aver
fornito che io nel principio della presente opera promisi di dover fare«.14

Diese Behauptung ist so allgemein formuliert, dass sie auch den erwähn-
ten Aspekt der Korrektur der Fortuna mit einschließt, der eng an die zi-
tierte Exempelstruktur geknüpft ist. Mit anderen Worten sagt der Erzähler
hier also Folgendes: Ich, der Erzähler des Decameron, habe die Lage der
Frauen verbessert, indem es mir gelungen ist, exemplarische Geschichten
zu erzählen, die meine Leserinnen sowohl unterhalten als auch ihnen
einen Nutzen gebracht haben; dieser Nutzen besteht unter anderem darin,
dass sie ihr Liebesleid vergessen konnten, und dies wiederum stellt eine
Korrektur der Fortuna dar, die den Frauen ein so schweres Los zugedacht
hat. Im Folgenden kommt der Erzähler indes auf Einwände zu sprechen,
die man gegen sein Werk möglicherweise erheben könnte, und knüpft da-

12 Joachim Küpper, »Affichierte ›Exemplarität‹, tatsächliche A-Systematik. Boccaccios De-
cameron und die Episteme der Renaissance«, in: Klaus W. Hempfer (Hg.), Renaissance.
Diskursstrukturen und epistemologische Voraussetzungen. Literatur – Philosophie – Bildende
Kunst, Stuttgart 1993, S. 47–93. Das mittelalterliche Weltbild und somit auch die dieses
repräsentierende Exemplaliteratur beruhen, so Küpper, auf dem »Konzept der Welt als
›geschlossenem‹, in einige wenige Regeln (Allgemein-Sätze) faßbaren System.« (S. 83)

13 Boccaccio, Decameron, S. 959–964.
14 Ebd., S. 959.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

192

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit an den Beginn des Vierten Tages an,15 wo er schon einmal auf derlei
kritische Einwände geantwortet hatte.

Der für den vorliegenden Zusammenhang relevante Aspekt der Conclu-
sione liegt nun darin, dass die Argumentation darauf hinausläuft, dem De-
cameron eine ihm notwendig inhärente Exempelfunktion abzusprechen
und somit die zweifellos vorhandene Exempelstruktur zu depotenzieren.
Diese Depotenzierung hängt mit einer Problematisierung der eindeutigen
Lesbarkeit von Zeichen zusammen. Der Erzähler diskutiert den Vorwurf,
er sei bisweilen zu freizügig gewesen (»che io abbia nello scriver queste
novelle troppa licenzia usata«).16 Er stellt dies zwar prinzipiell in Abrede,
konzediert aber, dass vielleicht das eine oder andere für eine bigotte Frau
anstößige Wort in seinen Erzählungen enthalten sein mag (»forse pure al-
cuna particella è in quelle, alcuna paroletta più liberale che forse a spigo-
listra donna non si conviene«),17 um dies sodann damit zu rechtfertigen,
dass man ja auch im Leben permanent zweideutige Wörter mit sexueller
Nebenbedeutung verwende (foro, ›Loch‹, caviglia, ›Zapfen‹, mortaio, ›Mör-
ser‹ usw.), ohne dies anstößig zu finden, und dass auch die Maler Christus
als Mann und Eva als Frau darstellten, ohne dafür kritisiert zu werden.
Außerdem würden seine Geschichten ja nicht in der Kirche und auch
nicht in den Philosophieschulen vorgelesen, wo sie in der Tat deplatziert
wären, sondern »ne’ giardini, in luogo di sollazzo, tra persone giovani
benché mature e non pieghevoli per novelle, in tempo nel quale andar
con le brache in capo per iscampo di sé era alli più onesti non disdicevo-
le«.18 Überhaupt könnten seine Novellen prinzipiell sowohl nützen als
auch schaden, je nach der Disposition des Rezipienten:

Niuna corrotta mente intese mai sanamente parola: e così come le oneste a quel-
la non giovano, così quelle che tanto oneste non sono la ben disposta non poss-
on contaminare, se non come il loto i solari raggi o le terrene brutture le bellez-
ze del cielo. Quali libri, quali parole, quali lettere son più sante, più degne, più
reverende che quelle della divina Scrittura? E sì sono egli stati assai che, quelle
perversamente intendendo, sé e altrui a perdizione hanno tratto. Ciascuna cosa

15 Ebd., S. 345–353.
16 Ebd., S. 959.
17 Ebd., S. 960.
18 Ebd., S. 960 (in den Gärten, als Vergnügungen für junge, wenngleich schon reife Leute,

die von den Novellen nicht verdorben werden, in einer Zeit, in der es für die ehrlichs-
ten Leute keine Schande war, mit der Hose auf dem Kopf herumzulaufen, um sich
selbst zu retten).

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

193

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in se medesima è buona a alcuna cosa, e male adoperata può essere nociva di
molte; e così dico delle mie novelle.19

Kein verdorbener Geist hat jemals ein Wort vernünftig aufgefasst: und so wie
die aufrichtigen [Worte] einem solchen [Verdorbenen] nicht frommen, können
jene [Worte], die nicht so aufrichtig sind, die Gutwilligen nicht beschmutzen, es
sei denn so, wie der Lotus die Sonnenstrahlen oder der irdische Schmutz die
Schönheit des Himmels verunreinigen. Welche Bücher, welche Worte, welche
Buchstaben sind heiliger, ehrwürdiger, anbetungswürdiger als die der Heiligen
Schrift? Und doch hat es Zahlreiche gegeben, die, indem sie ihren Sinn perver-
tiert haben, sich selbst und andere ins Verderben geführt haben. Jede Sache ist
für sich zu irgendetwas Gutem fähig; wenn sie aber falsch angewendet wird,
dann kann sie großen Schaden anrichten; und so verhält es sich auch mit mei-
nen Novellen.

Wenn es aber letztlich allein in der Verantwortung des Rezipienten liegt,
das Exemplarische eines Textes zu erkennen und den entsprechenden Nut-
zen daraus zu ziehen, und wenn selbst die Heilige Schrift falsch verstan-
den und missbraucht werden kann, dann ist nicht nur das Exemplarische
zur bloßen Potentialität abgesunken, sondern dann ist die Möglichkeit,
Sinn und Bedeutung in einem Text eindeutig und unmissverständlich
festzulegen, grundsätzlich infrage gestellt. Dann gibt es keinen Wahrheits-
text mehr, nicht einmal den göttlichen. Dann ist das Exemplarische ein
bloßes Strukturzitat, dessen Funktion nicht mehr gewährleistet sein kann.
Die Depotenzierung des Exemplarischen und des damit verbundenen
Wissens beziehungsweise der dieses Wissen vermittelnden Zeichen, von
welcher im Vorigen im Hinblick auf die Rahmenstruktur des Decameron
die Rede war, möchte ich nunmehr auf der Ebene der Einzelnovellen
untersuchen. Dabei konzentriere ich mich auf die ersten drei Novellen des
Ersten Tages.

Ein Erzbetrüger als falscher Heiliger (I, 1)

Die erste Novelle dieses Tages ist mit Abstand die längste; sie ist durch
ihre exponierte Initialposition ebenso wie aufgrund ihrer Thematik beson-
ders aufschlussreich. Im Hinblick auf die Gesamtstruktur des Decameron
und den in ihm sich vollziehenden Gattungswandel vom Exempel hin zur

1.

19 Ebd., S. 961.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

194

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Novelle besitzt diese Erzählung metapoetischen Status.20 Folgende Zu-
sammenfassung der Handlung ist der Novelle vorangestellt: »Ser Ceppa-
rello con una falsa confessione inganna un santo frate e muorsi; e, essendo
stato un pessimo uomo in vita, è morto reputato per santo e chiamato san
Ciappelletto.«21

Diese Zusammenfassung beruht auf der Opposition zwischen »vero«
und »falso« und auf der zwischen Leben und Tod beziehungsweise Dies-
seits und Jenseits. Es werden somit zwei Basisoppositionen der mittelalter-
lichen Kultur programmatisch an den Anfang gestellt. Daher lässt sich
vermuten, dass es um die epistemischen Grundlagen dieser Kultur geht.
Cepparello ist im Diesseits ein »pessimo uomo«; nach seinem Tod wird er
in das Gegenteil, einen »santo«, verwandelt. In der unkommentierten
Kurzversion der Zusammenfassung erscheint diese Verwandlung in
höchstem Maße als überraschend. Die Transformation des betrügerischen
Notars in einen Heiligen wird durch den auf einem interkulturellen Miss-
verständnis beruhenden Namenswandel zusätzlich markiert: Ser Ceppa-
rello wird zu San Ciappelletto.22 Durch die partielle phonetische Ähnlich-
keit wird die Kontinuität in der Diskontinuität markiert. Daraus resultiert
eine schiefe Korrelation zwischen den beiden semantischen Achsen
(»vero« vs. »falso« und Diesseits/Leben vs. Jenseits/Tod). Gemäß dem vor-
auszusetzenden Weltmodell müssten diese beiden Oppositionen derge-
stalt miteinander korrelieren, dass der Term »falso« nicht durch den Über-
gang vom Diesseits ins Jenseits in sein Gegenteil verkehrt wird. Im Gegen-

20 Vgl. Steven Grossvogel, »What Do We Really Know of Ser Ciappelletto?«, in: Il Veltro 40
(1996), S. 133–137, hier S. 133: »Like the first book of the Bible, the first tale of the Deca-
meron is a creation story which narrates its own genesis. It describes the evolution of
narrative from an oral to a written medium: from the life of Ser Cepparello da Prato to
the legend of San Ciappelletto; from the exemplum to the novella.« Der Mönch, der
Cepparello die Beichte abnimmt, verwendet, wie Grossvogel zu Recht bemerkt, seine
Lebensgeschichte als exemplum für eine Predigt. Die Darstellung dieser Kanonisierung
qua Exempel in einer Novelle, in der sich zwei konträre Versionen von Cepparellos Le-
benswandel überlagern, lässt sich als mise en abyme der Gattung selbst interpretieren.

21 Boccaccio, Decameron, S. 32 (Ser Cepparello täuscht mit einer falschen Beichte einen
Mönch und stirbt; und, nachdem er im Leben ein abgrundtief böser Mensch gewesen
ist, wird er nach seinem Tode heiliggesprochen und San Ciappelletto genannt).

22 Wie Branca im Kommentar zu seiner Ausgabe (S. 1006) erläutert, ist der Name Ceppa-
rello eine Diminutivform von Ciapo, einer Nebenform von Jacopo. Dieser Name wird
nun von den Franzosen aufgrund lautlicher Ähnlichkeit auf das französische Wort cha-
pel beziehungsweise dessen Diminutivform chapelet (deutsch: ›Rosenkranz‹) bezogen.
Durch diese Reinterpretation des Namens wird auf ironische Weise die Heiligspre-
chung des Betrügers bereits vorweggenommen.

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

195

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


teil müssten Täuschung und Betrug im Jenseits als das entlarvt werden,
was sie sind, was aber aus der beschränkten Perspektive der Irdischen
nicht immer erkennbar ist.

Der Protagonist Ser Cepparello wird nun geradezu als die Inkarnation
von Täuschung und Betrug modelliert. Er zeichnet sich dadurch aus, dass
er falsches Zeugnis ablegt, Skandale verursacht, Unfrieden stiftet und
selbst vor Mord nicht zurückschreckt. Er verflucht Gott und die Heiligen
und gibt sich der gleichgeschlechtlichen Liebe hin, einer in der mittelal-
terlichen Gesellschaft als besonders sündhaft geltenden Verhaltensweise.23

Der Erzähler sagt von ihm: »egli era il piggiore uomo forse che mai nasces-
se«.24 Ein Sünder seiner Art wäre an verschiedenen Orten von Dantes Höl-
le gut aufgehoben, insbesondere im neunten Kreis, in dem sich die »frodo-
lenti contro chi si fida« befinden, oder auch bei den Sodomiten im dritten
Streifen des siebten Kreises.

Im Zentrum dieser Novelle steht die »falsa confessione«, mit deren Hil-
fe es Ser Cepparello gelingt, einen »frate antico di santa e di buona vita«25

hinters Licht zu führen und ihn wahrheitswidrig glauben zu machen, dass
er ein exemplarisches, gottesfürchtiges Leben geführt habe. Primär moti-
viert wird diese falsche Beichte, welche die vermeintliche Verwandlung
des Schlechten ins Gute bewirkt, durch Cepparellos Intention, auf einem
christlichen Friedhof begraben zu werden, weil ansonsten sein bevorste-
hender Tod einen für die beiden florentinischen Geldleiher, bei denen er
lebt, geschäftsschädigenden Skandal verursachen würde. Die Geldleiher
stecken in einem Dilemma, als sie erkennen, dass Cepparello, den sie aus
eigennützigen Motiven bei sich aufgenommen haben, bald sterben wird.
Ihnen ist klar, dass es unmöglich wäre, den todkranken Mann aus ihrem
Haus zu verjagen, weil die Burgunder, unter denen sie leben, es ihnen

23 Zur Tabuisierung der gleichgeschlechtlichen Liebe im Mittelalter vgl. Brigitte Spreitzer,
Die stumme Sünde. Homosexualität im Mittelalter. Mit einem Textanhang, Göppingen
1988; Michael Goodich, The Unmentionable Vice. Homosexuality in the Later Medieval Pe-
riod, Santa Barbara/Oxford 1979; Warren Johansson/William A. Percy, »Homosexuali-
ty«, in: Vern L. Bullough/James A. Brundage (Hg.), Handbook of Medieval Sexuality,
New York/London 1996, S. 155–189.

24 Boccaccio, Decameron, S. 35 (er war vielleicht der schlechteste Mensch, der jemals ge-
boren wurde). – Delcorno, »Studi sugli ›exempla‹ e il ›Decameron‹ II«, S. 197: »I vizi di
cui Ciappelletto si diletta si possono ricondurre ad Avarizia, Invidia, Ira, Lussuria, Gola;
ai quali si può aggiungere una forma estrema di Accidia […].« (Die Laster, denen Ciap-
pelletto sich hingibt, kann man auf Geiz, Neid, Zorn, Wollust und Völlerei zurückfüh-
ren; hinzu kommt eine extreme Form der Trägheit […].)

25 Boccaccio, Decameron, S. 37.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

196

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht verzeihen würden, wenn sie einem Menschen, den sie bei sich aufge-
nommen haben, ohne dass er ihnen durch sein Verhalten hierzu Anlass
gegeben hätte, so übel mitspielten. Ein solches Verhalten wäre, wie sie sa-
gen, »segno manifesto di poco senno«.26 Damit wird explizit darauf hinge-
wiesen, dass ein zentrales Element dieser Novelle die Interpretation von
Zeichen (»segni«) ist. Andererseits befürchten die Florentiner, dass Ceppa-
rello aufgrund seines bekanntermaßen sündhaften Lebenswandels nicht
zur Beichte bereit sein werde und daher nach seinem Tode von keiner
Pfarrei in geweihter Erde begraben werden könne. Falls er aber wider Er-
warten doch bereit sein sollte, seine Sünden zu bekennen, dann werde der
Priester aufgrund der Schwere dieser Sünden ihm die Absolution verwei-
gern, was ebenfalls zur Folge haben werde, dass man ihn nicht christlich
bestatten könne. Sollte dies aber tatsächlich geschehen, dann, so vermuten
die beiden Florentiner, werde der ohnehin schon bestehende Unmut der
Burgunder ihnen als Geldleihern gegenüber angesichts des verweigerten
Begräbnisses noch zusätzlich angestachelt, sodass sie befürchten, man wer-
de ihr Haus stürmen, sie berauben oder ihnen gar nach dem Leben trach-
ten.

In dieser Reflexion manifestiert sich ein dilemmatischer Gegensatz zwi-
schen den Prinzipien der florentinischen Geschäftswelt und den Prinzipi-
en der Religion. Dieses Dilemma wird nun allerdings durch Cepparellos
resolutes Vorgehen erstaunlich reibungslos gelöst. Er legt durch seine be-
trügerische, die Zeichen der Unschuld27 simulierende Beichte den Grund-
stein für seine postume Verwandlung in einen Heiligen. Anstatt, wie es
die beiden Florentiner befürchten, wie ein Hund in den Graben geworfen
zu werden, wird Cepparello aufgrund seiner Beichte zum Gegenstand ei-
nes Heiligenkultes, der daraus entsteht, dass der Beichtvater den Eindruck
gewinnt, Cepparello habe ein mustergültiges, asketisches und gottesfürch-
tiges Leben geführt. Diesen Eindruck kommuniziert er an die Gemein-
schaft des Ordens, dem er angehört, in der Hoffnung, dass Gott, aus An-
lass des Todes dieses vermeintlichen Heiligen, zahlreiche Wunder wirken

26 Ebd., S. 36 (ein manifestes Zeichen der Unvernunft).
27 Paolo Cerchi/Selene Sarteschi, »L’innocentia di Ser Ciappelletto«, in: Studi sul Boccaccio

38 (2010), S. 57–68 legen dar, dass Cepparello bei seiner Beichte meisterhaft den Ein-
druck zu erwecken versteht, dass er, indem er sich für äußerst geringfügige Vergehen zu
schämen vorgibt, das Prädikat der innocentia besitze, welches bei Autoren wie Guill-
aume de Conches oder Brunetto Latini beschrieben wird. Durch die meisterhafte Simu-
lation der auf innocentia verweisenden Zeichen stelle Cepparello seine intellektuelle
Überlegenheit unter Beweis (S. 68).

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

197

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werde. Obwohl Cepparello durchaus in betrügerischer Absicht gehandelt
hat (»Io ho, vivendo, tante ingiurie fatte a Domenedio, che, per farnegli io
una ora in su la mia morte, né più né meno ne farà«),28 kann man ihn
doch für die unabsehbaren Konsequenzen seiner falschen Beichte nicht al-
lein verantwortlich machen. Der Prozess der Heiligsprechung nämlich
wird von dem Beichtvater aktiv vorangetrieben; dieser scheint dabei nicht
selbstlos zu handeln, sondern er verspricht sich durch die von Gott erhoff-
ten Wunder einen Propagandaeffekt für seine Ordensgemeinschaft. Um
dieses Ziel zu erreichen, tritt er als öffentlicher Prediger auf und missach-
tet dabei das Beichtgeheimnis:

E nella chiesa postolo, il santo frate, che confessato l’avea, salito in sul pergamo
di lui cominciò e della sua vita, de’ suoi digiuni, della sua virginità, della sua
simplicità e innocenzia e santità maravigliose cose a predicare, tra l’altre cose
narrando quello che ser Ciappelletto per lo suo maggior peccato piangendo gli
avea confessato, e come esso appena gli avea potuto metter nel capo che Idio
gliele dovesse perdonare, da questo volgendosi a riprendere il popolo che ascol-
tava, dicendo: »E voi, maledetti da Dio, per ogni fuscello di paglia che vi si volge
tra’ piedi bestemmiate Idio e la Madre e tutta la corte di Paradiso.«29

Und als er in die Kirche gebracht worden war, stieg der heilige Bruder, der ihm
die Beichte abgenommen hatte, auf die Kanzel und begann von ihm, von sei-
nem Leben, von seinen Fastenzeiten, von seiner Jungfräulichkeit, von seiner
Naivität und Unschuld und Heiligkeit Wunder zu berichten, etwa indem er er-
zählte, was Ser Ciappelletto ihm mit Tränen in den Augen als seine größte Sün-
de gebeichtet hatte, und wie mühsam es für ihn war, ihm klarzumachen, dass
Gott ihm verzeihen werde, und, davon sich abwendend, griff er das Volk direkt
an und sagte: »Und ihr von Gott Verdammten verflucht den Namen des Herrn
und seine Mutter und alle Heiligen des Paradieses bei jedem Strohhalm, der
Euch zwischen die Beine gerät.«

Durch die Verbindung des mit strategischen Hintergedanken unternom-
menen Beichtaktes mit den ihrerseits strategisch motivierten Äußerungen
des frate ergibt sich ein komplexer Transformationsmechanismus, dessen
Ergebnisse über die ursprünglichen Handlungsabsichten Cepparellos weit
hinausreichen.

Wie kann man diese Novelle interpretieren? Welche Art Wissen wird
durch sie vermittelt? Handelt es sich um ein satirisches Sittengemälde?

28 Boccaccio, Decameron, S. 37. (Ich habe in meinem Leben Gott dem Herrn so oft Un-
recht getan, dass es jetzt in der Stunde meines Todes nicht auf ein Unrecht mehr oder
weniger ankommt.)

29 Ebd., S. 45f.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

198

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wenn ja, wessen Sitten werden Gegenstand der Kritik: das amoralische
Verhalten von Geldleihern und Notaren, die Gutgläubigkeit der Ordens-
brüder, die Strategie des Beichtvaters? Oder handelt es sich um eine
Schwanknovelle, die darauf abzielt, den Wunderglauben des Volkes als lä-
cherlich erscheinen zu lassen? Oder soll hier der historische Konflikt zwi-
schen der christlichen Religion und dem entstehenden Kapitalismus dar-
gestellt werden?

Diese und auch andere Interpretationen erscheinen als möglich,30 und
doch stimmt keine dieser aus dem Inhalt und der Erzählweise der Novelle
ableitbaren Interpretationen mit derjenigen überein, welche Panfilo, ihr
Erzähler, vorschlägt. In seinem einleitenden Kommentar sagt er, dass, was
auch immer der Mensch sich zu tun anschicke, seinen Ausgang nehmen
solle von der Lobpreisung von Gottes Namen. Indem er die erste Ge-
schichte des Decameron erzählt, möchte Panfilo demgemäß mit einem von
Gott bewirkten Wunder (»una delle sue maravigliose cose«) beginnen: »ac-
ciò che, quella udita, la nostra speranza in Lui, sì come in cosa impermuta-
bile, si fermi e sempre sia da noi il suo nome lodato«.31 Von all den denk-
baren Geschichten, die dazu angetan sein könnten, Gottes Namen zu lo-
ben, wählt aber Panfilo nun ausgerechnet die eines Betrügers und Mör-
ders aus, der einen Mönch dazu bringt, ihn fälschlicherweise für einen
Heiligen zu halten. Wie auch immer man dies bewerten mag, ist doch in
jedem Fall festzuhalten, dass durch die Wahl dieser Geschichte eine Dis-
krepanz zwischen der erklärten Absicht des Erzählers und der Wahl seiner
Mittel, diese Absicht zu erfüllen, entsteht. Denn die Geschichte ist so ge-
staltet, dass Gott in ihr überhaupt keine Rolle spielt. Die Handelnden sind
Menschen mit ihren Fehlern und Schwächen beziehungsweise mit den
Täuschungsmanövern, deren Menschen sich bedienen. Gott kommt allein
auf der die Erzählung rahmenden Kommentarebene ins Spiel. Geschichte
und Deutung stehen somit zueinander in einem Verhältnis der Dezentrie-
rung.

Um die offensichtliche Diskrepanz zwischen der Geschichte und der
ihr zugeschriebenen Bedeutung abzuschwächen, greift Panfilo auf ein

30 Einen aufschlussreichen Überblick über die Geschichte der Deutungen dieser Novelle
findet man bei Franco Fido, »The Tale of Ser Ciappelletto (I, 1)«, in: Elissa B. Weaver
(Hg.), The Decameron. First Day in Perspective. Volume One of the Lectura Boccaccii,
Toronto 2004, S. 59–76.

31 Boccaccio, Decameron, S. 32 (auf dass, wenn wir diese Geschichte gehört haben werden,
unsere Hoffnung auf Ihn ein für allemal unveränderlich gefestigt und immerfort von
uns sein Name gelobt werde).

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

199

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


theologisches Argument zurück, indem er von der Notwendigkeit spricht,
zu Gott zu beten, um in den Genuss der göttlichen Gnade zu gelangen.
Dabei werde das Gebet häufig nicht an Gott direkt gerichtet, sondern an
einen Vermittler, einen Heiligen. Manchmal geschehe es, dass die Men-
schen irrtümlich ihr Gebet an jemanden richteten, der alles andere als ein
Heiliger sei und in Wahrheit zum »ewigen Exil«, das heißt zum Leben in
der Hölle, verurteilt worden sei. Trotz dieser falschen Adressierung aber
erfülle Gott die Gebete der Menschen; dies sei, so Panfilo, ein Zeichen sei-
ner göttlichen Größe und Gnade.

Nachdem er mit der Geschichte von Cepparello geendet hat, fügt er
einen weiteren Kommentar hinzu, in dem er die Möglichkeit ins Auge
fasst, dass Cepparello tatsächlich zu einem Heiligen geworden sein könn-
te. Obwohl er diese Möglichkeit nicht ausschließt, denn Cepparello könn-
te ja seine Sünden im Augenblick seines Todes noch aufrichtig bereut ha-
ben, ist er doch davon überzeugt, dass der Notar mit großer Wahrschein-
lichkeit in die Hölle gekommen sei: »dico costui più tosto dovere essere
nelle mani del diavolo in perdizione che in Paradiso«.32 Dass Gott die Ge-
bete jener Menschen erfülle, die sich aus Irrtum einen Feind Gottes zum
Fürsprecher erkoren hätten, wird von Panfilo als Zeichen von Gottes
»grandissima […] benignità«33 gedeutet. Schließlich fügt der Binnenerzäh-
ler seinem Argument noch einen Vergleich hinzu, indem er eine Analogie
zwischen Gottes Güte in Hinblick auf fehlgeleitete Gebete und der gegen-
wärtigen Situation der aus Florenz geflohenen Erzählgemeinschaft postu-
liert:

E per ciò, acciò che noi per la sua grazia nelle presenti avversità e in questa com-
pagnia così lieta siamo sani e salvi servati, lodando il suo nome nel quale comin-
ciata l’abbiamo, Lui in reverenza avendo, ne’ nostri bisogni gli ci raccomandere-
mo sicurissimi d’essere uditi.34

Und deshalb, weil wir durch seine Gnade in den gegenwärtigen Widrigkeiten
und in dieser so fröhlichen Gesellschaft gesund und munter geblieben sind,
lasst uns, indem wir seinen Namen, mit dem wir diese Gesellschaft begründet
haben, loben und Ihn verehren, Ihn um Unterstützung für unsere Nöte bitten,
und wir können sicher sein, dass wir erhört werden.

Die Situation der durch Gottes Gnade (»per la sua grazia«) aus dem pest-
verseuchten Florenz (»nelle presenti avversità«) geretteten onesta brigata

32 Ebd., S. 47.
33 Ebd.
34 Ebd.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

200

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(»siamo sani e salvi servati«) wird mit der Situation jener ananlogisiert, die
ihr Gebet an den falschen Heiligen San Ciappelletto als Fürsprecher rich-
ten. Beiden Gruppen ist gemeinsam, dass, wie es im Text heißt, ihre Gebe-
te sicher erhört werden. Daraus folgt, dass Cepparellos sündiges Leben
und seine betrügerische Beichte ebenso wie seine auf falschen Prämissen
beruhende Heiligsprechung und die daraus sich ergebenden positiven Ef-
fekte für die Gläubigen mit der Katastrophe der Pest äquivalent gesetzt
werden. Man kann also sagen, dass hier die unwahrscheinliche Ausnahme
zur Regel erhoben wird. Eine Ausnahme ist das Überleben zehn junger
Menschen angesichts des Pesttodes von über 100 000 Personen ebenso wie
die Verwandlung eines erbärmlichen Sünders in einen Heiligen dank der
göttlichen Gnade, welche im Gegensatz zum allgemeinen göttlichen Ge-
setz steht, von dem Dante in seiner Commedia handelt, indem er zeigt, wie
die Sünder und die Tugendhaften im Jenseits am jeweils dafür vorgesehe-
nen Ort büßen oder selig werden.

Angenommen, dies wäre tatsächlich die – unironische – Botschaft, wel-
che die Novelle von Ser Cepparello dem Leser vermitteln wollte, so wäre
zu fragen, wie sich diese Botschaft zu dem »utile consiglio« als Wirkziel
des Novellenerzählens verhält, von welchem im Proemio die Rede war.
Welche Lektion steckt in der Novelle von Ser Cepparello, welches Wissen
will sie dem Leser vermitteln? Folgt man Panfilos Deutungen, so wäre die-
ses Wissen folgendermaßen zu benennen: Wer Gott blind vertraut, kann
sicher sein, dass seine Gebete erhört werden, wie unwahrscheinlich auch
immer dies erscheinen mag. Denn Gott ist so sehr darauf bedacht, den zu
ihm Betenden zu helfen, dass er notfalls auch die auf falschen Behauptun-
gen beruhende Verwandlung eines Sünders in einen Heiligen zulassen
oder auserwählte Einzelne vor dem pestbedingten Massensterben retten
wird. Angenommen, dies wäre Gottes Wille, so spräche nichts dagegen,
dass er diesen Willen auch umsetzt, denn er ist allmächtig und kann alles,
was er will, realisieren. Er kann sogar gegen seine eigenen Prinzipien han-
deln, welche in Dantes Commedia ausführlich dargestellt werden; und be-
kanntlich spielt ja schon der Titel des Decameron, »Prencipe Galeotto«, auf
eine berühmte Stelle aus der Divina Commedia (Inf. V) an, was dafür
spricht, dass der Horizont des Dante’schen Weltbildes von Boccaccio auf-
gerufen wird. Allerdings stellt sich doch die Frage, warum Gott Cepparel-
los Betrügereien nicht von vornherein verhindert hat, und ebenso, warum
er das schreckliche Wüten der Pest und das dadurch hervorgerufene Mas-
sensterben zugelassen hat. Der Allmächtige hätte ja auch die Menschen so
anleiten können, dass sie nicht einen falschen, sondern einen wahren Hei-

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

201

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ligen anbeten, und er hätte die Pestepidemie verhindern können. Gott
muss dies nicht tun, und der Mensch kann Gottes Ratschluss nicht verste-
hen, wie Panfilo selbst anmerkt: »non potendo l’acume dell’occhio morta-
le nel segreto della divina mente trapassare in alcun modo«.35 Warum aber
sollten die Menschen Gottes Namen lobpreisen, indem sie eine Geschich-
te erzählen, in der es so aussieht, um es vorsichtig zu formulieren, als wäre
Gott nicht gerecht, da er es zulässt, dass die Menschen einen Erzbetrüger
als Heiligen verehren, und da er die Einwohner von Florenz, von wenigen
Ausnahmen abgesehen, dem Pesttod ausgeliefert sein lässt?

Die Konversion eines Juden zum korrumpierten Christentum (I, 2)

Solche Fragen kann man an den Text stellen. Sie werden durch die kom-
plexen Bedeutungsstrukturen, die sich aus der Interaktion der drei ver-
schiedenen Textebenen (Rahmenerzählung, Einzelnovellen, Kommentare
des Binnenerzählers und der brigata) ergeben, nahegelegt oder möglich ge-
macht. Im Blick auf die anderen Novellen des Ersten Tages zeigt sich, dass
es sich nicht um einen punktuellen Eindruck handelt, sondern dass das
Decameron auf systematische Art und Weise herkömmliche Muster des
Verstehens und der Wissens- und Zeichenkonstitution wenn nicht außer
Kraft setzt, so doch deutlich infrage stellt. Dies sei nun durch eine selekti-
ve Untersuchung zweier weiterer Novellen des Ersten Tages demonstriert.
Die zweite Novelle, welche von Neifile erzählt wird, wird mit folgenden
Worten eingeleitet:

Mostrato n’ha Panfilo nel suo novellare la benignità di Dio non guardare a’ nos-
tri errori quando da cosa che per noi veder non si possa procedano: e io nel mio
intendo di dimostrarvi quanto questa medesima benignità, sostenendo paziente-
mente i difetti di coloro li quali d’essa ne deono dare e con l’opere e con le paro-
le vera testimonianza, il contrario operando, di sé argomento d’infallibile verità
ne dimostri, acciò che quello che noi crediamo con più fermezza d’animo segui-
tiamo.36

Gezeigt hat uns Panfilo in seiner Erzählung die Güte Gottes, der nicht auf unse-
re Irrtümer blickt, wenn diese von etwas herrühren, das von uns nicht erkannt
werden kann: und ich möchte euch in meiner Erzählung nun darlegen, wie die-
selbe Güte, indem sie geduldig die Fehler derjenigen erträgt, die eigentlich die

2.

35 Ebd., S. 33 (da die Sehkraft des sterblichen Auges in keiner Weise das Geheimnis des
göttlichen Geistes durchdringen kann).

36 Ebd., S. 48.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

202

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aufgabe hätten, mit Werken und Worten Zeugnis von ihr abzulegen, aber in
Wirklichkeit das Gegenteil davon tun, aus sich heraus ein Argument untrügli-
cher Wahrheit gewinnt, auf dass wir das, an das wir glauben, auch mit uner-
schütterlichem Sinn verfolgen.

Es fällt auf, dass Neifiles Interpretation der von Panfilo erzählten Ceppa-
rello-Novelle reduktionistisch ist. Sie übernimmt ohne kritische Distanz
die von Panfilo selbst vorgeschlagene Deutung. Man kann daher vermu-
ten, dass die von ihr nun erzählte Geschichte sich zu der reduktionisti-
schen Interpretation in ähnlicher Weise wie Panfilos Novelle verhält, ge-
mäß der Logik der Diskrepanz, die sich zwischen den erzählten Geschich-
ten und den von den Erzählern vorgeschlagenen Deutungen dieser Ge-
schichten auftut. Mit dieser Logik der Diskrepanz aber wird erneut mar-
kiert, dass im Decameron die Zeichen nicht so funktionieren, wie sie es
sollten.

Der Protagonist der von Neifile erzählten zweiten Novelle ist Abraam,
ein jüdischer Kaufmann, der sich von einem mit ihm befreundeten christ-
lichen Kaufmann namens Giannotto dazu überreden lässt, eine Konversi-
on zum Christentum in Erwägung zu ziehen. Um eine Entscheidung tref-
fen zu können, beschließt er nach Rom zu reisen, wo er sich mit eigenen
Augen einen Eindruck von den höchsten Vertretern des christlichen Glau-
bens verschaffen möchte, um herauszufinden, ob deren Verhaltensweisen
ein Beweis für die von seinem Freund behauptete Überlegenheit der
christlichen Religion sind. Als Giannotto von diesem Vorhaben erfährt,
befürchtet er, dass die Begegnung mit dem römischen Klerus und dessen
allgemein bekannter Sittenlosigkeit das Vorhaben der Konversion zum
Scheitern bringen werde. Eine Romreise, so denkt er, würde nicht nur
den beabsichtigten Übertritt seines jüdischen Freundes zum christlichen
Glauben verhindern; sie würde im Gegenteil sogar dazu führen, dass Ab-
raam, wäre er bereits zum Christentum konvertiert, wieder seinen jüdi-
schen Glauben annähme. Trotz aller Versuche Giannottos, ihn an der
Romreise zu hindern, setzt Abraam sein Vorhaben in die Tat um. Er stellt
erwartungsgemäß fest, dass der römische Klerus durchweg allen Sünden
und Lastern (Wollust, Völlerei und Trunksucht, Geiz und Geldgier, Äm-
terkauf etc.) hingegeben ist und insbesondere, dass man offenbar der Mei-
nung ist, durch euphemistische Bezeichnungen für das eigene sündhafte
Handeln Gott täuschen zu können (»quasi Idio, lasciamo stare il significa-
to di vocaboli, ma la ’ntenzione de’ pessimi animi non conoscesse e a gui-

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

203

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sa degli uomini a’ nomi delle cose si debba lasciare ingannare«).37 In die-
ser Novelle geht es somit unter anderem auch um den Zusammenhang
von Sprache und Welt, von Sein und Bezeichnung.

Nach seiner Rückkehr aus Rom berichtet Abraam seinem Freund von
seinen Eindrücken. Er habe festgestellt, dass der römische Klerus, vom
Papst bis zu den einfachen Priestern, alles daran setze, durch sündhaftes
Leben die Fundamente des Christentums zu untergraben und diese Reli-
gion zu vernichten. Da aber, entgegen diesen Bestrebungen, die Bedeu-
tung des Christentums immer größer werde und es immer heller und
strahlender erscheine, lasse sich daraus der Schluss ziehen, dass der Heilige
Geist diese Religion als besonders schützenswert ausgewählt habe. Und
aus diesem Grund habe er, entgegen seiner anfänglichen Skepsis, nun be-
schlossen, sich ihr anzuschließen.

Was in dieser Novelle stattfindet, ist ein komplexer Interpretationsvor-
gang. So wie der Beichtvater der ersten Novelle die Aussagen Cepparellos
als Zeichen seiner vermeintlichen Heiligkeit interpretiert, deutet Abraam
die sichtbaren Zeichen der Verdorbenheit des Klerus als Indikatoren einer
unsichtbaren Wahrheit. Die Zeichen werden im ersten Fall wörtlich, im
zweiten Fall allegorisch gedeutet. Wie die erste Novelle, so beruht auch
die zweite auf einer unerwarteten, ja höchst unwahrscheinlichen Wen-
dung. So wie Cepparello durch seine »falsa confessione« nicht nur be-
wirkt, dass er ein christliches Begräbnis erhält, sondern darüber hinaus
postum sogar zum Heiligen erklärt wird, beschließt der jüdische Kauf-
mann der zweiten Novelle, gegen die ausdrücklich formulierte Erwartung
seines Freundes, nachdem er die bodenlose Sündhaftigkeit der höchsten
Repräsentanten des christlichen Glaubens und ihre impertinenten Versu-
che, Gott zu täuschen, mit eigenen Augen wahrgenommen hat, den
christlichen Glauben anzunehmen, und er begründet diese seine Entschei-
dung mit einem ironisch lesbaren Argument. Das Doppelbödige an die-
sem Argument ist, dass es den christlichen Glauben zugleich lobt und in-
frage stellt. Die von der Erzählerin Neifile vorab gegebene Deutung steht
zur Geschichte selbst in einem eigentümlich dezentrierten Verhältnis. Das
Subjekt des Satzes, welcher die Interpretationsvorlage enthält, ist die Güte
Gottes (»la benignità di Dio«).38 Diese Güte setzt sich über die Fehler der-

37 Ebd., S. 51 (als ob Gott, ganz zu schweigen von der Bedeutung der Wörter, die Intentio-
nen der schwärzesten Seelen nicht kennte und sich so wie die Menschen von den Na-
men der Dinge täuschen ließe).

38 Ebd., S. 48.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

204

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jenigen, die dazu aufgerufen sind, für die christliche Religion Zeugnis ab-
zulegen, hinweg und gewinnt aus ihrem Fehlverhalten ein Argument un-
fehlbarer Wahrheit (»argomento d’infallibile verità«)39 zugunsten der
christlichen Religion. Das handelnde Subjekt der Geschichte ist nun aber
nicht Gott, sondern ein schriftgelehrter Jude, der anfangs überzeugt ist
von der Überlegenheit seiner eigenen Religion. Er lässt sich jedoch von
den Worten seines Freundes, der ihn zu der aus seiner Sicht einzig wahren
Religion bekehren möchte, dazu überreden, sich näher mit dem christli-
chen Glauben auseinanderzusetzen. Eine Ambivalenz entsteht dadurch,
dass die Erzählerin zwei mögliche Gründe für den Sinneswandel des jüdi-
schen Kaufmanns anführt, ohne zu entscheiden, welcher dieser möglichen
Gründe wirksam ist: Entweder habe der jüdische Kaufmann sich von der
großen Freundschaft einnehmen lassen, oder aber der Heilige Geist habe
dem Freund die Worte so in den Mund gelegt, dass sie wirksam werden
konnten. Und trotz seiner Bereitschaft, sich mit dem anderen Glauben zu
beschäftigen, bleibt er zunächst »ostinato in la sua credenza«.40

Dem angesichts des Rombesuchs zu vermutenden Scheitern dieses Kon-
vertierungsversuches steht nun dessen völlig unerwartetes Gelingen ge-
genüber, welches sich aus der Konfrontation mit der abgrundtiefen
Schlechtigkeit des römischen Klerus ergibt. Interessanterweise ist der Jude
selbst das einzig handlungsmächtige Subjekt in dieser Geschichte. Er be-
schließt gegen den Willen seines Freundes nach Rom zu reisen, und er ist
es, der aus dem von ihm Beobachteten völlig eigenständige und unerwar-
tete Schlussfolgerungen zieht. Die laut der Interpretationsvorgabe angeb-
lich von Gott in seiner Güte handlungsmächtig bewirkte Überzeugungs-
kraft des Christentums ergibt sich in der Geschichte durch ein nicht an-
ders als ironisch zu verstehendes Argument des jüdischen Außenseiters.
Paradoxerweise erfolgt seine Konversion angesichts des sichtbaren Bewei-
ses für die Selbstwidersprüchlichkeit der offiziellen Vertreter des christli-
chen Glaubens, und paradoxerweise ist der Auslöser dieser Konversion
nicht die Überzeugungskraft des Wortes, sondern die Schlussfolgerung
vom sichtbaren Schlechten auf das (vermutete) unsichtbare Gute. Sein
und Schein verhalten sich also in dieser Geschichte ähnlich paradox zuein-
ander wie in der Geschichte von Ser Cepparello.

Man kann somit sagen, dass die von den Erzählern der ersten beiden
Novellen angeblich angestrebte Apologie des christlichen Glaubens

39 Ebd.
40 Ebd., S. 49.

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

205

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


höchst ambivalent ist. Die explizit erklärten Intentionen dieser Novellen
entsprechen nicht den Textbefunden, sondern es liegen ironische Umkeh-
rungen und Diskrepanzen zwischen der Sinnzuschreibung auf der Kom-
mentarebene und auf der Textebene selbst vor. Dadurch wird die im Er-
zählrahmen programmatisch exponierte Exempelhaftigkeit der Geschich-
ten unterlaufen. Erneut stellt sich die Frage: Welches Wissen wird in die-
sen Novellen vermittelt und wie funktionieren in ihnen die Zeichen?

Die beste Religion? (I, 3)

In der dritten Novelle des Ersten Tages wird die bekannte Erzählung von
den drei Ringen als Mittel eingesetzt, mit dessen Hilfe sich der vom Sul-
tan Saladin nach der wahren Religion befragte jüdische Kaufmann Mel-
chisedech, ein »savio uomo«,41 aus der Not befreit, auf diese verfängliche
Frage eine falsche Antwort geben zu müssen. Erneut geht es also um eine
religiöse Thematik; und wiederum ist diese Thematik gekoppelt an das
Milieu der Kaufleute und Geldleiher, die ja auch schon in der ersten und
der zweiten Novelle im Mittelpunkt stehen. Im Unterschied zu diesen bei-
den Novellen aber kommt es in der dritten Novelle außerdem zu einer
Konfrontation zwischen einem mächtigen Herrscher und einem reichen
Kaufmann. Der Herrscher benötigt etwas, das der Kaufmann besitzt, näm-
lich Geld, da er durch Kriege, Freigiebigkeit und einen nicht näher spezifi-
zierten unglücklichen Umstand (»per alcuno accidente sopravenutogli«)42

sein ganzes Vermögen verloren hat. Der Kaufmann wird kontrastiv zur
Freigiebigkeit des Herrschers als »avaro«43 eingeführt, was ja eine für
einen Geldleiher durchaus angemessene Eigenschaft ist. Der Sultan möch-
te nun vermeiden, seine Macht auszuspielen und Gewalt gegenüber dem
Kaufmann anzuwenden; stattdessen greift er zu einer List. Diese verlagert
den Konflikt zwischen der politischen und der ökonomischen Sphäre,
welcher hier verhandelt wird, in den Bereich der Religion. Die List be-
steht darin, dass der muslimische Herrscher den jüdischen Kaufmann
fragt, welche der drei Schriftreligionen – Christentum, Judentum oder Is-
lam – denn die »wahre« Religion sei. Per definitionem kann auf die gestell-

3.

41 Ebd., S. 55.
42 Ebd., S. 54.
43 Ebd., S. 55.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

206

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


te Frage in der gegebenen Situation keine richtige Antwort gegeben wer-
den.

Mithin liegt hier, ähnlich wie in der Cepparello-Novelle und in der No-
velle des zum Christentum konvertierenden Juden, ein vermeintlich un-
lösbares Dilemma vor. Das Dilemma wird in diesem Fall durch das Erzäh-
len einer Geschichte gelöst. Cepparello löste es durch die Inszenierung
einer falschen Beichte, in der er ein gottesfürchtiges Leben fingierte. Das
Dilemma, in dem der christliche Kaufmann sich befindet, als er befürch-
tet, dass sein jüdischer Freund durch die Beobachtung der Verhaltenswei-
sen des römischen Klerus von der erhofften Konversion zum Christentum
abgeschreckt werde, wurde ironischerweise durch die das Offensichtliche
umdeutende Sinnkonstruktion des Juden selbst gelöst. Wir sehen hier also
eine gewisse Kontinuität in der Handlungslogik der drei Novellen, in de-
nen jeweils ein Dilemma vorliegt, welches aus der Begegnung verschiede-
ner Sphären – der Sphäre der Ökonomie und der Sphäre der Religion, be-
ziehungsweise im Falle Melchisedechs und des Sultans Saladin auch der
Sphäre der politischen Macht – resultiert und welches dann durch ver-
schiedene Formen der Beobachtung, der Zeichendeutung und der Kom-
munikation gelöst wird. Erneut haben wir eine dezentrierte Situation, in-
sofern über die Religionsfrage nicht von einem Christen, sondern von
einem Juden und einem Muslim kommuniziert wird. Hinzu kommt, dass
gemäß der einleitenden Ankündigung der Erzählerin Filomena Gegen-
stand dieser Geschichte nicht etwa die »verità della nostra fede«,44 sondern
die »atti degli uomini«45 sein sollen. Spezifiziert wird diese Ankündigung
durch Erläuterungen im Hinblick auf die Nützlichkeit der Klugheit (»sen-
no«), welche schon so manchen aus gefährlichen Situationen gerettet ha-
be, wie das Beispiel Melchisedechs nun unter Beweis stellen solle. Wäh-
rend also in den ersten beiden Novellen die erzählten Geschichten angeb-
lich Exempla für Gottes Gnade und Güte sind, sich dann aber herausstellt,
dass die eigentlich Handelnden die Menschen sind, ist es nun umgekehrt
so, dass in der angeblich als Exempel klugen Handelns erzählten Ge-
schichte der Gegenstand ein theologischer ist, nämlich die Frage nach der
wahren Religion.

Betrachten wir nun den Inhalt der zur Abwehr der List erzählten Ge-
schichte von den drei Ringen, so erkennen wir, dass deren allegorische
Gleichsetzung mit den drei Glaubensgemeinschaften doppelbödig ist.

44 Ebd., S. 54 (die Wahrheit unseres Glaubens).
45 Ebd. (die Taten der Menschen).

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

207

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Denn liest man die Geschichte affirmativ, so lässt sie sich als eine Parabel
verstehen, die zum Ausdruck bringen soll, dass Gott-Vater seinen drei
Söhnen den jeweils identischen Glauben geschenkt hat – Christentum, Ju-
dentum und Islam wären demnach drei Varianten desselben, gleichur-
sprünglich, von Gott stammend und den Menschen als Zeichen seiner
Liebe übereignet. Liest man die Geschichte jedoch kritisch, so löst der Va-
ter das von ihm selbst verursachte Dilemma, welches darin besteht, dass er
allen drei Söhnen den Ring versprochen hat, durch einen Betrug. Der kri-
tische Subtext dieser Erzählung in der Erzählung wäre demnach lesbar als
die implizite Anklage Gottes als eines Betrügers, der seinen drei Söhnen
zu Unrecht und wahrheitswidrig suggeriert, dass jeder von ihnen ihm am
liebsten sei. Die vermeintliche Gleichheit beruht auf einer von jedem der
drei Söhne erhofften und vom Vater jedem zu Unrecht versprochenen Be-
vorzugung, die mittels eines Täuschungsmanövers inszeniert und zemen-
tiert wird. Zweimal weist der Text auf die Heimlichtuerei des Vaters hin.
Heimlich erteilt er einem Goldschmied den Auftrag, zwei Kopien des
Rings anzufertigen, und heimlich gibt er jedem seiner Söhne einen der
drei Ringe. Zwar stimmt die allegorische Gleichsetzung der drei Ringe
mit den drei Religionen insofern, als, wie Melchisedech am Schluss kon-
kludierend behauptet, die Frage nach der »wahren«, und damit also der
von Gott bevorzugten Religion bis heute offen geblieben sei und nicht be-
antwortet werden könne (»ancora ne pende la quistione«).46 Doch die
Kehrseite der Medaille ist, dass Gott, der ja allen drei Religionen als die
Quelle der Wahrheit und des summum bonum gilt, als jemand gezeichnet
wird, der sich einer Täuschung, eines Betruges bedient und dabei Zwistig-
keiten unter seinen Nachfahren billigend in Kauf nimmt, wenn er nicht
sogar diese durch sein Täuschungsmanöver überhaupt erst hervorruft. Die
Brisanz dieser Erzählung in der Erzählung wird allerdings dadurch über-
deckt, dass sie ja in erster Linie als strategisches Gegenmittel dient, mit
dessen Hilfe der kluge Melchisedech dem ihm vom Sultan gestellten Di-
lemma entgeht.

Die gestörte Wahrheitsfunktion der Zeichen

Wenn man nun die drei Novellen, mit denen das Decameron eröffnet
wird, aufeinander bezieht, dann ergibt sich folgendes Bild: Gott als die

4.

46 Ebd., S. 56.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

208

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Quelle des Wissens und der Wahrheit wird allegorisch gleichgesetzt mit
einem Vater, der seine drei Söhne aus Liebe betrügt und jedem von ihnen
ein vermeintlich authentisches Zeichen seiner Liebe schenkt. Auf der Ebe-
ne dieser Zeichen sind Wahrheit und Lüge, Original und Kopie nicht von-
einander zu unterscheiden, das heißt, die Zeichen selbst verraten nichts
über die göttliche Wahrheit. Im Gegenteil: Sie dienen dazu, diese Wahr-
heit zu verbergen. Vor diesem Hintergrund erscheint es dann nur folge-
richtig, wenn ein Erzbetrüger wie der Notar Cepparello, der für sich allein
die zweifelhafte Ehre beanspruchen darf, beinah all jene Sünden, mit de-
nen man in die Hölle kommt, begangen zu haben, am Ende seines Lebens
in Kauf nimmt, einen weiteren sündhaften Betrug durch eine falsche
Beichte zu unternehmen. Dieser Betrug beruht auf der Inanspruchnahme
von Zeichen, es handelt sich um eine sprachliche Kommunikation zwi-
schen dem Beichtenden und dem Beichtvater, wobei sich der Beichtende
jener Zeichen meisterhaft zu bedienen weiß, die einen von ihm ge-
wünschten positiven Eindruck hervorrufen, dem kein empirisches Korre-
lat im Leben des sterbenden Notars entspricht. Die Einschreibung dieses
Menschen in das Symbolsystem des Christentums als eines vermeintlichen
Heiligen beruht auf einer betrügerischen und täuschend echten Zeichen-
verwendung – auf einer Fiktion. Im Fall des jüdischen Kaufmanns, der
nach Rom geht, werden die Zeichen zunächst als das gelesen, worauf sie
verweisen, nämlich die Missachtung aller Regeln und Moralvorschriften
des Christentums durch dessen höchste Repräsentanten. So beginnt der
Kaufmann seinen Rombericht mit folgenden Worten: »Parmene male che
Idio dea a quanti sono«.47 Diese Zeichen, deren wörtliche Bedeutung ma-
nifest ist, werden nun aber von dem jüdischen Schriftgelehrten, der der
Kaufmann ja auch ist, in eine allegorische Bedeutung übersetzt. Abraams
Argumentation beruht auf zwei impliziten Syllogismen. Der erste Syllo-
gismus lautet: (1) Eine Religion, deren höchste Vertreter die eigenen Re-
geln nicht befolgen, ist dem Untergang geweiht. (2) Das Christentum ist
eine Religion, dessen höchste Vertreter die eigenen Regeln nicht befolgen.
(3) Folglich ist das Christentum eine dem Untergang geweihte Religion.
Der dritte Satz dieses Syllogismus steht allerdings im Widerspruch zu der
empirischen Beobachtung, wonach gilt: »io veggio […] continuamente la
vostra religione aumentarsi e più lucida e più chiara divenire«.48 Diesen
Widerspruch versucht der Beobachter durch den folgenden Syllogismus

47 Ebd., S. 52. (Es scheint mir ein von Gott allen Menschen gegebenes Übel zu sein.)
48 Ebd. (ich sehe […], wie eure Religion ständig wächst und immer heller leuchtet).

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

209

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu lösen: (1) Eine Religion, die durch das Verhalten ihrer Repräsentanten
gefährdet ist, benötigt zu ihrer Entfaltung die Unterstützung des Heiligen
Geistes. (2) Das Christentum ist eine Religion, die stark ist, obwohl ihre
Repräsentanten sie gefährden. (3) Folglich ist das Christentum eine Religi-
on, die die Unterstützung des Heiligen Geistes genießen muss. Mit den
Mitteln der Logik und der Hypothesenbildung erzeugt der jüdische Kauf-
mann somit eine Wahrheitsannahme, die für ihn ganz konkret die hand-
lungspraktische Konsequenz mit sich bringt, dass er zu dieser Religion
konvertiert. Es geht ihm also ähnlich wie den florentinischen Kaufleuten
und ihrem Notar Cepparello, sowie dem Sultan und Melchisedech, um
ganz konkrete diesseitige Interessen. Das Christentum wird von Abraam
nicht deshalb gewählt, weil er ihm eine größere Nähe zur Wahrheit zuge-
steht, sondern weil er glaubt, dass es die Unterstützung des Heiligen Geis-
tes genieße. Er unterwirft sich sozusagen der Stärke und Macht des Chris-
tentums. Auch für Cepparello ist die Kirche nicht aus spirituellem Interes-
se wichtig, sondern einzig und allein aus Opportunismus; er hat das Ziel,
die Geschäftstätigkeit der florentinischen Geldleiher nicht zu gefährden.
Seine Verwandlung in einen vermeintlichen Heiligen ist allenfalls ein
willkommener Nebeneffekt seiner falschen Beichte. Und auch in der drit-
ten Novelle ist erkennbar, dass die ursprünglichen Handlungsziele nicht
mit den Ergebnissen der Handlung übereinstimmen, insofern es dem Sul-
tan ja eigentlich darum geht, Melchisedech durch seine List dazu zu zwin-
gen, dass er ihm Geld leiht. Was er stattdessen gewinnt, ist die Freund-
schaft des Juden und die freiwillige Gabe eines Kredits.

Schluss

In allen drei Geschichten finden wir somit auf Handlungsebene selbst ma-
nifeste Diskrepanzen zwischen Handlungszielen und Handlungsergebnis-
sen; umso deutlicher sind diese Diskrepanzen im Verhältnis zwischen der
angeblichen Bedeutung der Geschichten gemäß den Erzählerkommenta-
ren und den durch Analyse erkennbar gewordenen komplexen Bedeu-
tungsgeflechten und mehrfachen Lesbarkeiten dieser Geschichten. Es lässt
sich festhalten, dass die Logik des Exemplarischen, der Veranschaulichung
einer typischen Gegebenheit durch ein das Typische illustrierendes Bei-
spiel, aus dem man die allgemeinen Regeln der Wissensordnung ableiten
kann, im Decameron ganz grundsätzlich infrage gestellt wird. Das Wissen,
welches im Decameron vermittelt wird, ist ein Wissen zweiter Ordnung,

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

210

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


welches als beobachtetes Wissen inszeniert wird und in seiner perspektivi-
schen Relativität erscheint. Es werden verschiedene Logiken – Innen- und
Außenperspektive, Handlung und Beobachtung, Normativität und Fakti-
zität – gegeneinandergestellt. Dies geschieht im Medium des erzählten Er-
zählens, welches durch die Rahmenstruktur der brigata durchweg präsent
ist. Hinzu kommt, wie wir gesehen haben, dass auch auf der Ebene der
Einzelnovellen das Erzählen beziehungsweise die verbale Interaktion mit
dem Ziel der Produktion einer sinnhaft geschlossenen, zeichenhaft reprä-
sentierten Wirklichkeit als solche dargestellt werden. Daraus ergibt sich
ein mise-en-abyme-Effekt. Wann immer eine Figur durch Erzählen Sinn zu
konstruieren versucht, lässt sich dies als metapoetischer Kommentar des
Decameron als eines Buches deuten, welches ein sich selbst erzählendes
Dispositiv der Erzeugung und Problematisierung von Zeichen und Wis-
sensformen ist.

Literaturverzeichnis

Bartuschat, Johannes, »Boccace biographe de Dante«, in: ders., Les »Vies« de Dante,
Pétrarque et Boccace en Italie (XIVe–XVe siècles). Contribution à l’histoire du genre bio-
graphique, Ravenna 2007, S. 44–77.

Bettinzoli, Attilio, »Per una definizione delle presenze dantesche nel Decameron«, in:
Studi sul Boccaccio 13 (1981/82), S. 267–326 und 14 (1983/84), S. 209–240.

Boccaccio, Giovanni, Decameron, in: Tutte le opere di Giovanni Boccaccio, hg. v. Vittore
Branca, Bd. 4, Milano 1976.

Branca, Vittore/Degani, Chiara, »Studi sugli ›exempla‹ e il ›Decameron‹«, in: Studi sul
Boccaccio 14 (1983/84), S. 178–208.

Cerchi, Paolo/Sarteschi, Selene, »L’innocentia di Ser Ciappelletto«, in: Studi sul Boc-
caccio 38 (2010), S. 57–68.

Cioffari, Vincenzo, »Die Konzeption der Fortuna im ›Decameron‹«, in: Peter Brock-
meier (Hg.), Boccaccios Decameron, Darmstadt 1974, S. 232–243.

Delcorno, Carlo, »Studi sugli ›exempla‹ e il ›Decameron‹ II – Modelli esemplari in
tre novelle (I 1, III 8, II 2)«, in: Studi sul Boccaccio 15 (1985/86), S. 189–214.

Fido, Franco, »Architettura«, in: Renzo Bragantini/Pier Massimo Forni (Hg.), Lessico
critico decameroniano, Torino 1995, S. 13–33.

–––, »The Tale of Ser Ciappelletto (I, 1)«, in: Elissa B. Weaver (Hg.), The Decameron.
First Day in Perspective. Volume One of the Lectura Boccaccii, Toronto 2004, S. 59–76.

Forni, Pier Massimo, »Realtà/verità«, in: Studi sul Boccaccio 22 (1994), S. 235–256.
Goodich, Michael, The Unmentionable Vice. Homosexuality in the Later Medieval Pe-

riod, Santa Barbara/Oxford 1979.
Grossvogel, Steven, »What Do We Really Know of Ser Ciappelletto?«, in: Il Veltro 40

(1996), S. 133–137.

Die Problematisierung des Wissens und der Wahrheit der Zeichen

211

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hollander, Robert, Boccaccio’s Dante and the Shaping Force of Satire, Ann Arbor 1997.
Horaz (Quintus Horatius Flaccus), Ars Poetica. Die Dichtkunst, hg. und übers. v. Eck-

art Schäfer, Stuttgart 1984.
Houston, Jason M., Building a Monument to Dante: Boccaccio as Dantista, Toronto

2010.
Johansson, Warren/Percy, William A., »Homosexuality«, in: Vern L. Bullough/James

A. Brundage (Hg.), Handbook of Medieval Sexuality, New York/London 1996,
S. 155–189.

Jolles, André, Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Rätsel, Spruch, Kasus, Memorabi-
le, Märchen, Witz, Tübingen 61982.

Küpper, Joachim, »Affichierte ›Exemplarität‹, tatsächliche A-Systematik. Boccaccios
Decameron und die Episteme der Renaissance«, in: Klaus W. Hempfer (Hg.), Re-
naissance. Diskursstrukturen und epistemologische Voraussetzungen. Literatur – Philoso-
phie – Bildende Kunst, Stuttgart 1993, S. 47–93.

Perrus, Claude, »Dante, figure de l’intellectuel dans l’œuvre de Boccace«, in: Henri-
ette Levillain (Hg.), Dante et ses lecteurs (du Moyen âge au XXe siècle), Poitiers 2001,
S. 35–44.

Picone, Michelangelo, »Autore/narratori«, in: Renzo Bragantini/Pier Massimo Forni
(Hg.), Lessico critico decameroniano, Torino 1995, S. 34–59.

Sandal, Ennio (Hg.), Dante e Boccaccio. Lectura Dantis Scaligera, 2004–2005, Roma/
Padova 2006.

Spreitzer, Brigitte, Die stumme Sünde. Homosexualität im Mittelalter. Mit einem Textan-
hang, Göppingen 1988.

Wetzel, Hermann H., Die romanische Novelle bis Cervantes, Stuttgart 1977.
Wilhelm, Raymund, »Geschichtenerzählen und Lebenspraxis. Funktionen des Er-

zählens im Conde Lucanor und im Decameron«, in: Romanische Forschungen 110
(1998), S. 37–67.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

212

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185 - am 13.01.2026, 08:46:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Einleitung: Zur Refunktionalisierung des Exemplarischen im Decameron
	1. Ein Erzbetrüger als falscher Heiliger (I, 1)
	2. Die Konversion eines Juden zum korrumpierten Christentum (I, 2)
	3. Die beste Religion? (I, 3)
	4. Die gestörte Wahrheitsfunktion der Zeichen
	Schluss
	Literaturverzeichnis

