MIRJAM MEZGER

RELIGION,.
SPIRITUALITAT,
MEDIZIN

ALTERNATIVE RELIGIOSITAT UND
PALLIATIVE CARE IN DER SCHWEIZ

[transcript] Religionswissenschaft



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mirjam Mezger
Religion, Spiritualitit, Medizin

Religionswissenschaft | Band 10

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mirjam Mezger, geb. 1984, promovierte am Religionwissenschaftlichen Semi-
nar der Universitit Ziirich. Sie arbeitet als wissenschaftliche Mitarbeiterin am
Institut fiir Pflege der Ziircher Hochschule fiir Angewandte Wissenschaften.
Thr Forschungsschwerpunkt ist die Rolle gegenwirtiger Religiositit im Ge-
sundheitswesen und die gemeindenahe, integrierte Gesundheitsversorgung.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MirjAM MEZGER
Religion, Spiritualitat, Medizin

Alternative Religiositat und Palliative Care in der Schweiz

[transcript]

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Druckvorstufe dieser Publikation wurde vom Schweizerischen National-
fonds zur Forderung der wissenschaftlichen Forschung unterstiitzt.

Die vorliegende Arbeit wurde von der Theologischen Fakultit der Universitit
Zirich im Frithlingssemester 2017 auf Antrag von Prof. Dr. Dorothea Liidde-
ckens als Dissertation angenommen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

itber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©105le)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet
aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen fin-
den Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwen-
dung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@tran-
script-verlag.de

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. wei-

tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.
© 2018 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Korrektorat: Eltje Bottcher, Laatzen

Satz: Michael Rauscher, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4165-3

PDF-ISBN 978-3-8394-4165-7
https://doi.org/10.14361/9783839441657

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Teil |
Grundlagen

1
11
1.2

21
2.2

3.
3.2
3.3
3.4

3.5

EiNl@ITUNG ...
Fragestellung
Palliative Care
1.2.1  Geschichtlicher Hintergrund und

soziologische Einordnung der Palliative Care ........c.cccoeeviveiincccee, 17
1.2.2  Palliative Care in der SCAWEIZ .....c.covviiviriiiciciciccccee e 19
Forschung zu Religiositat in der Palliative Care ..........ccooeevicienncincecen 20
Begriffsverstandnis ... 25
SPIFITUAITAL .o 25
REIIGIOSITAL ...t 27
2.2.1 Vorstellungen und Handlungsstrategien ..........cocoovviveeieiceceeiiiniirns 28
2.2.2 Hervieu-Légers Religionshegriff .........ccooeeeiriininiicieeeecccce 29
2.2.3 Alternative REliGioSITAL ......cooveiiieeiieeecece e 32
MEtROAE ... 39
Uberblick iiber die FOrSChUNGSPRASEN .........vveveeeeeeeeeeeeeeeee e, 39
Grundsdtze der Grounded ThEOIY ......cceeiiiiiriceee e 4]
SAMPIING e
DAteNErREDUNG ...oveeeeee e
3.41 Beobachtung
3.4.2 Ethnografische Interviews ............

3.4.3 Problemzentrierte Interviews
AUSWETTUND ottt

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil Il

Datenauswertung

b EQinlRIUNG ... 59

5  Untersuchungsobjekte ..., 61

5.1 Spital Heckenbiihl mit Konsiliardienst Palliative Care .........ccccceoevevvivnniiccccines 61

5.2 Spital Rotach mit Palliativstation ...........ccooeiiiiiiiiie 63

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care -
vor dem Tod und wahrend des Todes ..............ccoccovererncincinccn, 67

6.1 Korperliche Prasenz: »Dasein« als Handlungsstrategie ..........cococevvveeivceniiennnne 67
6.1.1  Der Bruch im Arbeitsalltag
6.1.2 Erkennen der Bedirfnisse unter erschwerten Bedingungen ........................ n
6.1.3 Mit dem »Dasein« verbundene Handlungsstrategien ..........c.ccccoceoevirieurnennen. 73
6.1.4 »Dasein« zur Unterstiitzung des Sterbeprozesses ........cocoovvvvvrveveveieinennn. 79

6.2 Handeln durch GESPraChE ........c.eiiieiiiiciic e 82
6.2.1 Vorbedingungen fir GESPrache .........ccoeeiiveeiineecece e 83
6.2.2 Umsetzung der GESPraChe .......cccoeviiiviririiiciecicececc e 84

6.3 Komplementarmedizinische und -therapeutische Verfahren ..........ccccoooviineinin. 89
6.3.1 Aromapflege und Wickel- und Kompressenanwendung ..............ccceovvveuennnen. 90
6.3.2 KOrpertherapie ........cocoveveueieieiieei e 96
6.3.3 Individuell eingesetzte komplementarmedizinische

und -therapeutische Verfahren ..o 98

7 Handlungsstrategien in der Palliative Care - nachdem Tod ........................ 101

7.1 Abschied mit Gegenstanden als Hilfsmittel ... 102

7.2 Individuelles AbSChiednBAMEN ..o 104

8  Welt-und Menschenbild ...

8.1 STErDEN @IS PrOZESS .eceieiiiiiiieccc s
8.1.1 DasIdeal des ruhigen StErbens .........cccovveurieieieeeieee e
8.1.2  Sterben als Weg zum LOSIaSSEN ...o..ovviieiiiiieiecee e
8.1.3 Todeszeitpunkt ........cccevevevennnnee.

8.2 Komponenten des Menschen ..............

8.2.1 Immaterielle Komponente
8.2.2 Unterscheidung von Psyche und »Seele«
8.2.3 ROIIE dBS KBIPEIS ...
B.2.4 ENBIGIE e

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8.3 Komponenten der Wl .......coooviiiiiiiieecceee e 122

8.3.1 JenseitsvorstellUNGen .......c.cccovviieieieieiiicee s 122

8.3.2 HONEre MachT .....c.oiiiiiccccc e 123
9 ZWISChenfazit ... 125
9.1 Uberblick Gber die ErgebRiSSE ............ovveovvereeeeeeeeeeeeeee oo 125
9.2 Zusammenhange von Handlung, Vorstellung und Legitimierung ..........c.cccocevevenees 129
Teil lll

Diskussion der Ergebnisse

10 Alternative Religiositat in der Palliative Care
10.1 Alternativ-religidse Inhalte
01T ENBIGIE ot

10.1.2 Psychologische Inhalte und die personliche Entwicklung ...........cccoovenne. 134

10.1.3 Alternativ-religiose Handlungsstrategien ............cccccoeevriicnnnncceciennn, 134
10.2 SUBJEKIDEZUG ...vieeee 136
10.3 Selbstbezeichnung als »@lterNative .........cocoeviviiririiiccccecee e 139

10.3.1 Abgrenzung zum offiziellen Christentum ..........ccooeeevnniiiicccn, 139

10.3.2 Verwendung des Spiritualitatsbegriffs als Abgrenzungsstrategie................. 141
10.4 Reflexion zum etischen Religionsverstandnis ...........ccceeeeveririninnnnscecees 144
11 Ruhiges Sterben in der Palliative Care ................ccccooevvinninniicee, 147
1.1 Abhéngigkeit des Sterbeideals vom Zustand der Sterbenden .........c.ccoovvvvveinennes 148
11.2 Das ruhige Sterben als Leitidee im Umgang mit Sterbenden ... 150
12 Die Rolle der InStitution ...

12.1 Handlungsstrategien in den SPIt&Iern ........coooeoiieniieicec e
1200 PDASBIN Lo
12.1.2 Gespréche als Handlungsstrategien ..........cocoovvevivircieieecicicceecces
12.1.3 Komplementare TRErapien ........ccooveivirieinieeirceeees e

12.2 Glaubensvorstellungen in den SPItalern .........ccccoovveeiieeneeeeeeee e

12.3 Der Einfluss der Institution auf alternative Religiositat
12.3.1 Tabuisierung von Religion ...........ccccceciiivnnnnnns
12.3.2 Zur Verfiigung stehende Zeit
12.3.3 Einbindung des Personals ........cccccceceeiirininininnsceeccccc s

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Alternative Religiositat als Copingstrategie ..., 167

13.1 Theoretische Grundlagen des Copingbegriffs ... 167
13.2 Coping in der Palliative Care ........covoveevieeeieeee e 170
13.3 Copingstrategien in den untersuchten Spitalern ........cccoovvvnnnninicecccenes 172
13.3.1 Alternativ-religiése Handlungsstrategien zur Stressbewaltigung ............... 173
13.3.2 Sinngebung durch Vorstellungen ..........ccocecevieeinineiiniecee e 181
13.3.3 Schlussfolgerungen und Bezug zur theoretischen Diskussion .................... 183
Th  FAZIt ..o 185
14.1 Zusammenfassung der AnalySEergebniSSe ........cccceeeeiienininininsseeeeiees 185
14.2 Alternative Religiositat in der Spiritual Care ... 194
14.3 Warum gerade alternative ReligioSitat? ........cocoovviviiiieicceeee 196
Literatur ........................
Internetquellen
Abbildungsverzeichnis ... 213
Interviewleitfaden ... 215

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil |
Grundlagen



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

1.1 Fragestellung

Die vorliegende Dissertation beschiftigt sich mit der Rolle alternativer Reli-
giositdt in der Palliative Care, in der Versorgung Sterbender im medizinischen
Umfeld. Die Untersuchung basiert auf einer qualitativen Datenerhebung in
Form von fokussierten Beobachtungen und problemzentrierten Interviews in
zwei Spitilern in der Schweiz (s. Kap. 5). In einem Spital stand eine Station der
Inneren Medizin im Fokus, in der die spezialisierte Palliative Care mit einem
Konsiliardienst, einem spezifischen Beratungsteam, abgedeckt wird. In einem
zweiten Spital wurde als Vergleichsgrofie eine Palliativstation untersucht. Die
so erhobenen Daten werden in Anlehnung an die Grounded Theory explorativ
ausgewertet.

Es wird der Frage nachgegangen, ob und wie alternative Religiositit in dieses
naturwissenschaftlich gepragte Umfeld einbezogen wird. In welchen Situationen
und auf welche Art und Weise kann dies geschehen? Welche religiésen Hand-
lungen und Vorstellungen finden darin Eingang und erfiillen sie eine bestimmte
Funktion? Der Fokus liegt auf der Religiositit des Personals.

Im ersten Unterkapitel der Einleitung werden die Fragestellung und der Auf-
bau der Arbeit vorgestellt. Um die Fragestellung differenziert formulieren zu
konnen, werden Hintergrundinformationen zu gegenwirtiger alternativer Reli-
giositit und deren Verbindung zur Palliative Care eingebracht. In Unterkapitel 1.2
werden die aktuelle Form der Palliative Care in der Schweiz und ihr historischer
Hintergrund umrissen. Im dritten Teil der Einleitung 1.3 wird die bisherige For-
schung zu Religiositit in der Palliative Care vorgestellt.

Alternative Religiositat auf dem Vormarsch
Ein groRer Anteil der Schweizer Bevolkerung hat alternativ-religiése Glaubensin-
halte und -praktiken angenommen.! Das zeigt sich in den Ergebnissen der quanti-

1 Fiir weitere Ausfithrungen zu alternativ-religiosen Glaubensinhalten s. Kapitel 2.2.3.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

tativen Studie MOSAICH 2009.% Rund 27% der Schweizer Wohnbevoélkerung hal-
ten gemaf} der Studie ein Leben nach dem Tod fiir sicher und weitere rund 30 %
fur wahrscheinlich. Insgesamt 30% halten zudem eine Wiedergeburt fiir sicher
oder wahrscheinlich. 20% der Schweizer Bevolkerung haben im Jahr 2009 eso-
terische Lektiire gelesen, rund 40 % haben eine Heilmethode der Traditionellen
Chinesischen Medizin angewendet (Joye u. a. 2010). Von einigen Religionssoziolo-
gInnen wird diese Tendenz in einen internationalen »spiritual turn« eingeordnet
(s. Kap. 2.2.3). Stolz u. a. (2011: 7) bezeichnen ausgehend von der MOSAiCH-Studie
9% der SchweizerInnen als »alternativ«. In der vorliegenden Arbeit werden dem-
gegeniiber nicht die Personen als Ganzes als alternativ klassifiziert, sondern ein-
zelne Vorstellungen und Handlungen. Es wird davon ausgegangen, dass ein und
dieselbe Person auf verschiedene religiose Stromungen zuriickgreifen kann, auch
wenn sie sich nur einer oder auch gar keiner Strémung zugehorig fithlt. Dies zeigt
sich ebenfalls in statistischen Daten: In der Schweiz nimmt die Religionszugeho-
rigkeit seit den 1970er Jahren ab. Von 2000 bis 2014 stieg die Zahl an Konfessions-
losen von rund 11% auf 22.% an.? Im Zeitraum von 1970 bis 2014 war das sogar ein
Anstieg von 1,2 % auf 22 % (vgl. de Flaugergues 2016: 6). Die Konfessionslosen sind
jedoch keineswegs alle religionslos: Die Prozentzahlen der MOSAiICH-Studie ver-
teilen sich in allen Fillen gleichermafen auf Konfessionslose, Protestanten und
Roémisch-Katholische. So glauben 22,1% der Konfessionslosen an ein Leben nach
dem Tod und 16 % sogar an eine Wiedergeburt. Auch unter den Protestanten und
Romisch-Katholischen ist der Anteil derer grof3, die an ein Leben nach dem Tod
glauben: 33,6 % der befragten Romisch-Katholischen glauben allgemein an ein Le-
ben nach dem Tod und 14,7 % an eine Wiedergeburt. Von den Protestanten sind es
29% und 14,1%. Ferndstlichen Meditationsstilen wenden sich 7,8 % der Gesamt-
bevolkerung zu. 39,4 % dieser Praktizierenden bezeichnen sich als konfessionslos,
wihrend hier die Protestanten 21% und die Rémisch-Katholischen 27,7% ausma-
chen - dies, obwohl nur ein kleiner Teil der Gesamtbevélkerung konfessionslos
ist und obwohl diese Meditationskurse zum Teil von kirchlichen Institutionen
angeboten werden.

2 Befragt wurden in dieser Studie 1.129 Personen, die in der Schweiz wohnen und iiber 18 Jahre alt
sind. Dazu gehdéren Menschen mit Schweizer Staatszugehorigkeit sowie Auslanderlnnen mit
Kenntnis einer Schweizer Landessprache. Die Ziehung der befragten Personen geschah propor-
tional geschichtet (Joye u.a. 2010). Es handelte sich dabei um eine Fragebogen-Erhebung mittels
Face-to-Face-Interviews. Zum besseren Verstandnis der quantitativ erhobenen Daten wurden
zudem qualitative Tiefeninterviews gefiihrt. Die hier aufgefiihrten Zahlen beziehen sich jedoch
nuraufden quantitativen Teil der Untersuchung. Fiir weitere Angabensiehe ebd., zuletzt gepriift
am 08.02.2016.

3 Vgl. https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html, zuletzt gepriift
am 08.02.2016; https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html, zu-
letzt gepriiftam 01.02.2016.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html
https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html
https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html

1 Einleitung

Die ganzheitliche Ausrichtung der Palliative Care

Ein zweiter wichtiger Punkt im Hintergrund der Fragestellung ist, dass sich das
Palliative Care-Personal nach dem Selbstverstindnis in den Leitlinien der World
Health Organization und des schweizerischen Bundesamtes fiir Gesundheit* auf
eine ganzheitliche Art und Weise um die Sterbenden kiimmern soll. Nebst der
medizinischen Symptomlinderung sollen auch soziale, psychologische und -
mittels der sogenannten Spiritual Care — spirituelle Anliegen beriicksichtigt
werden (s. u.). Es wird davon ausgegangen, dass alternative Religiositit in dieser
ganzheitlichen Ausrichtung Platz einnimmt. Da die christlichen Seelsorgenden
als die Spezialisten und Spezialistinnen fir Spiritual Care gelten, stellt sich je-
doch die Frage, ob versucht wird, auch auf die Bediirfnisse von PatientInnen mit
alternativ-religiésen Glaubensvorstellungen einzugehen und auch, ob dabei die
alternative Religiositit des Personals an die PatientInnen herangetragen wird.
Das wiirde gemif? den obigen Zahlen manchen PatientInnen entgegenkommen,
denn auch auf deren Seite muss es eine zunehmende Anzahl von Personen geben,
die alternativ-religiés ausgerichtet sind. Dieses Thema wird in der vorliegenden
Arbeit nicht aus der Sicht der PatientInnen untersucht, sondern es stehen die in-
stitutionalisierten Praktiken und die Einschitzung des Personals und dadurch
auch dessen Religiositit im Zentrum. Die Religiositit der PatientInnen wird nur
einbezogen, wenn die Mitarbeitenden iiber die Bediirfnisse der PatientInnen Ver-
mutungen und Reflexionen anstellen. Die beiden Akteursgruppen stehen in en-
ger Interaktion und die Mitarbeitenden richten ihre Arbeit auf die PatientInnen
aus. Die Sichtweise des Personals wird so sehr durch die PatientInnen bzw., wie
spater ausgefithrt wird, durch deren Zustand geprigt. Ebenso wird davon aus-
gegangen, dass die institutionellen Voraussetzungen, in denen sich das Personal
bewegt, einen wichtigen Einfluss auf die Handlungen und Vorstellungen des Per-
sonals haben. Die alternative Religiositit des Personals wird, wie in Abbildung 1
dargestellt, abhingig vom Zustand der Sterbenden und vom jeweiligen institu-
tionellen Umfeld untersucht sowie auffillige Riickwirkungen der Religiositit auf
die beiden anderen Faktoren. Zudem wird die Motivation des Personals selbst
betrachtet.

Die zwei Faktoren nebst dem Personal werden in die Untersuchung mitein-
bezogen, soweit sie in Interviews erwihnt werden. Die Sicht des Personals auf
die Institutionen und die PatientInnen wird durch die Ergebnisse, die mittels
teilnehmender Beobachtung erzielt wurden, und die konsultierten Dokumente
eingeordnet, unterstiitzt oder relativiert. Welche Faktoren des Patientenkontakts
und des institutionellen Umfelds die alternative Religiositit des Personals in wel-
cher Weise prigen, wird im Laufe der Arbeit untersucht. Es wird zum Beispiel

4 Vgl. www.who.int/cancer/palliative/definition/en/, zuletzt gepriift am 03.02.2015; Binder u.a.
2009: 4.

- am 14.02.2026, 19:20:45


http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/

Religion, Spiritualitat, Medizin

darauf eingegangen, ob sie einen Einfluss auf die Form und den Zeitpunkt ha-
ben, zu dem alternative Religiositit gelebt wird. Der biografische Hintergrund
des Personals wird nicht in die Beantwortung der Fragestellung einbezogen, da
nur das unmittelbare Verhalten des Personals im Spitalumfeld untersucht werden
soll bzw. die Reflexion des eigenen Verhaltens, sofern sie in den Interviews ge-
dullert wird. Es werden nur aktive, in den Beobachtungen ersichtliche und in den
Interviews genannte alternativ-religiose Vorstellungen und Handlungen erfasst
und analysiert.

Abbildung 1: Einflussfaktoren fiir alternative Religiositit

Motivation des Personals

v

” Alternativ-religiose Handlungen
und Vorstellungen des Personals >

Y

Zustand der Sterbenden Institutionelle Bedingungen

Aufbau der Arbeit

Die vorliegende Untersuchung ist in drei Teile gegliedert. Im Rahmen des einlei-
tenden Teils I werden die Grundlagen der Arbeit gelegt: Nach einer allgemeinen
Definition der Palliative Care werden der Forschungsstand zu Medizin und Re-
ligion umrissen und grundlegende Begrifflichkeiten geklirt. Dabei wird insbe-
sondere auf das Verstindnis von Religiositit und alternativer Religiositit genauer
eingegangen. Zudem wird die Methodik erldutert. In Teil II der Arbeit werden die
Untersuchungsgegenstinde vorgestellt und die erhobenen Daten mit Bezug auf
die Fragen fokussiert dargestellt. In Teil III werden die Daten auf einer abstrak-
teren Ebene diskutiert und die Erkenntnisse aus Teil II in einen gréferen Zusam-
menhang gebracht: Als Erstes wird darauf eingegangen, inwiefern sich alternati-
ve Religiositit in den Daten aufzeigen lisst und welche Aspekte davon besonders
stark ausgeprigt sind. Dies wird in einen Zusammenhang mit dem institutio-
nellen Rahmen der Spitiler gestellt und reflektiert. Wie beeinflusst das institu-
tionelle Umfeld die Form, in der alternativ-religiése Inhalte eingebracht werden
konnen, und hat es einen Einfluss auf die Inhalte selbst? In einem weiteren Schritt
wird auf Bediirfnisse des Personals eingegangen, die im Zusammenhang mit al-
ternativer Religiositit geduflert werden. Es wird gepriift, ob alternative Religiosi-
tit als Copingstrategie dient, und falls ja, warum gerade auf alternative Religiosi-
tit zuriickgegriffen wird.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

1.2 Palliative Care

Die Palliative Care ist eine Teildisziplin der Medizin, in der Menschen betreut
werden, die unheilbar chronisch oder akut lebensbedrohlich krank sind. Grund-
sitzlich wird zwischen allgemeiner und spezialisierter Palliative Care unterschie-
den. Die Einstufung wird aufgrund der Komplexitit und des Pflegebedarfs eines
Falles getroffen. Einerseits wird dazu auf der Ebene der PatientInnen die allge-
meine Stabilitit ihres Gesundheitszustandes, die Intensitit der notigen Betreu-
ung sowie die Komplexitit der Symptome eingeschitzt, andererseits die Kompe-
tenzen und die Belastung des Personals. Wihrend die allgemeine Palliative Care
in der medizinischen Grundversorgung geleistet werden kann, werden fir die
spezialisierte Palliative Care dafiir ausgebildete SpezialistInnen eingesetzt. Die
spezialisierte Palliative Care kann ambulant zu Hause angeboten werden, wird
vielfach jedoch stationir, das heifdt in spezialisierten Institutionen wie Hospizen,
Palliativstationen oder mittels eines Konsiliardienstes, erbracht (s. Abbildung 2).

Abbildung 2: Versorgungsstruktur der Palliative Care in der Schweiz

Palliative Care in der Spezialisierte Palliative Care
Grundversorgung (Patientengruppe B)
Bereich (Patientengruppe A) Mobile Angebote : Ambulante und stationare Angebote
|
iati i ioh3d iative 1 Patienten:
Palliative Care im stationdren Palliativ- Spitalstruktur Komplex/
y Akutbereich Konsiliar- I X =50 3 ;
Spital A e 2 mit Palliative instabil
Spitalerinkl. Rehabilitation und dienst | care-Auft (Spitalbe-
Psychiatrie (spitalintern) are-Auftrag b
=YC R 1 diirftigkeit)
Allgemeine I
Unter- 1
stttzung: 1
| . - Patienten:
Palliative Care im Freiwilige SezldlmediEly komplex/
Langzeit- Langzeitbereich | i staol
pflege Alters- und Pflegeheime, ] (s {Belrevung
andere Einrichtungen i | [t el
9 Mobiler || Care-Auftrag Ein-
y Palliativdienst richtung)
Koordina- 1
tion und t
Vernetzung
Palliative Care im || Tages-INacht- Patienten:
ambulanten Bereich (zu I strukturen komplex/
Ambulant | Hause) 1 stabi,
Niedergelassene (Fach-) 1 Betreuung
Arztinnen und -Arzte, spital- | Palliativ- ZU‘/18{159
externe Pflege, Ambulatorien : Ambulatorium méglich

Quelle: palliative ch u.a. 2012: 0.S.

Der Ubergang der zwei Einstufungen ist flieRend und hingt von der jeweiligen
Einschitzung des Personals vor Ort ab. Auch ist davon auszugehen, dass eine
Person mit einer lebensbedrohlichen unheilbaren Krankheit zwischen der allge-
meinen und der spezialisierten Palliative Care alterniert. Es handelt sich somit
um eine nicht einfach zu treffende Unterscheidung und es ist damit zu rechnen,

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

dass das einen Einfluss auf die Umsetzung der Palliative Care hat. Typisch fir die
Palliative Care ist die Frage, ab wann eine Krankheit als unheilbar eingestuft wird.

Anstelle der Heilung tritt in der Palliative Care die »Lebensqualitit bis zum
Tode« in den Vordergrund.® Dieser Aspekt wird in verschiedenen éffentlichen
Leitlinien und auch in der o6ffentlichen Kommunikation der Spitiler hochgehal-
ten. So beschreibt zum Beispiel das Dokument der Schweizerischen Akademie
der Medizinischen Wissenschaften SAMW »Medizin-ethische Richtlinien Pallia-
tive Care«:

Ihr Ziel [der Palliative Care] ist es, den Patienten eine moglichst gute Lebensqua-
litat zu ermoglichen. [..] Leiden soll optimal gelindert werden und entsprechend
den Wiinschen der Patienten sind auch soziale, seelisch-geistige und religios-spi-
rituelle Aspekte zu beriicksichtigen (Schweizerische Akademie der Medizinischen
Wissenschaften SAMW 2013: 6).

Auch in den untersuchten Spitilern liegt der Fokus der Palliative Care auf der Le-
bensqualitit. Das erste Spital mit dem palliativen Konsiliardienst beschreibt das
Ziel, mit der Palliative Care die verbleibende Zeit optimal zu gestalten (vgl. Inter-
netseite Spital Heckenbiihl,® anonymisierte Quelle, zuletzt gepriift am 21.08.2016).

Ebenso heifdt es auf der Internetseite der untersuchten Palliativstation, dass
Schmerzen und weitere Symptome interdisziplinir behandelt werden, um die
Lebensqualitit moglichst zu erhalten (vgl. Internetseite Spital Rotach, anonymi-
sierte Quelle, zuletzt geprift am 21.08.2016). In der Broschiire der Station wird
mit einem Zitat von Cicely Saunders das friedliche Sterben als zusitzlicher Aspekt
aufgegriffen:

Sie sind wichtig, weil Sie eben sind. Sie sind bis zum letzten Augenblick lhres Le-
bens wichtig, und wir werden alles tun, damit Sie nicht nur in Frieden sterben [sic!]
sondern auch bis zuletzt leben kdnnen (Saunders, zitiert in der Informationsbro-
schiire Spital Rotach).”

Mit dem Schwerpunkt auf der Lebensqualitit soll »auf die Bediirfnisse der Pa-
tientinnen und Patienten umfassend eingegangen« werden (BAG u.a. 2010: 8).
Es werden Werte wie »Personenwiirde« und »Selbstbestimmung« hochgehalten.
Deshalb sollen die Sterbenden in Anlehnung an Cicely Saunders® Konzept der
»Total Pain« (vgl. Saunders 1981: 194; Saunders u. a. 1983: 12f., 53-66) in vier Be-

5 Vgl.BAGu.a.2010: 8; www.who.int/cancer/palliative/definition/en/, zuletzt gepriftam 03.02.201s.
6 Die Namen der Spitdler wurden zwecks Anonymisierung abgeandert.
7 Spital Rotach 2014b, anonymisierte Quelle, zuletzt gepriiftam 21.08.2016.

8 Saunders giltals Griinderin der modernen Hospizbewegung (s. u.).

- am 14.02.2026, 19:20:45



http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/

1 Einleitung

reichen betreut werden: auf der physischen, der psychischen, der sozialen und der
spirituellen Ebene.’ Dafiir wird ein interprofessionelles Team eingesetzt. Auf der
korperlichen Ebene steht die Symptomkontrolle im Vordergrund, auf der psychi-
schen sollen Stressfaktoren der sterbenden Person und ihrer Angehérigen abge-
fangen werden. Im sozialen Bereich wird zum Beispiel die Wohnsituation oder Fi-
nanzielles geklart und im spirituellen Bereich soll die Frage nach dem Lebenssinn
aufgenommen werden (vgl. Binder u. a. 2009:13f.). Diese Ebene soll einerseits von
den Seelsorgenden als SpezialistInnen mit der sogenannten Spiritual Care ein-
gebracht werden, aber auch anderen Berufen wird eine Rolle in der spirituellen
Betreuung zugesprochen. Die Spiritual Care hat hauptsichlich zum Ziel, die Pa-
tientInnen am Lebensende bei der Sinnsuche zu unterstiitzen (vgl. z. B. palliati-
ve ch 2008).1° Laut der Schweizerischen Gesellschaft fiir Palliative Care basiert
die spirituelle Betreuung auf persénlichen, spezialisierten und generellen Kom-
petenzen. Zu den personlichen gehdren Authentizitit, aktives Zuhoren, Dasein,
die Intuition und das Einhalten von Grenzen. Die spezialisierten Kompetenzen
bilden sich u.a. aus dem eigenen Erleben von Spiritualitit, aus Fachkenntnis-
sen zur spirituellen Betreuung und verschiedenen religiosen Traditionen sowie
aus Kenntnissen zu religiosen Ritualen. Als generelle Kompetenzen gelten eine
»Atmosphire der Begegnung und Verfiigbarkeit«, Kompetenzen verbaler und
nonverbaler Kommunikation, Selbstreflexion und die Anerkennung des hohen
Stellenwerts, den Spiritualitit fiir PatientInnen haben kann. Die Spiritual Care
soll in Gesprichen, Ritualen, die aus verschiedenen religiosen Traditionen oder
aus der Psychologie stammen kénnen, aber auch im Abspielen von Musik und im
Einsatz von Bildmedien umgesetzt werden (vgl. palliative ch 2008: 4f.). Spiritual
Care hilt auch in verschiedenen Universititen Einzug: Beispiele sind der befriste-
te Lehrstuhl fiir Spiritual Care 2010 bis 2015 an der Ludwig-Maximilian-Universi-
tdt Miinchen oder die Professur fiir Spiritual Care an der Theologischen Fakultit
der Universitit Ziirich, die seit 2016 besetzt ist. An der Universitit Bern wird ein
Certificate of Advanced Studies (CAS) dazu angeboten, in Basel sogar ein Master
of Advanced Studies (MAS).

1.2.1 Geschichtlicher Hintergrund
und soziologische Einordnung der Palliative Care

Die Palliative Care entstand aus der Hospizbewegung, die sich aus der christli-
chen Sorge um Kranke und Sterbende entwickelt hatte. Urspriinglich war ein Hos-
piz eine Pilgerherberge. Schon ab dem 16. Jahrhundert n. Chr. wurde es zu einer
Pflegeeinrichtung fiir Kranke und Sterbende (vgl. Krinzle u.a. 2010: 5). Ende 18.,

9 Vgl. www.who.int/cancer/palliative/definition/en/, zuletzt gepriift am 03.02.201s.

10 Zum Verstandnis von Spiritualitdt in diesem Kontext s. Kapitel 2.1.

- am 14.02.2026, 19:20:45



http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/

Religion, Spiritualitat, Medizin

anfangs 19. Jahrhundert waren Hospize im Sinne einer christlich fundierten Ein-
richtung fur heilbar Kranke gedacht, was aber trotzdem mit einer grof3en Anzahl
Sterbender einherging (vgl. Stolberg 2011: 194f)). In den sich daraus entwickeln-
den medizinisch ausgerichteten Krankenhiusern gab es im Laufe des 19. Jahr-
hunderts zwei Tendenzen: In den einen wurden immer weniger bis gar keine
Sterbenskranke aufgenommen, um dem Ruf der Spitiler nicht zu schaden. Dem-
gegeniiber standen die »Unheilbarenhiuser, die wiederum jegliche PatientInnen
aufnahmen, was in diesen zu erhohten Sterberaten fithrte (vgl. ebd.: 199-201).
Von den Kirchen und Wohlfahrtsverbinden wurden reine Sterbehospize bis in die
spaten 1970er Jahre abgelehnt, weil sie die Tendenz der »Sterbeghettos« zu for-
dern schienen (vgl. Dref}ke 2007: 77{.)." Die ersten Hospize, die primir auf un-
heilbar Kranke ausgerichtet waren, entstanden gegen Ende des 19. Jahrhunderts
in Irland und England. Das erste war 1878 das »Lady’s Hospice for Dying«in Irland
(vgl. Stolberg 2.011: 229).

Ein Grof3teil der Ausarbeitung und Institutionalisierung der palliativmedizi-
nischen Versorgung setzte nach dem Zweiten Weltkrieg ein. In dieser Zeit erlebte
die medizinische Forschung allgemein viele Innovationen. Dazu kam, dass auf-
grund verinderter Gesellschafts- und Familienstrukturen immer weniger Men-
schen zu Hause starben, sondern eher in den Spitilern (vgl. Stolberg 2011: 233 f.).
Somit verschwand der Tod aus dem Alltag der meisten Menschen (vgl. Walter 1994:
13f.; DrefRke 2007: 77f.). Aus diesem Grund wurde der neuen Entwicklung in der
Medizin eine Marginalisierung und eine Medikalisierung des Todes vorgewor-
fen. In deren Zuge seien Bediirfnisse, die nicht schulmedizinisch gestillt werden
konnten, vernachlissigt worden. Das fithrte wiederum zu einer Gegenbewegung
gegen die rein naturwissenschaftlich ausgerichtete Medizin ab den 1960er Jahren.

In der soziologischen Forschung werden diese Vorwiirfe reflektiert und er-
klart. Auch wenn eine Marginalisierung und Tabuisierung schon frith beobachtet
worden war, wurden sie ein erstes Mal von Gorer (1955) mit dem Ausdruck »Porno-
graphy of Death« auf den Punkt gebracht. Eine Medikalisierung wird nicht nur in
Zusammenhang mit dem Tod festgestellt, sondern als allgemeiner Trend der euro-
pdischen Gesellschaft gesehen (vgl. Conrad 2007). Verbunden mit der Tabuisie-
rung wird von soziologischer Seite von einer Rationalisierung, einer Sikularisie-
rung und einer Individualisierung des Todes gesprochen (vgl. Walter 1994: 9—22).1

Die Hospizbewegung und die Palliative Carelassen sich in ein darauffolgendes
steigendes Interesse am Tod in der Offentlichkeit einordnen, als dessen Anfangs-

11 Verdndert hatsich das erst mit der Zeit durch den zunehmenden Fokus auf die Patientlnnen als
selbststandige Akteure sowie durch die wissenschaftliche Ausarbeitung und Profilierung der
Palliativmedizin (vgl. Dref3ke 2007: 80).

12 Einen differenzierten Blick auf das Verhiltnis zwischen Medizin und Tod aus soziologischer
Sicht bietet auch Streckeisen (2001: 30—48).

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

punkt die »Death-awareness«-Bewegung in den 1960er Jahren gesehen wird (vgl.
Knoblauch u. a. 2005: 18), und in ein Bestreben nach einer ganzheitlichen Betreu-
ung, im Gegensatz zur rein biomedizinischen Herangehensweise an Sterben und
Tod (vgl. Walter 1996a: 369). Diese Bewegung wurde vom gehiuften Aufkommen
von Krankheiten, die zu einer langen Sterbephase fithren (z. B. Krebs und HIV/
AIDS), vorangetrieben (ebd.: 354). Darauf reagierte die Soziologie mit verstirk-
tem Interesse (vgl. Bernarz 2003: 17; Knoblauch u. a. 2005: 1) und diagnostizierte
eine gesellschaftliche Enttabuisierung des Todes (vgl. Knoblauch 2001).” Wich-
tig in dieser Gegenbewegung war die Forschung von Elisabeth Kiibler-Ross, die
die Aufmerksambkeit auf nicht-medizinische Bediirfnisse der Sterbenden lenkte
(vgl. Knoblauch u.a. 2005: 18). Eine wichtige Figur zu dieser Zeit war auch die
Pflegefachfrau Cicely Dame Saunders, die als Griinderin der modernen Hospiz-
bewegung gilt." Das Ziel der modernen Hospizbewegung war die Betreuung von
Sterbenden auf verschiedenen Ebenen, wie zum Beispiel auf der medizinischen,
der emotionalen, der spirituellen und der pflegerischen (vgl. Stolberg 2011: 237).
Knoblauch u.a. (2005: 18) sprechen diesbeziiglich von einer Psychologisierung
und einer Subjektivierung des Todes. Daraus geht die oben genannte Vierteilung
der Palliative Care in eine korperliche, eine spirituelle, eine soziale und eine psy-
chologische Betreuung hervor.

Ob in einem zum Teil christlich ausgerichteten Hospiz eine Person medizi-
nisch fachgerecht gepflegt werden kann, war anfangs umstritten. Das wiederum
fithrte zur Griindung von Palliativstationen innerhalb der Spitiler, welche sich
einerseits auf eine ganzheitliche Betreuung, andererseits auf eine Spezialisierung
auf Schmerztherapie ausrichteten. Als Vorreiter wurde im »Royal Victoria Hos-
pital« 1973 in Montreal die erste Palliativstation gegriindet, worauf bald weitere
folgten (vgl. Stolberg 2011: 242-245). Zugleich entwickelten sich ambulante Pal-
liativdienste (vgl. ebd.: 245-247). Der Begriff Palliative Care wurde 2002 von der
World Health Organization definitorisch festgelegt.””

1.2.2 Palliative Care in der Schweiz

In der Schweiz entstand die erste gezielte Umsetzung von Palliative Care am
»Centre des Soins Continus« im Kanton Genf. In den letzten Jahren gewinnt sie
zunehmend an Brisanz, da eine demografische Verinderung prognostiziert wird,
gemifd derer in den nichsten zwanzig Jahren in der Schweiz die Todesfille von

13 Damiteinher ging die Beschaftigung mit dem Tod durch die sogenannte Thanatosoziologie. Es
wird sogar von einer »Geschwatzigkeit des Todes« gesprochen (vgl. Nassehi 2004).

14 ZuihrerPersonvgl.z.B. Hodler-Franz 2012.

15 Vgl. www.palliative.ch/de/palliative-care/die-geschichte-der-palliative-care/, zuletzt gepriift am
04.03.2016.

- am 14.02.2026, 19:20:45



http://www.palliative.ch/de/palliative-care/die-geschichte-der-palliative-care/
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.palliative.ch/de/palliative-care/die-geschichte-der-palliative-care/

20

Religion, Spiritualitat, Medizin

60.000 auf 80.000 pro Jahr steigen sollen. Wegen der weiteren Verbesserung der
medizinischen Versorgung ist zudem davon auszugehen, dass die Lebenserwar-
tung weiter steigt und somit die Anzahl der Menschen, die an multimorbiden Er-
krankungen sterben, zunimmt (vgl. von Wartburg u. a. 2012: 9-11).

Trotzdem ist die Palliative Care in der Schweiz nicht gleichmifig flichen-
deckend aufgebaut, wie der Bund nach einer Bestandesaufnahme festhilt (vgl.
Binder u.a. 2009). Ende 2011 bestanden in der Schweiz 29 stationire Palliative
Care-Einrichtungen mit spezialisierter Palliative Care. Ambulante Einrichtun-
gen gab es nur vereinzelt. Besser ausgestattet waren in beiden Belangen die Re-
gionen Nordost- und Nordwestschweiz, wihrend die Zentralschweiz zu diesem
Zeitpunkt nur iber einzelne Palliativbetten verfiigte. »Hospize« gab es Ende 2011
sechs (vgl. Junker 2012: 7f.). Diese waren jedoch in der Bezeichnung und dem da-
zugehorigen Leistungsangebot nicht einheitlich geregelt (vgl. palliative ch u.a.
2012: 0. S.). Finanziell werden die Leistungen der Palliative Care in der Schweiz
von der obligatorischen Krankenpflegeversicherung iitbernommen. Abgerechnet
wird in Tagespauschalen.’ In der Bestandesaufnahme des Bundes wurde zudem
festgehalten, dass nebst der flichendeckenden Versorgung auch in der Sicherstel-
lung einer regional gleichmiRig verteilten Finanzierung, der Sensibilisierung in
der Gesellschaft, der Bildung des Personals und der Forschung Liicken bestehen.
Diese sollen mit der Umsetzung einer »Nationalen Strategie Palliative Care« auf-
gearbeitet werden (vgl. Binder u. a. 2009: 7).

1.3 Forschung zu Religiositat in der Palliative Care

Religiositit im Gesundheitswesen allgemein findet in der medizinischen und der
theologischen Forschung unter dem Stichwort »Spiritualitit« Beachtung.” Seit
den 1990er Jahren wurde in Studien im Gesundheitswesen der »Spiritualitit« eine
immer grofRere Rolle beigemessen (vgl. Puchalski u. a. 2009: 885; Klein u. a. 2011b:
12). In jenem Jahrzehnt kam es zu einer Hiufung von Beitrigen zu Religion und
Spiritualitit in medizinischen Journalen. Der Begriff »Spiritual« wurde je nach
Datenbank sogar bis zu sechs Mal hiufiger genannt als in den 1980er Jahren (vgl.
Sinclair u.a. 2006: 465{.).”® Nach einem Aufschwung im Bereich der Palliative
Care verbreitete sich die Beachtung von Spiritualitit auch im Rest des Gesund-
heitswesens (vgl. Walter 1996a: 354).

16 Fur Detailsvgl. Furreru.a. 2013.
17 Zur Wortwahl»Spiritualitat«s. auch Kapitel 2.1.

18 Der Begriff »Religion« wurde im Vergleich zu den 1980er-Jahren in beinahe doppelt so vielen
medizinischen Artikeln genannt.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Inhaltlich beschiftigte sich diese Forschung mit der Abgrenzung von Spiritu-
alitit und Religion, mit den Effekten von Spiritualitit auf die Gesundheit der Pa-
tientInnen, den religigsen Bediirfnissen der PatientInnen sowie der Umsetzung
von Spiritual Care (vgl. Sinclair u. a. 2006: 465-469). Die Religiositit des Personals
wird weitgehend hinsichtlich des Bezugs auf Copingstrategien diskutiert. Darauf
wird in Kapitel 13.2 genauer eingegangen werden. Die meisten dieser Studien be-
zogen sich auf Daten aus den USA (vgl. Klein u. a. 2011a: 12).

In den letzten Jahren wurden aus der medizinischen und der theologischen
Forschung verschiedene Messinstrumente in Form von Frageanleitungen entwi-
ckelt, um die Relevanz der Religiositit von PatientInnen am Lebensende zu mes-
sen.” Sie sind anwendungsbezogen und sollen dem Personal helfen, Gespriche
iiber »Spiritualitit« mit PatientInnen zu fithren. Die Auswirkung von Spiritua-
litdt auf das psychische Wohlbefinden der PatientInnen ist auch heute noch ein
viel untersuchtes Thema.?® Mit der Umsetzung der Spiritual Care beschiftigen
sich hauptsichlich theologische Arbeiten wie zum Beispiel jene von Weiher (2014)
»Das Geheimnis des Lebens berithren. Spiritualitit bei Krankheit, Sterben und
Tod. Eine Grammatik fir Helfende« oder verschiedene von Traugott Roser und
Eberhard Frick, die 2010 bis 2015 den Lehrstuhl fir Spiritual Care an der Lud-
wig-Maximilian-Universitit Miinchen innehatten. Sie gaben u.a. den Sammel-
band »Spiritualitit und Medizin: Gemeinsame Sorge um den kranken Menschen«
(Frick u. a. 2009) heraus.

Zur Religiositit in der Palliative Care wurde von religionswissenschaftlicher
und religionssoziologischer Seite bisher nur wenig geforscht. Spiritual Care wur-
de lediglich vom Soziologen Tony Walter in die Forschung einbezogen. Walter
untersucht in seinem Aufsatz von 1996 die Einbindung von Religion in die Hos-
pize und Spitdler. Generell stellt er fest, dass sich der Umgang mit dem Tod von
einer »traditionellen« in eine »moderne« und eine »postmoderne« Handhabung
gewandelt hat. Wihrend der traditionelle Umgang eine 6ffentliche, sehr hiufige
Konfrontation mit dem Tod beinhaltete, wurde dem Tod in der Moderne eher ver-
steckt und sikularisiert begegnet. Das heif3t, es wurde vermehrt im Krankenhaus
gestorben, wo man den Tod mit allen Mitteln zu verhindern suchte (vgl. Walter
1996a: 353 f.; Walter 1993: 128-132). Hingegen in der Postmoderne, wie Walter die
heutige Zeit bezeichnet, wird eine Auseinandersetzung mit dem Tod propagiert,

19 Die wichtigsten sind SPIR, HOPE, STIW und SMILE (vgl. palliative ch 2008: 2f.; Borasio 2009:
112). SPIR legt dabei den Schwerpunkt darauf, zu erheben, mit wem die Patientinnen dariiber
sprechen wollen (vgl. Frick u.a. 2006: 240), HOPE widmet sich eher den Auswirkungen von Re-
ligiositat (vgl. Anandarajah u.a. 2001), STIW wurde spezifisch fir Seelsorgende entwickelt (vgl.
palliative ch 2008: 2f.) und bei SMILE geht es um Sinnstiftung am Lebensende allgemein (vgl.
Feggu.a.2008).

20 Vgl.zum Beispiel die Studien von Vallurupalli u.a. (2011); Daaleman u.a. (2008) und Biissing u. a.
(2005). Einen Uberblick geben Frick (2002) und Zwingmann (2005).

- am 14.02.2026, 19:20:45

21


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Religion, Spiritualitat, Medizin

vor allem mit dem eigenen Tod, was den Menschen dazu verhelfen solle, bewuss-
ter zu leben und sich zu entwickeln (vgl. Walter 1996a: 353f.). Der Umgang mit
dem Tod schlagt sich nach Walter in der Einbindung von Religion in den Gesund-
heitsinstitutionen nieder. Im Zusammenhang mit dem traditionellen Verhiltnis
zum Tod wurde Religion nach einem traditionellen religiésen Ansatz eingebun-
den, in dem die christlichen Seelsorgenden oder weiter gefasst auch Spezialis-
tInnen anderer »Weltreligionenc fiir die religiésen Bediirfnisse der PatientInnen
zustindig sind. Das wurde in den biomedizinisch ausgerichteten Spitilern, die
Walter in die sikularisierte Moderne einordnet, itbernommen. Dadurch, dass nur
einzelne Personen des Spitalpersonals als Ansprechpartner fiir religiése Themen
gelten, wird Religiositit in einen klaren Rahmen verwiesen. Demgegeniiber steht
der »spirituelle Ansatz«, der mit der postmodernen Vorstellung einer Konfron-
tation mit dem Tod und dem Wachsen daran verbunden ist. Dieser sei typisch
fur Hospize. Er bringt Gedankengut in die Palliative Care, das nach Walter aus
der New-Age-Bewegung stammt (Walter 1993: 132—-142). Darin wird die psycho-
logische Sinnsuche als Teil der Spiritualitit verstanden (vgl. Walter 1996a: 357; s.
auch Kap. 2.1), was wiederum ermdoglicht, dem Anspruch der Palliative Care nach
ganzheitlicher Betreuung gerecht zu werden: Gerade in den Spitilern, die sich ge-
nerell als sikular verstehen, ist es ein Balanceakt, Religiositit einzubringen. Und
der Forderung, die aus dem Selbstverstindnis der Spiritual Care stammt, dass
auch Berufsgruppen wie die Pflege spirituelle Betreuung anbieten sollen (vgl. pal-
liative ch 2008), kann nur mit einem psychologischen — oder wie Walter es sagt
shumanistischen« (Walter 1996a: 357) — Spiritualititsverstindnis begegnet wer-
den (vgl. Walter 1997: 27£.). Damit gehen jedoch Rollenkonflikte einher, insbeson-
dere zwischen den Seelsorgenden und den Pflegefachkriften (vgl. ebd.: 28 £.).

In einem zweiten Bereich wird der Zusammenhang von Religion und Medizin
religionswissenschaftlich analysiert: Mit Bezug auf die Systemtheorie Luhmanns
wird das Verwischen der Systemgrenzen von Religion und Medizin diskutiert. Ti-
ryakian (1992: 83) sieht Entdifferenzierung und Wiederverzauberung als dialek-
tische Gegenbewegungen zur Moderne. Wihrend die oben erwihnte Medikali-
sierung fir die Ausdifferenzierung des Medizinsystems stand (vgl. Liiddeckens
2012:283f.), wird das Aufkommen der Alternativmedizin und die Thematisierung
der »Spiritualitit« als Verwischung oder »Entdifferenzierung« der Systeme Reli-
gion und Medizin gedeutet.?! Es wird auf eine »Spiritualisierung der Heilung zu
einem Heilsein« (Koch 2006: 181) hingewiesen und angemerkt, dass »[d]ie Spiri-
tualitit auf eine Uberwindung der funktionalen Differenzierung in der eigenen
Lebenswelt« zielt (Knoblauch 2005: 129). Eine historische Abhandlung zum Ver-
stindnis von Gesundheit und Heilsein von der Frithgeschichte bis zum Beginn

21 Vgl.z.B. Liilddeckens 2013; Koch 2006; Knoblauch 2005: 129 f.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung 23

der Neuzeit liefert Bruchhausen (2011). Er spricht von einer breit gestiitzten Um-
deutung des kérperlichen »Gesund-Seins« zu einem ganzheitlichen »Heilsein«.?

Die Palliative Care ist bis jetzt von der Religionswissenschaft und der Reli-
gionssoziologie nur marginal erforscht, obwohl das Thema auf nationaler und
internationaler Ebene als dringlich erachtet wird. Das birgt ein groRes Potenzial
fir eine explorative Studie. Die vorliegende Arbeit geht von Walters Annahmen
aus, dass der Umgang mit dem Tod in den untersuchten Spitilern entweder auf
eine »moderne« oder eine »postmoderne« Art und Weise geschieht. Aus einer reli-
gionssoziologischen Sichtweise wird die Einbindung von alternativer Religiositit
auf der Ebene der Akteure und im Zusammenspiel von Institution und Individu-
um untersucht. Das Erkenntnisinteresse ist auf der Akteursebene zu verorten, da
die Akteure als handelnde Individuen im Zentrum stehen.

22 Zur historischen Entwicklung vom Verhaltnis von Krankenhiusern und Religion vgl. auch Hofs-
tatter (2013). Eine historische Abhandlung zum Verhéltnis von Medizin und Religion in Europa
bietetauch Ferngren (2012).

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

2.1 Spiritualitat

»Spiritualitit« ist sowohl im emischen als auch im etischen Sprachgebrauch ein
verbreiteter Begriff fiir die Beschreibung gewisser Stromungen in der heutigen
Religiositit (vgl. Knoblauch 2005:123). Im Folgenden wird dargelegt, weshalb er in
dervorliegenden Dissertation nur als feldinterner Begriff verwendet wird und auf
der wissenschaftlichen Metaebene von »Religiositit« gesprochen wird.

Der Spiritualititsbegriff wird — ebenso wie der Religionsbegriff — mit ver-
schiedenen Bedeutungen gefilllt. Gerade im Gesundheitswesen und spezifisch
auch in der Palliative Care ist seit den 1960er Jahren ein erhéhtes Interesse an
Religiositit und Spiritualitit zu beobachten. Die religiése Dimension in Selbst-
beschreibungen wird vermehrt mit dem Begriff der »Spiritualitit« anstatt mit
»Religiositit« bezeichnet (vgl. Nassehi 2009: 35; Knoblauch 2010: 20; Puchalski
u. a. 2009: 885). Sinclair u. a. (2006: 465) beobachten eine starke Zunahme der Be-
griffsverwendung in medizinischen Zeitschriften. Spiritualitit wird in diesem
Kontext meist als anthropologische Konstante gesehen (vgl. palliative ch 2008:
1) und gilt als erfahrungsorientiert und subjektbezogen (vgl. Knoblauch 2010: 21).
Mit der Selbstbezeichnung »spirituell« will man sich meistens von »religiés« ab-
grenzen, denn »Religion« wird als die institutionalisierte Form der subjektiv er-
lebbaren Spiritualitit verstanden.! Auch gilt Spiritualitit als etwas viel Offeneres
als Religion. In Anlehnung an Viktor Frankl und Cicely Saunders wird damit im
Kontext der Palliative Care »alles, was Sinn erzeugt« bezeichnet (vgl. Walter 1996a:
356; Nassehi 2009: 39). Empirische Untersuchungen zeigen, dass auch Palliativ-
patientInnen Spiritual Care? mit zwischenmenschlichen Begegnungen in Ver-
bindung bringen, das heift als relationale Dimension in der Pflege verorten (vgl.
Edwards u. a. 2010; palliative ch 2008: 1). Die Begriffsverwendung ist somit offen
formuliert und immanent orientiert. Trotzdem weist sie oft eine christliche Pri-

1 Das beobachtet u.a. Walter 2002: 135. Fiir Reflexionen dazu aus der emischen Sicht vgl. palliati-
ve ch 2008: 1; Frick 2011: 407f.; Kunz 2012: 54.

2 Wiein Kapitel 1.2 ausgefiithrt, wird mit»Spiritual Care«die spirituelle Betreuung in der Palliative
Care bezeichnet.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Religion, Spiritualitat, Medizin

gung auf. So wird Spiritualitit zum Beispiel im Lehrbuch fur Palliative Care (vgl.
Knipping 2007) von Weiher als »was ihnen [den Menschen] heilig ist« beschrieben
(Weiher 2007: 440). Die Schweizerische Gesellschaft fiir Palliative Care bezeich-
net Spiritualitit u.a. als den Bezug zu Gott: »Spiritualitit wird erlebt in der Be-
ziehung zu sich selber, zu andern und zum Transzendenten (Gott, hdhere Macht,
Geheimnis, ...)« (palliative ch 2008: 1).

In der Praxis sollen trotz der interdiszipliniren Ausrichtung die christlichen
Seelsorgenden die SpezialistInnen in religidsen bzw. »spirituellen« Belangen
bleiben (vgl. ebd.: 4; Roser 2009: 81-84; Weiher 2007: 448). Dies ist einerseits auf
die Begriffsgeschichte zuriickzufithren, andererseits stammen prominente Ak-
teure in der Palliative Care aus einem christlichen Kontext, angefangen bei der
»Griindermutter« Cicely Saunders (vgl. Walter 2002:135) bis hin zu Erhard Weiher
im aktuellen Lehrbuch fiir Palliative Care. Im Gegensatz dazu wird in der Reli-
gionswissenschaft der Begriff »Spiritualitit«, sofern er im Kontext gegenwarti-
ger Religiositit steht, weniger mit christlichen Konzepten als vielmehr mit bud-
dhistischen und solchen aus dem »New Age« assoziiert (vgl. Knoblauch 2005: 128;
Sutcliffe u. a. 2000; Sutcliffe 2004; Heelas u.a. 2003; Heelas u.a. 2005), was an
den angelsichsischen Begriffsdiskurs anschliefRt (vgl. Bochinger 1999:360).> Dass
nicht weiterhin der Religionsbegriff verwendet wird, geschieht in Anlehnung an
das Feld: Hubert Knoblauch bezieht sich zwar auf den troeltschen Typus des »Spi-
ritualismus«, doch das wichtigste Argument, den Spiritualititsbegriff zu ver-
wenden, ist fir ihn die zunehmende Verwendung im Feld (vgl. Knoblauch 200s5:
123f.). Er will »diesen [..] Akteursbegriff als Ausgangspunkt fir weitere Konzep-
tualisierungen [...] nehmen, die wissenschaftlich anschlussfihig sind« (ebd.: 125).
Ahnlich argumentieren u. a. Steven Sutcliffe und Marion Bowman (2000: 2) sowie
Linda Woodhead (2010: 38) und Heelas u.a. (2005: 1). Die Verwendung des Be-
griffs »Spiritualitit« anstelle von »Religiositit« soll jeweils darauf hinweisen, dass
es sich um individuellen bzw. subjektivierten Glauben* handelt.’ Damit einher-
gehend wird »Spiritualitit« mit Erfahrungsbezogenheit, Anti-Institutionalismus,
»religioser Autonomie« (Knoblauch 2005:123) und Ganzheitlichkeit in Verbindung
gebracht.® Der Spiritualititsbegriff wird somit im religionswissenschaftlichen
Diskurs zu gegenwirtiger Religiositit anders verwendet als im vorliegenden

Der Spiritualitatsbegriff wird in der schon alteren franzdsischen Begriffstradition auch im Zu-
sammenhang mit christlicher Frommigkeit verwendet (vgl. Bochinger 1994: 525f,; Knoblauch
2006: 91). Fiir einen Uberblick zum Spiritualititsbegriff im Zusammenhang mit verschiedenen
religiésen Kontexten siehe RGG 2004: 1589—1599). Oft wird deshalb von »alternativer Spirituali-
tat« in Abgrenzung zur christlichen Spiritualitat gesprochen (vgl. zum Beispiel Knoblauch 2007
und 2010; Sutcliffe 2004; Heelas u.a. 2005: 5—6).

w

Zum Begriff des Glaubens s. Kap. 2.2.2.

IS

Vgl.z.B. Walter1993:138; Hanegraaff 2000: 292; Liiddeckens u.a. 2010: 43; Heelas u.a. 2005.

o wn

Vgl. z.B. Knoblauch 200s; Sutcliffe u.a. 2000; Heelas u.a. 2005: 2—6.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

Untersuchungsfeld. Dasselbe ist auch beim Religionsbegriff der Fall, dieser ist
jedoch im wissenschaftlichen Diskurs tiefgreifender reflektiert und abstrahiert
worden als der neu im Trend liegende Spiritualititsbegriff.

Um eine Unterscheidung vom feldinternen emischen Begriffsverstindnis zu
gewihrleisten, wird »Spiritualitit« in der vorliegenden Arbeit nur in der Beschrei-
bung der Selbstbezeichnung der Akteure im Feld verwendet und in der Metaspra-
che wird mit dem Begriff der »Religiositit« bzw. der »alternativen Religiositit«
gearbeitet, auch wenn inhaltlich das miteinbezogen wird, was oben genannte
ReligionswissenschaftlerInnen als »alternative Spiritualitit« bezeichnen. Dies
hat den Vorteil, dass der emische Spiritualititsbegriff als moderner Trend in der
breiteren Gesellschaft und auch spezifisch in der Palliative Care thematisiert und
in Bezug zu alternativer Religiositit gesetzt werden kann.

2.2 Religiositat

Davon ausgehend, dass Religion keinen Gegenstand a priori bezeichnet, sondern
ein Produkt aus Diskursen ist,” ist das Ziel dieses Kapitels nicht, eine umfassen-
de allgemeingiiltige Definition von Religion, sondern eine Arbeitsdefinition von
alternativer Religiositit zu formulieren. Diese dient dazu, Vorstellungen und
Handlungen in der Palliative Care zu beschreiben, die im oben dargestellten Dis-
kurs um Religion und Medizin aus religionswissenschaftlicher Sicht dem Bereich
Religion zugeordnet werden kénnen. Das Ziel ist dabei nicht die klare Zuordnung
der Phinomene in Religion und Nicht-Religion, sondern die Beschreibung eines
bislang nur wenig untersuchten Feldes.

Als Ausgangspunkt dient das Religionsverstindnis von Daniéle Hervieu-Lé-
ger, die ein Phinomen als Religion bezeichnet, wenn es die drei Aspekte Glau-
ben, Tradition und Kontinuitit der Tradition aufweist (vgl. Hervieu-Léger 2000:
10f.).% Mit dem Konzept des Glaubens grenzt sie sich von naturwissenschaftli-
chem Wissen ab. Das eignet sich in diesem Kontext besonders, da Religion in der
Palliative Care von der Schulmedizin® abgegrenzt werden muss. Auch zum Bei-
spiel aus evidenzbasierter schulmedizinischer Sicht gilt der Glaube als Abgren-

7 Vgl. u.a.von Briick 2007; von Stuckrad 2012; Stausberg 2012.

8 Damit grenzt sich Hervieu-Léger sowohl von substanziellen als auch funktionalen Religionsbe-
griffen ab (vgl. Hervieu-Léger 2000: 76).

9 Der Begriff »Schulmedizin«wird verwendet, auch wenn er in seiner Entstehungsgeschichte aus
der Abgrenzung der Naturheilkunde und der »Alternativmedizin« zum staatlichen Medizinsys-
tem entspringt (Bruchhausen 2010: 514 f). Die wertende Komponente soll damit nicht itbernom-
men werden. Der Begriff wird dem der »Biomedizin«vorgezogen, weil er im deutschsprachigen
Raum weiterverbreitetist. Damitsoll die Medizin, wie sie an den Schweizer Universititen gelehrt
wird, bezeichnet werden, im Bewusstsein, dass sich eine solche nicht klar eingrenzen ldsst.

- am 14.02.2026, 19:20:45

27


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Religion, Spiritualitat, Medizin

zungspunkt.® Zusitzlich integriert Hervieu-Léger das Konzept der Tradition so-
wie deren Kontinuitit in ihren Religionsbegriff, was ihn wiederum einschrankt
und ihn so griffiger macht.

Auch wenn sich Hervieu-Léger vertieft mit Religiositit in der individuali-
sierten Moderne" und den damit einhergehenden Besonderheiten aus religions-
wissenschaftlicher Sicht auseinandersetzt, muss ihr Religionsverstindnis zur
Spezifizierung mit dem gegenwirtigen religionswissenschaftlichen Diskurs zu
alternativer Religiositit und Spiritualitit erweitert werden. Trotzdem eignet sich
ihr Religionsverstindnis gerade durch die drei Punkte zu klareren Aussagen tiber
alternative Religiositit, weil sich diese in einem Grenzbereich bewegt, der klarer
strukturiert werden soll. Dies wird im vorliegenden Kapitel auf der theoretischen
Ebene reflektiert. Eine weitere Analyseeinheit in diesem Kontext bildet die Unter-
scheidung von Vorstellungen und Handlungen. Auf diese wird als Erstes einge-
gangen werden, da sie fiir die Reflexion des Religionsbegriffs eine Basis bildet.

2.2.1 Vorstellungen und Handlungsstrategien

Zur Analyse der Daten im Kontext der Palliative Care ist in Anbetracht der metho-
dischen Mittel die Aufteilung in Vorstellungen und Handlungsstrategien sinnvoll.
Diese Unterscheidung geht auf Durkheim (1994: 61f.) zuriick; dabei soll aber nicht
Durkheims funktionales Verstindnis von Religion iibernommen werden. Die
Unterscheidung bietet sich an, weil aufgrund der Erhebungsmethoden einerseits
Handlungen beobachtet werden, andererseits in den Interviews dieselben Hand-
lungen oder Handlungsstrategien reflektiert und Glaubensvorstellungen ausfor-
muliert werden (s. Kap. 3).

Handeln wird nach Weber als eine Spezialform von Verhalten verstanden. Die
Akteure verbinden es mit einem Sinn. Das heif3t, sie schreiben ihm entweder eine
Bedeutung oder einen Zweck zu (vgl. Miebach 2014: 20).

»Handeln« soll dabei ein menschliches Verhalten (einerlei ob duferes oder inner-
liches Tun, Unterlassen oder Dulden) heifRen, wenn und insofern als der oder die
Handelnden mitihm einen subjektiven Sinn verbinden (Weber1972:1).”

10 Zum Selbstverstandnis der evidenzbasierten Medizin siehe z.B. www.ebm-netzwerk.de/was-
ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/ (zuletzt gepriift am 19.11.2015), Evidence-Based Medicine
Working Group u.a. (1992) oder Bundesirztekammer u.a. (2010: 68—72).

11 Die Bezeichnung »Moderne«steht im Sinne Hervieu-Légers gerade fir individuelle und subjek-
tive Glaubensvorstellungen, die im Zusammenhang mit einer von Rationalitit gekennzeichne-
ten Gesellschaft stehen (vgl. Hervieu-Léger 2004: 15, 24).

12 Weber unterscheidet zwischen »Handeln« und »sozialem Handeln«: »Soziales« Handeln aber
soll ein solches Handeln heifRen, welches seinem von dem oder den Handelnden gemeinten

- am 14.02.2026, 19:20:45


http://www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/
http://www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/
http://www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/

2 Begriffsverstandnis

Die Bezeichnung »Strategie« in der vorliegenden Arbeit lehnt sich an Strauss
(1998), der fur die Analyse von Schliisselkategorien die Beriicksichtigung von Stra-
tegien, Bedingungen, Wirkung und Interaktionen vorschligt (s. Kap. 3.2). Zudem
geht der Begriff »Handlungsstrategie« einen Schritt weiter als der Begriff »Hand-
lung« und zieht planerisches Handeln mit ein. Da der Fokus der Analyse auf den
Interviewdaten liegt und nicht auf der Beobachtung der Handlungen, kann man
davon ausgehen, dass durch die Verbalisierung schon ein Reflexionsprozess der
vollzogenen Handlungen stattgefunden hat.

2.2.2 Hervieu-Légers Religionsbegriff

Damit etwas als Religion bezeichnet wird, muss es aus Hervieu-Légers Sicht aus
folgenden drei Komponenten bestehen: dem Glauben,” der Anbindung an eine
Tradition und dem Selbstverstindnis einer Kontinuitit derselben (vgl. Hervieu-
Léger 2000:101.).

Unter »Glauben« versteht Hervieu-Léger Folgendes:

The term [believe] denotes the body of convictions—both individual and collective—
which are not susceptible to verification, to experimentation and, more broadly,
to the mode of recognition and control that characterize knowledge, but owe their
validity to the meaning and coherence they give to the subjective experience of
those who hold them (ebd.: 72).

Hervieu-Léger grenzt mit diesem Begriff Religion von Wissenschaft ab, die tiber
Beweisbarkeit funktioniert und deren Erkenntnisse somit mit neuen entgegen-
gesetzten Beweisen neu formuliert werden (vgl. ebd.: 99f.). Glauben hingegen be-
schreibt sie als Uberzeugung, die nicht auf Wissen, sondern auf dem eigenen Er-
leben basiert. Hervieu-Léger spricht von zwei Arten von Glauben: dem intuitiven
und dem rationalen. Intuitives oder praktisches Glauben liegt vor, wenn »one is
so unaware that one thinks of them [the convictions] as being inborn: anything
which is a product of swhat appears to be self-evident in the experience of living«
belongs to believing« (Hervieu-Léger 2000: 72). Sie bezieht sich damit auf Pierre
Bourdieus Vorstellung von einverleibtem Glauben:

Sinn nach auf das Verhalten anderer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert ist«
(Weber1972:1). Diese Unterscheidung hat fiir die vorliegende Fragestellung keine Relevanz.

13 Hier wird bewusst von Glauben als nominalisierter Verbform gesprochen, da es sich in den Be-
obachtungen jeweils um in Handlungen ausgedriickte Glaubenskonzepte handelt.

- am 14.02.2026, 19:20:45

29


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Religion, Spiritualitat, Medizin

Der praktische Glaube ist kein »Gemiitszustand« und noch weniger eine willent-
liche Anerkennung eines Korpus von Dogmen und gestifteten Lehren [..], sondern
[.] ein Zustand des Leibes (Bourdieu 2014: 126).

Nach ihm ist Glaube ein Habitus, der entweder seit der Geburt oder sonst durch
einen langen Prozess einverleibt wurde. Unter »einverleibt« versteht Bourdieu im
wortlichen Sinne, dass der Glaube Teil des Kérpers wurde und sich somit auch
iiber den Korper ausdriickt. So wird das, was man glaubt, als Wirklichkeit ge-
sehen und nicht mehr infrage gestellt. Es wird zu einem Weltbild, von dem man
nicht mehr merkt, dass es sich um einen persénlichen Glauben handelt (vgl. ebd.:
122-146).

Das rationale Glauben beschreibt Hervieu-Léger als »the range of formalized,
rationalized beliefs of which people are mindful and from which they consciously
draw practical implications for their lives« (Hervieu-Léger 2000: 72). Der Begriff
»Glauben« wird somit nicht im christlichen Verstindnis angewendet, sondern im
Sinne einer starken einverleibten oder durchdachten Uberzeugung.*

Damit nach Hervieu-Léger ein Phinomen als »Religion« oder »religios« gilt,
soll der Glaube sich auf eine Tradition beziehen.

There is no religion without the authority of a tradition being invoked (whether
explicitly, half-explicitly or implicitly) in support of the act of believing (ebd.: 76).

Zudem soll er als Fortsetzung dieser Tradition empfunden werden (vgl. ebd.: 10f.).

It is not the continuity in itself, that matters but the fact of its being the visible ex-
pression of a lineage which the believer expressly lays claim to and which confers
membership of a spiritual community that gathers past, present and future be-
lievers (ebd.: 81).

Kontinuitit bedeutet, dass Glaube als die Fortsetzung einer Tradition gesehen
wird, wodurch man selbst Handlungs- und Gestaltungsmacht in Bezug auf die-
se Tradition bekommt. Tradition kann einerseits als Quelle von Symbolen dienen,
andererseits als Grund fiir Gruppenzusammenhalt (vgl. ebd.: 81). Elemente aus
Traditionen kénnen iibernommen werden, weil man sich aus sozialen Griinden
einer Gruppe zugehorig fithlt, weil man deren ethische Werte gutheif3t, weil sich

14 Als Grund fiir Glauben nennt Hervieu-Léger die Ungewissheit im Leben und im Tod, die in der
Moderne sehr ausgeprégt sei, da alte Sicherheiten nicht mehr giltig seien (vgl. Hervieu-Léger
2000: 73). Sie geht damit in Anlehnung an Durkheim in Richtung einer funktionalen Religions-
definition, was fiir die vorliegende Arbeit nicht ibernommen werden soll.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

kulturelles Allgemeingut daraus entwickelt hat oder weil man emotionale Erleb-
nisse damit gemacht hat (vgl. Hervieu-Léger 2004: 471.).

Auch in der Moderne,” in der vermehrt individualisierte und subjektivierte
Arten von Glauben auftreten,” ist die Berufung auf Traditionen wichtig: Typisch
sind die sogenannten »Bastelkompetenzen« der Individuen im Sinne von Grace
Davies’ »Believing without belonging« (zitiert in Hervieu-Léger 2004: 32). Damit
werden die einzelnen Elemente aus den Traditionen fluide.

In the fluid, mobile domain of modern belief liberated from the hold of all-em-
bracing institutions of believing all symbols are interchangeable and capable of
being combined and transposed. All syncretisms are possible all retreads imagin-
able (Hervieu-Léger 2000: 75).

Dadurch werden Institutionen weniger wichtig und die Ressourcen der Glau-
bensvorstellungen und Praktiken werden vielfiltiger (vgl. Hervieu-Léger 2004:
24-31). Diese Ressourcen werden nicht mehr als das jeweils einzig Wahre gese-
hen, sondern als »persénliche Vorliebe« (vgl. ebd.: 33). Sie werden entweder durch
Austausch mit anderen, durch Institutionen oder Personen oder auch iiber das
eigene Gefithl validiert. Wenn diese Validierung nur noch itber die eigene Person
geschieht, bezeichnet Hervieu-Léger diesen Glauben nicht mehr als Religion (vgl.
ebd.:125-132).”

Auch wenn Hervieu-Léger explizit versucht, die Subjektivierung der Religion
in ihre Definition aufzunehmen, stehen die Aspekte des Traditionsbezugs und
die Voraussetzung, dass sich die Akteure in einer Fortsetzung zu dieser Tradition
verstehen, in einer Spannung zu dem, was von anderen als »alternative Religiosi-
tit« bezeichnet wird, und somit auch zum vorliegenden Forschungsgegenstand.
Gleichzeitig weist Hervieu-Légers Forderung nach einem Traditionsbezug auf die
Notwendigkeit hin, diesen Aspekt genauer zu beleuchten. Anhand der theoreti-
schen Diskussion zum Feld alternativer Religiositit, die in der Religionssoziologie
stattfindet, wird das Religionsverstindnis dem Gegenstand angemessen ausdif-
ferenziert. Ziel des nichsten Kapitels ist die Erarbeitung eines Begriffs alternati-
ver Religiositit, der Hervieu-Légers Religionsverstindnis reflektiert.

15 Hervieu-Léger ilbernimmtdas Konzept der Postmoderne nicht, sondern bezeichnet die heutige
Zeitals Moderne.

16 Zugleich stellt Hervieu-Léger auch eine Gegenbewegung, nimlich das Wiederaufleben der
Konfessionen, fest (vgl. Hervieu-Léger 2004: 33).

17 Dersubjektivierte, affektive Glaube stehe jedoch selbst in einer Tradition, ndmlich der Beschaf-
tigung mit mystischen Quellen im 18. Jahrhundert, zum Beispiel in kabbalistischen und theo-
sophischen Schulen (vgl. Hervieu-Léger 2004:121f.).

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Religion, Spiritualitat, Medizin

2.2.3 Alternative Religiositat

Nachdem in der Religionswissenschaft und Religionssoziologie lange die These
einer Sikularisierung im Sinne eines Bedeutungsschwundes von »Religion« pro-
pagiert worden war (vgl. Jaeschke 2001: 15), wurde ab den 1960er Jahren eine Ver-
schiebung der Religion von der institutionellen Ebene auf die private und somit
auf die subjektive Ebene der persénlichen Erfahrung festgestellt. Einen wichtigen
Beitrag leistete Thomas Luckmann (1967) mit seinem Buch »The Invisible Religion:
The Problem of Religion in Modern Society«.”* Dieser Befund wird bis heute von
verschiedenen Theoretikern im Sinne einer Subjektivierung von Religion rezi-
piert.” In der Schweiz verzeichnen die Landeskirchen und auch die neuen reli-
giosen Bewegungen einen Mitgliederschwund, individuelle Formen von Religion
werden hingegen vermehrt praktiziert. Nur die Migrationsgemeinschaften® (vgl.
de Flaugergues 2016: 6; Bundesamt fiir Statistik 2003: 70; Baumann u. a. 2007;
Baumann 2012) und die Freikirchen, die erlebnisorientiert sind und somit einen
subjektiven Bezug ermoglichen, haben zugenommen (vgl. Stolz u.a. 2014: 203;
Liaddeckens u.a. 2010: 9, 31). Durch die zunehmende Deutungshoheit des Indi-
viduums haben herkémmliche Glaubensvorstellungen, Praktiken und Institu-
tionen an Anhingern verloren (vgl. Hervieu-Léger 2000: 74).' Glaubensinhalte
werden nur angenommen, wenn sie mit dem eigenen Gefithl und Erleben iiber-
einstimmen (vgl. Bochinger u.a. 2009: 51, 77-81; Hervieu-Léger 2004: 123). Ob
diese Glaubensinhalte von den Akteuren trotzdem noch auf Traditionen zuriick-
gefithrt werden, wird sich in den Daten zeigen. Nach dem Begriff des Glaubens
von Pierre Bourdieu, auf den sich Hervieu-Léger bezieht, konnen traditionelle
Elemente, zum Beispiel Werte, so tief einverleibt werden, dass sie von den Akteu-
ren selbst nicht mehr auf die Tradition zuriickgefithrt, sondern als kérperliche
Wahrnehmung bestehen und somit als Wirklichkeit angenommen werden (vgl.
Bourdieu 2014: 128). Dadurch werden sie aus der Ursprungstradition dekontext-
ualisiert und in die eigene Weltsicht integriert. Diese subjektive Weltsicht stellt
Hervieu-Légers zweiten Punkt, die Anbindung des Glaubens an religiése Tradi-
tionen, infrage. Die Traditionsanbindung wird im Folgenden unabhingig von der
Einschitzung der Akteure verstanden, sondern stattdessen im Hinblick auf den

18 Vgl. auch Luckmann1991; Luckmann1999: 25f.

19 Beziiglich der erhobenen Daten wird im Verlauf dieser Arbeit jedoch nicht von einer »Subjekti-
vierung« gesprochen, sondern von »Subjektivitit«, da es sich hier nicht um eine Verlaufsstudie
handelt, sondern die Daten nur zu einem Zeitpunkt erhoben wurden.

20 Die romisch-katholische Kirche hat zwar dank der Zuwanderung ebenfalls neue Mitglieder ge-
wonnen, aber trotzdem verzeichnet sie insgesamt eine abnehmende Mitgliederanzahl (vgl. de
Flaugergues 2016).

21 Diese Handlungsmacht und Deutungshoheit wird jedoch durch 6konomische, soziale und kul-
turelle Determinanten beschnitten (vgl. Hervieu-Léger 2000: 74).

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

Hintergrund des Glaubensinhalts betrachtet. Wenn zum Beispiel jemand eine
Seele »spiirtx, sie aber nicht als christlichen Glaubensinhalt sieht, dann wird dies
aufgrund des religionsgeschichtlichen Hintergrunds der Vorstellung doch mit in
die Analyse aufgenommen. Unter Einbezug der Unterscheidung von Vorstellun-
gen und Handlungsstrategien ist es auch denkbar, dass Handlungen, die nicht
aus einer religigsen Tradition stammen, mit religiosen Deutungen versehen wer-
den. Diese sind ebenso von Interesse. Damit fillt der dritte Punkt Hervieu-Légers,
nimlich das Selbstverstindnis, dass mit dem Glauben eine Tradition fortgefiithrt
wird, ginzlich weg. Paul Heelas und Linda Woodhead sprechen im Zusammen-
hang mit dem Relevanzgewinn der persénlichen Wahrnehmung von einem »sub-
jective turn« (Heelas u. a. 2005: 2-5):

Itis a turn away from life lived in terms of external or »objective«roles, duties and
obligations, a turn towards life lived by reference to one’s own subjective experi-
ence. [.] The subjectivities of each individual become a, if not the, unique source of
significance, meaning and authority (ebd.: 2).

Das Individuum gilt als entscheidungsfihig und verantwortlich fiir das eigene
Leben (vgl. Stolz u. a. 2014: 10; Sutcliffe u. a. 2000: 7; Bochinger u. a. 2009: 77). Das
»Transzendente«*? wird nicht mehr auferhalb, sondern innerhalb des eigenen
Selbst gesucht und anhand der eigenen Empfindung festgestellt (vgl. Heelas u. a.
2005: 4£.). Von verschiedenen Autoren wird diese subjektive Religiositit als »alter-
native Religiositit« oder »alternative Spiritualitit« bezeichnet.” Diese soll im Fol-
genden beschrieben werden. Wie die Wortwahl »alternativ« andeutet, wird damit
Religiositit bezeichnet, die aus emischer und/oder etischer Sicht als Alternative
zu »traditioneller« Religiositat verstanden wird. Meistens bedeutet dies, dass sich
die Akteure im Feld von den lokalen Haupttraditionen und -institutionen abgren-
zen. Aus etischer Sicht wird diese alternative Religiositit auch in Abgrenzung zu
traditioneller (in unserem Kontext kirchlich-christlicher) Religiositit verstan-
den.?* Diese Grenze zwischen »alternativ« und »traditionell« verliuft aber nicht
zwischen den Individuen, sondern ein und dieselbe Person kann sich beider Ar-
ten von Glaubenskonzepten und -praktiken bedienen. Das Wort »alternativ« sagt

22 Transzendenz wird im Sinne Luckmanns (1999) verstanden. Der Glaube an eine Transzendenz
wird somit ebenfalls ein moglicher Teil des Religionsverstandnisses, insofern es sich dabei um
einen Glauben handelt, der an verschiedene religiése Traditionen anbindet. Der Fokus in den
Analysen wird jedoch nicht darauf gelegt, um welche Tradition es sich dabei genau handelt, da
dies mittels eines einmaligen Interviews wohl nur selten nachvollziehbar sein wird.

23 Zum Verhiltnis dieser Bezeichnungen zum Begriff der Volksreligiositat vgl. Bowman (2000).

24 Insbesondere Sutcliffe (2004: 467) betont, dass alternative Religiositat kein neues Phianomen
sei und deshalb jeweils von der gegenwairtigen alternativen Religiositdt gesprochen werden
misse.

- am 14.02.2026, 19:20:45

33


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Religion, Spiritualitat, Medizin

auch nichts dariiber aus, wie verbreitet diese Formen von Religion sind. Sutcliffe
(2004: 479) beschreibt zum Beispiel, wie diese Formen zu einer Populdrkultur wer-
den, und auch Heelas u. a. (2003: 230, 233—235) zeigen, wie die »New Age-Spiritua-
litit« in die breitere Gesellschaft aufgenommen wird.*

Als Teil dieser »alternativen Religiositit« wird eine Diffusion von Inhalten und
Praktiken aus verschiedenen Traditionen in die breitere Gesellschaft festgestellt:
Ein wichtiger Referenzpunkt ist die New-Age-Religiositit. Sie wurde urspriing-
lich vor allem von einer Minderheit in der »Babyboom-Generation« gelebt, die in
den 1960er Jahren erwachsen wurde. Mit dem Generationenwechsel, so Heelas
und Seed, wurden deren Glaubensinhalte und Praktiken von einem breiteren Teil
der Gesellschaft akzeptiert und itbernommen (vgl. ebd.: 230; Sutcliffe 2004: 481;
Knoblauch 2010).

Spezifisch aus dem New Age-Diskurs sind das Streben nach personlicher Ent-
wicklung und Heilung, der Ansatz der »Ganzheit« von Kérper, Geist und Seele (vgl.
Sutcliffe 2004: 468; Woodhead 2010: 38) sowie die Vorstellung einer alles durch-
dringenden Energie (vgl. ebd.: 39) in der breiteren Gesellschaft adaptiert worden
(vgl. Sutcliffe 2004: 4671., 478; Heelas u. a. 2005: 7; Woodhead 2010: 38). Es wird
in diesem Feld auch ein vermehrtes Interesse an psychologischen Belangen fest-
gestellt (vgl. Sutcliffe u.a. 2000: 5; Knoblauch 2005: 128; Heelas u. a. 2003: 239;
Bochinger u. a. 2009: 59-63). »Psychische Heilung« und »innere Freiheit« sollen
durch meditative Ubungen, komplementirmedizinische und -therapeutische
Techniken, Selbstreflexion und Austausch erreicht werden (vgl. ebd.: 60-69). Eine
wichtige Rolle in der Popularisierung spielen nach Hubert Knoblauch die Mas-
senmedien und deren Vermarktung (vgl. Knoblauch 2010: 23). Dasselbe passiert
auch mit anderen Formen von »alternativer« Religiositit, nicht nur mit jener aus
dem New Age, denn durch die zunehmende Mobilitit und Globalisierung ist der
Kontakt zu und die Adaption von verschiedensten religiésen Ideen und Praktiken
einfacher moglich geworden (vgl. Sutcliffe u.a. 2000: 7). Vieles ist auch von den
Neuen Religiosen Bewegungen (NRB) in die weitere Gesellschaft eingeflossen (vgl.
Liiddeckens u.a. 2010: 19f., 31; Sutcliffe 2004: 481; Sutcliffe u.a. 2000: 8; Knob-
lauch 2010). In besonderem Maf3e trifft dies zum Beispiel auf Reinkarnationsvor-
stellungen, aber auch Praktiken wie Yoga oder buddhistische Meditationsformen
zu (vgl. Knoblauch 2005: 128; Knoblauch 2010; Bochinger u. a. 2009 u. a.).

Diese Unabhingigkeit und Mobilitit erméglicht die Ubernahme von religié-
sen Elementen zum Beispiel in der Komplementirmedizin bzw. -therapie (vgl.
Heelas u. a. 2003: 234 f., 242; Heelas u. a. 2005; Hanegraaff 2000: 301; Heelas u. a.
2005; Knoblauch 200s: 123£.; Stolz u. a. 2011: 3f.; Liidddeckens 2012) und auch in

25 Jorg Stolz hingegen misst in der Schweizer Gesellschaft nur 13,4 % »Alternative«, wobei zu be-
achten ist, dass Stolz mit einem ausschliefSenden Begriff arbeitet, in dem er die Menschen als
Ganzes verschiedenen Typen zuordnet (vgl. Stolz u.a. 2014: 71).

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

christlichen Kreisen (vgl. Gebhardt u.a. 2005).% Diese komplementirmedizini-
schen und -therapeutischen Praktiken finden sich u.a. im Angebot palliativer
Pflege (vgl. z. B. Huber u. a. 2011). Alternative Religiositit gehort inzwischen nicht
mehr zu einer Gegenkultur, sondern ist weit verbreitet und wird oft als selbstver-
stindlich angenommen (vgl. Heelas u. a. 2003: 233-235).

Die dekontextualisierten Inhalte und Praktiken werden nicht von allen Ak-
teuren als religiés wahrgenommen (vgl. Bochinger u. a. 2009: 52). Voas u. a. (2016)
bezweifeln deshalb, dass »ganzheitlich« orientierte komplementirmedizinische
Praktiken® oder auch westliches Yoga aus wissenschaftlicher Sicht als spirituell
bzw. religios bezeichnet werden sollten, da sich die Konsumenten selten wegen
des eigenen »spirituellen Wachstums« dafiir interessieren, sondern aus gesund-
heitlichen Griinden (vgl. ebd.: 51). Im vorliegenden Projekt werden solche Prakti-
ken trotzdem zur alternativen Religiositit gezihlt, denn sie sind in religiosen Kon-
texten entstanden, das heifdt sie beruhen auf Glaubenskonzepten aus religiésen
Traditionen (vgl. Walthert 2012: 181). Und auch wenn die Akteure die Praxis nicht
als religiés empfinden, so haben diese Praktiken doch hiufig ein Klientel, das sich
selbst als ganzheitlich ausgerichtet wahrnimmt (vgl. Heelas u. a. 2005: 30).%® Da-
mit wird Hervieu-Légers zweiter Punkt ausgeweitet, in dem Handlungsstrategien
nicht nur dann untersucht werden, wenn die Akteure selbst glauben, sondern
wenn die Praktiken in ihrer Entstehung durch Glauben bedingt waren. Trotzdem
ist in den Analysen von grofRem Interesse, ob und was die interviewten Personen
glauben und mit welchen Deutungen sie die Handlungen versehen.

Die Diffusion einzelner Elemente aus religiosen Traditionen hat Einfluss auf
die Organisationsform von alternativer Religiositit. Es wird im Gegensatz zur
umstrittenen Prognose einer New Age-Bewegung® bei der gegenwirtigen alter-
nativen Religiositit nicht von einer zusammenhingenden Bewegung gesprochen,
sondern ihre hohe Fluiditit hervorgehoben (vgl. Liddeckens u. a. 2010: 10f.; Her-
vieu-Léger 2000: 75): Sie basiert auf einem Netzwerk aus verschiedenen Anbietern
und Vereinigungen ohne zentrale Organisation oder Fithrungspersonen. Indivi-
duen werden nicht iiber feste Zugehorigkeit, sondern tiber temporire Gruppie-
rungen einbezogen. Es kann also in den Worten von Hervieu-Léger von einer
wechselseitigen Glaubensvalidierung oder sogar von einer Auto-Validierung ge-

26 Dasselbe ist auch in anderen Gesellschaftsbereichen der Fall, die aber in diesem Kontext nicht
relevantsind (vgl. Heelas u.a. 2003).

27 Die Begriffsverwendungen »komplementirmedizinisch« oder »-therapeutisch« sind insbeson-
dere in der Schweiz gelaufig und auch in der Schweizer Verfassung verankert (vgl. Institutsrat
des Schweizerischen Heilmittelinstituts 22. Juni 2006).

28 Heelasu.a. (2005) sprechen in diesem Zusammenhang von einem »holistischen Milieuc, in dem
sich viele der Praktizierenden bewegen.

29 Beispielsweise nach Sutcliffe kann das New Age nicht als Bewegung bezeichnet werden (vgl.
Sutcliffe 2004: 467).

- am 14.02.2026, 19:20:45

35


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Religion, Spiritualitat, Medizin

sprochen werden (vgl. Hervieu-Léger 2004: 125-132). Dass diese Validierung noch
zu einer Gruppenidentifikation fithrt, ist jedoch im vorliegenden Kontext un-
wahrscheinlich. Diese steht auch nicht im Fokus, da nur das Arbeitsumfeld der
interviewten Personen in die Analyse einbezogen wird und nicht deren gesamtes
soziales Netz.

Als typische Figur gegenwirtiger alternativer Religiositit wird in emischer
und etischer Literatur »der Suchende« genannt. Sutcliffe (2004) beschreibt, wie
die Sucher-Figur schon frither existiert hat, beispielsweise in der Beschreibung
des Exodus und der Figur des Siddhartha Gautama. Mit dem New Age habe sich
dieses Schema von der religiésen Elite hin zu einer Figur verschoben, mit der sich
jeder identifizieren kénne (vgl. ebd.: 474f.). Dementsprechend wurde das Suchen
popularisiert: »the role of seeker and the tactic of seeking, enacted within a broad-
er quest culture that has increasingly shifted from the cultural margins into con-
temporary popular cultures« (ebd.: 474). Bochinger u. a. (2009: 31-82) beschreiben
mit dem Idealtypus des »spirituellen Wanderers« den Eingang subjektivierter
Elemente auch in die kirchlich-christliche Religiositit und auch Hervieu-Léger
(2004: 64-107) beschreibt die Ubertragung dieser Elemente in verschiedene reli-
giose Traditionen in den Figuren des Pilgers und des Konvertiten.*

Sutcliffe beschreibt drei Typen von »Suchstrategien«: die singulire, die seriel-
le und die multiple. Die Suche kann in zwei Dimensionen stattfinden, die meis-
tens zusammen auftreten, nimlich in der inneren Erfahrung und der dufieren
geografischen Bewegung (vgl. Sutcliffe 2004: 478). Der singulir Suchende, der
sich nur einer religiosen Tradition zuwendet, sei im Zusammenhang mit alterna-
tiver Religiositit nicht sehr verbreitet. Durch die grofie Wahlmoglichkeit in der
Moderne sind die anderen zwei Typen vermehrt anzutreffen. Der seriell Suchen-
de probiertin unterschiedlichen Abstinden verschiedene Wege nacheinander, der
multipel Suchende dekontextualisiert die einzelnen Praktiken und Konzepte und
stellt sie fur sich selbst neu zusammen. Der letzte Typ sei in der gegenwirtigen
alternativen Religiositit der haufigste (vgl. ebd.: 475-478). Diese Suchenden ge-
hen nicht von einer Wahrheit aus, sondern von vielen (vgl. Bochinger u. a. 2009:
38; Sutcliffe 2004: 477). Diese fiir die Suchenden selbst im Moment stimmigen
Wabhrheiten werden anhand des eigenen Gefiihls und der eigenen Erfahrung aus-
gewihlt. Diese Erfahrung manifestiere sich oft iiber den Kérper. Materie, Geist
und Psyche werden darum von »Suchenden« oder »Wanderern« als zusammen-
hingend beschrieben. Deshalb kann von einer »ganzheitlichen« Weltsicht gespro-
chen werden (vgl. Bochinger u. a. 2009: 50f.).

Aus dieser Beschreibung gegenwirtiger alternativer Religiositit und basie-
rend auf Hervieu-Légers Religionsverstindnis wird folgende Arbeitsdefinition
von alternativer Religion extrahiert:

30 Sieheauch Gebhardt u.a. 2006 zu verschiedenen Formen von Bewegung in der Moderne.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

1. Der Traditionsbezug tritt durch die Diffusion der religiésen Elemente in die
weitere Gesellschaft in den Hintergrund. Somit kénnen Handlungen aus reli-
giosen Traditionen iibernommen werden, ohne dass man sie in der Kontinui-
tdt einer Tradition verortet.

2. Wenn sie dennoch vorkommen, wird Bezug auf Traditionen genommen, die
nicht dem offiziellen Christentum der Landeskirchen entsprechen. Daraus
resultiert, dass gewisse Inhalte als typisch fiir alternative Religiositit gelten:
Dazu gehort die Vorstellung von Energie oder einer Entwicklung des Selbst.

3. Eine Ausrichtung auf das Subjekt marginalisiert die Stellung der Traditionen
zusitzlich. Es kann also Glauben ohne direkten Traditionsbezug existieren.
Zudem begiinstigt der Subjektbezug die Aufnahme psychologischer Inhalte
in religiose Glaubensvorstellungen.

4. Ebenso ist es aufgrund der Diffusion méglich, dass nur die Handlungsstrate-
gie itbernommen wird, nicht aber der dahinterstehende Glaube.

5. Alternativ-religiése Elemente werden von den Akteuren als Alternative zur
Mehrheitsreligion wahrgenommen.

6. Daraus resultiert ebenfalls eine marginalisierte Stellung der organisierten
Gemeinschaft.

Diese Elemente sollen nicht als strikte Ausschlusskriterien fiir Handlungsstrate-
gien und Vorstellungen dienen, sondern als Richtlinien zur Auswahl der zu pri-
sentierenden Daten. Es wird untersucht, ob sich diese Merkmale in den erhobenen
Daten finden, und zugleich werden die hier erarbeiteten Merkmale alternativer
Religiositit anhand der Datenanalyse reflektiert und deutlicher herausgearbeitet.

- am 14.02.2026, 19:20:45

37


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methode

In diesem Kapitel werden die Methoden der Datenerhebung und -auswertung
der vorliegenden Dissertation beschrieben. Als Erstes wird ein Uberblick iiber
die Arbeitsschritte prisentiert. Danach werden die Grundsitze der Grounded
Theory-Methodologie vorgestellt, da diese die Grundlage der Erhebung und der
Auswertung bilden. In einem weiteren Schritt wird auf die einzelnen Verfahren
der Datenerhebung und der Datenauswertung eingegangen: Dazu gehoren das
Verfahren des Samplings, der teilnehmenden Beobachtung und die Interview-
technik. Zum Schluss werden das Codierverfahren und die verwendeten Codes
dargestellt. Jedes Kapitel besteht jeweils aus einer theoretischen Einfithrung und
einem anwendungsbezogenen Teil.

3.1 Uberblick iiber die Forschungsphasen

Das Kernstiick der Untersuchung bilden zwei Feldaufenthalte und 27 Interviews
mit Fachkriften. Das Vorgehen in der Datenerhebung und der Auswertung war
in drei Schritte unterteilt: 1. Die Einstiegs- und Kontextualisierungsphase, 2. die
Fallstudien und 3. die Theoriebildung. Gemifl dem Paradigma der Grounded
Theory standen diese drei Schritte in Wechselwirkung zueinander, es kann also
nicht von einem linearen Vorgehen gesprochen werden (s. auch Kap. 3.3). Trotz-
dem kann diese Unterteilung gemacht werden, denn die einzelnen Schritte
machten abwechslungsweise den primiren Fokus der Arbeit aus und wurden mit
unterschiedlichen Methoden angegangen:

1. Kontexterhebung: Am Anfang des Projekts fand eine Start- und Uberblicks-
phase statt, in der statistische, reprisentative Daten im Bereich Sterben und
Tod in der Schweiz konsultiert wurden. Als Datensitze dienten die MOSAiCH-
Studie (vgl. Joye u.a. 2010) sowie Ergebnisse der eidgenéssischen Volkszih-
lung im Jahr 2000 und die Erhebung zur Sprache, Religion und Kultur (ESRK)
im Jahr 2014, die beide vom Schweizer Bundesamt fir Statistik durchgefithrt
wurden (vgl. de Flaugergues 2016; Bundesamt fur Statistik 2003).

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Religion, Spiritualitat, Medizin

2. Fallstudie: Die Fallstudie wurde in den zwei Spitilern durchgefiihrt, die oben
vorgestellt wurden. Eines davon fithrt eine Palliativstation, das andere einen
Palliative Care-Konsiliardienst. Die Fallstudie beinhaltete je zwei Schritte.

a) Als Erstes wurde mittels fokussierter Ethnografie (vgl. Knoblauch 2001;
Beer 2003) ein Feldiiberblick erstellt und der praktische Umgang des jeweils
interdiszipliniren Teams mit der Religiositit der PatientInnen kennenge-
lernt. Dabei lag der Fokus auf der Kompetenzenverteilung. Ebenso wurden
ethnografische Interviews gefithrt (vgl. Spradley 1979; Flick 2005: 141£.).

b) Als zweiter Schritt fanden Interviews mit dem Fachpersonal statt. Es han-
delt sich dabei um problemzentrierte Interviews nach Witzel (2000) mit
einem teilstandardisierten Leitfaden. Das Personal wird zu seiner Sicht-
weise auf die eigenen Handlungen befragt und zu seiner Einstellung zu al-
ternativer Religiositit, seinen Glaubenskonzepten sowie der Einschitzung
zuvor erhobener Abliufe und Praktiken. Ebenfalls interessieren Abldufe
und von den Interviewten wahrgenommene Schwierigkeiten.!

3. Theoriebildung: Die Fallstudien wurden im Hinblick auf die Rolle von Religio-
sitit und alternativer Religiositit im Arbeitsalltag der Akteure ausgewertet
und verglichen, mit besonderem Augenmerk auf institutionelle Vorbedingun-
gen. Die Theoriebildung fand wihrend der Datenerhebung und -auswertung
mittels Memos und auch in der Konsolidierung der Codes statt. Zum Schluss
des Forschungsprojekts wurde nochmals fokussiert im Hinblick auf eine zu
bildende Theorie gearbeitet.

Diese drei Schritte bedienten sich unterschiedlicher qualitativer Methoden, die
im Sinne einer Methodentriangulation kombiniert wurden und einander in
zweierlei Hinsicht gegenseitig erginzen (vgl. Flick 2011: 41f., 51-57). Erstens er-
ginzen sich die verschiedenen Daten, die erhoben wurden: In der teilnehmenden
Beobachtung und den ethnografischen Interviews wurden das Feld abgesteckt
und Informationen zum Arbeitsumfeld in der Palliative Care gesammelt. So wur-
den die Grundlage fiir das Datensample der Interviews geschaffen und erste re-
levante Themen eruiert. Ebenso lieRen sich die Daten der Interviews durch die
teilnehmende Beobachtung kontextualisieren. Zweitens wurden die Ergebnisse
der verschiedenen Erhebungsphasen durch die Triangulation wechselseitig iiber-
pritft. Aussagen der Interviewten konnten hinsichtlich ihres Realititsgehalts ge-
priift werden. Danach konnte bestitigt oder auch bestimmt werden, dass es sich
bei gewissen Aussagen um Ideale handelte und bei anderen um die Beschreibung
konkreter Erlebnisse.

1 Eswurden zudem Interviews mit Patientinnen zu deren religiésen Bedrfnissen gefiihrt. Als Me-
thode diente das narrative Interview nach Schiitze (1983). Diese Interviews wurden jedoch aus
verschiedenen Griinden nichtin das Auswertungssample aufgenommen (s. Kap. 3.3).

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methode

3.2 Grundséatze der Grounded Theory

Die vorliegende qualitative Studie basiert auf den Grundsitzen der Grounded Theo-
ry. Die Grounded Theory gibt Richtlinien fiir die Erhebung und die Auswertung
qualitativer Daten vor, wenn eine offene Fragestellung vorliegt und das Ziel ist, eine

Theorie zu entwickeln. Dies ist hier der Fall: Palliative Care wurde von religionswis-
senschaftlicher Seite erst wenig erforscht. Es bestehen bislang nur wenig Material

und wenige Theorien zu Religiositit in diesem Sektor der Medizin. Im Folgenden

werden zwei Grundsitze der Grounded Theory vorgestellt und kritisch reflektiert:

1) die induktive Vorgehensweise und 2) die nicht-lineare Vorgehensweise.

1) Die Grounded Theory grenzt sich mit der Bezeichnung »induktiv« vom quan-
titativen Ansatz ab.” Es soll aus den Daten selbst eine Theorie generiert, nicht die
Theorie an den Daten gepriift werden. Dies hingt mit dem Entstehungskontext
der Grounded Theory zusammen. Sie wurde von Barney G. Glaser und Anselm L.
Strauss in den 1960er Jahren in den USA im Forschungskontext von Sterbenden
im Spital entwickelt. 1967 kam Glasers und Strauss’ erstes Buch »The discovery of
grounded theory: strategies for qualitative research« zur Grounded Theory heraus.
In den USA wurde qualitative Forschung zu dieser Zeit nur sehr selten durchge-
fithrt, wihrend quantitative Methoden florierten. Letztere gingen positivistisch
und deduktiv an die Daten heran. Sie wurden zur Uberpriifung und nicht zur Ge-
nerierung von Theorien eingesetzt (vgl. Stritbing 2014: 56; Przyborski u. a. 2014:
196; Flick 2005: 21).

Social researchers who adopted the positivist paradigm aimed to discover causal
explanations and to make prediction about an external, knowable world. Their be-
liefs in scientific logic, a unitary method, objectivity, and truth legitimized reduc-
ing qualities of human experience to quantifiable variables (Charmaz 2006: 4f.).

Wie »induktiv« aus den Daten Konzepte und spater daraus Theorien abgeleitet wer-
den kénnen, zeigt Strauss in seinem Konzept-Indikator-Modell (vgl. Abbildung 3).

Abbildung 3: Das Konzept-
Indikator-Modell
Quelle: Strauss1998: 54

2 Charmaz (2006: 8) wirft Strauss und Corbin, mit der Strauss die Grounded Theory nach einem
Bruch mit Glaser weiterentwickelt hat, jedoch vor, ebenso positivistisch zu arbeiten.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Religion, Spiritualitat, Medizin

Strauss veranschaulicht damit, wie

eine Reihe von empirischen Indikatoren nach Konzepten codiert werden kann. Empiri-
sche Indikatoren sind konkrete Daten wie Verhaltensweisen und Ergebnisse, die in
Dokumenten und in Interviewtexten beobachtet oder beschrieben werden. Diese
Daten sind Indikatoren fiir ein Konzept, das der Forscher zunichst vorlaufig, spa-
ter aber mit mehr Sicherheit aus den Daten ableitet (vgl. Strauss 1998: 54, Hervor-
hebung im Original).

Damit den Daten keine Theorie itbergestiilpt wird, wird Sekundirliteratur vor-
wiegend nach der Datenerhebung und Auswertung beigezogen (vgl. Charmaz
2006: 6). Dieses Konzept der induktiven Datengenerierung muss jedoch kritisch
hinterfragt werden, denn in der Anfangsphase der Grounded Theory stand die
Idee dahinter, »man briuchte [..] die Theorie nur zu >entdeckens, ohne dass dabei
das theoretische Vorwissen der Forscher eine Rolle spielte« (Przyborski u. a. 2014:
196). Von den damaligen Vertretern der quantitativen Forschungsrichtung tiber-
nahmen Glaser und Strauss die Vorstellung, das Vorwissen des Forschers oder der
Forscherin konne vollstindig ausgeblendet werden und so eine objektive Theorie
gebildet werden (Charmaz 2006: 5). Der Einbezug von Vorwissen fithrt dazu, dass
die Forschenden die Analyse ihrer Forschungsgegenstinde in eine bestimmte
Richtung entwickeln. Durch das Weglassen des Vorwissens werde demnach eine
induktive Analyse objektiv. Nach dem heutigen Forschungsstand kann Vorwis-
sen jedoch gar nicht vollstindig ausgeblendet werden.? Spiter gingen Glaser und
Strauss u.a. an dieser Thematik auseinander und entwickelten die Grounded
Theory in zwei unterschiedliche Richtungen weiter. Strauss und dessen spitere
Mitarbeiterin Corbin banden spiter das Vorwissen in die Methodologie ein (vgl.
Przyborski u. a. 2014: 196; Kelle u. a. 2010: 21),* wihrend Glaser weiterhin die Hal-
tung vertrat, man kénne das Vorwissen ausblenden (vgl. Glaser 2007: 58). Die vor-
liegende Arbeit basiert klar auf Vorwissen® und der Forschungsprozess geschieht
im Bewusstsein, dass es sich bei der Codierung und der Interpretation im Sinne
einer Theoriebildung immer um einen »Akt der Kreativitit« handelt (Stritbing
2014: 58). Es wird davon ausgegangen, dass die Konzepte und Theorien zwar an-

w

Darin besteht der Hauptvorwurf anderer qualitativ Arbeitender (vgl. z. B. Kelle u.a. 2010: 18-21;
Stritbing 2014: 58—-60).

4 Trotzdem hat Strauss das Vorwissen nicht in das Konzept-Indikator-Modell einbezogen, wes-
halb es von Striibing (2014: 52f) kritisch hinterfragt wird. Zu Strauss’ Verstandnis von Vorwissen
s. Strauss (1998: 36 f.) und Striibing (2014: 60—64).

1%

Fiir eine Beschreibung von verschiedenen Arten von Vorwissen und deren Integration in die For-
schungsarbeit s. Kelle u.a. (2010: 28—40). Das Vorwissen hat nach Kelle u.a. (ebd.: 40) einen Ein-
fluss auf das Sample, die Strukturierung des Datenmaterials, die Bildung von Kategorien und
somitauch auf die Theorie- und Typenbildung.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methode

hand von Indikatoren aus den Daten selbst generiert werden, wie es im Konzept-
Indikator-Modell dargestellt wird, jedoch hingen die gebildeten Konzepte und
Theorien mit dem Vorwissen und dem Fokus der Forscherin zusammen. Es wird
nach dem Duktus Induktion, Deduktion und Verifikation gearbeitet (vgl. Strauss
1998: 37—40). Das heifit, dass auf der Grundlage einer offenen Fragestellung aus
der Datenanalyse Hypothesen gebildet und erste Kategorien erstellt werden. Die-
se werden iiber stindige Vergleiche und deduktive Anwendung verifiziert. Dabei
ist klar, dass die Kategorien »induktiv« und »deduktiv« nicht ganzlich voneinan-
der abgegrenzt werden konnen, wie in der Entstehungszeit der Grounded Theory
postuliert wurde.® Durch die spiter folgende Offenlegung der Codes und des Co-
dierprozesses werden die gebildeten Theorien nachvollziehbar.

2) Ein zweiter wichtiger Punkt der Grounded Theory ist die nicht-lineare Vor-

gehensweise (s. Abbildung 4).

Abbildung 4: Die Forschungsphasen

Quelle: Strauss 1998: 46

Um aus der Fiille an Daten eine Theorie entwickeln zu kénnen, werden die Arbeits-
schritte der Datenerhebung, der Datenanalyse und der Theoriebildung parallel
zueinander und voneinander abhingig durchgefithrt (vgl. ebd.: 46). Aufgrund
der offenen Fragestellung bietet es sich zum Beispiel an, erste Ideen einer Theorie
schon am Anfang der Datenerhebung oder wihrend des Zusammenstellens des
Samplings (s. Kap. 3.3) in Memos zu sammeln.” Diese nicht-lineare Vorgehenswei-

6 Nach Striibing entspricht das von Strauss vorgeschlagene Vorgehen dem, was Pierce eine abduk-
tive Analyse nennt (vgl. Striibing 2014: 55f; zur Abduktion s. auch Kelle u. a. 2010: 25).

7 Memos sind Notizen, die wiahrend des ganzen Forschungsprozesses geschrieben werden sollen,
also schon vor und wihrend der Datenerhebung, zum Beispiel im Postscript (vgl. Strauss 1998:
151-199). Es geht dabei um »das Festhalten zunéchst vager Ideen, die spater, wenn sie sich als
brauchbar erwiesen haben, weiter ausgebaut, detailliert und mit anderen Aspekten der Theorie

- am 14.02.2026, 19:20:45

43


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Religion, Spiritualitat, Medizin

se ermOglicht einen stindigen Vergleich, die dritte Idee der Grounded Theory, die
hier vorgestellt wird.

Vergleiche spielen in der Grounded Theory eine wichtige Rolle — vom Daten-
sample bis hin zu den verschiedenen Codierstufen. Es werden Textstellen, Codes
oder Fille mit dhnlichen und auch mit sehr unterschiedlichen Beispielen vergli-
chen (vgl. Przyborski u.a. 2014: 217f)). Einerseits werden dadurch Hypothesen
und Theorien gebildet, andererseits lassen die Hypothesen sich auch mittels Ver-
gleichen wberpriifen und erhirten. Wie im Konzept-Indikator-Modell gezeigt
(s. Abbildung 3), sollen aus Indikatoren in den Daten Konzepte gebildet werden,
woraus wiederum abstraktere Kategorien abgeleitet werden. Die Indikatoren
werden tiber Codes festgehalten. Vergleiche werden auf allen Vorgehensstufen,
die in diesem Kapitel vorgestellt werden, eine zentrale Rolle einnehmen. Sie wer-
den auf der Ebene der Fallauswahl, der Codes, der Konzepte und der Kategorien
durchgefithrt, um ihre Dimensionen, Ausprigungen und Grenzen auszuloten.
Moglichst 2hnliche und moglichst divergierende Codes, Konzepte und Kategorien
werden miteinander verglichen (vgl. Przyborski u.a. 2014: 204 f.; Stritbing 2014:
19-24). So konnen Hypothesen zu deren Vorkommen und deren Zusammenhin-
gen gebildet und Phinomene in ihrer gréfitmoglichen Varianz erhoben werden
(vgl. ebd.: 30f.; Przyborski u. a. 2014:181f.; Kelle u. a. 2010: 43, 48-48). Das Ziel ist
die sogenannte theoretische Sittigung.

Mit Sattigung ist der Punkt im Verlauf der Analyse gemeint, an dem zusatzliches
Material und weitere Auswertungen keine neuen Eigenschaften der Kategorie
mehr erbringen. Die Idee dieses Abbruchkriteriums liegt also darin, festzustellen,
ab wann sich die Beispiele fiir ein Konzept oder eine Kategorie im Material wieder-
holen (Stritbing 2014: 32).

Eine Sittigung ist jedoch in der Praxis nicht in allen Fillen méglich. Insbesondere
wenn aufgrund der Erhebungsbedingungen keine weitere Datenerhebung mehr
moglich ist, muss ab einem gewissen Punkt mit den vorhandenen Daten gearbeitet
werden, auch wenn damit keine theoretische Sittigung erreicht wurde. Stritbing
weist zudem darauf hin, dass die Sittigung nicht belegt werden kann und stark
von der Einschitzung der forschenden Person abhingt (vgl. Stritbing 2014: 33).

Nachdem diese methodischen Grundsitze vorgestellt wurden, wird nun auf
die Vorgehensweise in der Datenerhebung und -auswertung eingegangen.

zusammengefiihrt, andernfalls aber verworfen werden kénnen und sollen« (Stribing 2014: 34).
Die Memos kdnnen verschiedener Art sein, z.B. die Daten betreffen, die man als nichstes er-
heben will, oder Ergebnisse und Zusammenhinge zwischen Kategorien (Strauss 1998: 151f.,174).
Durch das Festhalten dieser Gedanken werden Theorien generiert, gepriift und intersubjektiv
nachvollziehbar.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methode

3.3 Sampling

Die Auswahl der Untersuchungseinheiten folgte dem Paradigma des Theoretical
Samplings, also der theoriegeleiteten Auswahl nach der Grounded Theory. Das
Theoretical Sampling bedeutet, dass das Sample nicht schon am Anfang, sondern
erst im Verlauf der Arbeit zusammengestellt wird. Ausgehend von einer grund-
legenden Fragestellung wird mit einer Fallauswahl begonnen. Anfangs werden
die Daten offen gesammelt und moglichst viele Fille ausgewihlt. Nach und nach
wird der Fokus verengt. Um eine Sittigung zu erreichen, wird das Sample mit
moglichst dhnlichen Fillen begonnen. Nachdem so alle verfiigbaren Informatio-
nen zu einer Theorie oder einer Kategorie erhoben worden sind, wird nach dem
Paradigma des stindigen Vergleichs zu maximal divergierenden Fillen iiberge-
gangen. So kann die Forschungsfrage prizisiert und generierte Theorien kénnen
immer weiterentwickelt, gepriift und in neuen Dimensionen dargelegt werden,
um die Sittigung zu erreichen (vgl. Strauss 1998: 70 f.; Przyborski u. a. 2014:181f;
Stritbing 2014: 29). Durch die Dimensionalisierung der untersuchten Phinomene
werden Grenzen der Hypothesen aufgedeckt: Wenn sie durch das Hinzuziehen
von weiteren Fillen nicht verifiziert werden konnen, miissen sie verworfen oder
angepasst werden.®

Dieses Vorgehen findet sich in der vorliegenden Arbeit auf der Ebene der Fall-
auswahl, der Wahl der zu interviewenden Personen und der Wahl der Codierein-
heiten, sofern dies die dufleren Umstinde zuliefSen. Die zwei Spitiler wurden
aufgrund der unterschiedlichen institutionellen Einbindung der spezialisierten
Palliative Care als Kontrastfille ausgewdahlt.

Wihrend das erste Spital sie mittels eines Konsiliardiensts im gesamten Spital
anbietet, war sie in zweiten Spital zum Zeitpunkt der Erhebung als stationires
Angebot vorhanden.’ Zudem weisen die beiden Spitiler auch andere Unterschie-
de auf, auf die in Kapitel 5 eingegangen wird. Das zweite Spital war noch nicht
von Anfang an als Untersuchungsgegenstand gesetzt, sondern wurde ausgewihlt,
weil das Personal im ersten Spital es als typisches Gegenbeispiel nannte.

Kriterien fiir das Sample der zu interviewenden Personen wurden durch die
teilnehmende Beobachtung offensichtlich: Berufliche Voraussetzungen spiel-
ten eine wichtige Rolle fiir die Art, wie die Religiositit der Mitarbeitenden in die
Arbeit eingebracht werden konnte, da durch den Beruf unterschiedliche insti-
tutionelle Voraussetzungen gegeben sind. Deshalb bot sich eine Kontrastierung
verschiedener Berufsgruppen an, die in die Palliative Care involviert sind. In die

oo

Zur Giitepriifung eines Forschungsprojekts mittels Vergleichens. Striibing (2014: 74—76,79—95). Die
»klassische Trias« Reliabilitat, Reprasentativitat und Validitat wird in der Grounded Theory durch
das Erarbeiten einer gesittigten Theorie mittels stindiger Vergleiche abgeldst (ebd.: 80—84).

Ein Konsiliardienst warjedoch bereits in Planung.

0

- am 14.02.2026, 19:20:45

45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Religion, Spiritualitat, Medizin

Auswahl der zu Interviewenden wurden die Pflegenden, die Seelsorgenden, die
Arzteschaft, der Konsiliardienst, Freiwillige und PsychologInnen einbezogen.
Diese wurden den Umstinden entsprechend auf verschiedene Weisen rekrutiert:
Da fiir den Konsiliardienst Palliative Care zwei Personen die Hauptverantwor-
tung trugen, war es von Anfang an klar, dass diese Personen interviewt werden
sollten. Sie waren die Kontaktpersonen, welche die teilnehmende Beobachtung
ermdglicht hatten, und waren deshalb leicht fiir ein Interview zu gewinnen. Die
Freiwilligen wurden zum Beispiel durch eine Anzeige in einem internen Newslet-
ter rekrutiert. Im Spital Heckenbithl wurden alle Personen interviewt, die sich auf
diese Anzeige gemeldet hatten. Die Pflegenden wurden iiber die Stationsleitung
kontaktiert. Die Herausforderung dabei war, eine Einladung zu formulieren, die
ansprechend klingt, aber nur so viele Informationen wie nétig beinhaltet, um die
moglichen Interviewpartner und -partnerinnen nicht zu beeinflussen. Der erste
Seelsorger wurde ausgewihlt, weil er sich sehr am Thema interessiert gezeigt hat-
te. Weitere wurden im Sinne eines Schneeballsamplings'™ rekrutiert. Insgesamt
wurden im ersten Spital vier Pflegende, die zwei Personen vom Konsiliardienst,
darunter eine Arztin, eine Psychologin, eine Komplementirtherapeutin und fiinf
Freiwillige interviewt.

Im zweiten Spital wurden die Interviews ebenfalls nach Berufsgruppen ge-
fuhrt. Die Auswahl fiel selektiver aus, da die Auswertung der vorherigen Inter-
views schon fortgeschritten war und klare Kriterien zur Auswahl vorlagen, um
Vergleiche ziehen zu konnen. So wurden zum Beispiel fast keine Freiwilligen
mehr interviewt, dafiir zwei Psychologinnen. Nur mit den Pflegenden wurden
ebenso viele Interviews gefithrt, da aus der Beobachtung ihres Arbeitsalltags
nicht immer klar wurde, inwiefern sie sich fiir Religiositit interessieren. Zudem
fanden zwei Interviews mit Seelsorgenden und eines mit einem Arzt statt. Wei-
tere Kriterien nebst dem Beruf waren, dass sich jemand in einem Gesprich zu
einer alternativen religiésen Technik duflerte, zum Ideal des Sterbens oder sich
spezifisch fir komplementire Therapien interessierte. Ebenso wurde darauf ge-
achtet, dass zum Vergleich Personen interviewt wurden, die sich explizit nicht als
religiés empfinden.

PatientInnen konnten nur im zweiten Spital interviewt werden, da die Zusa-
ge der Kantonalen Ethikkommission erst zu diesem Zeitpunkt vorlag. Im ersten
Spital gestaltete es sich schwierig, nach dem Feldaufenthalt noch PatientInnen
zu interviewen. Einerseits verhinderte dies ihr schlechter Gesundheitszustand,
andererseits sind die Aufenthalte im Spital Heckenbiihl nur kurz und mit vielen
Terminen besetzt. Aus diesen Griinden wurden die PatientInneninterviews nicht
ausgewertet und die Forschung fokussierte sich auf die Sicht der Mitarbeitenden.

10 EinSchneeballsampling bedeutet, dass eine interviewte Person andere anfragt oder empfiehlt
(vgl. Przyborski u.a. 2014:184f)).

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methode 47

Insgesamt wurden 27 Interviews in die Auswertung aufgenommen. Die Inter-
views und Interviewstellen wurden nach einem theoretischen Sampling ausge-
wihle.!

3.4 Datenerhebung

3.4.1 Beobachtung

Nach der Literaturrecherche wurde eine teilnehmende Beobachtung in zwei Spi-
tilern eingesetzt. Sie fand in Form von zwei Praktika statt: In beiden Spitilern
konnte eine einmonatige Praktikumszeit organisiert werden. Im ersten Spital
fand sie in Form eines Pflegepraktikums statt, zudem konnten einzelne Tage mit
weiteren Berufsgruppen, die in die Palliative Care involviert waren, organisiert
werden. Im zweiten Spital fand ebenfalls ein Praktikum statt, dort war aktive
Mitarbeit jedoch weniger gefragt. So konnten gleichzeitig schon viele Interviews
gefithrt werden.

Die Beobachtungen dienten dazu, das zu untersuchende Feld kennenzuler-
nen. Durch die teilnehmende Perspektive wurde Hintergrundwissen erworben
und es wurden Eckpunkte und erste Memos fiir das theoretische Sampling zu-
sammengestellt. Die so erhobenen Daten halfen, die in den Interviews beschrie-
benen Handlungen in einen gréfReren Kontext zu setzen. So konnten zum Beispiel
die Fragen beantwortet werden, wie das Handlungsumfeld aussah und ob dieselbe
Handlung auch von anderen ausgefiithrt wird. Gerade bei systematischen Beob-
achtungen ging es darum, festzustellen, inwiefern »Ideal und Verhalten [..] aus-
einander gehen [sic!]« (Beer 2003: 126, Hervorhebungen im Original).

Die Beobachtungen lassen sich in zwei Phasen aufteilen: Am Anfang des je-
weiligen Monats war die Beobachtung eher unstrukturiert und ging dann im-
mer mehr in eine strukturierte, systematische Beobachtung tiber. Aus ethischen
Griinden fanden die Beobachtungen offen statt.'> In der ersten Phase war das Ziel,
den Handlungskontext besser kennenzulernen (vgl. Lamnek 1995: 243), Beziehun-
gen und Zusammenhinge im Feld nachzuvollziehen, Vertrautheit aufzubauen
sowie mogliche Interviewpartner und -parterinnen auszuwihlen. In der zweiten

11 16 Interviews wurden vollstandig transkribiert. Bei fiinf weiteren wurden nur einzelne Stellen
furdie Transkription ausgewahlt. Sechs Interviews mit Angestellten wurden nicht transkribiert,
weil sie keine neuen Aspekte mehr einbrachten. Auf das theoretische Sampling in der Codie-
rung wird in Kapitel 3.5 genauer eingegangen. Die Transkription erfolgte im Dialekt der Inter-
viewten, die Zitate in der vorliegenden Arbeit wurden jedoch zur Anonymisierung ins Schrift-
deutsche tibersetzt.

12 Fiir eine Unterscheidung zwischen verschiedenen Arten von Beobachtung s. Lamnek (1995:
248-255) und Beer (2003: 121—125).

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Religion, Spiritualitat, Medizin

Phase war das Vorgehen fokussierter, d.h. einzelne Handlungen wurden beob-
achtet, um einzelne Berufsgruppen und Abliufe besser kennenzulernen.” Diese
Beobachtungen fanden teilweise ebenfalls im dafiir vorgesehenen Monat statt,
teilweise wurden sie spiter gezielt durchgefiihre.

Insbesondere die zweite Phase verfolgte das Konzept der fokussierten Ethno-
grafie (vgl. Knoblauch 2001) und der systematischen Beobachtung (vgl. Beer 2003).
Beide Ansitze zeichnen sich durch kurze, vorgeplante und deshalb datenintensi-
ve Feldaufenthalte aus (vgl. Knoblauch 2001: 130; Beer 2003: 119). Sie konnen im
eigenen Kulturkreis stattfinden und sind auf bestimmte Problemstellungen fo-
kussiert (vgl. Knoblauch 2001: 125). Sie dienen zur »Analyse von Strukturen und
Mustern von Interaktion, Kommunikation und Situationen« (ebd.: 132) und stellen
»eine praktische Vertrautheit mit dem untersuchten Gegenstand« her (ebd.: 133).
Diese Vertrautheit ist notig, um eine gezielte Fragestellung formulieren zu kén-
nen (vgl. ebd.: 134).

Die Daten wurden mittels eines Beobachtungsprotokolls pro Tag festgehal-
ten.” Es wurde in Anlehnung an den Vorschlag von Przyborski u. a. (2014: 50-52)
aufgebaut und jeweils mit Datum, Wochentag und Rahmen (Praktikum, Berufs-
gruppe) markiert. In den Protokollen wurde der chronologische Ablauf als Uber-
blick skizziert, einzelne Abliufe wurden genauer ausgefithrt. Zudem wurden in-
stitutionelle Vorgaben und Strukturen festgehalten. Abschlieffend wurden erste
theoretische und methodische Reflexionen notiert. Zusitzlich wurde bei Bedarf
ein separates Forschungstagebuch zur personlichen Verarbeitung des Erlebten
gefithrt. Niedergeschrieben wurde stichwortartig wahrend der Arbeitspausen.
Erst nach der Beobachtungsphase wurden die Notizen detaillierter ausgefithrt
und digitalisiert.

3.4.2 Ethnografische Interviews

Wihrend der teilnehmenden Beobachtung fanden ethnografische Interviews (vgl.
Spradley 1979; Flick 2005: 141f)) statt, in denen die Interviewten in einem infor-
mellen Kontext zu Handlungen, ihrem Handlungskontext und Begrifflichkeiten
befragt wurden. Ethnografische Interviews zeichnen sich durch ihren expliziten
Zweck und »ethnografische Fragen« aus. Gleichzeitig soll offengelegt werden,
warum diese Fragen gestellt werden, also dass sie im Rahmen eines Forschungs-

13 Allgemeine Beobachtungen wurden ebenfalls durchgefiihrt, waren aber wegen der aufgebau-
ten Vertrautheit nicht mehr ganz so differenziert moglich (vgl. Lamnek 1995: 247f).

14 Nach dem Vorgehen, das Knoblauch fiir die fokussierte Ethnografie vorsieht, sollen die Bege-
benheiten mittels technischer Hilfsmittel wie zum Beispiel einer Videokamera aufgenommen
werden. Im Rahmen der vorliegenden Forschung wurde nur punktuell mit Audioaufnahmen ge-
arbeitet, um den Situationen ihre Natiirlichkeit zu lassen.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methode

projekts stattfinden (vgl. Spradley 1979: 55-68). Zu den ethnografischen Fragen
gehoren

[.] beschreibende Fragen, strukturelle Fragen (deren Beantwortung zeigen soll,
wie Informanten ihr Wissen (iber den Gegenstand organisieren) und kontrastive
Fragen (aus denen Informationen resultieren sollen (iber Bedeutungsdimensio-
nen, die Informanten verwenden, um Gegenstidnde und Ereignisse in ihrer Welt zu
unterscheiden) (Flick 2005: 142).

In der Umsetzung wurden Fragen zu beobachteten Handlungen gestellt, wie die-
se genau ablaufen und was sie bezwecken, zum strukturellen Rahmen der Hand-
lung und vor allem zu ihrer Bedeutung in den Augen der Akteure.

Diese Gespriche fanden oft in kurzen Pausen auf dem Flur oder im Stations-
zimmer statt oder manchmal sogar wihrend der Behandlungen. Deshalb war es
nur in einem Fall moglich, das Gesprich aufzunehmen und die Interviewanalyse
in transkribierter Form aufzunehmen. Die restlichen ethnografischen Interviews
wurden anhand von Notizen in den Beobachtungsprotokollen des jeweiligen Ta-
ges dokumentiert.”

3.4.3 Problemzentrierte Interviews

Fiir die Interviews mit dem Personal wurde das problemzentrierte Interview nach
Andreas Witzel eingesetzt.'® Dieses eignet sich besonders zur Evaluation der sub-
jektiven Sichtweise und des Erlebens der Interviewten, da es einerseits zu nar-
rativen Passagen anregt, andererseits leitfadengestiitzte Nachfragen beinhaltet.
Ebenso eignet es sich zur Theoriegenerierung aus den Daten, da es iiber einen
offenen Einstieg verfiigt und im Verlauf dennoch auf bestimmte Themen fokus-
siert werden kann. Witzel entwickelte das problemzentrierte Interview in Bezug
auf die Grounded Theory. Trotzdem wird damit nicht rein induktiv gearbeitet,
sondern es soll ein »induktiv-deduktives Wechselverhiltnis« hergestellt werden
(Witzel 2000: 3). Der Interviewaufbau basiert auf einem erzihlungsgenerieren-
den Teil und auf einem verstindnisgenerierenden Teil, die beide auf vorgingig ge-
sammelten Informationen zum Forschungsgegenstand basieren (vgl. ebd.: 3). Zu
narrativen Passagen soll vor allem der Einstieg anregen, weshalb hier eine offene
Frage gestellt wird. Durch »allgemeine Sondierungen« und »ad-hoc-Fragen« soll

15 Vgl. zum Beispiel die Beobachtungsprotokolle 04.03.2013, 15.05.2014, 10.03.2014; Gesprichsno-
tizen16.04.2015 und andere.

16 Die Interviews mit den Patientlnnen wurden als narrative Interviews gefiihrt. Da diese jedoch
nurin Formvon Hintergrundwissen in die Auswertung aufgenommen wurden, werden sie nicht
mitin das Methodenkapitel aufgenommen.

- am 14.02.2026, 19:20:45

49


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Religion, Spiritualitat, Medizin

der Erzihlfluss weiter angeregt und durch Details erginzt werden. Der offene
narrative Einstieg eignete sich besonders fiir das vorliegende Forschungsanliegen,
weil das Religionsverstindnis der Interviewten stark von der etischen Perspek-
tive abwich: Was in Kapitel 2.2.3 als »alternative« Religiositit bezeichnet wurde,
wurde von den interviewten Personen oft nicht als religios aufgefasst. Wie sich in
den Beobachtungen zeigte, verfiigten die meisten Mitarbeitenden iiber ein Reli-
gionsverstindnis, das sich auf die »Weltreligionen« beschrinkte.”

Die Leitfiden fiur das vorliegende Forschungsprojekt wurden in allen Inter-
views nach dem gleichen Schema des problemzentrierten Interviews und mit der
gleichen thematischen Ausrichtung aufgebaut. Trotzdem variieren sie je nach Be-
rufsgruppe und je nach Vorwissen der interviewten Person.”® Im Einstieg wurde
zunichst nach dem personlichen Erleben der Arbeit mit Sterbenden gefragt. So
wurde das Interview von einer technischen Abhandlung weggefiihrt, eine Platt-
form fiir die personlichen Sichtweisen ge6ffnet und die Ausfithrungen beschrink-
ten sich nicht auf die Beschreibung von christlichen und muslimischen Patient-
Innen. Ebenso bewihrte sich in der ersten Interviewhilfte beim medizinischen
Personal eine Frage nach »nicht-medizinischen Handlungen« bei den Sterbenden.
Im zweiten Teil des Interviews wurden »spezifische Sondierungen« eingebracht.
Sie wurden durch das Vorwissen und spezifische Interessen zu bestimmten, im
Vorfeld festgelegten Aspekten ausgearbeitet. Ebenso wurden im zweiten Inter-
viewteil klirende Verstindnisfragen gestellt sowie eine Schirfung der Position
des Gegeniibers durch Zuriickspiegelungen und Konfrontationen geférdert (vgl.
ebd.: 6-8). Mit den »ad-hoc-Fragen« und den spezifischen Sondierungen wurde
sichergestellt, dass in den Interviews vergleichbare Inhalte erhoben wurden. Das
Gesprich wurde auf bestimmte Themen gelenkt, nimlich das Weltbild der inter-
viewten Personen, personliche religiose Praktiken an den PatientInnen und die
Anwendung von komplementiren Therapien. In diesem zweiten Teil wurde spezi-
fisch nach dem Erleben von Religiositit und Spiritualitit in der Palliative Care
und am Lebensende der PatientInnen allgemein gefragt.”” Durch den Einbezug
des Wortes »Spiritualitit« sollte die nicht-institutionalisierte Religiositit zur
Sprache kommen und gepriift werden, was die Interviewten unter Spiritual Care
verstehen. Es wurde einerseits der Umgang mit der Religiositit von PatientIn-
nen abgefragt, andererseits die eigene Religiositit der Interviewten und deren

17 Diese Wortwahl stitzt sich auf die Begrifflichkeit im Feld. Zum Religionsbegriff und zum Spiri-
tualitdtsverstindnis im Feld s. auch Kapitel 10.

18 Diestandardisierte Vorlage des Leitfadens findet sich im Anhang.

19 Bei den Seelsorgenden floss das Thema Religiositit in der Regel ohne das Zutun der Intervie-
werin schon von Anfang an mit ein. Speziell am Spital Heckenbiihl war, dass viele Situationen,
in denen ein Patient oder eine Patientin im Sterben lag, nicht als palliativ eingestuft wurden.
Dementsprechend wurden die Interviewfragen beziiglich des Lebensendes im Spital gestellt
und nicht beziiglich der Palliative Care.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methode

Einfluss auf die Arbeit. Bei den Seelsorgenden wurde die Grenze der christlichen
Handlungsstrategien und Vorstellungen ausgelotet. In den Interviews mit den
Pflegenden und dem irztlichen Personal lag ein thematischer Schwerpunkt auf
der Anwendung von komplementiren Therapien. Abschlieflend wurde jeweils
nach dem individuellen Umgang mit der tiglichen Konfrontation mit dem Tod
gefragt und so eine Grundlage zur Bearbeitung der Frage nach dem Coping ge-
legt.

Die Interviews wurden in allen Fillen aufier einem auf einen Tontriger aufge-
nommen und danach transkribiert, um die Auswertung intersubjektiv nachvoll-
ziehbar zu machen. Die Transkription geschah mittels Microsoft Word, angelehnt
an die Transkribierregeln der »Talk in Qualitative Social Research« (TiQ). Diese
eignete sich fiir eine rekonstruktive Auswertung, da Betonungen, Gesten, die
Intonation, Pausen und Verinderungen in der Lautlinge aufgezeichnet werden.
Trotzdem ist sie nicht so detailliert wie Regelsysteme fiir sprachwissenschaftliche
Auswertungen (vgl. Przyborski u. a. 2014: 169 £.).

Die Interviews wurden jeweils mit einer Einfithrung in das Forschungsthe-
ma begonnen und mit einer Einverstindniserklirung und einem Datenblatt mit
demografischen Daten abgeschlossen. Nach dem Interview wurde ein Postscript
nach Vorgabe von Witzel (2000:5 f.) gefithrt. Es beinhaltete jeweils die Skizze zum
Gesprachsinhalt, Schwerpunktsetzung durch die Interviewten, Situation, non-
verbale Aspekte, anderen Auffilligkeiten, Interpretationsideen und methodische
Notizen zum Verbesserungspotenzial in der Interviewfihrung.

3.5 Auswertung

Im Fokus der Auswertung standen die Interviewtranskripte. Die Beobachtungs-
protokolle wurden zur Auswahl der Interviewten, zur Generierung von Hypo-
thesen und zur Priifung der Thesen beigezogen, aber nur punktuell codiert. Die
Codierung wurde mit der Software Atlas ti durchgefithrt. Alle ausgewerteten
Interviews wurden zuerst in thematische Abschnitte unterteilt, damit ein Uber-
blick gewonnen werden konnte. Danach wurden sie nach dem Codiervorgang der
Grounded Theory ausgewertet. Strauss unterscheidet drei Arten von Codierun-
gen: das offene, das axiale und das selektive Codieren. Dieser Vorgang soll eine
den Daten angemessene Interpretation ermdglichen. Es werden aus den Daten
zuerst Konzepte generiert und daraus Kategorien und Schliisselkategorien gebil-
det, welche wiederum zu einer Theorie fithren.

Das »offene Codieren« bezeichnet Strauss (1998: 57) als »uneingeschrank-
tes Codierens, durch das provisorische Konzepte gebildet werden. Es wurde
im Sinne des Theoretical Sampling entschieden, welche Stellen genauer codiert
werden und welche Elemente mit Codes abgefasst werden sollen. Dies basiert

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

b2

Religion, Spiritualitat, Medizin

auf dem Material und, wie oben ausgefiihrt, auf dem Vorwissen und der Inte-
ressenlage der Forscherin (vgl. Kelle u. a. 2010: 40). In den Prozess der offenen
Codierung wurden viele Textstellen einbezogen, damit eine breite Auswahl von
Konzepten erarbeitet werden konnte (vgl. Stritbing 2014: 30). Anfangs wurden
die Interviews ginzlich offen codiert, spater nur noch dichte Stellen und Kon-
traststellen. In der Anfangsphase wurden so viele Codes wie moglich aufge-
nommen (vgl. Strauss 1998: 57—61). Von 13 Interviews wurde zunichst je eine
Einzelauswertung erstellt, danach wurde Interview-iibergreifend ausgewertet.
In der offenen Codierung fiel auf, dass das Sterben der PatientInnen im Sinne
eines Sterbeprozesses diskutiert wurde. Wichtig war den Interviewten dabei,
wie sie selbst damit umgehen konnen, welche Handlungsstrategien ihnen zur
Verfuigung stehen.

In einem zweiten Schritt wurden die Interviews axial codiert. Mit dem »axia-
len Codieren« werden zusammenhingende Codes und Konzepte zu Kategorien
und Subkategorien zusammengefasst und mit dem sogenannten »Codierpara-
digma« genauer untersucht: Die Handlungsstrategien wurden nach ihren Be-
dingungen, Strategien und Wirkungen untersucht, sofern diese in den Daten ge-
nannt werden (vgl. ebd.: 56f., 63, 101-106).%° Diesen Codes wurden spezifischere
Untercodes zugeordnet; die Bedingungen wurden in institutionelle Vorausset-
zungen, die Einschitzung der PatientInnen oder auch in verbalisierte Gefithle
des Personals, die als Handlungsantrieb genannt wurden, ausdifferenziert.”
Als weitere wichtige Dimension wurden religiése Vorstellungen (Menschen- und
Weltbilder) und die Referenzen auf verschiedene Instanzen zur Legitimierung
von Handlungen und Vorstellungen aufgenommen.?? Letztere interessieren, weil
sie dariiber Aufschluss geben, welche Relevanz religiose Traditionen im unter-
suchten Feld haben. Daraus ergab sich ein Bild, wie es in Abbildung 5 dargestellt
ist.

20 Im Original nach Strauss (1998) wurden die Kategorien Bedingungen, Interaktionen, Strategien
und Konsequenzen genannt. Diese Unterteilung wurde spater von Strauss und Corbin abgeén-
dertinmursachliche Bedingungens,>Phdnomenes,>intervenierende Bedingungen,>Handlungs-
und interaktionale Strategien<sowie >Konsequenzen« (Strauss u.a. [1996], zitiert nach Striibing
2014: 24). Sie wurden fiir die vorliegenden Daten angepasst.

21 Die Untercodes hatten wiederum Untergruppen, wie die spezifischen Gefiihle oder die Ein-
schatzung der Patientlnnen als unruhig, zufrieden usw. Sie wurden aus pragmatischen Griin-
den nichtin die Darstellung aufgenommen.

22 Wenn zum Beispiel argumentiert wird, dass die Aromatherapie wegen ihrer chemischen Zu-
sammensetzung wirke, dann wurde die Referenz auf die chemische Zusammensetzung als Re-
ferenz codiert.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methode

Abbildung 5: Die Grundstruktur der Codes

Handlungsstrategien Vorstellungen
( Dasein ] [ HohereMacht |
( Meditationen J [Komponenten d. Menschen]
( Berithren J [ 1dealer Sterbeprozess |
l l l Tod l
[ ]
v
Wirkung Bedingungen Referenzen
( Ruhig werden | ( Gefithle | [ Eigenes cotin |
[ symptomiinderung | [ Einschatzung Patientin | ’ Poreonon l
[spezifikation: fr sich selbs{ ( Institut. Voraussetzungen | [ . ]
l l

’ Spezifikation: fur Patientin l ’ l

]

Die Kategorien werden in den verschiedenen Interviews gesucht und nach einem
theoretischen Sampling verglichen. Mit dem axialen Codieren wird die Auswahl
der zu codierenden Textstellen spezifischer und mit Textstellen anderer Inter-
views in einen Zusammenhang gebracht (vgl. Stritbing 2014: 30).

In der axialen Codierung zeigte sich, dass im Umgang mit Sterbenden die
Vorstellung eines idealen Sterbeprozesses und die Handlungsstrategie »Dasein«
von grofiter Relevanz ist. Diese Kategorien wurden zunichst als In-Vivo-Codes
aufgenommen und spiter mittels einer »selektiven Codierung«* zu Schliisselka-
tegorien ausgearbeitet (vgl. Strauss 1998: 63).%* Der »ideale Sterbeprozess« steht
fur die Mitarbeitenden im Mittelpunkt der alternativ-religiésen Handlungsstra-
tegien. Sie sind grofdtenteils darauf ausgerichtet (s. Abbildung 6). Anfangs wurde
der Sterbeprozess als In-Vivo-Code abgefasst, spiter wurde er durch die Wirkung
vieler der Handlungsstrategien (Codes: »ruhig werden« und »loslassen«) sowie die
Vorstellungen vom Sterben und Tod sowie einer Entwicklung der PatientInnen

23 Selektives Codieren bezeichnet das spezifische Untersuchen einer wichtigen Kategorie und de-
ren Zusammenhinge zu anderen Kategorien (Strauss 1998: 63f.).

24 Eine Kategorie eignet sich als Schlisselkategorie, wenn sie zentral ist, also »einen Bezug [hat]
zu moglichst vielen anderen Kategorien« (ebd.: 67), wenn sie haufig vorkommt und wenn sie
»klare Implikationen im Hinblick auf eine formale Theorie« besitzt (ebd.: 67). Strauss nennt an
der zitierten Stelle noch andere Kriterien fiir eine Schliisselkategorie, welche sich aber mit den
bereits aufgefiihrten Punkten iiberschneiden.

- am 14.02.2026, 19:20:45

53


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

b4

Religion, Spiritualitat, Medizin

(Codes: »Vorstellung: Tod«, »Vorstellung: Sterben« und »Vorstellung: Entwicklung
Patient«) erhirtet.

Abbildung 6: Evhirtung des Codes »Sterben als Prozess«

[ Wirkung: loslassen ] [Vorstellung: Entwicklung Patient] [ Vorstellung: Tod ]

| 14

[ Wirkung: ruhig werden ]—>[ Sterben als Prozess ]4—[ Vorstellung: Sterben ]

Das »Dasein« wurde in seinen Dimensionen der Bedingungen, der Strategien
und der Wirkungen erfasst.”” Durch diese Dimensionalisierung wurde eine ge-
nauere Analyse der anderen Handlungsstrategien und ihrer Dimensionen mog-
lich, die wiederum die Dimensionen des »Daseins« schirften und theoretische
Schliisse ermdglichten. Mit dieser Schliisselkategorie und den Handlungsstra-
tegien waren verschiedene Vorstellungen verbunden, zum Beispiel jene, wie ein
idealer Sterbeprozess abliuft, aus welchen Komponenten ein Mensch besteht
oder was nach dem Tod kommt. Diese Konzepte wurden ebenfalls detailliert
analysiert.

Die verschiedenen Schritte des Codierens fanden nicht separiert voneinander
statt. Auch wenn die Anfangsphase eher die Phase des offenen Codierens war,
wurde auch spiter noch offen codiert. Ebenso begann schon am Anfang des Aus-
wertungsprozesses die Theoriebildung. Dafiir wurden Memos eingesetzt (s. Ab-
bildung 4).

Zur Erganzung der genannten induktiv entwickelten Codes wurden deduk-
tive hinzugefiigt. Der wichtigste war der Code der alternativen Religiositit. Um
die Fragestellung der Arbeit zu formulieren, musste ein Vorverstindnis von Reli-
giositit bestehen. Dieser Code und auch die Bezeichnung einiger der induktiven
Codes wurden gemify dem einleitend vorgestellten Religionsverstindnis ver-
geben. In der Anwendung auf die Daten wurden sie differenziert und mit dem
emischen Verstindnis von Religiositit und Spiritualitit verglichen: Die Codes
»religiose Selbsteinordnung« und »-distanzierungs, die emische Definition von

25 Was hier als »Wirkung« bezeichnet wird, wird von Strauss (1998: 57) »Konsequenzen« genannt.
Die Strategie fallt in diesem Fall mit dem zu beschreibenden »Phdnomen«zusammen. Weil es
sich bei den meisten Daten um Interviews handelt, in denen das Gegeniiber seine Weltsicht und
Interpretationen kundtut, handelt es sich bei diesen Dimensionen immer um die Sichtweise der
interviewten Personen. Die Dimension der Interaktionen wurde nur spirlich aufgenommen,
weil sie in den Interviews nur sehr selten genannt wurde. Die Dimensionen waren zudem nicht
immer klar unterscheidbar.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methode

Spiritualitit und Religiositit sowie Bedingungen, die nétig sind, um Spiritualitit
einbringen zu konnen, wurden als Vergleich hinzugezogen (s. Abbildung 7).

Abbildung 7: Codes zu Religiositit

Religiositat

[ Alternative Religiositat ]

| Emische Definition Religiositat |

| Emische Definition Spiritualitat |

[ Abgrenzung rel. Tradition ]

[ Religise Selbsteinordnung ]

Das zweite Thema, an das deduktiv herangegangen wurde, sind die Copingstrate-
gien. Kategorien und Codes zu diesem Thema wurden mittels Sekundirliteratur
erstellt und in einem weiteren Abstraktionsschritt wurden induktive Codes in de-
duktive zusammengefasst. Die Handlungsbedingungen, zum Beispiel ein unsi-
cheres Gefiihl zu haben, sowie die Legitimierung einer Handlung tiber das eigene
Gefiithl mangels institutioneller Vorgaben wurden als »Stressfaktoren« codiert.
Die darauf basierenden Handlungsstrategien konnten in die Copingstrategien
»etwas tun koénnen, »nichts tun miissen« und »Umdeutung/Sinn« gefasst wer-
den. Als damit zusammenhingend zeigten sich die Vorstellungen einer héheren
Macht, einer Personlichkeitsentwicklung und die eines idealen Sterbeprozesses
(s. Abbildung 8).%

In den Bedingungen fir die Handlungsstrategien wurden Stressfaktoren
erkannt. Aus dem Umgang damit, aus der zugeschriebenen Wirkung und den
damit verbundenen religiésen Vorstellungen wurden Copingstrategien abgelei-
tet.

26 Wiesie genauzusammenhiangen, wird in Kapitel 13 gezeigt.

- am 14.02.2026, 19:20:45

55


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 Religion, Spiritualitat, Medizin

Abbildung 8: Codes zum Coping

Handlungsstrategien

[ )

I Coping|
Stressfaktor| I Copingstrategie: etwas tun kénnen I
[ Bedingung: Geftihle_Unsicherheit ] [ Copingstrategie: nichts tun missen ]
[ Referenz: eigenes Gefiihl ]
[ Copingstrategie: Umdeutung/Sinn ]
[
Vorstellung l
[ Vorstellung: eigene Wirkungsmacht ] Wirkung
[ Vorstellung: héhere Macht ] [ Wirkung: ruhig werden ]
I Vorstellung: personliche Entwicklung I [ Wirkung: fir sich selbst ]
[ Vorstellung: Idealer Sterbeprozess ]

Die Ausarbeitung und Dimensionalisierung der Schliisselkategorie »Dasein« und
der Handlungsstrategien ermoglichte eine Unterscheidung der zwei Spitiler und
eine Ausarbeitung der Differenzen, die sich aus den institutionellen Rahmen-
bedingungen ergeben. Durch das Generieren und Hinzuziehen von deduktiven
Codes und einer entsprechenden Einordnung der bereits vorhandenen Codes
wurde die Schliisselkategorie deduktiv eingeordnet.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil ll
Datenauswertung



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Einleitung

In diesem Teil der Arbeit werden die gewonnenen Daten analysiert und dargelegt.
Das Ziel ist, damit einen auf die Fragestellung ausgerichteten Uberblick zu schaf-
fen und erst in Teil III »Diskussion der Ergebnisse« tiefer in die Daten zu gehen
und sie auf bestimmte Themen hin zu interpretieren sowie sie anhand soziologi-
scher Theorien zu diskutieren.

Die Daten dieser Analyse stammen hauptsichlich aus den Interviews mit dem
Personal der zwei untersuchten Spitiler. Daten aus den Beobachtungsprotokollen
werden ebenfalls in die Argumentation einflief}en. In der Auswertung zu komple-
mentirmedizinischen und -pflegerischen Praktiken werden zudem die schriftli-
chen Weisungen der Spitiler einbezogen. Die Datenerhebung im Feld fand in den
Jahren 2013 und 2014 statt. Die Interviews waren auf die Frage nach alternativer
Religiositit in der Arbeit in der Palliative Care bzw. mit Sterbenden ausgerichtet.
Um dieser Frage in der Analyse gerecht werden zu kénnen, wurden zwei Ansitze
verfolgt: Einerseits wurden wie beschrieben im Sinne der Grounded Theory in der
Datenanalyse induktive Kategorien entwickelt. Andererseits wurden die Konzepte
»Religiositit« und »alternative Religiositit« als deduktive Kategorien aus religions-
wissenschaftlicher und religionssoziologischer Literatur hinzugezogen. Durch die
induktiven Codes und Kategorien soll das Feld umrissen werden und mittels der
deduktiven Kategorien wird herausgearbeitet, welchen Platz alternative Religiosi-
tit darin einnimmt. Die verwendeten Codes werden jeweils am Anfang der Kapitel
genannt. Die Daten werden fokussiert auf die Elemente dargestellt, die mit alterna-
tiver Religiositit zusammenhingen. So soll gezeigt werden, welchen Platz sie in den
untersuchten Spitilern einnimmt. Das Konzept der alternativen Religiositat wird
in der Diskussion der Daten wieder aufgegriffen und reflektiert. Dort werden auch
die in der Einleitung gestellten Fragen anhand der Datenauslegung beantwortet.

Die Datendarstellung folgt gemif dem induktiven Prinzip Kategorien aus den
Interviews und den Beobachtungen. Thematisch wichtig war fiir die Interviewten
die Wahrnehmung des Sterbens als Prozess. Daraus ergeben sich Handlungsstra-
tegien, die iiber ihre Wirkung den Prozess beeinflussen sollen. Ebenso basiert
diese Wahrnehmung auf Menschen- und Weltbildern, die mit denen der Hand-
lungsstrategien iibereinstimmen. Letztere zwei werden unter den Begriff »Vor-
stellungen« gefasst. Diese Themen sind in Abbildung 9 dargestellt.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Religion, Spiritualitat, Medizin

Abbildung 9: Zusammenhdnge der wichtigsten Kategorien

Welt- und Menschenbild
l unterstiitzen
l Sterben als Prozess l [ Handlungsstrategien l
fuhrt zu

Nachdem die zwei untersuchten Spitiler vorgestellt wurden, folgt die Darstellung
der Ergebnisse diesem Bild: Als Erstes werden die Handlungsstrategien prisen-
tiert. Diese sind — insbesondere iiber die ihnen zugeschriebene Wirkung — mit
der Vorstellung verbunden, wie ein Sterbeprozess im Idealfall ablaufe. Darin wird
ein zweiter thematischer Schwerpunkt in der Analyse liegen. In einem dritten
Schritt wird auf die Welt- und Menschenbilder eingegangen, die mit dem Vor-
hergehenden verkniipft sind. Aus welchen Komponenten besteht der Mensch und
welche Rolle wird diesen Komponenten im Sterbeprozess zugeschrieben? Uber-
greifend wird danach gefragt, welche Handlungsstrategien unter welchen Be-
dingungen institutionalisiert sind und welche nur auf der privaten Ebene zum
Tragen kommen.! Die Kiirzel fiir die interviewten Personen beruhen auf ihrem
Beruf, den sie im Kontext der Palliative Care ausiiben: »S« steht fir Seelsorgende,
»Psy« fiir Psychologen und Psychologinnen, »P« fiir das Pflegefachpersonal, »KT«
fur komplementir-therapeutisch Arbeitende, »Pat« fiir Patienten und Patientin-
nen, »K« fiir Konsiliardienst, »F« fiir ehrenamtlich Mitarbeitende? und »A« fiir das
arztliche Personal.

1 Dasgeschiehtentlang der Kriterien, die in Kapitel 2.3 ausgearbeitet wurden.

2 Fstehtfur Freiwillige.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Untersuchungsobjekte

Bevor auf die Interviewdaten eingegangen wird, werden die zwei Spitiler mit
Fokus auf die Station portritiert, auf der jeweils die teilnehmende Beobachtung
durchgefithrt wurde. Zudem werden auch die Professionen vorgestellt, die in
der weiteren Datenanalyse von Relevanz sein werden. Die Namen der Spitiler
sind aus Anonymititsgriinden abgeindert. Der Schwerpunkt beider Spitiler liegt
auf patientenzentrierter Betreuung,' trotzdem liefen sich gerade in der Praxis
der spezialisierten Palliative Care erhebliche Unterschiede feststellen. Die Daten
stammen aus den Beobachtungsprotokollen, aus Broschiiren und Leitlinien der
Spitiler und aus den Webseiten. Die Zahlen werden zur Wahrung der Anonymitit
jeweils in gerundeter Form prisentiert, ebenso wird nicht auf Primirquellen ver-
wiesen. Diese liegen der Verfasserin jedoch vor.

5.1 Spital Heckenbiihl mit Konsiliardienst Palliative Care

Spital Heckenbiihl ist ein 6ffentliches stidtisches Spital in der Schweiz. Es wurde
in den 1970er Jahren eroffnet und verfiigte zum Zeitpunkt des Forschungsaufent-
halts 2013 insgesamt iiber etwa 500 Betten. Das Einzugsgebiet umfasst ungefihr
360.000 Personen. Insgesamt traten in jenem Jahr 2,4 % der PatientInnen durch
Tod aus (vgl. Jahresbericht, Spital Heckenbiihl 2014, anonymisierte Quelle). Laut
Angabe des Pflegepersonals werden die Sterbenden oft in eine geeignetere Insti-
tution verlegt, das heifdt auf eine Palliativstation oder in ein Pflegeheim (P3: 70).

Die teilnehmende Beobachtung fand im Spital Heckenbiihl auf einer Station
der Inneren Medizin statt. Es gibt darin 20 Betten und eine diplomierte Pflege-
person betreut je nach Dienst und Belegung tagsiiber funf bis zehn und nachts
alle PatientInnen. Das Pflegepersonal hatte nur wenig Zeit pro PatientIn.

Die spezialisierte Palliative Care wird in Spital Heckenbiihl seit einigen Jahren
in Form eines interdiszipliniren Konsiliardienstes angeboten. Dieser hatin jenem

1 Das bedeutet, dass die Bediirfnisse und Wiinsche der Patientinnen im Zentrum stehen sollen
(vgl. Eifding 2012). Spital Heckenbiihl: vgl. Beobachtungsprotokoll vom 01.03.2013; Ausschreibung
fur Pflegestudierende, Spital Rotach (2015a), anonymisierte Quelle.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Religion, Spiritualitat, Medizin

Spital gemiR den internen Richtlinien folgende Aufgaben: Bewiltigung komple-
xer und/oder instabiler Situationen bei fortgeschrittener Krankheit, Symptom-
linderung, Beratung der PatientInnen und Angehorigen, Netzwerkaufbau und
interne Schulungen.

Die Symptomlinderung besteht meistens aus Schmerzbehandlungen und
Linderung von Atemnot, Ubelkeit, Angst und Verwirrung. Beratungen werden
oft wichtig, um Vor- und Nachteile einer méglichen Therapie abschitzen zu kén-
nen. Ebenso liegt der Aufbau eines sozialen und betreuenden Netzes zu Hause
in der Verantwortung des Konsiliardienstes (vgl. Internetseite Spital Heckenbiihl,
anonymisierte Quelle, zuletzt gepriift am 21.08.2016). Er ist durch zwei Personen
mit einer spezialisierten Ausbildung besetzt — eine davon kommt aus der Arzte-
schaft, die andere aus der Pflege, die je zu 50 % im Konsiliardienst arbeiten. Diese
sind im gesamten Spital titig. In der Umsetzung der Richtlinien kommt den zwei
Personen vom Konsiliardienst vor allem die Funktion von Gesprichen wie eines
Abklirungsgesprichs, des Erklirens der Situation und der Medikation oder der
Koordination des restlichen Teams zu (vgl. Beobachtungsprotokoll 15.03.2013). Es
liegen keine Daten vor, von wie vielen PatientInnen das Palliative-Care-Angebot
genutzt wird. Die zwei zustindigen Personen werden von den OberirztInnen
der jeweiligen Station bei Bedarf gerufen. Die Pflegenden konnen Vorschlige
einbringen, PatientInnen als palliativ einzustufen. Der Konsiliardienst koordi-
niert ein interdisziplinires Team, das aus einer Psychologin, Seelsorgenden, dem
Sozialdienst und einer Kérpertherapeutin, einer Ergotherapeutin, einer Ernih-
rungsberatung und dem Freiwilligendienst besteht (vgl. Beobachtungsprotokoll
28.03.2013; Internetseite Spital Heckenbiihl, anonymisierte Quelle, zuletzt ge-
priift am 21.08.2016). Die Psychologin ist fiir psychologische Beratung, Psycho-
therapie, Krisenintervention und Therapieplatzvermittlung verantwortlich. Frei-
willige Mitarbeitende sind in Spital Heckenbiihl hauptsichlich in Form einer
Sitzwache in der Nacht in die Palliative Care eingebunden. Diese ist als eine Grup-
pe organisiert, die je zwei Nichte pro Monat bei PatientInnen verbringen, die
mehr Begleitung brauchen, als das Pflegepersonal bieten kann, darunter auch bei
Sterbenden.” Sie werden einmal pro Jahr ausgebildet und wihrend ihrer Tatigkeit
von den Seelsorgenden durch Supervisionen und Weiterbildungen unterstiitzt
(vgl. Internetseite Spital Heckenbiihl, anonymisierte Quelle, zuletzt gepriift am
21.08.2016). Die »Korpertherapie« ist ein komplementirtherapeutisches Angebot
im Spital Heckenbiihl.? Sie wird mit dem palliativen Konsiliardienst verbunden
eingesetzt, kann aber auch unabhingig davon von der Pflege und vom irztlichen
Personal gerufen oder direkt von den PatientInnen gewiinscht werden (KT1: 136).
Die ausfithrende Person ist eine ehemalige Pflegefachfrau, die sich itber Weiter-

2 Vgl. Internetseite Spital Heckenbiihl, anonymisierte Quelle, zuletzt geprift am 21.08.2016.

3 Die Therapierichtung wird zur Wahrung der Anonymitét nicht explizit benannt.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Untersuchungsabjekte

bildungen die Fihigkeiten zur Ausitbung der Komplementartherapie angeeignet
hat. Die Weiterbildung wurde vom Schweizer Berufsverband der Pflegefachfrau-
en und Pflegefachminner (SBK) angeboten. Dies konnte in immer ansteigenden
Stellenprozenten in dem Spital, in dem sie schon frither gearbeitet hatte, ein-
gebracht werden (KT1: 177-195; Beobachtungsprotokoll 10.03.2014). Abgerechnet
wird sie tiber die Pflege, damit auch Personen ohne die entsprechende Zusatz-
versicherung von diesem Angebot profitieren konnen. Die Seelsorgenden sind in
Spital Heckenbithl von den Landeskirchen angestellt. Es handelt sich um ein Team
von mehreren in Teilzeit arbeitenden Personen, von denen zwei Drittel rémisch-
katholisch und ein Drittel reformiert sind. Grundsitzlich sind sie fiir PatientIn-
nen der eigenen Konfession zustindig, gehen auf ausdriicklichen Wunsch aber
auch zu anderen Personen (S3: 237, 309-311). Sie koordinieren zudem den Kontakt
zu SpezialistInnen anderer religiéser Traditionen (vgl. Internetseite Spital He-
ckenbiihl, anonymisierte Quelle, zuletzt gepriift am 21.08.2016). Die Pflegenden
sind durch den direkten Kontakt mit den PatientInnen sehr stark in die Palliative
Care der Grundversorgung eingebunden. Zum Teil verfiigen sie iiber eine Weiter-
bildung in Palliative Care (vgl. Beobachtungsprotokoll 13.03.2013).

5.2 Spital Rotach mit Palliativstation

Der zweite Untersuchungsgegenstand bildet einen Kontrastfall zum ersten. Es
wurde eine Palliativstation in einem kleineren Regionalspital untersucht. Das
Spital wurde Anfang des 20. Jahrhunderts als Krankenasyl gegriindet und um-
fasst heute rund 300 Betten und Betreuungsplitze in akutmedizinischen sowie
stationiren Abteilungen, also ungefihr ein Drittel weniger als Spital Heckenbiihl.
Die Palliativstation stellt zehn Betten zur Verfiigung. Dieses Spital hat einen kan-
tonalen Leistungsauftrag und ist fir die medizinische Grundversorgung der Re-
gion zustindig. Zu den Eintritten und den Todesfillen liegen keine 6ffentlichen
Statistiken vor. Die durchschnittliche Aufenthaltsdauer 2014, im Jahr der teilneh-
menden Beobachtung, betrug im Gesamtspital mehr als fiinf Tage. Auf der Pallia-
tivstation wurden circa 2.500 Pflegetage gezihlt (vgl. Jahresbericht, Spital Rotach
2015b, anonymisierte Quelle). Das Spital verfugt tiber ein iibergreifendes Konzept,
das sich nach dem Grundsatz der Ganzheitlichkeit richtet. Im Kurzportrit auf der
Webseite des Spitals wird betont, dass Korper, Seele und Geist in diesem Spital als
Einheit betrachtet werden.* Im Jahresbericht 2012 wird das genauer ausgefiihrt:

[Das bedeutet,] dass Pflege, Arzteschaft und Therapeuten den Blick offen halten
flir die Seele des Menschen, das heisst, die psychischen und sozialen Bedirfnisse

4 Vgl. Internetseite Spital Rotach, anonymisierte Quelle, zuletzt gepriiftam 21.08.2016.

- am 14.02.2026, 19:20:45

63


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Religion, Spiritualitat, Medizin

mit einbeziehen [sic!]. [..] Mit unserer Psychotherapie versuchen wir, den tieferen,
seelischen Dimensionen einer korperlichen Beschwerde, des Krankseins, auf die
Spur zu kommen (Jahresbericht, Spital Rotach 2013b, anonymisierte Quelle).

Den PsychologInnen wird darin eine spezielle Expertise fiir die ganzheitliche Be-
treuung zugesprochen. Sie kultivieren nicht nur Gespriche als Ausdrucksformen
fiir die PatientInnen, sondern bieten auch verschiedene Arten von Musik- und
Maltherapien an. Sie sind, gemif der Prisentation auf der Internetseite des Spi-
tals, fiir die »seelisch-geistigen« Auswirkungen von Krankheiten auf den Men-
schen zustindig. Ihre Aufgaben werden dort in Bezug auf deren Ziele und Indika-
tionen aufgelistet. Der psychologische Dienst soll zur »Einordnung der Krankheit
in die eigene Lebensgeschichtex, fiir »personliche Wandlungsprozesse, Sinnfra-
gen, Beeintrichtigungen und Behinderungen«, zum »Umgang mit Schmerzen,
traumatische[n] Erlebnisse[n]«, mit Endlichkeit, Sterben und Trauer sowie zur
Unterstiitzung in Entscheidungsprozessen eingesetzt werden (vgl. Internetseite
Spital Rotach, anonymisierte Quelle, zuletzt gepriift am 21.08.2016).

Die untersuchte Station ist eine junge Palliativstation, ausgezeichnet als
Kompetenzzentrum Palliative Care. Sie wurde eréffnet, kurz bevor der Konsiliar-
dienst in Spital Heckenbiihl eingefithrt wurde. Das Ziel der Palliativstation wird
in der 6ffentlichen Kommunikation folgendermafen beschrieben:

Ziel ist sowohl die Linderung von kérperlichen Symptomen wie beispielsweise
Schmerzen und Atemnot wie [sic!] auch die Begleitung in der Bewdltigung der
Krankheit und im Sterben (Broschiire Palliative Care, Spital Rotach 2014b, anony-
misierte Quelle).

Zudem wird die »Betreuung von stationiren Patientinnen und Patienten mit dem
Ziel der Verbesserung ihrer Lebensqualitit, zur voritbergehenden Entlastung der
pflegenden Angehérigen und wenn moglich zur Vorbereitung auf eine Riickkehr
nach Hause« angestrebt (Broschiire Palliative Care, Spital Rotach 2014b, anony-
misierte Quelle).

Auf der Palliativstation in Spital Rotach verfiigen die Pflegefachkrifte iiber
erheblich mehr Zeit pro Person als diejenigen in Spital Heckenbiihl. Bei vol-
ler Belegung in der Frithschicht sind die diplomierten Pflegefachkrifte nur fiir
drei bis vier PatientInnen zustindig (Gesprach mit der Pflegedienstleiterin am
11.02.2016). Die Stimmung auf der Station war allgemein viel weniger hektisch als
auf der Inneren Medizin in Spital Heckenbithl. Das wird durch aktive Mafinah-
men geférdert: Bei der Schichteniibergabe am Nachmittag findet beispielsweise
auf dem Stationszimmer eine Schweigeminute statt (vgl. Beobachtungsprotokoll
03.05.2014). Auch das irztliche Personal nimmt sich viel Zeit fiir die Visiten und
die Vorbesprechung mit dem Pflegefachpersonal. Bei einer nicht ausgelasteten

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Untersuchungsabjekte

Palliativstation® dauerten die Visiten inklusive Vorbesprechung ungefihr zwei
Stunden (vgl. Beobachtungsprotokolle 05.05.2014, 06.05.2014). Die Vorbespre-
chung mit dem Pflegepersonal findet im Stationszimmer oder im Sozialraum
statt. In Spital Heckenbiihl hingegen werden diese Vorgesprache auf dem Flur vor
dem jeweiligen Zimmer gefithrt und dauern nur wenige Minuten. Wihrend der
Visite stehen in Spital Heckenbiihl das drztliche Personal und die zustindige Pfle-
geperson neben dem Bett, in Spital Rotach setzen sich alle Anwesenden. A1 setzt
sich dabei sogar auf die Bettkante.

Die Pflegenden richten sich ebenfalls nach dem ganzheitlichen Ansatz. Sie sol-
len alle Dimensionen des Menschen einbeziehen, denn Krankheit, so ein internes
Papier zu den Grundsitzen der Akutpflege, entstehe durch ein Ungleichgewicht
zwischen Korper, Seele und Geist.® In der Umsetzung absolvieren alle Pflegefach-
personen einen Weiterbildungstag pro Jahr zu Aromatherapie und Wickeln (vgl. Be-
obachtungsprotokoll 03.05.2014). Speziell an der Palliativstation sei, so beschreiben
die Pflegenden, dass sie hier die PatientInnen besser kennenlernen, weil sie mehr
Zeit mit ihnen verbringen (vgl. Beobachtungsprotokoll 03.05.2014, 23.05.2016). Im
Stationszimmer fillt auf, dass verschiedene religiés konnotierte Gegenstinde
aufgestellt sind. So finden sich auf einem kleinen Gedenktisch Engelsfiguren und
unter jedem Bildschirm steht ein Rosenquarz, der gemiR einer Pflegenden die
Strahlung neutralisieren soll (vgl. Beobachtungsprotokoll 03.05.2014; 16.05.2014).
Diese Gegenstinde weisen auf ein entspanntes Verhiltnis zu Religion hin.

Die Freiwilligen in Spital Rotach sind einem externen regionalen Begleit-
dienst angegliedert. Sie durchlaufen ein Auswahlverfahren, verfiigen aber iiber
keine spezifische Ausbildung. In Spital Rotach werden die Freiwilligen, im
Gegensatz zur Praxis in Spital Heckenbiihl, nicht nur in der Nacht eingesetzt,
sondern auch stundenweise tagsiiber (Broschiire Freiwilligendienst, Spital Rot-
ach 2014a, anonymisierte Quelle). Die Seelsorgenden sind, wie auch im ersten
Spital, jeweils fiir mehr als nur fiir die Palliative Care zustindig und sind von den
Landeskirchen angestellt. Ihre Aufgaben in beiden Institutionen werden von den
Spitilern nicht klar definiert, sondern sind von der Kirche vorgeschrieben.” Auf
der Palliativstation werden die Seelsorgenden stirker eingebunden als in Spital
Heckenbiihl.

5 Nicht ausgelastet bedeutet weniger als zehn Patienten und Patientinnen. Diese Situation lag
wihrend der Beobachtungstage vor.

6 Vgl. Internetseite Spital Rotach, anonymisierte Quelle, zuletzt gepriift am 21.08.2016.

7 Die reformierte Spitalseelsorge wird iiber die Verordnung tiber die reformierte Spitalseelsorge
(vgl. Kantonsrat des Kantons X 0. D., anonymisiert, Quelle der Verfasserin bekannt) geregelt. Die
romisch-katholische Seelsorge verfiigt (ber ein Konzeptpflichtenheft (vgl. Dienststelle Spital-
und Klinikseelsorge 2007, anonymisiert, Quelle der Verfasserin bekannt).

- am 14.02.2026, 19:20:45

65


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care -
vor dem Tod und wahrend des Todes

Obwohl auf den untersuchten Stationen eine Vielzahl medizinischer Handlungen
stattgefunden haben, werden sie nur in die Analyse aufgenommen, wenn sie im
Zusammenhang mit alternativer Religiositit oder Religiositit im Allgemeinen
stehen. Das heif3t, dass Handlung selbst entweder aus einer religiésen Tradition
stammt oder mit einer religiosen Vorstellung verbunden wird. Als alternativ wer-
den zunichst jene Handlungsstrategien bezeichnet, die Merkmale einer subjek-
tiven Religiositit aufweisen und die von den Interviewten nicht als traditionell
christlich aufgefasst werden. Dies wird in Kapitel 10 diskutiert.

Zentral im Hinblick auf die Betreuung von Sterbenden wird das »Dasein« ge-
nannt. Im »Dasein« wird der korperlichen Prisenz der Betreuenden ein besonde-
rer Stellenwert beigemessen. Bei anderen Handlungsstrategien steht im Kontrast
dazu der verbale Austausch im Vordergrund oder dass Gegenstinde als Hilfsmit-
tel eingesetzt werden.

Analysiert wurden alle Handlungsstrategien mittels der Codes »Strategiex,
»Bedingungenc, unter denen sie ausgefithrt werden, und der »Wirkung«, die ihnen
zugeschrieben wird. Ahnliche Aussagen zu Handlungsstrategien und Interpreta-
tionsweisen des Personals wurden gebiindelt prisentiert und dann mit anderen
Varianten verglichen. Zu den Bedingungen gehéren die Unterscheidungen zwi-
schen »institutionalisiert« und »nicht-institutionalisiert« und die Einschitzung
des Zustandes der Patienten und Patientinnen. Ebenso wurde erfasst, ob die Mit-
arbeitenden selbst die Handlungsstrategie als religiés oder spirituell betrachten.

6.1 Korperliche Prasenz: »Dasein« als Handlungsstrategie

»Dasein« wurde zuerst als In-Vivo-Code in den Interviewtranskripten erfasst'
und wegen seiner Prominenz als wichtiges Konzept erkannt. Das »Dasein« bildet
eine Schliisselkategorie in den erhobenen Daten, weil es, wie im Folgenden gezeigt
wird, iber weitreichende Unterkategorien verfiigt und mit diversen Konzepten in

1 Unter Beriicksichtigung der Dialekte.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Religion, Spiritualitat, Medizin

Verbindungen steht. Zur Veranschaulichung werden jeweils jene Interviewstellen
zitiert, die das Beschriebene besonders gut verdeutlichen.

Der Ausdruck »Dasein« wird, wie aus den Interviews hervorgegangen ist, von
Personen aller beriicksichtigter Berufsgruppen verwendet. In 14 von 21 ausgewer-
teten Interviews wurde wortlich von »Dasein« gesprochen. Die Zeit, in der das
Personal »da ist«, wird vielfiltig ausgefiillt und interpretiert. Was unterscheidet
es aber von anderen Handlungen? Auch beim Setzen einer Spritze ist die zustin-
dige Person korperlich anwesend. »Einfach da sein« bedeutet in erster Linie eine
korperliche Ko-Prisenz, wihrend die Mitarbeitenden bei den PatientInnen an-
wesend sind, ohne etwas Sichtbares zu tun. Das korperliche Prisentsein macht
das »Dasein« aus. Dem Personal geht es beim »Dasein« um die Wirkung ihrer An-
wesenheit an sich. Die Analyse der Kategorie 6ffnet den Blick auf eine Bruchstelle
im Spitalalltag, die ausgeleuchtet werden soll.

6.1.1 Der Bruch im Arbeitsalltag

Die Strategie, einfach da zu sein, setzt das Personal in beiden Spitilern ab einem
Zeitpunkt im Sterbeprozess der PatientInnen ein, ab dem keine institutionellen
Vorgaben mehr gemacht werden.” In diesen Situationen, in welchen das normale
Vorgehen nicht mehr funktioniert — zum Beispiel keine medizinische Unterstiit-
zung mehr moglich ist —, geschieht ein Bruch in der gewohnten Arbeit.

In den meisten Fillen wird dabei auf Situationen referiert, in denen die Pa-
tientInnen nicht sprechen konnen, also entweder kurz vor dem Tod stehen, im
Koma liegen oder schlafen.? Dies wird oft als verunsichernde Situation wahr-
genommen. Trotzdem werden die Situationen in der Interaktion nicht als ein-
seitig erfahren: In der Regel geht das Personal davon aus, dass diese Sterbenden
wahrnehmen, was mit ihnen selbst und in ihrem Umfeld geschieht. Obwohl sie
nicht mehr verbal kommunizieren, werden ihnen Wahrnehmungsfihigkeiten zu-
gesprochen und Reaktionen auf einer nonverbalen Ebene auf das »Dasein« des
Personals werden beschrieben. Gemif} S2 (56—58), S3 (69), S4 (308—322) und Psy 1
(248) ist das Gehor das noch aktive Organ, nach P1 (190-194) die taktile Kérper-
wahrnehmung. So sagt zum Beispiel S4:

Also das Gehor ist, was zuletzt eigentlich stirbt. [..] Weil [.] es ist ja ein Schwin-
gungsorgan. [..] Und Schwingungen sind ja sehr immateriell. Ist ja nicht ma- nicht

N

Ob diese Handlungsstrategie dennoch zum Berufsbild der Angestellten gehért, war nicht ein-
deutig bestimmbar. In diesem Unterkapitel wird hauptsichlich mit den Codes der Handlungs-
bedingungen gearbeitet.

Vgl. S3: 68, 79,162—179; S2: 314; S4: 326—328; F2: 76, 80; Psy1: 248; P1:190; P8: 69.

w

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

mehr materielle. Ist ja schon ganz nahe an der Seele [..]. Die nur aus Schwingung
besteht (S4: 316—318).*

In diesem Zitat wird zudem deutlich, inwieweit diese Annahmen mit Vorstellun-
gen von immateriellen anthropologischen Komponenten zusammenhingen kon-
nen — die Fahigkeit, zu horen, scheint fiir S4 niher an der »Seele« zu stehen als an-
dere Sinneswahrnehmungen. Dass das »Dasein« an einer Bruchstelle eingesetzt
wird, zeigt sich beispielsweise bei zwei Seelsorgenden in einer Grundunterschei-
dung, die sie in den Interviews ziehen: Sterbende werden in jene unterteilt, die
noch sprechen kénnen,® gegeniiber denjenigen, die niher am Tod sind und nicht
mehr sprechen kénnen.® Es handelt sich um eine Unterscheidung, die einerseits
mit dem Zeitverlauf, andererseits mit dem Zustand der Sterbenden zusammen-
hingt. S4 stellt das so dar:

[Dlementsprechend ist es manchmal & &h: (1) so, dass man Personen trifft, denen
es noch gut geht, und die brauchen die Auseinandersetzung. Die brauchen einen
Gesprachspartner (S4:17).

[Das] Kennzeichen von denjenigen, die ganz nahe beim Sterben sind, ist, dass sie
in der Regel nicht mehr sprechen (S4:304).

Bei S4 16sen die Situationen, in denen die PatientInnen nicht mehr sprechen kon-
nen, Unsicherheit aus, was dazu fithrt, dass er »einfach da ist«:

Und damit rechne ich sehr. Dass alle Sterbenden, obwohl sie nicht mehr sprechen
() und scheinbar auch nicht mehr grofd reagieren () sehr wohl noch héren. [..] und
DANN ist die Frage, was passiert dann. [..] Und es gibt Leute (2) bei denen ist es
einfach gut, dort zu sein. [] Ich merke selber. Dort bin ich schon in einem gewis-
sen Sinn Mafd unsicher. [..] Dort muss ich mich sehr auf mein Gefiihl verlassen (S4:
322—-330).

Wie in seinen Erklarungen deutlich wird, ist diese Unsicherheit besonders pra-
gnant, wenn die PatientInnen nicht christlich sind und sich nicht mehr zu ihren
Bediirfnissen und Wiinschen dufiern kénnen:

Bei den Nicht-Christen oder bei den Personen, die sich nicht mehr &hm zum Chris-
tentum zihlen, merke ich manchmal, dass es noch SCHWIERIG ist, weil wir wenig,
ich sage mal Wortschatz, haben. Rituellen () Wortschatz (S4: 382).

4 Die Zitate wurden zwecks Anonymisierung vom Dialekt ins Schriftdeutsche libersetzt.
5 Vgl.S2:34-54,54:17.
6 Vgl.S2:56, S4: 21,303f.

- am 14.02.2026, 19:20:45

69


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Religion, Spiritualitat, Medizin

Also ich muss entweder die Patientin schon vorher gekannt haben, und dann kann
ich aufgrund von dhm (3) was ich von ihrerfahren habe, ja () erspiiren, was passen
konnte (S4:372).7

Die Psychologin Psy1 in Spital Rotach beschreibt das »Dasein« ebenfalls in Situ-
ationen, in denen das Gegeniiber im Koma liegt oder nicht mehr sprechen kann.
Es wird jedoch nicht ersichtlich, ob das fiir sie einen Bruch darstellt oder nicht.
In Spital Heckenbiihl hat die Psychologin Psy3 nur wenig mit Sterbenden zu tun
(Psy3:25).

Fir die Pflegenden in Spital Rotach steht der Bruch an einer anderen Stelle. P5
spricht beispielsweise von »Dasein«, wenn sie jemandem zuhort, der bei Bewusst-
sein ist und Sinnfragen hat (vgl. P5: 33—35).2 Fiir sie hat das »Dasein« mit Situatio-
nen zu tun, in denen die PatientInnen noch verbal interagieren kénnen. Trotzdem
ist dies ein Kontrast zu ihrer gewohnten Arbeit und der Ausbildung.

[D]as, was du in der Ausbildung gemacht hast, oder, in [..] meiner ganzen Arbeit
hat mich das begleitet, das () das Schnell- das Schnelllebige. [..] und dann zu mer-
ken, ja okay, der Patient braucht jetzt Ruhe. Und der braucht jetzt, da kannst du
nicht einfach schnell fragen, was er zu essen will, sondern. Der mdchte jetzt viel-
leicht einfach mal, dass du mal ein bisschen dort sitzt (P5: 174).

Die Korpertherapeutin KT1 ist »einfach da«, wenn jemand niher am Tod ist (KT1:
86-94). Wihrend sie bei den Anderen korperliche Techniken anwendet und auch
Gespriche zu ihrer Aufgabe zihlt (s. z. B. KT1: 48, 80-84), wird bei den Sterben-
den ihrer Ansicht nach der Kérper weniger wichtig und sie empfanden Beriithrun-
gen sogar als storend und behindernd im Prozess des Sterbens (KT1: 88, 102). Die-
ser Prozess gehe ohne ihre Hilfe. Sie konne lediglich »den Rahmen geben« (KT1:
88-94):

[W]enn Leute am Sterben sind, dann fasseich sie eigentlich nicht mehrgrofdan. [..]
Dann habe ich oft den Eindruck, dass sie wie selbst () mit dem Prozess beschiftigt
sind, dass sie, ahm, dass es ihnen zu viel ist. Wenn jetzt jemand von aufsen kommt
und auch noch etwas mit einem macht (KT1: 86—88).

Fir die Pflegenden in Spital Heckenbiihl spielt das »Dasein« nur eine marginale
Rolle, dies ist aber ebenso wie fiir KT1 im Kontext zu sehen, dass Sterbende Be-
rithrungen nicht mehr als angenehm empfinden und somit weniger pflegerische
Handlungen gemacht werden kénnen (P1: 190-104).

7 Vgl. auch S4 (330, 382) und Kapitel 6.1.2.
8 Vgl. auch P6:15—17; P8: 69.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

Fir die Freiwilligen hingegen ist die Situation anders. »Dasein« ist fiir sie die
Hauptaufgabe und gehort zu ihrem Auftrag. So formuliert zum Beispiel F3:

Weil man einen Befund hat, einen, dh medizinischen, der halt tragisch ist () und
dann kann man in der Nacht nicht schlafen, und wir machen ja, eben die Nacht-
und Krisenbegleitung, nichts, ahm, HILFE oder in medizinischer Hinsicht () und wir
sind wirklich einfach nur DA (F3: 29).°

Die Freiwilligen in Spital Heckenbiihl sehen diesen Teil ihrer Arbeit als besonders
relevant: Die Aufgaben, wenn die PatientInnen Angst haben oder kurz vor dem
Tod nicht mehr ansprechbar sind, nehmen sie als befriedigender wahr, als Situ-
ationen, in denen »3uflerlich« etwas fiir den Korper getan werden kann.” Situa-
tionen, in denen die PatientInnen wach sind und man zum Beispiel ein Getrink
bringen muss, werden als »einfach« (F2: 290-292) oder »banal« (F2: 180-182, Fs:
93-95) beschrieben. Nur die interviewte Freiwillige in Spital Rotach setzt das
»Dasein« mit dufierlichen Handlungen wie zum Beispiel mit Kérperpflege gleich
(F6:93-99), die mit ihrer Prasenz »mit allen Sinnen« einhergehen (Fé: 55, 91).

Das irztliche Personal machte in den Interviews entweder explizit, dass es
keine Zeit zum »Dasein« habe (K2: 247f.), was Frust ausldse, oder es wurde keine
entsprechende Situation beschrieben (A1).

Der Verweis auf das »Dasein« ermdglicht einen Riickschluss auf das Rollen-
verstindnis der Mitarbeitenden, weil es in den Situationen ausgefiihrt wird, in
denen die berufsiiblichen Titigkeiten nicht méglich sind. So sehen sich die inter-
viewten Seelsorgenden als Gesprichspartner vor allem fiir christliche PatientIn-
nen, wihrend das Pflegepersonal generell fir korperliche Belange zustindig ist
und Zeit zum Zuhoren als Ausnahme erlebt. Auch die Kérpertherapeutin sieht
den Korper als Ansatzpunkt, wo sie im Gegensatz zu den Pflegenden Gespriche
mit einbindet, und beschreibt das »Dasein«, ohne etwas zu tun, als Seltenheit,
weil sie in solchen Fillen gar nicht mehr gerufen wird. Das interviewte drztliche
Personal hat hingegen generell wenig Zeit, weshalb es nie »einfach nur da sein«
kann. Die Freiwilligen sind hingegen nicht fir medizinische Aspekte, sondern
nur zum »Dasein« bei den Sterbenden.

6.1.2 Erkennen der Bediirfnisse unter erschwerten Bedingungen
Das Personal will die Handlungsstrategien, die unter dem Begriff »Dasein« sub-

sumiert werden, so gut wie moglich den Bediirfnissen der PatientInnen anpassen.
Da sich diese jedoch nicht mehr verbal dufiern kénnen und die Handlungen weit-

9 S.auch die E-Mail von S3 vom 16.03.2015; F6: 45.
10 Vgl. F2:296; F3: 27,152; F5: 99.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Religion, Spiritualitat, Medizin

gehend nicht tiber die Institutionen geregelt sind, ist das Personal auf die eigene
Einschitzung der Situation angewiesen." Diese wird meistens mit Referenz auf
das eigene Gefithl getroffen.” Dies wird von S4 explizit ausgefithrt, weshalb er im
folgenden Abschnitt nochmal als Beispiel dient:

Also entweder muss ich entweder die Patientin eben schon vorher gekannt haben,
und dann kann ich aufgrund aufgrund von dem dhm (3) was ich dh erfahren habe
() erspliren, was passen konnte (S4: 372).

Der Intellekt werde dann bewusst nicht eingesetzt:

Es geht echt nicht ohne [Intuition]. Weil mit Uberlegen, weift du (1) *atmet aus*
es ist in diesem Moment ist so viel Dynamik da. Wenn ich da nach einem Konzept
gehen wirde. Sage ich mal. Nach einem Papierkonzept. Dann hilt das manchmal

dieser Dynamik, die in einem solchen Zimmer drin stattfindet, nicht stand. [..] Das

musst du nicht aus dem Kopf iiberlegen. Da musst du aus dem Bauch raus () han-
deln kénnen. Sonst blast es dich weg (S4: 408—412).

Intuition und das eigene Gefiihl werden somit als Gegeniiberstellung zum Intel-
lekt und zur Rationalitit verstanden. So formuliert zum Beispiel Ps explizit, dass
sie fur gewisse Handlungen gar keine rationale Erklirung will:

JA, viel machst du wirklich einfach so, weifd auch nicht () aus einem Gefiihl heraus.
Kannst es gar nicht erklaren. [..] Ich finde, es braucht auch nicht alles eine Erkla-
rung. [.] Du musst auch gar nicht danach suchen. [..] Vielleicht irgendwann hast
dudann ein Aha-Erlebnis oder sonst halt nicht (P5: 218—222).

Einige der Interviewten spezifizieren, was sie unter dem »eigenen Gefiithl« verste-
hen: Teils schitzen sie anhand kleiner Kérperbewegungen oder der Atmung des
Gegeniibers ein, ob die eigene Handlung fiir die andere Person angenehm oder
unangenehm ist,” teils verkniipfen sie die Referenz auf das Gefithl mit »Intuitions,
die wiederum mit religiosen Vorstellungen verbunden werden kann.” S4 iber-
nimmt beide Positionen.” Einerseits beschreibt S4 die Intuition als etwas, das er

11 In diesem Abschnitt wurde hauptsachlich mit den Codes der Referenzen gearbeitet. So wurde
erfasst, auf welche Instanz zur Begriindung der Handlungsstrategien referiert wurde.

12 Vgl.u.a. F2:206; S3: 81; P1: 202; F3:106; F5:129; Psy1: 252; S4: 330. Ein Ausnahmefall unter den inter-
viewten Personen ist F2: Er bezieht sich sehr hiaufig auf seine tibetisch-buddhistischen Lehrer.

13 Vgl. u.a. P1: 208; F2: 206; F3: 378; A1: 85-92.
14 Vgl. u.a. $3:73; F3:370; S4: 408—412.
15 Ebenso wie A1 (100—102) und F3 (370-378).

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

durch Selbsterkundung mittels religidser Praktiken itben kann: »Die Intuition ist
ein Geschenk und das andere ist, dass ich das natiirlich UBE« (S4: 416). S4 tut dies
mittels einer japanischen Kampfkunst (vgl. S4: 442, 462) und dem Enneagramm
(vgl. S4: 424-430). Auch Meditation und die Selbstreflexion im Theologiestudium
(vgl. S4: 418) oder im Gesprich mit anderen (vgl. S4: 416) haben ihm geholfen, die
Intuition zu entwickeln.

Das andere ist schon einfach diese Schulung, sei es im Bereich Kontemplation ()
ich habe eine Zeit lang viel meditiert [..]. In letzter Zeit habe ich mehr, weniger
Meditation oder Kontemplation im engeren Sinn gemacht. Habe mehr [Kampf-
kunst]' gemacht (S4: 440—442).

Ganz trennscharf ist die Unterscheidung »Beobachtung« und »Intuition« jedoch
nicht. So formuliert S4 andererseits, wie er an korperlichen Reaktionen der Pa-
tientInnen erkenne, was fiir diese gut sei.

Ich muss dann () auf die feinen Handbewegungen, wenn ich meine Hand auf seine
Hand lege. Dann spiire ich, wann jemand sie wie leicht zurlickzieht, darf ich nicht.
[.] Oder ich splire manchmal auch, ob es wie einen Widerstand dagegen gibt oder
ob es gut ist. [..] Das ist schon ein wenig wirklich Schulung der Intuition, oder (S4:
332f)."

Religi6se Vorstellungen zeigen sich beispielsweise bei F5, die Intuition auf einer
feinstofflichen Ebene verortet. Sie ist somit Teil eines bestimmten Menschenbildes.

Und dass er [der Mensch] einen Kérper hat, und dass dazwischen so verschiedene
feinstoffliche: 4hm (1) ja also mehr das Emotionale zum Beispiel. Und dann hat &h
das das Verstandesmafige: d4h dann gibt es glaub gibt es noch einen héheren ()
also der der Teil des Intellektes, der der die Intuition ist, oder? Der der schon ein
wenig das Ganze erfasst (F5: 159).

6.1.3 Mit dem »Dasein« verbundene Handlungsstrategien
Die Ko-Prisenz wihrend des »Daseins« wird als Zeitraum fiir verschiedenste

Handlungsstrategien genutzt. Erfasst wurden diese mit den Codes der Strategien.
Diese gehen von reinem Anwesendsein, Zuhoren oder Berithren iiber innerliche

16 Zur Anonymisierung wurde der Name der Kampfkunst hier durch den Uberbegriff [Kampf-
kunst] ersetzt.

17 Vgl. auch F3:372—378.

18 Auch F3 (370) ordnet die Intuition auf dieser Ebene ein.

- am 14.02.2026, 19:20:45

13


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Religion, Spiritualitat, Medizin

Kommunikation mit den Sterbenden bis hin zu Meditationstechniken und Gebe-
ten aus verschiedenen religiosen Traditionen. Die Anwesenheit bei den Sterben-
den bildet die Grundlage fiir die anderen Handlungsstrategien und wird von den
Interviewten fast immer genannt.” Oft werden feine Berithrungen angewendet,
zum Beispiel wird die Hand gehalten.?® Intensivere Berithrungen wie Massagen
werden eher vermieden, wenn eine Person nach der Einschitzung des Personals
nahe beim Tod ist. Diese Mafinahme wird iiber das eigene Gefithl begriindet und
mit unterschiedlichen Vorstellungen verkniipft. Bei KT1 (112), F2 (82-86, 102—-112)
und Fs (131) hat das mit der Vorstellung zu tun, dass das Immaterielle nicht mit der
Materie zuriickgehalten werden soll. P1 (185-232) hingegen beriihrt die PatientIn-
nen weniger hiufig und weniger stark, weil sie aus den Gesichtsziigen herausliest,
dass dies mehr den Bediirfnissen entspricht und weniger stért. Das heifdt zum
Beispiel, dass statt des ganzen Korpers nur das Notigste gewaschen wird.

Die Seelsorgenden greifen wihrend des »Daseins« auf christliche Rituale zu-
riick, wenn sie wissen, dass eine Person christlich ist. S3 und S4 beschreiben, wie
sie bei Personen, die im Koma liegen, eine Segnung vornehmen, die dhnlich wie
eine Krankensalbung abliuft.”! S2 praktiziert hingegen in dieser Situation das
Herzensgebet, eine Meditation, in der man sich gedanklich auf den Namen Jesus
Christus fokussiert.

Unddabinichaber,und das macheich wirklich nur bei Personen, von denenich weif3,
dass, dass dh, dass Glaube eine Rolle spielt. Gespielt hatin ihrem Leben (S2: 70).

Interessant ist, dass auch bei diesen christlichen Praktiken nicht-christliche Ele-
mente einfliefRen konnen: Sz beschreibt eine Situation in der Intensivstation, in
der er »da ist« (S2: 106) und das Herzensgebet praktiziert. Fiir diese Meditation
nimmt er eine Korperhaltung ein, die gemif} seiner Beschreibung aus dem Zen-
buddhismus stammt. Er habe diese Technik im Lassalle-Haus erlernt und sie hel-
fe ihm, die »Energie« fliefRen zu lassen.

Eine [..] istja so der Lotussitz, oder die Lotushaltung. Und auch dann sind zwar die
Hande nicht zusammen, aber auch dann hat man die beiden Finger=[Ja] zusam-
men, einfach damit, damit es einen Kreislauf gibt. Im Korper. [..] Damit die Energie
nicht dann irgendwo blockiert ist [..]. Also damit, damit es rund fliefSen kann (S2:
531-533).

19 Vgl. S2:324; S3: 87; KT1: 88, 94; F2: 206; F3:154; F6: 91; Psy1: 212, 246, 264. Eine Ausnahme bildet Fs,
die unter»Dasein« nur Zuhéren versteht.

20 Vgl. S2:324; S3: 75; S4: 328; F2: 206; F3: 182,184, 103; P1: 200; Psy1: 264.

21 Vgl. S3: 89; S4:326—342, 350.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

Wenn die Seelsorgenden wissen, dass die sterbende Person nicht christlich war,
oder wenn keine Informationen diesbeziiglich zur Verfiigung stehen, wollen sie
nicht auf christliche Handlungsstrategien zuriickgreifen, um ihr nichts aufzu-
dringen. Das wird als schwierige Situation beschrieben. So formuliert zum Bei-
spiel S4:

Dann:ist manso ein bisschen rituell () sprachLOS. [..] Und dasist zum einen () eine
Einladung zur Innovation. [..] Aber manchmal auch eine Not. Dass man dann wirk-
lich ah sprachlos ist. Das ist nicht angenehm (S4: 386—390).

Er versucht, seine Intuition mittels des Enneagramms und der Kampfkunst zu
schulen, um in diesen Situationen besser reagieren zu konnen (s. 0.), das heifit,
dass er in diesem Zusammenhang alternative Techniken anwendet. S3 16st das
Problem, indem sie sich an ihre Vorschriften als katholische Seelsorgerin hilt und
nur Personen besucht, die christlich sind oder die ihren Besuch explizit wiinschen.
Letzteres geht jedoch nur, wenn sie noch sprechen kénnen oder wenn S3 schon
vorher mit ihnen in Kontakt war (vgl. S3:303-317). S2 nimmt bei nicht christlichen
PatientInnen dieselbe buddhistische Meditationshaltung wie beim Herzensgebet
ein, versucht aber, anstatt den Namen Jesus Christus zu rezitieren, in einen inne-
ren Kontakt mit der Person zu treten (vgl. S2: 84-92, 172).

Und wennich, wenn ich mir unsicher bin und wenn ich es nicht weif3, dann (2) dann
probier ich so mit dieser Person in Kontakt zu kommen — das tont jetzt vielleicht
sehrabstrakt und komisch —aber wie, wie auf einer, also dann spreche ich mit die-
ser Person, aber, aber (2) nurinnerlich (S2:172).

Die Seelsorgenden haben demgemif? in den Situationen, in denen sie nicht auf
ihre gewohnten Ressourcen zuriickgreifen kénnen, die Méglichkeit, die Situation
zu umgehen oder aber auf Alternativen umzuschwenken.

Das »Dasein« 6ffnet nicht nur S2 einen Zeitraum zum Meditieren. F2, der zum
tibetischen Buddhismus konvertiert ist, beschreibt, wie er zur Unterstiitzung der
Sterbenden tibetisch-buddhistische Praktiken ausfithrt.

Auch ein Werkzeug () das ich be- bekommen durfte, von einer Lehrerin, dh, vorbei
bei Bewusstseinsiibertragung im Zeitpunkt des Sterbens. Oder. S- sie sagen, das
Bewusststein, sie sprechen, ich weifd nicht, ob du schon davon gehért hast, von die-
sen Energiezentren, auch, wie die Chinesen von Chakras und so, und das Bewusst-
sein darin, es hat e- vorteilhaft sollte das Bewusstsein beim Sterbezeitpunkt zum
ahm, Scheitelchakra, zum Scheitelchakrazentrum HINAUS=[Mhm.], oder. Und

- am 14.02.2026, 19:20:45

75


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Religion, Spiritualitat, Medizin

dann gibt es gewisse: () dh, Visualisierungstechniken, wo du wie das Gegeniiber,
das am Sterben ist, das damit positiv unterstiitzen kannst (F2: 68).2*

Fs praktiziert wihrend des »Daseins« eine weitere Art der Meditation: Wenn je-
mand im Koma liegt oder schlift, stellt sie sich vor, wie sie nach der Phyllis-Krys-
tal-Methode ein Energiedreieck um die Sterbenden bildet.

Also [man] setzt sich ins Zentrum () macht einen Lichtkreis um den, um den Pa-
tienten oder um den Sterbenden oder was auch immer () oder () und ein Lichtdrei-
eck nach oben. [..] Aber das Ganze soll ein Symbol sein und dh die Spitze von, von
dem Dreieck symbolisiert 4:hm () das héhere Selbst, oder Gott oder was [...]. Ein-
fach das, was unser 4h unser beschrianktes Individuelle ibersteigt und viel grofRer
ist. Also von dem wir eben auch ein Teil sind [..]. [UInd dann war ich einfach, wie
unter einer Energied- und ah, die die gelegen ist, hat total gestohnt und es ging ihr
nicht gut, oder () 4h und dann war ich, wie untere einer Energiedusche (Fs: 71-73).

Als letzte Art von Meditation im Kontext des »Daseins« werden von Psy1 Imagina-
tionsitbungen genannt. Diese unterscheiden sich von den anderen insofern, dass
Psy1 dabei laut mit der sterbenden Person spricht:

Oder wenn es ums Sterben geht, du kannst dir das ja vorstellen, dann gehst du

und kommst zu einem kleinen Bach und gehstjetzt diesem Bach nach und je nach-
dem beschreibe ich nur, wenn jemand nicht mehr sprechen mag, oder ich frage,
wo denn dieser kleine Bach hinfiihrt, gehen Sie dem mal nach () und dann erzihlt
die Patientin, was sie jetzt sieht, jetzt kommt sie unter einer Briicke durch () jetzt

() fliefSt sie durch ein Stadtchen, jetzt () kommt das und das, bis sie am Schluss am

Meerist. [..] Und das ist natirlich ein Bild, wo: quasi () das Sterben als der Fluss im

Meer endet (Psy1: 274—276).

Mit den Meditationstechniken werden Postmortalititsvorstellungen und Vor-
stellungen davon, woraus der Mensch bestehe, verkniipft. Das wird in Kapitel 8
wiederaufgenommen und ausgefiihrt. Ansonsten sind Singen* und Beten wich-
tige Techniken, wihrend denen man »einfach da ist«. Mit Beten wird jedoch nicht
immer das christliche Gebet bezeichnet: F2 bezieht sich mit diesem Wort auf ti-
betisch-buddhistische Mantras und Fs deutet an, dass sie darunter eine »Licht-
meditation« versteht (s. u.).?* Auch mit Singen kénnen religise Vorstellungen ver-
bunden sein. Psy1 verweist auf ihr Verstindnis von Psychotherapie: Es sei »nicht

22 Nebstden Visualisierungen rezitiert er Mantras (vgl. F2: 90).
23 Vgl. S2:114, 58—62; S4: 338; Psy1: 245, 250, 252.
24 Vgl. S3:77; S4:342; F2: 90, 238—240; F5: 110.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

Psychotherapie im klassischen Sinne« (Psy1: 258), sondern im »urspriinglichen
Sinn, dass therapeyon »der Seele dienen« bedeute. »Und wenn ein Lied ihrer Seele
dient, dann ist das das Richtige fiir sie« (Psy1: 258—-260).

F3 (154) und Psy1 (265) kombinieren ihre Prisenz am Krankenbett wie Sz (s. 0.)
mit einer innerlichen Kommunikation mit den Sterbenden. F3 (154) fithrt an
einem Beispiel aus, wie sie einer Patientin von einem Buch von Monika Renz er-
zihltund vom Konzept des »Hiniibergehens« (F3:182, 184, 192), um ihr das Sterben
zu erleichtern. F3 vertritt somit die Idee, dass Gedankeniibertragung etwas be-
wirkt und dass, wie weiter unten ersichtlich, eine nicht-materielle Komponente
der sterbenden Person dadurch »gehen« kann. Damit bezieht sie sich nicht ex-
plizit auf eine religiose Tradition, sondern auf ihre personliche Wahrnehmung.
Auch die Freiwillige F6 aus Spital Rotach beschreibt, wie sie innerlich zum »Ather«
spricht, der sich zwischen den Menschen befinde (Fé: 154, 156), um den Sterben-
den zu helfen. Sie deklariert das als »spirituelle Gedanken«. Auch atmet sie mit
den PatientInnen, damit diese und sie selbst in eine ruhige Schwingung hinein-
kommen (F6:176—204). Dies erklirt sie mit dem Tibetischen Totenbuch, nach dem
das Luftelement zuletzt losgelassen werde (F6: 196, 213, 227-241).

Wihrend die bisher genannten Berufsgruppen eher Handlungsstrategien er-
wihnen, die in Gedanken ausgefiihrt werden, schildert das Pflegefachpersonal
duflerlich sichtbare Handlungen. Von einer Pflegefachfrau P1 wird Aromathera-
pie in Form von Raumbeduftung mit »Dasein« in Verbindung gebracht (vgl. P1:
188, 194), von P5 (33, 35) und P8 (161) das Zuhoren. Sie haben in der Regel weniger
Zeit, bei den PatientInnen zu sitzen, wenn diese im Koma liegen, denn auch dann
gibt es aus pflegerischer Sicht noch viel zu tun. Wenn aber die PatientInnen das
Bediirfnis zu sprechen haben und man zuhéren muss, kénnen pflegerische Titig-
keiten nicht mehr ausgefithrt werden. Raumbeduftung hat den Vorteil, dass sie
gleichzeitig mit anderen Titigkeiten ausgefithrt werden kann. Zuzuhdren wird
von den Pflegenden nicht mit religiésen Glaubensvorstellungen in Verbindung
gebracht.” Die Freiwillige Fs, die unter »Dasein« ebenfalls Zuhéren versteht (Fs:
525), interpretiert dies jedoch religios: Das Zuhoren habe ihr erméglicht, zu einem
»Medium« zu werden.

[Dlann reicht’s eigentlich schon, dass jemand da ist und wirklich zuhért- Dann
muss man nicht irgendwie () gut, als ich dann gefragt habe <Sie, dann haben Sie
die Erfahrung gemacht=[Mhm], dass Sie nicht der Kérper sind.> Oder? DA hatte
ich das Gefiihl, DAS hitte mir sei mir irgendwie in den Mund gelegt worden, dass
ich, dassich ihm die Frage gestellt habe (F5: 254).

25 Inwiefern Aromatherapie einen Bezug zu alternativer Religiositat hat, wird in Kapitel 6.3.1 aus-
gefiihrt.

- am 14.02.2026, 19:20:45

17


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Religion, Spiritualitat, Medizin

Ein Element, das beziiglich dieser Handlungsstrategien immer wieder genannt
wird, ist die Betonung des Wortes »einfach«. Damit spezifizieren die interview-
ten Personen die ausgefithrten Handlungen. Einfach ist der Gegensatz zu kom-
pliziert. Das Wort »einfach«* weist darauf hin, dass die Interviewten denken, sie
hitten etwas Komplexeres tun sollen oder dass sie das »Dasein« als Gegensatz
zu komplexen Handlungsstrategien erleben. Es wird aber je nach Kontext noch
mit anderen Dimensionen aufgeladen. Fiir F3 (29, 182, 192) steht es im Zusam-
menhang damit, dass sie in einer Situation nicht weif}, was sie tun soll. Deshalb
tut sie das Naheliegendste und hilt die Hand, die diese Frau ihr entgegenstreckt.
Sie beschreibt damit Hilflosigkeit ihrerseits und auch die Uberraschung, dass
ihre simple Handlung dieser Person gut tue und diese sich beruhigen kénne (F3:
184-186). Das bestitigt sich auch in der zweiten Stelle, in der F3 das »Dasein« mit
dem Wort »einfach« verkniipft: Sie ist bei einer unruhigen Person und will etwas
tun. Sie steht immer wieder auf, bis sie merkt, dass das »Dasein« zur Beruhigung
der sterbenden Person ausreicht (F3: 150-162). Der einfachen Handlung wird eine
beruhigende Wirkung zugesprochen (vgl. auch S3: 79). Fiir S4 (322-330) hat das
»einfach« damit zu tun, dass er nichts Kompliziertes tun soll. Er will damit aus-
driicken, dass er nicht lange iiberlegen muss, sondern sich auf sein Gefiihl verlas-
sen kann. Auch Ps driickt mit »einfach« (Ps: 218, 222) einen Gegensatz zu rational
und erkldrbar sowie zu schnell und effizient aus. Zudem verweist sie damit auf
das Bediirfnis der Sterbenden nach dieser Einfachheit (Ps: 174). Der Begriff »ein-
fach« betont zusammengefasst den Gegensatz von »Dasein« zu komplex, rational,
hektisch und auch zu biomedizinischen Handlungen. Zudem kann damit Hilf-
losigkeit und auch Uberraschung iiber die Wirkung des »Daseins« ausgedriickt
werden.

Die meisten der bis jetzt genannten religios konnotierten Strategien, wie bei-
spielsweise die Meditationen und das innerliche Sprechen, werden in Spital He-
ckenbiihl durchgefithrt, dem Spital ohne Palliativstation. Auf der Palliativstation
werden eher diejenigen Handlungsstrategien zum »Dasein« gezihlt, die sich auf
einer empirischen Ebene bewegen, also nicht mit Glauben verbunden werden, so
zum Beispiel das Zuhoren vonseiten der Pflege oder Singen von der Psy1 und dem
Seelsorger S4. Auch die F6 (93-99) zeigt anfangs ein sehr praktisches Verstind-
nis von »Dasein«. Daran lasst sich die Differenz zwischen den Handlungsstrate-
gien in Spital Heckenbiihl und in Spital Rotach prizisieren: In Spital Heckenbiihl
werden religios konnotierte Strategien, abgesehen von der Aromatherapie, eher
innerlich durchgefithrt und meistens tiber das personliche Empfinden legitimiert.
In Spital Rotach hingegen nennen die interviewten Personen beziiglich des »Da-
seins« nur dufderlich sichtbare Handlungsstrategien, die zudem iiber einen Tradi-
tionsbezug verfigen.

26 Vgl.z.B. F3:154,184; S3: 79; S4: 326; Psy1: 274—276; P5:174, 216.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

6.1.4 »Dasein« zur Unterstiitzung des Sterbeprozesses

Was wird nun den Handlungsstrategien, die im Konzept des »Daseins« gefasst
werden, fiir eine Wirkung zugeschrieben? Dieser Frage wird mittels einer Codie-
rung der »Wirkung« der Handlungsstrategien nachgegangen. Fast alle Interview-
ten betonten, dass sie durch ihre Prisenz die betreuten PatientInnen beruhigen
konnten.” Die Mitarbeitenden erkliren diese beruhigende Wirkung auf verschie-
dene Arten. Ganz praktisch beschreiben F2 und F3, wie die PatientInnen dadurch,
dass jemand da ist, weniger Angst haben, weil sie nicht alleine sind (F2: 262) und
auch, weil »er [der Patient] muss nicht zuerst klingeln und lange warten, bis je-
mand kommt« (F3: 170). Ganz selten findet sich ein Beispiel, bei dem schon dem
»Dasein« selbst eine beruhigende Wirkung zugesprochen wird: Die freiwillige
Mitarbeiterin F3 in Spital Heckenbiihl berichtet von einem Fall, in dem sie nur an-
wesend war.

Und e- er war sehr unruhig[..] und immer, wenn er erwachte 4h () bin ich auch auf-
gestanden [..] und mit der Zeit in den acht Stunden habe ich auch gemerkt, dass
ich nichtimmer aufstehen muss () und es hat ihm einfach gereicht zu sehen, dass
jemand da ist (F3: 154).

Die meisten der Interviewten referieren auf eine immaterielle Ebene: Zum Bei-
spiel S3 (79) und F3 (154, 160-162) schildern, wie sich durch ihr »Daseing, also die
korperliche Prisenz, die »Atmosphire« im Raum verdndere.

Mir scheint, das ist schon recht irrational, aber die Atmosphare () verandert sich
oft.[..] Esistoft, wird friedlicher, wenn, wenn jemand kommt und einfach dableibt
(S3:79).

Obwohl ein Bruch in der Arbeit stattfindet, durch den das Personal nur noch da
sein kann, sieht es sich weiterhin als handlungsfihig. Der Einfluss geht so weit,
dass zum Teil angenommen wird, erst diese ruhige Akzeptanz ermdgliche es, zu
sterben. Man muss sie also erreichen, um sterben zu kénnen. Die oben erwihnte
F3, welche einer Patientin »innerlich« von einem Buch und dem darin thematisier-
ten »Hiniibergehen« erzihlt, sieht den darauffolgenden Tod der Patientin als die
Wirkung dieses Gesprachs:

[Dlie eine Frau, die &h () Mithe hatte zum Sterben und AUCH sehr unruhig war [..].
Habe das wirklich einfach nur () ihre Hand gehalten und dann so () mit ihr dh ()

27 Vgl. S2:106—110; S3: 79—81; F2: 206, 90; F5: 107, 285—287; F6:166; P1:194—198,188; P8: 153; Psy1: 284;
so auch KT1: vgl. Beobachtungsprotokoll 12.03.2014.

- am 14.02.2026, 19:20:45

79


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80  Religion, Spiritualitat, Medizin

nonverbal kommuniziert () und dann [..] ist sie dann tatséchlich also gestorben
(F3:182,184,192).%28

S4 sieht den Tod als Ubergang und versteht dementsprechend sein »Dasein« bei
Sterbenden, ebenso wie die Krankensegnung, als Hilfe bei diesem Ubergang.

Indem [..] ich den Menschen klar segne () dass etwas wie [..] hin und her ist. Das

Sterben selbst istja () so wie ein Ubergang. Auf einer Briicke, oder. Zwischen dem

einen Ufer und dem anderen. Gehore ich jetzt noch da hin, auf () die Weltsage ich

jetzt mal () oder gehére ich schon ins Jenseits. Oder. Das ist das IST ja der Uber-
gang. Und fiir mich hat das* so eine klarende Funktion. Ja jetzt ist gut (S4: 350).

Fir F2 ist die Meditation, die er beim »Dasein« praktiziert, mit der Jenseitsvor-
stellung von einem »reinen Land« verkniipft (F2: 242-244) sowie mit der Vorstel-
lung einer »Seele«, die durch Kérperkontakt dabehalten werden kann.

Sie [die Buddhisten] gehen davon aus, dass das Bewusstsein aus dem Korper tritt,
und dann irgendwann spater [unverstandlich] vierzig Tage in einem neuen () Kor-
per gebir- 4h geb- geboren werden () ob das menschlich ist oder was auch immer
(F2:106).

Und durch die Meditation will er diesen Prozess unterstiitzen:

[Das sind] so gewisse Silben, die du dh, die du dann ausstofst () eine zentrale Silbe,
die du dann sagst. Und damit hilfst du eigentlich dem Patienten () also sagt man,
man hilft damit [..] das Bewusstsein zu (ibertragen (F2: 238—240).

Diese Einstellung beeinflusst auch Handlungen, die F2 nach dem Tod der betreu-
ten Person ausfithrt:

[W]enn du den Korper iiberall anfasst, dann ist das Bewusstsein noch nicht, es ist
ein wenig ein Prozess, das nicht ganz drauRen ist, dann holst du es wieder in den
Korper zuriick [..] und stérst den Prozess- [...] zumindest fiir zwei Stunden habe ich
das zuerst mal ruhen lassen, die Frau [..] und wieder zwei Stunden fiir mich Zeit
genommen, noch mehr zu zu versuchen zu beten, versucht sie zu unterstitzen. [...]
In dem Prozess. Und nachher habe ich das ganze Karussell kommen lassen, oder
(F2:106—112).

28 Vgl. auch F6 (154,156), die innerlich zum »Ather«spricht, damit die Sterbenden loslassen konnen.
29 Mit»das« bezieht er sich auf die vorgehend ausgefiihrten Handlungen, das »Dasein, das Sin-
gen, Beten und Segnen (S4:326-344).

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

Durch intensive Berithrungen halte man die verstorbene Person im Koérper zu-
riick. Wenn die Berithrung unterlassen werde, konne die immaterielle Kompo-
nente »gehen«.*

Einige der Interviewten beschreiben auch eine positive Wirkung vom »Da-
sein« auf sich selbst: Es wirke beruhigend,* gebe Raum fiir ihre religiose Praxis®?
und sei personlich befriedigender als andere Handlungen.* Insbesondere Medi-
tationen wird eine Wirkung auf die ausfithrende Person zugeschrieben. F2 will
durch sie Auswirkungen auf seinen eigenen Sterbeprozess und seine Wiederge-
burt erlangen:

Und, dass unsere Handlungen, das ist jetzt meine Uberzeugung, also unsere
Handlungen imjetzigen Leben schon Auswirkungen haben () [..] ich behaupte auf
den Sterbeprozess [..]. Und, sich- SICHER, fiir MICH auch auf meine zukiinfti- dh,
zukiinftige Wiedergeburt (F2: 312—314).

Auch F3 beschreibt die Wirkung ihrer Meditation auf sie selbst:

[E]s ist wirklich einfach wie eine Energiedusche und ich habe so zutiefst aufge-
tankt. Oder. Ich habe da gewusst, eben vorher hatte ich das Gefiihl, eben ich sei
eine absolute Zumutung fiir jeden=[Mhm] Sterbenden im Moment. Ich habe mich
selbst so verstrickt in mein Zeug so dass: <Was ist jetzt mit meiner Tochter und
iberhaupt.> Und so. Und ALLES WEG. Einfach nur aufgehoben. Einfach nur (1) es
ist ALLES GUT. [..] Und da habe ich gewusst, es kommt gar nicht so darauf an, was
ICH jetzt da mache. [.] sondern esist auf A:LLen Ebenen ist einfach gesorgt fiir die
Frau (F5: 75—83).

Sie sieht diese Methode als eine Moglichkeit, wie sie selbst Energie tanken und
Einfluss auf die Situation nehmen kann.**

Zusammenfassend werden wihrend des »Daseins« Handlungsstrategien aus-
gefithrt, die wenig bis gar nicht institutionalisiert sind und deshalb in einem ho-
hen Maf von der ausfithrenden Person abhingig sind. Die fehlenden Vorgaben
der Institution kombiniert mit PatientInnen, die sich meistens nicht mehr verbal
iuflern konnen, erdffnen einen Raum, in dem das Personal die eigenen, zum Teil
religiésen Vorstellungen und Handlungen einbringen kann. Die Wirkung, die

30 Vgl. KT1: 86—88,102—104; F2: 82—86,102—112; F5:131.

31 Vgl. S3:79; F5: 75; F6:184.

32 Vgl. F2: 80; S2: 66—70.

33 Vgl. F2: 80; F3:154; K2: 247—252.

34 Auch wenn Meditation fiir sie gleichzeitig mit der Vorstellung einer hoheren Macht verbunden
ist, die fiir alles sorgt. Vgl. hierzu auch Kap. 8 und Kap. 13.

- am 14.02.2026, 19:20:45

81


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Religion, Spiritualitat, Medizin

dem »Dasein« beigemessen wird, zeigt auf, welche Rolle die interviewten Per-
sonen sich selbst im Sterbeprozess der PatientInnen zuschreiben, wenn sie nicht
mehr die gewohnte Funktion in der Arbeit ausfithren kénnen: Sie sehen sich wei-
terhin als handlungsfihig an und fithlen sich in der Lage, den Sterbeprozess zu
unterstiitzen.

6.2 Handeln durch Gesprache

Gespriche sind ein wesentlicher Bestandteil der psychologischen, sozialen und
gerade auch der spirituellen Betreuung (s. S. 14). Im Rahmen der Spiritual Care
sollen sich jedoch auch die anderen Berufsgruppen, im Besonderen die Pflege-
fachpersonen, auf »religiose Gespriche« einlassen, wenn dies nétig sein sollte (vgl.
palliative ch 2008: 4). Das vorliegende Kapitel soll ausloten, inwiefern in diesem
Bereich alternative Religiositit in diesen Gesprichen von Bedeutung ist. Es wird
hauptsichlich mit den Codes »Strategie: Gesprich«, »Bedingungen« (institutio-
nelle Voraussetzung, Einschitzung Patient, Aufgabe, Rollenverstindnis) und
dem Religiositits- und Spiritualititsverstindnis der Interviewten gearbeitet.
Analysiert werden nicht die Gespriche selbst, sondern deren Reflexion wihrend
der Interviews. Zuerst werden die institutionellen Bedingungen in den beiden
Spitilern angesprochen, danach wird auf die Umsetzung der Gespriche einge-
gangen. In der Auswertung hat sich gezeigt, dass die Ansichten, wie diese Ge-
sprache gefithrt werden und gefithrt werden sollten, sich in den verschiedenen
Berufen stark unterscheiden und diesbeziiglich starke Rollenvorstellungen vor-
liegen. Zur Gegeniiberstellung und Unterscheidung dieser Auffassungen werden
Daten nach Berufsgruppen sortiert dargestellt.

In der folgenden Darstellung werden Konversationen untersucht, die im Zu-
sammenhang mit Religion oder alternativer Religiositit stehen. Diese werden —
wenn auch nicht ganz trennscharf — vom Personal inhaltlich in Gesprache iiber
religiose Themen und Gespriche tiber psychologische Themen unterteilt. Manche
werden von den Interviewten im Nachhinein explizit als religiés oder spirituell
bezeichnet, auch wenn der Inhalt nicht genauer benannt wird. Auflerdem werden
Gespriche tiber Postmortalititsvorstellungen einbezogen, die von den Interview-
ten oft explizit als religios wahrgenommen werden und zudem auch nach der Re-
ligionsdefinition von Hervieu-Léger in diese Kategorie gehdren. Diese nehmen in
den Interviews einen besonderen Stellenwert ein, weil sie in dieser Lebensphase
offensichtlich als wichtig erachtet werden. Unter »psychologischen Gesprichen«
werden zum Beispiel »Entlastungsgespriche« gefasst oder solche, in denen man
Lebensereignisse, inklusive der momentanen Situation, zu verarbeiten versucht.

35 Die Wirkung der Gespriache wurde von den Interviewten nur selten erwéhnt.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

Dieser Themenbereich kann unter das vorliegende Verstindnis von Religion und
alternativer Religiositit subsumiert werden, insofern er mit religiésen Deutun-
gen und Glauben verkniipft wird. Wie im Kapitel zu den Begriffen erwihnt wur-
de, kann gerade in der subjektivierten alternativen Religiositit die psychologische
Entwicklung von Bedeutung sein (s. Kap. 2.2.3). Wihrend die unter »Dasein« be-
schriebenen Handlungen eher dann ausgefithrt werden, wenn die PatientInnen
nicht mehr sichtbar reagieren kénnen, handelt es sich bei den Gesprichen um
einen empirisch nachvollziehbaren Kontakt zwischen PatientInnen und Mit-
arbeitenden.

6.2.1 Vorbedingungen fiir Gesprache

Nicht alle Berufsgruppen erachten sich als zustindig fiir ausfithrliche Gespriche,
die iber korperliche Symptome hinausgehen, und in ihrem Arbeitsalltag ist zu-
dem keine Zeit dafiir einberechnet. Die institutionellen Voraussetzungen und die
Zustindigkeit fiir die Gesprache sind in den beiden Spitilern nicht ganz dieselben.
Der Konsiliardienst in Spital Heckenbithl fiir spezialisierte Palliative Care
fihrt Gespriche in Form von Assessments zu verschiedenen Themen. Auch Fra-
gen zur Religiositit gehoren in das Aufgabenprofil, lingere Gespriche dariiber
seien aber nicht moéglich. Gemif} Aussagen der Zustindigen finden diese zudem
nur selten statt, weil sie in der Regel erst zu spit gerufen werden, wenn die Ster-
benden nicht mehr ansprechbar oder sogar schon tot sind (vgl. Beobachtungspro-
tokolle 28.03.2013, 12.03.2013). Oft werden sie erst einige Minuten vor dem tat-
sichlichen Tod oder erst danach gerufen, um die Situation mit den Angehérigen
zu deeskalieren (vgl. Beobachtungsprotokoll 28.03.2013). Dafiir werden dann die
Seelsorgenden, PsychologInnen oder die Kérpertherapeutin gerufen.*

[W]ir als Konsiliardienst haben schon so eine Triagefunktion, und ich glaube, glau-
be eigentlich, 4hm, die Leute sind, sind fiir das ausgebildet, und das ist ihre Rolle.
So die Seelsorge, die Psychologin (K2:132).

Die Zustindigkeit der Korpertherapeutin wird wie folgt begriindet:

[Dla ist die Seelsorge, die Psychologin, die haben einfach rein von, von, von ihrem
Auftrag her einfach die Zeit, gell. [..] [D]ann haben wir dann auch noch eine Kor-
pertherapeutin, die eigentlich auch, die hat einen anderen Ansatz. Die beginnt
zum Beispiel mit einer Fufmassage, dann aber sprechen manche Leute, die sonst
namlich nie sprechen, sprechen plétzlich (K1: 152—154).

36 Vgl. K1:36—38,149-154, 224; K2:132, 252, 254.

- am 14.02.2026, 19:20:45

83


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Religion, Spiritualitat, Medizin

In diesem Zitat wird einerseits deutlich, dass die Korpertherapeutin in diesem
Spital nicht nur fiir den Korper zustindig ist, andererseits, dass Gespriche als
sehr wichtig erachtet werden — die Sterbenden sollen sprechen. Dass die Kérper-
therapeutin als Gesprichspartnerin genannt wird, ist erstaunlich, denn der Name
»Korpertherapie« vermittelt den Eindruck, es handle sich hier nur um kérperliche
Anwendungen. Trotzdem wird die Korpertherapeutin vom Konsiliardienst sogar
mit Fokus aufihre Funktion als Gesprichspartnerin erwihnt (K1: 152; K2: 132).

In Spital Rotach zeigt sich ein anderes Bild: Der Arzt A1 in Spital Rotach sieht
sich nicht nur fir medizinische Themen zustindig, sondern auch fir Gespriche
iiber religiose oder psychische Belange (A1: 13—21). Die Arztvisiten nehmen dem-
entsprechend in Spital Rotach viel mehr Zeit in Anspruch als in Spital Heckenbiihl
(s. Kap. 5.2). Ebenso erachtet er die Seelsorgenden als AnsprechpartnerInnen in
diesem Bereich (A1: 59).

6.2.2 Umsetzung der Gesprache

Umgesetzt werden diese Gesprache gemif den interviewten Personen nur, wenn
das Personal iiber die zeitlichen Ressourcen verfiigt,”” Sympathie zwischen den
Beteiligten besteht und wenn die PatientInnen davon ausgehen, dass das Gegen-
iiber dasselbe glaubt wie sie selbst.’® In beiden Spitilern wird das Attribut »re-
ligios« fir christliche Inhalte oder fiir Postmortalititsvorstellungen verwendet.*
Auf der Palliativstation in Spital Rotach werden gemif3 der Selbstdarstellung der
Interviewten hiufiger Themen angesprochen, die als religiés wahrgenommen
werden, als in Spital Heckenbiihl.

Trotz entsprechender Vorgabe seitens der Spiritual Care wird aus Sicht der
interviewten Mitarbeitenden nur selten iiber »Religiéses« oder »Spirituelles« ge-
sprochen. Gemif} der patientenzentrierten Pflege ist der Duktus vorherrschend,
dass der Glaube des Personals nicht in diese Gespriche einflieRen soll und die
Sterbenden ihren eigenen Glauben entwickeln sollen. Die Initiative fiur die Ge-
spriche solle von den PatientInnen selbst ausgehen (vgl. z. B. F3: 417). Deshalb
werden - vor allem in Spital Heckenbiihl — Gespriche iiber Religion nur sehr vor-
sichtig angegangen und eher den Seelsorgenden iiberlassen.*® Aus der Sicht der
interviewten Pflegenden sind hauptsichlich die Seelsorgenden fiir diese Gespri-
che zustindig und zum Teil auch die PsychologInnen.” Von den einen wird dies
als Defizit wahrgenommen (K2: 252, 254), fiir andere scheint es eine Erleichterung

37 Vgl. K1:152; P4: 32.

38 Vgl. Beobachtungsprotokoll 13.08.2014; F6: 74-76; S1: 65.
39 Vgl.z.B. K1:108; S4: 47; P3: 74; F3: 63, 78; F2:18; Psy2: 68.
40 Vgl.z.B. F3: 228, P4:36—38; P1: 352.

41 Vgl. P1: 92—96; P3: 63f.; P4: 28—38; Pé: 23.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

zu sein (vgl. P4: 38; Pé: 19). Einfacher sind zumindest fiir die Pflegefachfrau Ps
psychologische Gespriche, die sie zur spirituellen Betreuung zahlt.

Ich bin jetzt auch nicht die, die (1) also wenn mich jetzt jemand um ein Gebet bit-
ten wiirde, dann dann bin ich daneben und und und leiste ihm Gesellschaft. Das
ist bis jetzt noch nie vorgekommen=[Mhm.] aber (2) ich finde das noch schwierig
dh, wenn man das so: am Patienten da, ja. Ist das fiir mich dann auch nicht mehr
so0 () *leise: weifd auch nicht®. (3) Ich () Spiritualitat beginntja auch schon ganz an
einem anderen Punkt. Es geht ja nicht nur um diese Dinge. Oder irgendwie so (1)
die haben standig also das Thema, warum warum bin ich krank. Was ist der Grund
fir meine Krankheit. Oder. Alles=[Mhm] so Sachen und (1) das hat ja schon () so
mit Spiritualitat zu tun (Ps: 33).

Wihrend ein Grof3teil des Personals die Seelsorgenden als offen fiir verschiedene
Glaubensrichtungen erlebt,** schildert A1 (59-67), dass genau die Seelsorgenden
Hemmungen hitten, itber Postmortalititsvorstellungen zu sprechen. Die Seel-
sorgenden in beiden untersuchten Spitilern beschreiben sich selbst jedoch als
empfinglich fir Gespriche tiber Jenseitsvorstellungen und empfinden sich als
offen gegeniiber Personen aus verschiedenen Glaubensgemeinschaften. S3 be-
schreibt ihren Umgang mit Postmortalititsvorstellungen in einem Beispiel, in
welchem eine Patientin sie fragt, was nach dem Tod komme. S3 antwortet ihr, das
milsse jeder fir sich selbst herausfinden (s. auch Psyz2: 86):

Ich () das kann sie nicht vom Papst und von MIR nicht erWARTEN! Das kann ihr
niemand vorgeben. DU machst den Prozess in dir drin [..] das Bild musst du selber
malen (S3: 564).

In diesem Zitat erscheint ihre Offenheit gegeniiber anderen Postmortalititsvor-
stellungen mit einer persénlichen Hilflosigkeit verkniipft. Noch expliziter bringt
sie es in folgender Aufierung auf den Punkt:

Und ich habe ihr wie ihre Vorstellungen lassen wollen, und ich hatte dann selbst
eine Phase, ich meine jeder Mensch hat so Phasen, wo wo du mehr Hoffnung hast,
oder mehr glaubst und wo du mehr Probleme damit hast. [..] [UInd die ist so WU-
TEND geworden. Die hat mich ANGESCHRIEN. Das war eines der ersten Male, an
denen ich dort war. Die hat mich ANGESCHRIEN. <Nicht mal SIE kénnen mir die
Hoffnung bringen. Bringen Sie mir die Hoffnung!> (S3: 552—560).

42 Vgl. S2:330-344; S3: 337-343; S4: 290—296.

- am 14.02.2026, 19:20:45

85


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Religion, Spiritualitat, Medizin

Einerseits will sie der sterbenden Person nicht ihren eigenen Glauben aufzwin-
gen, andererseits ist sie selbst nicht sicher, ob das Leben nach dem Tod weitergeht.
Dies prallt mit der Verzweiflung der Sterbenden und deren Erwartung, die Theo-
login kénne ihr da Hoffnung geben, zusammen. S3 hilt die Auseinandersetzung
mit dem Leben nach dem Tod fiir eine personliche Entwicklung, die jeder Mensch
selbst durchlaufen miisse.

Die Beispiele von Gesprichen der Seelsorgenden zu Postmortalititsvorstel-
lungen, die in den Interviews genannt werden, beschrinken sich meistens auf
christliche Inhalte.” Nur S1, der sich selbst nicht mehr zum Christentum zihlt,
geht im Interview auch auf »energetische Erlebnisse« der PatientInnen ein. Er
beschreibt, dass seine Gespriche meistens in der Schnittstelle zwischen kérper-
licher und psychologischer Ebene stattfinden. Er illustriert das an einem Bei-
spiel, in dem klar seine ganzheitliche Vorstellung des Menschen zum Vorschein
kommt:

[UInd dann hat die Seelsorge, das war ganz spannend () die hatte ganz viele kér-
perliche Beschwerden [..]. Dann kommt so es ist was unerledigt, dann wird irgend-
was aus der Kindheit erzahlt [..] und dh, da kommt mir was in den Sinn <Aha, da:
da sind Sachen verklebt, ja Trinen kénnten ja 16sen.> Und dann sieht man bei ihr
auch, das sind Tranen, die sie zuriickhalten. Die kommen nicht. War ne () ah super
Sportlerin, weifd ich, Schweizermeisterin, weifs ich was und so () u:nd kann jetzt
kaum laufen=[Mhm], alles verklebt, und dann erzihlt sie so ne Geschichte. (1) Und
wer weif3, vielleicht wird sie auch wieder gesund, oder kann jedenfalls anders ster-
ben (S1: 111-117).

S1 geht von einem psychologischen Problem aus, das ein korperliches Symptom
auslost. Somit kann er iiber eine psychologische Intervention das Symptom be-
einflussen.

Die Korpertherapeutin beschreibt im Gegensatz dazu, dass sie iber die Kor-
perbehandlung an Angste der PatientInnen herankommt (vgl. KT1: 64—66; 76—84).
Dies sei méglich, weil Kérper, Psyche und »Seele« zusammenhingen. »Der Kérper
und die Psyche sind nicht etwas Getrenntes. Das gehort alles zusammen« (KT1:
66). Die korperlichen Techniken seien zwar gut, um den Kérper zu entspannen
und energetische Blockaden zu l6sen, aber auch, um die Psyche zu entlasten.
Dann komme es oft vor, dass nach einer Kérperbehandlung Gespriche zur psy-
chologischen Verarbeitung folgen. Hier wird ein ganzheitliches Menschenbild
herangezogen, das typisch fiir alternative Religiositit ist (s. Kap. 2.2.3). Die Kor-
pertherapeutin erzihlt, dass sie mit ihren PatientInnen iiber religiése Themen
spricht, iiber die mit den Seelsorgenden nicht gesprochen wird:

43 Vgl. S2: 270-286; S3: 550—572; S4:197—199, 217—223.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

[Dlie spricht vielleicht lieber mit mir dariiber als mit einem Seelsorger. [] Weil der
Seelsorger fiir sie etwas mit der Kirche zu tun hat, und da wollen sie nichts damit
zutun haben (KT1: 216—218).%

Trotz der Selbstwahrnehmung der Seelsorgenden und der Darstellung im Team
als offen fiir jegliche Glaubensrichtungen werden zum Teil Termine mit Seelsor-
genden wegen ihres christlichen Hintergrunds abgelehnt.” Dass sich KT1 im obi-
gen Zitat von den Seelsorgenden abgrenzt, zeigt, dass ihrer Ansicht nach eigent-
lich die Seelsorgenden dafiir zustindig wiren.

Die Psychologin Psy3 in Spital Heckenbiihl fithrt manchmal Gespriche tiber
christliche Religiositit, wenn sie sie als Ressource fiir die PatientInnen oder als
etwas, das Angst auslost, wahrnimmt. Wenn es sich um »innerlich erlebte Spi-
ritualitit« handle, dann sprichen die Leute nur selten mit ihr dariiber, weil die-
se schwierig zu verbalisieren sei (Psy3: 52—58). Zudem seien Sterbende oft nicht
mehr in der Lage zu sprechen, weshalb sie keinen Auftrag bekomme, zu ihnen zu
gehen, oder sie selbst nicht wisse, was sie dann noch tun kénnte (Psy3: 27-31). Das
verdeutlicht wiederum den Einfluss der Frage, ab wann jemand als »sterbend«
eingestuft wird. Die Selbstwahrnehmung der Psychologin steht im Widerspruch
mit dem Anspruch des Konsiliardiensts, dass die Psychologin mit Sterbenden
sprechen solle. Zudem kommt hier die Relevanz des Rollenverstindnisses einzel-
ner Personen zum Vorschein. Die Psychologin selbst sah sich zum Zeitpunkt des
Interviews ausschlieflich fiir Gespriche zustindig, die mit Sterbenden kurz vor
dem Tod aber nicht mehr moglich waren.

In der Palliativstation besteht die Problematik, dass unklar ist, ab wann je-
mand spezialisierte Palliative Care bekommen soll, nicht. Viele Personen, die
als PatientInnen auf diese Station kommen, sind zumindest anfangs noch in der
Lage, zu sprechen. Die interviewten PsychologInnen prisentieren sich offen fiir
religiése Themen. Mit Psy1 sprechen die PatientInnen jedoch nur selten dariiber,
was nach dem Tod kommt, Psy2 (76—82) passiert das hingegen hiufig. Dies, ob-
wohl die Psychologin Psy1 die PatientInnen ganz direkt fragt:

Ja,jetzt haben Sie mirerzihlt, wie’sihrem Kérper geht. Und wie geht’sdennindem
allen ihrer SEELE (Psy1a: 64).%¢

44 In der Beobachtung hingegen ist sie genau auf den Versuch einer Patientin nicht eingegangen,
als diese iiber ein Nahtodeserlebnis oder einen Zauberstab sprechen wollte (vgl. Beobach-
tungsprotokoll 12.03.14).

45 Vgl. S2:318; S4: 273—292; KT1: 216—218.

46 Darauf, was sie unter»Seele«versteht, wird in Kapitel 8 eingegangen.

- am 14.02.2026, 19:20:45

87


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Religion, Spiritualitat, Medizin

Die Gespriche der Psychologlnnen in Spital Rotach sollen das Abschliefien des
Lebens und das Loslassen unterstiitzen:

Aber es geht wie so um Entlastung. Oder einfach darum, das abschliefden zu kon-
nen (Psy2:228).

Psy1 (210) sieht das als »unerledigte Geschifte«. Manchmal dienen die Gespriche
jedoch auch zur Entlastung der Familie, was Psy2 als Unterstiitzung im Sterbe-

prozess interpretiert (Psy2: 228).

[E]s kann ein philosophisches Gespréch sein, es kann ein Entlastungsgesprach sein,
es kann dhm: ein Gesprach mit der Familie sein. Hiufig geht es darum, dass die

Leute in unterschiedlichen Phasen, in unterschiedlichen Phasen im Trauerprozess

sind () also [..]. Oder im: Sterbeprozess: Der der geht ist hiaufig weiter als die An-
gehorigen. Die wollen dann noch, dass der noch kimpft, oder noch etwas tut, oder
nochmal eine Therapie macht () dass man da wie vermitteln kann zwischen denen

(Psy2: 60—62).

Die Freiwilligen in Spital Heckenbithl lehnen Gespriche itber »Religion« explizit
ab, weil diese nicht zu ihrer Aufgabe gehéren.

Mag mich jetzt nicht erinnern [dass sie (iber Sachen spricht, die sie als spirituell
bezeichnen wiirde]. Auf jeden Fall wiirde ich das nicht a- &h i- ich wiirde nicht den
Anfang machen. [..] Das wiirde ich nicht. Also ich glaube fast, ich beschrianke mich
wirklich einfach auf die Schmerzen () oder eben auch schon wegen den Traumen

(F3: 417—419).

Diese Freiwillige sagt ausdriicklich, dass sie sich nicht iiber religiése Themen
unterhalte, sondern sich auf die kdrperliche Ebene beschrinke, mit Ausnahme
von Gesprichen iiber Triume. Die anderen Freiwilligen in diesem Spital beschrei-
ben Gespriche tiber Religion generell nicht als ihre Aufgabe — wenn, dann eher
solche tiber psychologische Belange.

Die Freiwillige in Spital Rotach hingegen scheint in diesem Bereich offener zu
sein. Sie spricht mit PatientInnen iiber die Heilwirkung von Steinen (Fé: 70—86)
und betet je nach Wunsch fiir sie (F6: 24-30). Auch der Chefarzt (A1: 13-21) der
Palliativstation in Spital Rotach beschreibt, wie er in den Visiten iiber Religioses
spricht. Er beschreibt, wie er die PatientInnen »als Ganzes« wahrnehmen méochte
(A1: 13) und fragt in den Visiten deshalb bewusst nicht als Erstes nach korperli-
chen Belangen (A1: 15; vgl. auch Beobachtungsprotokolle 05.05.2014, 20.05.2014,
21.05.2014).

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

Das Interesse der PatientInnen fiir religiése Fragen wird vom Personal ten-
denziell als gering eingeschitzt.*” Das beschreibt zum Beispiel der Seelsorger S2:

[Allso in ganz vielen Fillen sind sind das nicht explizit religiése Gespr- oder das
Thema Religion () hat nicht einen, einen speziellen Stellenwert. Im Gesprich. [..]
Sondern sie schauen wirklich auf ihr Leben zurtck (S2: 42—44).

Eine der Pflegenden sagt dazu:

Die Midigkeit () die die Leute haben () sie mégen nicht mehr () und danniist alles
andere ist wie nicht ein wieder- sie haben einfach das Gefiihl von <Ich mag nicht
mehr>. Und ich frage mich, wie wichtig DANN in dem Moment einfach noch diese
FRAGEN sind (P8: 39).

Ob Gespriche tiber Religiositit moglich sind, ist in den genannten Beispielen vom
personlichen Rollenverstindnis der Mitarbeitenden und ihrem Umfeld abhingig,
von den verschiedenen Behandlungsméglichkeiten und von der Zeit, die den Mit-
arbeitenden zur Verfiigung steht, aber auch von den PatientInnen und wie klar sie
ihr Bediirfnis nach einem Gesprich duflern. Wihrend Gespriche tiber Religion
oft nicht angemessen scheinen, so sind Gespriche, die als psychologisch wahrge-
nommen werden, eher moglich. Gerade im Bereich der psychologischen Gespri-
che kann man klar eine Durchmischung psychologischer und religiéser Konzepte
feststellen: P5 sieht psychologische Gesprache als etwas Spirituelles, fiir die Psy2
und S1 beeinflussen und ermoglichen diese Gespriche den Sterbeprozess*® und
KT1 schreibt den energetischen Behandlungen und psychologischen Gesprachen
dieselbe Wirkungsweise zu.

6.3 Komplementarmedizinische und -therapeutische Verfahren

Auch in der Analyse der komplementirtherapeutischen Verfahren wurde mit den
Codes »Bedingung, »Strategie« und »Wirkung« gearbeitet. Von Interesse waren
zudem die Legitimierungsstrategien und das Verhiltnis zur Schulmedizin. Ein
Schwerpunkt liegt auf den institutionellen Bedingungen, die diesen Handlungs-
strategien zugrunde liegen:* In beiden Spitilern ist die Aromatherapie die hiu-

47 Vgl.S2: 42—44,138—144; P8: 39; K2: 20.

48 Inwiefern dies mit religiosen Weltbildern verbunden werden kann, wird weiter unten ausge-
fihrt.

49 Im Fokus dieses Kapitels stehen die Handlungsstrategien. Mit Komplementirmedizin verkniipf-
te Menschen- und Weltbilder werden in Kapitel 8 herausgearbeitet.

- am 14.02.2026, 19:20:45

89


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Religion, Spiritualitat, Medizin

figste komplementartherapeutische Anwendung. Sie wird in beiden Spitilern von
den Pflegenden ausgefiihrt — ob sie eingesetzt wird, ist jedoch individuell. In Spi-
tal Rotach muss das gesamte Pflegepersonal einmal pro Jahr einen Ausbildungs-
tag in Aromapflege absolvieren. Beziiglich ihrer Anwendung bestanden zum
Zeitpunkt der Erhebung schriftliche Weisungen. In Spital Heckenbiihl ist die
zweithdufigste Anwendung die sogenannte »Korpertherapie«. Fir die Kérperthe-
rapie gibt es keine schriftliche Grundlage, auch auf der Webseite des Spitals wird
sie nicht erwadhnt. Trotzdem wird sie hier in einem eigenen Kapitel behandelt und
zwar aufgrund der Prisenz, die sie in Spital Heckenbiihl hat. Mit 60 Stellenpro-
zenten ist sie eine hiufig eingesetzte Komplementirtherapie. Beide Komplemen-
tirtherapien bestehen nicht wie in den oben beschriebenen Handlungsstrategien
aus einzelnen Handlungen, sondern um Handlungskomplexe. Daneben werden
von einzelnen Personen punktuell individuelle Techniken eingesetzt.

Die Kategorie der Komplementartherapie wurde in den Interviews meistens
durch spezifische Sondierungen eingebracht, es ist also keine Kategorie, welche
die Interviewten selbst thematisieren. Nur P1 betrachtet dieses Thema von sich
aus als Bestandteil von Spiritualitit.

6.3.1 Aromapflege und Wickel- und Kompressenanwendung

Als Quellen liegen beziiglich der Aromapflege bzw. der Wickel- und Kompres-
senanwendung von beiden Spitilern schriftliche Weisungen vor. Zuerst werden
die Vorschriften analysiert, danach ihre Umsetzung, wie sie in den Interviews
beschrieben wurde.” So kénnen die Interpretation und die religiosen Weltbilder
der Mitarbeitenden beziiglich der Wirkung dieser Handlungsstrategien eruiert
werden.

Institutionelle Grundlagen

Obwohl sich die Weisungen der beiden Spitiler in ihrem Titel unterscheiden, sind
sie vergleichbar. Die eine trigt den Titel »Gesamtspitalweisung — Aromapfleges,
die andere »Erginzende pflegerische Mafinahmen/Alternative Methoden«. In
beiden geht es im Hauptteil um »Wickel- und Kompressenanwendungx.

In der Gesamtspitalweisung zur Aromapflege von Spital Heckenbiihl wird
die Aromatherapie in die Phytotherapie eingeordnet. Atherische Ole werden in
Form von Raumsprays, bei Massagen, Wickeln, Kompressen, Inhalationen und
Waschungen eingesetzt. Das Ziel der Aromapflege ist entsprechend der Weisung
des Spitals Heckenbiihl, das Wohlbefinden zu férdern (vgl. Gesamtspitalweisung,
Spital Heckenbiihl 2011: 2, anonymisierte Quelle). Der Hauptteil des Dokuments
besteht aus einer Tabelle, die von den Anwendungsbereichen, auch Indikationen

50 Zur Aromapflege liegen keine Beobachtungen vor.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

genannt, ausgeht. Sie ist in die drei Bereiche »Geburtshilfe«, »Anwendung Kin-
der und Jugendliche« und »Anwendung Erwachsene« unterteilt und alphabetisch
geordnet. Ein Anwendungsschwerpunkt liegt demgemifd auf der Geburtshilfe,
die als einziges spezifisches Anwendungsgebiet genannt wird. Den verschiede-
nen Anwendungsbereichen werden besonders geeignete Techniken, bestimm-
te itherische Ole, Wirkungen und Einschrinkungen zugeordnet. »Individuelle
Pflegeprobleme und Bediirfnisse des Patienten« gelten als Voraussetzung fiir
die Anwendung (ebd.: 2). Ausschlaggebend ist zudem, ob die PatientInnen den
Duft als angenehm empfinden. Zusitzlich wird ein Allergietest durchgefithrt und
eine Anpassung an eventuell eingenommene homdoopathische Mittel beriicksich-
tigt. Mogliche negative Wechselwirkungen mit homdopathischen Mitteln sind als
Kontraindikation ausschlaggebend (vgl. ebd.: 3f). Dasistinsofern erstaunlich, als
dass Homoopathie sonst in der Schulmedizin nicht als wirkungsvoll anerkannt
wird. Und auch der Patientenmeinung wird ein hoher Stellenwert zugeschrieben.

Wann welches Aroma-Ol eingesetzt werden soll, wird aufgrund von emotiona-
len oder kérperlichen Beschwerden entschieden, wobei die korperlichen Kriterien
iiberwiegen:* Emotionale Indikatoren gehen von Unruhe iiber Angst bis hin zu
Trauer oder Krisen generell. Kérperliche Indikationen sind zum Beispiel Blihun-
gen, Erkiltungssymptome und Fieber.” Als Wirkung werden ebenfalls psychische
und kérperliche Merkmale genannt. Als »psychologisch« lassen sich zum Beispiel
die Wirkung »angstlosend« oder »stimmungsaufhellend« einordnen, als »kérper-
lich« beispielsweise »verdauungsanregend« oder »wirmend« (Spital Heckenbiihl
2011: 7). Auffallend ist, dass die Wirkungen »entspannend« und »beruhigend« in
der Weisung itberproportional vertreten sind. Wirkungen von Olen, die sich fiir
die Situation des nahen Todes eignen, fallen weder in die Kategorie der kérper-
lichen noch der psychischen Symptomkontrolle. In der Situation des unmittel-
baren Sterbens konnen gemifd dem Leitfaden »Neroli, »Rose damascena« oder
»Rose bulgarisch« eingesetzt werden. Nebst derer korperlichen und psychischen
Wirkungen werden auch solche genannt, die als religiés bezeichnet werden kén-
nen, weil sie sich auf einen Glauben beziehen und Vorstellungen einer immateriel-
len Welt miteinschliefen. Darunter fallen »harmonisierend«, »schiitzend« und
»Raumluft reinigend«. »Harmonisierend« kann zwar dhnlich einer Beruhigung
verstanden werden, es klingt aber ein ganzheitliches Menschenbild mit, das ty-
pisch fur die gegenwirtige alternative Religiositit ist. »Schiitzend« spricht eine
transzendente Instanz oder Energien an, die schiitzen oder vor denen geschiitzt
werden muss. Dass die Raumluft mit einem Duft gereinigt werden kann, wird in
diesem Zusammenhang kaum im Sinne einer Desinfektion verstanden werden,

51 Neun von 52 Indikationen sind emotional oder psychisch. Manchmal ist diese Unterscheidung
nicht ganz trennscharf, beispielsweise bei Schlafstérungen und Neurophagie.

52 Fiir weitere Anwendungen vgl. Spital Heckenbiihl 2011: 11—23.

- am 14.02.2026, 19:20:45

91


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Religion, Spiritualitat, Medizin

da das im Zusammenhang mit einer sterbenden Person nur wenig sinnvoll ist.
Vielmehr weist diese Eigenschaft ebenfalls auf die Vorstellung von »Schwingun-
gen« hin, die auf eine bestimmte Art positiv gestimmt sein miissten. Als mogliche
Anwendungen von Neroli und den Rosen werden »Trockeninhalation, Kompres-
se und Waschung« genannt (ebd.: 20), was wiederum auf einer physischen Ebene
stattfindet.

Spital Rotach beruft sich in der Weisung der »erginzenden pflegerischen MaR-
nahmen/alternativen Methoden« auf das »Wohlbefindens, das geférdert werden
soll. In jenem Papier wird das Verstindnis davon genauer ausgefiihrt:

Ein Grossteil der Pflegearbeit bezieht sich auf die menschlichen Grundbediirfnis-
se, deren Ausmass an Erflillung einen wichtigen Beitrag zum Wohlbefinden leistet.
Wohlbefinden oder Missbehagen sind ihrerseits wiederum vertraute menschliche

Erfahrungen einer Korper, Seele und Geist umgreifenden Befindlichkeit (Cesamt-
spitalweisung, Spital Rotach 2010: 1, anonymisierte Quelle).

Auch hier wird die Entscheidungshoheit der PatientInnen betont: »Selbstver-
stindlich werden erginzende Mafinahmen nur nach Riicksprache mit dem Pa-
tienten bzw. der Patientin oder auf Wunsch angewendet« (Spital Rotach 2010: 2).
Ziel ist gemif3 diesem Papier auch, dass »Eigenes beriithrt werden [soll] im Beriih-
ren von Patientinnen und Patienten« (ebd.: 1). Es geht bei diesen Anwendungen
demgemif? nicht nur um das Wohlbefinden der PatientInnen, sondern auch da-
rum, dass die Anwendenden Nihe zulassen, und eventuell wird mit dieser Aus-
sage auch eine eigene »spirituelle« Entwicklung angesprochen.

In dieser Leitlinie legt das Spital Rotach, im Gegensatz zu Spital Heckenbiihl,
durch den Aufbau den Schwerpunkt auf die verschiedenen Anwendungen und
Pflanzen und nicht auf die Indikationen. Hier werden warme und kalte Wickel
sowie Kompressen mit verschiedenen Pflanzen und Zusatzstoffen, Kneippbider
und innere Anwendungen beschrieben. Danach werden die verschiedenen Pflan-
zen portritiert. Ihre Wirkung wird hier explizit in eine physische und eine psy-
chische Wirkung unterteilt. Den Pflanzen und der korrekten Anwendung wird
dadurch ein grofRerer Stellenwert zugesprochen, was wiederum auf eine ernst-
hafte Anwendung hinweist. Wenn wichtig ist, dass beispielsweise der Wickel
korrekt gelegt wird, bedeutet das, dass eine falsche Anwendung nicht die gleiche
Wirkung erzielen wiirde. Es fillt auf, dass dieser Leitfaden nicht ganzlich in einer
sachlichen Sprache geschrieben, sondern stellenweise blumig ausgeschmiickt ist.
Am Anfang jedes Pflanzenportrits steht ein Satz tiber den »Charakter« der Pflan-
ze. Sowird die Rosengeranie zum Beispiel beschrieben als »Ein Segen fiir die Haut
und eine Freude fir das Herz« (ebd.: 48), oder der Thymian »unterstiitzt Korper
und Seele« (ebd.: 53). Das signalisiert ein nicht ausschlief3lich rationales Weltbild,
das iiber diese Leitlinie in das Spital Eingang gefunden hat.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

Die Rose wird auch in dieser Weisung als unterstiitzend bei Ubergingen dar-
gestellt. Indikationen fiir die Anwendung von Rosendl sind nach diesem Papier
Herzbeschwerden, Schlafstérungen, Kopfschmerzen, Geburtsvorbereitung, Stress,
Angst, Trauer und Sterbebegleitung. Auf der psychischen Ebene sei sie beruhi-
gend, stabilisierend, stimmungsaufhellend, wirksam gegen Angste, 16se seelischen
Schmerz und schenke Trost. In den Anmerkungen heif3t es: »besonders wirksam
in der Schwangerschaft und bei der Sterbebegleitung, fithrt Frau zu sich selbst«
(ebd.: 47). Diese Beschreibungen lassen auf eine ganzheitliche Ausrichtung schlie-
Ren, die iber die Schulmedizin hinausgeht. Bei der Verwendung des Begriffs
»Seele« und in der Darstellung des Todes als Ubergang werden religiése Weltbil-
der einbezogen.

Der jihrliche Weiterbildungstag zu diesem Thema wird von den Pflegenden
selbst mit dem ganzheitlichen Konzept des Spitals in Zusammenhang gebracht, das
die ethische Grundlage des Spitals bildet (vgl. Beobachtungsprotokoll 05.03.2014, s.
Kap. 5). Die Weiterbildungen und auch die Ausfiihrlichkeit der Weisung von Spital
Rotach (77 Seiten) im Gegensatz zu Spital Heckenbiihl (33 Seiten) weisen darauf
hin, dass die Aromatherapie in Spital Rotach ernsthafter angewendet wird und
besser implementiert ist. Die Hiufigkeit der Anwendung kann in dieser qualita-
tiven Studie nicht tiberpriift werden. Es kann jedoch anhand der Interviews fest-
gestellt werden, welche Teile der Weisungen die Mitarbeitenden ttbernehmen und
wie sie zur Aromatherapie stehen.

Umsetzung in den Spitalern

Im Folgenden wird untersucht, wie die oben vorgestellten Weisungen zur Aro-
matherapie von den Pflegenden umgesetzt werden. Als Indikation fiir Aroma-
therapie werden in Spital Heckenbiihl innere Unruhe (P1: 168) oder kérperliche
Symptome wie Schmerzen und Fieber genannt, die mit schulmedizinischen Mit-
teln nicht unter Kontrolle gebracht werden kénnen.” Damit ein bestimmter Duft
angewendet wird, werden einerseits die Weisungen konsultiert (vgl. z. B. P1: 170),
andererseits wird gepriift, ob der Duft den PatientInnen zusagt (P1: 130). Begriin-
det wird dies iiber den »olfaktorischen Sinng, also mittels naturwissenschaftli-
cher Argumentation (P1:178). Als weitere Bedingung nennt die Pflegende P3, dass
sie geniigend Zeit brauche, um die Aromapflege iiberhaupt anwenden zu kénnen
(P3: 198, 214). Sie wird in der priterminalen Phase nimlich in Form von Wickeln
und Kompressen eingesetzt, was zeitaufwendige Anwendungen sind.** Bei Ster-
benden in der terminalen Phase werde eher Beduftung eingesetzt, wodurch der
Korper nicht mehr berithrt wird (P1:186-190).

53 Vgl. P1:168; P3:192; P5: 292.
54 Vgl. P1:102; P3: 214; P5: 294.

- am 14.02.2026, 19:20:45

93


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Religion, Spiritualitat, Medizin

In Spital Heckenbithl wird gemif} den interviewten Personen die aromathe-
rapeutische Anwendung sowohl bei korperlichen als auch bei psychischen Symp-
tomen eingesetzt. Sie wird in Spital Heckenbithl mit einer dhnlichen Wirkung
und Wirkungsweise wie die Schulmedizin bedacht — oder wie P3 (192) meint, zum
Teil sogar mit einer besseren. Die Pflegenden in Spital Heckenbiihl betonen, dass
die Anwendungen aufgrund der Komposition der Pflanzen beruhigend (P1: 186),
schmerzlindernd (P1: 170) oder fiebersenkend (P3: 192) wirken. Zusitzlich wirken
die Anwendungen nach dem Verstindnis von P3 (58) im Gegensatz zur Schulme-
dizin itber menschliche Nihe. Rose soll nach den Weisungen bei Ubergingen hel-
fen. Dies wird in den Interviews in Spital Heckenbithl nur mit Zweifeln erwihnt.
P3 (192) habe »diese Erfahrung bis jetzt noch nicht gemacht«, P1 distanziert sich
von dieser Wirkung: »man SAGT’s, ich weif3 halt nicht, wie das wissenschaftlich
belegt ist« (P1: 112, 114). Dieselbe Formulierung gilt fiir die Wirkung bei Angst
und »innerer Unruhe« (P1: 214). Stellen in der Weisung, die nicht auf rein korper-
liche Wirkungsweisen bezogen sind, werden demnach in Spital Heckenbithl mit
Skepsis betrachtet. Dann bezieht sich das Pflegepersonal eher auf die persénliche
Erfahrung. Die Vorschrift hat Deutungsmacht in naturwissenschaftlichen und
korperlichen Belangen. Alles, was dariiber hinausgeht, steht in Spital Heckenbiihl
in der Deutungshoheit des Individuums.

In Spital Rotach hat diese Art der Wirkung mehr Platz. Ps (266) sagt, sie habe
schon schéne Erlebnisse mit Aromatherapie gehabt, und P6 (73-79) nennt die be-
ruhigende Wirkung, die auf eine unterstiitzende Wirkung fiir Uberginge hinwei-
sen konnte. Dort steht man der medizinischen Wirkung der Aromatherapie und
komplementirer Therapien allgemein eher kritisch gegeniiber. Dort werden die
Unterschiede zur Schulmedizin betont und dass die Aromatherapie nur ergin-
zend dazu eingesetzt werde. Die Aromatherapie kénne im Fall von Krebserkran-
kungen nicht heilen, deshalb miisse sie als »komplementir« gesehen werden und
nicht als Ersatz fiir schulmedizinische Behandlungen (P5: 268).

Uber die Wirkungsweise von Aromatherapie gibt es zwei Grundannahmen,
die in beiden Spitilern genannt werden: Erstens wird gesagt, dass ein Grof3teil der
Wirkung von der Zuwendung zu einer kranken Person kommt, also davon, dass
sich jemand Zeit nimmt.” Diese Zuwendung manifestiert sich in der investierten
Zeit und darin, dass mehr auf die Empfinger eingegangen wird. Zweitens wird
auf die Pflanzenbestandteile und -inhaltsstoffe verwiesen, die dann zum Beispiel
zur Fiebersenkung beitragen (P3: 216-218). Dass die Aromapflege wirklich wirkt,
wird iiber die eigene Erfahrung bestitigt.” In den beiden Spitilern ist man sich
iiber die »ganzheitlichen« Wirkungsmechanismen einig, die u. a. auf der Mensch-
lichkeit, Zuwendung und Zeit beruhen, die fiir die Anwendungen nétig sind. Es

55 Vgl. P1:124; P3:192, 208, 214, 220; Pé6: 47.
56 Vgl. P1:120; P3:192,196; P5: 266.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

falle auf, dass die Interviewten immer wieder den Kontrast der Aromatherapie
zur Schulmedizin betonen. Das bedeutet, dass hier eine Ahnlichkeit gesehen wird
und ein Abgrenzungsbediirfnis besteht. Und auch wenn P1 und P3 die Aromapfle-
ge in manchen Fillen als wirksamer als die Schulmedizin einstufen, stellen sie
klar, dass die Schulmedizin die Vormachtstellung hat. In beiden Spitilern wird
die zwischenmenschliche Komponente der Aromapflege betont, die Zuwendung,
welche die Schulmedizin nicht habe — oder nicht in dem MagR.

Da Spital Rotach eher ganzheitlich ausgerichtet ist, wire naheliegend gewe-
sen, dass dort der Aromatherapie mehr medizinische Wirkung zugeschrieben
wird als Spital Heckenbithl. Die interviewten Personen beschreiben das aber ge-
nau umgekehrt: In Spital Rotach ist man eher skeptisch gegeniiber dieser Wir-
kungsweise, wihrend sie in Spital Heckenbiihl betont wird. Dies kann einerseits
auf die Ausrichtung des Spitals zuriickgefithrt werden: Da das Spital mit der
ganzheitlichen Ausrichtung offener fiir komplementire Therapien ist, kam es
schon vor, das PatientInnen sich mit alternativen Methoden heilen wollten und
deshalb gréflere Schmerzen erlebten, als wenn sie Schulmedizin angewendet
hitten. Andererseits hingt es mit dem Zustand der PatientInnen zusammen. Ist
jemand noch ansprechbar und nach Einschitzung des Personals noch nicht di-
rekt vor dem Tod, werden kérperorientierte, symptomlindernde Wirkungswei-
sen verfolgt; demgegeniiber ist die Aromatherapie in der terminalen Phase auf
das Sterben ausgerichtet, also darauf, dass die PatientInnen ruhig werden und
loslassen sollen. Auf der Palliativstation in Spital Rotach liegen eher Sterbende
in der terminalen Phase und auf der Inneren Medizin in Spital Heckenbiihl gibt
es PatientInnen in verschiedenen Stadien, darunter auch solche, die kurativ be-
handelt werden.

Eine ganz andere Position vertritt K1 (307-313), die im palliativen Konsiliar-
dienst des Spitals Heckenbiihl die Pflegenden vertritt. Sie sieht die Aromathe-
rapie als eine Handlungsstrategie, die aus einer Hilflosigkeit heraus gemacht
wird und angesichts der »Radikalitit des Todes« den Tod zu »harmonisierend«
darstellt.

Dassjemand stirbt und wie jemand stirbt. Gell, das ist, das ist eigentlich eine, eine
extreme S- Erfahrung. Ist ja extrem, dass man da zuschauen muss, ist eine extre-
me Hilflosigkeit [..] ich zum Beispiel mach nichts mit Diiften oder solchen Dingen.
[..] [Dlas ist fitr mich z-zu: harmonisierend. Ja. und man kann das so was Radikales
nicht (iberdecken mit solchen Dingen. Finde ich. [.] Die Diifte heifien dann »Ver-
wandlung« oder so irgendwas=[Mhm], aber fiir mich persénlich ist das so: zu: ()
NETT, gell (K1: 307-313).

- am 14.02.2026, 19:20:45

95


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Religion, Spiritualitat, Medizin

6.3.2 Kérpertherapie

Bei der »Korpertherapie« handelt es sich nicht um eine einzelne Handlungsstrate-
gie, sondern um eine Vielzahlvon Strategien, die von der eigens dafiir angestellten
Therapeutin in Spital Heckenbithl ausgefithrt werden.”” »Kérpertherapie« ist die
spitalinterne Bezeichnung fiir eine bestimmte Richtung der Komplementirthe-
rapie, eingebettet in das Spitalumfeld.’® Die ausgefithrten Handlungsstrategien
und das dahinterstehende Weltbild stammen demnach aus dieser Therapieform.

Die Korpertherapie wird in Spital Heckenbiihl hauptsichlich bei chronisch
Kranken und KrebspatientInnen eingesetzt, mehrheitlich jedoch bei solchen, die
kurativ behandelt werden. In der terminalen Phase ist die Kérpertherapeutin
nur dann anwesend, wenn sie diese Personen schon vorher betreut hatte. Geru-
fen wird sie dann entweder vom palliativen Konsiliardienst oder von der Pflege.
Grundsitzlich ist es KT1 wichtig, dass die PatientInnen die Therapie ausdriicklich
wiinschen (KT1: 142). Die kérperlichen Beschwerden gelten als Ausgangslage fur
ihre Besuche. Jemand ist zum Beispiel durch den medizinischen Eingriff oder die
Krankheit angeschlagen, oder sie hilft, in ihren Worten, »weil das Nervensystem
[..] dann sehr @iberlastet [ist]« (KT1: 46). Dann gebe es zum Beispiel »energetische
Blockaden«im Korper (KT1: 60—62) oder jemand habe Riickenschmerzen vom Lie-
gen (KT1:72). Das Ziel der Korpertherapie generell sei jedoch nicht die kérperliche
Heilung (KT1 541-557), sondern eine »ganzheitliche Erfassung« (KT1: 18—24, 44)
und Begleitung des Menschen, damit sich dieser auf allen Ebenen wohler fiihlt
(KT1: 64) und die Lebensqualitit steigt (KT1: 559).

[D]as heifdt, dass eben nicht nur die kérperlichen Symptome () also i- ich schaue
nicht nur die kérperlichen Symptome an, sondern schaue auch immer, wo steht
der Mensch. [..] Mit Psyche, ahm, mit der Seele, was fiir Bediirfnisse hat er? (KT1:
20-22).

Unter der seelischen Unterstiitzung versteht KT1 Gespriche, die im Verlauf der
Behandlung dazukommen kénnen. So gehe sie auf »spirituelle Bediirfnisse« ein
(KT1: 394—402), obwohl sie ihre Arbeit am Koérper nicht als etwas Spirituelles be-
trachtet.

Im Rahmen der Interviews mit dem palliativen Konsiliardienst und mit der
Korpertherapeutin selbst zeigt sich also, dass zwei Handlungsausrichtungen
zentral sind: Auf der einen Seite werden korperbezogene Techniken ausgefiihrt,
auf der anderen Seite nehmen Gespriche eine wichtige Rolle ein. Der Kérper ist

57 Dieinstitutionellen Bedingungen der Kérpertherapie wurden in Kapitel 5.1 und am Anfang des
Kapitels zu komplementarmedizinischen und -pflegerischen Anwendungen aufgefiihrt.

58 Deren spezifische Bezeichnung wird jedoch zur Anonymisierung weggelassen.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

hier nicht wie beim »Dasein« durch die reine Prisenz wichtig, sondern er wird als
Hilfsmittel eingesetzt, einen Zugang zu den PatientInnen zu gewinnen. Da die
Gespriche schon im entsprechenden Kapitel analysiert wurden, werden hier die
korperbezogenen Techniken im Zentrum stehen. Erhoben wurden die zugrunde
liegenden Daten mittels Interviews, fokussierter Beobachtung und grauer Lite-
ratur.

Die kérperbezogenen Techniken haben gemifd den Ausfithrungen der Thera-
peutin die kérperliche Entspannung und somit die Symptomlinderung als pri-
mires Ziel (vgl. Beobachtungsprotokoll 10.03.2014). Als Wirkung beschreibt KT1
ein gesteigertes korperliches Wohlbefinden (KT1: 64, 102, 108, 215). Das bedeutet,
dass die PatientInnen weniger Schmerzen erleiden (KT1: 46), ein besseres Korper-
gefiihl entwickeln (KT1: 102) oder leichter atmen kénnen (KT1: 70). Wichtig sind
auch Entspannung und Beruhigung (KT1: 273, 280), welche teils auf der kérper-
lichen, teils auf der psychischen Ebene geschehen sollen (KT1: 64, 80, 278).

Fir KT1 liegt der Schwerpunkt dieser Therapierichtung auf ihrer beobachtba-
ren Wirkung und deshalb ist ihre Arbeit fiir sie nichts Religiéses oder Spirituelles.
Dies, obwohl dabei Techniken aus verschiedenen medizinischen und religiésen
Traditionen eingesetzt werden,” so zum Beispiel aus der chinesischen Medizin,
der indischen Elementenlehre, der Phytotherapie oder der Osteopathie (KT1: 312—
359).°° Wegen dieser Traditionsbeziige basieren die Anwendungen auf der Vorstel-
lung einer alles umfassenden Energie, die jedoch fiir KT1 nicht im Vordergrund
steht. Sie wird im Interview nur zweimal erwihnt (KT1: 60-62, 312) und auch
wihrend der fokussierten Beobachtung liegt der Schwerpunkt ihrer Erklirungen
auf korperlicher Entspannung und Schmerzlinderung (vgl. Beobachtungsproto-
koll 30.07.2014). Auffallend ist, dass die Legitimierung der Handlungsstrategien
meistens durch Verweise auf die oben genannten Traditionen geschieht. Das ein-
zige Mal, bei dem sich die Therapeutin auf ihre Erfahrung beruft, ist in der Ein-
schrankung, dass sie niemanden heilen kénne (KT1: 561). Das steht im Gegensatz
zu den Handlungsstrategien , die unter »Dasein« gefasst werden, welche meistens
auf Erfahrungswerte beruhen.

Bei korperlichen Beschwerden setzt KT1 vorerst korperorientierte Techniken
wie Massagen oder Erndhrungstipps ein. Die Wahl der Handlungsstrategie steht
im Zusammenhang mit dem erkrankten Organ, so massiere sie zum Beispiel bei
Nierenproblemen eher in Wellen, da die Niere nach der indischen Elementenlehre
zum Wasserelement gehore (vgl. Beobachtungsprotokoll 30.07.2014). Kérperliche
Beschwerden haben gemif dem »ganzheitlichen« Ansatz von KT1 oft mit dem Le-
bensstil und den darin zum Ausdruck kommenden Charakterziigen zu tun (KT1:

59 Indiesen Féllen ist»religios« und »medizinisch« nicht klar voneinander abgrenzbar.

60 Aufgrund dieser Beziige wird die Kérpertherapie in der vorliegenden Arbeit als alternativ reli-
gios eingestuft, s. Kap. 2.2.3.

- am 14.02.2026, 19:20:45

97


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Religion, Spiritualitat, Medizin

338-354). So haben gestresste, erfolgsorientierte Personen eher Herzprobleme, da
beides mit dem Feuerelement zusammenhinge (KT1: 344). Durch die kérperbezo-
gene Behandlung wiirden den PatientInnen psychologische Themen bewusst, auf
die KT1 dann im Gesprich eingeht (KT1: 76—84). Somit wird die indische Elemen-
tenlehre zur Mittlerin zwischen dem Kérper und dem Charakter und verkniipft
die kérperbezogenen Techniken mit den Gespriachen (KT1: 38-56; 352).

6.3.3 Individuell eingesetzte komplementarmedizinische
und -therapeutische Verfahren

Weitere komplementirmedizinische und -therapeutische Verfahren werden im
Rahmen der Palliative Care entweder auf Wunsch der PatientInnen vermittelt
oder durch einzelne Personen des Personals individuell eingebracht. Gegeniiber
jenen Therapeutlnnen, die den PatientInnen direkt vermittelt werden, zeigt man
sich in Spital Heckenbiihl eher skeptisch, wie K2 beschreibt. Sofern es die schul-
medizinischen Verfahren nicht stére, wiirden jedoch Personen vermittelt, wenn
es jemand wiinsche (K2: 272-286). Auch in Spital Rotach besteht die Pflegerin Ps
darauf, dass Komplementirmedizinisches und -therapeutisches auf keinen Fall
anstelle der Schulmedizin eingesetzt werden solle, sondern nur unterstiitzend
dazu.

In den Daten aus Spital Heckenbithl gibt es zwei Beispiele von individuell ein-
gesetzter Komplementirtherapie. Das eine ist die Pflegerin P1, das andere der
Seelsorger S1. P1 (138) setzt bei Sterbenden zum Teil das Berithren von Akupres-
surpunkten ein, die sie von einer Therapeutin gelernt habe. Dies wirke insbeson-
dere, wenn PatientInnen unruhig oder angespannt seien oder wenn sie Angst
hitten. Die Wirkung sei dementsprechend, dass es ihnen gut tue und sie ruhiger
wiirden (P1: 140, 144). Die Wirkung dieser Handlungsstrategie begriindet sie iiber
ihre Beobachtung und nicht itber den Glauben an die Existenz von Energiebahnen
(P1: 140). Die Zuwendung, die mit Akupressur einhergehe, sei dabei ausschlagge-
bend (P1: 146). Mit dem Religionsverstindnis von Hervieu-Léger betrachtet, fehlt
hier das Element des Glaubens und das der Kontinuitit einer Tradition. P1 iiber-
nimmt lediglich die tradierte Handlungsstrategie und gibt ihr durch ihre eigene
Interpretation Sinn.

S1 macht genau das Gegenteil: Er setzt sein homdopathisches Wissen und das
Weltbild, das er damit verbindet, in den Seelsorgegesprichen ein, die in der Regel
nicht mit der Vergabe eines Mittels enden. Er lebt also einen aktiven Glauben und
sieht sich in der Kontinuitit einer Tradition, aber den Kern der Tradition fithrt er
nicht aus. Es helfe ihm jedoch herauszufinden, was der Patient oder die Patientin
brauche (S1:294-302), und damit kénne er tiber die psychologische Unterstiitzung
das Sterben verindern (S1: 117).

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Handlungsstrategien in der Palliative Care - vor dem Tod und wéahrend des Todes

Also mit den Leuten kannst du [mit homdopathischem Wissen] anders sprechen.
Also es hilft wirklich, dieses Wissen. Und dann kénnt ich ja im Idealfall noch ein
homdopathisches Kiigelchen geben () und dann, hm, wiirde so n Mensch plétzlich
viel ru:higer, wire nicht mehr so getrieben, vielleicht auch nicht mehr so krank [..].
[D]as hilft WIRKlich, also den Menschen zu beGEGNEN, und, und den Menschen
auch vielleicht viel schneller so zu sehen, wo ist er, was konnt es sein (S1: 299).

Die Homoopathie ist ein Mittel in seinem ganzheitlichen Menschenbild, das an
einem Schnittpunkt von psychischer und kérperlicher Wirkung steht. Auffallend
ist, dass beide erwdhnten individuell eingesetzten komplementirtherapeutischen
Handlungsstrategien sehr unauffillig ausgeiibt werden koénnen. Diese Beobach-
tung soll an spiterer Stelle wieder aufgegriffen werden. Die Akupressurpunkte
werden nur kurz berithrt und die Homdéopathie fliefit in die Gesprichsfithrung
ein. So kénnen sie unbemerkt ausgefithrt werden.

- am 14.02.2026, 19:20:45

99


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Handlungsstrategien in der Palliative Care -
nach dem Tod

Nach dem Tod gibt es in beiden Spitilern einige institutionalisierte Handlungs-
strategien, um die Verstorbenen zu verabschieden. In diesem Kapitel werden die
Abliufe zunichst grob skizziert, spiter werden einzelne davon genauer beschrie-
ben und analysiert. Fiir die Analyse wurde weiterhin mit den Codes »Strategiex,
»Bedingungen« und »Wirkung« gearbeitet.

In Spital Heckenbiihl werden die Verstorbenen vom Pflegepersonal gewa-
schen und sorgfiltig angezogen. Das Spital stellt Rosen zur Verfiigung, um sie
ihnen beizulegen. Danach kommen die Leichen in den Kithlraum der Pathologie.
Geregelt sind die Abliufe itber das Dokument »Todesfall und notwendige Mass-
nahmenc (Spital Heckenbiihl 2008, anonymisierte Quelle). Das Dokument selbst
wird im Gegensatz zur Praxis als unpersonlich und kalt wahrgenommen:

Ja also es gibt noch viel Arbeit, gell, bei uns. Und jetzt fangen wir mal an zu erle-
digen, so eins nach dem anderen (2) und, dh und dort steht schon drinnen, man

muss die spirituellen Gebrduche von den Angehérigen beachten und so. Aber das

ist auch ne Maflnahme, gell. Und eben, wie man damit UMgeht (3) also, ob WIR

jetzt, also, ob es sich zum Beispiel lohnen wiirde, di:e, der Weisung, die sie da ha-
ben, einen anderen Titel zu geben, und das Ganze nicht technisch abzuhandeln [..]

so Weisungen sind ja Ausdruck eben von einer Haltung [..] man gibt sich da eben

betont neutral, sakular (K1: 364—371).

Nach K1 passt diese technische Abhandlung nicht zur Situation, in der sich die
Pflegenden befinden, wenn jemand gestorben ist.

In Spital Rotach werden die Verstorbenen ebenfalls hergerichtet, konnen aber
mangels eines eigenen Kithlraums in der Palliativstation aufgebahrt werden, bis
die BestatterInnen kommen. Im Eingangsbereich der Station wird, solange der
Leichnam im Zimmer liegt, eine Kerze angeziindet. Das Zimmer wird mit Blumen
geschmiickt und es werden elektrische Kerzen oder eine Salzkristalllampe aufge-
stellt. Die Angehorigen oder auch das Personal kénnen etwas in ein Buch schrei-
ben, in dem fiir jede verstorbene Person einige Seiten reserviert sind. Das Zimmer
wird manchmal, wenn es wieder frei ist, »ausgegongt« (s. Kap. 7.1). Fiir das Perso-

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

nal selbst gibt es im Stationszimmer einen Gedenktisch, auf dem Trauerkirtchen,
Blumen, Engelsfiguren und Kristalle aufgestellt sind. Zudem gibt es einmal im
Monat »das Ritual«, in dem man sich von den Verstorbenen verabschiedet. In Spi-
tal Rotach sind der Einsatz von Kerzen, Blumen und dem Gong schriftlich festge-
halten (vgl. internes Dokument zum Vorgehen bei einem Todesfall Spital Rotach
2012, anonymisierte Quelle).

Zudem existieren in beiden Spitilern schriftliche Richtlinien, wie jemand
hergerichtet werden soll, wie die Leichenmafie gemessen werden und wo jemand
aufgebahrt wird.! Nebst den institutionell festgelegten Handlungen gibt es viele
individuelle Arten, sich zu verabschieden. Auf diese wird ebenfalls weiter unten
eingegangen.

7.1 Abschied mit Gegenstanden als Hilfsmittel

Folgende Handlungsstrategien zeichnen sich dadurch aus, dass sie Gegenstinde
als Hilfsmittel einbeziehen und dass sie nach dem Begriffsverstindnis, wie es in
Kapitel 2.2 ausgefithrt wurde, als alternativ-religios bezeichnet werden konnen.
Von der Vielzahl von Handlungen soll hier nur das Aufstellen der Kristalllampe,
das Reinigen mit dem Gong und das Offnen des Fensters beschrieben werden.

Die Reinigung des Zimmers mit dem Gong und das Aufstellen einer Kristall-
lampe im Zimmer der Verstorbenen sind institutionalisierte Handlungen in Spi-
tal Rotach - institutionalisiert in dem Sinne, als dass das Spital die Gegenstinde
zur Verfiigung stellt, wobei aber nur die Reinigung mit dem Gong schriftlich fest-
gehalten ist (vgl. internes Dokument zu Abschiedsritualen, Spital Rotach 2013a,
anonymisierte Quelle). Das Fenster wird individuell von Mitarbeitenden in beiden
Spitilern nach dem Tod eines Patienten oder einer Patientin gedffnet.

Auffallend ist, dass nur wenige der Mitarbeitenden das Aufstellen der Kris-
talllampe in den Interviews reflektieren. Einzig Ps und Pé gehen genauer darauf
ein. Der Kristall werde wihrend des Sterbens bis nach dem Tod eingesetzt, wenn
eine sterbende Person unruhig sei (P5: 210).

Und dasistjaauch irgendwie volligalso dasistja extrem so: () spirituell. Oder. Der
der () der Kristall. Der Salzkristall. Den hat glaub ich mal ei- eben Nora [Name ge-
andert], die hier gearbeitet hat, hat hat den Salzkristall angeschafft. [..] Gerade
wenn es jemandem nicht gut geht. Stell ich eine Steinlampe hinein. [..] JA, viel
machst du irgendwie wirklich einfach so, weif? auch nicht () aus dem Gefiihl he-

1 Vgl. interne Dokumente zum Vorgehen bei einem Todesfall: Spital Heckenbiihl 2008; Spital Rot-
ach 2012; internes Dokument zum Messen der Leichenmasse, Spital Rotach 2004, anonymisierte
Quellen.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Handlungsstrategien in der Palliative Care - nach dem Tod

raus. Kannst es gar nicht erkldren. [..] Ich finde, es braucht auch nicht fiir alles eine
Erklarung (Ps: 206—218).?

Pé6 beschreibt, wie es durch den Kristall eine »andere Atmosphire« gebe, was fiir
die Sterbenden und auch fiir die Angehérigen beruhigend sei und beim »Gehen«
helfe (P6: 73—84). Beide beziehen sich in der Argumentation auf Gefithle und ihren
personlichen Eindruck, wie das wirke.

Die Reinigung mit dem Gong wird eingesetzt, da er in dieser Institution eine
geeignete Moglichkeit zur Reinigung der Zimmer sei. Die Idee stammt von einer
Pflegefachfrau, die von Beginn an auf dieser Station gearbeitet hat. Rauchern
gehe nicht wegen der Rauchmelder, deshalb habe man sich nach einer Alterna-
tive umsehen miissen. Der Gong werde eingesetzt, wenn jemand einen schweren
Tod gehabt habe, oder auch sonst von Zeit zu Zeit, wenn sich die Riume »so dicht
und driickend« anfiithlen. Ein weiterer Grund, dass gerade diese Methode gewihlt
wurde, ist die personliche Erfahrung, die P8 schon auflerhalb des Spitals damit
gemacht hatte (vgl. Gesprichsprotokoll 14.08.2014). Die Auswahl des Gongs wird
auf die Verstorbenen abgestimmt: P8 nimmt einen anderen Gong je nach Person.
Sie wihlt ihn nach ihrem Gefithl. Einige Verstorbene brauchten »den kleinen, fei-
nen Gong, andere den grofRen, die meisten aber den mittleren, so die Pflegefach-
frau.

Das Fenster wird gedffnet, um zu liften, wenn jemand gestorben ist.’> Das
wird unterschiedlich begriindet. Psy2 argumentiert:

[M]anchmal gibtes Zimmer, indenenich das Gefiihl habe, daist noch Prasenz oder
irgendwie da. Also ich kann es () man kann das nicht begriinden. Das ist einfach
wirklich so das Gefii:hl oder so (Psy2:184).

Ps beschreibt diese Handlung wie folgt:

Ich glaube das habe ich das erste Mal bei meinem ersten Toten gemacht. Und erst
irgendwann habe ich es gemerkt, dass ich das mache. [..] Also nicht bewusst ge-
macht. [.] Es ist einfach irgendwie so ein Drang, den ich habe (P5: 129-135).

Die Legitimierung der Handlung geschieht bei Psy2 und Ps iiber das eigene Ge-
fihl. Ps referiert zudem auf einen naturwissenschaftlichen Beweis, dass eine
Seele existiere. Den habe sie im Film »21 Grams« gesehen, in dem die Ergebnisse
einer Studie verfilmt wurden, nach welcher der Kérper nach dem Tod 21 Gramm

2 Aufden hiervertretenen Spiritualitatsbegriff wird in Kapitel 10.3.2 eingegangen.

3 Vgl. P1: 278—280; Ps5: 24,129—135; Psy2: 182—184.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Religion, Spiritualitat, Medizin

weniger wiege als vorher, was das Gewicht der Seele ausmache (Ps: 115-117). Psy2
betont im Gegensatz dazu, dass dieser Brauch aus dem Christentum stamme.

P1 hingegen schildert, nachdem sie sich zuerst auf eine Seele bezogen hat und
dies dann wieder verneint, »dass geliiftet wird, dass die (3) wie so ein bisschen
die Giftstofte, die auch so die kranken Kérper irgendwie ausscheiden, die hinaus-
gehen« (P1: 280). Psy2 und P5 konnotieren das Offnen des Fensters anders. Sie
betonen ganz klar, dass sie an eine Seele glauben, die so gehen kénne (Ps: 24-26;
Psy2:182).

Diesen drei Handlungsstrategien ist gemeinsam, dass sie zur Reinigung des
Zimmers beitragen sollen. Der Kristall diene dazu, die »Atmosphire zu dndern«
(P6: 75-84). Mit dem Gong werde die »dichte Stimmung« wieder gelost und die
Herzenergie gestirkt sowie »Harmonie hergestellt«. Wenn ein Zimmer ausge-
gongt sei, spiire man das — und jene, die es nicht spiiren, bei denen »wirkt [es] auf
einer anderen Ebene« (vgl. Gesprichsprotokoll 14.08.2014). Warum das Fenster
gedffnet werden soll, dariiber gehen die Meinungen auseinander. Trotzdem ist
auffillig, dass hier das Gefithl der Handelnden eine grofie Rolle spielt, wihrend
beispielsweise der Kérpertherapeutin die Tradition, nach der sie behandelt, wich-
tig ist und bei der Anwendung der Aromatherapie die personliche Erfahrung aus-
schlaggebend ist.

7.2 Individuelles Abschiednehmen

Neben den institutionalisierten Handlungsstrategien haben viele Personen auch
ihre eigene Art, Abschied zu nehmen.* Bei den meisten handelt es sich bei ihrem
personlichen Abschied um einen inneren Dialog, in dem man eine gute Reise
wiinscht.’ Psy2 sieht dieses Verabschieden als eine Hilfe fiir den Verstorbenen,
zu »gehen«.® Dies unterstiitzt sie u. a., indem sie innerlich selbst loszulassen ver-
sucht (Psy2: 148) oder ausspricht: »So. Jetzt darfst du gehen. Darfst loslassen«
(Psy2: 190). Auch die Angehoérigen sollen dies aussprechen. Sogar wenn jemand
schon gestorben ist und sie spiire, dass noch jemand im Raum sei, dann versucht
sie das »Gehen« zu unterstiitzen mit Gedanken wie »Ich wiinsche eine gute Rei-
se« (Psy2: 144) oder »Jetzt darfich es darf ich es loslassen, und Sie diirfen loslas-
sen« (Psy2:148).

4 Darin kommen Glaubensvorstellungen in den materiellen und immateriellen Komponenten des
Menschen zum Ausdruck sowie Vorstellungen des (idealen) Sterbeprozesses und davon, was
nach dem Tod kommt. Darauf wird im nichsten Kapitel eingegangen.

wvi

Vgl. S4: 498; Psy2:144; Psy1: 272, 389; P5:182; K1: 287; P3: 136.

[e)}

Psy2 (66—68) sieht sich grundsatzlich in der Rolle, dass sie den Sterbenden und auch deren An-
gehorigen helfen will, loszulassen und zu einer Akzeptanz im Sinne von Kiibler-Ross zu kommen.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Handlungsstrategien in der Palliative Care - nach dem Tod

S4 kombiniert den Abschied mit einer korperlichen Geste, die er der Kampf-
kunst entnommen hat: Er verneigt sich — eventuell als Zeichen von Respekt den
Verstorbenen gegeniiber. Er selbst interpretiert dies wie folgt:

Und () es gibt solche, wo ich mich stumm einfach wie () mich verneige. So. [..] Ein-

fach die Verbeugung. [..] Wo ich wie so: das Gefiihl habe, meine Seele griifit deine
Seele (S4:506).

K1 (339-349) beschreibt, wie sie, wenn sie die Leute in den Kiithlraum schieben
muss, sich vorstellt, sie schiebe sie auf einen Fluss oder See.

Und dann hab ich fiir mich schon so was gefunden, es Bild vom, also fiir mich inner-
lich, [dass] es nicht so radikal ist. Jetzt, ich schieb da wie ein Boot, auf einen Fluss
(K1:337-339).

Dies formuliert sie als direkte Folge vom unpersénlichen Abhandeln der »Maf3-
nahmen nach dem Todesfall«:

Und darum finde ich Ritua:le, ja, man muss finden, wie man (2) damit umgehen
lernt, dass man mitdem-das man nichtdas Gefiihl kriegt, dasist wie ne- die Arbeit
istdann auch irgendwann wie FliefSband. Wie macht man das?[..] Dass man nicht
abstumpft dabei. Muss man schon fiir sich selber & (2) einen () Umgang finden (Ki:
325-327).

Auffallend ist, dass in den Interviews im Spital Heckenbiihl fast keine Abschieds-
rituale genannt wurden. Die Verstorbenen werden lediglich hergerichtet, bevor
sie in den Kithlraum geschoben werden. Die Moglichkeiten, die Spital Hecken-
bithl dazu bietet, werden, wenn sie iiberhaupt erwihnt werden, als unbefriedi-
gend und abstumpfend wahrgenommen. In Spital Rotach hingegen bestehen ei-
nige Handlungsmoglichkeiten. Diese sind von Einzelpersonen eingefithrt worden
und werden mit persénlichem Engagement eingesetzt.

- am 14.02.2026, 19:20:45

105


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Welt- und Menschenbild

In diesem Kapitel werden die Vorstellungen zu Welt- und Menschenbildern der
interviewten Personen ausgearbeitet. Als Erstes wird auf die Vorstellung von Ster-
ben und Tod eingegangen, in einem zweiten Schritt auf das Menschenbild und
als Letztes werden die Weltbilder thematisiert. Schon im vorhergehenden Kapitel
hat sich gezeigt, dass diesen Vorstellungen im Zusammenhang mit verschiede-
nen Handlungsstrategien ein hoher Stellenwert zukommt. Wie die Vorstellungen
und die Handlungsstrategien zusammenhingen, wird anschliefiend in Kapitel 9
genauer untersucht.

In dieser Analyse ist zwischen den im Feld verwendeten Begriffen und den
Konzepten, die hinter den Begriffen stehen, zu unterscheiden. Die hier angewen-
dete Begrifflichkeit fiir die Konzepte stiitzt sich auf jene der interviewten Per-
sonen. Da diese jedoch stark variiert, werden Uberbegriffe eingesetzt, aufier es
wird von einem spezifischen Beispiel gesprochen: Als »Kérper« wird das bezeich-
net, was von den Interviewten »Korper«, »Materie, »Irdisches«, »Hitlle«, »Atome«
usw. genannt wird. Unter »Psyche«/»psychisch« wird gefasst, was in den Daten
mit »Psyche«, »Emotion« oder das »Verarbeiten der Lebensgeschichte oder von Er-
eignissen« bezeichnet wird. Von der »immateriellen Komponente« wird gespro-
chen, wenn von den Interviewten ein Gegensatz zum »Korper« oder zur »Materie«
aufgespannt wird. Unter »Referenz auf die Naturwissenschaft« werden Beziige
auf physikalische Krifte oder Physik allgemein, chemische Prozesse, medizini-
sche Studien, Evolution, anatomische Kérperkomponenten wie das Gehér, Venen,
Arterien, auf den olfaktorischen Sinn oder auf Atome gefasst. Wenn die Begriff-
lichkeiten der interviewten Personen wortlich einflieRen, werden sie durch An-
fuhrungszeichen gekennzeichnet. So wird manchmal von »Seele«, »Energie« und
»Geist« gesprochen werden.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

8.1 Sterben als Prozess

Im Arbeitsalltag in den untersuchten Spitilern wird nur selten von »Sterben« ge-
sprochen, sondern entweder von »Gehen«' oder, auf einer abstrakteren Ebene
reflektiert, von einem »Sterbeprozess«. In diesem Kapitel wird die Vorstellung
des idealen Sterbeprozesses untersucht. Sterben als Prozess wurde zuerst als
In-Vivo-Code erfasst, in einem zweiten Schritt wurde diese Vorstellung durch
andere Beschreibungen und Vorstellungen von Sterben und vom Tod ausdiffe-
renziert. Wichtig fiir die Interviewten ist die eigene Rolle im Sterbeprozess der
PatientInnen. Somit wurde der Code der »Wirkung« zu einer relevanten Analyse-
hilfe. Ebenso hingt die Vorstellung des Sterbeprozesses mit dem Menschenbild
der jeweiligen Person zusammen.

8.1.1 Das Ideal des ruhigen Sterbens

Auffallend ist insbesondere das Ziel mehrerer Handlungsstrategien, dass die Pa-
tientInnen ruhig werden und sterben kénnen, was dann in den Augen der Betei-
ligten auch erreicht werden kann. Das trifft zum Beispiel auf einige der Medita-
tionen, das innerliche Sprechen (s. Kap. 6.1.4), die Aromatherapie in terminalen
Phasen und die Salzkristalllampen (s. Kap. 6.3.1 und 7.1) zu. Dieses Ziel steht in
einem scharfen Kontrast zu unruhigen Sterbesituationen, wie sie zum Beispiel
in der teilnehmenden Beobachtung vom 16.05.2014 erlebt wurden (vgl. Beobach-
tungsprotokoll 16.05.2014). Der Kontrast weist darauf hin, dass es sich bei diesem
Ziel um einen Versuch der Bewiltigung dieser Situationen handelt. Zudem ver-
deutlicht er, dass es sich bei den Schilderungen des ruhigen Dahinscheidens um
ein Ideal handelt.

Beispielhaft kann mit einem Interviewausschnitt illustriert werden, wie eine
unruhige Sterbesituation in eine ruhige umgedeutet wird. Psy2 beschreibt ein
Beispiel eines unruhigen Sterbens, bringt es aber im Verlauf des Gesprichs wieder
in das Schema des Ideals zuriick:

M: [Kommt es vor,] dass die Leute im Unfrieden sterben? Oder so?

Psy2: Das gibt es auch. Also da ist so meine idealisierte Vorstellung, dass am
Schluss ist (1) hm Friede und man ist bei sich und () das wére ja so, was wir uns
vorstellen. Und man macht diesen Prozess bewusst und das ist () das ist nicht im-
mer so.

M: Mhm:.

1 Vgl.z.B. Beobachtungsprotokoll 23.05.2014; S3: 111; F2: 132.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Welt- und Menschenbild

Psy2: [Es] gibt auch Leute, die wirklich ahm () hdssliche Konflikt noch haben, mit
Expartneroderweif auch nicht. Und aber das halt ganz bewusst nicht mehr klaren
wollen.

M: Mhm.

Psy2: Und wirklich so, so gehen. (2) Ja. Ohne ohne die Sache geklart zu haben. Das
geht auch. [..] Gerade wenn die Verletzungen zu grofd sind. Ist manchmal auch so.
In dem, in dem Moment, wo man () physisch und psychisch eigentlich schon ge-
schwicht ist, dass man sich wie nicht mehr mit dem bew- nochmal konfrontiert.
Oder so sich in dieser in dieser schwachen Position eigentlich auch nochmal zeigt.
[.] Das ist hdufig so. Und dann was dann passiert, ist halt, dass man so ahm, mit
sich innerlich einen Frieden schliefRt. Oder und sagt, <Ich lasse die Situation los.>
und da: da kdnnen wir dann schon Rituale anbieten, wo man sagt, man kann sich
au mit dieser Situation oder mit dieser Person versdhnen, wenn sie nicht gegen-
wartig ist. Wenn sie nicht anwesend ist.

M: Mhm:. Ja.

Psy2: Also sagen <So, ich schliefde das jetzt ab.> Oder dh, da gibt’s ganz viele ver-
schiedene Méglichkeitne. Also (1) um, um da es gibt verschiedene Rituale um das
die Situationen loszulassen oder zu sagen, ich verséhne mich mit dem, was war.

M: Mhm.

Psy2: So. Ja. Aber es ist ni- lange nicht immer so, dass dann die quasi die Versoh-
nung immer am Sterbebett noch stattfindet (Psy2: 203—224).

Auf die Frage der Interviewerin, ob es auch Leute gebe, die in Unfrieden sterben,
antwortet sie zwar mit Ja und reflektiert, dass der »ruhige Tod« ein idealisier-
tes Bild sei. Mit Unfrieden assoziiert sie persénliche Konflikte. So riumt sie ein,
dass man in der Situation des Sterbens verletzlicher sei als sonst und diese des-
halb nicht mehr kliren wolle. Doch auch wenn sie zuerst von einem unruhigen
Tod ausgegangen ist, beschreibt sie einen »inneren Wendepunkt«. Auch wenn der
Konflikt duflerlich nicht angegangen wird, kann er innerlich aufgelost werden.
So spezifiziert sie das ruhige Sterben als eine innere Haltung. Erreichbar sei sie
durch Rituale, die Psy2 selbst anbietet. Damit beschreibt Psy2, was sie als ihre
Rolle in diesem idealen Sterbeprozess versteht. Durch sie kann er itberhaupt er-
reicht werden. Sie schildert hier eine Vorstellung, die auch von den meisten ande-
ren Interviewten vertreten wird.

Das Sterben wurde nur selten als Kampf beschrieben und das Bild des »ru-
higen Sterbens« durchbrochen. Der erste besteht im Sterbebild, das S4 duferte,
nachdem eine Patientin wihrend des Feldaufenthalts der Autorin sehr unruhig
gestorben ist. S4 erklirte der Forscherin dies nun mit einem anderen Muster, mit
dem »individuellen Tod«. Diese Patientin sei ihrem Charakter gemif} gestorben.
Diese Frau habe viel Energie gehabt und habe deshalb auch gegen den Tod ge-
kampft und geschrien (S4: 141-155):

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110

Religion, Spiritualitat, Medizin

Sie war eine Energiegeladene. Also eine Herzliche. [..] ihre Zeit vor dem Tod war
wirklich auch gepragt, vom jetzt vom vom Kampfen gegen gegen und MIT dem
Schicksal, dasihrdajetzt auferlegt war. [..] Und die Dynamik, die das gegeben hat.
Ist AUSDRUCK von dieser SEELE. Von dieser Frau. [..] Und es gibt andere Leute, die
sterben ganz le:ise wie ein Windhauch. *haucht® (S4: 141—-151).

Eine zweite Ausnahme ist K1: Sie beschreibt den Tod als »radikalen Bruch«. Auf
der einen Seite lehnt sie damit explizit Beschonigungen ab, die aus ihrer Sicht mit
komplementirmedizinischen Methoden verbunden sind (K1: 307-315). Auf der
anderen Seite fithrt diese Wahrnehmung des Todes dazu, dass sie eine verscho-
nernde Vorstellung braucht:

Und dann habe ich fir mich so was gefunden, ein Bild von, also fiir mich innerlich,
dass[..] esnichtsoradikal ist.Jetzt, ich schiebe da wie ein Boot auf einen Fluss=[Ja]
rauf. [..] Dass es mir selber nicht mehr so: schrecklich vorkommt. Ja, dann Kiihl-
schranktiir ZU (K1: 337-339, 349).

Trotz dieser zwei Fille ist das ruhige Sterben in den vorliegenden Daten das hiu-
figste Ideal vom Sterbeprozess. Wie dieser auszusehen hat, wird im folgenden
Unterkapitel ausgefiihrt.

8.1.2 Sterben als Weg zum Loslassen

Einheitlich in den Beschreibungen der Sterbeprozesse sind folgende Momente:
1. Ein Patient oder eine Patientin ist unruhig, 2. es gibt einen Wendepunkt, der
meistens mit einer Intervention der Interviewten unterstiitzt wird, 3. auf diesen
Wendepunkt folgt eine innerliche und/oder dufierliche Beruhigung, 4. dank die-
ser Beruhigung kann der Patient oder die Patientin loslassen und dadurch ster-
ben (s. Kap. 6.1.4).2 Ebenso stimmen die Ansichten der Interviewten darin tiberein,
dass im Sterbeprozess die Materie zuriickgelassen wird.? Die Bezeichnungen des
Sterbens als »Loslassen« und »Gehenkénnen« deuten darauf hin, dass Sterben
nicht primir als ein Ableben der Materie gesehen wird, sondern als Prozess, in
den weitere Komponenten des Menschen involviert sind: Einige Komponenten
werden zuriickgelassen, wihrend andere weiterleben. Eine rein korperliche Vor-
stellung dieses Sterbeprozesses zeigte allein P1 (18-22, 154—156). Doch auch sie be-

2 Vgl. S3:121; S4: 348; F2: 132; F5: 39; P3: 28; Ps5: 37; Psy1: 186; Psy2: 66 u.a. mit Ausnahmen von P1:
18—22.

3 Vgl. S1: 203; KT1: 98, 102; F2: 106; F3: 206, 218; F5: 139; Psy1: 128—130. In diesen Beispielen wird aus-
driicklich nicht von einem »Sterben«des Kérpers, sondern von »Loslassen« gesprochen.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Welt- und Menschenbild

schreibt das Ziel, die Sterbenden am Schluss zu beruhigen (P1: 138-140, 158-160,
186, 202).*

Beziiglich des Sterbeprozesses wird jeweils entweder explizit oder implizit auf
die Sterbephasen nach Kiibler-Ross (2009) verwiesen, in deren Konzept als letzte
Phase vor dem Tod Akzeptanz eintritt.” Der Zusammenhang zeigt sich zum Bei-
spiel im folgenden Zitat:

Es gibt ja so die, die Sterbephasen. oder n- n- nach Kiibler-Ross=[Mhm]. Zum Bei-
spiel. Oder?Und dann kann es zum Beispiel sein, dassjemand wirklich schon in der
Phase zum Beispiel der Patient schon in der Phase von der Akzeptanz=[Mhm ] ist
und sagt <Esist gut, und ich kannjetzt loslassen, und ich kann gehen> (Psy2: 66).

Relevant fiir die Entwicklung von Akzeptanz sei das psychologische Verarbeiten
der Situation und dass Probleme oder Konflikte noch gelost wiirden.® Dazu solle
man iiber die Angste vor dem Tod sprechen kénnen, oder falls dies nicht méglich
sei, helfen die Mitarbeitenden durch innerliche Konversationen oder Rituale mit.
Dies ermogliche erst das Loslassen des Lebens und des Kérpers. Diese psycholo-
gische Entwicklung hin zum Tod oder sogar auch dariiber hinaus wird zum Teil
mit der Idee einer immateriellen Komponente des Menschen, oft »Seele« genannt,
verbunden:

Also ich glaube irgendwie an eine Seelenwanderung oder &h (1) meine ganz per-
sonliche Uberzeugung=[Ja.] Ich glaube, dass man das irgendwo dhm, dass der
Mensch einfach gefordert ist, sich zu entwickeln. [..] Und ich glaube, deine Ent-
wicklung bricht nicht ab nach dem Tod (Psy2:126—128).

Damit hinge auch eine Entdeckung des »wahren Ichs« zusammen.

[Dlass man () ja () e- ein Geist, Seele sind, die sich inkarniert, und in den Kérper
kommt () und der so wie (1) ein Lebensweg auf dieser Welt macht. (1) Und (1) wie
sich immer mehr der Gestalt anndhern will, die die Seele von Anfang an hatte [..]
mit dem Begriff der Individuation von Jung. [..] Kénnte man das beschreiben. Ob-
wohl, man konnte es auch mit dem christlichen Wort Berufung, das was wozu
MICH Gott berufen hat (S4: 129, 131-134) ./

4 Auf diese Komponenten und die damit zusammenhingenden Menschen- und Weltbilder wird
in Kap. 8.2 eingegangen.

5 Vgl.z.B. S2:35, 39, 85,109—111,139—145, 149—185; Psy2: 66—68.

6 Vgl.z.B. S1: 81—83; S2:39,139—145; S3: 417; S4:129; Psy1:124; F3: 53.

7 Zurseelischen Entwicklung vgl. auch S3: 417, 449; Psy1: 118,122,124 und zum »wahren Ich«vgl. S3:
417, F5: 4041,

- am 14.02.2026, 19:20:45

m


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

Der letzten Lebensphase und auch dem Todeszeitpunkt selbst wird ein besonderer
Stellenwert in einer Entwicklung zugesprochen.® S3 (421-459) bettet psychologische
Entwicklung vor dem Tod in eine »spirituelle« ein, die durch die Krankheit erst er-
moglicht wurde, was sie ausfihrlich an der Krankheitsgeschichte einer Patientin
illustriert. Angesichts des nahenden Endes habe die Patientin Konflikte kliren kon-
nen, andererseits habe sie in einer inneren Entwicklung Weisheit erlangt.

8.1.3 Todeszeitpunkt

Der Todeszeitpunkt wird von allen Interviewten als Verinderung gesehen, die
primir iiber das Sterben des Korpers beziehungsweise iiber das Loslassen des
Korpers definiert wird.” Durch das Einbeziehen der immateriellen Komponente
wird dieser Zeitpunkt nicht eindeutig feststellbar, denn dariiber, wann die »See-
le« den Kérper nun wirklich verlassen hat, ist man sich uneinig. Fir S4 (320) ist
der Zeitpunkt des korperlichen Todes nicht eindeutig, da auch nach dem Hirntod
das Gehor noch weiter funktioniere und der Verstorbene noch wahrnehme. Fiir
KT1 beginnt das »Verlassen des Kérpers« schon vor dem Hirntod (KT1: 98-102),
fur F2 geht der Sterbeprozess iiber den kérperlichen Tod hinaus. Das Bewusstsein
brauche Zeit, bis es den toten Kérper verlassen habe (F2:102). Beide sehen als Kon-
sequenz Berithrungen als Hindernis fiir das Bewusstsein, das sich aus dem Kor-
per losen soll, weshalb sie vermieden werden sollten (F2: 102-108; KT1: 112). Dies
hat zur Folge, dass F2 die Regeln im Spital schon umging und den Tod nicht so-
fort meldete, sondern erst etwa zwei Stunden spiter (F2: 108-116). Da nach seiner
Ansicht das Bewusstsein weiterlebt und nach 40 Tagen wiedergeboren wird, ist
unklar, ob das kérperliche Dahinscheiden iiberhaupt als Tod bezeichnet werden
kann (F2: 106). Der Brauch auf der untersuchten Palliativstation, die Verstorbe-
nen im Zimmer aufzubahren, bis die Bestatter den Leichnam abholen (vgl. Be-
obachtungsprotokoll 03.05.2014), hat offensichtlich einen anderen Grund - weil
es keinen hausinternen Kithlraum hat -, fithrt aber genau zu dem, was F2 auch
unterstiitzt. Fiir KT1 fithrt dieser Glaube dazu, dass sie ihre Arbeit nicht mehr wie
gewohnt ausfithren kann (s. Kap. 6.1.3).

Auch andere sehen den kérperlichen Tod nicht als den Tod der Personlichkeit.
So beschreibt zum Beispiel F3 (202, 248), wie der Korper zuriickgelassen werden
muss und der »Geist« weiterlebt, oder S3 (55), F5 (404 f.) und Psy2 (184), dass sie
oder Angehorige den Verstorbenen noch nach dem Tod spiiren.

Zentral ist der Vergleich des Sterbens mit einer Geburt.” Dies weist darauf
hin, dass das Sterben als natiirlicher Prozess gesehen wird, auf den man keinen

8 Vgl.z.B.S2:228-232, 258; S3: 433; S4:121; F5: 404 f.; Psy1:184—186.
9 Vgl. S1:203; KT1: 112; F5:139.
10 Vgl. S2:294; Psy1:186; F5: 407.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Welt- und Menschenbild

Einfluss hat. So betont Psy1, dass der Verstand beim Tod sowie bei der Geburt
eher hinderlich sei (Psy1: 186; vgl. auch KT1: 185-188). Das Gefiihl gehe tiber die
Rationalitit, wenn es um das Sterben geht.

Und der Kérper der Mutter macht irgendetwas, bis es GEHT, und der Kérper vom
Kind tragt ja auch viel dazu bei () und () wir missen nur mit unserem Verstand
nicht zu fest im Weg stehen, wir miissen ein wenig die Vorstellung loslassen, fiir
wie wir es haben miissten, oder. Und dann geht das schon (Psy1: 186).

Dies kann auch die Konnotation haben, dass Sterben anstrengend ist und vom
Sterbenden selbst »geschafft« werden muss." Der Vergleich mit der Geburt deutet
auf einen Glauben an ein Leben nach dem Tod hin.

Nebst dem Bild einer zweiten Geburt wird der Tod als Verwandlung verstan-
den,” als Reinigung (S2: 252) oder als »ganz Werden der Seele«, »vollkommen
Werden« und als »man selber Werden« (S2: 260, 296). F5 (404 f., s.u.) beschreibt,
wie mit dem Ablegen des Kérpers das »héhere Selbst« zum Vorschein komme.

S2 hat eine dhnliche Vorstellung, nur wird diese noch mit Gott konnotiert, da
man mit der im Tod erreichten Vollkommenheit »in Gott eingeht« (S2: 262). Ande-
re haben weniger konkrete Vorstellungen und beschreiben, dass sie wihrend des
Sterbens der Kranken eine angenehme Wirme (P5: 85-87) und Ruhe (Psy2: 102)
oder eine »Heiligkeit« (F2: 120-122) gespiirt haben.

Auch der Todeszeitpunkt gilt als spezielle Moglichkeit der Verwandlung und
Entwicklung. Besonders deutlich zeigt sich dies am Ubergang ins »reine Lands,
den F2 postuliert (s. 0.), und auch in den Schilderungen der Seelsorgenden S2 (24—
232) und S4 (119-138): Beide stellen sich den Tod als eine Lauterung vor, in der sich
»die Seele Gott annihere«. Ebenso deutlich ist das Beispiel, das F5 im Zusammen-
hang mit dem Tod ihrer Mutter gibt:

Ist einfach SO schwierig geworden alles (1) und (1) und dann habe ich gedacht, <Au
nein, und jetzt ist ist es vorbei () und ich konnte NICHTS mitgeben.> Und (,) also
ich zuriick ins Zimmer kam () habe ich sie GESPURT. Und in einer. In einer () in
einer GROSSE. [..] [UInd dann war ALLES in diesem Raum. Nur viel GROSSER und
SCHONER und ich habe gewusst jetzt [..] ist sie FREL. [..] [D]as war SO ein schénes
Geschenk. Fiir mich (Fs5: 404f)."

Wihrend es der Mutter in der Sterbephase sehr schlecht gegangen sei, habe sie
nach deren Tod gespiirt, dass sie sich verwandelt habe.

11 Vgl.z.B. Psy1:188; F3: 202.
12 Vgl. S3: 449-457; F5: 404f.
13 Das Beispiel ihres verstorbenen Vaters (409—435) zeigt fir sie in dieselbe Richtung.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

Zusammenfassend wird der Tod von keinem der Interviewten als das absolute
Ende gesehen, sondern als Ubergang. Trotzdem fanden sich ganz unterschied-
liche Vorstellungen davon, wie und wann der Korper zuriickgelassen werde. Fiir
viele handelt es sich beim Sterben um einen langsam vorangehenden Prozess,
weshalb kein eindeutiger Zeitpunkt bestehe.

8.2 Komponenten des Menschen

In den folgenden Unterkapiteln werden die Komponenten des Menschen beschrie-
ben, wie sie in den Daten beziiglich des Sterbeprozesses genannt werden. Einerseits

werden hier die Codes der verschiedenen Vorstellungen einbezogen, aus welchen

Komponenten ein Mensch besteht, andererseits werden verbindende Elemente

einbezogen, wie etwa das Zusammenspiel dieser Komponenten und der Stellen-
wert, der sich im Sinne einer Entwicklung verindern kann. Ebenso ist die Refe-
renz auf verschiedene Instanzen zur Legitimierung der Vorstellungen ein wichtiges

Element. Als Erstes wird generell auf die unsterblichen Komponenten eingegangen.
Vier Elemente zeigten sich als besonders wichtig: die »Seele«, die Psyche, der Kérper

und die »Energie«. Diese werden anschliefend genauer beschrieben.

8.2.1 Immaterielle Komponente

Grundsitzlich war den Interviewten wichtig, dass etwas nach dem Tod weiter-
besteht. Der Sterbeprozess wird nur sehr selten explizit mit einem Sterben der
Materie gleichgesetzt, sondern in den Formulierungen wird ausdriicklich vom
Zuriicklassen der Materie gesprochen: »Also der Korper ist ja dann das, was zu-
ritckbleibt. Wenn man stirbt« (F5: 139).* Mit dem Tod wird demzufolge die Vor-
stellung einer Komponente verbunden, die den Kérper iitberdauert, ein »unzer-
storbarer Kern«.” Damit soll entweder das, was eine Person ausmacht, bezeichnet
werden, oder es wird weiter abstrahiert, dass der Kérper und der unzerstorbare
Kern die Person ausmachen.” Psy1 (198—202) geht davon aus, dass der Korper die
Identitit ausmache und deshalb mit dem Tod zwar die Energiebestandteile des
Korpers, nicht aber die Person im Sinne einer Identitit bestehen bleibt.”

14 Vgl. auch S1: 203; KT1: 98,102; F2: 106; F3: 206, 218; Psy1: 194.

15 Vgl.z.B. S1:203; S2: 258—262; S4:189; P3: 28; P5:113—119; Psy1: 114, 116120, 180, 184; F3: 216—218; F5:
139, 175; KT1: 475—459; Psy2: 126. Eine Ausnahme ist S3 (537—582), die zwar auch von einer seeli-
schen, spirituellen Entwicklung wiahrend des Sterbens spricht (s. 0.), aber unsicherist, obes nach
dem Tod weitergeht.

16 Vgl.z.B. P3:28; P5: 26,121; Psy2:184; KT1: 457—459.

17 Ahnliches duflern S2: 641; S3: 417; S4:129; F5: 39.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Welt- und Menschenbild

Zum Teil wird der iiberdauernde Bestandteil mit einer héheren Macht ver-
bunden, in die man zuriickgehe. Dieses »grofRere Ganze« wird von den Seelsor-
genden »Gott« genannt und von F5 »das hohere Selbst«, das wiederum in Ver-
bindung mit einer »gottlichen Energie« steht.” In eine dhnliche Richtung geht
Psy1 (250), die davon ausgeht, dass die unsterbliche Komponente kein Ich-Be-
wusstsein hat, sondern nach dem Tod zu einem grofieren Ganzen zuflief3t.” P7
(vgl. Beobachtungsprotokoll 05.04.2014) und S1 (216) verstehen die Natur als das
grofiere Ganze.?°

Als Bezeichnung fiir die iiberdauernde Komponente wird meistens der See-
lenbegriff verwendet* — und durchaus nicht nur bei Personen, die sich mit dem
Christentum identifizieren. Wie unten ausgefiihrt, wird der Seelenbegriff, auch
wenn er grundsitzlich den unsterblichen Teil des Menschen oder die Personlich-
keit bezeichnet, mit anderen Komponenten, die dem Menschen zugeschrieben
werden, gemischt. Nicht verwendet wird der Seelenbegriff von S1, der sich be-
wusst vom Christentum abgewendet hat, von F3, die den Seelenbegriff als »ver-
altet« bezeichnet, und F2, der zum tibetischen Buddhismus konvertiert ist. S1
(220) und F2 (104) sprechen stattdessen von »Energie« und von »Bewusstsein« (F2:
102), F3 von »Geist« (F3: 206).

Die Existenz der immateriellen Komponente wird meist tiber das eigene Ge-
fihl und nur selten iiber den Bezug zu einer religiosen Tradition begriindet. Man-
che beschreiben, wie die Person auch nach dem Tod noch fiir eine Weile im Raum
wahrgenommen wird:

[M]anchmal gibt es dhm Zimmetr, in die ich reinkomme und finde, sie sind leer. Und
manchmal gibt es Zimmer, wo ich das Gefiihl habe, da ist noch Prasenz oder ir-
gendwie da. Also ich kann es () man kann das nicht begriinden. Da ist ja wirklich
einfach so das Gefii:hl oder so (Psy2:184).2

Die Pflegerin P5 und der Seelsorger S4 begriinden die Existenz einer Seele nebst
ihrem Gefiithl mit naturwissenschaftlichen Erkenntnissen (Ps: 113-119; S4: 316—
218). Andere Seelsorgende und der Freiwillige F2 wiederum beziehen sich auf eine
religiose Tradition.

18 Sie verwendet den Gottesbegriff zum Teil ebenfalls, vermutlich aufgrund ihrer Annahme, die
Interviewerin sei eine christliche Theologin (F5: 165).

19 Im Widerspruch dazu steht die Vorstellung von Psy1, dass jemand abgeholt wird, und auch die
Vorstellung eines Himmels, die hier angedeutet wird (Psy1:192).

20 Bei S1zeigen sich jedoch zwei unterschiedliche Vorstellungen der Personlichkeit. In einer Nah-
toderfahrung habe er erlebt, dass man mit dem Tod seine Personlichkeit nicht verliere (S1: 209).

21 Vgl. S2: 647, 663; S4: 318; KT1: 457—459; P1: 278; P3: 28; P5: 26; Psy1: 114; Psy2: 126, 182; F5:157—159.

22 Vgl. auch KT1: 457-459; F5: 405, 423—425.

- am 14.02.2026, 19:20:45

115


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

8.2.2 Unterscheidung von Psyche und »Seele«

Das Sterben wird, wie anfangs beschrieben, in Zusammenhang mit einem psy-
chologischen Prozess gebracht und teilweise angenommen, dass ein ein psycho-
logischer Prozess das Sterben iiberhaupt erst erméglicht. Die Psyche wird dabei
als verbunden mit der Lebensgeschichte dargestellt, die durch den Prozess los-
gelassen werden kann. Begrifflich und inhaltlich lasst sich jedoch eine Vermi-
schung des Konzepts einer immateriellen Komponente des Menschen und seiner
Psyche feststellen. Psychologische Aspekte werden immer wieder mit religiésen
Vorstellungen und religiésem Vokabular verbunden, insbesondere mit dem See-
lenbegriff und mit der Vorstellung einer Entwicklung des Menschen am Schluss
des Lebens. So beschreibt zum Beispiel Psy1 auf die Frage, was sie genau unter
»Seele« versteht:

Also ich denke im Konkreten geht es oft, wenn man von dem [der Seele] spricht,
im Konkreten geht es oft um Emotionen, im Grunde genommen. Was es natiirlich
beim Sterbenden ist, wieder anders als bei jemandem auf der Akutmedizin, weil
die Sterbenden, dort geht es dann schon mehr () auch um ihren unsterblichen Teil
in uns, was war damit schon vor der Geburt, was ist damit nach dem Tod () dort
offnet sich wirklich die Dimension [..]. Und wenn’s um akute Situationen geht, sa-
gen wir jetzt mal 4:hm Blinddarm oder sowas. Ein Fahrradunfall oder so, dann ist
es wirklich oft die Frage, was war wie mit den Emotionen, was war mit den Bezie-
hungen, was war mit meinen () Hoffnungen, Wiinschen, Traurigkeiten, Visionen,
alles was so in diesen Bereich reingeht (Psy1a: 58—60).

Okay, der Mensch istjetzt von dem medizinischen Ereignis betroffen, WIE wird sie
damit FERtig. Und was braucht ihre Seele, um irgendetwas integrieren zu kdnnen
und und einen Umgang damit zu finden (Psy1: 90).

Damit vertritt sie zwei unterschiedliche Seelenbegriffe: Einerseits erwihnt sie
einen unsterblichen Teil im Menschen, andererseits sieht sie die Seele als Bezeich-
nung fiir Emotionen. Auch im Berufsbild vermischen sich Psyche und »Seele« bei
Psy1: Die urspriingliche griechische Bedeutung von Psychotherapie sei »der Seele
dienen«. Demnach ist fiir sie die psychologische Betreuung gleichzeitig eine Be-
treuung der »Seele« (Psy1: 258—-260).

Dasselbe wird bei S1 (126f.) und F3 (53) deutlich. F3 bezeichnet mit der »see-
lischen Entwicklung«, wie sich beim genaueren Nachfragen herausstellt, das
psychologische Verarbeiten der Situation (F3: 53-55). Auch bei S3 und S4 besteht
eine Durchmischung auf der inhaltlichen Ebene. Unter das Stichwort »innerer
Prozess« (S3: 445) fasst S3 die Klirung zwischenmenschlicher Dinge (S3: 439) so-
wie eine »spirituelle Phasex, in der man Gott entdecke (S3: 417) und sich »in einen

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Welt- und Menschenbild

Schmetterling verwandeln« (S3: 449). S4 (131) stellt die Entwicklung der Seele der
»Individuation« nach Jung gleich.

Manchmal wird die Krankheit direkt mit psychologischen Problemen ver-
kniipft (vgl. Beobachtungsprotokoll 06.05.2014; S1:129-131).

Und dann plétzlich hat sie [die Patientin] nicht mehr rennen kénnen. [..] dass sie
vielleicht vor diesen Situationen ganz lang wegrennen wollte und mobil bleiben.
Also <ICH renne weg, nicht der Vater rennt weg>. Und plotzlich ist das nicht mehr
moglich. Dass der Korper sagt, nein=[Mhm.] das ist keine Losung fiir das Thema.
[.]so kann siejetzt NICHT MEHR rennen (S1:129—131).

Daraus ergibt sich der Umkehrschluss, dass das Losen der Probleme das Sterben
verindern oder sogar die Krankheit heilen konnte (S1: 117). Andere verneinen den
Zusammenhang von Psyche und Krankheit explizit. Man konne eine Krankheit
aber durchaus nutzen, um sich zu entwickeln: Man konne lernen, das Leben mehr
zu geniefden und intensiver zu leben (KT1: 257, 261; F2: 200-202).

8.2.3 Rolle des Korpers

Die Rolle des Korpers wird unterschiedlich eingeschitzt. Aus den hiufig verge-
benen In-Vivo-Codes »loslassen« und »gehen konnen« lisst sich schlieflen, dass
er grundsitzlich als »Vehikel« fiir die immaterielle Komponente des Menschen
gesehen wird, die zuriickgelassen wird. Manchmal wird er explizit als »Vehikel«
bezeichnet.”

Es werden ihm mehrere verschiedene Einflussweisen auf die Psyche und die
immaterielle Komponente zugeschrieben.?* Uber ihn kénne beides beeinflusst
werden. Als positiven Aspekt des Korpers nennt S2 (649—655) die stabilisierende
Funktion der Meditationshaltung auf die Psyche. Das ermdgliche einen Zugang
zur eigenen Seele wihrend der Meditation. Nach KT1 stehen Kérper und Psyche
in einer Wechselwirkung.

Also es kann sein, dass () ich vielleicht zu jemandem gehe, weil er, &4h, Schmerzen
hat, und eine FuRmassage mache, und dann jemand zu weinen beginnt und zu
erzé:hlen beginnt [..]. Und dann () gehe ich im Gesprach weiter. [..] es dann wie
darum geht, dass etwas wie raufkommt, das man dann, dh (1) weiterbearbeiten
kann (KT1: 80).

23 Vgl. S4:129; S2: 681; Psy1:178; F3: 340.
24 Wobei die Psyche und die immaterielle Komponente oft als ein und dasselbe angesehen wer-
den. Deshalb werden diese zwei Aspekte hier zusammengenommen.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

Gemifd KT1 kann tber den Koérper ein Zugang zur Psyche hergestellt werden.
Durch Berithrungen kommen psychologische Themen zum Vorschein, wodurch
sie als Korpertherapeutin Einfluss nehmen kann. Im Gegenzug kénnen iiber die
psychologische Beratung Kérpersymptome gelindert werden.” Mittels Imagina-
tionen kann nach Psy1 der Korper beeinflusst werden:

[Die Imaginationsreise] tut eben dem Koérper auch dann gut. [.] Wenn die Seele
sichan einenschoneren Ort begibt und dass der Kérper wie mitgeht. Und sich auch
entspannen kann. (3) Die Schmerzen besser werden und so (Psy1: 286—288).

Auch die Ansichten, dass die ungeldsten psychologischen und zwischenmensch-
lichen Probleme als Ursache fiir eine Krankheit gesehen werden und dass Krank-
heiten die »Seele« beeinflussen, zeigt, wie eng zusammengehorend Materie und
das Immaterielle gesehen werden. Dies zeigt sich besonders prignant in der Aus-
sagevon Psy1:

[W]enn du irgendeine Magen-Darm-Geschichte hast, oder wenn du einen Unfall
hattest oder eine Knieoperation machen musst, das betrifft ja IMMER die Seele.
Also wir gehen ganz stark von dieser Einheit von Kérper, Seele und Geist aus (Psy1:
50; s. auch Kapitel Sterbeprozess; S1: 129—131).

F3 vertritt eine andere Ansicht dazu: Fiir sie (51-57, 146—154) ist das Wohlbefinden
des Korpers die Grundlage fiir eine psychische oder »seelische« Verarbeitung der
Situation. Die sei sonst gar nicht moglich. Deshalb sei es gerade bei Sterbenden
so wichtig, dass die Schmerztherapie gut eingestellt sei. Sie sieht somit ebenfalls
einen Zusammenhang zwischen Kérper und Psyche, aber mehr im Sinne einer
Grundlage.

Nach S2 (649), S4 (129) und F5 (404 f.) hat der Kérper einen Einfluss auf die Ent-
wicklung hin zu einem »h6heren« oder »wahren« Selbst.

Der Korper, also, ich kann nicht, ich kann nicht ohne, ohne meinen Kérper kann ich
mich nicht meiner Seele anndhern, das glaube ich, ja (S2: 649).

Wihrend S2 und S4 ihn als hilfreich dabei betrachten, ist er fiir F5 eher ein Hin-
dernis. Oder wie S4 das formuliert:

[Dlas man () ja () n- einen Ceist, Seele sind, die sich inkarniert, und in den Kérper
kommt () und die so wie (1) einen Lebensweg auf dieser Welt macht. (1) Und (1) wie
sichimmer mehrder Gestaltannihern will, die die Seele von Anfang an hatte (54:129).

25 Dassehen auch S1(129—131) und Psy1 (78) so.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Welt- und Menschenbild

S4 sieht den Koérper als etwas Ahnliches wie die Seele: Das Gehér sei, da es Schwin-
gungen aufnimmt, nahe an der Seele (S4:318). Hier lehnt er sich an die Vorstellung
einer Energie an.

Am wenigsten positiv wird der Koérper von den Freiwilligen dargestellt. Die
»innerliche« Arbeit wurde oft als relevanter und als »wahre« Motivation darge-
stellt, wihrend kérperliche Dinge wie Getranke holen eher als »banal« empfunden
wurden.

Trotz aller Zusammenhinge wird der Korper im Kontext der Sterbenden als
etwas gesehen, das man zuriicklassen muss, und nur selten wurde er als ein Be-
standteil einer iberdauernden Personlichkeit gesehen. Die Ansicht, dass der Kor-
per und dessen Berithrung hinderlich beim Loslassen sind, weist in diese Rich-
tung.* Nur mit der Idee einer »Energie«, aus der der Korper besteht, bzw. seinen
Einzelteilen wie Atomen, wird dem Kérper ebenfalls Unsterblichkeit zugespro-
chen. Darauf wird im nichsten Unterkapitel eingegangen.

8.2.4 Energie

Energie wird als eine Komponente des Menschen dargestellt, die entweder als Be-
standteil der Materie gesehen wird oder zumindest stark damit in Verbindung
gebracht wird und fiir dessen Unsterblichkeit steht. Ihr wird, wie der »Seele, ein
Uberdauern des Kérpers zugeschrieben. Energie wird eher als der Seelenbegriff
mit naturwissenschaftlichen Argumenten legitimiert.

In den erhobenen Daten konnten drei verschiedene Energieverstindnisse eru-
iert werden:

1) Die Energie wird als das gesehen, was nach dem Tod wbrig bleibt und in
andere Formen iibergeht, wenn der Korper stirbt. Der Korper 16se sich zwar auf,
aber die Einzelteile wiirden in anderen Lebewesen wiederverwertet.” So formu-
liert zum Beispiel Psy1:

[.] dass keine Energie verloren geht, oder? [..] in der Natur geht nichts verloren ()
von meinem Korper geht auch nichts verloren, jedes Atdmchen bleibt irgend-
wie [..]. Und doch l6st sich der Korper vollstandig auf (Psy1: 126—139).

Psy1 folgert aus dieser Vorstellung, dass auch eine Seele existieren miisse: Sie sieht
im Zerfall des Ich-Bewusstseins, das Teil eines grofieren Ganzen wird, eine Ana-
logie zum Zerfall des Kérpers in Energiepartikel. P1zieht ebenfalls aus der Analo-
gie zur Wiederverwertung« des Korpers, dass wahrscheinlich die Person in Form
von Energie weiterexistiere. Bemerkenswert ist, dass der Seelsorger S4 ebenfalls

26 F2:82-86,102—108; KT1: 86, 98,102.
27 Vgl. S1: 89, 215; Psy1:126—130, 139; F2:104; P1:194, 247—271; P7: Beobachtungsprotokoll 05.04.2014.

- am 14.02.2026, 19:20:45

19


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

beschreibt, dass der Korper in kleinere Teile zerfillt, die wieder zu etwas Neuem
werden, aber nicht mit Bezug auf Energie, sondern in Referenz auf die Bibel in
den Worten »Von der Erde bist du genommen, zur Erde kehrst du zuriick« (S4:187).
Er kombiniert die Idee von Energie mit der biblischen Vorstellung.

2) F2 kombiniert die Idee einer iiberdauernden Personlichkeit mit jener der
Energie. Er nimmt den Gedanken, dass Energie iiberdauert, ebenfalls auf, setzt
ihn aber in den immateriellen Kontext. Auch er nimmt, wie Psy1, Bezug auf die
Naturwissenschaft.

[W]enn die Leichenstarre eintritt, der Kérper kalt wird, dann ist das Bewusstsein
dann aus dem Koérper. Das ist ein physikalischer Dings. [..] So Energie kannst du ja
nicht vernichten. [..] Sie [die Buddhisten] gehen davon aus, dass das Bewusstsein
aus dem Korper tritt und dann irgendwann spater [..] wieder in einem neuen ()
Korper gebir- 4h geb- geboren wird (F2: 102—104).

3) Eine Vorstellung von Energie als Komponente, die neben dem Koérper existiert,
zeigt sich bei KT1, S1, S2 und Fs. Bei ihnen spielt der Kérper zwar eine wichtige
Rolle, aber doch wird Energie nicht mit dem Korper gleichgesetzt, sondern hat
ihre eigene Logik und Funktionsweise: Fiir KT1 steht Energie im komplementér-
medizinischen Kontext. Sie arbeitet mit Techniken, welche die Energie zum Flie-
Ben bringen sollen. Die Energie durchstrome den Kérper und habe Einfluss auf
ihn sowie auch auf die Psyche und den Charakter einer Person.?

[Z]um Beispiel beim Herz sagt man zum Beispiel auch, das hat au:ch also mit Feu-
erenergie zu tun, also mit, mit, shm, mit halt auch der LebensKRAFT und [..] wenn
man krankistam Herzen [..]. Was kann das auch fiir einen Zusammenhang mit der
Lebensart haben, die man fihrt (KT1: 344—346).

S2 hat eine dhnliche Vorstellung: Fiir ihn ist ebenfalls der Kérper der Triger der
Energie und er konne sie durch die richtige Haltung in der Meditation beeinflus-
sen (S2: 521, 565). F5 und S1 vertreten hingegen eine Auffassung von Energie, die
noch weiter iiber den Kérper hinausgeht (Fs: 69-75, 344; S1: 89—91), jedoch an den
Korper gebunden ist, weil sie durch den Kérper wahrgenommen und tbertra-
gen werden kann. F5 setzt »Energie« in einer Meditation mit »Licht« gleich (Fs:
69—75) und beschreibt (115-131), wie sie eine Person nicht beriihrt, weil sonst eine
unangenehme Energie auf sie ibertragen werde. Fiir S1 steht Energie ebenfalls
in Verbindung mit Komplementirmedizin und der Anwendung von Bachbliiten
(S1: 97, 105-109). Er stellt, wie S4, einen Bezug zum Christentum her: Einerseits
beschreibt er, wie unsere Zellen in kleinere Energieeinheiten zerfallen, dadurch

28 Vgl. KT1: 6069, 75-80, 341-346.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Welt- und Menschenbild

werde der »Geist« frei und »wie die Bible sagt, Staub wird wieder zu Staub« (S1:
216).

Wie im Kapitel zu den Handlungsstrategien ausgefithrt wurde, scheinen
»Energien« in allen Fillen als etwas gesehen zu werden, das man bis zu einem
gewissen Grad beeinflussen kann. Sie werden dementsprechend mit verschiede-
nen Handlungen in Verbindung gebracht: S1 stellt die Energievorstellung in den
Kontext von Bachblittenanwendungen (S1: 97, 105-109). S2 kann die Energie zum
Fliefen bringen, wenn er in der Herzmeditation eine zenbuddhistische Sitzhal-
tung einnimmt (S2: 565), KT1 stimuliert den Energiefluss und dadurch auch die
Psyche mit Methoden aus Komplementirtherapien (KT1: 60-69) und F2 versucht
den Sterbenden durch Visualisierungen zu helfen, dass die Energie durch das
»Scheitelchakra« aus dem Korper flieRen kann. Auch F5 meditiert: Sie verwen-
det die »Phyllis-Krystal-Methode«, um ein Lichtdreieck aufzubauen (F5: 77-83),
und wenn negative Energien vom Sterbenden ausgehen, dann vermeidet sie Be-
rithrungen (Fs: 119). Die meisten Anwendungen sind nicht-christlich konnotiert.
Nur von den Seelsorgenden wird eine Durchmischung mit christlichen Ideen und
Handlungen vorgenommen.

Es zeigt sich also, dass verschiedene Energiebegriffe existieren, die als ge-
meinsamen Nenner haben, dass sie auf Konzepte aus der Naturwissenschaft
zuriickgreifen,? stark an den Kérper gebunden sind und etwas Uberdauerndes
darstellen.

Wichtig ist fast allen Interviewten, dass ein Teil des Menschen weiterlebt und
dass die Sterbenden trotz ihres Ablebens unterstiitzt werden kénnen. Ubergrei-
fend zu den vorgestellten Elementen wird einerseits eine Entwicklung der Ster-
benden im Sterbeprozess dargestellt, andererseits im Todesmoment selbst.

Wie oben dargestellt, wird der Sterbeprozess meistens als hauptsichlich psy-
chologischer Prozess des Ruhigwerdens dargestellt. Dieser letzten Lebensphase
wird oft ein besonderes Entwicklungspotenzial zugeschrieben. Das umfasst eine
Entwicklung dhnlich den Sterbephasen nach Kiibler-Ross, die mit Akzeptanz und
Loslassen endet. Im Sterbeprozess verschiebt sich aus Sicht der Mitarbeitenden
die Relevanz der Komponenten des Menschen, vor allem in dem Sinne, als dass
der Korper weniger wichtig wird. Nur vereinzelt wird die Schmerzfreiheit als Ba-
sis fiir eine psychologische Entwicklung genannt. Fiir die Mitarbeitenden ist es
besonders wichtig, zu wissen, welche Komponenten wie zueinander stehen. Da-
mit lokalisieren sie mogliche Handlungsfelder, in denen sie die Sterbenden unter-
stiitzen koénnen. Die Entwicklung im Moment des kérperlichen Todes wird als
grofler Umbruch dargestellt, als eine abrupte Umwandlung. Diesbeziiglich gehen
die Meinungen zu Handlungsmdoglichkeiten fiir das Personal auseinander.

29 Mit Ausnahme von KT1.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Religion, Spiritualitat, Medizin

8.3 Komponenten der Welt
8.3.1 Jenseitsvorstellungen

Alle interviewten Personen gehen davon aus, dass einige Teile von uns nach dem
Tod weiterexistieren. Wie sie denken, dass es weitergeht, formulieren sie selten
genau.*® Wichtig ist ihnen aber, dass ein Teil des Menschen, wie oben beschrieben,
auch nach dem Tod noch anwesend und spiirbar ist.*

S1, der ein Nahtoderlebnis schildert, umschreibt das Erlebnis auf sein Men-
schenbild fokussiert und nicht auf die Welt nach dem Tod. Er habe »ganz viel
Bewegung [...], ganz viel Tempo [..] und Licht« (202) erlebt sowie, dass er zwar
»entmaterialisiert« (207), aber nicht »depersonalisiert« (209) gewesen sei. Dazu
kommt bei ihm eine Vorstellung, die sich aus naturwissenschaftlichen Vorstel-
lungen speist, nimlich, dass die Menschen in Energieeinheiten zerfallen, was er
dann »Geist« nennt (216).

Konkrete Postmortalititsvorstellungen haben lediglich S2, S4 und F2, die sich
alle drei einer religiosen Tradition zugehorig sehen. S2 (268—270, 284-2.88) und S4
(197f.) beschreiben ein biblisches Bild eines »Festmahls« und F2 (342) beruft sich
auf das buddhistische Bild des »reinen Landes«.

Und damit hilfst du eigentlich dem Patienten () also sagt man, man hilft ihm [.],
das Bewusstsein zu libertragen. Oder. [..] es, das tont jetzt auch ein bisschen ko-
misch, in ein reines, in ein reines Land. Oder, es gibt nicht nur () fiir die Buddhisten
gibt es nicht nur, &h, die Erde, es gibt auch, dh, noch andere () Bereiche. Oder. [H6-
here] Gefilde. Dort, wo das Ziel ist, man solle 4h wiedergeboren werden. Oder. Es
gibtso reine Lander, die sie beschreiben (F2: 114—154).

Er zeigt dabei zwei Seiten: Er lehnt sich in seinen Schilderungen grundsitzlich
stark an den tibetischen Buddhismus, spricht dabei zwar engagiert, aber doch
eher distanziert davon, wie die Buddhisten generell etwas tun oder wie es in den
Schriften steht. Aus seiner personlichen Sicht berichtet er nur an wenigen Stel-
len des Interviews, zum Beispiel, als er beschreibt, wie er gespiirt hat, dass ein
Freund von ihm gestorben ist (F2: 114-154).

[Ich] habe, bin aufgestanden, habe mein morgendliches Programm gemacht,
nichts weiter gedacht, und nachher hatte ich irgendwie das Gefiihl, dass vielleicht
w- symbolisch umschrieben, wie jemand an die Haustiir klopft. [..] Wie irgendje-
mand ruft. [.] Und so ein Gedankenblitz, <Jetztist Beat gestorben>, h3, <Jetztister

30 Vgl. S3: 264; P1: 248; Psy1:122; Psy2: 130.
31 Vgl.z.B. F2: 96; KT1: 459; F3: 256; F5: 405; Psy2:126; Psy1:122; P1: 262.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Welt- und Menschenbild

im Prozess des GEHENS>. [..] [Dlas sind halt auch, kann ich nicht wissenschaftlich
beweisen, muss ich auch gar nicht, das sind einfach personliche Erfahrungen, aber
das ist so wie so STARK. Das Gefiihl, das dann da ist, oder. Wo ich dann nicht den
Eindruck habe, dh, das ist dh, jeder Mensch zugdng- hat Zugang dazu, oder. Wen
man ein wenig, ah versucht () a- auf da, auf die innere Stimme, oder auf das Gefiihl
zu horen. Oder. Da haben doch alle, oder. Wenn du sagst, du hattest Déja-vu-Er-
fahrungen, oder, oder irgendwie so gewisse Eingebungen (F2:128-136).

An dieser Stelle werden seine Beschreibungen plétzlich personlich und er begriin-
det sie nicht mehr in der tibetisch-buddhistischen Tradition, sondern mit der
Wahrnehmung, die er in diesem Augenblick gehabt habe.

Unkonkrete Vorstellungen von einem Leben nach dem Tod begriinden die
Interviewten eher tiber das eigene Gefiihl, eigene Erfahrungen und Beobachtun-
gen, die sie zum Teil mit naturwissenschaftlichen Erkenntnissen verbinden.*?
Konkretere Vorstellungen werden mit Referenzen auf religiose Traditionen legi-
timiert.”

8.3.2 Hohere Macht

Die interviewten Personen vertreten manchmal Vorstellungen einer héheren
Macht. Diese wird entweder als Teil des Menschen, als »hoheres Ich« dargestellt
oder manchmal als Unterstiitzung der Arbeit in der Palliative Care. Diese zwei
Bilder werden zum Teil von derselben Person vertreten und situativ wird auf das
eine oder andere verwiesen. Die hohere Macht wird unterschiedlich dargestellt,
wenn sie als Teil des Menschen gesehen wird. Fiir S4 (175) ist zum Beispiel der
Mensch ein »Ebenbild Gottes, fiir S2 (643) »wohnt Gott in der Seele des Men-
schen« und die Seele mache uns »gottlich« (S2: 679) und fiir F5 (71, 404) hat der
Mensch selbst ein »héheres Selbst«. In diesem Fall verwandle sich die sterben-
de Person durch den Tod und das Ablegen der Materie in ein hoheres Selbst (Fs:
4041.).>* Hier vermischen sich die Themen der unsterblichen Komponente einer
Person und der hoheren Macht. Nach dem Tod der Mutter habe sie diese im
Raum gespiirt:

[UInd dann war ALLES in diesem Raum. Nur viel GROSSER und SCHONER und ich
wusste jetztjetztistsie.Ja () jetztistsie FREI (F5: 404).

32 Vgl. S4:316—318; Psy1:122—128; P1: 250—252; S1: 216.
33 Vgl. S2:162-184; S4:197—199; F2: 52—66.
34 Vgl. auch S2: 641-643; S4:129.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

Zum Teil wird Gott als etwas auRerhalb des Menschen vorgestellt, als etwas, das
die Verantwortung und die Macht dariiber hat, was passiert.*® So beschreibt das
zum Beispiel F5*:

Ich habe es an MIR gespiirt [..]. Und da habe ich gewusst, es kommt gar nicht so
daraufan, was ICH jetzt da mache. [..] Sondern esist auf A:LLen Ebenen ist einfach
gesorgt flr die Frau (F5: 79—-83).

Der Glaube an eine héhere Macht wird entweder durch das Christentum (s. z. B.
S2: 248; S4: 175-179) oder wie bei F5 (s.0.) oder auch S3 durch das eigene Gefiihl
legitimiert.

Und ich habe das Gefiihl, die Liebe ist, die Liebe an sich ist das Gottliche, zum Bei-
spiel (S3: 596).

Zusammenfassend ist in den Menschen- und Weltbildern auffallend, dass der
Glaube an ein Leben nach dem Tod oder eine hohere Macht zwar immer wieder
angedeutet wird, aber kein zentrales Thema zu sein scheint. Dass nicht der ganze
Mensch stirbt und die Unterstiitzung, die das Personal im Sterbeprozess leisten
kann, sind viel zentraler in der Arbeit in der Palliative Care. Ebenfalls bringt der
Aspekt des Sterbeprozesses und die Vorstellung vom Tod als Ubergang die Vor-
stellung einer Entwicklung der PatientInnen mit ein.

35 Vgl. S1: 267; S2: 418; S3: 594; Fs5: 83.
36 Fsvertritt beide Gottesvorstellungen.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Zwischenfazit

In diesem Kapitel werden einige Aspekte der erhobenen Daten rekapituliert und
akzentuiert besprochen, um sie fiir eine weitere Diskussion anschlussfihig zu
machen. Die erhobenen Handlungsstrategien und die Vorstellungen werden zu-
sammengefasst. Unter anderem wird genauer betrachtet, wie Handlungen und
Vorstellungen von den Akteuren legitimiert werden. Zum Schluss wird auf die
Zusammenhinge zwischen Handlungsstrategien, Vorstellungen und Legitimie-
rungsstrategien eingegangen.

9.1 Uberblick iiber die Ergebnisse

Handlungsstrategien

In der Analyse der Daten wurden verschiedene alternativ-religiése Handlungs-
strategien der Palliative Care erhoben. In der Darstellung in den Kapiteln 6 und 7
wurden sie in solche, die vor und wihrend des Todes eingesetzt werden, sowie
solche, die erst nach dem Tod zum Einsatz kommen, unterteilt. Diese Untertei-
lung wird im Folgenden mit den Bezeichnungen beschrieben, die in der Palliative
Care-Literatur meistens verwendet werden: Dort ist es, wenn auch nicht unum-
stritten, iiblich, den Sterbeprozess in Anlehnung an Jonen-Thielemann (2012) in
eine priterminale, eine terminale und eine finale Phase zu unterteilen. In der pri-
terminalen Phase ist eine Person noch ziemlich aktiv, aber schon eingeschrinkt,
in der terminalen nimmt die Aktivitit ab und darauf folgt die finale Phase, der
unmittelbare Tod. Dieses Vokabular wird im Folgenden iibernommen, auch wenn
diese Unterteilung nicht trennscharf ist und es schwierig ist, einzuschitzen, ob
sich jemand tatsichlich in der angenommenen Phase befindet. Die Einschitzung
hat jedoch einen Einfluss auf die Handlungsstrategien des Personals. Sie werden
u.a. abhingig von der Phase, in der eine sterbende Person gesehen wird, darge-
stellt. Die terminale und die finale Phase werden dabei zusammengenommen,
denn diesen beiden Phasen werden dhnliche alternativ-religiése Handlungs-
strategien zugeordnet. Als zusitzliche Phase ist fiir das Personal die postmortale
Phase relevant.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

Komplementire Therapien werden hiufig in der priterminalen Phase einge-
setzt. Dazu gehoren die Aromatherapie und die Korpertherapie, wobei letztere
nur in einem Spital zum Einsatz kommt. Aromatherapie ist weiter verbreitet und
wird in beiden Spitilern angewendet. In dieser Phase liegt der Schwerpunkt in
der Anwendung in Form von Wickeln und anderen dufieren Anwendungen durch
das Pflegepersonal und ist auf Symptombekimpfung ausgerichtet. Die Korper-
therapeutin geht in der priterminalen Phase zu den PatientInnen und auf der
personlichen Ebene werden von den Mitarbeitenden sporadisch verschiedene
Praktiken ausgeiibt.

In der terminalen Phase und zum Zeitpunkt des Todes werden in Spital He-
ckenbiihl von den Mitarbeitenden aus verschiedenen Berufsgruppen vor allem
innerliche Techniken eingesetzt, wie verschiedene Meditationen, die man am
Krankenbett durchfithrt. Das sind zum Beispiel Zen-Meditation, das Herzens-
gebet oder eine Meditation nach Phyllis Krystal. Voraussetzung dafiir ist, dass
man Zeit hat. Innerliche Meditationen haben den Vorteil, dass sie von aufden nicht
gesehen werden und somit auch nicht kritisiert werden konnen. Das ist in Spital
Heckenbiihl relevant, weil Religion ein heikles Thema darstellt, wenn es nicht von
den PatientInnen selbst angesprochen wird. Aromatherapie wird dann von den
Pflegenden mittels Duftlampen eingesetzt. Die Duftlampe wird mit der Begriin-
dung eingesetzt, dass Pflanzen symptomlindernde Inhaltsstoffe haben. Der Vor-
teil daran ist, dass gleichzeitig mit der Raumbeduftung auch andere pflegerische
Handlungen durchgefithrt werden konnen. Sie ist also geeignet, wenn weniger
Zeit zur Verfiigung steht. Auf der untersuchten Palliativstation in Spital Rotach
werden von den Pflegenden und den Psychologinnen nicht nur innerliche Tech-
niken eingesetzt, sondern auch zum Beispiel eine Kristalllampe oder Aromathe-
rapie. Hier sind »spirituelle Handlungen« akzeptierter und kénnen deshalb sicht-
bar durchgefithrt werden. Der Aromatherapie wird nebst der Symptomlinderung
auch die nicht-materielle Wirkung zugeschrieben, dass sie gerade bei Ubergin-
gen wie Geburt und Sterben helfe.

Weitere Handlungen werden nach dem Tod ebenfalls sichtbar ausgefithrt und
haben mit dem »Reinigen« des Raums zu tun. So wird zum Beispiel ein Gong ge-
schlagen, eine Kristalllampe angeziindet oder das Fenster gedffnet.

Vorstellungen

Verbunden mit den Handlungsstrategien wurden verschiedene religiése und al-
ternativ-religiose Vorstellungen, das heift Welt- und Menschenbilder und deren
Zusammenhdinge, thematisiert. Von den Interviewten wurden vor allem Konzep-
te zu Sterben und Tod genannt. Auffallend beziiglich der Menschen- und Welt-
bilder zu Sterben und Tod sind die vielfiltigen und detaillierten Vorstellungen
zu den Komponenten des Menschen, dessen Sterben und zum Todeszeitpunkt.
Insbesondere die Vorstellung eines idealen Sterbeprozesses war fir die Inter-

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Zwischenfazit

viewten zentral. Was nach dem Tod kommt, wird nur selten genau ausformuliert.
Die meisten der Interviewten duflerten hierzu keine spezifischen Vorstellungen,
aufler dass es weitergeht.! Der Tod wird eher als eine Verinderung gesehen und
nicht als ein Verlust. Was nach dem Tod kommyt, scheint somit weniger relevant
zu sein. Den Schwerpunkt legen die Interviewten auf die Handlungsperspek-
tive, also darauf, was sie vor dem Tod und wihrend des Todes tun kénnen. Da
entsprechende Vorstellungen oft aus religiosen Traditionen stammen, gelangt
damit eine religiése Komponente in die Handlungsstrategie. Wie in der Analy-
se gezeigt, unterscheiden die meisten Interviewten zwischen Komponenten des
Menschen, die mit dem Tod zuriickgelassen werden, und anderen, die iitber den
Tod hinaus weiterhin zur Person gehéren. Tendenziell wird die Materie als das
gesehen, was zuriickbleibt, und die immaterielle Komponente, hiufig »Seele« ge-
nannt, als das, was tiberdauert. Die Grenze wird jedoch nicht klar gezogen: Die
»Energie« ist fiir die meisten eine Zwischenform von materiell und immateriell.
Sie wird stark mit Materie verbunden gesehen oder als Stoff, aus dem die Ma-
terie besteht, und trotzdem wird sie im physikalischen Sinne als fortbestehend
nach dem Tod erachtet. Auch die begriffliche und inhaltliche Vermischung von
Psyche und Seele hat einen dhnlichen Zwischencharakter. Teils wird die Psyche
als Element der Lebensgeschichte gesehen, die zuriickgelassen werden soll, teils
wird sie als iberdauernd und eng verbunden mit der immateriellen Komponen-
te gesehen. Die Zuordnung variiert von Person zu Person. Trotzdem gibt es Ge-
meinsamkeiten: Die im Feld genannten Komponenten lassen sich vereinfacht in
vier Komponenten einteilen, die in Wechselwirkung zueinander stehen: der ma-
terielle Korper, das immaterielle »wahre Ich« sowie die Energie und die Psyche
als Zwischenformen. Die darin verorteten Konzepte lassen sich zwar nicht als
dualistisch bezeichnen, befinden sich aber auf einer Skala zwischen zwei Polen.
Der eine Pol ist die Materie, der Kérper, und der andere Pol eine ginzlich imma-
terielle Komponente, die manchmal mit dem Seelen- oder Geistbegriff bezeich-
net wird. Dazwischen liegen verschiedene Zwischenkomponenten wie Energie,
Psyche und Bewusstsein. In den meisten Fillen werden jedoch weder der Korper
noch die »Seele« konsequent materiell oder immateriell beschrieben, sondern
werden als verbunden dargestellt.

Referenzen als Legitimierung von Handlungsstrategien und Vorstellungen

Durch Verweise auf verschiedene Traditionen oder andere Quellen legitimieren
die Interviewten ihre Handlungen und Vorstellungen. Das sagt jedoch nichts da-
ritber aus, ob diese tatsichlich aus der angegebenen Quelle stammen, sondern

1 Ausnahmenwarendie Seelsorgenden, die sich auf biblische Bilder, insbesondere das himmlische
Festmahl, bezogen haben, und ein Freiwilliger, F2, der mit seiner buddhistischen Praxis am Le-
bensende das weitere Leben (nach dem Tod) zu beeinflussen beabsichtigt.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

lediglich, wie sie begriindet werden.” Diese Referenzen wurden im Kapitel zur
Datenauswertung aufgezeigt und werden im vorliegenden Kapitel gebiindelt dar-
gestellt. Auffallend ist, dass in den erhobenen Daten sowohl die Handlungsstra-
tegien als auch die Vorstellungen iiber das Gefiihl legitimiert werden. Es wurde
106 Mal »Referenz auf das eigene Gefiithl« codiert und 28 Mal auf die »eigene Er-
fahrung«. Auf naturwissenschaftliche Erkenntnisse wurde 18 Mal verwiesen, auf
Elemente aus dem Christentum 30 Mal und auf den Buddhismus 16 Mal. »Das
eigene Gefithl« wurde zum Teil mit der Bezeichnung »Intuition« mit der nicht-
materiellen Komponente des Menschen verbunden und religiés konnotiert,
manchmal aber auch tiber Beobachtungen erklirt.

Vor allem bei den Handlungsstrategien, die zum »Dasein« gezahlt werden, ist
das Gefiihl oder die Intuition wichtig. Das gilt vor allem fir die innerliche Kom-
munikation und andere Techniken, bei denen ein innerer Kontakt hergestellt
wird. Die Meditationen stiitzen sich zwar grundsitzlich auf Traditionen, trotz-
dem war immer das personliche Gefithl das Argument, warum sie eingesetzt
werden. Die Phyllis-Krystal-Meditation und das Herzensgebet sind fir die Aus-
fithrenden mit starken emotionalen Erlebnissen verbunden. Nur F2 beruft sich
ohne Gefiihlsbezug auf eine Tradition des tibetischen Buddhismus beziiglich
der Meditationen, die er am Arbeitsplatz durchfithrt. Auf sein Gefiihl referiert er
eher, wenn er von Erlebnissen erzihlt, in denen er eine verstorbene Person spiir-
te. In der Aromatherapie ist einerseits die Erfahrung wichtig, andererseits auch
die chemische Zusammensetzung der Pflanzen — je nachdem, auf welches Ziel
die Anwendung ausgerichtet ist. Wenn die symptomlindernde Wirkung im Fo-
kus steht, dann wird eher tiber die chemische Zusammensetzung argumentiert,
wenn das Loslassen am Lebensende das Ziel ist, dann wird mehr mit dem person-
lichen Gefiihl und der Erfahrung argumentiert. Die Korpertherapeutin verweist
hingegen in der Regel auf die Tradition der angewendeten Komplementirthera-
pie. P1hingegen, die gelegentlich individuell Akupressur einsetzt, tut dies nur aus
dem Grund, dass sie das Gefiihl habe, die PatientInnen wiirden ruhiger. Bei den
reinigenden Handlungen nach dem Tod ist ebenfalls das Gefiihl der ausschlag-
gebende Faktor.

Welche Handlungsstrategie nebst den medizinischen Handlungen die Rich-
tige ist, wird in den Spitilern zum Teil auch tiber die oben genannten Vorstellun-
gen begriindet. Die Wirkung, die den Handlungsstrategien zugeschrieben wird,
kann gleichzeitig zu ihrer Legitimierung dienen. Aber auch in diesen Fillen ist die
Instanz, aufgrund derer die Wirkung festgestellt wird, die eigene Beobachtung
oder Wahrnehmung. Auf Traditionen - religiése und nicht religiose — beziehen

2 Da die Aussagen im Kontext der Interviews standen, handelt es sich um Begriindungen gegen-
Uber der Interviewerin. Es kann jedoch angenommen werden, dass auch in anderen Kontexten
diese oder dhnliche Begriindungen angebracht werden.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Zwischenfazit

sich nur wenige der Interviewten. Nur die Vorstellung einer umfassenden Ener-
gie wurde mehrheitlich mit Verweis auf die Naturwissenschaft eingebracht. Die
Seelsorgenden bezogen sich zudem in ihren Jenseitsvorstellungen auf das Chris-
tentum.

Einige Handlungen werden von mehreren Interviewpartnern ausgefiihrt,
aber unterschiedlich legitimiert. Darauf wird im nichsten Kapitel eingegangen.
Diese Verkniipfungen zwischen religiésen Traditionen und Handlungsstrategien
und der Bezug auf die Intuition und die Gefithle werden in Kapitel 10 als Merkmal
alternativer Religiositit diskutiert.

9.2 Zusammenhange von Handlung, Vorstellung und Legitimierung

Die erhobenen Vorstellungen, Handlungs- und Legitimierungsstrategien hingen
auf verschiedene Weisen zusammen. Die Entscheidung fir eine Handlungsstra-
tegie kann entweder iiber eine religiése Vorstellung oder auch direkt tiber das Ge-
fihl begriindet werden, ohne zuerst explizit auf eine Vorstellung zu referieren.
Die Vorstellungen wiederum konnen mittels Referenzen auf das eigene Gefiihl,
religiése Traditionen oder die Naturwissenschaft legitimiert werden.

Als Achsenpunkt dient in den meisten Argumentationslinien das Ideal des
ruhigen Sterbens: Einerseits wird es als die Wirkung der meisten Handlungs-
strategien in der terminalen und finalen Phase beschrieben, andererseits ist es
ein Ankniipfungspunkt, an dem die Vorstellung einer unsterblichen Komponente
aufgegriffen wird. Erklirt werden die Handlungsstrategien und Vorstellungen
oft iiber die Wahrnehmung: Psy2 zum Beispiel 6ffnet das Fenster, weil ihr Gefiihl
ihr sagt, sie konne so die Seele der Verstorbenen hinauslassen. Dies begriindet sie
damit, dass sie spiire, wie die Seele noch im Raum sei.

Einzelne Handlungsstrategien werden von den verschiedenen Interviewten
mit unterschiedlichen Vorstellungen und Legitimierungsstrategien verbunden:
Dazu gehort zum Beispiel, dass verschiedene Mitarbeitende die Sterbenden we-
niger beriihren als Nicht-Sterbende oder dass nach dem Tod eines Patienten oder
einer Patientin das Fenster gedffnet wird. F2 und KT1 begriinden ihr Handeln,
Sterbende weniger zu beriithren als Nicht-Sterbende, damit, dass die »Seele« oder
die »Personc sich in dieser Phase vom Korper l6sen soll. P1 macht dasselbe, be-
griindet es aber tiber die Beobachtung, dass diejenigen PatientInnen, die nahe am
Tod sind, bei Berithrungen das Gesicht verziehen. Daraus schlieft sie, dass Be-
rithrungen in dieser Phase unangenehm sind. F2 versucht den Verstorbenen eine
ungestorte Zeit zu verschaffen, im Sinne einer Aufbahrung, damit damit sich
die anderen Komponenten vom Kérper l6sen konnen. In Spital Rotach werden
sie in den Zimmern aufgebahrt, weil kein Kithlraum vorhanden ist. Beim Offnen
des Fensters verhilt es sich dhnlich. P1 begriindet diese Handlung — nach einer

- am 14.02.2026, 19:20:45

129


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

expliziten Ablehnung einer Seelenvorstellung — iiber die Giftstoffe, die aus dem
Zimmer geliiftet werden sollen. Ps berichtet demgegeniiber von einem inneren
»Drang«, das zu tun, auch wenn sie nicht wisse, warum. In einem zweiten Schritt
iiberlegt sie, dass sie das Gefiihl habe, dass die Person oder die »Seele« dadurch
»gehen«konne. Psy2 wiederum beschreibt dieselbe Handlung mit Verweis auf das
Christentum und verfolgt damit ebenfalls das Ziel, dass die »Seele« gehen koénne
(Psy2:182-184).

Dass unterschiedliche Begriindungen und Vorstellungen mit derselben Hand-
lungsstrategie verbunden werden, lisst erkennen, dass diese Handlungsstrate-
gien und die Vorstellungen nicht zusammengehorig tradiert werden und nicht
aus derselben Tradition stammen, sondern einer jeweils eigenen Logik folgen.
Das bedeutet wiederum, dass nicht nur die Vorstellungen die Handlungen pri-
gen, sondern dass die Handlung zum Beispiel in einem medizinischen Umfeld
oder einer religiosen Tradition entstanden ist, weitergegeben wurde und spiter
von den Akteuren mit einer anderen Interpretation versehen wird. Auch in der
Ausfithrung werden die Handlungen an das jeweilige Umfeld angepasst. Deshalb
wird in der Diskussion der Daten nicht der Ursprung der alternativ-religiosen
Handlungsstrategien und Vorstellungen thematisiert, sondern gezeigt, warum
sie genau in dieser Form und in diesem Umfeld aufgegriffen werden.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil 1I
Diskussion der Ergebnisse



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

In diesem Teil der Dissertation werden die aufbereiteten Daten beziiglich der
Frage nach der Rolle von alternativer Religiositat in der Palliative Care reflektiert.

In einem ersten Schritt werden die Daten auf das eingangs beschriebene Kon-
zept alternativer Religiositit bezogen. In der Einleitung in Abbildung 1 wurden
zwei Komponenten genannt, die vermutlich die Religiositit des Personals beein-
flussen: der Zustand der PatientInnen und die institutionellen Bedingungen. In
den darauffolgenden Kapiteln wird niher auf das Konzept des ruhigen Sterbens
eingegangen und somit zunichst der Einfluss des Zustandes der PatientInnen
beschrieben. In Kapitel 12 wird der Einfluss der institutionellen Rahmenbedin-
gungen auf die Religiositit des Personals dargelegt und im letzten Kapitel von
Teil 111, Kapitel 13, wird auf die Frage eingegangen, ob alternative Religiositit im
Kontext der Palliative Care als Copingstrategie dient.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Alternative Religiositat in der Palliative Care

Wihrend in Teil II das Datenmaterial anhand von Beispielen vorgestellt wurde,
werden nun in Teil I1I die Daten diskutiert. Im vorliegenden Kapitel wird zunichst
auf die Merkmale alternativer Religiositit eingegangen und die Frage beantwor-
tet, ob sich Elemente alternativer Religiositit in den erhobenen Daten finden.

Am Ende von Kapitel 2.2 wurde das Konzept der alternativen Religiositit in
den wichtigsten Aspekten zusammengefasst. Davon sollen folgende Punkte wie-
der aufgenommen und anhand der Daten diskutiert werden:

1. Inderreligionssoziologischen Literatur wurden folgende Themen als typische
alternativ-religiose Inhalte bezeichnet: die persénliche Entwicklung, psy-
chische Heilung durch Meditationen und Selbstreflexion, ein ganzheitliches
Menschenbild und die Vorstellung einer Energie, die sich in allen Lebewesen
findet. Diese Elemente lassen sich auf das New Age und religiése Traditionen
zuriickfithren, die nicht dem landeskirchlichen Christentum in der Schweiz
entsprechen.

2. Die Individuumzentrierung und eine Ausrichtung auf das Subjekt.
Religiositit, die als Alternative zu Bisherigem wahrgenommen wird.

Der Stellenwert der Traditionen und des Glaubens im etischen Religionsver-
standnis.

In der Auswertung hat sich gezeigt, dass die Punkte eins und zwei fir das Per-
sonal wichtige Elemente in der Palliative Care darstellen. Der dritte Punkt, eine
Abgrenzung zu einer »traditionellen Religion«, wird in den Interviews jedoch nur
selten explizit angesprochen.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Religion, Spiritualitat, Medizin

10.1 Alternativ-religidse Inhalte
10.1.1 Energie

Die Vorstellung von immateriellen Komponenten und vor allem einer Energie, die
zwischen Materie und Nicht-Materie steht, ist typisch fur alternative Religiosi-
tit. Gerade die Vorstellungen verschiedener solcher Komponenten, aus denen ein
Mensch bestehe, spielen eine grofe Rolle in den gefithrten Interviews. Ein ganz-
heitliches Menschenbild und die Vorstellung von Energiekreisliufen fliefien spe-
ziell in der Komplementirtherapie in Spital Heckenbiihl in die Palliative Care ein.
Das Pflegepersonal, freiwillige Mitarbeitende, Seelsorgende und PsychologInnen
nehmen diese Vorstellungen mit auf. Insgesamt koénnen drei verschiedene Ener-
gieverstindnisse festgestellt werden: Energie als das, woraus der Kérper besteht
und was nach dem Tod vom Korper iibrig bleibt, Energie als Teil der Personlich-
keit, dhnlich der Seele, sowie Energie als eine eigenstindige Komponente zu Kor-
per und Psyche.

10.1.2 Psychologische Inhalte und die personliche Entwicklung

Eine weitere wichtige Vorstellung, die als typisch fir alternative Religiositit gilt,
ist die einer persénlichen Entwicklung. Sie zeigt sich in den Daten in der Auffas-
sung des Sterbens als Prozess und des ruhigen Sterbens. Ebenso findet sich in die-
sem Sterbeideal die psychologische Komponente, die als typisch fiir alternative
Religiositit gilt. In Anlehnung an Elisabeth Kiibler-Ross stellen die Interviewten
einen idealen Sterbeprozess so dar, dass die sterbende Person in der Sterbephase
das Leben loslasse, Erlebnisse psychologisch verarbeite, Beziehungen klire und
dadurch ruhig werde und Sterben kénne. Damit wird die Vorstellung verkniipft,
dass der Mensch sich bis zum Tod oder auch dariiber hinaus entwickelt. Diese
Vorstellung hingt wiederum mit einem ganzheitlichen Menschenbild und der
Vorstellung einer den Tod iiberdauernden Komponente des Menschen zusammen,
was beides zentrale Elemente in den erhobenen Daten sind.

Daneben werden in den Interviews Vorstellungen davon genannt, wie es nach
dem Tod weitergehe, die in der Regel weniger klar ausformuliert wurden, und
Vorstellungen, dass es eine héhere Macht gebe bzw. dass das »Ich« sich zu einem
»hoheren Selbst« entwickle.

10.1.3 Alternativ-religidse Handlungsstrategien
Mit diesen Vorstellungen wurden Handlungsstrategien in Verbindung gebracht,

die sich in drei Gruppen unterteilen lassen: [1] Handlungsstrategien, die in der
praterminalen Phase zum Einsatz kommen und meistens im Zusammenhang mit

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Alternative Religiositat in der Palliative Care

komplementiren Therapien stehen, [2] Handlungsstrategien, die die Patient-
Innen kurz vor und wihrend des Eintretens des Todes begleiten sollen, und
[3] Handlungsstrategien, die nach dem Tod zu Reinigungszwecken eingesetzt
werden. In Abbildung 10 sind sie grafisch nach Spital unterschieden darge-
stellt.!

Abbildung 10: Alternativ-religiose Handlungsstrategien

I Préterminale Phase

[

Terminale/finale Phase

Postmortale Phase

Aromatherapie Aromatherapie In den Kuhiraum bringen
Koérpertherapie Innerliche Gesprache
=
@ Meditationen
T | Dasein Meditationen
Innerliche Gesprache
Aromatherapie Aromatherapie
S
4 "Ritual" fur das Personal
Innerliche Gesprache

In dieser Abbildung wird ersichtlich, dass alternative Religiositit meistens in der
terminalen Phase und nach dem Tod praktiziert wird, das heiflt, wenn die Pa-
tientInnen nicht mehr ansprechbar sind oder wenn sie schon tot sind. Sie findet
nur selten Eingang in die spirituelle Betreuung an den noch wachen PatientIn-

nen.?

1 Auf eine Aufzihlung auRerhalb der Abbildung wird an dieser Stelle verzichtet. Fur eine zusam-
menfassende Beschreibungs. Kapitel 9.1.

2 Warumdassoist, wird in Kapitel 12 diskutiert.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

10.2 Subjektbezug

Als Merkmal fiir gegenwirtige alternative Religiositit wird der Subjektbezug’® ge-
nannt. Findet sich dieser auch in den in diesem Projekt erhobenen Daten? Dieser
Frage wird nachgegangen, indem die Referenzen zur Legitimierung der Glau-
bensvorstellungen und Handlungsstrategien genauer untersucht werden.

Meistens argumentieren die interviewten Personen iiber das Gefithl oder die
Intuition und nur selten iiber eine religiose Tradition oder andere Legitimierungs-
strategien. Das bedeutet, dass die eigene Wahrnehmung als Referenz verwendet
wird, aufgrund derer dann gehandelt oder sich ein Bild gemacht wird. Dies stellt
einen starken Subjektbezug dar. Das »eigene Gefithl« wird als eine persénliche
Wahrnehmung an der Grenze zwischen Beobachtung und einer ibersinnlichen
Ebene beschrieben.* In der Wahrnehmung der Akteure ist die Herkunft oder die
Geschichte einer Handlung oder eines Glaubensinhalts nicht relevant. Wichtig
ist, dass sie selbst etwas als richtig und passend empfinden und dass sie danach
handeln kénnen.

Wie in Teil II ausgefithrt, werden insbesondere die Handlungsstrategien,
welche zum »Dasein« gezihlt werden, auf das eigene Gefithl zuriickgefithrt, mit
der Begriindung, man wolle sie so gut wie moglich den Bediirfnissen der Pati-
entlnnen anpassen, auch wenn diese sich nicht mehr verbal artikulieren kénnen.
Dabei wird nicht auf Vorschriften aus den Spitilern zuriickgegriffen, weil diese
Situationen gemifd der Wahrnehmung der Mitarbeitenden iiber den normalen
Spitalalltag hinausgehen und somit keine Vorschriften dazu existieren (s. auch
Kap. 12). Mit der Subjektbezogenheit hingt ein geringer Institutionalisierungs-
grad zusammen.

Bei der Anwendung von Aromatherapie berufen sich die Befragten in Spital
Heckenbiihl auf die diesbeziiglichen Vorschriften, in denen die Wirkungsweise
und Anwendung erklirt wird, sowie auf naturwissenschaftliche Konzepte. Wenn
in den Vorschriften jedoch von nicht-korperlichen Wirkungsweisen wie zum
Beispiel von Harmonisierung gesprochen wird, werden sie in der Anwendung
mit Skepsis betrachtet. Dann beziehen sich die Mitarbeitenden eher auf die Er-
fahrung, dass die Anwendungen doch eine Wirkung zur Symptombekimpfung
haben. Die Vorschriften haben in Spital Heckenbiihl also Deutungsmacht in
naturwissenschaftlichen und kérperlichen Belangen. Was iiber das Physische
hinausgeht, steht aus der Sicht der Individuen in ihrer eigenen Deutungshoheit.
Und die Referenz auf das Gefiihl kann die Deutungshoheit des Spitals in seine
Schranken weisen.

3 Hier wird bewusst nicht von »Subjektivierung«als Prozess gesprochen, da dies einen Verlauf im-
plizieren wiirde, wahrend fiir die vorliegende Studie nur Querschnittsdaten vorliegen.

4 Vgl. Kapitel 6.1.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Alternative Religiositat in der Palliative Care

Auch wenn es nicht der Regelfall ist, werden in den Interviews doch eine Rei-
he von Handlungsstrategien genannt, die von den Akteuren explizit einer nicht-
christlichen Tradition zugeordnet werden.’ Sie sind in den vorliegenden Daten
so divers wie die Personen, die im Spital arbeiten: Der Seelsorger S1 grenzt sich
vom Christentum ab und bezieht psychologische Entwicklungs- und Energievor-
stellungen in seine Arbeit mit ein. S2 nimmt fiir die christliche Herzmeditation
eine Sitzhaltung aus dem Zen-Buddhismus ein, wenn er nicht weif3, ob der oder
die Sterbende, die im Koma liegt, christlich ist. Das Enneagramm und die japani-
sche Kampfkunst helfen S4, seine Intuition fiir eben diese Situationen zu schulen.
F2 praktiziert eine tibetisch-buddhistische Meditation neben dem Sterbebett, F5
eine Meditation nach Phyllis Krystal, Ps zieht ihre Gelassenheit in stressigen Si-
tuationen aus der Vipassana-Mediation, P8 reinigt die Zimmer der Verstorbenen
mit einem Gong. Weitere Praktiken in den untersuchten Institutionen stammen
aus der Komplementirmedizin: Die Aromatherapie ist in der Pflege sehr wichtig
(u.a. P1, Ps, P8) und auch eine Komplementirtherapie (KT1) ist institutionell ver-
ankert. Homoopathie, Hypnotherapie (S1) und Akupressur (P1) werden vereinzelt
praktiziert. Die Vorstellung davon, woraus die Menschen und die Welt bestehen,
stammen ebenfalls aus verschiedenen Traditionen.

Gerade die Seelsorgenden iibernehmen Handlungen und Vorstellungen aus
anderen Traditionen und vermischen sie mit christlichen Elementen. S2 bindet
beispielsweise die Idee einer Energie, die durch den Koérper flieft, in das christ-
liche Herzensgebet mit ein (S2: 530-533). Er sehe sich jedoch nicht als Anhinger
des Zen-Buddhismus. Das begriindet er iiber die Gewichtung der Vorstellung:
Der Energiefluss sei nicht das letztliche Ziel der Meditation, nicht »heilsentschei-
dend« (S2: 535; s. auch 575-579). Auch S4 beschreibt eine Energievorstellung, die
sich aber stirker an die Naturwissenschaft anlehnt. Der Korper zerfalle nach
dem Tod in kleinere Teile, die wieder zu etwas Neuem werden. Das verkniipft er
mit einer Referenz auf die Bibel in den Worten »Von der Erde bist du genommen,
zur Erde kehrst du zuriick« (S4:187). S1 kombiniert die Idee von Energie ebenfalls
mit einer biblischen Idee: Einerseits beschreibt er, wie unsere Zellen in kleinere
Energieeinheiten zerfallen, dadurch werde der »Geist« frei und »wie die Bibel sagt,
Staub wird wieder zu Staub« (S1: 216).

Trotz des Traditionsbezugs werden die meisten Handlungsstrategien und
Glaubensvorstellungen — aufier von den Seelsorgenden, von der Kérpertherapeu-
tin und von F2° — nur selten in der Kontinuitit der entsprechenden Tradition dar-
gestellt, weil die Agierenden sich selbst nicht als Teil dieser Tradition wahrneh-
men. Vielmehr werden sie den Traditionen »entlehnt« und punktuell eingesetzt,

5 Firdetaillierte Beschreibungen s. Teil Il dieser Dissertation.

6 Die Seelsorgenden und F2 sehen sich selbst als Teil einer Tradition, KT1 arbeitet nach einer Tra-
dition. Bei Fs war nicht ganz klar, inwiefern sie sich mit der Phyllis-Krystal-Methode identifiziert.

- am 14.02.2026, 19:20:45

187


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

um bestimmte Ziele zu erreichen, wie das Zimmer energetisch zu reinigen, die
Intuition zu verbessern oder die Sterbenden zu beruhigen. Auch diese Elemente
werden nur iibernommen, wenn sie dem eigenen Gefiithl oder der eigenen Erfah-
rung entsprechen (s. Kap. 9.1).

Eine grofie Ausnahme diesbeziiglich bildet die Kérpertherapie: KT1 sieht ihre
Handlungen in der Tradition dieser Komplementirtherapie und referiert zur Le-
gitimierung auf diese. Ihre personliche Wahrnehmung nimmt nur eine unter-
geordnete Rolle ein. Auch religidse Glaubensvorstellungen wie Konzepte von
Energiebahnen werden iiber die Tradition legitimiert und nicht als personlicher
Glaube dargestellt. KT1 ordnet die Korpertherapie als nichts Religidses ein, was
zeigt, wie diese Handlungsstrategien an das nicht-religiose institutionelle Umfeld
angepasst sind.”

Insgesamt werden die dargestellten Elemente gemif} subjektiven Kriterien
eingesetzt. Subjektiv wahrgenommene Elemente stammen jedoch nicht nur aus
alternativen Traditionen, sondern ebenso aus dem Christentum. Auch Elemente
aus dem kirchlichen Christentum werden zum Teil mit der eigenen Wahrneh-
mung gepriift, wie zum Beispiel der Seelenglaube. Damit einher geht ein Fokus
auf das Individuum, der sich zudem in anderen Zusammenhingen im Spital
findet, zum Beispiel in der patientenzentrierten Pflege (vgl. Heelas u. a. 2005: 3).
Deshalb stellt sich die Frage, ob der Subjektbezug tatsichlich als exklusives Merk-
mal alternativer Religiositit gelten kann und nicht als gréfRerer Trend dargestellt
werden muss.® In den Daten ist der Subjektbezug nicht auf alternative Religiositit
beschrinkt und wird vor allem in Situationen ohne institutionelle Vorschriften
wichtig, in denen die Interviewten unsicher sind, wie sie die Sterbenden am bes-
ten betreuen sollen. Ist es mit der zunehmenden Institutionalisierung der Pallia-
tive Care ein wahrscheinliches Szenario, dass diese institutionellen Liicken gefillt
werden und somit weniger iitber die subjektive Wahrnehmung argumentiert wird?
In den weiteren Kapiteln von Teil III der vorliegenden Dissertation wird unter-
sucht, welche Bereiche nur wenig institutionalisiert sind und warum das so ist.

Als weiterer Ansatz kann argumentiert werden, dass auch kirchlich-christli-
che Inhalte als Teil alternativer Religiositit betrachtet werden kénnen, wenn sie
abhingig von der eigenen Wahrnehmung und nicht iber die Bibel oder andere
offizielle christliche Instanzen legitimiert werden.

7 Daswird in Kapitel 12 weiter ausgefiihrt.

8 Von Vertretern der Theorie der »reflexiven Moderne« wird Subjektivierung sogar als gesamt-
gesellschaftlicher Prozess postuliert, der mit einem schwicheren Stellenwert der Institutionen
zu tun hat. Sie argumentieren, dass wegen der zunehmenden Ungewissheit in der sogenannten
»zweiten Moderne« u.a. auf die Intuition zurtickgegriffen wird (Bohle u.a. 2009: 12. Vgl. auch
Hofer 2009 im selben Band zum Subjektbezug aus Unsicherheit). In der Palliative Care istjedoch
nicht miteinerschwicherwerdenden Institutionalisierung zu rechnen, sondern im Gegenteil mit
einererstarkenden.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Alternative Religiositat in der Palliative Care

10.3 Selbstbezeichnung als »alternativ«

Als weiteres Merkmal alternativer Religiositit wird die Selbstwahrnehmung als
»alternativ« genannt. Obwohl die genannten Elemente in den erhobenen Daten
aus etischer Sicht Alternativen zum offiziellen Christentum der Landeskirchen
darstellen, bezeichnen sich die interviewten Personen selbst nur selten explizit
als alternativ. Ob sie sich oder ihre Handlungen und Vorstellungen trotz dieser
fehlenden Selbstbezeichnung als alternativ wahrnehmen, wird anhand zweier
Aspekte analysiert: erstens anhand der Frage, ob sie ihre Handlungen und ihre
Vorstellungen vom Christentum der Schweizer Landeskirchen abgrenzen oder
sich als Teil davon wahrnehmen. Zweitens wird untersucht, ob diese Abgrenzung
mit der Verwendung des Spiritualititsbegriffs hergestellt wird® oder »Spirituali-
tit« eher gemiR der Palliative Care-Literatur im psychologischen Sinne verwen-
det wird (s. Kap. 2.1).

10.3.1 Abgrenzung zum offiziellen Christentum

Beziige zu religiosen Traditionen werden allgemein nur selten explizit hergestellt
und wenn, dann hauptsichlich von Personen, die sich selbst als einer religiésen
Tradition zugehérig sehen.” Diese zeigen sich sensibler dafiir, welche Handlun-
gen oder Vorstellungen ihren Ursprung in einer religidsen Tradition haben, auch
wenn es sich dabei nicht um die eigene handelt. Die anderen Mitarbeitenden der
untersuchten Spitidler legitimieren, wie beschrieben, ihre religiosen Handlungen
und Vorstellungen meistens iiber ihre Wahrnehmung. Diese gilt als Realitit, die
nichts mit einem religiésen Glauben zu tun hat, auch wenn es sich dabei um eine
personliche Interpretation einer religiésen Tradition handelt. Fir die meisten
tritt der Traditionsbezug im Zusammenhang mit den einzelnen Handlungsstra-
tegien und Vorstellungen véllig in den Hintergrund und wird somit weder positiv
noch negativ hergestellt. Eine Abgrenzung vom Christentum wurde in den Tran-
skripten deshalb nur 17 Mal codiert." Damit wurden die Abgrenzungen von sich
als Person aber auch von einzelnen Vorstellungen und Handlungen erfasst.

Die personliche Abgrenzung vom traditionellen Christentum als Merkmal
alternativer Religiositit erweist sich in den Daten als inkonsistenter Wert. Wie
in Kapitel 2.2.3 dargestellt, werden nicht die Personen als Ganzes als alternativ
oder traditionell bezeichnet, sondern nur einzelne Handlungsstrategien und Vor-

9 Dieser Aspekt basiert darauf, dass, wie zum Beispiel Knoblauch (2005: 123) vermutet, der Spiritu-
alitatsbegriff zur Abgrenzung von traditioneller Religion verwendet wird.

10 Damit ist nicht die formelle Konfessionszugehorigkeit gemeint, welche die meisten auf dem
Kurzfragebogen angaben, sondern die personliche Identifikation mit einer Tradition.

11 Demgegeniiber wurde 19 Mal eine explizite Zugehdrigkeit zum Christentum genannt.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

stellungen. Es kann jedoch vorkommen, dass sich eine Person als Vertreter oder
Vertreterin einer Landeskirche sieht und trotzdem einzelne Handlungen ausfiithrt
oder Glaubensvorstellungen vertritt, die als alternativ-religios bezeichnet werden
konnen. Sz zum Beispiel, der sich selbst insgesamt als Vertreter einer Landeskir-
che versteht, glaubt an einen Energiefluss im Korper. Das bestirkt die Ansicht,
dass die Bezeichnung »alternative Religiositit« an der einzelnen Praxis oder Vor-
stellung angebunden werden muss und nicht von der Religionszugehorigkeit der
Akteure abhingig gemacht werden kann. Ein erschwerender Faktor dabei ist je-
doch die hiufig fehlende Einordnung seitens der Interviewten als alternativ. Die
Praxis des Herzensgebets zum Beispiel wird von S2 weder klar als landeskirchlich
noch als alternativ kategorisiert.

Des Weiteren finden sich in den Daten, wie angedeutet, Vorstellungen, die
nicht als christlich wahrgenommen werden, jedoch aus einem christlichen Hin-
tergrund stammen. Verbreitet ist beispielsweise eine Seelenvorstellung bzw. die
Benutzung des Seelen- oder des Geistbegriffs, mit denen eine Komponente des
Menschen bezeichnet wird, die den Tod iiberdaure. Der Bezug dieser Begriffe
zum Christentum wird in der Regel nicht explizit benannt, sondern ist in der
Wortwahl und der Vorstellung, die der Begriff bezeichnet, vorhanden. Lediglich
Fs (336) lehnt sich mit dem Geistbegriff explizit an das Christentum.*

Die Seelenvorstellung ist in vielen alternativ-religiésen Handlungsstrategien
ein wichtiges Element, gerade wenn sie am Lebensende beruhigend wirken und
dazu beitragen sollen, dass eine Person sterben kann. Das trifft zum Beispiel
beim Rosenduft in der Aromatherapie, bei der Kristalllampe, bei den innerlichen
Gesprichen u. a. zu.” Es zeigt sich also, dass »alternative« Elemente von ein und
derselben Person mit christlichen Elementen vermischt in die Arbeit in der Pallia-
tive Care eingebunden werden.

Handlungsstrategien und Vorstellungen aus nicht-christlichen Traditionen,
die aus etischer Sicht als »alternativ« bezeichnet werden, wurden von allen Be-
rufsgruppen mit eingebunden und zum Teil auch aus emischer Sicht als Alter-
native gesehen, jedoch nicht als Alternative zum offiziellen Christentum, sondern
vielmehr als Alternative zu Handlungsstrategien, die ihrem Beruf entsprechen

12 Wiessich aus ihrer unsicheren Formulierung schlieflen ldsst, fiihlt sie sich aber nicht sehr sicher
in diesem Bezug. Manche der Interviewten sind sich bewusst, dass eine Handlung aus einem
christlichen Kontext stammt. Bezliglich der Kerze, die nach dem Tod der Patientlnnen auf-
gestellt wird, oder der Blumendekoration bemerkt P5 (196) zum Beispiel, dass dies aus dem
Christentum stamme, grenzt sich aber, wie in der Wortwahl »Zeug«klar wird, davon ab: »[A]lso
das kommt ja eigentlich aus dem Katholischen, so Kerzen- und Blumenzeug.« Das, was sie aus
ihrem eigenen Gefiithl tun kann, ist ihr wichtiger und scheintihraddquater.

13 Diese Handlungsstrategien werden aus etischer Sicht als »alternativ« bezeichnet, weil sie iiber
die Wahrnehmung der ausfithrenden Person legitimiert werden, und auch, weil sie aus ver-
schiedenen nicht-christlichen Traditionen stammen.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Alternative Religiositat in der Palliative Care

witrden — gerade wenn es Handlungsstrategien sind, die eingesetzt werden, wenn
die Mitarbeitenden nichts mehr tun kénnen, als da zu sein. Fiir die Seelsorgenden
sind es Alternativen zu christlichen Elementen, fiir die Pflege beispielsweise aber
sind es Alternativen zur Schulmedizin. Die Kérpertherapeutin sieht sich mit den
Gesprichen, die sie fithrt, gleichzeitig als Alternative zu den Seelsorgenden sowie
auf der korperlichen Ebene als Alternative zu medizinischen Verfahren.™ Alter-
nativen zu spitalinternen Handlungen zu finden, ist den Interviewten im vor-
liegenden Kontext ein wichtigeres Anliegen, als Alternativen zum landeskirchli-
chen Christentum zu finden. Interessanterweise dienen gerade Alternativen zum
Christentum auch als Alternativen zu den berufsbedingten Handlungen. Darauf
wird in Kapitel 12 niher eingegangen.

10.3.2 Verwendung des Spiritualitdtsbegriffs als Abgrenzungsstrategie

In Kapitel 2.1 wurde der Spiritualititsbegriff in der Palliative Care-Literatur ana-
lysiert und vom religionssoziologischen Begriff der alternativen Religiositit ab-
gegrenzt. Nun soll untersucht werden, ob der Spiritualititsbegriff im Feld zur
Abgrenzung von der kirchlich-christlichen Religiositit eingesetzt oder eher psy-
chologisch und christlich verwendet wird, wie in der Literatur. In der Codierung
der Interviews hat sich gezeigt, dass sich der Spiritualititsbegriff im Feld viel-
faltiger ausgestaltet als in der Literatur, die in Kapitel 2.1 zitiert wurde. Er steht
meistens fiir die Bezeichnung eines persénlichen Glaubens. Es lassen sich Unter-
schiede feststellen, ob der Begriff auf die eigene Spiritualitit angewendet wurde
oder auf die der PatientInnen. Diese Unterscheidung wird besonders deutlich
von Ps (17, 19-28, 29—45) gemacht. Wenn sie von der Spiritualitit der PatientInnen
spricht, bezieht sie sich auf die Sinnsuche:

Spiritualitdt beginntja auch schon ganz an einem anderen Punkt. Es geht ja nicht
nur um diese Dinge. Oder irgendwie so (1) da haben standig also das Thema, wa-
rum warum bin ich krank. Was was ist der Grund fiir meine Krankheit (Ps: 33).

Dieses Spiritualititsverstindnis beziiglich der Spiritualitit von PatientInnen wird
auch in anderen Interviews genannt: Spiritualitit gebe den Sterbenden Halt.
Auch die Sinnsuche wird typischerweise mit der Spiritualitit der PatientInnen
verbunden.” Einige der Mitarbeitenden schliefien aus dem Wunsch der Patient-

14 Auf diese Elemente greift man eher 1. nicht bei wachen Patientinnen und 2. in Situationen, in
denen die Interviewten liberfordert waren, zuriick. Darauf wird in Kapitel 13 eingegangen.

15 Vgl. auch Ps: 29—4s.
16 Vgl. K1: 41; KT1: 400; S3: 668; P1: 52.
17 Vgl. K1: 43; P1: 60; F3: 67; P5: 41—45.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

Innen nach einem Seelsorger oder einer Seelsorgerin auf spirituelle Bediirfnisse
(KT1: 398; Ps: 41-45). Das kann einerseits mit einer christlichen Ausrichtung des
Begriffs erklirt werden, andererseits lisst es sich auf eine traditionelle Rollen-
verteilung im Spital zuriickfithren, gemif} der die Seelsorgenden fiir alles, was
mit Religion verbunden wird, zustindig sind. Eine Ausnahme bildet da KT1, die
Korpertherapeutin, die zwar anfangs die Spiritualitit der PatientInnen auch
nach obigem Schema beschreibt (KT1: 398, 400), aber spiter im Interview doch
eine Unterscheidung trifft. PatientInnen, die an eine Wiedergeburt glauben oder
meditieren, wollen eher nicht mit den Seelsorgenden sprechen, weil sie sich nicht
mit der Kirche verbunden fithlen (KT1: 415-425)." Mit dem Spiritualititsverstind-
nis, das auf die PatientInnen angewendet wird, geht der Anspruch einher, dass
die PatientInnen iiber ihre Spiritualitit sprechen sollten.” Dieser Anspruch hat
zur Folge, dass Personen, die Zeit fiir Gesprache haben, als zustindig fiir die spi-
rituelle Betreuung erachtet werden (s. Kap. 6.2). Die Sinnsuche am Lebensende
kann unter dem Begriff der Spiritualitit auch mit christlichen Konzepten der
Siinde und Schuld in Verbindung gebracht werden. Einige PatientInnen glau-
ben, sie hitten ihre Krankheit als Strafe bekommen, womit der Begriff ebenfalls
christlich konnotiert wird.*

Aufsich selbst bezogen bezeichnet Ps religiose Vorstellungen als Spiritualitit,
die sie iiber ihr Gefithl wahrnimmt.

Und () ich wollte mich gar nicht mehr fest () legen. Aufirgendetwas. Sondern. (1) Ich
splire, ich spiire schon Sachen [..] und das ist fiir mich die Spiritualitit (P5: 85—-89).%

Dieses Gefiihl sieht sie als klare Abgrenzung zu religiésen Traditionen. Das hat
mit ithrem personlichen Hintergrund zu tun: Sie selbst sei Buddhistin gewesen,
als sie angefangen habe, auf der Palliativstation zu arbeiten. Damals glaubte sie
noch an Reinkarnation und Karma, aber mit dem Kontakt zu den vielen Sterben-
den habe sie sich von der buddhistischen Tradition abgewandt und versuche, nur
noch zu spiiren (P5: 51-57). Es geht ihr heute um einen persénlichen Glauben, den
sie ausschliefilich tiber die eigene Wahrnehmung legitimieren méchte. So glaubt
sie zum Beispiel, wie an anderen Stellen beschrieben, an eine Seele, weil sie diese
spire, und 6ffnet nach dem Tod eines Menschen das Fenster aus einem inneren
Drang heraus. An diesen Beschreibungen lisst sich demonstrieren, dass sich Ps
mittels des Subjektbezugs, den sie mit dem Spiritualititsbegriff verkniipft, von
religiosen Traditionen abgrenzt.

18 Vgl. auch Ki:127.

19 Vgl. K1: 93; K2: 99; S3: 387—-389; KT1: 400; P8:143.
20 Vgl. K1: 41-43; P1: 76—92.

21 Vgl. auch Ps: 19-28.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Alternative Religiositat in der Palliative Care

Dass die Interviewten sich selbst als »spirituell« bezeichneten, kam in den
Daten nur sehr selten vor.?> Das war nebst P5 (19—-28) nur bei Psy1 (300), F5 (454) und
F3 (332) der Fall. Sie verstanden darunter aber nicht dasselbe: P5 und F3 grenzten
sich damit von religiésen Traditionen ab, wobei sich F3 zwar vom Katholizismus
abgrenzt, sich aber trotzdem dem Christentum allgemein zugehoérig fihlt. Fir
Psy1 ist der »spirituelle Weg« ihre eigene Suche nach einer zu ihr passenden Tra-
dition und Fs sieht sich als spirituell, weil sie Ayurvedatherapeutin ist, und fithle
sich damit auch einer Tradition zugehorig. Gemeinsam ist dieser Bezeichnung,
dass es allen um einen persénlichen Glauben geht.

Etwas hiufiger als fiir die eigene Person als Ganzes wird die Bezeichnung
»spirituell« fiir einzelne Handlungen und personliche Vorstellungen verwendet.
Vom Personal werden innerliche Gespriche (F3: 182196, 224, 312), die Kristall-
lampe (P5: 206), Aromatherapie (P1: 92; 107-130), »Dasein« (P8: 151-169) und teils
Gesprache (K2: 99) als spirituell bezeichnet. Damit werden vor allem Handlun-
gen tituliert, welche die interviewten Personen als »ganzheitlich« wahrnehmen,
das heifit, dass sie sich nicht ausschliefllich auf den Kérper beziehen. K2 mochte
zum Beispiel nicht nur medizinisch handeln, sondern den Menschen als Ganzes
kennenlernen (K2: 97), oder P1 bezeichnet Aromatherapie als spirituell, weil sie
nicht nur auf der medizinischen Ebene, sondern personenabhingig wirke (P1:
120-130).” Ein weiterer Grund, warum eine Handlung oder auch eine Vorstellung
als spirituell bezeichnet wird, ist der bei P5 angetroffene, aus einem Gefiithl he-
raus zu handeln (Ps: 127-137, 206).

Als spirituelle Vorstellungen vom Personal und von den PatientInnen gelten
aus emischer Sicht der Glaube an eine héhere Macht,** an ein Leben nach dem
Tod? und an eine nicht-materielle Komponente des Menschen.?

Insgesamt wird die Spiritualitit der PatientInnen eher wie in der Palliative
Care-Literatur beschrieben (s. Kap. 2.1) verstanden, die psychologisch und christ-
lich fundiert ist. Wihrenddessen entspricht die persénliche Spiritualitit eher
dem in dieser Dissertation vertretenen Verstindnis von alternativer Religiositit.
Doch wenn das Personal das psychologische Loslassen am Lebensende beispiels-
weise mit einer Wiedergeburt oder einer Personlichkeitsentwicklung konnotiert,
dann kann man das psychologische Spiritualititsverstindnis ebenfalls als Teil
der alternativen Religiositit des Personals verstehen. Die Frage ist nur, ob man
damit auch den religiosen Bediirfnissen der Sterbenden gerecht wird.

22 Dies liegt moglicherweise an fehlenden Riickfragen diesbeziiglich. Somit kann dieses Thema
nichtabschlieRend beantwortet werden.

23 Weitere Beispiele sind S4 (426) und F5 (450—454).
24 Vgl. K1: 47; S3: 417; KT1: 415—425.

25 Vgl. KT1: 427; F3:196, 240—244; P5: 22; Psy1:122.
26 Vgl. KT1: 298; F3: 204, 328; P5: 22, 26; Psy1: 126—134.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

Den verschiedenen Spiritualititsbegriffen ist also gemeinsam, dass sie auf
den personlichen Glauben und Gefiihle bezogen werden.” Wie sich am Beispiel
von Ps besonders gut gezeigt hat, stehen sie genau dadurch in Abgrenzung zu
religiosen Traditionen. Auch wenn damit an eine Tradition angeschlossen wird,
dann nur, weil sie als Teil des persénlichen Weges wahrgenommen wird und mit
der subjektiven Wahrnehmung iibereinstimmt (Psy1: 328; S4: 288; F3: 256).

Somit muss doch der hohe Stellenwert des Subjekts und des subjektiven Erle-
bens als wichtigster Bestandteil alternativer Religiositit betrachtet werden. Die-
ser duflert sich im Zusammenspiel der Inhalte, die aus dem New Age und neuen
religidsen Bewegungen in die breitere Gesellschaft diffundiert sind, und der Le-
gitimierung iiber die eigene Wahrnehmung.

10.4 Reflexion zum etischen Religionsverstandnis

Hervieu-Léger nennt drei Elemente, die Religiositit nach ihrer Definition ausma-
chen: erstens den Glauben, zweitens den Bezug auf eine Tradition, der implizit
oder explizit geschehen kann, und drittens, dass man sich selbst in der Konti-
nuitit einer Tradition sieht. Wie ausgefiihrt, zeichnet sich gemaf} dem bisherigen
Wissensstand in der Religionswissenschaft gegenwirtige alternative Religiositit
genau dadurch aus, dass sie Teil einer Subjektivierung ist und somit Traditionen
eine kleinere bis gar keine Relevanz mehr zukommt. Auch wenn jede Glaubens-
vorstellung oder Handlung ihre Entstehungsgeschichte hat, die iiber das Indi-
viduum hinausgeht, wird dieser Ursprung der Glaubensvorstellung, also der
Traditionsbezug, von den Interviewten in diesem Forschungsprojekt meistens
entweder nicht bemerkt oder zumindest nicht benannt.?® Sie sehen in diesen Fal-
len weder sich selbst noch die Handlungsstrategien und Glaubensvorstellungen
als zugehorig zu einer Tradition.” Viele Handlungsstrategien werden von den
Interviewten nicht direkt mit einer religiésen Tradition verbunden. Auch inner-
liche Kommunikation, die sehr hiufig stattfindet, bezieht sich nur selten explizit
auf religiése Traditionen. Trotzdem wird in den Interviews ersichtlich, dass sie
religiose Welt- und Menschenbilder, in den Worten von Hervieu-Léger Glauben,
einbeziehen. Auf eine subjektive Art werden Elemente aus verschiedenen Tradi-

27 Vgl. S3:595,598—606; KT1: 467—459; F3: 256; P5: 20,127—130, 216—220; Psy1: 328; Psy2: 88; S4: 288.

28 Ein moglicher Grund, dass ein Bezug der Vorstellungen und Handlungen auf die Traditionen
bewusst oder unbewusst nicht explizit hergestellt wird, konnte sein, dass die religiosen Tradi-
tionen in den Spitélern nicht angesehen sind. Ein zweiter Grund konnte sein, dass die Vorstel-
lung oder die Handlung durch die Tradition in den Alltag eingewebt wurde und mit der Zeit die
dahinterliegende Tradition ins Vergessen geraten ist.

29 Danachwurdeinden Interviews explizit gefragt.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Alternative Religiositat in der Palliative Care

tionen ibernommen, inklusive der christlichen. Manchmal wird der Hintergrund
der Handlungsstrategie und der Vorstellungen bemerkt, aber auch dann wird er
nur selten als legitimierende Referenz eingesetzt. Die subjektive Wahrnehmung
wiegt mehr als Begriindung als der Traditionsbezug. Nur wenige Personen sehen
sich selbst mit ihrem Glauben und den ausgefithrten Handlungen in der Konti-
nuitit einer Tradition. Wie vermutet, tritt er und damit auch die Gemeinschafts-
komponente, die fiir Hervieu-Léger aus der Einordnung in die Kontinuitit einer
Tradition entspringt, in den vorliegenden Daten in den Hintergrund. Die Komple-
mentirtherapien, bei denen es sich ebenfalls um tradierte Handlungen handelt,
werden zwar angewendet, aber von den Agierenden nicht zwingend als religios
bezeichnet, obwohl die Handlung eigentlich in Verbindung mit solchen Handlun-
gen entstanden ist. Sie konnen auch dann ausgefithrt werden, wenn jemand nicht
an Energie glaubt, sofern die anwendende Person eine beruhigende Wirkung auf
die Sterbenden beobachtet. So werden sie iiber die Erfahrung oder die persén-
liche Interpretation der Ausfithrenden mit einem eigenen Sinn und eigenen Vor-
stellungen verkniipft.

Hervieu-Léger bezieht zwar die subjektive, erlebniszentrierte Ebene ebenfalls
in ihre Theorie ein, bei ihr geht es jedoch um Zugehorigkeitsgefiihle, die durch
diese Erlebnisse erzeugt werden, und um die Validierung von Glaubensinhalten.
Wenn ein Inhalt oder auch eine Handlung nur iber sich selbst »auto-validiert«
wird, dann kann dies aus der Sicht von Hervieu-Léger, mangels der Einschitzung
der Akteure als Kontinuitit einer Tradition, nicht als Religion bezeichnet werden.
Im Sinne Bourdieus — auf den sich Hervieu-Léger beruft — sind diese Handlungen
und Vorstellungen jedoch einverleibte Tradition. Sie wurden so tief einverleibt,
dass sie von den Akteuren gar nicht mehr als Glaube empfunden werden, sondern
als personliche Wahrnehmungen, wie zum Beispiel die Existenz der »Seele«. Die-
se Wahrnehmung erscheint den Akteuren wiederum als Beweis, dass diese Ele-
mente traditionsunabhingig seien. Unter Bourdieus Gesichtspunkt der Einver-
leibung basieren sie jedoch auf Traditionen und kénnen somit aus einer etischen
Sicht auch ohne einen expliziten Traditionsbezug der sich dufRernden Akteure als
religios bezeichnet werden.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Ruhiges Sterben in der Palliative Care

Das Ideal des ruhigen Sterbens, wie es in Kapitel 8.1 anhand einer Codierung einer
Vorstellung vom Sterbeprozess ausgearbeitet wurde, soll nun weiter differenziert
und kontextualisiert werden.

Beim Ideal des ruhigen Sterbens handelt es sich in den Daten nicht um das
einzige Ideal eines Sterbeprozesses in den untersuchten Daten. Es finden sich
auch der Typus des »medizinisch korrekten Sterbens« und des »natiirlichen Ster-
bens« und andere. In Bezug auf alternative Religiositit nimmt jedoch das ruhige
Sterben einen hohen Stellenwert ein.

Es wird von den Mitarbeitenden im Forschungsfeld als Beschreibung der Ster-
beprozesse verstanden. Trotzdem ist es implizit normativ aufgeladen: Das Sterben
soll so ablaufen, man versucht es in diese Richtung zu beeinflussen. Die Wertung
ist implizit, weil sie nur in den wenigsten Fillen als solche erkannt wird und von
den Interviewten meistens als Beschreibung des realen Sterbeverlaufs angesehen
wird.” Diese Prozesse werden je nach Epoche und Disziplin aus verschiedenen
Blickwinkeln beschrieben:

Die vorhandenen Beschreibungen [von Sterbeprozessen] sind weder reine Re-
sultate biologisch-naturwissenschaftlicher Erkenntnisse, noch sind sie frei von
Wertvorstellungen und historischen bzw. soziokulturellen Einflissen. [.] Was
die Eckpunkte des Sterbeprozesses sind, wann das Sterben einsetzt, welches Kri-
terium den Todeszeitpunkt markiert und was wir demzufolge unter einem »Ster-
benden«verstehen, wird durch medizinisch-biologische Modelle, aber auch durch
religiose und ethische, gesellschaftliche und kulturelle, historische und rechtliche
Konstruktionen und vielfiltige Wechselwirkungen dieser EinflussgrofRen (mit)be-
stimmt. (Grofd u.a. 2010: 17).

1 Vgl. z.B. Salis Gross 2001; Drefike 2012; DrefRke 2005; Dreflke 2008: 230; Streckeisen 2001 oder
Walter1996b.

2 Dasselbe beobachten auch Salis Gross (2001: 195-197) und DrefSke (2005: 164—210): Der Sterbe-
verlauf wird oft erst nach dessen Abschluss als friedlich oder chaotisch deklariert und gedeutet.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Religion, Spiritualitat, Medizin

Die Wahrnehmung von Sterbeprozessen basiert zwar auf dem feststellbaren Zer-
fall des menschlichen Korpers, die Konzepte dazu bilden sich jedoch aus dessen
Reflexion und Interpretation. Eine Unterteilung in verschiedene Phasen des
Sterbens fand beispielsweise erst in den 1970er Jahren im Rahmen der Sterbefor-
schung u. a. durch Kiibler-Ross statt (vgl. Grofd u. a. 2010: 25). Ebenso ist die me-
dizinische Sicht auf die Frage, wann ein Sterbeprozess beginnt und wann er mit
dem Tod endet, durch eine lange Debatte gepragt (vgl. ebd.: 27). Die Unterteilung
in »priterminal«, »terminal« und »final« ist heute typisch fiir die Palliative Care
(vgl. Jonen-Thielemann 2012), die Phasen sind jedoch nicht klar definierbar (vgl.
Kaiser u.a. 2010: 9). Auf der sozialwissenschaftlichen Ebene gibt es dementspre-
chend eine Vielfalt unterschiedlicher Ansitze, je nachdem, welche Thematik im
Fokus steht und welches der Hintergrund des Forschungsprojekts ist.

Im vorliegenden Projekt ist u.a. das Zusammenspiel der Unterteilung in
praterminal, terminal und final mit dem ruhigen Sterbens von Interesse. Die
Unterteilung wird von den Interviewten nur selten ausgesprochen, aber dennoch
werden die Handlungen darauf ausgerichtet und dadurch ein solcher Verlauf
des Sterbeprozesses implizit vorausgesetzt. Die Idee des ruhigen Sterbens fiigt
diesen drei Phasen eine vierte hinzu, die postmortale. Dadurch, dass der ruhige
Sterbeprozess auf ein Ziel hinarbeitet, nimlich das Loslassen, wird die unsterb-
liche Komponente des Menschen als Teil des Sterbeprozesses eingebracht und es
braucht eine Erklirung, was nach dem Loslassen mit den Verstorbenen geschieht.

Das Ideal des ruhigen Sterbens im Kontext der Palliative Care soll nun weiter
ausgefithrt werden. In welchem Verhiltnis steht es zur Unterteilung in die Sterbe-
phasen und zu welchem Zeitpunkt wird es eingesetzt?

11.1 Abhangigkeit des Sterbeideals vom Zustand der Sterbenden

Das Ideal des ruhigen Sterbens zeigt sich vor allem in der Wirkung, die die Mitarbei-
tenden den Handlungsstrategien zuschreiben. Wie in Abbildung 10 (s. Kap. 9.1) auf-
gezeigt, werden die unterschiedlichen alternativ-religiosen Handlungsstrategien
zu unterschiedlichen Zeitpunkten im Sterbeprozess eingesetzt. In einer Analyse
der Wirkung, die den Handlungsstrategien zugeschrieben wird, lisst sich diese
Unterscheidung verfeinern: Je niher die Sterbenden dem Tod zu stehen scheinen,
umso eher werden Handlungsstrategien eingesetzt, die das »Loslassen« unter-
stiitzen sollen. Werden sie in der priterminalen Phase verortet, dann bezwecken
die Interventionen eher eine Steigerung der Lebensqualitit. Daraus lisst sich
schliefden, dass das Ideal des ruhigen Sterbens hauptsichlich in der terminalen
und der finalen Phase zum Tragen kommt.

Das zeigt sich zum Beispiel an der Wirkung, die aromatherapeutischen Hand-
lungsstrategien beigemessen wird. Sie konnen gemif den spitalinternen Wei-

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Ruhiges Sterben in der Palliative Care

sungen sowohl die Behebung kérperlicher Beschwerden bezwecken als auch Be-
ruhigung und Entspannung der PatientInnen, je nachdem, zu welchem Zeitpunkt
die entsprechende Aktion ausgefithrt wird. In den Interviews zeigte sich, dass in
der priterminalen Phase mehr auf kérperliche Beschwerden eingegangen wird.
Der Aromatherapie wird dabei eine dhnliche Wirkung wie schulmedizinischen
Mitteln zugeschrieben — auch wenn die Wirkungsweise nicht unbedingt dieselbe
sei, denn einerseits werde der Erfolg tiber die chemischen Bestandteile des Mit-
tels provoziert, andererseits durch die menschliche Nihe, die bei der Anwendung
notig sei. In der terminalen Phase liegt der Fokus in der Umsetzung der Aroma-
therapie hingegen auf der positiven Beeinflussung der Atmosphire und der For-
derung des »Loslassens«. Auch die Handlungsstrategien, die unter »Dasein« ge-
fasst werden und hauptsichlich auf den ruhigen Sterbeprozess ausgerichtet sind,
werden in der terminalen und finalen Phase eingesetzt.

Ahnliches lisst sich in den Beschreibungen der Kérpertherapie beobachten:
Die Anwendungen der Korpertherapie, die symptomlindernd wirken sollen, wer-
den eher dann eingesetzt, wenn die PatientInnen noch iiber Heilungschancen
verfiigen oder noch nicht unmittelbar vor dem Tod zu stehen scheinen. Sie sollen
laut KT1 hauptsichlich das »Wohlbefindenc, also die Lebensqualitit unterstiitzen.
Es wird damit bezweckt, dass den PatientInnen etwas »gut tut, dass Schmerzen
gemildert werden konnen und dass der Korper sich entspannen kann. Je niher
eine sterbende Person dem Tod kommt, umso weniger soll sie jedoch berithrt wer-
den. Dann werden eher Gespriche eingesetzt, die férderlich fiir das »Loslassen«
sind. Es wird also auch in der Korpertherapie in der terminalen Phase das Ideal
des ruhigen Sterbens verfolgt.

Es gibt jedoch auch Fille, in denen das Ideal schon frither auftritt, wenn die
Pflegenden davon ausgehen, dass die Sterbenden noch nicht unmittelbar vor dem
Tod stehen: Viele der Gespriche, von welchen die befragten PsychologInnen und
Seelsorgenden berichten, werden schon in der priterminalen Phase eingesetzt
und werden trotzdem mit dem Ziel des »Loslassens« gefiihrt. Sie sollen diesen
Prozess in dem Sinne unterstiitzen, als dass Konflikte aus dem Leben geklirt
werden. Es handelt sich dabei eher um psychologische Gespriche. In Anlehnung
an das Modell von Kiibler-Ross ist diese frithere Sterbephase nétig, um schliefilich
zur Akzeptanz zu gelangen. In wenigen Fillen wurde erwihnt, dass auch korper-
liche Voraussetzungen wie die Schmerzfreiheit eine Grundlage fir eine Entwick-
lung vor dem Tod darstellen. Aus dieser Sichtweise werden sogar medizinische
Handlungsstrategien zur Schmerzlinderung als Beitrag zu einem ruhigen Sterbe-
verlauf gesehen. Dies war in den untersuchten Fillen jedoch nur selten der Fall.

Die beschriebenen reinigenden Handlungen nach dem Tod kénnen ebenfalls
mit dem ruhigen Sterben in Verbindung gebracht werden. Die Reinigung soll den
»guten« Ubergang in den Tod gewihrleisten. Sie dient ebenfalls dazu, dass die

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

verstorbene Person »gehen kann, beziehen sich aber auf die immaterielle Kom-
ponente des Menschen.

Es zeigt sich, dass das Ideal des ruhigen Sterbens zwar hauptsichlich in der
terminalen und der finalen Phase zu erreichen versucht wird, je nach Weltbild wird
es in manchen Fillen aber auch als Element in der priterminalen oder der post-
mortalen Phase aufgenommen.

11.2 Das ruhige Sterben als Leitidee im Umgang mit Sterbenden

Das Ideal des ruhigen Sterbens steht im Kontrast zur Idee der Lebensqualitit,
dem eingangs vorgestellten Ziel der Palliative Care. Auch wenn in der 6ffentli-
chen Kommunikation die »Lebensqualitit bis zum Schluss« hochgehalten wird,?
zielen die Interventionen, die in Todesnihe ausgefithrt werden, darauf hin, den
Sterbenden zu einem ruhigen Sterben zu verhelfen.

Der Begriff der Lebensqualitit wird in den Sozialwissenschaften und in der
Medizin eingesetzt und lisst sich vor allem durch seinen Verwendungskontext
vom dhnlichen Begriff des Wohlbefindens abgrenzen, der eher im Kontext der
Psychologie benutzt wird (vgl. Berth u. a. 2011: 54). Er bezieht im Sinne der World
Health Organization nicht nur die korperliche Gesundheit, sondern auch den psy-
chischen Zustand und soziale Beziehungen mit ein.* Trotzdem wird im Zusam-
menhang mit KrebspatientInnen oft der Karnofsky-Index verwendet, der sich auf
Krankheitssymptome und Selbststindigkeit beschrinkt (vgl. ebd.: 56 f.).°

Alternativ-religiése Handlungsstrategien in der priterminalen Phase dienen
eher der Symptomlinderung, was im Kontext der Lebensqualitit steht. Hand-
lungsstrategien in unmittelbarer Todesnihe hingegen stehen dem diametral
gegeniiber. Das Ideal des ruhigen Sterbens und des Loslassens des Lebens ist ein
scharfer Kontrast zur lebensbejahenden Ausrichtung auf die Qualitit des verblei-
benden Lebens.

3 Vgl.von Wartburg u.a. 2012: 7; Dref3ke 2008: 218.

4 »WHO defines Quality of Life as individuals perception of their position in life in the context
of the culture and value systems in which they live and in relation to their goals, expectations,
standards and concerns. Itis a broad ranging concept affected in a complex way by the person’s
physical health, psychological state, level of independence, social relationships, personal beliefs
and their relationship to salient features of their environment« (World Health Organization 1997).
Diese Definition wurde auch vom schweizerischen Bundesamt fiir Gesundheit lbbernommen (vgl.
www.bag.admin.ch/transplantation/00692/02582/12400/index.html?lang=de, zuletzt gepriift am
20.02.2016).

v

Dies, obwohl auch verschiedenste Forschung zur Spiritualitit als Einflussfaktor auf Wohlbefin-
den und Lebensqualitat besteht (Zwingmann u.a. 2011: 78—82). Zur Umsetzung des Konzepts der
Lebensqualitats. z. B. Drefke (2008: 224).

- am 14.02.2026, 19:20:45



http://www.bag.admin.ch/transplantation/00692/02582/12400/index.html%3Flang%3Dde
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.bag.admin.ch/transplantation/00692/02582/12400/index.html%3Flang%3Dde

11 Ruhiges Sterben in der Palliative Care

Das Ideal des ruhigen Sterbens kann mittels des Konzepts der Leitidee von
Rainer M. Lepsius weiter untersucht werden: Nach Lepsius (2013: 27) gibt es kon-
textspezifische Ideen, die das Verhalten in einem bestimmten Kontext prigen und
strukturieren. Eine davon ist die dominante »Leitidee«, welche die anderen Ideen
pragt.® An diese wiederum sind »Rationalititskriterien« gekniipft, die ihrerseits
an den bestimmten Handlungskontext gebunden sind. Mit »Rationalitatskrite-
rien« werden die Argumente bezeichnet, welche die Handlungsstrategien legi-
timieren. Diese Kriterien gelten nur unter bestimmten Umstinden, die typisch
fir die jeweilige Leitidee sind: »Im Zuge ihrer Institutionalisierung werden Wert-
vorstellungen und Leitideen konkretisiert durch die Ausbildung von Rationali-
tdtskriterien « (Lepsius 2013: 27). Wie viel Relevanz eine Leitidee hat, zeigt sich
daran, inwiefern sich das Handeln der Akteure an deren Rationalititskriterien
orientiert.”

Lepsius hat sich mit seiner Theorie auf politische Institutionen und Systeme
konzentriert, sie lisst sich aber durchaus auch auf die Leitideen innerhalb der
untersuchten Spitiler anwenden: Innerhalb eines Spitals kénnen aus dieser Per-
spektive verschiedene Leitideen vertreten werden und dieselbe Idee kann in meh-
reren Organisationen® vorkommen. Innerhalb der Organisationen kénnen dem-
entsprechend Konflikte zwischen den Leitideen bestehen (vgl. ebd.: 30; Lepsius
1995: 394).

Kann das ruhige Sterben die zentrale Leitidee im Umgang mit Sterben und
Tod sein und somit auch zur Leitidee der Palliative Care werden? Und wiirde das
bedeuten, dass sie mit der zunehmenden Institutionalisierung der Palliative Care
ebenfalls institutionalisiert wird? Unter dem Aspekt einer gemeinsamen Leitidee
der Palliative Care konnen die Daten in ein neues Licht geriickt werden. Das er-
moglicht eine neue Sicht auf das Zusammenspiel von Vorstellung, Legitimierung
und Handlung, also jenen Elementen, die in der Datenauswertung herausge-
arbeitet und in Kapitel 9 zusammengefasst wurden.

6 Die Vermittlungsprozesse zwischen Leitideen und Verhalten nennt Lepsius »Institutionen«. Im
Folgenden wird lediglich das Konzept der Leitidee aufgenommen und ihr Zusammenhang mit
Rationalitatskriterien und Handlungskontexten. Die Bezeichnung »Institution« wird nicht von
Lepsius itbernommen, sondern wie bisher weitergefiihrt.

7 Fir Lepsius haben die »Institutionen« noch mehr Dimensionen, nicht nur die Rationalitatskri-
terien und den Handlungskontext, sondern auch »die Entwicklung von Sanktionsmitteln zur
Durchsetzung ihrer Celtung gegeniiber andern Leitideen, die Verarbeitung von Folgen und Kon-
tingenzen, die durch Institutionalisierungsprozesse ausgelost werden, und die Konfliktaustra-
gung und Vermittlung zwischen verschiedenen und gegensitzlichen institutionalisierten Leit-
ideen« (Lepsius 1995: 399f.). Dies wird im vorliegenden Kontext jedoch nicht beachtet, da solche
Sanktionsmittel in den analysierten Daten nichtidentifiziert wurden.

8 Die Spitaler selbst wiirde Lepsius nicht als »Institutionen«, sondern als »Organisationen« be-
zeichnen.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

Der Zusammenhang von Handlungsstrategien, Vorstellungen und Legitimie-
rungsstrategien kann in Anlehnung an Lepsius’ Institutionsverstindnis wie folgt
analysiert werden: Innerhalb der Spitiler kann es verschiedene Leitideen geben.
Eine davon ist die Vorstellung des ruhigen Sterbens. Der Handlungskontext des
ruhigen Sterbens ist die palliative Situation in unmittelbarer Todesnihe, sobald
nicht mehr medizinische oder berufsspezifische Handlungsstrategien ausgefiithrt
werden konnen und somit eine von Unsicherheit geprigte Situation vorliegt,” die
nicht zum heilungsorientierten Selbstverstindnis der Spitiler passt.”® Diese Si-
tuation bedingt die spitileriibergreifende Leitdee in der Palliative Care. Gemif3
den erhobenen Daten herrscht die Leitidee des friedlichen Sterbens ab einem
gewissen Zeitpunkt im Sterbeprozess vor, wihrend vorher die Erhaltung der Le-
bensqualitit angestrebt wird." Die Idee und deren Handlungskontext werden zu-
sammen mit der Institutionalisierung der Palliative Care ins Gesundheitssystem
aufgenommen. Der Handlungskontext des Sterbens wird Teil des Spitals. Diese
Leitidee wird von den Akteuren u.a. mit religiosen Handlungsstrategien ver-
kniipft und auch mit der Vorstellung einer unsterblichen Komponente.

Die zur Leitidee des ruhigen Sterbens zugehorige Rationalisierungsstrategie
ist die Referenz auf das eigene Gefithl und die persénliche Erfahrung. Diese passt
in den beschriebenen Handlungskontext, weil nur wenige bis keine Vorschriften
einzuhalten sind. Die Palliative Care ist insbesondere im Spital ohne Palliativsta-
tion nur schwach verankert, was dazu fithrt, dass die Handlungsstrategien zur
Forderung des ruhigen Sterbens vorwiegend auf der individuellen Ebene ausge-
fuhrt und vom Spital nicht institutionell unterstiitzt werden. Die dazugehorige
Rationalisierungsstrategie basiert ebenfalls auf dem Individuum und ist nur we-
nig reflektiert. In Spital Rotach sind die Handlungsstrategien mit dem Ziel des
ruhigen Sterbens stirker in der Struktur verankert, obwohl in den Leitlinien die
Lebensqualitit an erster Stelle steht. Das heifit, dass das Spital solche Interventio-
nen vorschligt und sie institutionell unterstiitzt. Dennoch ist diese Leitidee auch
auf der Palliativstation in Spital Rotach noch grofitenteils implizit, da sie ausge-
hend von den mitarbeitenden Personen nur langsam in die Institution einflief3t
und nur wenig reflektiert ist. Im folgenden Kapitel wird gezeigt werden, dass
im besagten Spital einige Abliufe aus der individuellen Praxis in die Institution
iibernommen wurden. Dennoch nimmt das ruhige Sterben in der Kommunika-
tion nach auflen keine zentrale Rolle ein. Es scheint zwar im Zitat von Saunders
in der Informationsbroschiire auf, aber ansonsten fokussiert der Inhalt auf die
Lebensqualitit. Im Alltag auf der Station zeigt sie sich in kleinen Dingen, wie zum
Beispiel in Ausdriicken wie »gehen konnen« anstatt »sterben«. Erst in den Inter-

9 Hieristeinschrankend anzumerken, dass medizinische Handlungen nicht analysiert wurden.
10 Mehrdazuin Kapitel13.

11 Die Leitidee der kurativen Medizin ist demnach das Gesundwerden.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Ruhiges Sterben in der Palliative Care

views konnte die Tragweite des Konzepts erfasst werden. Dass in den untersuch-
ten Spitilern das ruhige Sterben meistens nicht als Ideal erkannt, sondern als der
reale Prozess des Sterbens wahrgenommen wird, ldsst darauf schlief3en, dass der
wissenschaftliche Diskurs zum guten Sterben und zu idealen Sterbeprozessen in
der Praxis bislang nur wenig reflektiert wird.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 Die Rolle der Institution

In den Daten hat sich gezeigt, dass alternative Religiositit in der Palliative Care in
Handlungsstrategien und Glaubensvorstellungen vorkommt. Im Folgenden wer-
den die Daten daraufhin rekapituliert, wie diese Religiositit in den untersuchten
Institutionen aufgenommen wird. Das lisst sich in verschiedene Fragen untertei-
len: Welche Handlungsstrategien wurden im individuellen Rahmen und welche
institutionalisiert ausgefithrt? Und unter welchen Umstinden war das moglich?
Diese Fragen sind in der vorliegenden Arbeit von grofier Relevanz, da damit die
Einbettung alternativer Religiositit in den untersuchten Spitilern nachvollzogen
werden kann. Es wird ein weiter Institutionsbegriff verwendet, in dem auch die
Organisation »Spital« als Institution verstanden wird.!

Ob etwas im Spital institutionalisiert ist, wird an vier Kriterien festgemacht,
von denen mindestens eins erfillt sein muss.

1) Die Handlungsstrategie ist schriftlich festgehalten.

2) Die bendtigten Hilfsmittel werden vom Spital bereitgestellt.

3) Dieinterviewte Person und/oder deren Arbeitskollegen sehen die ausgefithrte
Handlung als ihre professionelle Aufgabe.

4) Eine Person wurde zur Ausfithrung dieser Handlungsstrategie angewiesen.

Anhand dieser Punkte wird zwischen institutionalisierten und nicht-institutiona-
lisierten Handlungsstrategien unterschieden.” Bei Letzteren, so die Vermutung,

1 Der Institutionsbegriff wird in der Soziologie und der Religionssoziologie mit unterschiedlichen
Bedeutungen gefiillt und insbesondere das Verhiltnis des Individuums zur Institution wird ver-
schieden ausgelegt (vgl. z.B. Miebach 2014: 66f.; Schiller-Merkens 2008: 32—35; Fuchs-Heinritz
u.a. 2011: 308—309). Meistens wird beziiglich Spitédlern von »Organisationen« gesprochen. In der
vorliegenden Arbeit wird der Begriff »Institution« jedoch im Hinblick auf die Fragestellung ver-
wendet, inwiefern Handlungsstrategien und Vorstellungen als Teil der Spitalstrukturangesehen
werden sollen oder sie als individuell und personlich zu verstehen sind. Der Begriff wird also
nichtim Sinne des soziologischen Jargons verwendet.

2 EinGrofteil der untersuchten Handlungsstrategien und der Vorstellungen dahinter wurde nicht
in den Beobachtungen mitverfolgt, sondern in Form von Interviews und Dokumentenanalyse er-
fasst. Somitliegt den Untersuchungen die Interpretation der Interviewten oder der Spitéler bzw.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

handelt es sich um persénliche Handlungsstrategien, denn sie wurden meistens
autoreferenziell begriindet. Das heif3t, die persénlichen, »nicht-institutionalisier-
ten« Handlungen werden nicht von den Spitilern vorgeschrieben, sondern stam-
men, wie von den interviewten Personen dargestellt, aus dem »Repertoire« der
ausfithrenden Person.

12.1 Handlungsstrategien in den Spitalern
12.1.1 »Dasein«

Wihrend des »Daseins« wurden teils institutionalisierte, teils nicht institutionali-
sierte Handlungsstrategien ausgefithrt. Trotzdem lassen sich Tendenzen feststel-
len. Wie im Datenkapitel 6.1 gezeigt wurde, werden die Handlungen im »Dasein«
nach einem Bruch in der Arbeit eingesetzt, der je nach Berufsgruppe bei einem
bestimmten Punkt im Verlauf des Sterbens der PatientInnen eintritt. Dieser Bruch
ist fiir die meisten verbunden mit einer ungewohnten oder sogar schwierigen Si-
tuation. Die meisten Handlungsstrategien, die wihrend des »Daseins« ausgefiihrt
werden, nimmt das Personal nicht als von den Spitilern vorgegeben war. Ob sie
trotzdem als Teil der eigenen Rolle gesehen werden, ist unklar.? Generell wurden in
den Interviews keine Angaben zur Herkunft dieses Topos gemacht, auch nicht von
den freiwilligen Mitarbeitenden, die das »Dasein« als ihre Hauptaufgabe sehen.
Nur von den Seelsorgenden wurde auf Nachfrage das Konzept des »Daseins« auf
die Bibel zuriickgefiihrt (s. E-Mail von S2 am 16.03.2015) und auf die Gegebenhei-
ten der Krisensituation, in denen sich die PatientInnen befinden (s. Notizen zum
Telefonat mit S4 am 16.04.2015; E-Mail von S3 am 16.03.2015). S3 schreibt dort zu-
dem, dass fiir die Freiwilligen keine schriftlichen Vorgaben dazu bestehen.

Die schweizerische Gesellschaft fiir Palliative Care, palliative ch, greift in der
Leitlinie »Best Practice« von Spiritual Care das »Dasein« als Grundlage fiir die
spirituelle Betreuung auf. Allerdings werden dort keine spezifischeren Angaben
dazu gemacht, was dabei genau getan werden soll, aufer, dass man offen zuho-
ren soll (vgl. palliative ch 2008: 4). Der Bruch in der Arbeit entsteht aus der Absenz
von Vorschriften der Spitiler. Palliativ ch geht zwar auf diese Situationen ein und
schlagt das Instrument des »Daseins« vor, umreif3t dieses aber auch nur ungenau.

der Verfasserlnnen der entsprechenden Dokumente zugrunde. Auch bei denjenigen Handlungs-
strategien, die in den Feldnotizen festgestellt wurden, handelt es sich um eine Verschriftlichung
der Daten durch die Forscherin, die mittels der angewendeten Erhebungs- und Auswertungsme-
thoden so gegenstandsgemafd wie moglich ausfallt (s. Kapitel 3 zur Methode).

3 Wie ein Arzt von einem anderen Spital angemerkt hat, sieht er das In-sich-Gehen, wenn jemand
im Koma liegt, als Teil seiner Aufgabe als Arzt (Gespriach vom 25.09.2015). Die wenigsten Inter-
viewten haben sich dazu gedufiert.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 Die Rolle der Institution

Dieses Papier wurde zudem von den interviewten Personen nicht erwdhnt, was
auf seine geringe Relevanz im Arbeitsalltag der Interviewten hindeutet. Klar ist
deshalb, dass der Topos des »Daseins« einen freien Raum des eigenen Ermessens
innerhalb der Spitalstrukturen eréffnet und eine Chance bietet, in Situationen zu
handeln, in denen vorgeschriebene Handlungen nicht mehr greifen.

Die Gestaltung des »Daseins« basiert auf Berithrungen und Prisenz, was
nicht klar als institutionalisiert oder personlich bezeichnet werden kann. Jedoch
muss ein gewisses Quantum an Zeit zur Verfiigung stehen: Die Seelsorgenden ha-
ben zwar nicht die Zeit, zu allen Patientinnen und Patienten im Spital zu gehen,
sie rechnen jedoch pro Besuch im Vergleich mit anderen Berufsgruppen relativ
viel Zeit ein. Wenn die Sterbenden christlich sind, dann kénnen sie wihrend des
»Daseins« christliche Rituale durchfiithren, wie es ihrem kirchlichen Auftrag ent-
spricht. Wenn aber die zu Betreuenden nicht dem Christentum angehéren, fithrt
dies dazu, dass sie auf alternativ-religiose Handlungsstrategien zuriickgreifen,
um diesen Situationen gerecht zu werden. Diese finden innerlich statt, sodass sie
von auflen nicht sichtbar sind. Die Freiwilligen praktizieren in dieser Zeitspanne
alternativ-religiose Meditationen und fithren innerliche Gespriche. Beides kann
problemlos durchgefiihrt werden, da von aufien nicht sichtbar ist, was die aus-
fithrende Person »innerlich« macht. Dass alternativ-religiése Handlungsstrate-
gien wihrend des »Daseins« meistens innerlich ausgefiithrt werden, indiziert ein
Tabu im Umfeld der Handelnden. Dass sie den Sterbenden auf diese Art beim
Loslassen helfen wollen, soll nicht gesehen werden. Als Ausnahme wird in Spital
Heckenbiihl von den Pflegenden in dieser Situation Aromatherapie in Form von
Raumbeduftung angewendet. Die Mittel und Vorschriften dazu sind vom Spital
vorgegeben und somit akzeptiert und kénnen ohne viel Zeitverlust im stressigen
Arbeitsalltag angewendet werden. Nur die Pflegenden in Spital Rotach koénnen
sich im »Dasein« Zeit zum Zuhéren nehmen. Der befragte Arzt und die Arztin
verfiigen nicht iiber die zeitlichen Ressourcen, um nur einfach da zu sein.

Die PsychologInnen in Spital Rotach verstehen Imaginationen als Teil des »Da-
seins«. Dabei werden Sterbende auf eine imaginierte Reise gefithrt. Im Gegensatz
beispielsweise zu den Meditationen sind die Imaginationen von auflen hérbar
und finden somit im Einverstindnis des Umfelds statt. Auch werden sie als Teil
der Psychotherapie nach C.G. Jung verstanden (vgl. Baier 2009: 624f.), weshalb
sie hier als institutionalisiert bezeichnet werden.

12.1.2 Gesprache als Handlungsstrategien

Dass Gespriche tiber Religiositit und Spiritualitit zur Aufgabe bestimmter Be-
rufsgruppen gehoren, ist in den Spitilern zwar nicht schriftlich festgehalten,
wird aber von den interviewten Personen so wahrgenommen. Die zwei Personen
im Konsiliardienst fir spezialisierte Palliative Care in Spital Heckenbiihl sehen

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

sich in Form von Assessments fiir Gespriche zustindig, haben jedoch meistens
keine Zeit fir einen vertieften Austausch dariiber hinaus. Dafir seien die Seel-
sorgenden, die PsychologInnen und die Koérpertherapeutin kompetent. Diesen
Berufsgruppen wird von den Spitilern auch mehr Zeit mit den einzelnen Patient-
Innen zugesprochen. Die Pflegenden sehen mehrheitlich die Seelsorgenden als
verantwortlich fiir diese Gespriche, mit der Begriindung, dass sie selbst nur iiber
wenig Zeit verfiigen oder sich keiner Religion zugehérig fithlen. Da sie laut den
Palliative Care-Leitlinien auch auf die spirituellen Bediirfnisse der PatientInnen
eingehen sollen, versuchen sie die »spirituelle Ebene« iiber den Beziehungsauf-
bau zu erreichen. Auch laut der Vorlage zur »Best Practice« von palliative ch sollen
Gespriche iber religiése Fragen zwar von allen gefithrt werden, aber die Seel-
sorgenden werden als die SpezialistInnen dargestellt (vgl. palliative ch 2008: 4).
Die Seelsorgenden teilen diese Ansicht. Und auch die Komplementirtherapeutin
in Spital Heckenbiihl und die PsychologInnen in Spital Rotach sind einverstanden
mit der Rolle, die ihnen zugeteilt wird. Nur die Psychologin in Spital Heckenbiihl
sieht sich nicht zustindig fiir Gespriche iber »Spiritualitits, da sie unter »Spi-
ritualitit« etwas zutiefst innerliches versteht, was gar nicht in Gesprichen aus-
gedriickt werden konne. Die Freiwilligen F3 und F2 in Spital Heckenbiihl fithren
nur selten Gespriche mit den PatientInnen, weil sie vorwiegend in der Nacht bei
Schwerkranken eingesetzt werden. Sie wollen den Sterbenden zudem nichts auf-
dringen und reagierten abwehrend, als sie in den Interviews nach Gesprichen
tiber Religion gefragt wurden (F3: 417—419). Aus diesen Reaktionen wurde ersicht-
lich, dass das Thema Religion in Spital Heckenbiihl ein Tabu darstellt. Dasselbe
indiziert die abwehrende Reaktion der Pflegenden in Spital Heckenbiihl. Religion
soll ein Thema der Seelsorge bleiben und nicht vom medizinischen Personal iiber-
nommen werden. In Spital Heckenbiihl, so die Arztin im Konsiliardienst, wiirden
Religiositit und Spiritualitit gerade von jiingeren Arzten oft belichelt (K2: 155—
159). In Spital Rotach sind die Grundlagen anders, hier kommen Freiwillige auch
tagsitber und zeigen sich offener fiir Gespriche oder auch Gebete mit Sterbenden.
Auch der zustindige Arzt findet Zeit fir Gesprache tiber religiose Vorstellungen
und Bediirfnisse.

Gespriche konnen je nach Berufsgruppe als institutionalisiert bezeichnet wer-
den. Die wichtigste Grundlage dafiir ist, dass den Mitarbeitenden die Zeit dafiir
zur Verfiigung steht. Argumente gegen Gespriche sind die Haltung des Umfelds
gegeniiber Religiositit, die Wahrnehmung der eigenen Rolle, die keine Gespri-
che tiber Religion beinhaltet, fehlende personliche Religiositit oder der Zustand
und die Wiinsche der Sterbenden. Fiir katholische Seelsorgende besteht zudem
die Regelung der Landeskirche, dass sie nur PatientInnen der eigenen Konfession
besuchen diirfen (vgl. Dienststelle Spital- und Klinikseelsorge 2007, anonymisiert,
Quelle der Verfasserin bekannt), was je nach Person eingehalten oder fallweise auf
Wunsch der PatientInnen umgangen wird.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 Die Rolle der Institution

12.1.3 Komplementére Therapien

Eine Komplementirtherapie ist in Spital Heckenbiihl institutionalisiert, aber
nicht unter dem urspriinglichen Namen, sondern als Korpertherapie. Sie hat nur
unter der Bedingung, dass sie nicht als religis aufgefasst wird, Platz in Spital
Heckenbiihl. Der Name »Korpertherapie« distanziert sich durch die Betonung
des Korpers von den religiosen Inhalten. In der Prisentation nach aufien wird die
Kérpertherapie auch nicht unter ihrem neuen Namen erwihnt: Auf der Webseite
des Spitals wird sie nicht aufgefithrt und auch die Abrechnung geschieht ohne
explizite Nennung tiber die Pflege. Die Kérpertherapie wurde personengebunden
in Spital Heckenbiihl aufgenommen.* Eine langjihrige Mitarbeiterin des Pflege-
fachpersonals hat sich in dieser Therapieform weitergebildet und dann langsam
ihre Stellenprozente im neuen Beruf erhéht.

Die Argumente, weshalb Korpertherapie funktioniere, sind naturwissen-
schaftlich ausgerichtet. KT1 gibt im Interview auf eine abstrakte Weise Auskunft
tiber die Herkunft der Techniken aus verschiedenen Traditionen im Schnittfeld
von Religion und Medizin. »Energetische Blockaden« spielen im Spitalkontext
nur eine sekundire Rolle, auch wenn sie fiir andere Anbieter dieser Heilmetho-
de eine zentrale Rolle spielen. Die Therapieform basiert nach der schweizerischen
Gesellschaft dieser Komplementirtherapie auf der Uberzeugung, dass sich je-
der Mensch in einem zweipoligen Energiefeld befinde, in dem die Lebensenergie
flieRt. Durch deren Erhalt werde die Gesundheit und das Wohlbefinden des Men-
schen gefordert.®

In den Beispielen fokussiert KT1 mehr auf die Wirkung, dass man sich wohl-
fithle und entspannen kénne. Aus dem Anfang des Interviews geht jedoch hervor,
dass Auswirkungen auf die Psyche oder die Person als Ganzes fiir die Therapeutin
selbst eine wichtigere Stellung einnehmen als die korperliche Behandlung (KT1:
18-32). In der Umsetzung der Arbeit selbst zeigte sich zudem, dass religiose Kon-
zepte auch hier prisent sind: Die Massage wurde nach der indischen Elementen-
lehre mit wellenférmigen Bewegungen ausgefiihrt, weil die Niere, an welcher der
Behandelte Probleme hatte, fiir das Element Wasser stehe. Das weist darauf hin,
dass diese Komplementirtherapie im Spitalkontext als kérperliche und psycho-
logische Technik ihren Platz hat, im Hintergrund und auch in der Umsetzung je-
doch alternativ-religiése Konzepte einfliefRen.

4 Da die Nachfrage zu komplementéren Therapien steigend ist, wire sie ohne diese Gelegenheit
wohlauch im Spital aufgenommen worden, wie es auch in anderen Schweizer Spitilern passiert
ist. Das kannjedoch im Rahmen der vorliegenden Arbeit nicht rekonstruiert werden.

5 Schweizerischer Verband dieser Komplementértherapie: Internetseite anonymisiert, Quelle der
Verfasserin bekannt, zuletzt gepriift am 21.08.2016.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

Aromatherapie ist in beiden Spitilern durch schriftliche Weisungen vorgege-
ben. Somit handelt es sich dabei um eine institutionalisierte Handlungsstrategie.
Die Ausfithrenden sind immer die Pflegenden. Wie oben dargelegt, eignet sich
die Aromatherapie fiir die Pflege in Spital Heckenbiihl, weil gleichzeitig andere
Handlungen ausgefithrt werden kénnen, was wieder den Zeitaspekt in Spital He-
ckenbiihl betont. Interessant ist, dass in Spital Heckenbiihl in der Umsetzung nur
das aufgenommen wird, was sich auf kérperliche Beschwerden bezieht, wihrend
in Spital Rotach Aromatherapie nur teilweise zur Symptombekimpfung einge-
setzt wird. In Letzterem dient sie vorwiegend der Raumbeduftung, was die »At-
mosphire« reinige und das Loslassen férdere. Der medizinische Aspekt wird auf
der untersuchten Palliativstation eher abgelehnt. Das kann, wie im Datenkapitel
angesprochen, einerseits darauf zuriickgefithrt werden, dass die Pflegenden dort
mehr mit PatientInnen konfrontiert sind, die Komplementirmedizin der Schul-
medizin vorziehen, was teilweise zu grofRen Schmerzen fithren kann. Anderer-
seits ldsst sich in Spital Rotach allgemein mehr Offenheit gegeniiber Religiositit
feststellen und somit hat Aromatherapie als Hilfe im Sterbeprozess seine Berech-
tigung.

Die komplementir-therapeutischen Anwendungen stehen in einer Zwischen-
position: Dank ihres Ursprungs in der Phytotherapie, die sich, wie auch die Schul-
medizin, auf biochemische Wirkstoffe beruft, wird insbesondere die Aromathe-
rapie in den Spitilern akzeptiert. Dasselbe gilt fiir die Korpertherapie, welche
iiber den Korper arbeitet und ebenfalls institutionalisiert wurde. Diese bedient
zugleich alternativ-religiose Vorstellungen wie Energiebahnen im Kérper und
medizinische Konzepte von Heilung oder Linderung. Ebenso bedient sie das Ideal
der psychologischen Entwicklung bzw. des ruhigen Sterbens.

In Spital Rotach gibt es als zwei weitere institutionalisierte Handlungsstrate-
gien den Gong und die Kristalllampe. Die beiden Gegenstinde werden vom Spital
zur Verfiigung gestellt und sie wurden eingefiihrt, weil die Mitarbeitenden be-
teiligt waren, als die Abliufe festgelegt wurden. Dass das Fenster nach dem Tod
gedffnet wird, ist nicht von den Institutionen geregelt und kann ganz einfach von
den Akteuren ausgefithrt werden, ohne dass dies auffallt.

Welche Handlungen institutionalisiert sind, wird im Anschluss an diese Aus-
fuhrungen in Abbildung 11 dargestellt.

Bei dieser Grafik handelt es sich um eine ausdifferenzierte Form von Abbil-
dung 10. Gelb hinterlegt sind die institutionalisierten Handlungen. Diese Darstel-
lung lasst erkennen, dass die interviewten Personen in Spital Heckenbithl mehr-
heitlich nicht-institutionalisierte alternativ-religiose Handlungsstrategien in der
terminalen Phase und wihrend des Todes beschrieben, nimlich innerliche Ge-
sprache, Meditationen und komplementar-therapeutische Techniken. Unter dem
Topos des »Daseins« werden seitens der Mitarbeitenden ausschliefilich in Spital
Heckenbiihl alternativ-religiose Handlungen auf der personlichen Ebene einge-

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 Die Rolle der Institution

bracht. Da das »Dasein« stark mit einer Liicke in den Vorschriften in Verbindung
gebracht wird, kann man daraus schlieflen, dass religiés konnotierte Handlun-
gen mehr Raum einnehmen, sobald die Institution weniger medizinische Vorga-
ben macht. »Dasein« wird in Spital Heckenbiihl vielfiltiger eingesetzt als in Spital
Rotach und in der priterminalen Phase werden die Sterbenden durch die Korper-
therapeutin unterstiitzt, was wiederum eine institutionalisierte Handlung mehr
darstellt als in Spital Rotach.

Abbildung 11: Alternativ-religiose Handlungsstrategien unterteilt in institutionalisiert
(gelb) - nicht-institutionalisiert

I Préterminale Phase ] Terminale/finale Phase l Postmortale Phase ]
Aromatherapie Aromatherapie In den Kuhliraum bringen
Korpertherapie Innerliche Gesprache
=
5§
@9 Meditationen
T | Dasein Meditationen
Innerliche Gesprache
Aromatherapie Aromatherapie
S
4 "Ritual" fur das Personal
Innerliche Gesprache

In Spital Rotach wurden alternativ-religiose Handlungsstrategien vermehrt auf
die Phase nach dem Tod einer Patientin oder eines Patienten bezogen. Auf der
Palliativstation in Spital Rotach sind sie akzeptierter, deshalb sind duferlich
sichtbare Handlungen maglich und werden vom Spital sogar unterstiitzt. Dabei
handelt es sich meistens um institutionell unterstiitzte reinigende Handlungen
mittels Gegenstinden.

Diese Unterschiede weisen auf die Relevanz der institutionellen Bedingungen
hin. Bevor genauer auf diese Bedingungen eingegangen wird, werden noch die in
den Interviews genannten Glaubensvorstellungen untersucht.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Religion, Spiritualitat, Medizin

12.2 Glaubensvorstellungen in den Spitalern

Wie in Kapitel 10 beschrieben, spielt in den untersuchten Spitilern vor allem die
Vorstellung einer unsterblichen Komponente des Menschen eine Rolle. Diese wur-
de mitden Handlungsstrategien der Mitarbeitenden in die Institution eingebracht:
Sie bildet die Grundlage fiir Strategien, die das ruhige Sterben férdern sollen, die
wiederum mit einem psychologischen Ablésungsprozess erklirt werden. Wie in
Kapitel 11 zum ruhigen Sterben ausgefithrt wurde, handelt es sich dabei um eine
teilweise institutionalisierte Leitidee in der Palliative Care. Insbesondere in den
reinigenden Handlungsstrategien in Spital Rotach zeigte sich die Institutionali-
sierung: Die Handlungen wurden zum Zweck des Loslassens der Verstorbenen
ausgefithrt und vom Spital werden die bendtigten Gegenstinde zur Verfigung
gestellt. Da diese Reinigung von einer postmortalen Prisenz ausgeht, ist dadurch
auch die Vorstellung der unsterblichen Komponente institutionalisiert.

Wihrend die meisten Berufsgruppen die Idee einer psychologischen Entwick-
lung am Lebensende in der Ausdrucksweise »gehen konnen«anstatt »sterben« nur
implizit in ihre Arbeit einbringen, wird sie von den PsychologInnen in Spital Rot-
ach in eine institutionalisierte Form gebracht, und ebenso mittels Komplemen-
tirtherapien: So setzt beispielsweise S1sein homdopathisches Wissen ein und KT1
die komplementirtherapeutischen Anwendungen, um die PatientInnen psycho-
logisch besser betreuen zu kénnen. Gleichzeitig finden durch diese Handlungs-
strategien ganzheitliche Menschenbilder Eingang in die Spitiler. Kérperliche Be-
handlungen werden im Hinblick auf die psychische und »seelische« Gesundheit
ausgefithrt. Vice versa haben diese einen Einfluss auf die kérperliche Gesundheit.

12.3 Der Einfluss der Institution auf alternative Religiositat

Wie konnen obige Beobachtungen erklirt werden? Wovon sind die Formen alter-
nativ-religioser Handlungsstrategien und Vorstellungen und die Moglichkeiten,
jene einzusetzen, abhingig?

Grundsitzlich unterscheiden sich die Spitiler Heckenbiihl und Rotach darin,
dass Rotach eine Palliativstation hat und Heckenbiihl einen Konsiliardienst. Das
heifdt, dass die spezialisierte Palliative Care in Spital Heckenbiihl auf das Gesamt-
spital verteilt ist, wihrend sie in Spital Rotach auf einer einzigen Station ausge-
fihrt wird. Das fithrt dazu, dass in Spital Heckenbithl immer ein Aushandlungs-
prozess zwischen den Beteiligten stattfinden muss, ab wann eine Person wirklich
als »sterbend« eingeschitzt werden soll und diesen Dienst erhilt. In Spital Rotach
geschieht das schon vor der Aufnahme auf die Palliativstation, wodurch die Ent-
scheidung mehr bei den direkt Betroffenen und deren Angehorigen liegt als beim
Personal. Wie in Kapitel 5 zu den zwei Spitilern ausgefiihrt, gibt es noch weitere

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 Die Rolle der Institution

Unterschiede in den Spitilern: Spital Heckenbiihl ist viel grofier als Spital Rotach
und auf der Station der Inneren Medizin gibt es mehr PatientInnen pro Person zu
betreuen, somit bleibt dort weniger Zeit pro Person. Auch bleiben die PatientIn-
nen linger auf der Palliativstation als auf der Station der Inneren Medizin, was
ein personlicheres Verhiltnis zum Personal ermdglicht. Die Palliativstation und
der Konsiliardienst sind eher neu eingefiihrt, was bei der Palliativstation bedeu-
tet, dass das Personal in der Strategieentwicklung mitgewirkt hat. Im Fall des
Konsiliardienstes scheint das eher dazu beizutragen, dass er noch nicht so stark
in die anderen Abliufe eingebunden ist. Vom Selbstverstindnis her zeigt sich die
spezialisierte Palliative Care in Spital Heckenbiithl mehr auf die Lebensqualitit
ausgerichtet, wihrend Spital Rotach in der Kommunikation auch die Unterstiit-
zung im Sterbeprozess ausformuliert (s. Kap. 1.2). Verschiedene religiése Symbole
und Gegenstinde im Stationszimmer der Palliativstation weisen zudem auf ein
entspannteres Verhiltnis zu Religion hin als in Spital Heckenbiihl (s. Kap. 5).

Wenn nun aus der obigen Schilderung der institutionalisierten Handlungs-
strategien die wichtigsten institutionellen Voraussetzungen herangezogen wer-
den, konnen als die wichtigsten organisatorischen und institutionsabhingigen
Faktoren daraus die generelle Einstellung zu Religion im Rollenverstindnis, die
im Spital kultiviert wurde, die Zeit, die fiir die einzelnen PatientInnen eingesetzt
wird und die Einbindung des Personals in strategische Entscheidungen innerhalb
der Institution extrahiert werden.

12.3.1 Tabuisierung von Religion

Wie sich in der Reflexion der Gesprichssituationen zu Religiositit gezeigt hat,
handelt es sich in Spital Heckenbiihl beim Thema Religion generell um ein Tabu-
Thema, und auch in Spital Rotach ist es nicht einfach, dariiber zu sprechen. Einer-
seits wird alternative Religiositit gerade von jiingeren Arzten und Arztinnen in
Spital Heckenbiihl grundsitzlich belachelt. Andererseits wird das Tabu tiber die
Patientenzentriertheit begriindet. Man will nicht tibergriffig sein und den Pa-
tientInnen keinen Glauben tberstiilpen. S3 und Psy2 beschreiben zum Beispiel,
wie der/die Sterbende eine eigene Vorstellung entwickeln soll, da ja nichts auf-
gedringt werden soll. Vermutlich aufgrund der Einstellung, die in Spital Hecken-
bithl gegeniiber Religion kultiviert wird, ist die Komplementirtherapeutin nur
unter der Bezeichnung »Korpertherapie« eingebunden und fokussiert sich auf
die Symptomlinderung. Diese Vermutung bestitigt sich in den Interviews und
Gesprichen mit der Therapeutin. Auch sie betonte klar die symptomlindernde
Wirkung der Therapie; die religiés konnotierte Wirkungsweise tiber die korper-
lichen Energiebahnen erwihnte sie nur am Rand. Wie in Kapitel 12.1.3 ausgefiihrt
wurde, verfiigen die Komplementirtherapien iiber eine Sonderstellung. Weil in
Spital Rotach Religion weniger tabuisiert war und die Palliativstation explizit auf

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

das Sterben ausgerichtet ist, musste sich der Arzt in diesen Gesprichen nicht auf
korperliche Beschwerden beschrinken, sondern war auch offen fiir Gesprache
iiber Jenseitsvorstellungen.

Dieses Tabu steht im Kontrast zur Vorschrift aus den Palliativ Care-Leitlinien,
nach denen das gesamte Personal offen fiir spirituelle Bediirfnisse der PatientIn-
nen sein soll. Von den Pflegenden in Spital Heckenbiihl wird dieses Dilemma so
gelost, dass sie fiir religiose Themen die Seelsorgenden rufen, was die traditionel-
le Rollenverteilung férdert. In Spital Rotach greifen die Mitarbeitenden vermehrt
auf den psychologisch gefiillten Spiritualititsbegriff zuriick. Somit steht auch
das psychologische Verstindnis von Spiritualitit im Kontext des Tabus. Wahrend
die traditionsgebundenen Religionen iiber die Seelsorgenden und deren Kontakte
abgeholt werden kénnen, wird von den anderen Mitarbeitenden Spiritualitit mit
der Bewiltigung von existenziellen Krisen gleichsetzt.

Dass die Spitiler naturwissenschaftliche Methoden anwenden, hat auch Aus-
wirkungen auf die Erwartungen, die die PatientInnen mitbringen. Sie erwarten
anscheinend nicht, dass sie mit den Pflegenden iiber ihre Religiositit sprechen
konnen, und auch nicht, dass die Seelsorgenden fiir nicht-christliche Gespriche
oder Rituale offen sind. Immer wieder wurde betont, dass PatientInnen nicht mit
den Seelsorgenden sprechen wollten, weil diese einen christlich-kirchlichen Hin-
tergrund haben. Die PatientInnen hatten offensichtlich allgemein Hemmungen,
sich in Belangen ihrer alternativen Religiositit an das Personal zu wenden, wenn
sie davon ausgehen, dass dieses nicht denselben Glauben hat wie sie. So bemerk-
te in Spital Rotach nur eine Pflegehilfe, die selbst hauptberufliche Homéopathin
ist, dass verschiedene PatientInnen alternativ-religiose Handlungen praktizieren,
wihrend die restlichen Pflegenden nichts davon wussten.

Dieses Selbstbild kann iiber den historischen Abgrenzungsprozess erklirt
werden, mit dem sich die Spitdler vom christlichen Hintergrund geldst und auf
die Schulmedizin ausgerichtet haben (vgl. Hofstitter 2013: 372; Stolberg 2011). So
entstand ein generelles Selbstverstindnis von Spitilern als sikular. Wie stark die-
ses von den einzelnen Mitarbeitenden itbernommen wird, variiert je nach Rollen-
verstindnis und Berufsgruppe: Pflegende in Spital Heckenbiihl sehen sich haupt-
sichlich medizinisch ausgerichtet und iiberlassen darum religiése Themen den
Seelsorgenden, wihrend die Komplementartherapeutin sich mindestens auf der
Gesprichsebene auch aufreligiése Themen einlidsst. Auf der untersuchten Station
im Akutspital ist dieses Selbstbild stirker als auf der untersuchten Palliativsta-
tion, die in ihrer Entstehungsgeschichte mit der Hospizbewegung verbunden ist
und somit iiber einen direkteren christlichen Hintergrund verfiigt als die Station
fir Innere Medizin im Akutspital (vgl. Krinzle u. a. 2010: 5; Walter 1996a). Zudem
verfigt Spital Rotach als Ganzes iiber ein ganzheitliches Konzept, was einerseits
das Verhiltnis gegeniiber Religion entspannt, andererseits der Berufsgruppe der
PsychologInnen Kompetenzen in der spirituellen Betreuung zugesteht.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 Die Rolle der Institution

Die Einstellung des Gesamtspitals zu Religiositit beeinflusst somit, von wem
alternative Religiositit an die PatientInnen herangebracht wird und ob diese
alternativ-religiésen Handlungsstrategien eher innerlich gelebt oder duferlich
sichtbar sind. Infolgedessen werden die alternativ-religivsen Handlungsstrate-
gien in Spital Heckenbiihl eher innerlich durchgefiihrt, wihrend die Sterbenden
im Koma liegen. Auch dass diese Handlungsstrategien und Vorstellungen iiber
die eigene Wahrnehmung gerechtfertigt werden und nicht iiber religiése Tradi-
tionen, kann in einem eher religionsfeindlichen Umfeld weniger kritisiert werden.
Das hat zur Folge, dass Religiositit nur selten angesprochen wird, geschweige
denn auf der rituellen Ebene Ausdruck findet.

12.3.2 Zur Verfiigung stehende Zeit

Zeitwird in Spital Heckenbiihl als ausschlaggebender Faktor wahrgenommen. Das
»Dasein« wird von Personen ohne Zeit anders eingesetzt als von denen, die iiber
viel Zeit verfugen, oder sogar ganz weggelassen. Die Pflegenden in Spital Hecken-
bithl fithren wihrend des »Daseins« Aromatherapie in Form von Raumbeduftung
durch, damit sie gleichzeitig bei anderen Dingen weiterarbeiten konnen. Auch bei
Gesprichen ist der Zeitfaktor essenziell. Sie werden nur von den Personen durch-
gefiihrt, denen die Berufsrolle es zeitlich erlaubt. Das fithrt zum Beispiel dazu,
dass in Spital Rotach auch der Arzt A1, der fir weniger Personen zustindig ist als
die Arzte in Spital Heckenbiihl, Zeit hatte, linger mit Sterbenden zu sprechen.

Dieser Faktor erklirt, warum in Spital Heckenbiihl so viele verschiedene
Handlungsstrategien in der terminalen Phase durchgefithrt werden und nach
dem Tod fast keine. Die Verstorbenen werden nach ihrem Ableben sehr schnell in
die Pathologie gebracht und danach muss der Arbeitsalltag weitergehen, der nicht
auf die Phase nach dem Tod ausgelegt ist.

12.3.3 Einbindung des Personals

Die Einbindung des Personals ist ein wichtiger Punkt, wie alternativ-religiose Ele-
mente institutionalisiert werden konnen. Einerseits wihlen die Akteurinnen und
Akteure gerade bei nicht-institutionalisierten Praktiken die Praktik selbst aus, an-
dererseits konnen sie, je nachdem, wie stark sie in die Strategieplanung eingebun-
den werden, dazu beitragen, dass Handlungsstrategien institutionalisiert werden.

Die Palliativstation in Spital Rotach ist noch sehr jung: Sie wurde Anfang
2010 erdffnet. Die Konzeptualisierung geschah interdisziplinir und es wurden
Rituale eingefiihrt, die den Bediirfnissen der Mitarbeitenden entsprachen. Die
Idee, einen Gong zur Zimmerreinigung einzusetzen, ging zum Beispiel von einer
Pflegefachfrau aus, die zum Zeitpunkt der Erhebung immer noch in diesem Spi-
tal arbeitete. Sie hatte einen personlichen Bezug zu Gongritualen. Auch die In-

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Religion, Spiritualitat, Medizin

stitutionalisierung der Kristalllampe fand auf diesem Weg statt. Deshalb muss
das Bediirfnis des Personals nach alternativ-religiosen Ritualen® nicht mehr in
individuellen »innerlichen« Handlungen gestillt werden, sondern kann iber die
Institution eingebunden werden.

Die Korpertherapeutin wurde in Spital Heckenbiihl eingebunden, weil sie
schon vorher dort gearbeitet hat. In den schon linger festgesetzten Strukturen
in Spital Heckenbiithl war eine Anderung durch die Initiative von einer schon ein-
gebundenen Person so vereinfacht méglich.

Insgesamt zeigen sich in den zwei Institutionen unterschiedliche Bilder:
Wihrend in Spital Heckenbithl die personlichen religiosen Handlungen und
Vorstellungen an den institutionellen Rahmen angepasst werden, wird in Spital
Rotach gerade umgekehrt der institutionelle Rahmen an persénliche Praktiken
angepasst.

Nachdem der Einfluss der institutionellen Rahmenbedingungen auf die al-
ternative Religiositit ausgearbeitet wurde, wird im folgenden Kapitel die persén-
liche Motivation des Personals beleuchtet.

6 AusderHaufungvon alternativ-religiosen Handlungsstrategien kurz vor und nach dem Tod kann
man schlieflen, dass das Personal zu diesen Zeitpunkten ein erhéhtes Bediirfnis nach solchen
hat.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Alternative Religiositat als Copingstrategie

In der Datenanalyse (s. Kap. 8.1) war vor allem beziiglich des »Daseins« auffal-
lend, dass die religiosen Handlungsstrategien und das Ideal des ruhigen Sterbens
fast ausschliefilich in Bezug auf Situationen angesprochen wurden, die von den
interviewten Personen als unsicher oder stressig wahrgenommen wurden. Das
lisst vermuten, dass es sich bei den religiésen Handlungsstrategien und auch beim
Ideal des ruhigen Sterbens um Bewiltigungsstrategien oder sogenannte Copings-
trategien handelt.

Religiositit oder alternative Religiositit soll damit nicht durch ihre Funk-
tion als Copingstrategie bestimmt werden,' sondern es wird lediglich gepriift, ob
Handlungsstrategien und Vorstellungen, die iiber eine deduktive Herangehens-
weise als religios identifiziert wurden, dem Personal helfen, Krisen zu itberwin-
den.

Im Folgenden wird zuerst auf den Begriff des Copings eingegangen, der da-
nach zur genaueren Analyse des Forschungsgegenstandes angewendet wird. Es
werden also deduktiv Merkmale bestimmt, in welche die vorgingig induktiv
konstruierten Codes eingepasst werden (s. Kap. 3). Durch dieses Vorgehen wird
die Rolle alternativer Religiositit in der Palliative Care genauer geklart.

13.1 Theoretische Grundlagen des Copingbegriffs

»Coping« ist im englischen sowie im deutschen Sprachraum in verschiedenen
Strangen der Psychologie die fachinterne Bezeichnung fiir die Bewiltigung von
Stresssituationen.? Erstmals theoretisch gefasst wurde der Begriff von Lazarus
und Folkman (1984) in ihrem Werk »Stress, Appraisal and Coping«. Ihr Verstind-
nis bildet bis heute eine wichtige Grundlage fiir die meisten Copingtheorien (vgl.
Faltermaier u. a. 2013; Faltermaier 2005: 77, 99). Lazarus und Folkman definieren
Coping wie folgt:

1 ZurKritik an funktionalen Religionsdefinitionen vgl. z.B. Hock 2008: 16—18.

2 Inderdeutschsprachigen Literatur wird oft der englische Begriff verwendet (vgl. Klein u.a. 2011a:
333f). Die deutsche Ubersetzung fiir Coping ist »Bewiltigungc.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Religion, Spiritualitat, Medizin

[Clonstantly changing cognitive and behavioral efforts to manage specific exter-
nal and/or internal demands that are appraised as taxing or exceeding the resourc-
es of the person (Lazarus u.a. 1984:1471).

Dieses Verstindnis basiert auf der Annahme, dass aufgrund persénlicher Ein-
schitzung und personlicher Ressourcen jegliche Gegebenheiten Stressfaktoren
darstellen konnen. Die personliche Einschitzung einer Situation geschieht in drei
Schritten: [1] Die Basis bildet die »primire Einschitzung« einer Situation als irrele-
vant, positiv oder negativ fir sich selbst. Nach dieser primiren Einschitzung muss
die betroffene Person entscheiden, wie sie reagieren soll. Die Handlung, die daraus
erfolgt, wird bei einer negativen Primireinschitzung ein »Bewiltigungsversuch«
genannt.? [3] Danach erfolgt die tertidre Einschitzung, die Neubewertung der Si-
tuation (vgl. Lazarus 1995: 212—-215; Faltermaier 2005: 78). Faltermaier (2005) erwei-
tert diese Theorie der personlichen Einschitzung und betont, dass gewisse dussere
Faktoren die personliche Stresswahrnehmung besonders férdern. Insbesondere
einschneidende Lebensereignisse, Dauerbelastungen und Alltagsirgernisse wer-
den als Stressfaktoren erlebt. Stressauslosende Lebensereignisse sind meist »sub-
jektiv bedeutsame, mehr oder weniger abrupte Verinderungen im Lebenslauf
einer Person«. Unter Dauerbelastungen versteht er »langfristige Belastungen, die
sich fir eine Person in ihren sozialen Rollen oder aus Lebensverhiltnissen erge-
ben, und unter Alltagsirgernissen »eher kleinere Vorfille im Alltag« (ebd.: 82).

Im Kontext der vorliegenden Arbeit scheinen die ersten beiden dufleren
Stressfaktoren besonders wichtig zu sein. Auf den ersten Blick scheinen die Kon-
frontation mit dem Lebensereignis Tod sowie die daraus resultierende berufliche
Dauerbelastung, die kontinuierliche Konfrontation mit dem eigenen zukiinftigen
Ableben, eine Rolle zu spielen. Wodurch Dauerbelastungen bei Berufstatigen aus-
gelost werden konnen, legt Faltermaier in Anlehnung an den Soziologen Pearlin
wie folgt dar (vgl. Faltermaier 200s: 81):

a) Uberforderungen durch eine Aufgabe, b) Belastungen durch Rollenkon-
flikte, ¢) Belastungen durch Personenkonflikte, d) Belastungen durch eine un-
erwiinschte Rolle, e) Verlust einer Rolle oder Ubernahme einer zusitzlichen Rolle
und f) Umstrukturierung einer Rolle. Bewiltigungsversuche sollen dabei helfen,
dass man einer Stresssituation nicht passiv ausgeliefert ist, sondern sich als han-
delnder Akteur verhalten kann.* Sie kénnen entweder bei der Lésung des Pro-
blems oder bei den eigenen Gefiihlen ansetzen. Somit sind sie problemorientiert

3 Obdie Handlung auch im Fall einer positiven Primireinschatzung als »Bewéltigung« bezeichnet
wird, ist aus der konsultierten Literatur nicht ersichtlich.

4 Es wird hier bewusst von »Versuchen« gesprochen, da Coping auch vorliegt, wenn die Bewilti-
gung nichterfolgreich ist. Faltermaier (2005: 101) weist darauf hin, dass dies ohnehin nur schwer-
lich messbarist.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Alternative Religiositat als Copingstrategie

oder emotionsorientiert und kénnen wiederum in vier Formen vorkommen (vgl.
ebd.: 101; Lazarus 1995: 218—220).

[1] Informationssuche: Damit ist die »Herausfilterung jener Charakteristika
einer stressreichen Situation [gemeint], deren Kenntnis die Person zur Wahl be-
stimmter Bewiltigungsstrategien oder zur Neueinschitzung der Schidigung
bzw. Bedrohung, braucht« (ebd.: 218). [2] Direkte Handlungen gegeniiber dem Um-
feld oder der eigenen Person konnen dazu dienen, dass man sich einer Situation
nicht ausgeliefert fithlt. [3] Auch Handlungen zu unterlassen gilt als Copingstrate-
gie. Meistens werden Handlungen unterdriickt, von denen angenommen wird,
dass sie Schaden anrichten. [4] Intrapsychische Bewiltigung: Damit wird die Um-
deutung oder die Verdringung der Situation bezeichnet. Als Copingstrategien
gelten demnach nicht nur dufiere aktive Verhaltensweisen, sondern auch innere
gedankliche oder emotionale Prozesse, die in der Untersuchung der Daten eine
wichtige Rolle spielen, sofern sie in den Interviews verbal gedufiert wurden.

Das oben vorgestellte Copingmodell von Lazarus und Folkman wurde beziig-
lich Religion ausdifferenziert, trotzdem wird fiir die Datenanalyse das Ursprungs-
modell verwendet: Carver u. a. (1989) erweitern es zum sogenannten COPE-Instru-
mentarium, in das sie den Faktor Religion mit der Variable »turning to religion«
aufnehmen. Dabei sind sie sich bewusst, dass es sich um eine problematische
Variable handelt, weil sie zu wenig differenziert ist. Religion kénne man auf ver-
schiedenste Weise zur emotionalen Unterstiitzung, fiir eine Reinterpretation der
Situation oder auch als Strategie aktiven Copings anwenden, dem man mit der
Bezeichnung »turning to religion« nicht gerecht werde (vgl. ebd.: 270). Basierend
auf dem COPE-Fragebogen haben Pargament u. a. (2000) das Analyseinstrument
RCOPE entwickelt, das spezifisch auf »Coping mittels Religion« eingeht. »Reli-
gion« wird darin jedoch ebenfalls reduziert: Das Fragesetting fokussiert auf die
Beziehung zu Gott, was auf ein christliches Religionsverstindnis hinweist (vgl.
Pargament u.a. 2000: 522—524). Die Autoren sprechen von fiinf Arten, wie Reli-
gion als Coping eingesetzt werden kann: 1. Durch Sinngebung, 2. als Mittel, Kon-
trolle zu erlangen, 3. durch Trost, den die Nihe zu Gott geben kann, 4. allgemein
durch die Nihe zu Gott und zu Mitmenschen, und 5. dadurch, dass das Leben
durch die Beziehung zu Gott transformiert werden kann (vgl. ebd.: 521; Koenig
u.a. 2012:95-97).°

Um diese christliche Prigung des Religionsbegriffs nicht zu ibernehmen,
stiitzt sich die Analyse in den folgenden Kapiteln der vorliegenden Dissertation
nicht auf Pargaments Kategorisierung, sondern greift auf Lazarus und dessen
Reinterpretation von Faltermaier zuriick.

5 Fiireinen Uberblick und eine Reflexion von Pargaments Resultaten zu religiosem Coping s. Klein
u.a. (2011c: 337—343). Zur Adaption von Pargaments Fragebogen im deutschsprachigen Raum s.
Zwingmann u.a. (2011: 75-78).

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

13.2 Coping in der Palliative Care

Der Thematik religiosen Copings von Palliative-Care-Mitarbeitenden widmeten
sich bisher nur wenige Forschungsprojekte. Die meisten Studien zu religiésem
Coping im Gesundheitswesen fokussieren auf die Bewaltigung von Krankheiten.
Sie untersuchen, ob Religiositit einen Einfluss auf den Krankheitsverlauf ausiibt
und konzentrieren sich somit auf PatientInnen und nicht auf das Spitalpersonal.®

Die Erforschung der Copingstrategien von Mitarbeitenden befasst sich we-
niger mit dem Riickgriff auf Religion. Ein hiufigeres Thema ist, wie sie mit der
taglichen Konfrontation mit dem Tod umgehen. Vor dem Hintergrund einer ver-
stirkten Thematisierung des Todes in der Offentlichkeit (s. Kap. 1.2) fand in der
Burn-out-Forschung eine Reflexion des Stresslevels von Arbeitskriaften durch die-
sen Faktor und eine kontroverse Diskussion dariiber statt.” Einige Studien bele-
gen, dass die andauernde Konfrontation mit Trauernden und dem Tod in der Pal-
liative Care dazu fithrt, dass die Mitarbeitenden dort einer grofReren Belastung
ausgesetzt sind als in anderen Bereichen der Krankenpflege. Andere zeigen, dass
das Stresslevel von Pflegenden in der Palliative Care gleich grof oder sogar ge-
ringer ist als das von Pflegenden in anderen Bereichen des Gesundheitssektors.?
Letzteres erkliren die Studien mit persénlichen Bewaltigungsstrategien des Per-
sonals und mit den unterstiitzenden Mafinahmen der Palliative Care-Organisa-
tionen, die in anderen Bereichen der Medizin weitgehend fehlen (vgl. Desbiens
. a. 2007: 292).

Nicht nur das Stresslevel, sondern auch die Ursachen von Stress in der Pallia-
tive Care werden unterschiedlich beschrieben. Die Konfrontation mit dem Tod
wird zwar von allen Studien als ein Stressfaktor gesehen, seine Relevanz wird
jedoch unterschiedlich eingeschitzt. Nach Munley (1985) und Desbiens und Fil-
lion (2007: 298 f.) hat dieser Faktor einen hohen Stellenwert. Lambert u. a. (2008),
Martins Pereira u. a. (2011: 322), DiTullio u. a. (1999: 648) sowie Harris (2013) sehen
ihn als einen von vielen, dem weniger Relevanz zukommt als zum Beispiel den
organisatorischen Strukturen.

Auch Brown (2011) zeigt in einer Studie zu den Ursachen und dem Stirkegrad
von Stress bei freiwilligen Helfern in Palliative Care-Institutionen, dass die Kon-
frontation mit dem Tod dort nicht der Hauptstressfaktor ist. Vielmehr werden
von ihren Interviewpartnern Situationen des Kontrollverlusts oder Uberarbei-

[e)}

Siehe z.B. Koenig u.a. (2012), Klein u.a. (2011¢) oder Park (2005) und Park (2013), die Pargaments
RCOPE weiterentwickelt und angewendet hat.

7 Fiireinen Uberblick s. Vachon (1995), Martins Pereira u.a. (2011) oder fiir Stress in Gesundheitsbe-
rufen allgemein s. Halbesleben (2008). Als Erhebungsinstrument wird meistens Lazarus’ Coping-
und Stresstheorie eingesetzt (vgl. Backer u.a. 2005; Klein u.a. 2011c: 334).

[os)

Fiir einen Uberblick s. Harris 2013.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Alternative Religiositat als Copingstrategie

tung genannt, zudem wiirden sie nicht immer informiert, wenn jemand stirbr,
und Reaktionen von Angehorigen seien oft belastend. Insgesamt zeigen Browns
Ergebnisse jedoch, dass die Freiwilligen ihre Arbeit grundsitzlich eher nicht als
stressig wahrnehmen. Sie fithrt das aber nicht auf die institutionelle Unterstiit-
zung zuriick, sondern darauf, als wie einflussreich ihre Interviewpartner und
-partnerinnen ihre Interventionen erleben: Die Freiwilligen, die Brown interview-
te, hatten den Eindruck, die Sterbenden bei einem »guten Tod« unterstiitzen zu
koénnen (vgl. Brown 2011: 191).

Eine Studie, welche die Seite der Mitarbeitenden untersucht hat und Religiosi-
tit’ einbezieht, ist jene von Desbiens und Fillion (2007), eine quantitative Studie,
die mit einem erweiterten COPE-Instrumentarium arbeitet. Als stressauslsen-
de Faktoren werden dabei von Desbiens und Fillion einerseits die Konfrontation
mit dem Tod und mit den vielen Trauerfillen ermittelt, andererseits die Macht-
losigkeit gegeniiber dem Leiden anderer (vgl. Desbiens u. a. 2007: 291). Aus ihrer
Untersuchung geht hervor, dass die hiufigste Copingstrategie fiir den Umgang
mit diesen Stressfaktoren eine positive Re-Interpretation und Sinngebung der
erlebten Situationen ist (vgl. ebd.: 291, 297). Unter Sinngebung wird die Heraus-
forderung verstanden, die Situation in ein groferes Weltbild einzuordnen (vgl.
ebd.: 291).”° Im Fragebogen wurde erhoben, inwiefern die Arbeit mit Sterbenden
als sinnvoll erachtet wird und ob sie die persénliche Entwicklung férdern soll (vgl.
Desbiens u. a. 2007: 294, Tabelle 1; 296, Tabelle 2).1*

In diesem Zusammenhang steht auch die oben erwihnte qualitative Studie
von Harris (2013). Sie untersuchte in 19 Interviews, wie Pflegende in Hospizen
mit Stresssituationen umgehen. Als wichtigste Bewiltigungsstrategien nennen
die Interviewten sozialen Austausch, Humor, Meditation und Gebete. Letztere
werden im Zusammenhang mit einer Verankerung im personlichen Glauben ge-

9 Die Forschenden verwenden fiir die Bezeichnung »Spiritualitat« und verstehen darunter »exis-
tential aspects of the person in terms of sense of meaning and purpose in life and peacefulness«
(Desbiens u.a. 2007: 292f). Zudem enthilt der Fragebogen die Elemente »Gebet«, »personliches
Wachstume, »Akzeptanz« und»Zuriickhalten von Gbereilten Handlungen« (vgl. ebd.: 294).

10 Hier wird Pargaments und Parks Konzept vom »global« und vom »situational meaning« tiber-
nommen, das urspriinglich fiir den Zusammenhang von Religiositdt und Gesundheit in Bezug
auf die kranke Person entwickelt wurde. Mit »global meaning« bezeichnet Park allgemeine
Welt- und Menschenbilder, Ziele und Ideale sowie Vorstellungen eines Lebenszwecks. Mit »si-
tuational meaning« wird die Sinngebung einzelner Situationen im momentanen Kontext be-
zeichnet. Das»situational meaning«wird in Alltagssituationen automatisch in das »global mea-
ning« eingefiigt. In aufierordentlichen Situationen wie dem Tod einer nahestehenden Person
miissen die beiden Arten von Sinngebung erst wieder neu in einen Zusammenhang gebracht
werden (vgl. Park 2013: 41).

11 Geradedieses Resultat basiertauf Fragen, die nichtin Anlehnung an das COPE-Modell generiert
wurden.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

nannt. Dieser helfe dabei, die Arbeit mit Sterbenden als »heiliges Erlebnis« und
als »Ehre« zu erleben (ebd.: 0. S.). Harris beschreibt die Religiositit des Pflegeper-
sonals als Umdeutung oder Perspektivenwechsel und somit als intrapsychische
Bewiltigungsstrategie.

13.3 Copingstrategien in den untersuchten Spitalern

Im Folgenden soll geklirt werden, ob und welche Copingstrategien in Bezug zu al-
ternativer Religiositit stehen und wie sie spezifisch in den untersuchten Spitilern
ausgestaltet sind."”? Dazu wird auf Beispiele aus Teil II zuriickgegriffen, die unter
dem Gesichtspunkt des Copings neu beleuchtet werden.”

Die Hypothese, dass Religiositit als Copingstrategie eingesetzt wird, wurde
erst im Verlauf der Datenauswertung gebildet. Somit waren die Fragen und der
Fokus in der Datenerhebung nicht auf dieses Thema ausgerichtet. Das hat einer-
seits zur Folge, dass die Interviewten oft nur schwach auf Copingstrategien hin-
weisen, aber nicht niher darauf eingehen, andererseits fithrt es dazu, dass keine
theoretische Sittigung der Kategorie »Coping« erreicht wurde.

Als Copingstrategien kommen, wie in Kapitel 13.1 ausgefithrt, Handlungs-
strategien und Vorstellungen infrage. Diese konnen jedoch nur iiber den Kontext,
in dem sie in den Interviews stehen, als Copingstrategie erkannt werden, denn
einer Copingstrategie geht eine Stresssituation voraus. Da die personliche Uber-
forderung eine Situation zu einer Stresssituation macht, ist deren Einschitzung
durch die Interviewten ausschlaggebend. Sie kann an der AuRerung von unange-
nehmen Gefithlen wie Stress und Unsicherheit festgestellt werden. Dazu kommen
andere Zeichen der Uberforderung wie etwa signifikante Anderungen im Tonfall
oder der Gestik. Diese sind in den Transkripten durch entsprechende Anmerkun-
gen und Zeichendarstellung erkennbar. Anhand der Gefithlsiufierung werden
damit zusammenhingende duflere Belastungsfaktoren im Beruf der Mitarbei-
tenden eruiert.”

12 Nicht-religiose Copingstrategien werden entsprechend dem Fokus der Arbeit auf Religiositat
nicht bertcksichtigt.

13 Die Codes, die zu diesem Zweck deduktiv gebildet wurden, wurden im Methodenkapitel in Ab-
bildung 8 vorgestellt.

14 Innere Faktoren zur Stressauslosung konnen anhand der vorliegenden Datenbasis nicht fest-
gestelltwerden. Auch dufiere Faktoren konnten nur festgestellt werden, wenn sie von den inter-
viewten Personen genannt oder sie in den Feldaufenthalten beobachtet wurden. Es wird davon
ausgegangen, dass im Normalfall nicht alles ausgesprochen wird. Die Frage, ob Glaubensvor-
stellungen der Wirklichkeit entsprechen, wird aufier Acht gelassen, da dies nicht Teil des Er-
kenntnisinteresses ist.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Alternative Religiositat als Copingstrategie

Auf eine Stresssituation folgt im Fall eines Copingprozesses eine Handlungs-
strategie oder eine Vorstellung, die in der Wahrnehmung der Betroffenen fir
Erleichterung sorgt. Es wird nach den Arten der Bewiltigungsstrategien unter-
schieden, die in Kapitel 13.1 vorgestellt wurden: die Informationssuche, direkte
Handlungen, das Unterlassen von Handlungen und intrapsychische Bewalti-
gungsversuche. Die erleichternde Wirkung eines Bewiltigungsversuchs ist eben-
falls ein Merkmal fiir einen Copingprozess. Die Stressfaktoren wurden iber die
Codes »Bedingungen: Gefiithle_Unsicherheit« und »Referenz: Eigenes Gefithl«
festgestellt. Letzterer ist dann ein Indikator fiir Stress, wenn damit Unsicherheit
wegen fehlender Leitlinien zum Ausdruck kommt. Als Copingstrategien wurden
Handlungsstrategien und Vorstellungen codiert, die mit den Codes der »Wirkung:
ruhig werden« und »fiir sich selbst« markiert waren.”

Als Erstes wird in der folgenden Analyse auf religiése Handlungsstrategien
eingegangen, danach auf das Ideal des ruhigen Sterbens und auf weitere religié-
se Vorstellungen, die im Kontext des Copings stehen. Im Sinne eines Theoretical
Sampling (s. Kap. 3.3) werden anschlieRend verschiedene Beispiele aus der Daten-
auswertung aufgenommen, um damit verschiedene Facetten von Stressfaktoren
und Copingstrategien aufzuzeigen.

13.3.1 Alternativ-religiose Handlungsstrategien zur Stressbewaltigung

Um zu untersuchen, inwiefern das Personal alternativ-religiése Handlungsstrate-
gien zur Stressbewiltigung einsetzt, werden drei Gruppen von Strategien unter-
sucht: Erstens werden diejenigen Strategien rekapituliert, die das Personal unter
»einfach da sein« fasst, zweitens auf jene, die Gegenstinde einbeziehen, und drit-
tens jene, die auf komplementiren Therapien beruhen.

»Dasein«

Gerade die Strategie des »Daseins« wird in der untersuchten Abteilung in Spital
Heckenbiihl und zum Teil auch in Spital Rotach eingesetzt, sobald sich die Um-
stinde so veridndert haben, dass andere Handlungsstrategien nicht mehr ange-
messen scheinen und von den Spitilern keine Alternative vorgeschlagen wird.
Dann weichen die Mitarbeitenden auf religionsbezogene Handlungsstrategien
aus (s. Kap. 6.1). Die Unsicherheit, die entsteht, wenn von den Spitilern keine
Vorschriften bestehen und das Personal somit neue Handlungsstrategien suchen
muss, kann nach Faltermaier einen Stressfaktor darstellen. Die Mitarbeitenden
konnen die Berufsrolle dann nicht mehr ausiiben und miissen ihrer Prisenz eine
andere Bedeutung geben. Tatsichlich wird das von den meisten Interviewten als
Belastung beschrieben: Die Konfrontation mit PatientInnen, die als leidend und

15 S.Abbildung 8, Kapitel 3.5.

- am 14.02.2026, 19:20:45

173


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

unruhig erlebt werden, fithrt zu einem Gefiithl der Ohnmacht. Dieses Gefithl wird
hiufig und vielfiltig beschrieben, was auf seine grofie Relevanz hinweist.”® Die
Ohnmacht gegeniiber dem Leiden ist in den vorliegenden Daten im Kontext des
»Daseins« der wichtigste Stressfaktor.

Ein Beispiel, in dem das Merkmal »Ohnmacht«, die durch Handlung durch-
brochen wird, explizit angesprochen wird, findet sich im Interview mit F5. Am
Anfang des Interviews beschreibt Fs, wie schlimm es fiir sie ist, betreute Personen
leiden zu sehen:

[W]enn jetzt jemand nur da liegen wiirde [..] und stdhnen und 4h () und man
merkt, eines nach dem anderen versagt, und ich kénnte zum Beispiel nicht beten
[..]J.Ja! Dann () konnte ich diese Arbeit nicht machen (Fs: 49).

Unter Beten versteht sie, die schon vorgestellte Phyllis-Krystal-Meditation durch-
zufithren, in der sie gedanklich ein »Lichtdreieck« um sich und die erkrankte Per-
son bildet. Sie beschreibt in diesem Zitat, wie sie alternativ-religiose Handlungen
zur Uberwindung der Ohnmacht einsetzt. Als Wirkung dieser Technik erlebt sie
eine »Energiedusche« (F5: 73).

[E]s ist wirklich einfach wie eine Energiedusche und ich habe so zutiefst aufge-
tankt. Oder. Ich habe da gewusst, eben vorher hatte ich das Gefiihl, eben ich sei

eine absolute Zumutung fiir jeden=[Mhm] Sterbenden im Moment. Ich habe mich

selbst so verstrickt in mein Zeug so dass: <Was ist jetzt mit meiner Tochter und
berhaupt.> Und so. Und ALLES WEG. Einfach nur aufgehoben. Einfach nur (1) es

ist ALLES CUT. Esisteinfach so () die kdnnte stohnen und ich wusste, es ist alles gut.
[.] Da- das ob mir nun etwas ein bisschen wehtut oder so das ist irgendwie ein-
fach, esistalles nicht mehrso ins Gewicht gefallen. [..] Und da habe ich gewusst, es

kommt gar nichtso daraufan, was ICH jetzt da mache. [.] sondernesistauf A:LLen

Ebenen ist einfach gesorgt fiir die Frau (F5: 75—83).

Mit diesem Erlebnis kommt sie zum Schluss, dass sie auch gar nichts tun muss.
Das hilft ihr beim Umgang mit der Ohnmacht. Ein anderes Beispiel nennt F3. Sie
beschreibt das Leiden des Gegeniibers als die Hauptschwierigkeit und nicht ihre
eigene Ohnmacht.

[Da] hatte ich grofde Schwierigkeiten. Es, h, das Leiden hat sich dann dh verschie-
den ausgedriickt () entweder mit Atemnot die ganze Nacht [..] oder auch mit
Schmerzen () und acht Stunden das auszuhalten. Oder mit einer ha- mit einer Un-
ruhe (F3: 35).

16 S.z.B.S2:72-76; S3: 61—79; S4: 382—386; F2: 80—90; F3: 31-35,150—196; F5: 4143, 49.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Alternative Religiositat als Copingstrategie

Hieraus leitet sie eine Handlungsstrategie ab, die sie als wirksam erachtet, nim-
lich innerlich mit der Patientin zu sprechen (F3: 192). Das beschreibt sie in einem
Ablauf der Argumentation, wie sie sich auch bei den meisten anderen Interview-
ten findet (s. Kap. 11). Es ist eine Beschreibung einer unruhigen Patientin oder
eines Patienten, der durch eine Handlungsstrategie der Erzihlenden ruhig wird
und dadurch sterben kann:

[Die Patientin] war wahnsinnig unruhig. Dann 4h () si- und dann hat sie die Hand
hochgehoben und dann habe ich ihr () in dieser Zeit einfach die Hand gehalten
und bin auch ans Bett () dann hingesessen, und habe dann auch einfach sie so halt
angeschaut, und hatte Erba- ja: im Prinzip Erbarmen mit ihr, oder. Ja () und dh ()
und habe ihrso in Gedanken so von dem Buch erzihlt von Monika Renz (F3: 192).

Habe das wirklich einfach nur () ihre Hand gehalten und das so () mit ihr &h ()
nonverbal kommuniziert [..] und dann ist sie [.] tatsachlich also gestorben (F3:
184—186).

Wichtig im Umgang mit der Unruhe und dem Leiden ist F3 die eigene Handlungs-
macht. Sie kann etwas tun. Ahnliches beschreibt die Seelsorgerin S3:

Menschen, die nicht mehr ansprechbar sind [..]. Und die da liegen, und atmen, u-
unregelmaflig (S3: 61-63).

Und dann ist, bin ich einfach dort und sage haufig fiir mich, ja sage ein Gebet, in-
nerlich [..]. Irgendwie fiir den Menschen, aberauch () auch fiir mich, irgendwie, um
mich zu beruhigen. Und es, wie eine Verbindung zu schaffen (S3: 77-79).

Beten tritt hier als Copingstrategie zutage: Es beruhigt S3 und wird von ihr mit
dem Wohlergehen der PatientInnen in Verbindung gebracht.

Auch F2 reagiert auf Unruhe oder Wut einer Patientin mit einer religiosen
Handlung als Copingstrategie. F2 driickt seine eigene Unsicherheit, die auf eine
Stresssituation hinweist, nicht in Worten aus, bringt sie jedoch in der Betonung
des »Machens« zum Ausdruck:

[A]ls ich ins Zimmer kam, sah ich das Gesicht dieser Frau, oder, die da: im Bett liegt.
Und die hat, &h, Wu- Wut, also weifdt du, vollig versteift und ah, harten Gesichtsaus-
druck, die war richtig zornig, oder. [.] Und da habe ich mir einen Moment tberlegt,
<Ja,wassollichjetzt MACHen? Soll ich etwas sagen, oder>[..] und dann habe ich, bin

ich hingesessen und [..] habe versucht sie zu beruhigen und begann fiir sie zu beten,
und soweiter,und dann hatsich das wieder beruhigt, und nachher hatsie, eine halbe

Stunde spater ist sie () gestorben, oder. (1) Ziemlich schnell danach (F2: 82—-90).

- am 14.02.2026, 19:20:45

175


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

In diesem Zitat zeigt sich deutlich, dass es F2 wichtig ist, »etwas tun zu kénnenx.
Seine Losungsstrategie ist da zu sein' und zu beten, was in seinem Fall das Re-
zitieren tibetischer Mantras bedeutet. Auch er betont spiter, dass das, was er tut,
nicht nur der sterbenden Person zugutekommt, sondern auch sich selbst.

[Das] Ziel von all diesen Praktiken ist eigentlich, () dass nichts anderes als, dh, dei-
nen Geist eigentlich zu trainieren, dass du beim Zeitpunkt des Sterbens das an-
wenden kannst (F2: 272).

Seine Praxis soll auch ihm selbst helfen, gut in das sogenannte »reine Land« zu
kommen. Somit verleiht er seinen Handlungen am Sterbebett einen weiteren Sinn.

Wihrend bei den obigen Beispielen immer das Leiden oder die Ohnmacht
dem Leiden gegeniiber der Stressfaktor war, finden sich in den Interviews auch
andere Facetten von Stresssituationen, in denen das »Dasein« als Copingstrate-
gie dient. S4 (407-480) zum Beispiel empfindet unruhige PatientInnen nur dann
als verunsichernd, wenn sie nicht christlich sind und sich nicht mehr artikulieren
konnen. Obwohl er sich vorher rémisch-katholischer Handlungsstrategien be-
dient hat, greift er in dieser Situation auf alternativ-religiése Strategien zuriick,
um seine Intuition zu schulen.

In einem weiteren Gesprich hat eine Pflegende auf der Palliativstation an-
gesprochen, was passierte, wenn sie nicht da sein konnte und der Patient oder die
Patientin alleine starb: Sie fiihlte sich, als hitte sie versagt (vgl. Gesprachsnotizen
14.02.2016). Anhand dieses Beispiels zeigen sich weitere mogliche Stresssituatio-
nen, nimlich wenn die PatientInnen alleine gelassen werden und dadurch alleine
sterben miissen sowie wenn die Pflegenden die Situation nicht bis zum Schluss
beeinflussen kénnen.

K2 (245-254) findet es im Gegensatz zu den bisherigen Fillen belastend, auf-
grund der eingeschrinkten Zeit, die pro Patient zur Verfiigung steht, nicht die
Moglichkeit zu haben, einfach nur da zu sein, und so keinen tieferen menschli-
chen Kontakt zu den Sterbenden aufnehmen zu kénnen.

Ein anderer Fokus zeigt sich im Interview mit der Pflegerin Ps. Wie in Kapi-
tel 6.1.1 beschrieben, empfindet sie es als Herausforderung, dass sie ihre Arbeit
nicht mehr schnell erledigen muss — wie sie es aus ihrer Ausbildung und den bis-
herigen Erfahrungen kennt —, sondern die Pflege aufgrund des Zustandes der
PatientInnen mehr Zeit beansprucht. Um dieser Anforderung gerecht zu werden,
meditiert sie in ihrer Freizeit:

Du hast halt das, was du in der Ausbildung gemacht hast, oder, in [..] meiner gan-
zen Arbeit hat mich das begleitet, das () das Schnell- das Schnelllebige. [..] [UInd

17 Aufsein»Dasein«im Handlungskontext dieses Zitats verweist er in Zeile 80.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Alternative Religiositat als Copingstrategie

dannzumerken, ja okay, der Patient der braucht jetzt Ruhe. Und der brauchtjetzt,
den kannst du nicht einfach so schnell noch fragen, was er essen will, sondern. Der
will jetzt vielleicht einfach mal, dass du ein bisschen dort sitzt. [..] Ja und so fiir so
Sachen find ich es schon noch gut. Eben so das Meditieren (Ps: 174—176).

Die Strategie des »Daseins« wird nur in wenigen Fillen eingesetzt, ohne dass die
Situation, in der es ausgefithrt wird, als stressig oder unsicher wahrgenommen
wird. Die Korpertherapeutin KT1 liefert dennoch ein Beispiel dafiir. Sie kann ihre
Tatigkeit ab einem gewissen Zeitpunkt nicht mehr ausiiben, weil die Sterbenden,
wenn sie nahe am Tod sind, ihrer Ansicht nach nicht mehr angefasst werden sol-
len (KT1: 94). Sie empfindet das jedoch nicht als Stress, sondern interpretiert es
religios: Personen, die niher beim Tod sind, sollte man nicht anfassen, um ihre
Seele nicht im Kérper zuriickzuhalten (KT1: 97-114). Das ist moglich, weil sie auch
Gespriche und »Dasein« in ihr Therapieangebot aufnimmt und es nicht primir
auf den Korper bezieht.

»Reinigende« Handlungsstrategien
Nun stellt sich die Frage, ob auch alternativ-religiése Handlungsstrategien als Co-
pingstrategien eingesetzt werden, die nicht unter »Dasein« gefasst werden. Vor
allem in Spital Rotach auf der untersuchen Palliativstation werden verschiedene
sichtbare Handlungen als Reinigungsstrategie auf einer immateriellen Ebene ein-
gesetzt, die iber das iibliche Reinigen des Zimmers hinausgehen und zur »Reini-
gung« oder zur »Harmonisierung der Atmosphire« eingesetzt werden.' Es stellt
sich die Frage, ob diese »Reinigung« auf eine Copingstrategie hinweist. Dazu soll
untersucht werden, wie sich diese Reinigung in der Wahrnehmung der interview-
ten Personen auswirkt und woran sie erkennen, dass ein Zimmer »sauber« ist."
Der Gong dient der Reinigung der Zimmer nach einem schwierigen Tod, laut P8
der »Wiederherstellung der Harmonie« oder der »Stirkung der Herzenergie« (Ge-
sprach mit P8, 14.08.2015). Er wird insbesondere dann eingesetzt, wenn eine Per-
son linger in einem Zimmer gelegen hat oder es ein schwieriger Tod war, weil es
sich sonst »driickend und dicht anfiihlt«. Eine Gongreinigung habe Auswirkun-
gen auf das gesamte Personal. Sie sei fiir viele spiirbar und bei denjenigen, denen
der Unterschied nicht bewusst sei, »wirke sie auf einer anderen Ebene«.

Auch dass nach einem Tod eines Patienten oder einer Patientin das Fenster ge-
offnet wird, ist als eine Reinigung des Zimmers zu verstehen. Sie wird als Erleich-

18 Auch der christlichen Krankensegnung wird diese Wirkung zugeschrieben. Auf diese wird im
Rahmen dervorliegenden Arbeit nicht eingegangen, da alternative Religiositidtim Vordergrund
steht.

19 Diese Handlungsstrategien wurden in den Interviews ausfithrlicher thematisiert, weshalb es
schwierigist, deren Funktion als Copingstrategien auszuwerten.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

terung erlebt. Dabei geht es den Handelnden darum, einen Teil der verstorbenen
Person hinauszulassen. Unangenehme Gefiihle konnen, wie P1 es formuliert, auf
Giftstoffe zuriickgefithrt werden, die ein Kérper nach dem Tod abgibt, oder aber
auf einen Teil der Personlichkeit der Verstorbenen, der sich weiterhin im Zimmer
befindet (vgl. Psy2:182-184; P5: 24, 129-135).

Der Stressfaktor der Handlungsstrategien, die nach dem Tod reinigend wir-
ken sollen, ist die Konfrontation mit dem Tod und nicht wie beim »Dasein« die
Umstrukturierung der Rolle. Es scheint sich vielmehr um ein belastendes Gefiihl
zu handeln, das durch den Tod, vor allem wenn er schmerzhaft und langsam von-
statten ging, ausgelost wird. Das wird als Beschmutzung erlebt, von der man sich
reinigen will.

Wihrend der Gong nach dem Ableben der PatientInnen geschlagen und das
Fenster nach dem Tod gedffnet wird, wird die Kristalllampe vor dem Tod und
wihrend des Sterbens zur Reinigung und Verinderung der Atmosphire einge-
setzt. Dort scheint schon der Sterbeprozess selbst als unrein wahrgenommen zu
werden.

Aromatherapie
Die Aromatherapie wird mit zwei unterschiedlichen Zielen eingesetzt. Wie in Ka-
pitel 6.3.1 gezeigt, wird ihr einerseits eine dhnliche Wirkungsweise wie der Schul-
medizin zugeschrieben, andererseits wird versucht, mit ihr ein ruhiges Sterben
zu férdern. Abhingig ist die Anwendungsweise vom institutionellen Umfeld und
auch vom Zustand der PatientInnen. Wenn die PatientInnen in der pritermi-
nalen Phase sind, wird eher in Richtung Symptomlinderung gearbeitet. Fiir die
Symptomlinderung seien die Pflanzenwirkstoffe oft sogar wirkungsvoller als ein
Medikament, was mit der menschlichen Nihe zu tun habe, die fiir den Einsatz
von Aromatherapie nétig ist.*° Wo die Schulmedizin an ihre Grenzen stof3t, muss
eine Alternative eingesetzt werden. Die Entscheidung fiir den spezifischen Duft
wird in diesen Situationen stark von der kranken Person abhingig gemacht (P1:
170-176). Biochemische Argumentationen (P1: 178; P3: 196—198) werden zwar auch
eingesetzt, aber Individualitit und Menschlichkeit stehen im Vordergrund. Es
werden damit, wie auch in der Korpertherapie, Situationen vermieden, in denen
das Personal handlungsunfihig wird. Sie kann in diesen Situationen nicht als
individuelle Copingstrategie bezeichnet werden, sondern vielmehr als »Coping«
oder Substitut fir das gesamte schulmedizinisch-naturwissenschaftliche Sys-
tem, das an gewissen Punkten nicht greift.

In unmittelbarer Todesnihe werden die Aromaéle nur noch, ohne dass die
Pflegenden die PatientInnen beriithren, in Duftlampen verdunstet und sollen
dann, wie das »Daseing, zur Beruhigung der PatientInnen beitragen (P1: 186; Pé:

20 Vgl. P1:168; P3:192; P5: 292.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Alternative Religiositat als Copingstrategie

73-79), wenn andere pflegerische Interventionen nicht mehr angebracht sind.
Dies entspricht einer individuellen Copingstrategie aus dem Bediirfnis heraus,
noch etwas tun zu kénnen (Pé: 45—51).

K1bezeichnet die Verwendung der Aromatherapie kritisch als Copingstrategie:

Dass jemand stirbt und wie jemand stirbt. Gell, das ist, das ist eigentlich eine,
eine extreme S- Erfahrung. Ist ja extrem, dass man da zuschauen muss, ist eine
extreme Hilflosigkeit [..]. [Ilch zum Beispiel mach nichts mit Diiften oder solchen
Dingen. [..] [Dlas ist fiir mich z-zu: harmonisierend. Ja. und man kann das sowas
Radikales nicht Giberdecken mit solchen Dingen. Finde ich. [..] Die Diifte heifien
dann »Verwandlung« oder so irgendwas=[Mhm], aber fiir mich personlich ist das
so: zu: () NETT, gell (K1: 307—313).

Zusammenfassend wird Aromatherapie vom Personal als Bewiltigungsstrategie
eingesetzt, wenn das Ziel des »ruhigen Todes« angestrebt wird. Es geht dann da-
rum, iber eine Handlungsmoglichkeit zu verfiigen, wenn sonst nichts mehr zu
tun bleibt. Dies wird zum Teil aus den Reihen des Personals selbst als Umgang mit
einer Hilfslosigkeit gegeniiber dem Tod der PatientInnen bezeichnet. Wenn die
Pflegenden die Aromatherapie zur Symptomlinderung einsetzen, kann dies ge-
mif Lazarus nicht als Copingstrategien bezeichnet werden, weil die Interviewten
keine vorhergehende Stresssituation angesprochen haben. Es sind jedoch Situa-
tionen, in denen die Mitarbeitenden die Schulmedizin als nicht geniigend wirk-
sam erachten und somit auf Alternativen zuriickgreifen, die, zusitzlich zu den
biochemischen Wirkstoffen, Nihe und Zuwendung erfordern und dadurch eine
symptomlindernde Wirkung haben.

Korpertherapie

Bei der Korpertherapie handelt es sich, wie in Kapitel 6.3.2 beschrieben, um eine
korperorientierte Behandlungsform, die nebst physischen auch psychologische
und metaphysische Aspekte einbezieht. Die Situationen, in denen die Therapeu-
tin zum Einsatz kommt, empfinden die beschreibenden Personen nicht als Stress-
situationen. In diesem Sinne kann die Kérpertherapie nicht als Copingstrategie
bezeichnet werden. Deren Wirkung, welche die Kérpertherapeutin im Interview
und auch wihrend der teilnehmenden Beobachtung beschreibt, lisst jedoch auf
vier Arten von Bediirfnissen schlieRen, die durch diese Therapieform gedeckt
werden:

[1] Die Korpertherapeutin hat ihren fritheren Beruf als Pflegefachfrau aufge-
geben, um mit der Komplementirtherapie niher an den PatientInnen zu sein. Sie
deckt damit ihr eigenes Bediirfnis nach einem engeren Kontakt zu den Patient-
Innen. Das gelingt durch persénliche Gespriche, die sie im Rahmen dieser Thera-
pieform fithren kann (KT1: 221-227).

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

[2] K1 (152-154) und die Koérpertherapeutin selbst (KT1: 411—-427) erliutern, dass
KT1 fur Menschen als Ansprechperson dient, die sich von der Seelsorge oder den
PsychologInnen nicht angesprochen fithlen. Sie decke demnach ein Bediirfnis der
PatientInnen nach solchen Gesprichen.

[3] Zudem geht KT1 auf das Bediirfnis nach einer »ganzheitlichen« Behand-
lung ein.

Und anhand davon [der chinesischen und indischen Elementenlehre] schaut man
sich dann eben auch Eigenschaften im Charakter an, schaut den Kérperbau an,
und man schaut 4hm (1) also dann gibt es auch Verhaltensweisen, die jemand hat,
Charaktere, die darin enthalten sind. [..] Und man schaut dann auch, ahm (1) [.]
zum Beispiel beim Herz sagt man zum Beispiel auch, das hat au:ch also mit Feuer-
energie zu tun, also mit, mit, &hm, mit halt auch der LebensKRAFT und [..] wenn
man krankistam Herzen [..]. Was kann das auch fiir einen Zusammenhang mit der
Lebensart haben, die man fihrt (KT1: 342—346).

Aus der Sichtweise dieser Komplementirtherapie stehen Psyche und Kérper in
einem Zusammenhang. So kénnen die Kranken, sofern sie nicht direkt vor dem
Tod stehen, durch die eigene Verhaltensweise Einfluss auf den Krankheitsverlauf
ausiiben. Die Korpertherapie fordert durch Handlungsanweisungen, wie zum
Beispiel Ernihrungstipps, und Anwendungen, wie zum Beispiel Massagen, die
sich auf den Energiefluss und somit auch auf die Psyche auswirken, bei den Pati-
entlnnen das Gefiihl einer Selbstwirksambkeit, was, aus der Sicht der Therapeutin,
von der Schulmedizin nicht gemacht wird.

Aber es hat oft () h, hat es dann Zusammenhinge, die die Leute auch selbst be-
merken, <Ja, ich habe immer das und das gemacht>. Und wenn sie lernen, anders
zu leben, dass dann das auch besser wird (KT1: 352).

[4] Als eine weitere Funktion beschreibt die Therapeutin, dass sie auf der kérper-
lichen Ebene eingesetzt werde, wenn die Schulmedizin nicht wirke.

Wie kann ich mich mit Schmerzen verhalten, 3h, das die: besser vorbeigehen. Zum
Beispiel. Also schon, dass man natirlich Schmerzmittel nimmt, aber es gibt halt
immer Situationen, wo: die miissen zuerst wirken. Die Mittel, oder wo:, wo man
froh ist, man kann irgendwie auch noch etwas machen, das niitzt, das: bis die Ta-
blette wirkt (KT1: 282).

Manchmal werde Kérpertherapie auch eingesetzt, wenn eine schulmedizinische
Therapie wegen der Schmerzen nicht moglich sei (vgl. Beobachtungsprotokoll
10.03.2014). Sie kdnne das l6sen, weil sie auf eine andere Art als die Schulmedizin

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Alternative Religiositat als Copingstrategie

Einfluss auf das Nervensystem nehmen kénne (KT1: 46). Korpertherapie wird, wie
auch die Aromatherapie, in der Symptomlinderung eingesetzt, wenn die Schul-
medizin an ihre Grenzen sto{3t.

Auch wenn im Fall der Kérpertherapie nicht von einer Bewaltigungsstrategie
fiir akute Uberforderungen gesprochen werden kann, so ging aus der Analyse
hervor, wie damit lingerfristig verschiedene Bediirfnisse gedeckt werden.

13.3.2 Sinngebung durch Vorstellungen

Wie gezeigt, werden alternativ-religiose Handlungsstrategien in der terminalen,
der finalen und der postmortalen Phase als aktive Copingstrategien eingesetzt,
die den Mitarbeitenden Moglichkeiten, zu agieren, und somit Selbstwirksamkeit
vermitteln. Das zeigt sich in den Ausgangssituationen, die in den meisten Fil-
len als stressig oder unsicher erlebt werden, und in der beruhigenden Wirkung,
die den Handlungen zugeschrieben wird. Kommen in den erhobenen Daten auch
intrapsychische Copingstrategien zum Vorschein? Die Feststellung, dass es sich
bei den religiésen Handlungsstrategien oft um Copingstrategien handelt, wirft
ein anderes Licht auf das damit verbundene Ideal des ruhigen Sterbens und auch
auf die anderen religiésen Vorstellungen, die in Kapitel 8 dargestellt wurden. Das
Ideal wurde aus der Wirkung, die das Personal seinen religiosen Handlungsstra-
tegien zuschreibt, abgeleitet, nimlich, dass sie dazu fithren, dass sich die Ster-
benden beruhigen, damit sie loslassen und sterben koénnen. Das Personal kann
mittels des Vorhabens, ein ruhiges Sterben zu unterstiitzen, wenn die Lebensqua-
litat nicht mehr gesteigert werden kann, trotzdem noch Einfluss auf die Situation
nehmen. Der Tod wird somit — zumindest ein Stiick weit — zu einer kontrollier-
baren, beeinflussbaren Situation.

Anhand des Interviews mit Psy2 kann beispielhaft gezeigt werden, wie das
Vorhaben, die Sterbenden beim Loslassen zu unterstiitzen und das Bediirfnis,
handeln zu kénnen, zusammenhingen.” Psy2 zeigt, wie in Kapitel 8.1.1 ausge-
fuhrt wurde, inwiefern ein unruhiges Sterben mittels Verweis auf ihre Wirkungs-
macht wieder ins Schema des ruhigen Sterbens gebracht werden kann. Von der
Interviewerin wurde erfragt, ob es auch »unruhige Tode« gebe. Auch wenn Psy2
dies bejaht, wendet sie das Argument um und kommt darauf zu sprechen, dass
man auch in den unruhigen Sterbeprozessen und ungeldsten Situationen noch
etwas tun konne. Sie kommt in ihrer Ausfithrung schliefilich zur Erkenntnis, dass
es mit ihrer Hilfe und ihren Handlungen auch in schwierigen Situationen méglich
sei, mit dem Leben abzuschliefen und ruhig zu sterben. Sie versteht ihre Aufgabe
in diesem Kontext klar als Helfende zum Abschliefden und Loslassen des Lebens.

21 Dasist nicht nur hier der Fall, sondernin allen Fillen, in denen die Handlungsstrategien des Per-
sonals das Ruhigwerden zum Ziel hatten.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

Den Sterbeprozess der PatientInnen sieht sie in diesem Fall als ein Produkt ihrer
eigenen Wirkungsmacht, was ein sinngenerierender Ansatz ist. Das Ideal des ru-
higen Sterbens kann somit auch als eine positive Sichtweise oder eine Deutung
von Sterben und Tod verstanden werden. Dabei erhilt etwas Negatives, wie etwa
ungeloste Konflikte, eine positive Konnotation. Nach Faltermaiers Copingver-
stindnis handelt es sich dabei um eine intrapsychische Bewiltigungsstrategie.

Mit dem Ideal des ruhigen Sterbens ist meistens die Vorstellung verbunden,
dassein Teil des Menschen unsterblich ist (s. Kap. 8.2). Wenn fiir den Korper nichts
mehr getan werden kann, ist es aus Sicht des Personals immerhin noch méglich,
sich fiir die immaterielle Komponente der Sterbenden einzusetzen.?” Das ist eine
positive Deutung des Sterbens, welche die Handlungen des Personals, entspre-
chend einer intrapsychischen Bewiltigungsstrategie, als sinnvoll erscheinen l4sst.
Das lasst sich am Beispiel des tibetisch-buddhistischen Freiwilligen F2 nachvoll-
ziehen (s. Kap. 6.1.4). Er glaubt, dass er durch seine Meditation am Lebensende der
PatientInnen zu einem besseren Leben nach dem Tod beitragen kann und verleiht
so seiner Handlung, die er dank dem Tod der Betreuten durchfiithren kann, einen
Sinn fir sich selbst. Auch, dass nach dem Tod ein Gong benutzt oder ein Fenster
gedffnet wird, illustriert dieses Phinomen. Dadurch kénnen die Mitarbeitenden,
weil aus ihrer Sicht nur der Kérper tot ist, nicht aber die unsterbliche Komponente,
noch Einfluss auf die Situation nehmen.

Mit der Sichtweise des besagten Sterbeprozesses steht auch die Vorstellung
in Zusammenhang, dass gerade die Phasen des Sterbens und des Todes ein be-
sonderes Entwicklungspotenzial in sich bergen. Das ist ebenfalls sinnstiftend:*
Das Sterben und der Tod werden als ein wichtiger Schritt in der Entwicklung
des Menschen interpretiert. Am Beispiel des Sterbens ihrer Mutter (s. Kap. 8.1.3)
und auch dem ihres Vaters illustriert etwa F5, dass fiir sie die eigene Wirkungs-
macht gegeniiber dem Leiden im Zentrum steht: In beiden Fillen beschreibt sie,
wie sie wihrend des Sterbens ihrer Eltern nicht helfen konnte, was sehr schwie-
rig fiir sie gewesen sei. Beide habe sie jedoch nach dem Tod »in einer vollendeten
Form« gespiirt. In diesem Beispiel ist die Hilflosigkeit, »nichts tun zu kénnen,
ein Stressfaktor. Solchen Stresssituationen begegnet sie mit der Vorstellung, dass
sich die Menschen insbesondere wihrend des Todes zu einem »héheren Selbst«
entwickeln. Zu diesem Prozess konne sie selbst nichts beitragen, weil er automa-
tisch ablaufe. Sie miisse somit auch gar nichts tun. Sie setzt diese Erkenntnis als
Copingstrategie ein. Damit hingt die Annahme eines héheren Selbst und einer
hoheren Macht zusammen, die fir die Sterbenden sorge.** Am Anfang des Inter-
views reflektiert sie die Stressfaktoren und ihre Bewiltigungsstrategien zusitz-

22 S.Kapitel 8.1.
23 Vgl.z.B. S4:121-135; F3: 35; F5: 400—435.
24 Vgl.auch Fs: 83.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Alternative Religiositat als Copingstrategie

lich auf einer abstrakteren Ebene. Dort nennt sie als Ausléser der Ohnmacht das
Leiden der zu betreuenden Person:

Also wenn ich nicht wenn ich nicht () 4h wenn ich das nicht SPUREN wiirde, dass
dass irgendwie die Ver- bei mir selbst die Verbindung nach oben () und auch nicht
spiiren wiirde, wie die Leute richtig wie auch abgeholt werden und darauf vorbe-
reiten werden und so. Dann kdnnte ich das gar nicht machen. Dann fande ich das
wahrscheinlich einfach nur schlimm. [..] Nur Leiden. Also und das ist etwas, das
halt mit der Zeit zunimmt. Halt durch die ganze eigentlich Entwicklung (Fs: 41—43).

Demgegeniiber steht ihre Vorstellung von Energie, die sie in der Phyllis-Krystal-
Meditation sammeln und somit fiir sich selbst etwas tun kann, das Wirkungs-
macht hat. Dieser Gegensatz von »etwas tun konnen« und »nichts tun miissen«
spricht wiederum fiir die Relevanz der Selbstwirksambkeit.

Andere religiése Vorstellungen wie zum Beispiel Postmortalititsvorstellun-
gen werden von den interviewten Personen weniger genau geschildert als die un-
sterbliche Komponente des Menschen; sie haben somit einen weniger zentralen
Charakter fir das Personal. Meistens wird das Leben nach dem Tod zwar als exis-
tent, aber als aufierhalb der eigenen Wirkungsmacht befindlich eingeschitzt.?

Mit der Analyse der Vorstellungen konnte gezeigt werden, wie zur Bewilti-
gung des Stressfaktors, gegeniiber dem Leiden der PatientInnen ohnmichtig
zu sein, intrapsychische Bewiltigungsstrategien eingesetzt werden kénnen und
nicht nur aktive Handlungsstrategien. Zudem konnte die Relevanz dieser Stress-
situation aufgezeigt werden.

13.3.3 Schlussfolgerungen und Bezug zur theoretischen Diskussion

Als wichtiger Stressfaktor wird die eigene Ohnmacht gegeniiber Situationen, in
denen die Sterbenden als leidend wahrgenommen werden, genannt. Dieser wird
hiufig beziiglich PatientInnen, die unmittelbar vor dem Tod stehen, genannt. Die
Konfrontation mit dem Lebensereignis Tod wird von den interviewten Personen
hingegen seltener als Stressfaktor erwihnt. Am ehesten gehéren die Handlungs-
strategien zur Reinigung nach dem Tod der PatientInnen in letztere Kategorie,
denn die Interviewten verweisen in diesem Kontext auf unangenehme Gefiihle
gegeniiber den Verstorbenen. Sie stehen jedoch gleichzeitig auch mit dem Be-
diirfnis im Zusammenhang, etwas tun zu konnen.

Zur Bewiltigung der Stresssituationen werden direkte Handlungen und in-
trapsychische Strategien eingesetzt, die eng miteinander verkniipft sind. Die di-
rekten Handlungen sind jene, die ausgefithrt werden, wenn man nur noch da sein

25 Vgl.z.B: F2: 238—240; S2:190—194.

- am 14.02.2026, 19:20:45

183


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Religion, Spiritualitat, Medizin

kann, und jene, die zur »Reinigung« eingesetzt werden. Sie stellen Handlungsop-
tionen fir das Personal dar. Intrapsychische Strategien sind einerseits das Ideal
des ruhigen Sterbens und andererseits Glaubensvorstellungen zu metaphysischen
Anteilen des Menschen. Sie tragen zur Aufrechterhaltung der Selbstwirksamkeit
und der Handlungsoptionen des Personals bei und wirken somit sinnstiftend auf
die Arbeit selbst, verleihen aber auch dem Tod einen Sinn, nimlich, dass er eine
Gelegenbheit fiir sie selbst und die PatientInnen ist, sich zu entwickeln. Diese Er-
gebnisse stehen somit im Einklang mit den Ergebnissen der anfangs vorgestellten
Studie von Desbiens und Fillion (2007).

Die Ohnmacht gegeniiber dem Leiden der PatientInnen kann im Zusammen-
hang mit dem »Dasein« und anderen beruhigenden Techniken nach Faltermaiers
Schema auf die Umstrukturierung ihrer Arbeitstitigkeit zuriickgefithrt werden.
Sie wird jeweils mit einem Bruch in der Rolle in Verbindung gebracht, an dem
Punkt, an dem die Lebensqualitit nicht mehr gesteigert werden kann, also meis-
tens in der terminalen und der finalen Phase der PatientInnen (s. Kap. 1.2). Es
zeigt sich ein grofies Bediirfnis seitens des Personals, auch dann noch etwas tun
zu konnen. Die Verkniipfung der alternativ-religiésen Handlungsstrategien mit
der Leitidee des ruhigen Sterbens scheint an der Funktion der Leitidee zu liegen,
das Scheitern von Handlungsstrategien zu kompensieren, die auf die Lebensqua-
litat ausgerichtet sind. Ab einem gewissen Punkt kann das Hauptziel der Pallia-
tive Care, die Lebensqualitit bis zum Schluss, nicht mehr gewihrleistet werden.
Somit muss ein anderes Ziel angestrebt werden, namlich das ruhige Sterben, um
die Handlungsmacht der Mitarbeitenden zu sichern.

Die institutionalisierten komplementirtherapeutischen Handlungsstrate-
gien, Korpertherapie und auch die Aromatherapie in der priterminalen Phase
sind lingerfristig bediirfnisstillend. Sie sind nach dem Copingverstindnis von
Lazarus keine Bewiltigungsstrategien. Trotzdem decken sie Bediirfnisse, die aus
der Sicht der Interviewten vonseiten der Schulmedizin nicht ausreichend bedient
werden, nimlich das Bediirfnis nach menschlichem Kontakt, nach einer »ganz-
heitlichen« Wahrnehmung der PatientInnen, nach Selbstwirksamkeit und in ei-
nigen Situationen sogar auch nach Symptombekimpfung.

Diese Ergebnisse erliutern in Bezug auf Abbildung 1 die Motivation des Perso-
nals genauer, warum alternativ-religiése Handlungsstrategien und Vorstellungen
zum Einsatz kommen, und zwar als Bewiltigungsstrategien in schwierigen Si-
tuationen. Auch der Einfluss des Zustandes der PatientInnen wird genauer dar-
gestellt: Leidende Menschen zu sehen und nichts fir sie tun zu konnen, ist eine
grofle Belastung fir das Personal. Dies fihrt zur Erkenntnis, dass, je niher die
PatientInnen am Tod stehen, umso eher alternative Religiositit als Copingstra-
tegie eingesetzt wird, weil aus der Sicht der Handelnden die schulmedizinische
Betreuung nicht ausreicht und auch weil die Spitiler mehr Freirdume fiir indivi-
duelle Elemente in der Betreuung offenlassen.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Fazit

Einleitend wurde nach alternativer Religiositit des Personals in der Palliative
Care in Schweizer Spitilern gefragt, nach deren Merkmalen, Ausformungen und
nach den Situationen, in denen auf alternativ-religiose Handlungsstrategien und
Vorstellungen zuriickgegriffen wird. Mittels je einem Monat teilnehmender Be-
obachtung und insgesamt 27 halbstandardisierter Interviews mit dem Personal
wurden diese Fragen in zwei Spitilern untersucht. Ein spezielles Interesse galt
dabei den Umstinden und Einflussfaktoren, die sich durch den Patientenkontakt
und das institutionelle Umfeld ergeben. In diesem letzten Kapitel werden die ge-
wonnenen Daten zuerst in einer prignanten Form rekapituliert und auf dieser
Basis die Fragen aus der Einleitung aufgegriffen und beantwortet.

14.1 Zusammenfassung der Analyseergebnisse

Was von verschiedenen Religionssoziologen als alternative Religiositit bezeich-
net wird, findet sich auch in den untersuchten Spitilern. Glaubensvorstellungen
und religiése Handlungsstrategien sind stark subjektbezogen. Das zeigt sich an
deren Legitimierung durch Referenzen auf die personliche Wahrnehmung und
Gefiihle. Nur selten wird dies iiber die explizite Riickbindung an religidse Tra-
ditionen begriindet. Hier ist anzumerken, dass auch Elemente aus dem institu-
tionalisierten Christentum der Landeskirchen mittels Subjektbezug in den per-
sonlichen Glauben aufgenommen werden. Teilweise identifizieren sich Akteure
mit einer Religion, zum Beispiel die Seelsorgenden mit dem Christentum, und
sehen sich als Vertreter einer Landeskirche, greifen aber trotzdem Handlungs-
strategien oder Vorstellungen aus anderen Traditionen auf. Somit ist die Grenze
zwischen alternativer und nicht-alternativer Religiositt nicht trennscharf. Der
Subjektbezug kann im untersuchten Feld als Indiz fiir einen geringen Stellenwert
religiéser Traditionen generell betrachtet werden. In diesem Zusammenhang ist
die Verwendung des emischen Begriffs der »Spiritualitit« zur Beschreibung des
personlichen Glaubens zu verstehen. Mit dem Subjektbezug hingt ein geringer In-
stitutionalisierungsgrad der Vorstellungen und Strategien in Form von religiésen
Gruppierungen zusammen. Nur wenige der interviewten Personen stellten sich

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

als Teil einer solchen dar. Die Inhalte gegenwirtiger alternativer Religiositit sind
ebenfalls stark vom Fokus auf das Individuum geprigt. In der religionssoziologi-
schen Literatur wird die Idee einer persinlichen Entwicklung und die damit verbun-
dene Durchmischung von psychologischen Inhalten und religiésen Vorstellungen
als wichtiges Element alternativer Religiositit herausgearbeitet. Diese zeigt sich
in der vorliegenden Untersuchung besonders klar in der Vorstellung des ruhigen
Sterbeprozesses: In Anlehnung an Elisabeth Kiibler-Ross stellen die Interviewten
einen idealen Sterbeprozess so dar, dass die sterbende Person in der Sterbephase
Erlebnisse verarbeite, Beziehungen klire, das Leben loslasse und dadurch ruhig
werde und sterben kénne. Damit wird die Vorstellung, dass man sich bis zum Tod
oder sogar dariiber hinaus entwickle, verkniipft. Diese Vorstellung basiert auf
einem ganzheitlichen Menschenbild, das eine den Tod iiberdauernde Komponente
des Menschen einschliefdt und sich dabei nicht auf eine bestimmte religiése Tra-
dition bezieht. Auch die Vorstellung von Energie als Mischform zwischen einer
immateriellen und einer materiellen Komponente wird in verschiedenen Auspri-
gungen aufgegriffen.

Was nur selten in den Interviews genannt wird, ist die Selbsteinschitzung
als alternativ-religids, da Traditionsbeziige und Abgrenzungen davon nur sel-
ten explizit gemacht werden. Auch wenn Elemente aus Traditionen itbernom-
men werden, stellen die Interviewten diesen Bezug teils nicht her oder sehen die
iibernommenen Elemente nicht als Fortfihrung der Tradition, sondern als unab-
hingig davon und vielmehr als Teil der personlichen Wahrnehmung. Die meisten
Interviewpartner und -partnerinnen stufen die besagten Handlungen und Vor-
stellungen deshalb oft nicht als religiés ein, auch wenn sie religiésen Traditionen
entstammen. Der Verweis auf die eigene Wahrnehmung zur Legitimierung der
besagten Handlungen und Vorstellungen kann hingegen als eher implizite Ab-
grenzung zu kirchlich-christlicher Religiositit und zum Teil auch zu religiésen
Traditionen allgemein betrachtet werden in dem Sinne, dass der Wahrnehmung
mehr Aussagekraft zugesprochen wird als institutionalisierter Religion.

Der Religionsbegriff wird von Personen aus dem Feld nur selten gleich ver-
standen wie aus religionswissenschaftlicher Sicht. Das hatin diesem Kontext den
Vorteil, dass der emische Begriff anhand des etischen reflektiert werden kann.
Gerade in einem Umfeld, in dem Religion tabuisiert wird, werden religiose Pha-
nomene nicht als religios bezeichnet, auch wenn sie einen religiosen Hintergrund
haben. Das ist zum Beispiel bei den komplementiren Therapien der Fall und auch
im psychologisierten Religions- und Spiritualititsverstindnis. Diese Bias konn-
ten mit dem religionswissenschaftlichen Begriffsverstindnis iiberbriickt werden.
Und auch Phinomene, die aus Sicht der Interviewten nicht als Religion gesehen
wurden, sondern als Teil ihrer eigenen Wahrnehmung, was typisch fiir alternati-
ve Religiositit ist, hitten ohne den etischen Begriff nicht in die Analyse einbezo-
gen werden konnen.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Fazit

Der emische Religions- und Spiritualititsbegriff wurde in der Abgrenzung
zum etischen Verstindnis in der Analyse ebenfalls mitberiicksichtigt: Die Unter-
suchung zu den Gesprichen als Handlungsstrategien in Kapitel 6.2 basiert auf
der Reflexion der Interviewten dieser Gespriche als religios, spirituell oder auch
psychologisch. So konnte festgestellt werden, dass in Spital Heckenbiihl ein Tabu
gegeniiber Religion besteht, auler wenn sie in ihrem traditionell zugewiesenen
Platz von den Seelsorgenden angesprochen wird, wenn sie mit psychologischen
Deutungsmustern verkniipft wird und wenn sie nur aus etischer Sicht und nicht
aus emischer als Religion deklariert wird. Daraus lasst sich folgern, dass alter-
native Religiositit in Spital Heckenbiihl Verbreitung finden kann, gerade weil sie
nicht als Religiostit benannt wird.

Alternativ-religiose Handlungsstrategien und Vorstellungen
Alternativ-religiose Elemente werden von Personen aus allen Berufsgruppen auf-
genommen. Mit den oben genannten Merkmalen versehene Handlungsstrategien
in den zwei Spitdlern lassen sich nach dem Zeitpunkt, zu dem sie eingesetzt wer-
den, unterteilen: Sie variieren in beiden Spitilern, je nachdem, wie die PatientIn-
nen eingeschitzt werden, in welcher Phase des Sterbeprozesses sie stehen oder,
in den Bezeichnungen der Palliative Care-Literatur ausgedriickt, ob die Patient-
Innen sich in der priterminalen Phase, in der terminalen und finalen oder in der
postmortalen Phase befinden. Wenn jemand noch sprechen kann, wird er oder sie
als weiter weg vom Tod eingeschitzt, als wenn jemand im Koma liegt. Die Phasen
lassen sich nicht abschliefRend voneinander abgrenzen. Ab wann jemand sterbend
ist und ab welchem Zeitpunkt jemand als tot gilt, also ab wann die finale Phase
aufhort und die postmortale Phase anfingt, dariiber ist man sich uneinig.

Wenn die PatientInnen als weiter weg vom Tod eingeschitzt werden, dann
werden mehr Gespriche und kérperbezogene Handlungen eingesetzt. Letztere
sind in beiden Spitilern komplementire Therapien, am wichtigsten ist die Aroma-
pflege und in Spital Heckenbiihl die Kérpertherapie. Auch auf der persénlichen
Ebene werden dort von den Mitarbeitenden sporadisch verschiedene Praktiken
ausgeiibt.

Handlungsstrategien, die die PatientInnen kurz vor dem Tod und wihrend
des Todes begleiten sollen, dienen zur Beruhigung der Sterbenden. In Spital
Heckenbiihl sind dies mehrheitlich »innerliche« Handlungen wie Gespriche auf
Gedankenebene oder Meditationen. Diese werden vor allem im Zeitraum, wenn
man nur noch da sein kann, praktiziert. In der Einfachheit des »Daseins« driickt
sich einerseits eine Hilflosigkeit gegeniiber dem Tod aus, aber andererseits auch
die Haltung, dass man auch, wenn man nicht fiir biomedizinische Handlungen
zustandig ist, noch etwas Wichtiges fiir die sterbende Person tun kann. In Spi-
tal Rotach wurden in dieser Phase bei Sterbenden Kristalllampen aufgestellt. In
beiden Spitilern wurde ab diesem Zeitpunkt Aromatherapie in Form von Raum-

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Religion, Spiritualitat, Medizin

beduftung eingesetzt. Beziiglich der Phase nach dem Tod werden in beiden Spi-
tilern »innerliche« Gesprache beschrieben oder reinigende Handlungen. Diesen
Handlungsstrategien wird eine andere Wirkung zugesprochen, je nach Sterbe-
phase, der sie zugeordnet werden: In der priterminalen Phase sind sie eher auf
Symptomlinderung ausgerichtet, wihrend sie den PatientInnen in der termina-
len und finalen Phase zu einem ruhigen Tod verhelfen sollen. In der posttermina-
len Phase haben sie zum Ziel, das jeweilige Zimmer zu reinigen oder die unsterb-
liche Komponente der PatientInnen gehen zu lassen. Darin zeigt sich der Fokus,
den die Mitarbeitenden in ihrer Arbeit in den unterschiedlichen Phasen mit die-
sen Handlungsstrategien legen.

Die religiésen Vorstellungen lassen sich in vier Gruppen zusammenfassen. Sie
hingen auf verschiedene Weisen zusammen:

11 Am hiufigsten werden unterschiedlich ausdifferenzierte Vorstellungen einer
Personlichkeitsentwicklung genannt. Diese wird im Kontext eines Sterbepro-
zesses dargestellt und hingt damit zusammen, wie dieser Sterbeprozess idea-
lerweise abliuft. Dabei spielt die immaterielle Komponente der Menschen
und ein Weiterleben nach dem Tod eine grofRe Rolle und es werden damit oft
psychologische Konzepte verbunden.

[2] Vorstellungen verschiedener Komponenten, aus denen der Mensch besteht.
Ganz wichtig dabei ist die Vorstellung, dass mindestens eine Komponente nach
dem Tod weiterexistiert. Auch die Vorstellung von Energie ist sehr prisent.

[3] Vorstellungen davon, wie es nach dem Tod weitergeht. Diese sind meistens
nicht detailliert ausformuliert.

[4] Vorstellungen, dass es eine externe hohere Macht gibt, sind ebenfalls in den
Daten zu finden, jedoch nicht sehr hiufig. Der Fokus liegt auf dem weiterent-
wickelten Selbst in Punkt 1. Teilweise wird die »vollendete« Form des Selbst als
hochste unanfechtbare Macht dargestellt oder das Aufgehen des Ichs in einer
umfassenden Energie oder in der hoheren Macht als Zielpunkt der Entwick-
lung. In diesen Fillen iiberschneiden sich Punkt 1 und 4.

Die Handlungen und Vorstellungen werden auf unterschiedlichste Weise mitei-
nander verkniipft. So kommt es vor, dass dieselbe Handlung von verschiedenen
Personen unterschiedlich gedeutet wird. Strategien, die wihrend des »Daseins«
ausgefithrt wurden, beinhalten besonders viele Verkniipfungen zur Vorstellung
einer unsterblichen Komponente, die sich entwickeln soll. Auffallend ist, dass die
Vorstellung von Energie, die durch den Kérper flie3t, mit spezifischeren, weniger
alltdglichen Techniken verkniipft wird als andere Vorstellungen. Man versucht
zum Beispiel, den Energiefluss durch die richtige Haltung in der Meditation oder
einen Fingerdruck an der richtigen Stelle zu fordern. Die Vorstellung einer »See-

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Fazit

le« hingegen wird mit weniger genau definierten Handlungen und alltiglichen,
freier interpretierten Handlungen eingebunden, wie zum Beispiel, dass das Fens-
ter gedffnet, gedanklich vom »Hiniibergehen« gesprochen wird oder die Sterben-
den weniger berithrt werden.

Diese Handlungsstrategien und Vorstellungen wurden in der vorliegenden
Arbeit entlang von drei Faktoren analysiert: Es wurde auf die institutionellen Vo-
raussetzungen eingegangen, auf die Motivation des Personals selbst (im Kapitel
zu den Copingstrategien) und auf den Einfluss des Zustandes der PatientInnen
im Ideal des ruhigen Sterbens. In den folgenden Abschnitten werden die Ergeb-
nisse, die hierzu erzielt wurden, prisentiert.

Institutionelle Voraussetzungen

Ein wichtiger Faktor, warum in den zwei Spitilern unterschiedliche alternativ-
religiose Handlungsstrategien ausgeiibt werden, sind die institutionellen Be-
dingungen. Sie beeinflussen die Art und Weise, wie alternative Religiositit vom
Personal eingebracht werden kann, mafgeblich. In Spital Rotach wird auch eine
Wirkung in die andere Richtung, vom Personal auf die Institution, festgestellt. Es
konnten durch die Analyse drei mafigebliche Faktoren festgestellt werden: 1) Die
Handlungsmoglichkeiten sind stark abhingig vom Selbstverstindnis des Spitals
und vom Verhiltnis, dass das jeweilige Spital zu Religion hat. Wichtig ist 2) die
Zeit, die jemandem pro PatientIn zur Verfiigung steht. Das ist u.a. vom Beruf
abhingig. Ebenso sind die Handlungsmoglichkeiten 3) stark abhingig davon, wie
viel Einfluss die einzelne Person auf die Institution hat.

1) Auf der Station der Inneren Medizin, die in Spital Heckenbiihl untersucht
wurde, nehmen die Mitarbeitenden, abgesehen von den Seelsorgenden, Re-
ligiositit eher als Tabu wahr als auf der untersuchten Palliativstation. In Spi-
tal Heckenbiihl gelten hauptsichlich die Seelsorgenden als fiir religiose The-
men zustindig und von den anderen Berufsgruppen werden eher innerliche
Techniken angewendet, die von aufien weniger sichtbar sind, damit das Tabu
gegeniiber Religion nicht iibertreten wird. Auf der Palliativstation in Spital
Rotach gibt es mehr institutionalisierte alternativ-religiose Handlungsstrate-
gien, was mehr duflerliche Handlungen erméglicht. Thre ganzheitliche Aus-
richtung, die sich im Leitbild des Spitals mit dem Fokus auf die psychischen
Aspekte der Krankheiten zeigt, hat zur Folge, dass die PsychologInnen einen
grofleren Handlungsspielraum und einen stirkeren Religionsbezug haben. Es
werden zudem nach dem Tod der PatientInnen vom Spital selbst Hilfsmittel
zur »spirituellen Reinigung« des Raumes zur Verfiigung gestellt.

Das Selbstverstindnis der Spitiler zeigt sich auch bei der Umsetzung der
komplementiren Therapien. Mit den komplementiren Therapien ist es auch
in Spital Heckenbithl moglich, alternative Religiositit an die wachen Patient-

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Religion, Spiritualitat, Medizin

2)

3)

Innen heranzutragen, weil es sich dabei um Hybride zwischen schulmedizi-
nischen Konzepten und religiésen Elementen handelt. Sie bedienen die For-
derung nach Heilung oder Linderung iiber biochemische Wirkstoffe ebenso
wie die Vorstellung von Energiebahnen im Kérper und das alternativ-religiose
Streben nach persénlichem Wachstum. Sie fiigen sich einerseits in das Selbst-
bild der Spitiler, bedienen andererseits aber auch alternativ-religiose Vorstel-
lungen.

Die Aromatherapie ist in vielen Schweizer Spitilern institutionalisiert. Diese
ist mit ihrem Ursprung in der Phytotherapie, die sich, wie auch die Schulme-
dizin, auf Wirkstoffe beruft, in den Spitilern akzeptiert. Sie wird in der pri-
terminalen Phase mehrheitlich symptomlindernd eingesetzt und die bioche-
mischen Pflanzenwirkstoffe werden betont, wihrend sie in der terminalen
und finalen Phase mehr auf das ruhige Sterben zielt.

Auch die Korpertherapie in Spital Heckenbiihl zeigt sich auf den physischen
Korper orientiert und die Behandlung der Energiebahnen wird weniger be-
tont. Trotzdem bedient die Korpertherapeutin erstens die Vorstellung einer
Energie und zweitens ein ganzheitliches Menschenbild, das den PatientInnen
durch die Verkniipfung von Psyche und Kérper einen Einfluss auf die Krank-
heit zuspricht. Drittens schlie8lich deckt sie den Gesprachsbedarf von Perso-
nen, die sich nicht an die Seelsorgenden wenden wollen.

Wenn keine institutionellen Vorgaben mehr vorhanden sind, legitimiert das
Personal seine Handlungsstrategien eher tiber das eigene Gefiihl oder die In-
tuition. Die Tabuisierung von Religion fordert dies, da eine Argumentation,
die sich auf religiése Traditionen bezieht, in einem solchen Umfeld keinen
Platz hat.

Der Einfluss des Berufs und der zur Verfiigung stehenden Zeit zeigt sich stark
im Konzept des »Daseins«. Je nach Aufgabe, die einer Person im institutio-
nellen Umfeld zugesprochen wird, findet sich in einer anderen Situation der
Zeitpunkt, an dem sie nur noch da sein kann. Fiir die Seelsorgenden ist das
der Fall, wenn jemand nicht christlich und auch nicht mehr ansprechbar ist,
sodass seine Bediirfnisse nicht mehr eruiert werden kénnen. Die Freiwilligen
in Spital Heckenbiihl kénnen von Anfang an nur da sein, da sie meistens in
der Nacht gerufen werden, wihrend die Freiwilligen in Spital Rotach ofters
die Gelegenheit haben, mit den Sterbenden zu sprechen und so religiose The-
men einzubringen. Die Pflegenden in Spital Heckenbithl haben gar keine Zeit,
einfach da zu sein. Deshalb stellen sie Duftlampen auf, um die PatientInnen
zu beruhigen. Das ist gut neben den iibrigen Tatigkeiten moglich. In Spital
Rotach kénnen sie sich ab und zu Zeit zum Zuh6ren nehmen.

Als letzter Punkt ist der Institutionalisierungsgrad alternativer Religiositit
stark vom Einfluss der einzelnen Mitarbeitenden auf das jeweilige Spital ab-
hingig. Auf der Palliativstation konnten einige vom Personal vorgeschlagene

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Fazit

Rituale institutionalisiert werden, weil die Station erst vor Kurzem entstan-
den ist und verschiedene Berufsgruppen in den Aufbau und die Strukturie-
rung einbezogen wurden. Im anderen Spital wurde Kérpertherapie sukzes-
sive in den Spitalalltag aufgenommen, weil eine langjihrige Pflegerin eine
entsprechende Weiterbildung absolvierte.

Das Ideal des ruhigen Sterbens
Auffallend an den erhobenen Daten ist, dass der Sterbeprozess als Ablauf, der mit
einem ruhigen Loslassen ende, beschrieben wird. Mit diesem Ideal rezipiert das
Personal die angenommenen Erwartungen und Bediirfnisse der PatientInnen.
Die PatientInnen werden aufgrund ihres physischen Zustandes so wahrgenom-
men, dass sie an unterschiedlichen Punkten im Sterbeprozess stehen. Es zeigt
sich in der Wirkung, die den untersuchten Handlungsstrategien, insbesondere
dem »Dasein«, beigemessen wird: Durch die alternativ-religiosen Handlungs-
strategien sollen die PatientInnen ruhig werden und so sterben kénnen:' Der Ster-
beprozess solle mit »Ruhigwerden« und »Loslassen« abgeschlossen werden. Ohne
diese zwei Bedingungen sei Sterben gar nicht méglich, wird hiufig angenommen.
Die Ausrichtung auf einen ruhigen Sterbeprozess, wihrend dem man zum
Schluss sein Leben verarbeitet, loslisst und »gehen kann, stellt einen Kontrast
zur eingangs beschriebenen Lebensqualitit dar, die als Ziel der Palliative Care
hochgehalten wird. Das Ziel indert sich, je niher die Sterbenden am Tod sind. Mit
Lepsius konnte aufgezeigt werden, dass es sich beim Konzept des ruhigen Ster-
bens um eine Leitidee in der Palliative Care handelt, die im Gegensatz zur Aus-
richtung auf die Lebensqualitit in Todesnihe eine groRe Rolle spielt. Wihrend
in der priterminalen Phase der Sterbenden deren Lebensqualitit im Zentrum
steht, verschiebt sich mit dem fortschreitenden Sterbeprozess der Fokus von der
Lebensqualitit auf das ruhige Sterben, vom Kérper und dem sozialen Umfeld auf
eine nicht-empirische, immaterielle Komponente. Dies wird meistens diffus tiber
die eigene Wahrnehmung legitimiert. Je niher die Sterbenden am Tod sind, umso
weniger stehen schulmedizinische und kérperorientierte Methoden im Zentrum
und umso grofer wird der Spielraum fiir alternativ-religiése Handlungsstrate-
gien, die einen ruhigen Sterbeprozess ermdglichen sollen. Mit deren Aufnahme
als institutionalisierte Prozesse wird diesem Ideal eine immer grofiere Bedeu-
tung zugesprochen.

1 In den Beobachtungen zeigen sich weitere Sterbeideale, zum Beispiel schmerzfrei und infor-
miert (iber den baldigen Tod zu sein. Das ruhige Sterben war viel prasenter und auch mehr mit
alternativer Religiositat verbunden, weshalb dieses hier in den Vordergrund gestellt wird.

- am 14.02.2026, 19:20:45

191


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Religion, Spiritualitat, Medizin

Alternative Religiositat als Copingstrategie

Die Ohnmacht gegeniiber dem Leiden der Sterbenden stellte sich als der haufigste
Stressfaktor fiir das Personal heraus. Einer solchen Stresssituation begegnet das
Personal damit, dass es versucht, ein ruhiges Sterben herbeizufithren, indem es
»einfach da ist« und indem es andere alternativ-religiése Handlungsstrategien
einsetzt. Auch die Hinwendung von der Lebensqualitit hin zum ruhigen Sterbe-
verlauf dient dem Personal zur Bewiltigung dieser Situation. Da durch alterna-
tiv-religiése Handlungsstrategien in der Wahrnehmung der Mitarbeitenden ein
ruhiges Sterben herbeigefithrt werden kann, eréffnen sich so Handlungsmoglich-
keiten, welche die Berufsrolle sonst nicht bietet.

Die Idee des Beruhigens wird oft mit der Vorstellung einer unsterblichen
Komponente des Menschen, die den Kérper loslassen sollte, und mit der Vorstel-
lung einer Persénlichkeitsentwicklung bis zum Tod oder dariiber hinaus verbun-
den. Durch die Entwicklung vor dem Tod und die Bewiltigung von Konflikten
wird Loslassen moglich. Diese Vorstellung wird im vorliegenden Zusammenhang
als eine intrapsychische Bewiltigungsstrategie, im Sinne einer positiven Umdeu-
tung des Todes, eingesetzt. Die Entwicklung des Menschen wird als etwas Beein-
flussbares gesehen, wihrend das Leben nach dem Tod fiir die meisten zum nicht
beeinflussbaren Bereich gehort. Dies fithrt dazu, dass Postmortalititsvorstellun-
gen viel weniger genau ausformuliert werden als die der Komponenten.

Wenn nichts mehr zur Steigerung der Lebensqualitit getan werden kann, weil
der sterbende Korper sich der Kontrolle entzieht, dann verschiebt sich der Fokus
des Personals auf die nicht-empirische, unsterbliche Komponente. Dann versucht
das Personal, sich um die immaterielle, unsterbliche Komponente zu kiitmmern.
So konnen sie den Gefithlen des Versagens und der Hilflosigkeit entgehen. Die
Situation wird umgedeutet, wodurch das Personal die Handlungsmacht behalt.
Das ruhige Sterben ist somit ein Ideal, das zur Uberwindung unsicherer Situatio-
nen angewendet wird.

Anstatt Handlungsmoglichkeiten zu schaffen, reagieren einige wenige der
Interviewten auf die Stresssituationen mit einer Interpretation, dass sie in gewis-
sen Situationen nichts tun miissen, weil von einer héheren Macht fir alles gesorgt
sei oder weil ein Mensch sich durch das Sterben unweigerlich in ein héheres Selbst
umwandle. Dies ist jedoch weitaus seltener anzutreffen als die Wiederherstellung
der Handlungsmacht mittels des Ideals eines ruhigen Sterbens. Die Kérperthe-
rapie wurde nicht als Copingstrategie im engeren Sinne eingesetzt. Wenn die
PatientInnen noch in der priterminalen Phase oder kurativ behandelbar waren,
kam sie jedoch an Punkten zum Einsatz, an denen die Schulmedizin nicht mehr
als wirksam wahrgenommen wurde. Auch diente sie der ausfithrenden Person als
Moglichkeit, naher und auf eine »ganzheitliche« Art und Weise auf die Patient-
Innen einzugehen. Daraus lisst sich folgern, dass die biomedizinischen Behand-
lungsmethoden auch schon vor dem unmittelbaren Sterben als mangelhaft wahr-

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Fazit

genommen und deshalb durch alternativ-religiose Techniken ersetzt werden.
Dass das Ideal des ruhigen Sterbens erst kurz vor dem Tod und wihrend des To-
des als Copingstrategie zur Sprache kommt, weist darauf hin, dass die Mitarbei-
tenden mit dem nahenden Tod der PatientInnen in eine Stresssituation kommen.
Zu diesem Zeitpunkt gibt es seitens der Spitiler weniger Handlungsvorschriften,
wodurch sie auf alternativ-religiose Handlungen zuriickgreifen miissen.

Die Tatsache, dass das ruhige Sterben ein Ideal und Teil eines Copingprozes-
sesist, der oft auf der impliziten personlichen Ebene abliuft, zeigt auf, dassin der
Palliative Care, trotz der bisherigen Bemithungen zur ganzheitlichen Betreuung,
ein fiir das Personal wichtiger Teil des Sterbens nicht institutionell unterstiitzt
wird. Das Personal ist wegen seiner Ausbildung und des Arbeitskontexts — trotz
entsprechender Weiterbildungen — von einem Gesundheitssystem geprigt, das
auf Heilung zielt. Die Rollen, die aus dem kurativ ausgerichteten Modell »Spital«
stammen, sind nicht ganz an die palliativen Situationen angepasst. Somit besteht
hier ein Hohlraum, der mit persénlichen Glaubensmustern und Intuition gefiillt
wird. Dref3ke (2008: 219 f.) deutet diesen Raum zum »Daseing, der von den Insti-
tutionen fiir einige Berufsgruppen geschaffen wurde, als Versuch, individuell auf
die PatientInnen eingehen zu konnen.? In den untersuchten Spitilern bedeutete
das jedoch oft eine Stresssituation fiir das Personal. Die Mitarbeitenden waren
mit Leiden konfrontiert, auf das sie nicht mehr mit vorgeschriebenen Handlungs-
strategien eingehen konnten. Wenn nun Palliative Care-Institutionen diese Lii-
cke fillen wollen, miisste die erste Frage sein, was genau hier die Bediirfnisse der
Sterbenden sowie des Personals sind und wie diese im Einklang mit dem Selbst-
verstindnis des Spitals gedeckt werden kénnen.

Die Zusammenhinge der diskutierten Faktoren lassen sich gemifd Abbil-
dung 12 grafisch darstellen. Einerseits hat der Zustand der Sterbenden Einfluss
auf den Zeitpunkt der Handlungsstrategien, andererseits fithrt er zur Motivation
der Mitarbeitenden, das Leiden der Sterbenden zu lindern, was wiederum das
Ziel der Handlungen und die dazugehérige Vorstellung der Wirkung beeinflusst.
Die institutionellen Bedingungen geben vor, welche Handlungsstrategien iiber-
haupt ausgefithrt werden kénnen. In Spital Rotach wurden die institutionellen
Bedingungen vom Personal und den persénlichen Vorlieben fiir gewisse Hand-
lungsstrategien geprigt. Fehlende Vorschriften von den Spitilern fithren zu Unsi-
cherheit unter den Mitarbeitenden, was wiederum als Motivation fiir personliche
Handlungsstrategien und Vorstellungen dient.

2 Er nennt dabei jedoch nicht »Dasein« explizit, sondern »Zeithaben, Sitzwachen, Alltagsgespra-
che, Zuho6ren« (DrefRke 2008: 220).

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Religion, Spiritualitat, Medizin

Abbildung 12: Einflussfaktoren fiir alternative Religiositit

>

A

Motivation des Personals

v

g Alternativ-religiése Handlungen
und Vorstellungen des Personals

Zustand der Sterbenden Institutionelle Bedingungen

14.2 Alternative Religiositat in der Spiritual Care

Es wurde einleitend angenommen, dass sich vorwiegend in der Spiritual Care die
Gelegenheit bietet, alternative Religiositit zum Ausdruck zu bringen. Dies konnte
jedoch in den Daten nicht bestitigt werden. In den untersuchten Spitilern war
das eher neue Konzept der Spiritual Care zum Zeitpunkt der Untersuchung kein
Thema. Insbesondere auf der Station der Inneren Medizin wird die religiése Be-
treuung nach wie vor den Seelsorgenden tiberlassen und geschieht im Sinne einer
traditionellen Seelsorge. Nebst der réomisch-katholischen und der reformierten
Konfession werden andere religiése Traditionen iber die Spitalseelsorgenden
eingebunden, indem sie bei Bedarf SpezialistInnen aus anderen religiosen Tra-
ditionen kontaktieren. Sichtbare alternative Religiositit wird laut einigen inter-
viewten Personen im Spitalumfeld belichelt. Wenn Seelsorgende selbst alterna-
tiv-religivse Uberzeugungen vertreten, so werden sie laut den Mitarbeitenden
von den PatientInnen trotzdem vorwiegend als christlich wahrgenommen und
oft gar nicht erst gerufen.

Von keiner der interviewten Personen wird Spiritual Care als Handlungsauf-
trag verstanden und auch in den Beobachtungen wird sie hochstens am Rand
erwahnt. Spiritualitit und spirituelle Betreuung ohne das Konzept der Spiritual
Care sind den Interviewten niher. Wihrend sich in den verschiedenen Palliati-
ve Care-Leitlinien Spiritualitit auf ein psychologisches und ein christliches Ver-
stindnis beschrinkt (s. Kap. 2.1), deckt sich der Spiritualititsbegriff der Mit-
arbeitenden zum Teil mit dem der alternativen Religiositit, sofern er sich aufihre
eigenen Handlungen und Vorstellungen bezieht. Gegeniiber den Sterbenden wird
eher das Spiritualititsverstindnis aus den Leitlinien verwendet, das heifdt, dass
Sinnsuche oder der Wunsch nach einem Seelsorger oder einer Seelsorgerin als
Indikator fiir spirituelle Bediirfnisse gesehen wird. Das bewihrt sich, weil das
Pflegepersonal gemif} den Palliative Care-Leitlinien die spirituelle Komponente
mitbetreuen soll, aber Religiositit insbesondere in Spital Heckenbiihl abgelehnt
und tabuisiert wird. Dadurch entsteht ein Spannungsfeld, das durch ein psycho-

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Fazit

logisches Spiritualititsverstindnis im Sinne von Beziehungsaufbau und Hilfe bei
existenziellen Krisen umgangen werden kann, denn so wird Spiritualitit nicht
auf religiose Handlungen und Vorstellungen beschrinkt. Diesbeziiglich ist an-
zumerken, dass die psychologische Komponente in jenem Verstindnis ebenfalls
als Teil alternativer Religiositit verstanden werden kann: Sinnsuche kann in den
Kontext einer Personlichkeitsentwicklung zu einem héheren Selbst gestellt wer-
den.

Was als Spiritualitit wahrgenommen wird, welche nicht nur auf der psycho-
logischen Ebene gedacht ist, wird aufler von den Seelsorgenden nur selten ab-
sichtlich an die PatientInnen herangetragen, wenn diese bei Bewusstsein sind.
Ausnahmen bilden die PsychologInnen in Spital Rotach und der Arzt im selben
Spital, der nach seiner eigenen Angabe aufgrund seiner Ausbildung in Palliati-
ve Care und seiner persénlichen Ausrichtung und Bemithungen explizit religio-
se Inhalte anspricht. Sobald alternative Religiositit jedoch nicht als Spiritualitit
wahrgenommen wird, ist sie im Kontakt zu wachen PatientInnen durchaus mog-
lich, so zum Beispiel mittels Aromatherapie und durch die Kérpertherapeutin in
Spital Heckenbiihl. Die komplementiren Therapien und psychologische Inter-
pretationsmuster haben in den Spitilern mehr Berechtigung, weil beide auch auf
naturwissenschaftlichen Konzepten beruhen.

Wenn die PatientInnen nicht bei Bewusstsein sind, fithlen sich die Mitarbei-
tenden freier und es gibt eine groflere Bandbreite an Handlungsmoglichkeiten,
die jedoch nicht als Teil der Spiritual Care gesehen werden kénnen, da sie nicht
zur direkten Betreuung der PatientInnen gedacht sind. Zudem ergeben sich dann
unsichere Situationen, in denen nur wenige Vorschriften gegeben sind, was den
Riickgriff auf die persénliche Wahrnehmung und subjektive Handlungsstrate-
gien fordert.

Walters These, dass sich die Einbindung der Religion in den Spitilern vom
modernen zum »postmodernen« Ansatz gewandelt habe, konnte nur teilweise be-
statigt werden: Im modernen Ansatz wird Religion von den Seelsorgenden the-
matisiert, was sich in Spital Heckenbithl beobachten lasst. Zusitzlich wird sie
jedoch auch durch die Komplementirtherapeutin eingebracht. In Spital Rotach
wird die Arbeit der Seelsorgenden durch die PsychologInnen erginzt und auch
die Pflegenden fiihlen sich verantwortlich fiir die spirituelle Betreuung als Sinn-
suche. Die Einbindung durch diese Berufsgruppen kann nach Walthers These in
den »postmodernen« Ansatz eingeordnet werden, denn mit dem psychologisch
aufgeladenen Verstindnis von Spiritualitit findet die Vorstellung einer Entwick-
lung am Lebensende — und tiber den Tod hinaus — Eingang in die Berufspraxis.
Mittels alternativ-religiéser Handlungen und Vorstellungen wird versucht, die
Sterbenden in ihrer Entwicklung am Lebensende zu unterstiitzen. In beiden Spi-
tilern kommt mit dem Ideal des ruhigen Sterbens ein Aspekt hinzu, den Walter
nicht genannt hatte.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

14.3 Warum gerade alternative Religiositat?

Alternativ-religiose Handlungen haben im untersuchten Kontext meistens das
Ziel, ein ruhiges Sterben zu unterstiitzen und das Loslassen zu fordern. Dies wird
in der vorliegenden Untersuchung als eine implizite »Leitidee« in der Palliative
Care identifiziert. Die unterstiitzenden Handlungsstrategien werden meistens
dann eingesetzt, wenn sonst nichts mehr getan werden kann, da die beruflichen
Ressourcen erschopft sind. Warum wird dann gerade auf alternative Religiositat
zuriickgegriffen?

Sowohl die Aufnahme der Palliative Care in offentlichen Spitilern als auch
die Bildung des New Age, welches ein essenzieller Teil der heutigen alternativen
Religiositit darstellt, hat den 1960er Jahren stattgefunden.? Das sind die Jahre der
eingangs genannten »Death awareness«-Bewegung, in der das Ideal vorherrsch-
te, dass man den Tod 6ffentlich diskutieren sollte (vgl. Knoblauch u. a. 2005: 18).
Sowohl in der Palliative Care als auch im New Age gilt es als Ideal, des eigenen
Todes bewusst zu sein und daran persénlich zu wachsen (vgl. Walter 1996a: 359 f.).
Dem Ideal einer personlichen psychischen Entwicklung kommt in Anbetracht des
Todes ein besonderer Wert zu (vgl. ebd.: 359). Man solle gemif3 den Sterbephasen
nach Kiibler-Ross das Leben abschliefen und »loslassen« (vgl. Kiibler-Ross 2009).
Das wiederum entspricht dem Trend einer Individualisierung und Subjektivie-
rung. Im Fall der alternativen Religiositit und auch der Palliative Care wird das
Individuum hochgehalten. Beide bedienen das Konzept der Personlichkeitsent-
wicklung in Auseinandersetzung mit dem Tod und haben den Anspruch, beson-
ders auf die individuellen Bediirfnisse einzugehen. Dies scheint gerade mittels
eines psychologischen Ansatzes gut zu funktionieren. Mit komplementirthera-
peutischen Anwendungen, die ebenfalls auf diese Entwicklung abzielen, werden
zudem ganzheitliche Menschenbilder in der Palliative Care verankert (vgl. Walter
1996a:359f.).

Weitere Aspekte férdern, dass die Mitarbeitenden auf alternative Religiositit
zuriickgreifen. Die Palliative Care ist eine junge Disziplin, die in der Schweiz erst
seit Kurzem stirker institutionalisiert wird (s. Kap. 1.2). Dadurch konnen persén-
liche Elemente alternativer Religiositit in die Strukturen aufgenommen werden.
Trotzdem existieren noch Situationen ohne definierte Handlungsabldufe. Auch
alternative Religiositit ist durch den Subjektbezug nur wenig institutionalisiert.
Somit sind sowohl die Palliative Care als auch alternative Religiositit flexibel
kombinierbar und sind nicht an einen institutionellen Uberbau gebunden. Im

3 Walter (1996a) beschreibt diese Parallelen beziiglich des New Age und Hospizen. Was er unter
»New Age Spirituality« versteht, trifft auch auf den hier verwendeten Begriff der alternativen
Religiositat zu (s. Kap. 2.2.3). Seine Beobachtungen zu den Hospizen sind als generelle Elemente
der Palliative Care identifizierbar.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Fazit

Zuge der gegenwirtigen alternativen Religiositit wird eine Traditionszugehorig-
keit oft abgelehnt, da lieber Elemente von verschiedenen religiosen Traditionen
itbernommen und stimmig mit der personlichen Empfindung zusammengesetzt
werden. Auch auf der untersuchten Station der Inneren Medizin und ansatzweise
auf der Palliativstation wird Traditionszugehorigkeit eher tabuisiert. In Situatio-
nen im Spitalzimmer, wenn gerade jemand verstorben ist, ist es in einem sikular
ausgerichteten Spital ein unverfinglicheres Argument, zu sagen, man spiire den
oder die verstorbenen Personen noch, als sich auf den christlichen Seelenglauben
zu berufen. In diesem Zusammenhang steht auch die Ersetzung des Wortes »Re-
ligion« durch »Spiritualitit« — sowohl in der gegenwirtigen alternativen Religio-
sitdt als auch im Palliative Care-Kontext (vgl. ebd.: 359).

Dass erst in Todesnihe von PatientInnen eher auf religiose Handlungsmus-
ter und Interpretationen zuriickgegriffen wird, kann als Weiterfithrung eines
langjdhrigen Auseinanderdriftens der Spitiler und der Kirche in Europa gese-
hen werden (vgl. Bruchhausen 2011; Ferngren 2014; Ferngren 2012). Medizinische
Handlungsstrategien und Erklirungen sind fiur das korperliche Wohlbefinden
zustandig, religiése fir das Loslassen und Gehen der nicht-empirischen Kompo-
nente. Dies lag frither in der Zustindigkeit der Kirchen (vgl. Hofstitter 2013: 372)
und die Schulmedizin stellt keine moglichen Handlungsstrategien dafiir bereit.
Dank der oben genannten Griinde wird diese Trennung mittels der psychologi-
schen Betreuung, komplementirer Therapien und der Institutionalisierung reli-
gioser Reinigungsrituale in der Palliative Care ein Stiick weit durchbrochen.

- am 14.02.2026, 19:20:45

197


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Anandarajah, Gowri und Ellen Hight (2001). »Spirituality and Medical Practice:
Using the HOPE Questions as a Practical Tool for Spiritual Assessment«. In:
American Family Physician 63.1, S. 81-88.

Backer, Jane H., Tamilyn Bakas, Susan ]. Bennet und Patricia K. Pierce (2005).
»Die Bewdltigung von Stress: Programme der Pflegeforschung«. In: Stress und
Coping. Aus dem Amerikanischen von Astrid Hildenbrand. Hg. von Virginia
Hill Rice. Hogrefe und Bern: Hans Huber Verlag, S. 264—308.

BAG und GDK (2010). Nationale Leitlinien: Palliative Care. Hg. von Bundesamt fiir
Gesundheit und Schweizerische Konferenz der kantonalen Gesundheitsdi-
rektorinnen und -direktoren. Bern: 0. V.

Baier, Karl (2009). Meditation und Moderne: Zur Genese eines Kernbereichs moderner
Spiritualitit in der Wechselwirkung zwischen Westeuropa, Nordamerika und Asien.
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Baumann, Martin (2012). »Religionsgemeinschaften im Wandel: Strukturen, Iden-
titdten, interreligiose Beziehungen«. In: Religionen, Staat und Gesellschaft. Hg.
von Christoph Bochinger. Ziirich: Verlag Neue Ziircher Zeitung, S. 21-75.

Baumann, Martin und J6rg Stolz, Hg. (2007). Eine Schweiz — viele Religionen. Risi-
ken und Chancen des Zusammenlebens. Bielefeld: transcript Verlag.

Beer, Bettina (2003). »6. Systematische Beobachtung«. In: Methoden und Techniken
der Feldforschung. Hg. von Bettina Beer. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, S. 119
141.

Bernarz, Anja (2003). Den Tod iiberleben: Deuten und Handeln im Hinblick auf das
Sterben eines Anderen. Wiesbaden: Verlag fur Sozialwissenschaften.

Berth, Hendrik, Constantin Klein und Friedrich Balck (2011). »Begriffsbestim-
mungen: Gesundheit, Krankheit, Wohlbefinden und Lebensqualitit«. In:
Gesundheit — Religion — Spiritualitit. Hg. von Constantin Klein, Hendrik Berth
und Friedrich Balck. Weinheim und Miinchen: Juventa Verlag, S. 47-64.

Binder, Judith und Lea von Wartburg (2009). Nationale Strategie Palliative Care:
2010-2012. Hg. von Bundesamt fiir Gesundheit und Schweizerische Konfe-
renz der kantonalen Gesundheitsdirektorinnen und -direktoren. Bern: o. V.

Bochinger, Christoph (1994). New Age und moderne Religion: Religionswissenschaft-
liche Analysen. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus.

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Religion, Spiritualitat, Medizin

—— (1999). »Spiritualitit«. In: Metzler Lexikon Religion. Gegenwart — Alltag — Medien.
Hg. von Christoph Auffahrth. Bd. 3. Stuttgart und Weimar: Metzler, S. 360.

Bochinger, Christoph, Martin Engelbrecht und Winfried Gebhardt (2009). Die un-
sichtbare Religion in der sichtbaren Religion: Formen spiritueller Orientierung in
der religiosen Gegenwartskultur. Bd. 3. Religionswissenschaft heute. Stuttgart:
Kohlhammer.

Bohle, Fritz und Margit Weihrich (2009). »Ungewissheit, Uneindeutigkeit, Un-
sicherheit — Braucht die Theorie reflexiver Modernisierung eine neue Hand-
lungstheorie?« In: Handeln unter Unsicherheit. Hg. von Fritz Béhle und Margit
Weihrich. Wiesbaden: Verlag fir Sozialwissenschaften, S. 9-21.

Borasio, Gian Domenico (2009). »Spiritualitit in der Palliativmedizin/Palliative
Carex. In: Spiritualitit und Medizin. Hg. von Eckhard Frick und Traugott Roser.
Stuttgart: Kohlhammer, S. 109-115.

Bourdieu, Pierre (2014). Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft. 8. Aufl.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag.

Bowman, Marion (2000). »More of the same? Christianity, vernacular religion and
alternative spirituality in Glastonbury«. In: Beyond New Age. Hg. von Steven
J. Sutcliffe und Marion Bowman. Edinburgh: Edinburgh University Press,
S. 83-104.

Brown, Mary V. (2011). »The Stresses of Hospice Volunteer Work«. In: American
Journal of Hospice 28.3, S. 188—192..

Bruchhausen, Walter (2010). »Biomedizin« in sozial- und kulturwissenschaft-
lichen Beitrigen: Eine Begriffskarriere zwischen Analyse und Polemike.
In: NTM Zeitschrift fir Geschichte der Wissenschaft, Technik und Medizin 18.4,
S. 497-522.

—— (2011). »Beziehung zwischen Gesundheit und Religion von der Frithgeschichte
bis zur Neuzeit«. In: Gesundheit — Religion — Spiritualitit. Hg. von Constantin
Klein, Hendrik Berth und Friedrich Balck. Weinheim und Miinchen: Juventa
Verlag, S. 93-112.

Bundesamt fiir Statistik (2003). Eidgendssische Volkszihlung 2000: Bevilkerungs-
stuktur, Hauptsprache und Religion. Neuenburg.

Bundesirztekammer, Christian Biichel, Robert Jiitte, Ulrich Kiefaber, Jorg Mi-
chaelis, Helmut Remschmidt, Rainer Schneider, Peter C. Scriba, Brigitte Tag,
Petra Thiirman, Tomas R. Weihrauch, Claudia Witt und Stefan Zipfel (2010).
Placebo in der Medizin: Herausgegeben von der Bundesirztekammer auf Empfeh-
lung ihves wissenschaftlichen Beirats. Berlin: Deutscher Arzte-Verlag.

Biissing, Arndt, Thomas Ostermann und Peter F. Matthiessen (2005). »The Role of
Religion and Spirituality in Medical Patients in Germany. In: Journal of Reli-
gion and Health 44.3, S. 321-340.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Carver, Charles S., Jagdish K. Weintraub und Michael F. Scheier (1989). »Assessing
Coping Strategies: A Theoretically Based Approach«. In: Journal of Personality
and Social Psychology 56.2, S. 267-283.

Charmaz, Kathy (2006). Constructing Grounded Theory: A Practical Guide Through
Qualitative Analysis. Los Angeles u. a.: SAGE Publications.

Conrad, Peter (2007). The Medicalization of Society: On the Transformation of Human
Conditions into Treatable Disorders. Baltimore: The John Hopkins University
Press.

Daaleman, Timothy P., Barbara M. Usher, Sharon W. Williams, Jim Rawlings und
Laura C. Hanson (2008). »An Exploratory Study of Spiritual Care at the End of
Life«. In: Annals of Family Medicine 6.5, S. 406-411.

de Flaugergues, Amélie (2016). Religiose und spirituelle Praktiken und Glaubensfor-
men in der Schweiz: Erste Ergebnisse der Erhebung zur Sprache, Religion und Kultur
2014. Hg. von Bundesamt fiir Statistik. Neuenburg. url: www.bfs.admin.ch/
bfs/portal/de/index/dienstleistungen/publikationen_statistik/publikations
katalog.html?publicationID=7004.

Desbiens, Jean-Francois und Lise Fillion (2007). »Coping strategies, emotional
outcomes and spiritual quality of life in palliative care nurses«. In: Internatio-
nal journal of palliative nursing 13.6, S. 291-300.

Dienststelle Spital- und Klinikseelsorge (2007). Rahmenpflichtenheft kath. Spital-
seelsorger und -seelsorgerinnen. Anonymisiert: Quelle der Verfasserin bekannt.
Hg. von Katholische Kirche im Kanton X.

DiTullio, Maria und Douglas MacDonald (1999). »The struggle for the soul of hos-
pice: Stress, coping, and change among hospice workers«. In: American Journal
of Hospice and Palliative Care 16.5, S. 641—655.

Dreflke, Stefan (2005). »Ambivalenzen des guten Sterbens im Hospiz«. In: Sozial-
extra. Oktober, S. 6-10.

Dresske, Stefan (2007). »Interaktionen zum Tode: Wie Sterben im Hospiz orches-
triert wird«. In: Ambivalenzen des Sterbens und Todestheorien heute. Hg. von Pe-
tra Gehring, Marc Rélli und Maxine Saborowski. Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft, S. 77-101.

—— (2008). »Die Herstellung des guten Sterbens: Arbeit an der Identitatssiche-
rung im Hospiz«. In: Moderne Mythen der Medizin. Hg. von Irmhild Saake und
Werner Vogd. Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 215-235.

—— (2012). »Das Hospiz als Einrichtung des guten Sterbens. Eine soziologische
Analyse der Interaktion mit Sterbenden. In: Perspektiven zum Sterben. Hg. von
Daniel Schifer, Christoph Miiller-Busch und Andreas Frewer. Bd. 2. Ars Mo-
riendi Nova. Geschichte Philosophie Praxis. Stuttgart: Franz Steiner Verlag,
S.103-119.

Durkheim, Emile (1994). Die elementaren Formen des religiosen Lebens. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp Verlag.

- am 14.02.2026, 19:20:45

201


http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/dienstleistungen/publikationen_statistik/publikationskatalog.html?publicationID=7004
http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/dienstleistungen/publikationen_statistik/publikationskatalog.html?publicationID=7004
http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/dienstleistungen/publikationen_statistik/publikationskatalog.html?publicationID=7004
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/dienstleistungen/publikationen_statistik/publikationskatalog.html?publicationID=7004
http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/dienstleistungen/publikationen_statistik/publikationskatalog.html?publicationID=7004
http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/dienstleistungen/publikationen_statistik/publikationskatalog.html?publicationID=7004

202

Religion, Spiritualitat, Medizin

Edwards, Adrian, Nannan Pang, Vanessa Shiu und Cecilia Chan (2010). »The un-
derstanding of spirituality and the potential role of spiritual care in end-of-life
and palliative care: a metastudy of qualitative research«. In: Palliative Medicine
24.8,S. 753-770.

Eifling, Eva (2012). Pflegerische Interventionen. 3., iberarb. Aufl. Bd. 3. Verste-
hen & pflegen. Stuttgart und New York: Thieme.

Evidence-Based Medicine Working Group und Gordon Guyatt (1992). »Evidence-
Based Medicine: A New Approach to Teaching the Practice of Medicine«. In:
Journal of the American Medical Association 17.268, S. 2420—2425.

Faltermaier, Toni (2005). Gesundheitspsychologie. 1. Aufl. Bd. 21. Grundriss der
Psychologie. Stuttgart: Kohlhammer.

Faltermaier, Toni und Nora Lessing (2013). »Coping«. In: Dorsch Lexikon Psycho-
logie. Hg. von Markus Antonius Wirtz. Bern: Huber Verlag. url: https://portal.
hogrefe.com/dorsch/coping/.

Fegg, Martin, Mechtild Kramer, Friedrich Stiefel und Gian Domenico Borasio
(2008). »Lebenssinn trotz unheilbarer Erkrankung? Die Entwicklung des
Schedule for Meaning in Life Evaluation (SMiLE)«. In: Zeitschrift fiir Palliativ-
medizin 9.4, S. 238-245.

Ferngren, Gary B. (2012). »Medicine and religion: a historical perspective: Chapter 1«.
In: Oxford Textbook of Spirituality in Healthcare. Hg. von Mark Cobb, Christina
Puchalski und Bruce Rumbold. Oxford: Oxford University Press, S. 5-9.

—— (2014). Medicine and Religion: A Historical Introduction. Baltimore: Johns Hop-
kins University Press.

Flick, Uwe (2005). Qualitative Sozialforschung: Eine Einfiihrung. 3., vollst. iiberarb.
und erw. Neuausgabe. rowohlts enzyklopidie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
Taschenbuch Verlag.

—— (2011). Triangulation: Eine Einfiihrung. 3., aktualisierte Aufl. Wiesbaden: Ver-
lag fir Sozialwissenschaften.

Frick, Eckhard (2002). »Glauben ist keine Wunderdroge: Hilft Spiritualitit bei der
Bewiltigung schwerer Krankheit?«. In: Herder Korrespondenz 56.1, S. 41-46.
—— (2011). »Spiritual Care in der Humanmedizin: Profilierung und Vernetzung«.
In: Gesundheit — Religion — Spiritualitit. Hg. von Constantin Klein, Hendrik
Berth und Friedrich Balck. Weinheim und Miinchen: Juventa Verlag, S. 407-

420.

Frick, Eckhard, Carola Riedner, Martin Fegg, Stefan Hauf und Gian Domenico
Borasio (2006). »A clinical interview assessing cancer patient’s spiritual needs
and preferences«. In: European Journal of Cancer Care 15, S. 238—243.

Frick, Eckhard und Traugott Roser, Hg. (2009). Spiritualitit und Medizin: Gemein-
same Sorge fiir den kranken Menschen. Stuttgart: Kohlhammer.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://portal.hogrefe.com/dorsch/coping/
https://portal.hogrefe.com/dorsch/coping/
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://portal.hogrefe.com/dorsch/coping/
https://portal.hogrefe.com/dorsch/coping/

Literatur

Fuchs-Heinritz, Werner, Daniela Klimke, Ridiger Lautmann, Otthein Ramm-
stedt, Urs Stihli, Christoph Weischer und Hans Wienold, Hg. (2011). Lexikon
zur Soziologie. 5., iberarb. Aufl. Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Furrer, Marie-Thérése, Annette Gritning und Pia Coppex (2013). Finanzierung der
Palliative-Care-Leistungen der Grundversorgung und der spezialisierten Palliative
Care (ambulante Pflege und Langzeitpflege). Hg. von Bundesamt fiir Gesundheit
und Schweizerische Konferenz der kantonalen Gesundheitsdirektorinnen
und -direktoren. Bern. url: http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheits
politik/13764/13771/13789/index.htmI?lang=de.

Gebhardt, Winfried, Martin Engelbrecht und Christoph Bochinger (2005). »Die
Selbstermichtigung des religiosen Subjekts: Der spirituelle Wanderer als
Idealtypus spitmoderner Religiositit«. In: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft
13, S. 133—-151.

Gebhardt, Winfried und Ronald Hitzler, Hg. (2006). Nomaden, Flaneure, Vagabun-
den: Wissensformen und Denkstile der Gegenwart. Bd. 10. Erlebniswelten. Wies-
baden: Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Gorer, Goeffrey (1955). »The Pornography of Death«. In: Encounter, Oktober, S. 49—52..

Grof}, Dominik, Sabrina Kreucher und Jasmin Grande (2010). »Zwischen biologi-
scher Erkenntnis und kultureller Setzung: Der Prozess des Sterbens und das
Bild des Sterbenden«. In: Sterbeprozesse — Anndherungen an den Tod. Hg. von
Michael Rosentreter, Dominik Gro und Stephanie Kaiser. Bd. 9. Studien des
Aachener Kompetenzzentrums fiir Wissenschaftsgeschichte. Kassel: Kassel
University Press, S. 17-31.

Halbesleben, Jonathon R. B., Hg. (2008). Handbook of stress and burnout in health
care. New York: Nova Science Publishers.

Hanegraaff, Wouter J. (2000). »New Age Religion and Secularization«. In: Numen
47.3: Religions in the Disenchanted World, S. 288-312.

Harris, LaToya J. M. (2013). »Exploring How Nurses Manage Workplace Stress«.
In: Hospice & Palliative Nursing 15.8, S. 446—454.

Heelas, Paul und Benjamin Seed (2003). »A Aging New Age?« In: Predicting religion.
Hg. von Grace Davie, Linda Woodhead und Paul Heelas. Theology and religion
in interdisciplinary perspectives series. Aldershot und Burlington: Ashgate
Pub., S. 229-247.

Heelas, Paul, Linda Woodhead, Benjamin Seel, Bronislav Szerszynski und Karin
Tusting (2005). The Spiritual Revolution: Why Religion Is Giving Way To Spiritua-
lity. Religion and spirituality in the modern world. Malden, Oxford und Carl-
ton: Blackwell Publishing.

Hervieu-Léger, Daniéle (2000). Religion as a Chain of Memory. Cambridge UK: Rut-
gers University Press.

—— (2004). Pilger und Konvertiten. Religion in Bewegung. Religionen in der Gesell-
schaft. Wiirzburg: Ergon Verlag.

- am 14.02.2026, 19:20:45

203


http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13771/13789/index.html?lang=de
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13771/13789/index.html?lang=de
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13771/13789/index.html?lang=de
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13771/13789/index.html?lang=de

204

Religion, Spiritualitat, Medizin

Hock, Klaus (2008). Einfiihrung in die Religionswissenschaft. 3., unveranderter
Nachdruck der 2. durchgesehenen Aufl. 2006. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Hodler-Franz, Martina (2012). ...dass du bis zuletzt leben kannst: Spirvitualitit und
Spiritual Care bei Cicely Saunders. Beitrige zu Theologie. Schliesslitz: Theolo-
gischer Verlag Ziirich.

Hofer, Harald (2009). »Handlung und Legitimation im Zuge reflexiver Moderni-
sierung«. In: Handeln unter Unsicherheit. Hg. von Fritz Bohle und Margit Weih-
rich. Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 139-147.

Hofstitter, Elisabeth (2013). »Religion und Krankenhaus — Partner beim Heilen?
Einige Uberlegungen zu einer wechselvollen Geschichte«. In: Heilung in den
Religionen. Hg. von Veronica Futterknecht, Michaela Noseck-Licul und Man-
fred Kremser. Bd. 5. Schriftenreihe der Osterreichischen Gesellschaft fiir Re-
ligionswissenschaft. Wien: LIT Verlag, S. 371-392..

Huber, Gudrun und Christina Casagrande, Hg. (2011). Komplementdire Sterbebeglei-
tung: Ganzheitliche Konzepte und naturheilkundliche Therapien. Stuttgart: Karl F.
Haug Verlag.

Institutsrat des Schweizerischen Heilmittelinstituts (2006). »Verordnung des
Schweizerischen Heilmittelinstituts iiber die vereinfachte Zulassung von Kom-
plementir- und Phytoarzneimitteln«. In: KPAV 812.212.24. url: www.admin.ch/
opc/de/classified-compilation/20051631/index.html.

Jaeschke, Walter (2001). »Sikularisierung«. In: Handbuch religionswissenschaftli-
cher Grundbegriffe. Hg. von Hubert Cancik, Burkard Gladigow und Karl-Heinz
Kohl. Bd. 5. Stuttgart, Berlin und Kéln: Kohlhammer, S. 9-20.

Jonen-Thielemann, Ingeborg (2012). »Sterbephase in der Palliativmedizin«. In:
Lehrbuch der Palliativmedizin. Hg. von Eberhard Aulbert, Friedemann Nauck
und Lukas Radbruch. Stuttgart: Schattauer Verlag, S. 989-1022.

Joye, Dominique, Nicole Schobi, Sylvie Leuenberger-Zanetta, Alexandre Pol-
lien und Marléne Sapin (2010). MOSAiCH: Enquéte sur la religion, les inégalités
sociales et la citoyenneté — 2009 [Dataset]. Hg. von Schweizer Kompetenzzen-
trum Sozialwissenschaften. Lausanne. url: http://fors-nesstar.unil.ch/web
view/index.jsp.

Junker, Christoph (2012). Inventar der Datensituation iiber Palliative Care. Hg. von
Bundesamt fir Statistik. Bern o.V. url: www.bag.admin.ch/themen/gesund
heitspolitik/13764/13777/13793/?]lang=de.

Kaiser, Stephanie, Michael Rosentreter und Dominik Grof (2010). »Sterbeprozes-
se — Anndherung an den Tod: Eine thematische Einfithrung«. In: Sterbepro-
zesse — Anndherungen an den Tod. Hg. von Michael Rosentreter, Dominik Grof3
und Stephanie Kaiser. Bd. 9. Studien des Aachener Kompetenzzentrums fir
Wissenschaftsgeschichte. Kassel: Kassel University Press, S. 7-13.

- am 14.02.2026, 19:20:45



http://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/20051631/index.html
http://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/20051631/index.html
http://fors-nesstar.unil.ch/webview/index.jsp
http://fors-nesstar.unil.ch/webview/index.jsp
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13777/13793/?lang=de
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13777/13793/?lang=de
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/20051631/index.html
http://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/20051631/index.html
http://fors-nesstar.unil.ch/webview/index.jsp
http://fors-nesstar.unil.ch/webview/index.jsp
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13777/13793/?lang=de
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13777/13793/?lang=de

Literatur

Kantonsrat des Kantons X. Verordnung iiber die reformierte Spitalseelsorge. Anony-
misiert: Quelle der Verfasserin bekannt.

Kelle, Udo und Susann Kluge (2010). Vom Einzelfall zum Typus: Fallvergleich und
Fallkontrastierung in der qualitativen Sozialforschung. 2., iiberarb. Aufl. Wies-
baden: Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Klein, Constantin, Hendrik Berth und Friedrich Balck, Hg. (2011a). Gesundheit —
Religion — Spiritualitit: Konzepte, Befunde und Evklirungsansitze. Weinheim
und Miinchen: Juventa Verlag.

Klein, Constantin, Hendrik Berth und Friedrich Balck (2011b). »Zur Einfithrung:
Die Relevanz von Religiositit und Spiritualitit fiir die Gesundheitsforschung«.
In: Gesundheit — Religion — Spiritualitit. Hg. von Constantin Klein, Hendrik
Berth und Friedrich Balck. Weinheim und Miinchen: Juventa Verlag, S. 11-23.

Klein, Constantin und Dirk Lehr (2011¢). »Religiéses Coping«. In: Gesundheit — Re-
ligion — Spiritualitit. Hg. von Constantin Klein, Hendrik Berth und Friedrich
Balck. Weinheim und Miinchen: Juventa Verlag, S. 333—259.

Knipping, Cornelia, Hg. (2007). Lehrbuch Palliative Care. 2., durchges. und korr.
Aufl. Hogrefe und Bern: Hans Huber Verlag.

Knoblauch, Hubert (2001). »Fokussierte Beobachtung«. In: sozialersinn 1, S. 123-141.

—— (2005). »Einleitung: Soziologie der Spiritualitit«. In: Zeitschrift fiir Religions-
wissenschaft 13.2, S. 123-131.

—— (2006). »Soziologie der Spiritualitit«. In: Handbuch Spiritualitit. Hg. von Karl
Baier. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 91-111.

—— (2010). »Populire Spiritualitit«. In: Alternative Spiritualitit heute. Hg. von Ruth
Elisabeth Mohrmann. Bd. 114. Beitrige zur Volkskultur in Nordwestdeutsch-
land. Miinster u. a.: Waxmann, S. 19-34.

Knoblauch, Hubert und Arnold Zingerle (2005). »Thanatosoziologie: Tod, Hospiz
und die Institutionalisierung des Sterbens«. In: Thanatosoziologie. Hg. von Hu-
bert Knoblauch und Arnold Zingerle. Berlin: Dunker & Humbolt, S. 11-27.

Koch, Anne (2006). »Wie Medizin und Heilsein wieder verwischen: Ethische Plau-
sibilisierungsmuster des Ayurveda im Westen. In: Zeitschrift fiir Medizinische
Ethiks52.2, S. 169-182.

Koenig, Harold G., Dana E. King und Verna Benner Carson (2012). Handbook of
Religion and Health. 2. Aufl. Oxford und New York: Oxford University Press.

Krinzle, Susanne, Christa Seeger und Ulrike Schmid, Hg. (2010). Palliative Care:
Handbuch fiir Pflege und Begleitung. 3., iiberarb. und erw. Aufl. Heidelberg:
Springer Medizin Verlag.

Kiibler-Ross, Elisabeth (2009). Interviews mit Sterbenden: Mit einem einleitenden Es-
say von Christoph Student. 1. Neuauflage. Stuttgart: Kreuz Verlag.

Kunz, Ralph (2012). »Wie kommt Gott ins System? Die systemische Seelsorge und
die gesellige Gottheit — ein Beitrag zur Theologie der Seelsorge«. In: Nachdenk-
liche Seelsorger — Seelsorgerliches Nachdenken. Hg. von Isabelle Noth und Ralph

- am 14.02.2026, 19:20:45

205


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Religion, Spiritualitat, Medizin

Kunz. Bd. 62. Arbeiten zur Pastoraltheologie, Liturgik und Hymnologie. Got-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 44—61.

Lambert, Vickie A. und Clinton E. Lambert (2008). »Nurses workplace stressors
and coping strategies«. In: Indian Journal Palliative Care 14, S. 38-44.

Lamnek, Siegfried (1995). Qualitative Sozialforschung: Methoden und Techniken.
Band 2.3., korr. Aufl. Weinheim: Beltz Psychologie Verlags Union.

Lazarus, Richard S. (1995). »Stress und Stressbewiltigung — Ein Paradigmac. In:
Kritische Lebensereignisse. Hg. von Sigrun-Heide Filipp. Weinheim: Beltz Psy-
chologie Verlags Union, S. 198-232.

Lazarus, Richard S. und Susan Folkman (1984). Stress, Appraisal, and Coping. New
York: Springer Publishing Co.

Lepsius, M. Rainer (1995). »Institutionenanalyse und Institutionenpolitik«. In:
Politische Institutionen im Wandel. Hg. von Birgitta Nedelmann. Bd. 35. Kolner
Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie Sonderhefte. Opladen: West-
deutscher Verlag, S. 392—-403.

—— (2013). Institutionalisierung politischen Handelns: Analysen zur DDR, Wiederver-
einigung und Europdischen Union. Studien zum Weber-Paradigma. Wiesbaden:
Springer VS.

Luckmann, Thomas (1967). The Invisible Religion: The Problem of Religion in Modern
Society. 1. Aufl. Macmillan.

—— (1991). Die unsichtbare Religion. 7. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag.

—— (1999). »Privatisierung und Individualisierung: Zur Sozialform der Religion in
spatindustriellen Gesellschaften«. In: Religidse Individualisierung oder Sikula-
risierung. Hg. von Karl Gabriel. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus, S. 17-28.

Liddeckens, Dorothea (2012). »Religion und Medizin in der europdischen Moder-
ne«. In: Religionswissenschaft. Hg. von Michael Stausberg. Berlin und Boston:
de Gruyter, S. 283-297.

—— (2013). »Alternative Heilverfahren als Religionshybride«. In: Religionshybride.
Hg. von Peter A. Berger, Klaus Hock und Thomas Klie. Wiesbaden: Springer
VS, S. 107-119.

Liiddeckens, Dorothea und Rafael Walthert (2010). Fluide Religion: Neue religidse
Bewegungen im Wandel: Theoretische und empirische Systematisierungen (Sozial-
theorie). Bielefeld: transcript Verlag.

Martins Pereira, Sandra, Antonio M. Fonseca und Ana Sofia Carvalho (2011). »Burn-
out in Palliative Care: A Systematic Review«. In: Nursing Ethics 18.3, S. 318—326.

Miebach, Bernhard (2014). Soziologische Handlungstheorie: Eine Einfithrung. 4.,
iberarb. und erw. Aufl. Wiesbaden: Springer VS.

Munley, A. (1985). »Sources of hospice staff stress and how to cope with it«. In: The
Nursing Clinics of North America 20.2, S. 343-355.

Nassehi, Armin (2004). »Woriiber man nicht sprechen kann, daritber muss man
schweigen. Uber die Geschwitzigkeit des Todes in unserer Zeit«. In: Ruhm,

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Tod und Unsterblichkeit. Hg. von Konrad Paul Liessmann. Wien: Zsolany Verlag,
S.118-145.

— (2009). »Spiritualitit: Ein soziologischer Versuch«. In: Spiritualitit und Medizin.
Hg. von Eckhard Frick und Traugott Roser. Stuttgart: Kohlhammer, S. 35-41.

palliative ch (2008). Empfehlungen zu Palliative Care und Spiritualitit: Konsens zur
»best practice« fiir Palliative Care in der Schweiz. Bigorio. url: www.palliative.
ch/fileadmin/user_upload/palliative/fachwelt/E_Standards/E_12_1_bigo
rio_2008_Spiritualitaet_de.pdf.

palliative ch und Steffen Eychmiiller (2012). Versorgungsstrukturen fiir spezialisierte
Palliative Care in der Schweiz. Hg. von palliative ch, Bundesamt fiir Gesundheit
und Schweizerische Konferenz der kantonalen Gesundheitsdirektorinnen
und -direktoren. Bern. url: www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/
13764/13768/13785/index.html?lang=de.

Pargament, Kenneth I., Harold G. Koenig und Lisa M. Perez (2000). »The Many
Methods of Religious Coping: Development and Initial Validation of the
RCOPE«. In: Journal of Clinical Psychology 56.4, S. 519-543.

Park, Crystal L. (2005). »Religion as a Meaning-Making Framework in Coping
with Life Stress«. In: Journal of Social Issues 61.4, S. 707—729.

—— (2013). »The Meaning Making Model: A framework for understanding mea-
ning, spirituality, and stress-related growth in health psychology«. In: The
European Health Psychologist 15.2, S. 40—47.

Przyborski, Aglaja und Monika Wohlrab-Sahr (2014). Qualitative Sozialforschung:
Ein Arbeitsbuch. 4. Aufl. Reihe Lehr- und Handbiicher der Soziologie. Miin-
chen: Oldenbourg Wissenschaftsverlag.

Puchalski, Christina, Betty Ferrell, Rose Virani, Shirley Otis-Green, Pamela Baird,
Janet Bull, Harvey Chochinov, George Handzo, Holly Nelson-Becker, Maryjo
Prince-Paul, Karen Pugilise und Daniel Sulmasy (2009). »Improving the Qual-
ity of Spiritual Care as a Dimension of Palliative Care: The Report of the Con-
sensus Conference«. In: Journal of Palliative Medicine 12.10, S. 885-904.

RGG (2004). »Spiritualitit«. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Band 7. Hg.
von Hans Dieter Betz. Titbingen: Mohr Siebeck, S. 1589-1599.

Roser, Traugott (2009). »Spiritual Care — neuere Ansitze seelsorglichen Han-
delns«. In: Spiritualitit, Religion und Kultur am Krankenbett. Hg. von Ulrich
H.J. Koértner, Sigrid Miiller, Maria Kletecka-Pulker und Julia Inthorn. Bd. 3.
Schriftreihe Ethik und Recht in der Medizin. Wien und New York: Springer
VS, S. 81—90.

Salis Gross, Corina (2001). Der ansteckende Tod: Eine ethnologische Studie zum
Sterben im Altersheim. Campus Verlag: Frankfurt und New York.

Saunders, Dame Cicely (1981). »The Philosophy of Terminal Care«. In: The Manage-
ment of Terminal Disease. Hg. von Dame Cicely Saunders. London: Edward Ar-
nold Ltd, S. 193-202.

- am 14.02.2026, 19:20:45

207


http://www.palliative.ch/fileadmin/user_upload/palliative/fachwelt/E_Standards/E_12_1_bigorio_2008_Spiritualitaet_de.pdf
http://www.palliative.ch/fileadmin/user_upload/palliative/fachwelt/E_Standards/E_12_1_bigorio_2008_Spiritualitaet_de.pdf
http://www.palliative.ch/fileadmin/user_upload/palliative/fachwelt/E_Standards/E_12_1_bigorio_2008_Spiritualitaet_de.pdf
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13768/13785/index.html?lang=de
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13768/13785/index.html?lang=de
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.palliative.ch/fileadmin/user_upload/palliative/fachwelt/E_Standards/E_12_1_bigorio_2008_Spiritualitaet_de.pdf
http://www.palliative.ch/fileadmin/user_upload/palliative/fachwelt/E_Standards/E_12_1_bigorio_2008_Spiritualitaet_de.pdf
http://www.palliative.ch/fileadmin/user_upload/palliative/fachwelt/E_Standards/E_12_1_bigorio_2008_Spiritualitaet_de.pdf
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13768/13785/index.html?lang=de
http://www.bag.admin.ch/themen/gesundheitspolitik/13764/13768/13785/index.html?lang=de

208

Religion, Spiritualitat, Medizin

Saunders, Dame Cicely und Mary Baines (1983). Living while dying: the management
of terminal disease. Oxford, New York und Toronto: Oxford University Press.

Schiller-Merkens, Simone (2008). Institutioneller Wandel und Organisationen:
Grundziige einer strukturationstheoretischen Konzeption. 1. Aufl. VS Research.
Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Schiitze, Fritz (1983). »Biographieforschung und narratives Interview«. In: Neue
Praxis13.3, S. 283-293.

Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften, Hg. (2013). Pallia-
tive Care: Medizin-ethische Richtlinien und Empfehlungen. Basel. url: www.samw.
ch/dms/de/Ethik/RL/AG/d_RL_PallCare_Junii3_Web.pdf.

Sinclair, Shane, Jose Pereira und Shelley Raffin (2006). »A Thematic Review of Spi-
rituality Literature within Palliative Care«. In: Journal of Palliative Medicine 9.2,
S. 464-479.

Spital Heckenbiihl (2008). Gesamtspitalweisung — Todesfall und notwendige Massnah-
men. Anonymisiert: Quelle der Verfasserin bekannt.

—— (2011). Gesamtspitalweisung — Aromapflege. Anonymisiert: Quelle der Verfasse-
rin bekannt.

—— (2014). Jahresbericht 2013. Anonymisiert: Quelle der Verfasserin bekannt.

Spital Rotach (2004). Todesfall: Leichenmasse. Anonymisiert: Quelle der Verfasse-
rin bekannt.

—— (2010). Erginzende pfleg. Massnahmen — Alternative Methoden. Anonymisiert:
Quelle der Verfasserin bekannt.

—— (2012). Todesfall: Vorgehen bei Todesfall. Anonymisiert: Quelle der Verfasserin
bekannt.

—— (2013a). Abschied und Rituale fiir die Angehdrigen und das Betreuungsteam. Ano-
nymisiert: Quelle der Verfasserin bekannt.

—— (2013b). Jahresbericht 2012. Anonymisiert: Quelle der Verfasserin bekannt.

—— (2014a). Broschiire Freiwilligendienst. Anonymisiert: Quelle der Verfasserin be-
kannt.

—— (2014b). Broschiire Palliative Care. Anonymisiert: Quelle der Verfasserin be-
kannt.

—— (2015a). Ausschreibung Spital Rotach fiir Pflegestudierende. Anonymisiert: Quel-
le der Verfasserin bekannt.

—— (2015b). Jahresbericht 2014. Anonymisiert: Quelle der Verfasserin bekannt.

Spradley, James P. (1979). The Ethnographic Interview. New York: Holt, Rinehart and
Winston.

Stausberg, Michael (2012). »Begriff, Definitionen, Theorien«. In: Religionswissen-
schaft. Hg. von Michael Stausberg. Berlin und Boston: de Gruyter, S. 33-47.
Stolberg, Michael (2011). Die Geschichte der Palliativmedizin: Medizinische Sterbebe-

gleitung von 1500 bis heute. Frankfurt a. M.: Mabuse Verlag.

- am 14.02.2026, 19:20:45



http://www.samw.ch/dms/de/Ethik/RL/AG/d_RL_PallCare_Juni13_Web.pdf
http://www.samw.ch/dms/de/Ethik/RL/AG/d_RL_PallCare_Juni13_Web.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.samw.ch/dms/de/Ethik/RL/AG/d_RL_PallCare_Juni13_Web.pdf
http://www.samw.ch/dms/de/Ethik/RL/AG/d_RL_PallCare_Juni13_Web.pdf

Literatur

Stolz, Jorg, Judith Kénemann, Mallory Scheuwyl Purdie, Thomas Englberger und
Michael Kriiggeler (2014). Religion und Spiritualitit in der Ich-Gesellschaft: Vier
Gestalten des (Un-)Glaubens. Ziirich: Theologischer Verlag Ziirich.

Stolz, Jorg, Judith Konemann, Mallory Schneuwly Purdie, Thomas Engelberger
und Michael Kriiggeler (2011). Religiositit in der modernen Welt: Bedingungen,
Konstruktion und sozialer Wandel: Schlussbericht NFP 58. Hg. von Observatoire
des religions en Suisse. Lausanne.

Strauss, Anselm L. (1998). Grundlagen qualitativer Sozialforschung: Datenanalyse
und Theoriebildung in der empirischen soziologischen Forschung. Aus dem Ame-
rikanischen von Astrid Hildenbrand. Mit Vorwort von Bruno Hildenbrand. 2.
Aufl. Paderborn: Wilhelm Fink Verlag.

Strauss, Anselm L. und Juliet Corbin (1996). Grounded Theory: Grundlagen qualitati-
ver Sozialforschung. Weinheim: Beltz Psychologie Verlags Union.

Streckeisen, Ursula (2001). Die Medizin und der Tod: Uber berufliche Strategien zwi-
schen Klinik und Pathologie. Opladen: Leske und Budrich.

Stritbing, Jérg (2014). Grounded Theory: Zur sozialtheoretischen und epistemologischen
Fundierunyg eines pragmatischen Forschungsstils. 3., iberarb. und erw. Aufl.
Qualitative Sozialforschung. Praktiken — Methodologien — Anwendungsfel-
der. Springer VS.

Sutcliffe, Steven J. (2004). »The Dynamics of Alternative Spirituality: Seekers, Net-
works, and New Age«. In: The Oxford Handbook of New Religious Movements. Hg.
von James R. Lewis. Oxford und New York: Oxford University Press, S. 466—490.

Sutcliffe, Steven J. und Marion Bowman, Hg. (2000). Beyond New Age: Exploring
alternative spirituality. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Tiryakian, Edward A. (1992). »Dialectics of Modernity: Reenchantment and Dedif-
ferentiation as Counterprocesses«. In: Social Change and Modernity. Hg. von
Hans Haferkamp und Niel J. Smelser. Berkeley, Los Angeles und London: Uni-
versity of California Press, S. 78—94.

Vachon, Mary LS. (1995). »Staff stress in hospice/palliative care: a review«. In: Pal-
liative Medicine 9.2, S. 91-122.

Vallurupalli, Mounica, Katharine Lauderdale, Michael J. Balboni, Andrea C.
Phelps, Susan D. Block, Andrea K. Ng, Lisa A. Kachnic, Tyler ]. Vander Weele
und Tracy A. Balboni (2011). »The Role of Spirituality and Religious Coping in
the Quality of Life of Patients With Advanced Cancer Receiving Palliative Ra-
diation Therapy«. In: The Journal Supportive Oncology 2.0.10, S. 1-7.

Voas, David und Steve Bruce (2016). »The Spiritual Revolution: Another False Dawn
for the Sacredx«. In: A Sociology of Spirituality. Hg. von Kieran Flanagan und Pe-
ter C. Jupp. Theology and Religion in Interdisciplinary Perspective. Oxon und
New York: Routledge, S. 43-62.

von Wartburg, Lea und Flurina Nif (2012). Nationale Strategie Palliative Care 2013—
2015: Bilanz Nationale Strategie Palliative Care 2010-2012 und Handlungsbedarf

- am 14.02.2026, 19:20:45

209


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Spiritualitat, Medizin

2013-2015. Hg. von Bundesamt fiir Gesundheit und Schweizerische Konferenz
der kantonalen Gesundheitsdirektorinnen und -direktoren. Bern: 0. V.

Walter, Tony (1993). »Death in the New Age«. In: Religion 23.2, S. 127-145.

—— (1994). The Revival of Death. London und New York: Routledge.

—— (1996a). »Developements in Spiritual Care of the Dying«. In: Religion 26.1,
S. 353-363.

—— (1996b). »Facing Death without tradition«. In: Contemporary issues of death, dy-
ing and disposal. Hg. von Glennys Howarth und Peter C. Jupp. New York: St.
Martins Press.

—— (1997). »The ideology and organization of spiritual care: three approaches«. In:
Palliative Medicine 11, S. 21-30.

—— (2002). »Spirituality in palliative care: opportunity or burden«. In: Palliative
Medicine 16, S. 133-139.

Walthert, Rafael (2012). »Formen und Folgen alternativer Religiositit«. In: Zeit-
schrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 96.3—4, S. 179-194.
Weber, Max (1972). Wirtschaft und Gesellschaft: Grundrif3 der verstehenden Soziologie.

5. rev. Auflage. Tibingen: Mohr.

Weiher, Erhard (2007). »Spirituelle Begleitung in der palliativen Betreuung«. In:
Lehrbuch Palliative Care. Hg. von Cornelia Knipping. Hogrefe und Bern: Hans
Huber Verlag, S. 438-453.

—— (2014). Das Geheimnis des Lebens beriihren — Spiritualitit bei Krankheit, Sterben
und Tod: Eine Grammatik fiir Helfende. 4., durchges. und aktual. Aufl. Stutt-
gart: Kohlhammer.

Witzel, Andreas (2000). »Das problemzentrierte Interview: Art. 22«. In: Forum
Qualitative Sozialforschung 1.1, S. 1-13. url: www.qualitative-research.net/index.
php/fgs/article/viewArticle/1132/2519.

Woodhead, Linda (2010). »Real Religion and Fuzzy Spirituality? Taking Sides in
the Sociology of Religion«. In: Religions Of Modernity. Hg. von Stef Aupers und
Dick Houtman. Bd. 12. International studies in religion and society. Leiden
und Boston: Brill, S. 31—48.

World Health Organization, Hg. (1997). WHOQOL: Measuring Quality of Life. url:
www.who.int/mental_health/media/68.pdf.

Zwingmann, Christian (2005). »Unterstiitzt Religiositit/Spiritualitit die Krank-
heitsbewiltigung?«. In: palliative ch 2, S. 38-44.

Zwingmann, Christian, Constantin Klein und Volkmar Héfling (2011). »Messung
von Religiositit/Spiritualitit im Rahmen der Gesundheitsforschung: Ein
Uberblick iiber deutschsprachige Fragebogenskalen«. In: Gesundheit — Reli-
gion — Spiritualitit. Hg. von Constantin Klein, Hendrik Berth und Friedrich
Balck. Weinheim und Miinchen: Juventa Verlag, S. 65-91.

- am 14.02.2026, 19:20:45


http://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/viewArticle/1132/2519
http://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/viewArticle/1132/2519
http://www.who.int/mental_health/media/68.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/viewArticle/1132/2519
http://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/viewArticle/1132/2519
http://www.who.int/mental_health/media/68.pdf

Literatur

Internetquellen

Bundesamt fiir Statistik: Wohnbevoélkerung ohne Konfessionszugehdorigkeit 2014,
https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html, zu-
letzt gepriift am 08.02.2016.

Bundesamt fiir Gesundheit: Lebensqualitit, www.bag.admin.ch/transplantation/
00692/02582/12400/index.html?lang=de, zuletzt gepriift am 20.02.2016.

Bundesamt fiir Statistik: Wohnbevolkerung ohne religiose Zugehorigkeit 2000,
https://[www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html,
zuletzt gepriift am 01.02.2016.

Deutsches Netzwerk Evidenzbasierte Medizin e. V.: Definition Evidenz in der Me-
dizin, www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/, zu-
letzt gepriift am 19.11.2015.

Schweizerische Gesellschaft fiir Palliative Care: Die Geschichte der Palliative Care,
www.palliative.ch/de/palliative-care/die-geschichte-der-palliative-care/, zu-
letzt gepriift am 04.03.2016.

Spital Heckenbiihl: Internetseite anonymisiert, Quelle der Verfasserin bekannt,
zuletzt gepriift am 21.08.2016.

Spital Rotach: Internetseite anonymisiert, Quelle der Verfasserin bekannt, zuletzt
gepriift am 21.08.2016.

Schweizerischer Verband der Komplementirtherapie: Internetseite anonymisiert,
Quelle der Verfasserin bekannt, zuletzt gepriift am 21.08.2016.

World Health Organization: WHO Definition of Palliative Care, www.who.int/
cancer/palliative/definition/en/, zuletzt gepriift am 03.02.2015.

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html
http://www.bag.admin.ch/transplantation/00692/02582/12400/index.html?lang=de
http://www.bag.admin.ch/transplantation/00692/02582/12400/index.html?lang=de
https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html
http://www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/
http://www.palliative.ch/de/palliative-care/die-geschichte-der-palliative-care/
http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/
http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/
https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html
http://www.bag.admin.ch/transplantation/00692/02582/12400/index.html?lang=de
http://www.bag.admin.ch/transplantation/00692/02582/12400/index.html?lang=de
https://www.atlas.bfs.admin.ch/maps/13/de/11382_3072_104_70/18896.html
http://www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/
http://www.palliative.ch/de/palliative-care/die-geschichte-der-palliative-care/
http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/
http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildungsverzeichnis

Abbildung 1: Einflussfaktoren fiir alternative Religiositit 14

Abbildung 2: Versorgungsstruktur der Palliative Care in der Schweiz 15

Abbildung 3: Das Konzept-Indikator-Modell 41

Abbildung 4: Die Forschungsphasen 43

Abbildung 5: Die Grundstruktur der Codes 53

Abbildung 6: Erhirtung des Codes »Sterben als Prozess« 54

Abbildung 7: Codes zu Religiositit 55

Abbildung 8: Codes zum Coping 56

Abbildung 9: Zusammenhinge der wichtigsten Kategorien 60

Abbildung 10: Alternativ-religiése Handlungsstrategien 135

Abbildung 11: Alternativ-religiése Handlungsstrategien unterteilt in institutiona-
lisiert — nicht-institutionalisiert 161

Abbildung 12: Einflussfaktoren fiir alternative Religiositit 194

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:20:45


https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interviewleitfaden

Mirjam Mezger
BegriiBung « Informationen zu mir
« Informationen zum Projekt (mit Informationsblatt)
« Hinweis Anonymitat
« Fragen, ob Tonaufnahme mdglich
Einstieg « Erzahlen Sie mir tiber Ihre Arbeit mit Sterbenden

(Ev.: »Wie erleben Sie die Arbeit mit Sterbenden«)!
« Beispiele

« Ev.: Gibt es einen Unterschied zur Arbeit mit Personen,
die nicht sterbend sind?

« Ev.: Nachfragen zum Unterschied zwischen den Per-
sonen, die noch sprechen kdnnen, und denjenigen, die
nicht mehr sprechen

(Pflege, arztliches Personal, Konsiliar-
dienst - zusatzlicher Absatz)

« Konnen Sie etwas fiir die Sterbenden tun, das (iber das
Medizinische hinausgeht?

(Seelsorge - Alternative zum Absatz
»Religiositat, Spiritualitat«)

« Was tun Sie, wenn jemand nicht christlich religids ist?
« Beispiele

(Freiwillige - alternativer Einstieg)

« Erzahlen Sie mir tiber Ihre Arbeit als Freiwillige
« Wie sind Sie dazu gekommen?

Religiositat, Spiritualitat

« Gibt es in Ihrer Arbeit Beispiele fir Religiositat?

« Gibt es in lhrer Arbeit Beispiele fir Spiritualitat?

« Treffen Sie auf Personen, die Sie als »esoterisch«
bezeichnen wiirden/die Sie nicht klar in eine religidse
Tradition einardnen konnen? Wie gehen Sie damit um?
(Beispiele)

« Sprechen Sie mit den Patientlnnen iiber religidse
Themen?

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 Religion, Spiritualitat, Medizin

Eigener Glaube

» Was, denken Sie, kommt nach dem Tod?

« Nachfragen zu Menschen- und Weltbildern, die die
Person bereits erwahnt hat

« Wie verabschieden Sie sich von den Verstorbenen?

« Wie gehen Sie damit um, so oft mit dem Tod konfron-
tiert zu sein?

« Evtl.: Gehdren Sie einer religidsen Gruppierung an?

Komplementarmedizin/Pflege

« Wenden Sie manchmal komplementéartherapeutische
Interventionen an?

Nachfragen

« Einige Punkte, die noch unklar sind oder sehr relevant
« Wahrend des Interviews schon vorher bei Schliisselbe-
griffen wie »Dasein«, »Seele«, »Schicksal« nachfragen

« Wenn ich schon etwas zur befragten Person weiB,
diesbeziiglich nachfragten (evtl. auch schon friher im
Interview)

Weiteres

« Gibt es etwas, was ich nicht gefragt habe, was Sie aber
noch gerne erzahlt hatten?

Formalia

« Kurzfragebogen

« Einversténdniserklarung

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religionswissenschaft

Frederik Elwert, Martin Radermacher, Jens Schlamelcher (Hg.)
Handbuch Evangelikalismus

2017, 452 S., Hardcover
39,99 € (DE), 978-3-8376-3201-9
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3201-3

Nicole Maria Bauer

Kabbala und religiose Identitat
Eine religionswissenschaftliche Analyse
des deutschsprachigen Kabbalah Centre

2017,290 S., kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-3699-4
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3699-8

Serina Heinen

»0din rules«
Religion, Medien und Musik im Pagan Metal

2017,244 S., kart., farb. Abb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-3431-0
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3431-4

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religionswissenschaft

Judith Kénemann, Saskia Wendel (Hg.)
Religion, Offentlichkeit, Moderne
Transdisziplindre Perspektiven

(unter Mitarbeit von Martin Breul)

2016, 3508S., kart.
34,99 € (DE), 978-3-8376-3005-3
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3005-7

Hanna Rettig

Making Missionaries -

Junge Evangelikale und ihre Mission
Ethnografie einer Jugendorganisation auf Reisen

2017,266 S., kart.
32,99 € (DE), 978-3-8376-3760-1
E-Book: 32,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3760-5

Anna Daniel

Die Grenzen des Religionshegriffs
Eine postkoloniale Konfrontation des
religionssoziologischen Diskurses

2016, 334 S, kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-3581-2
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3581-6

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 19:20:45



https://doi.org/10.14361/9783839441657
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Teil I	
Grundlagen
	1	Einleitung
	1.1 Fragestellung
	1.2 Palliative Care
	1.2.1 Geschichtlicher Hintergrund und soziologische Einordnung der Palliative Care
	1.2.2 Palliative Care in der Schweiz

	1.3 Forschung zu Religiosität in der Palliative Care

	2	Begriffsverständnis
	2.1 Spiritualität
	2.2 Religiosität
	2.2.1 Vorstellungen und Handlungsstrategien
	2.2.2 Hervieu-Légers Religionsbegriff
	2.2.3 Alternative Religiosität


	3	Methode
	3.1 Überblick über die Forschungsphasen
	3.2 Grundsätze der Grounded Theory
	3.3 Sampling
	3.4 Datenerhebung
	3.4.1 Beobachtung
	3.4.2 Ethnografische Interviews
	3.4.3 Problemzentrierte Interviews

	3.5 Auswertung


	Teil II	
Datenauswertung
	4	Einleitung
	5	Untersuchungsobjekte
	5.1 Spital Heckenbühl mit Konsiliardienst Palliative Care
	5.2 Spital Rotach mit Palliativstation

	6	Handlungsstrategien in der Palliative Care – vor dem Tod und während des Todes
	6.1 Körperliche Präsenz: »Dasein« als Handlungsstrategie
	6.1.1 Der Bruch im Arbeitsalltag
	6.1.2 Erkennen der Bedürfnisse unter erschwerten Bedingungen
	6.1.3 Mit dem »Dasein« verbundene Handlungsstrategien
	6.1.4 »Dasein« zur Unterstützung des Sterbeprozesses

	6.2 Handeln durch Gespräche
	6.2.1 Vorbedingungen für Gespräche
	6.2.2 Umsetzung der Gespräche

	6.3 Komplementärmedizinische und -therapeutische Verfahren
	6.3.1 Aromapflege und Wickel- und Kompressenanwendung
	6.3.2 Körpertherapie
	6.3.3 Individuell eingesetzte komplementärmedizinische und -therapeutische Verfahren


	7	Handlungsstrategien in der Palliative Care – nach dem Tod
	7.1 Abschied mit Gegenständen als Hilfsmittel
	7.2 Individuelles Abschiednehmen

	8	Welt- und Menschenbild
	8.1 Sterben als Prozess
	8.1.1 Das Ideal des ruhigen Sterbens
	8.1.2 Sterben als Weg zum Loslassen
	8.1.3 Todeszeitpunkt

	8.2 Komponenten des Menschen
	8.2.1 Immaterielle Komponente
	8.2.2 Unterscheidung von Psyche und »Seele«
	8.2.3 Rolle des Körpers
	8.2.4 Energie

	8.3 Komponenten der Welt
	8.3.1 Jenseitsvorstellungen
	8.3.2 Höhere Macht


	9	Zwischenfazit
	9.1 Überblick über die Ergebnisse
	9.2 Zusammenhänge von Handlung, Vorstellung und Legitimierung


	Teil III	
Diskussion der Ergebnisse
	10	Alternative Religiosität in der Palliative Care
	10.1 Alternativ-religiöse Inhalte
	10.1.1 Energie
	10.1.2 Psychologische Inhalte und die persönliche Entwicklung
	10.1.3 Alternativ-religiöse Handlungsstrategien

	10.2 Subjektbezug
	10.3 Selbstbezeichnung als »alternativ«
	10.3.1 Abgrenzung zum offiziellen Christentum
	10.3.2 Verwendung des Spiritualitätsbegriffs als Abgrenzungsstrategie

	10.4 Reflexion zum etischen Religionsverständnis

	11	Ruhiges Sterben in der Palliative Care
	11.1 Abhängigkeit des Sterbeideals vom Zustand der Sterbenden
	11.2 Das ruhige Sterben als Leitidee im Umgang mit Sterbenden

	12	Die Rolle der Institution
	12.1 Handlungsstrategien in den Spitälern
	12.1.1 »Dasein«
	12.1.2 Gespräche als Handlungsstrategien
	12.1.3 Komplementäre Therapien

	12.2 Glaubensvorstellungen in den Spitälern
	12.3 Der Einfluss der Institution auf alternative Religiosität
	12.3.1 Tabuisierung von Religion
	12.3.2 Zur Verfügung stehende Zeit
	12.3.3 Einbindung des Personals


	13	Alternative Religiosität als Copingstrategie
	13.1 Theoretische Grundlagen des Copingbegriffs
	13.2 Coping in der Palliative Care
	13.3 Copingstrategien in den untersuchten Spitälern
	13.3.1 Alternativ-religiöse Handlungsstrategien zur Stressbewältigung
	13.3.2 Sinngebung durch Vorstellungen
	13.3.3 Schlussfolgerungen und Bezug zur theoretischen Diskussion


	14	Fazit
	14.1 Zusammenfassung der Analyseergebnisse
	14.2 Alternative Religiosität in der Spiritual Care
	14.3 Warum gerade alternative Religiosität?


	Literatur
	Internetquellen

	Abbildungsverzeichnis
	Abbildung 1: Einflussfaktoren für alternative Religiosität
	Abbildung 2: Versorgungsstruktur der Palliative Care in der Schweiz
	Abbildung 3: Das Konzept-Indikator-Modell
	Abbildung 4: Die Forschungsphasen
	Abbildung 5: Die Grundstruktur der Codes
	Abbildung 6: Erhärtung des Codes »Sterben als Prozess«
	Abbildung 7: Codes zu Religiosität
	Abbildung 8: Codes zum Coping
	Abbildung 9: Zusammenhänge der wichtigsten Kategorien
	Abbildung 10: Alternativ-religiöse Handlungsstrategien
	Abbildung 11: Alternativ-religiöse Handlungsstrategien unterteilt in institutionalisiert – nicht-institutionalisiert
	Abbildung 12: Einflussfaktoren für alternative Religiosität

	Interviewleitfaden

