
4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis

Also ich glaube, dass letztendlich die Dis-

kussion angestoßen wurde damals aus der

AG selber heraus, weil viele mit dem Be-

griff »ethnische Ökonomie« nichts anfangen

konnten. Auch die migrantischen Unterneh-

mer selbst. Das war zu unklar abgegrenzt

und, was ich auch schon erwähnt hatte, ein

ganz starkes Argument war halt von denen,

dass sie sich da sozusagen nicht angespro-

chen fühlten, sag ich mal so.

(IHK/Brieger)

In meinen Gesprächen mit Unternehmer_innen habe ich stets die Frage gestellt, ob

sie das Konzept von »ethnischer Ökonomie« oder »migrantischem Unternehmertum«

kannten. Niemand bejahte das, nur wenige konnten sich etwas darunter vorstellen. In

Diskussionen um »ethnische Ökonomie« sind Unternehmer_innen dementsprechend

nur indirekt, über die Repräsentation durch Verbände, eingebunden. Wie hängen also

Diskurs und Praxis »ethnischer Ökonomie« zusammen? Mit Michel Foucault lässt sich

der Zusammenhang wie folgt beschreiben: »Er wird gesehen, ohne selber zu sehen;

er ist Objekt einer Information, niemals Subjekt in einer Kommunikation.« (Foucault

2019: 257)

In seiner Diskurstheorie geht Foucault von einem Individuum aus, das als Subjekt

des Diskurses konzipiert wird und damit gerade nicht selbst agiert. Die Dezentrierung

individuell sprechender Subjekte macht sie, mit anderen Worten, zu einer variablen

Funktion des Diskurses.

To enter into discourse is seen perforce to comply, however artfully, with certain col-

lective structures (›hypograms, matrices, codes‹) of signification. (Rapport 2007: 146)

Die Performanz der eigenen Position entzieht sich weitgehend dem Einfluss der Sub-

jekte selbst und wird über die Interaktion mit diesen Codes und Wissensformen kon-

zipiert. Als seine Subjekte sind »ethnische Unternehmer_innen« am Diskurs beteiligt,

auch ohne unmittelbar einzugreifen. Die Politiken des Diskurses sind dabei »auf ak-

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 »Doing market«

tive Aneignung angewiesen« (Binder 2014: 364). Sie interagieren mit dem im Diskurs

zur Verfügung gestellten Wissen und wirken darauf zurück. Insgesamt entzieht sich

der Zusammenhang somit »einer isolierten Betrachtung im Rahmen eindimensiona-

ler Ursache-Wirkungs-Modelle«. (Binder 2014: 364)1 Zusammenhänge zwischenDiskurs

und Praxis »ethnischer Ökonomie« sind als komplexeWechselwirkungen zwischen dem

Markt und seinem gesellschaftlichen Umfeld, Subjekten und Objekten des Diskurses,

dominanten Wissensbeständen, etablierten Logiken und eben wirkmächtigen Diskur-

sen zu denken. Kulturelle Formen nehmen dabei eine zentrale Stellung ein. Als kulturel-

le Formen bezeichne ich sinnhafte Ensembles materialisierter Formen unternehmeri-

scher Praxis und ihrer Kategorisierungen und Deutungen.Während unternehmerische

Praxis durch das Einbeziehen kulturalisierter Codes und Ästhetiken den Markt insze-

niert, wird die Praxis selbst durch kulturelle Formen inszeniert, die ihre Ausführung

häufig ästhetisch-kulturalisiert codieren. Indem also kulturelle Formen unternehme-

risches Handeln rahmen und umgeben, inszenieren sie auch unternehmerische Praxis

selbst und öffnen sie für kulturalisierende Deutungen.2 Derart können dann auchman-

che unternehmerischen Praktiken als kulturelle Formen gelesen werden.

In Inszenierungen des Marktes verarbeiten Unternehmer_innen, einerseits, zur

Verfügung stehende Wissensbestände. Kulturelle Formen sind als Resultate performa-

tiver Praxis also materialisierter Ausdruck von dominanten kulturalisierten Wissens-

und Deutungshorizonten, die in unternehmerischer Praxis aktualisiert werden kön-

nen. Andererseits stehen als kulturelle Formen, in deren Performanz kulturelle Logiken

und Ästhetiken mit verhandelt werden, dem Diskurs Formen von Materialität und

Praxis als Wissensbestände zur Verfügung, die für Deutungen offen sind, die Prozesse

von Kulturalisierung und othering ermöglichen oder begünstigen. Die Perspektivierung

kultureller Formen im Rahmen der Problematisierung »ethnsicher Ökonomie« deutet

dann kulturelle Formen als Störung normativer Erwartungen durch unbekannte kul-

turelle Codes und Formen. Sie bilden somit eine Grundlage für die Problematisierung

»ethnischer Ökonomie« in diskursiver und nicht-diskursiver Praxis.3

Inszenierungen des Marktes in unternehmerischer Praxis sind damit entscheiden-

de Prozesse in den Wechselwirkungen zwischen Diskurs und Praxis »ethnischer Öko-

nomie«. Unternehmerische Praxis, kulturelle Formen und Inszenierungen fungieren

als bedeutungsvolle Medien der Kommunikation mit ihrem ökonomischen und sozio-

kulturellen Umfeld.4 Sie intervenieren in bestehende Wissensordnungen, während sie

sich gleichzeitig von Beginn an daraus speisen. Ethnisierung und Kulturalisierung ope-

rieren gleichwie als grundlegende Logik und performatives Resultat von unternehme-

rischer Praxis, und damit auch von ihren Inszenierungen.5

Prozesse der Hervorbringung kultureller Bedeutung und materialisierter kulturel-

ler Formen durch Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis haben Konsequenzen

1 vgl. auch Shore/Wright (1997b: 6).

2 Sowäre beispielsweise denkbar, dass das Feilschen (vgl. Kap. 5.5.2) als spezifische, »türkische« oder

»arabische Praxis« gelabelt würde.

3 vgl. Klöppel (2010: 256ff.).

4 vgl. dazu auch Dwyer/Crang (2002).

5 vgl. West/Zimmerman (1987: 127) &West/Fenstermaker (1995: 9).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 149

für das Verständnis von doing market. Vor dem Hintergrund des Gesagten wird die

Praxis des doing market nicht nur verstanden als der routinisierte Umgang mit Din-

gen (Reckwitz 2003: 290) und die Performanz sozialer Ordnung, sondern auch als ein

Modus der Hervorbringung von sozialer und kultureller Bedeutung.Doing market rückt

so »stellenweise sehr nah an den Performanzbegriff« (Hörning/Reuter 2004a: 12) her-

an. Dabei verweist er auf zwei Aspekte der Praxis, die in diesem Zusammenhang von

besonderem Interesse sind, nämlich auf die Materialität und die Performativität unter-

nehmerischer Praxis.6 Auf diematerialisierten Performanzen des doingmarket blickend,

eröffnet sich die »Sinnwelt« (Reckwitz 2003: 292) der Akteur_innen, ihre gemeinsamen

Sinn- und Wissenshorizonte, die der Praxis zugrunde liegen, sowie die impliziten Lo-

giken, die bei ihrem Vollzug zum Einsatz kommen und in ihren Materialisierungen

sichtbar werden.

Hüsseyin war einer meiner frühesten Gesprächspartner im Feld. Unser erstes Ge-

spräch fand im Hinterzimmer seines damaligen Geschäfts am Kottbusser Damm statt.

Der kleine Raumwar voll und unübersichtlich. Jede freie Fläche wurde genutzt und vie-

les wurde dort abgestellt – Waren aus alten und neuen Kollektionen, ein Schreibtisch

mit allerlei Papieren, Formularen undGeschirr,Hocker und Stühle, Schachteln undKar-

tons. Selbst die Tür war verhängt – mit einer grünen Matte, die er als Hintergrund für

Fotos für seine Web- und Facebookseite nutzt, über der hochkant eine türkische Fahne

hing. Nach einigen Minuten im Gespräch verleitete mich diese Fahne zu der Frage, ob

die Mehrzahl der Kundinnen türkischer Herkunft sei. Darauf angesprochen, erzählten

Hüsseyin und seine Mitarbeiterin:

HWir haben auch deutsche Kunden. Also nicht so sehr Deutsche, aber auch deutsche

Kunden.

F Oder arabische auch. Ist eigentlich verschieden. Bosnische haben wir auch. Ne, die

Fahne hängt da, die wurde hier hin- und hergeschmissen…

H Ah, das hat sie gemacht!

F …und äh, das fand ich zu schade, weil es die türkische Flagge ist. [lacht, RB] Und

deswegen hab ich das da hingehangen. [lacht, RB]

HWürden wir aber, würd ich auch mit deutscher Fahne machen!

F Genau!

HWenn irgendwo runter # Weil Fahne ist so’n Stolz. Egal welche Fahne. Fahne ist so’n

Stolz…

F Das hätt ich auch mit der deutschen Fahne gemacht, also. (Hüsseyin & Funda)

Der Gesprächsausschnitt und die Art und Weise, wie er sich um das Symbol der türki-

schen Flagge herum aufspannt, zeigt beispielhaft die Effekte symbolischer Aufladung

von Waren und Dingen im Markt und macht deutlich, vor welchem Hintergrund viele

der Gespräche mit Unternehmer_innen verliefen. Er ist besonders imHinblick auf zwei

Aspekte aufschlussreich, die eine Kulisse für gesamte Arbeit bilden: Die Position des

Forschers und der Beforschten im Feld, sowie das Changieren der Unternehmer_innen

6 vgl. Reckwitz (2003); Butler (1997); Butler (1995). Zum Zusammenhang von öffentlicher Aus- und

Aufführung von Praxis und Performativität vgl. Schmidt (2012: 45f.)

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 »Doing market«

zwischen multiplen Selbst- und Fremdverortungen auf der Grundlage sich konfliktiv

gegenüberstehender Wissensbestände.

Ausgehend von meiner Frage, ob der größte Teil der Kundinnen türkisch sei, ent-

wickelt sich ein Wortwechsel, der zeigt, wie »migrantische Unternehmer_innen« zu-

nächst auf der Grundlage sichtbarer Symbole von mir positioniert werden. Darauf re-

agieren sie, indem sie andere identitätsstiftende Elemente gegenüber der durch mich

repräsentierten Mehrheitsgesellschaft einbeziehen. Sie betonen die Bedeutung jedwe-

der Flagge und relativieren so die besondere Bedeutung der türkischen für sich per-

sönlich und für ihr Geschäft. Gleichzeitig attribuieren sie einer fiktiven deutschen Fah-

ne – ins Spiel gebracht durch meine Anwesenheit, ihre Position als »Menschen mit

Migrationshintergrund« in Deutschland und als »migrantische Unternehmer_innen« –

dieselbe Wertigkeit wie der türkischen. In beiden Fällen scheinen sie die Erwartungen

einer Mehrheitsgesellschaft zu antizipieren, die Integration und die Eingliederung der

Zugewanderten unter stetem Einfordern ihrer eigenen Initiative voraussetzt.7 Fragen

des Verhältnisses der Mehrheitsgesellschaft zu Menschen mit Migrationshintergrund

und den potenziellen bzw. zu verhandelnden Zugehörigkeiten bilden im Gespräch mit

Unternehmer_innen eine stets präsente Kulisse.

Der zweite Aspekt wird den Gegenstand dieses Kapitels bilden. Er betrifft die Art

undWeise, in der Unternehmer_innen multiple Codes, Ästhetiken undWissensbestän-

de des Feldes in unternehmerischer Praxis aushandeln, wie sie hier vereinfacht durch

die »türkische« und die »deutsche« Flagge dargestellt sind. In der Vermittlung zwi-

schen verschiedenen Kontexten bringen sie die divergierenden Deutungen und Nut-

zungen von Dingen, Artefakten und Symbolen und den damit verbundenen ethno-

natio-kulturellen Kategorien miteinander in Einklang und so kohärente, dadurch je-

doch nicht gleichzeitig widerspruchsfreie, kulturelle Formen hervor, entwickeln be-

stehende weiter und aktualisieren sie. Ein zweiter Blick auf die zuvor beschriebene

Szene verdeutlicht, was damit gemeint ist. Die Deutung der türkischen Flagge als Zu-

ordnung zur türkischen Nation lässt zunächst wenige Fragen offen. Aber auch schein-

bar eindeutige Symbole und Repräsentationen des Ethno-Natio-Kulturellen sind nicht

fixiert, sondern können kontextabhängig mit unterschiedlichen Bedeutungen und Se-

mantiken aufgeladen und ergänzt werden. Eine scheinbar eindeutige Zuordnung zur

Türkei ist durch das Aufrufen anderer Flaggen nicht mehr möglich, neu hergestellte

Zusammenhänge öffnen die Situation multiplen Deutungen. Vermittels der Kategori-

en des Türkischen, des Deutschen und des »Egal welche« beschreiben sie ihren Umgang

mit Flaggen als mimetisches Identitätsspiel jenseits vorschneller nationaler Zuordnun-

gen. Ethnische Zugehörigkeiten und die Praktiken ihrer Darstellung, so zeigt sich in

diesem Beispiel, sind einerseits situativ und andererseits komplexer als ihre Reprä-

sentation durch eine bestimmte Flagge, deren nationale Symbolik nur auf den ersten

Blick vereindeutigen kann. Hier und im weiteren Verlauf der Arbeit wird deutlich, dass

das unmittelbar Sichtbare und etablierte Seh- und Denkgewohnheiten als Grundlage

7 Zur kritischen Auseinandersetzung mit der Integrationslogik vgl. die Beiträge in Köck u.a. (2004),

hier insbesondere Niedermüller (2004); außerdem Bojadzijev (2006); Glick Schiller u.a. (2006);

Römhild (2004). Für den »ethnische Ökonomie«-Diskurs wurden solche Logiken bereits beschrie-

ben, vgl. Ülker (2016: 126) und Kap. 3.3.4.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 151

für vereinfachende kategoriale Zuordnungen häufig Deutungen nahelegen, die sich im

Gespräch nicht selten als brüchig erweisen. So beschreiben die beiden Gesprächspart-

ner_innen ihr Geschäft vor allem als Ort von situativer Offenheit, Flexibilität und Di-

versität.

Auf Kanälen, die sie zur Verschiebung von Waren durch den translokalen Markt

herstellen und nutzen, vermitteln Unternehmer_innen vielfältige Wissens- und Bedeu-

tungsformen, Ästhetiken undWerte zwischen den Enden dieser Netzwerkkanäle.Wäh-

rend diese Enden als geografische Orte lokalisierbar sind, ist gerade das Dazwischen

von besonderem anthropologischem Interesse. Denn an den jeweiligen Enden stehen

den Gesellschaften diskrete Konzepte zur Verfügung.8 Dazwischen jedoch stehen Brü-

che und Vieldeutigkeiten in der Aushandlung materialisierter Wirklichkeiten zur Aus-

handlung. In der Beschreibung der performativen Prozesse unternehmerischer Pra-

xis und deren Inszenierung konzipiere ich Unternehmer_innen als cultural brokers9 und

richte so den Blick auf das Dazwischen, als den Ort der Vermittlung und Herstellung

von Kohärenz.Die »Aneignungsweisen, die Fertigkeiten, das Umfunktionieren, denGe-

brauch der Dinge im Alltag« sollen Aufschluss darüber geben, wie Unternehmer_innen

als produktive »Experten des Alltags in Erscheinung treten« (Wieser 2004: 100, Hervorh.

i. O.). Als cultural brokers gehen Unternehmer_innen mit widersprüchlichen und diver-

genten Bedeutungen um und bringen dabei in produktiver Art und Weise kulturelle

Formen hervor und aktualisieren Codes, Symbole und Ästhetiken, die Wissen reprä-

sentieren und in kollektiven, intelligiblen Deutungshorizonten verortet werden.

the highly symbolic freight of the commodity itself invites complex variabilities that

influence the structure of trade and expand the role of the traders to that of ›cultural

brokers‹ in the processes of acquiring and selling the objects. (Applbaum 2015: 263)

Geschäfte und ihre Namen laden keineswegs nur zu eindeutigen Interpretationen ein

und sind in ähnlicher Weise symbolisch aufgeladen wie die Waren selbst oder die Flag-

gen im einleitenden Beispiel. In unternehmerischer Praxis verhandeln Akteur_innen

des Marktes für muslimische Mode in Berlin mithin divergierende Wissensbestände,

kulturelle Codes und Ästhetiken, die sich als Inszenierungen des Türkischen, Arabi-

schen, Modernen, Muslimischen oder Orientalischen und als kulturelle Formen mate-

rialisierter unternehmerischer Praxis begreifen lassen und als solche dem Diskurs zur

Verfügung stehen. Als materialisierte kulturelle Formen, die dieser Abschnitt betrach-

tet, werden Wissen und Bedeutungen der ethnografischen Beschreibung zugänglich.

4.1 Inszenierungen unternehmerischen Handelns
und die Hervorbringung kultureller Formen

Der Inszenierungsbegriff beschreibt die Performanz materialisierter kultureller For-

men und die Verhandlung von deren Bedeutung in unternehmerischer Praxis. Als In-

szenierung begreife ich die Herstellung sozialer Wirklichkeit als eine öffentliche Auf-

8 Kopytoff (2011: 89).

9 vgl. Welz (1996); Steiner (1994).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 »Doing market«

führung im praxistheoretischen Sinne, die in ihrer praktischen Vollzugswirklichkeit

Dinge »einfach ›ganz normal‹« (Hirschauer 2004: 73) erscheinen lässt. Im praxistheore-

tischen Sinne begreife ich sie als öffentliche Darstellung des Umgangs mit Kategorien,

Artefakten undMaterialisierungen unternehmerischer Praktiken und die ethnografisch

zugängliche Verhandlung von deren Bedeutung.

Die Tatsache, dass im Vollzug sozialer Praktiken »aus- beziehungsweise aufgeführt,

dargestellt und gezeigt« (Schmidt 2012: 45) wird, macht den Begriff der Inszenierung

grundsätzlich anschlussfähig an praxistheoretische Betrachtungen. Diese öffentliche

Form nicht-intentionaler intelligibler Darstellung soll der Inszenierungsbegriff einfan-

gen und dabei auch die möglicherweise strategische Nutzung verbreiteter ethno-natio-

kultureller Codes und Kategorien umfassen. Als soziale Praktiken sind Inszenierungen

das Ergebnis routinisierter, alltäglicher Verfahren. Sie sind weder stets von vornherein

strategisch noch zufällig, können aber sowohl das eine als auch das andere sein.

In dinglichenMaterialisierungen sozialer Praktiken zeigt sich ihr performatives Po-

tenzial. Sie haben als »klassifizierbare und klassifizierte öffentliche Aus-, Auf- und Vor-

führungen […] eine Wirklichkeit konstituierende Wirkung.« (Schmidt 2012: 45) Das gilt

sowohl im materiellen als auch im immateriellen Sinne. Soziale, und hier speziell un-

ternehmerische, Praktiken bringen nicht nur die Materialisierungen hervor, die Gegen-

stand der Betrachtung des vorliegenden Kapitels sind. Sie versehen diese gleichzeitig

in Prozessen der Inszenierung mit Bedeutung, die dadurch gleichermaßen zugänglich

und erst durch die Gebrauchspraxis fixiert wird.10 Routinisiertes inkorporiertes Wis-

sen, das Praktiken – und damit Inszenierungen –, verstanden als körperliche, öffentli-

che performances (Reckwitz 2004: 290) zugrunde liegt, kommt in Codes und Kategorien

zum Ausdruck. Daraus ergibt sich das analytische Potenzial solcher Inszenierungen.11

Ihre Beobachtung ermöglicht dem Forscher den Zugang zur Herstellung kultureller Be-

deutung durch die Verhandlung von Codes und Kategorienmit dem ökonomischen und

gesellschaftlichen Umfeld des Marktes.

Wie die Rede vomNationalen in Form von Flaggen, kann auch die Rede vom »Ethno-

Natio-Kulturellen« insgesamt in materielle und immaterielle kulturelle Formen über-

führt werden. Sie reproduzieren, affirmieren undmodifizieren zugrunde liegendeWis-

sensbestände. In der Inszenierung des Marktes mittels ethno-natio-kultureller Katego-

rien werden Übersetzungen ethnisierter und kulturalisierter Semantiken in der Reprä-

sentation durch Symbole, Figuren, Formen und Praktiken sichtbar. Der Inszenierungs-

begriff ermöglicht es somit, aufzuzeigen, wie sichtbare Codes, Ästhetiken und Kate-

gorien in kulturelle und symbolische Formen der Repräsentation und Vermittlung mit

Identifikationspotenzial überführt werden, die zentral sind für individuelle wie kollek-

tive Identitätskonzepte und die soziale und kulturelle Ein- und Ausschlüsse bewirken.12

Er beschreibt, wie Unternehmer_innen imMarkt fürmuslimischeMode in Berlin sozia-

le und kulturelle Bedeutung hervorbringen, die sich in den im Folgenden beschriebenen

kulturellen Formen und Praktiken materialisiert und verweist gleichzeitig auf die ver-

schiedenen Deutungsmöglichkeiten, die kulturellen Formen einbeschrieben sind.

10 vgl. Hörning (1999: 90f.).

11 vgl. Binder u.a. (2001: 10f.).

12 vgl. Bojadzijev (2014: 34); Binder u.a. (2001: 10).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 153

Die Logik der Einkaufenden strukturiert dieses Kapitel. Es beginnt vor dem Laden-

geschäft und betrachtet zunächst den Namen, der erste Informationen zum Geschäft

liefert. Bevor das Geschäft betreten wird, betrachten Kundinnen und Kapitel zunächst

die Schaufenster. Erst dann beschäftigen sich Kundinnen mit der Ware selbst, die da-

her auch den Abschluss dieses Kapitels bildet. Zum jeweiligen Gegenstand beschreibe

ich kontrastierende oder bestätigende Beispiele aus dem Feld.

4.2 Ladengeschäfte

R Also Sie haben, wenn man so will, nen La-

den aus der Türkei quasi nachgebaut.

B Genau. Genau. Genau, ja. Mhm.

(Betül01)

Das Ladengeschäft ist das Zentrum des kommerziellen Lebens der Unternehmer_innen

und die Schnittstelle unternehmerischer Praktiken und bildet somit einen zentralen

Raum des doing market und seiner Beobachtung, genauso wie den Schauplatz der In-

szenierung des Marktes. Dort sitzt Houssam, gekleidet im urban-schicken schwarzen

Adidas-Jogginganzug, hinter der Kasse und einem kleinen Notizblock am Verkaufs-

tresen und beobachtet das Geschehen, schreibt mit seinem Handy Nachrichten in den

Libanon und die Türkei und koordiniert die Geschäfte. Hüsseyin sitzt mit einer Schach-

tel Zigaretten und einem Kaffee aus dem Pappbecher im Hinterzimmer seines neuen

Geschäfts, wo er an der kleinen Küchenzeile Kaffee für seine Kundinnen zubereitet und

von wo aus er auf den Monitor blickt, der Bilder aus dem Verkaufsraum nach hinten

wirft. Im Nebenraum ihres Geschäfts serviert Betül den persönlichen Gästen, die auf

einer Eckbank Platz genommen haben, Tee mit Baklava, während ihr Bruder herein-

kommt und fragt, wie niedrig sie bei diesem gemusterten Seidenschal im Preis gehen

können. Im Verkaufsraum unterhalten sich angeregt die Bekannten von Djamila, die

fast täglich kommen, um im Laden zu sein, selbst wenn sie nicht vorhaben, etwas zu

kaufen. Und die Mutter von Yasmin sitzt in ihrem Laden, während sie sich auf ihr Ab-

itur vorbereitet, bis eine Kundin hereinkommt, die sie freundlich begrüßt und ihr die

neusten Lieferungen aus Istanbul und Izmir vorführt.

Für selbstständige Eigentümer_innen symbolisiert der eigene Laden das Verspre-

chen auf ökonomische Autonomie: der eigene Chef zu sein, unabhängig und ohne Vor-

gesetzte, die Anweisungen erteilen. Zudem sind die Geschäfte aber auch die Schalt-

zentralen des Marktes. Sie verknüpfen die selbstständigen Unternehmer_innen mit

dem kommerziellen Alltag um sie herum und sind die Kreuzungspunkte ökonomi-

scher und persönlicher Beziehungen und Abhängigkeiten, die ein selbstständiges Un-

ternehmer_innenleben erst ermöglichen. Geschäfte binden Unternehmer_innen an den

Markt, dessen Orte und Waren als seine weithin sichtbaren Repräsentationen fungie-

ren.

Als Schnittstellen privaten und kommerziellen individuellen Wirkens mit hoher

Sichtbarkeit im urbanen Raum entfalten die Läden wirkmächtige Funktionen. Hier

kreuzen sich gesellschaftliche Einflüsse mit individuellen Werten und Präferenzen und

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 »Doing market«

ökonomischen Erfordernissen. Hier verschränken sich individuelle und soziokulturelle

mit ökonomischen Prozessen. Läden sind Orte, an denen »praktisch hergestellte Mate-

rialität […] mit anderen Materialitäten und Praktiken netzwerkartig verknüpft« (Hör-

ning/Reuter 2004a: 12) werden.

Im Folgenden möchte ich einige Elemente der Läden genauer besprechen, deren

Bahnen sich in den Geschäften kreuzen. Sie alle werden von Unternehmer_innen zu

einem kohärenten Ladengeschäft zusammengesetzt. Sowohl die Läden selbst als auch

ihre Bestandteile verstehe ich als in sich in vielerlei Hinsicht kontingente und komplexe

kulturelle Formen, die von Unternehmer_innen als cultural brokers in unternehmerischer

Praxis verhandelt werden.

4.2.1 Namen

Der Name der Geschäfte ist ein weithin sichtbares, um nicht zu sagen: das erste wahr-

nehmbare Attribut. Es repräsentiert das Geschäft an der Fassade, im Internet, in der

Werbung und der Mund-zu-Mund-Propaganda. Der Name steht stellvertretend für die

Geschäftsidee und das Konzept der Eigentümer_innen und weckt Assoziationen:

H […] Wenn die dieses M sehn (.) [denken sie, RB] bestimmt nicht irgendwas, be-

stimmt McDonald, wa?

R Klar. [lache, RB]

H Beispiel mal so. Wenn man jetzt unseren Namen hört, dass man sagt ›Aha, ich kenn

das, ich war mal da‹, auch wenn die mal nicht gekauft haben. Aber dass die mal hier

drinne waren. (Hüsseyin & Funda)

Der Nameweckt Erwartungen an das Geschäft und kann gleichzeitig darüber informie-

ren, was Kundinnen tatsächlich erwarten können. Adelle, Afra, Belma, Büşra, Esmam,

Foulard al-amira, Hilal, Hoor al-ayn, Melda, Meryemce Eşarp, Mina, Oriental Style, Ri-

da, Tabarak – das sind einige Beispiele für Namen von Geschäften im Markt für musli-

mische Mode in Berlin. Viele dieser Namen sind türkische Vornamen: Derya und Esma

sind Namen der Töchter der Eigentümer, Meryem der der Gründerin. Foulard al-amira

ist der Schal der Prinzessin. Foulard steht dabei als Begriff für die muslimische Kopf-

bedeckung und macht damit besonders deutlich, wie bereits der Name Auskunft gibt

über das gehandelte Sortiment. Das Geschäft der Cousine im Libanon trägt denselben

Namen. Der NameHoor al-Ayn ist eine koranische Referenz und bezieht sich auf beson-

ders schöne paradiesische Wesen, »schöner als alle Frauen auf dieser Welt«. Er sagt für

die Eigentümerin aus, dass gerade bedeckte Frauen von besonderer Schönheit seien.

Der Koran beschreibt die Paradiesjungfrauen als unberührte »Huris, Verborgenen Per-

len gleich« (56: 22, 23), die den Gläubigen »Als Lohn für ihr Tun« (65: 24) versprochen

sind. Im nicht-koranischen Arabischen bezeichnet al-hurmännliche und weibliche Ge-

fährtinnen.

Gewählt wurde er, weil die Eigentümerin »den Namen schon immer schön« fand,

aber auch hier lässt sich der Bezug zum angebotenen Produkt nicht abstreiten, ist sie

doch eine derjenigenHändlerinnen, die ihr Geschäft als »islamische Boutique« bezeich-

nen. Die islamische Referenz im Namen ist für erfahrene Leserinnen dieses Codes un-

mittelbar verständlich und wirkt damit einschließend auf diejenigen, denen der Code

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 155

vertraut ist, während andere, denen der Code unbekannt ist, das Geschäft weit seltener

betreten als andere Geschäfte, die ich besucht habe.

Yasmin hingegen wählte eine andere Strategie. Das Geschäft hieß ursprünglich Hi-

cret. Damit ist im Türkischen die Übersiedlung Mohammeds nach Medina und damit

der Anfang der islamischen Zeitrechnung bezeichnet.13 Sie hat die islamische Referenz

bewusst aufgegeben, denn er implizierte den Verkauf von Kleidung für »Frauen, die also

wirklich bedeckt sind.Mit längerenMänteln nur für sie, und ich glaub, das hat auch die

Leute bisschen abgeschreckt«. Diejenigen Kundinnen, die sich nicht bedecken wöllte,

seien dem Laden daher ferngeblieben. Man habe sich daher für einen unverfänglichen

Fantasienamen entschieden, um sich auch anderen Kundinnen zu öffnen:

Aber dann wollten wir, dass es’n bisschen moderner ist. So auch offen für jeden. Und

deswegen hat sie dann [den heutigen Namen, RB] gemacht. (Yasmin01)

Während manchmal Ausschlüsse zugunsten der Spezialisierung auf eine Zielgruppe

strategisch hegerstellt werden, verzichtet Yasmin darauf, um möglichst viele Kundin-

nen ansprechen zu können. Die Neuerung im Namen und die damit einhergehende

Öffnung »für jeden« beschreibt sie als Modernisierung, im Gegensatz zur Beibehaltung

einer dezidiert islamischen Ausrichtung.14

Der Name informiert Kundinnen frühzeitig über das zu erwartende Sortiment. Er

wirkt als Medium zur Spezialisierung und Spezifizierung einer Zielgruppe, das früh-

zeitig erkannt wird und die Informationssuche im Markt erleichtert. Eine weitere Ka-

tegorie bringt der Name »Oriental Style« ins Spiel, der sagt, im Gegensatz zum Orient

würde »Muslim Style […] zu viel Aufmerksamkeit erregen. Er sagt, dass man sie dann

für einen Extremisten- oder Taliban-Laden halten würde. Das sagen die Leute ohnehin

im Vorbeigehen.«15 Die Berücksichtigung des urbanen und gesellschaftlichen Umfel-

des, die hier zum Ausdruck kommt, spielt auch bei anderen Fragen der Gestaltung der

Geschäfte eine Rolle, auf die die folgenden Kapitel eingehen werden.

4.2.2 Schaufenster

Wer als potenzielle Kundin den Namen des Geschäfts decodiert hat und weiterhin in-

teressiert ist, oder wer ihn nicht decodiert hat und von seiner Neugierde geleitet wird,

beschäftigt sich als Nächstesmit dem Schaufenster. In Schaufenstern treffen Unterneh-

mer_innen kommerzielle, ästhetische, politische und identitäre Aussagen, mal strate-

gisch und wissentlich, mal zufällig und unbewusst, mal routiniert und mal innovativ.

Ihre Schaufenster gestalten Unternehmer_innen in vielerlei Hinsicht unterschied-

lich. Manche werben mit Sonderangeboten, andere mit besonderen Farben. In man-

chen Schaufenstern trägt die Hälfte der Puppen Kopftücher, andere verbannen bedeck-

te Puppen in ein kleines Fenster, und wieder andere verzichten ganz darauf. Manche

13 https://de.pons.com/ %C3 %BCbersetzung/t %C3 %BCrkisch-deutsch/hicret (09/2017).

14 Zur Opposition von »islamisch« und »modern« vgl. z.B. Kap. 4.2.4.

15 Um keinen Zusammenhang zwischen Pseudonymen und Ladengeschäften herzustellen, wird die

Quelle hier nicht genannt.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/
https://de.pons.com/


156 »Doing market«

Unternehmer_innen präsentieren die Marken, mit denen sie handeln, im Schaufens-

ter. Manche verwenden Schilder in arabischer Schrift, andere in türkischer, und wieder

andere in deutscher Sprache, manche auch eine Mischung aus allen. Der Blick in die

Schaufenster zeigt ihre Vielfalt. Hier präsentieren Unternehmer_innen ihr Sortiment

und ihren Stil, ihre soziokulturelle Verortung und häufig auch ihre Preisklasse. Sie eig-

nen sich insofern als Informationsmedium für die Kundinnen und stellen ein wichtiges

Werbemittel dar. Die Dekoration erfolgt dabei der Formel »If they like what they see, they

buy.« (Stoller 2002: 51)

Zwei Beispiele sollen dabei helfen, das Schaufenster als Ort kultureller und kom-

merzieller Repräsentation und als Informationsmedium genauer zu beschreiben.

Das Schaufenster von Farid zeigt eine bunte Mischung an Produkten: Neben tra-

ditioneller muslimischer Kleidung auf Schaufensterpuppen sind da Räucherstäbchen,

Düfte und islamische Devotionalien präsentiert, es gibt Bücher und CDs, Taschen und

andere Accessoires. In einem der Schaufenster steht eine Kinderpuppe, die langärmeli-

ge Kleidung trägt und einen rosa hijab. In der Tür hängt ein Schild, das mit der Schrift

nach außen weist. Darauf ist zu lesen, was nach den Vorschriften des Koran, bzw. der

hier vorliegenden Auslegung, als hijab bezeichnet werden kann und was nicht. Durch

das Schild hätten sie bereits Probleme bekommen, erzählt Farid, obwohl er es für Un-

sinn halte, jemanden dazu zu zwingen, ein Kopftuch zu tragen. Jede trage es doch frei-

willig, sagt er.

Früher hatten sie die verschleierte Frau und den traditionell gekleideten Mann im

größeren rechten Schaufenster. Weil das aber zu viele Probleme gab […], haben sie

die Figuren in das dunklere, schlecht einzusehende linke Fenster platziert. Das rechte

Fenster sei jetzt bunter. Man werde zwar nicht physisch, aber mit dem Mund ange-

griffen. (FN Farid)

In der Umgestaltung der Schaufenster zeigt sich die Spannung, die für Farid zwischen

dem Zweck des Schaufensters als Informations- und Werbemedium bestand und sei-

ner öffentlichen Sichtbarkeit in einem urbanen Umfeld, in dem konservative islamische

Repräsentationen Anfeindungen und Kritik auf sich zu ziehen scheinen und mitunter

nicht nur Kritik, sondern Anfeindung und Beleidigung ausgesetzt sind. Der Eigentü-

mer hat sich darauf eingestellt, dass Geschäfte und die darin stattfindenden ökono-

mischen Aktivitäten nicht losgelöst von ihrem urbanen Umfeld zu denken sind. Durch

das Umstellen der Schaufensterpuppen hat er das Sichtbare an seinem Laden modifi-

ziert und die Klassifizierung verändert. Es werden so zwar weiterhin Kund_innen in-

formiert, allerdings schätzt er die Gefahr neuerlichen Anfeindungen ausgesetzt zu sein

nun als geringer ein.

Auch Nadia und Mehmet orientieren sich bei der Gestaltung der Geschäfte an de-

ren urbanem Umfeld. Dabei nutzen sie Schilder und Beschriftungen in unterschiedli-

chen Sprachen, wie es bereits oben angedeutet wurde. Dabei agieren sie abhängig vom

Standort und davon, ob sie stärker von türkisch- oder arabischsprachigen Kundinnen

frequentiert werden. Auch die Mitarbeiterinnen werden auf Grundlage ihrer Sprach-

kenntnisse ausgewählt.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 157

N Naja wir ham keine, zum Beispiel, keine arabische Schrift. Hätten wir jetzt ara-

bische Schrift, die Türken würden sich beleidigt fühlen. Wir ham # Wobei ich sagen

muss, wir ham hier am Kottbusser Damm türkische Kollegen, die mitarbeiten, und an

der Erkstraße arabische. Weil hier viel mehr Türken reinkommen […] Die Türken sind

ähm # (.) Sie lieben ihre Sprache, sich selbst, lieben sich gegenseitig. Die würden’s

vermeiden, irgendwo in nen arabischen, oder was anderes # Viel lieber gehen die zu

Türken rein als zu Arabern. Das ist jetzt nicht um zu sagen ›Das ist ein arabisches

Geschäft‹. […]

R Und was ist da noch anders, außer dass die Mitarbeiterinnen jetzt Türkinnen sind?

M […] Der äh, die Ware ist schon anders bisschen. Nicht alles. (Nadia & Mehmet01)

Im Gegensatz zu Farid wirken Nadias und Mehmets Erwägungen als kommerzielle

Strategien. Sie nutzen die Inszenierung ihrer Räume als arabisch und türkisch wie oben

Yasmin und Djamila, um Kundinnengruppen gezielt anzusprechen. Der kommerziell

motivierte Gebrauch ethno-natio-kultureller Codes und Symbole beschreibt die stra-

tegische Nutzung marktspezifischen Wissens. Es beruht auf der stereotypisierenden

Überzeugung, dass türkische Kundinnen sehr viel Wert darauf legen, auf Türkisch an-

gesprochen zuwerden und dass die »Liebe« türkischer Kundinnen zu ihrer Sprache und

zu »sich gegenseitig« gezielt aktiviert werden kann. Dabei kann davon ausgegangen

werden, dass die Unternehmer_innen einerseits etablierte gesellschaftliche Segmentie-

rungen aufgreifen. Andererseits wirken sie selbst durch eigene Identifikationsangebote

verstärkend

Neben der kommerziellen Nutzung ethno-natio-kultureller Repräsentationen ha-

ben Nadia und Mehmet, ebenso wie Farid, Abwägungen darüber getroffen, wie die

Schaufensterpuppen gestaltet werden.Während Farid damit bezweckt, dass sie in Ruhe

ihren Geschäften nachgehen können, verfolgt die beiden auch hier andere Ziele.

N So sind nicht alle Puppen mit Kopftuch jetzt. Man achtet schon drauf, dass ein

Kopftuch präsentiert wird aber nicht jetzt überwiegend nur aufs (1 Wort), dass jeder

gucken kann. Ähm, dass man auch Strickjacke äh, oder halt normale Kleidung mit

drin hat – das Sortiment zeigen, dass jeder reingehen kann.

R Ähm. Also…

N Wobei das ja am Anfang nicht so war. Wir haben ja draus gelernt, dass man so

mehr Kunden anspricht.

M Am Anfang hatten sogar die noch ein Kopftuch auf. Aber die Optik vom Laden so

draußen war, war nicht so. (Nadia & Mehmet01)

Sie reduzieren in Interaktion mit ihrem Umfeld die Sichtbarkeit bedeckter Puppen zu-

gunsten anderer Produkte. Indem sie die Breite ihrer Produktpalette zeigen, verfolgen

sie das Ziel, sich für andere Kundinnengruppen als diejenigen zu öffnen, die die isla-

mischen Bekleidungsvorschriften besonders streng auslegen.

Bei der verändertenGestaltung des Schaufensters seien sie ästhetischen und ökono-

mischen Gesichtspunkten gefolgt: Durch die Sichtbarmachung der Breite der Produkt-

palette haben sie mit schöneren Schaufenstern mehr Kundinnen ansprechen können –

ohne dabei diejenigen aus den Augen zu verlieren, die sich bedecken.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 »Doing market«

In diesen Gegensätzen zeigt sich, wie dieselben Artefakte von verschiedenen Ak-

teur_innen unterschiedlich gedeutet, strategisch eingesetzt und zu kohärenten kultu-

rellen Formen zusammengesetzt werden. Sie verhandeln Codes, Symbole und Ästheti-

ken mit dem urbanen und gesellschaftlichen Umfeld der Geschäfte und changieren da-

bei zwischen kultureller und kommerzieller Bedeutung und Aneignung. Der Wunsch,

im eigenen Umfeld nicht zu auffällig zu sein wird mit der Absicht zusammengebracht,

als Geschäft, dasmuslimischeMode verkauft, identifizierbar zu bleiben.Denn letztend-

lich gilt auch für Geschäfte, die symbolisch aufgeladene Waren verkaufen: »A shopkeeper

organizes his shop space […] to attract customers.« (Rabo 2005: 20)

4.2.3 Einkaufserlebnisse

Die Organisation der Geschäfte als kommerzielle Orte, die Kundinnen anziehen sollen,

wird nicht nur am Schaufenster ablesbar. Potenzielle Kundinnen, die vor dem Schau-

fenster stehen, können erst zu Kundinnen werden, wenn sie das Geschäft betreten

und zunächst die Atmosphäre im Innenraum wahrnehmen. In diesem Innenraum soll

sichtbar werden, dass Unternehmer_innen ein breites Sortiment vorhalten, in dem jede

Kundin fündig werden kann: »von ein Euro bis 70 Euro. Alle Qualitäten, alle Größen,

alle Maßen, alle Sorten.« (Betül01) Die Breite des Sortiments insgesamt dient vor al-

lem dazu, sich vom mainstream der Geschäfte zu unterscheiden und ein Sortiment zu

erschaffen, das in der Form in den etablierten Geschäften nicht zu finden ist.

Die Leute, die hier leben, müssen, äh, also die islamische Bekleidung [wollen, RB],

müssen sich entweder von H&M so’n H&M-Kleid kaufen, und unten wiederum was

Langes anziehn. Und, die dort leben [in der Türkei, RB], die lachen [darüber, RB] ein-

fach nur [lacht, RB]. Weil’s so’n Zwiebeleffekt hat. Also Rock, also Hose, Kleid, und da

drunter nochwas und was Langes. (Betül01)

Immer wieder grenzen sich Unternehmer_innen, wie hier Betül, von großen interna-

tionalen Ketten wie H&M und C&A, von Zara und Mango, ab, indem sie betonen, dass

bei ihnen diejenigen Kundinnen, die sich gerne bedecken möchten, nicht lange nach

langärmligen oder nicht taillierten Stücken suchen müssten. Diese Kundinnen können

bei ihnen, so die gängige Darstellung, unbeschwerter und unkomplizierter einkaufen,

da sie einen besonders großen Vorrat an muslimischer Mode bereithielten, während

sich die Kundinnen bei den großen internationalen Ketten lange und mühsam durch

Ständer und Regale kämpfen müssten. Die einfache Suche nach Kleidung, die den

Wünschen der Kundinnen nach bedeckenden Formen gerecht wird, ist das zentrale Ab-

grenzungsmerkmal, der ökonomische Wettbewerbsvorteil, der Unternehmer_innen im

Markt insgesamt. Auch Yasmin beschreibt die Unterschiede zu internationalen Ketten:

[Das Sortiment sei, RB] anders als das von Karstadt und C&A, es sei eben langärmelig.

Aber eben nicht alles sei islamisch. Sie zeigt auf eine Puppe mit Tüllarmen, wodurch

die Haut sichtbar ist. Sie zeigt mir ein Trägerkleid mit offenem Hals. Beides sei nicht

islamisch. Sie verkaufen aber eben lange Blusen. (FN Yasmin)

In der Tat ist immer wieder zu beobachten, dass Kundinnen die Geschäfte als spe-

zialisiert wahrnehmen. Häufig kommen sie mit Kleidungsstücken, die sie in anderen

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 159

Geschäften gekauft haben, zu Betül, aber auch in andere Geschäfte, und versuchen,

farblich passende Kopftücher zu finden. Ebenso häufig ist dieser Versuch aber nicht

von Erfolg gekrönt und endet im Kompromiss, da sich die Farben in der Regel um Nu-

ancen unterscheiden. Indem Yasmin die Kategorie des Islamischen ins Spiel bringt,

zeigt sich deren Funktion für Unternehmer_innen. Sie hatte schon in Bezug auf ih-

ren Namen angegeben, das Geschäft gerade nicht als islamisch zu beschreiben. Auch

in verneinender Form nutzen Unternehmer_innen im Markt Kategorien und die damit

verbundenen Wissensbestände in Bezug auf vestimentäre Ästhetiken, um bestimmte

Vorstellungen von Kleidung zu evozieren oder eben zu entkräften. Dabei machen sie

sich zwei Funktionen sozialer Kategorien zunutze und reduzieren erstens die Kom-

plexität der modischen Formen in einen homogenisierenden Begriff, der so der her-

vorgebrachten kulturellen Form Kohärenz verleiht. Zweitens ziehen sie so eine Grenze

zwischen sich und anderen Unternehmer_innen im Markt, aber auch zwischen dem

Markt und seinem kommerziellen Umfeld. So ist die Inszenierung von Laden und Ein-

kauf gleichzeitig der Umgangmit normativen Erwartungen der Kundinnen. Sie wecken

bestimmte Vorstellungen von modischen Ästhetiken und Formen und schließen ande-

re aus. Spezialisierung und Abgrenzung erfolgen daher nicht nur performativ in der

Herstellung bestimmter Erlebnisse, der Nutzung bestimmter Namen oder im Verkauf

bestimmter Waren, sondern auch diskursiv durch deren Kategorisierung.

Die Besonderheit der Geschäfte im Markt besteht nicht nur darin, dass bestimmte

Kleidungsstücke einfach zu finden sind, was den Markt nach außen hin abgrenzt. Viele

Unternehmer_innen versuchen, sich durch besondere Dienstleistungen von der markt-

internen Konkurrenz abzusetzen. Sie bieten Änderungsservice und Maßanfertigeun-

gen an oder verweisen an ihnen bekannte Schneider_innen, von denen die Kundinnen

dann Rabatte erhalten.16 Hüsseyin versucht darüber hinaus weitere Vorteile nicht nur

gegenüber den großen Ketten, sondern auch gegenüber seinenWettbewerber_innen im

Markt zu erlangen und sich nach innen abzugrenzen, indem er Kundinnen ein beson-

deres Einkaufserlebnis bietenmöchte.Mit demUmzug in sein neues Ladengeschäft hat

er eine umfassende Strategie entwickelt, wie ein solches »Rundumerlebnis«, als das er

es beschreibt und das über den Einkauf von Mode hinausgeht, aussehen soll.

Dazu gehört, dass Kundinnen oben Kaffee bekommen. Dafür bringt er von der nächs-

ten Türkeireise extra Kaffeegeschirr mit – es soll nicht das billigste sein. Er möchte in

die Räumemit teuren Klamotten teure Tapeten reinmachen (›20 Euro die Rolle!‹). Rei-

chen Kundinnen wird der Parkplatz bei Voranmeldung reserviert und falls sie nicht

gesehen werden möchten, können sie durch den Hintereingang vom Parkplatz aus

hereinkommen. Der Bräutigam kann sich auf den Parkplatz stellen und muss nicht

weit laufen wenn es regnet. Insgesamt lege er Wert auf Ästhetik, was sich auch in

den Verkäuferinnen zeige. Er braucht, wie ich auf Nachfrage erfahre, neue Mitarbei-

terinnen. Dabei achtet er darauf, dass keine älter ist als 30 und keine übergewichtig –

obwohl er selbst »fett« sei, aber ich wisse ja was er meint. Und das auch nicht sexuell,

für sowas sei er zu alt.

16 In diesemZusammenhangwäre auch die Segmentierung desMarktes in eine »türkische« und eine

»arabische« Stilrichtung zu nennen, vgl. Kap. 4.3.5.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 »Doing market«

Zum Rundumerlebnis zählt ebenso das große Damen-WC, in dem sich die Kundinnen

frisch machen können. Seinen Mitarbeiterinnen gibt er die Anweisung, Kundinnen,

die oben nicht hingehören nicht zu bedienen. Sie könnten sich zwar umschauen, be-

dient würden sie oben allerdings nicht. (FN Hüsseyin)

Zudem plant er, im oberen Stockwerk einen Raum für einen Frisör einzurichten, bei

dem sich Bräute direkt im Geschäft frisieren und für die Feier vorbereiten lassen kön-

nen. Zudem macht seine Strategie deutlich, dass er Veränderungen im gesellschaftli-

chen, und damit ökonomischen, Umfeld wahrnimmt, die er in einen Teil seiner Ge-

schäftsstrategie übersetzt. Exklusivität und besonderen Service richtet er besonders an

eine neue, wohlhabende Kundinnenschicht, auf die er sich mit seinen Dienstleistungen

als Erster in diesem Umfang konzentriert, während er im unteren Stockwerk weiterhin

die seitherigen Kundinnen bedient. Zur exklusiven Ausstrahlung soll teure Ausstattung

ebenso gehören wie türkisches Geschirr, das er nicht, was ebenso möglich wäre, bei ei-

nem Importeur in Berlin, sondern vor Ort in der Türkei kaufenmöchte.Die Einrichtung

im »osmanischen Stil« und die besonderen Serviceangebote wie der reservierte Park-

platz machen für ihn ebenso wie die materialisierte Sicht auf Verkäuferinnen, die er in

einem Atemzug mit der »ästhetisch hochwertigen« Einrichtung des oberen Stockwerks

nennt, das Besondere an seinem »Rundumerlebnis« aus. Dieses gesteht er allerdings

nur wohlhabenden Kundinnen zu und betont die Abgrenzung der »Premiumleute«, die

»einfach hochgehen, dass sie mit normalem Otto-Verbraucher nichts zu tun haben«.

(Hüsseyin02) Er führt damit eine Trennung der Kundinnen nach sozialen Gesichts-

punkten ein, die er vor allem seiner eigenen Einschätzung und der seiner Mitarbeite-

rinnen überlässt. Sie zeigt sich nicht nur in dermateriellen Inszenierung der Abteilung.

Vielmehr vollzieht er sie auch performativ nach, indem Kundinnen, die scheinbar nicht

zur reicheren Kundinnengruppe gehören, im oberen Stockwerk nicht bedient werden.

Am Beispiel des extra importierten Kaffeeservices wird zudem deutlich, dass er

Wert darauf legt, den exklusiven Bereich seines Geschäfts als authentischen Ort zu

präsentieren. Er rekurriert dazu auf romantisierende Vorstellungen des Osmanischen.

Denn der Versuch, durch den eigenhändigen Import größtmögliche Nähe zur Türkei

herzustellen, spiegelt sich auch im osmanischen Stil der Einrichtung. Er kann als kom-

merzielle Strategie begriffen werden, die kulturalisierte Codes strategisch nutzt und

mittels derer der Verkaufsraum im expliziten Rückgriff auf die entsprechenden Ästhe-

tiken als so türkisch-osmanisch wie möglich inszeniert wird.

Obwohl er versucht, Artefakte zur Inszenierung besonderer Authentizität zu nut-

zen, nutzt er unterschiedliche Beschreibungen und Deutungen für sein Geschäft. Was

für die Einwanderungsgesellschaft insgesamt gilt, kann hier auch für die kommerziel-

len Zusammenhänge innerhalb einer solchen gelten:

Die ethnischen Kategorisierungen in der Einwanderungsgesellschaft sind also weder

eindeutig noch absolut, und sie evozieren ›ethnomimetische‹ Identitätsspiele. (Röm-

hild 2007b: 172)

Hüsseyin inszeniert sein Geschäft nicht nur neuzeitlich-modern, sondern auch his-

torisierend-romantisierend als türkisch-osmanisch. Die Herstellung der historischen

Kontinuität zwischen Osmanischem Reich und heutiger Türkei in diesem »neo-osma-

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 161

nischen Stil« dient der strategischen Positionierung des Geschäfts. Der versierte Um-

gang mit uneindeutigen Kategorien zählt

zu einem breiten Repertoire von kulturellem Code-Switching, das Migranten im Um-

gang mit den verschiedenen sozialen und kulturellen Milieus und vor allem mit den

diese Milieus beherrschenden Repräsentationen entwickeln. (Römhild 2007b: 173)

Sowohl die Kategorie »türkisch« als auch die des Osmanischen sind damit als Reprä-

sentationen eines kulturellen Milieus zu deuten, in deren Umgang Hüsseyin aufgrund

biografischer Erfahrungen Versiertheit erlangt hat. Diese Erfahrung vermittelt er nun

durch seinen Verkaufsraum an Kundinnen in Berlin.

Auch Timur nutzt die Kategorie des Osmanischen, deren opulente Formgebung er

immer wieder als »barock« umschreibt.

Das seither unterschiedliche Design des vorderen und hinteren Verkaufsraums, wo

seither Designerware, bzw. Mode für Mütter und Mäntel präsentiert wurden, wollen

sie vereinheitlichen ›und beides im Barockdesign gestalten, auch im Osmanischen

Design‹. ›Der Kunde‹ soll gerne kommen. Das Internet diene ihnen als Inspiration.

Sie wollen nicht zwei Läden in einem haben sondern ein einheitliches Design. (FN

Timur)

Dazu nutzt er auch »Barock-Haken« (FN Timur). Dieses »osmanisch-barocke Design«

zeichnet sich durch den Einsatz kräftiger Farben und geschwungener Formen aus, teil-

weise mit stilisierten floralen Mustern.

Beide Unternehmer füllen die Kategorie des Osmanischen und die in diesem Zu-

sammenhang verwendeten Artefakte mit unterschiedlichen Bedeutungen. Besonders

bei Timur wird durch seine Bezugnahme auf Barock-Haken ein historisierendes Mo-

ment in seiner Deutung ersichtlich, das einerseits ent-politisierend, andererseits ro-

mantisierend wirkt. Dabei sind geschwungene Formen und die Überladenheit ästhe-

tischer Formen durchaus Parallelen zwischen beiden aufgerufenen Stilen. Der Einsatz

dieser Elemente kann aber im Zusammenhang mit neo-osmanischen Tendenzen auch

politisch gedeutet werden, als der Versuch der Evokation einer idealisierten Vorstellung

der türkisch-osmanischen Vergangenheit und Gegenwart, wie in konservativen Kreisen

der türkischen Politik und Gesellschaft verbreitet ist.17

Bei Hüsseyin und Timur stehen insgesamt Prozesse des Abgrenzens und Differen-

zierens im Vordergrund, die durch die Nutzung vonDesign gelingen soll, die sie als tür-

kisch, osmanisch oder barock beschreiben. Mithin zeigt sich, dass Unternehmer_innen

etablierte kulturelle Kategorien nutzen, um sich von anderen Unternehmer_innen ab-

zugrenzen. Allerdings werden in der Inszenierung neben ethno-natio-kulturellen auch

soziale Kategorien bedeutsam, um die eigene Zielgruppe zu definieren und anzuspre-

chen, wenn Hüsseyin sich dezidiert auf wohlhabende Kundinnen konzentriert und ih-

nen einen eigenen, separierten Bereich schafft.

Hüsseyins Neugestaltung der Verkaufsräume dient nicht zuletzt dem Zweck, dass

sich Kundinnenwohlfühlen und im Laden verweilen. Jenseits des Designs bietet er dazu

besondere Dienstleistungen wie kostenlosen Kaffee und besondere Beratung. Denn es

17 vgl. Taspinar (2008).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 »Doing market«

herrscht Konsens darüber, dass man den Kundinnen mehr bieten müsse als nur »›Klei-

dung – Ständer – zack‹«. (FN Timur) Das Ladengeschäft wird hier vom kulturalisierten

zum sozialisierenden Raum.

Yasmin hat zu diesem Zweck eine Sitzecke in der Nähe des Verkaufstresens einge-

richtet, um die Aufenthalte der Kundinnen zu verlängern. Dahinter steht die Erwar-

tung, dass Kundinnen dann auch mehr kaufen. Kundinnen nutzen die Angebote der

Unternehmer_innen jedoch häufig tatsächlich als Einladung zum Gespräch.

Aber is mir zur Zeit wirklich egal, weil wenn die Frauen hier sind, dann ist wirklich

drei Stunden tratschen […]. Drei Stunden bis man was kauft, und dann denk ich: ›Ne,

lieber ’n Mann, der dann das schnell macht.‹ (Djamila)

Inzwischen hat sie den Umfang ihrer Sitzecke deswegen reduziert.

Ich hab am Anfang wirklich’n Tisch hier gehabt, diese Couchstühle da hinten, ne schö-

ne Lampe. Und egal wer kam, hab ich immer Kaffee, Latte Macchiato gemacht, Kek-

se eingekauft. Tausend Kinder und irgendwann mal ist man völlig kaputtgegangen.

(Djamila)

Der hohe Aufwand und die nicht erfüllten Erwartungen an steigende Umsätze haben

sie dazu bewogen, das von Kundinnen als vornehmlich sozialen Ort wahrgenommenen

Geschäft wieder stärker als kommerziellen Ort zu kennzeichnen. Mit ihren Erfahrun-

gen ist Djamila nicht allein. Auch Hüsseyin hatte bereits im alten Geschäft erlebt, dass

es Kundinnen gab, die vor allem zum persönlichen und weniger zum ökonomischen

Austausch sein Geschäft aufsuchten.

H So wie man jeden Tag zum Kiosk geht Zigaretten kauft, kommen sie jeden Ta-, äh

gibt’s wirklich Kunden, die jeden Tag hier reinkommen.

R Die einfach nur zum Quatschen dann einfach reinkommen.

H Ja. ›Wie geht’s euch?‹ und so. (Hüsseyin & Funda)

Trotz der sozialen Elemente ist ihr Geschäft für Unternehmer_innen zu allererst ein

kommerzieller Ort. Kundinnen nutzen jedoch die von ihnen implementierten Strate-

gien der Kulturalisierung und Sozialisierung ihrer Geschäfte, sodass es für sie auch

andere Funktionen einnehmen kann. Sie sehen den Laden als Knotenpunkt sozialer Be-

ziehungen und als Ort persönlicher Begegnungen.18 Wenig verwunderlich ist da, dass

Hüsseyin das Verhältnis, das die Kundinnen zu ihm hätten, als ein sehr persönliches

beschreibt: »Ist ja einfach Laden. Weil die gut mit denen [uns, RB] auskommen, weil

die uns in Herz genommen haben.« (Hüsseyin & Funda)

Unternehmer_innen versuchen die Balance zu finden: Einerseits Sympathie und

persönliche Bindungen zu schaffen, häufig, aber nicht immer strategisch. Denn an-

dererseits darf auch der kommerzielle Aspekt dieser Beziehungen nicht aus den Augen

geraten, wie es bei Djamila der Fall war, als sie sich noch stärker um die persönlichen

Belange ihrer Kundinnen gekümmert hatte und sie die Notwendigkeit sah nachzusteu-

ern. Hier wird deutlich, wie unterschiedlich Geschäfte und ihre Einrichtung wahrge-

nommen und gedeutet werden, wobei die Intention der Nutzung durch unterschiedli-

18 vgl. zur sozialenBedeutung vonAfro-Shops imKontext »ethnischerÖkonomie« auch Taube (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 163

che Gruppen, hier Verkäufer_innen und Kundinnen, unterschiedliche Bedeutungen fi-

xieren. In den Geschäften des Marktes für muslimische Mode in Berlin überlagern sich

die Deutungen der Marktorte als gleichermaßen kommerzielle wie vergesellschaftende

Orte der Kommunikation.

4.2.4 Verkaufsräume

Design und Einrichtung der Geschäfte sind für Unternehmer_innen wichtige Medien,

um die Wahrnehmung ihrer Orte anzuleiten und auf die Reaktionen der Kundinnen

einzuwirken. Unternehmer_innen lassen sich von verschiedenen Quellen inspirieren.

Ihr Blick richtet sich dabei weit über die eigene Nachbarschaft hinaus. Neben der Re-

cherche im Internet, nutzen viele der Unternehmer_innen Reisen nach Istanbul und in

arabische Länder, um zusätzlich zu Waren auch Anregungen für Veränderungen und

Verbesserungen des Ladendesigns mitzubringen: »Und in der Türkei hätten sie sich

Boutiquen angeschaut, die einen Namen hätten.« (FN Timur)

Betül geht ausführlicher auf ihre Inspirationsquellen ein:

R Und wer hat sich dann ausgedacht, so den, das Design vom Geschäft? Haben Sie

das selber gemacht?

B Ja, mhm, ham wir selber. Also ähm, wir ham viele Fotos in der Türkei gemacht.

[lacht, RB] Eben, also es gibt ja auch viele Kopftuchläden in der Türkei. Also viele

Fotos gemacht, mitgenommen, gemessen. Einiges haben wir auch gleich gemacht,

äh, was es in der Türkei auch gibt. Und ähm, also meine Freundin hat Innenarchitektur

studiert. Also sie ist auch gekommen, meinte: ›Lieber weiß machen.‹ Also hat schon

bisschen was empfohlen, aber haben wir auch mit-, mitgenommen und mitgemacht

eigentlich. (Betül01)

Während in vielen Aspekten bereits vorhandenes Wissen aus Istanbul in den neuen

Berliner Kontext übertragen wurde, wurde, das zeigt das Beispiel der befreundeten In-

nenarchitektin, auch lokal vorhandenes Wissen in die letztendliche Form des Geschäfts

hineinverhandelt. In Verkaufsräumen verarbeiten die Unternehmer_innen als cultural

brokers Einflüsse von unterschiedlichen Orten und bringen so die Ladengeschäfte als

kohärente kulturelle Formen hervor.

Jedoch geschehen Übertragung und Verarbeitung von Elementen aus anderen Kon-

texten selten ohne Reibung. Es gibt Gründe, die das einfache Kopieren türkischer For-

men in Berliner Geschäften erschweren. Restriktionen im lokalen Kontext verhindern

eine symmetrische Spiegelung der Geschäfte in Berlin. Denn die Kosten für Material

und für Handwerkerstunden sind in Berlin ungleich höher als im Libanon oder der Tür-

kei. Eine schlichte Kopie verbietet sich daher schon aus ökonomischen Gesichtspunk-

ten, von der Verfügbarkeit bestimmter gestalterischer Produkte ganz zu schweigen.

Ich kann das nicht. Ich kann [mir, RB] das nicht leisten. Wie eigentlich den [die, RB]

Läden in Türkei oder in Libanon. Wenn ich das mache, dann kostet mich 70-80.000

Euro und das kann ich [mir, RB] nicht leisten. Die machen, also, die achten viel unten

auf Ansicht, also die achten viel auf Dekoration. Und wie der da unten ist, kann ich

nicht leisten. (Houssam02)

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 »Doing market«

Entgegenmeiner unmittelbaren Deutung imGesprächmit Betül handelt es sich bei den

Geschäften in Berlin demnach nicht um »nachgebaute«, sondern vielmehr um imitierte

Geschäfte, da der lokale Kontext nicht unberücksichtigt bleiben kann und sich restrik-

tiv und modifizierend auf die Unternehmer_innen auswirkt. In der Idee der Imitati-

on artikuliert sich das Spannungsverhältnis zwischen dem Versuch zu kopieren und

der Herstellung von Kopien und den anderen Kontextelementen, denen Berliner Un-

ternehmer_innen ausgesetzt sind und die sich in den Geschäften vor Ort artikulieren.

Der Versuch von Betül und ihren Kolleg_innen, durch ihre Orientierung an Vorbildern

in der Türkei möglichst authentische Räume zu erschaffen, scheint, der Reaktion der

Kundinnen zufolge, von Erfolg gekrönt zu sein.

Wenn die Leute hier herkommen, sagen die auch: ›Also is ein Geschäft wie in der

Türkei.‹ Die fühlen sich auch dann so an. Die [fühlen sich, RB] wie in der Türkei oder #

(Betül01)

Performiert wird damit ein Ladenlokal, das als authentisch türkisch inszeniert und

wahrgenommen wird, durch die Übertragung und Nachahmung entsprechender For-

men und Ästhetiken und ihre Anpassung an den Kontext in Berlin. Es ist das materia-

lisierte Resultat der performativen Verhandlung von ästhetischen Elementen, Formen

und Codes. Die dabei aufgerufenen Kategorien ermöglichen und aktualisieren kohä-

rente Deutungen dieser kulturellen Formen.

Wenn Unternehmer_innen angeben, Elemente aus anderen Kontexten zu übertra-

gen, Geschäfte aus Istanbul oder Mode aus der Türkei, dann handelt es sich dabei auch

aus praxistheoretischer Sicht nicht um reine Wiederholung. Wiederholung gilt »eher

im poststrukturalistischen Sinn als analoge Wiederholung, d.h. als Verschiebung, als

›ständig[es, RB] Wieder- und Neu-Hervorbringen‹« (Hörning 2001: 158) und damit als

Umdeutungen in einem neuen Kontext. Wissen über, und Deutungen von, Artefakten

sind zwar öffentlich und sichtbar, nicht aber fixiert, sodass Artefakten ein Maß an Of-

fenheit gegenüber Deutungen durch Akteur_innen eingeräumt wird. Das gilt vor allem

dann, wenn sie nicht identisch sind, sondern nur nahezu wiederholt werden und ihre

Bedeutung mit aktualisiert wird. Es geht damit um die Re-Interpretation und Neuver-

handlung von Formen,Codes und Bedeutungen in einemneuenKontext. Als solche sind

sie »almost the same, but not quite« (Bhabha 1984: 126, Hervorh. i. O.). Die Fähigkeit sich

die »economic force of the copy« (Stoller 2002: 77) anzueignen, ist eine zentrale Komponen-

te der Kommodifizierung des jeweils spezifischen Zentrismus ethno-natio-kultureller

Formen und Symbole, die im Markt für muslimische Mode in Berlin zu beobachten

ist.19

Houssam hat seinen Geschäftsraum erkennbar anders gestaltet. Seine Ware be-

schreibt er als »orientalisch« (FN) und unterstreicht seine Ansicht, dass Kleidung nichts

mit Religion zu tun habe. Im Geschäft hingegen zeigen sich auch viele muslimische

Elemente. Seine Waren hängen in zwei Reihen übereinander an den Wänden. An der

linken Seitenwand hängen Abayas und Mäntel in Beige, Schwarz und Blau. An der hin-

teren Rückwand, auf der gegenüberliegenden Seite des Schaufensters, hängt Oberbe-

kleidung in allerlei bunten Farben. Im Zentrum des Raumes stehen mehrere Ständer,

19 vgl. Stoller (2002: 64ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 165

auf denen Blusen und Mäntel verteilt sind. Hinter dem Verkaufstresen, in dem Acces-

soires gezeigt werden, befinden sich an der rechten Seitenwand Kopftücher, gestapelt

auf Regalen in rechteckigen Kartonschachteln, nach Farben geordnet. Jeder Teilstapel

ist dadurch gekennzeichnet, dass das jeweils oberste Tuch mit einer Ecke aus dem Kar-

ton heraushängt um die Farbe anzuzeigen, die die Tücher im darunterliegenden Stapel

haben. Neben der Kasse, die auf dem Verkaufstresen steht, steht eine Spendenbox, die

auf Arabisch beschriftet ist, daneben ein kleiner Koran aus Keramik. Im Hintergrund

spielt Gebetsmusik und Teile der rechten Seitenwand sindmit Koransuren in arabischer

Kalligraphie und mit dem Bild eines Wasserfalls verziert.

Dahinter geht es in einen weiteren Raum. Über dem Durchgang, vor dem weder ei-

ne Tür noch ein Vorhang ist, steht in arabischer und lateinischer Schrift der Hinweis,

dass Männer nur nach vorheriger Ankündigung eintreten dürfen. Beides ist handge-

schrieben in Schwarz und die Schrift ist mit Markern bunt nachgefahren. Daneben

hängen Schilder auf Deutsch und Türkisch, die über ein zehntägiges Umtauschrecht

informieren. (FN)

Die Aufteilung der Räume vollzieht eine Trennung der Geschlechter nach, wie sie im

Alltag vieler Muslime unterschiedlich streng gehandhabt wird.20 Auch andere Geschäf-

te bedienen sich islamischer Symbolik. In Djamilas Geschäft hängt ein Handschuh mit

der Kalligraphie einer Koransure. Derya, Hüsseyin und Betül haben Spendenboxen für

islamische Organisationen in ihren Geschäften, und bei Farid ist auf den Hintergrund-

bild des PCs eine Istanbuler Moschee mit Minaretten erkennbar.

Die Anhäufung unterschiedlicher Bedeutungen und die Fluidität materialer Iden-

titäten ermöglicht Unternehmer_innen den strategischen Einsatz von Codes, um spe-

ziellen Nutzen aus der Variabilität kultureller Kategorisierungen zu erlangen. Steiner

(1994) beschreibt, wie long-distance trade es Unternehmer_innen ermöglicht, die Ware

nach ihren eigenen Vorstellungen zumanipulieren. Das Beispiel von Djamila illustriert,

was damit gemeint ist. Wenn sie beschreibt, wie sie sich bewusst dazu entschieden hat

muslimische Kleidung zu kaufen und ihr Geschäft in der Nähe einer großen Moschee

zu positionieren, schafft sie ein Umfeld, das als muslimisch inszeniert wird, um eine

Kundinnengruppe anzusprechen, die seither von keinem Geschäft mit Waren versorgt

wurden. Strategisch besetzt sie hier eine Versorgungslücke, indem sie die Handels-

waren und das Umfeld, in dem sie verkauft werden, als muslimisch kategorisiert und

allzu modische Deutungen ihrer Ware zurückweist. Auch die koranische Referenz im

Namen ihres Geschäfts kann in diesem Zusammenhang als der bewusste Umgang mit

muslimischen Codes verstanden werden, um Charakter und Bedeutung der Ware ent-

sprechend zu beeinflussen. Wenn Houssam seine Waren als orientalisch beschreibt,

deutet er dagegen eine Öffnung seines Geschäfts in zweifacher Hinsicht an: Für eine

größere Gruppe an Kundinnen, die er kommerziell integrieren möchte, und gegenüber

einer Gesellschaft, die islamischen Konnotationen mit Skepsis begegnet, in die er sich

zu integrieren müht.

Zwischen privater Religiosität und kommerziell-ästhetischer Gestaltung der Ge-

schäfte sind die Grenzen in einigen Fällen fließend. Während Houssams Struktur des

20 vgl. z.B. Ahmed (2011); Walther (2005).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 »Doing market«

Geschäfts und die umfassende Nutzung islamischer Symboliken bei ihm und ande-

ren als bewusste Inszenierung einermuslmischen Verkaufsumgebung gedeutet werden

kann, deren performative Hervorbringung dieselben Implikationen hat, ist der Bild-

schirmhintergrund bei Farid eher als Inszenierung der Verkäuferperson im Zusam-

menhang mit seiner Religiosität zu verstehen. Auch im Gespräch positionierte er sich

als gläubiger Muslim, der durch seine traditionelle Kleidung auf der Straße immer wie-

der um Rat gefragt werde. Die Nutzung eines muslimisch codierten Hintergrundbildes

verleiht dieser Inszenierung des unternehmerischen Selbst zusätzliche Glaubwürdig-

keit.

Die Geschäfte der Unternehmer_innen sind in stetigemWandel begriffen.Hüsseyin

war zum Zeitpunkt der Forschung mit seinem Umzug beschäftigt. Auch Timur hatte

seine Verkaufsräume neu gestaltet. Und Yasmin hatte erst wenige Monate zuvor re-

noviert – was Timur auf die kompetitive Logik im Markt und alle damit zusammen-

hängenden Zwänge21 zurückführt: »Als Yasmin die Wirkung dieser Inneneinrichtung

gesehen habe, habe sie auch renoviert.« (FN Timur)

Yasmin selbst sieht im Gegensatz dazu den Auslöser für ihre Renovierungsarbeiten

nicht in der kompetitiven Logik des Marktes, sondern in der schlichten Notwendigkeit

steter Veränderung.

Naja, mit der Zeit muss man ja alles moderner machen. Also wir haben zum Beispiel

den Laden neu dekoriert. Also ich glaub du hast das vorher nicht geseh’n wie das war.

Also du hast nicht die Theke geseh’n, wie das war. Jetzt ham wir die Theke umgebaut,

wir ham hier alles’n bisschen frischer gemacht. Mit der Zeit muss man das einfach

machen. Muss man einfach. (Yasmin)

Yasmin skizziert hier eine unabdingbare Notwendigkeit des Modernen. Der stetige

Wandel, in dem der Markt begriffen scheint, spornt sie an, als Unternehmerin stän-

dig in Bewegung zu bleiben. Der Stil, den sie wählt, kann dann auch gegensätzlich zu

den historisierenden Bedeutungsensembles von Hüsseyin und Timur gesehen werden.

Sie hält ihren Laden neutraler und gibt an anderer Stelle an, sich nicht von Vorbildern

an anderen Orten, sondern von der eigenen Erfahrung beim Umbau geleitet haben zu

lassen. Kategorisierungen ihres Geschäfts als türkisch oder osmanisch stehen ihr daher

weniger leicht zur Verfügung als anderen Unternehmer_innen. Explizit orientalische,

islamische, türkische oder arabische Symbole finden bei ihr, außerhalb der Ware, keine

Verwendung. In dieser Neutralität versucht sie, den Laden »modern« zu gestalten, d.h.

mit der Zeit zu gehen und daher auch mit dem Wettbewerb, und zudem mit dem ihr

zufolge gestiegenen Anspruch der Kundinnen. Durch die Kategorisierung als modern

kreiert sie einen Gegenpol zu historischen oder religiösen Kategorien und differenziert

sich so von historisierenden oder romantisierenden Deutungen.

Durch die Verhandlung von Kategorien und ihre Materialisierungen werden Ein-

und Ausschlüsse geschaffen. Denn »Argumente der gemeinsamen Herkunft und eth-

nischen Gemeinschaft [erzeugen, RB] jene Sicherheit verheißenden Identifikationen

nach innen und Abgrenzungen nach außen« (Binder u.a. 2001: 8). Struktur und Äs-

thetik der Geschäfte und ihres Umfelds bieten Kundinnen damit Identifikationspo-

21 vgl. Kap. 5.1.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 167

tenziale. Ein gesellschaftlicher Raum, der Vertrautheit erzeugt, wird hergestellt »aus

sprachlichen Formen, aus Texten, Begriffen, Konzeptionen, aus kulturellem Wissen,

symbolischen Handlungen und Aktionen« (Binder u.a. 2001: 8). Obwohl diese häufig

konflikthaft sind, erzeugen Unternehmer_innen daraus ein Wir-Gefühl, das sich bei-

spielsweise darin zeigt, dass Kundinnen gern lange im Geschäft verweilen, oder darin,

dass Hüsseyin auf der Straße häufig gegrüßt wird.

Damit stehen die bisher vorgestellten kulturellen Formen einer Interpretation of-

fen, die sie nicht als eindeutig ökonomisch oder strategisch, ebenso wenig aber als rein

zufällig oder unbewusst versteht. Ein Argument von Sharon Zukin umkehrend, wonach

sie Städte als Orte des Kulturellen versteht, in denen sich commercial culture and ethnic

identity als die sources zeitgenössischer Kultur überlagern, können die Geschäfte in den

urbanen und ökonomischen Kontext gleichermaßen eingeordnet werden, indem sie ge-

deutet werden als »both a currency of commercial exchange and a language of social identity«

(Zukin 1995: 24). In ihrer Symbolik und als Referenzen kultureller Praktiken sind sie

nicht nur, aber eben auch, ein ökonomisches Medium, das absichtsvoll nutzbar sein

kann. Gleichzeitig können sie als Schnittstellen von ökonomischer Kultur und ethno-

natio-kultureller Identität begriffen werden, als Kommunikationsmedien mit dem ge-

sellschaftlichen Umfeld.22

4.3 Ware

MEs gibt natürlich im Islam Regeln, wie man

sich anzieh’n sollte. Aber das is’ ja auch biss-

chen moderner hier.

(Nawal & Mehmet)

Kundinnenmüssenmit der Gestaltung der Geschäfte, ihrenNamen, Schaufenstern und

Verkaufsräumen, zunächst eine Reihe von Informationen verarbeiten und sortieren,

bevor sie sich mit der Ware selbst auseinandersetzen. Dabei sind die Beschreibung

der Ware und die Zusammenstellung von Sortimenten komplexe Vorgänge, bei denen

sich multiple Kriterien und Kategorien überlagern, die die Ware im Kontext des Mark-

tes verorten und ihn strukturieren und gleichwohl nicht unmittelbar sichtbar sind. In

den folgenden Abschnitten beschreibe ich diejenigen Kriterien, die die Ware ästhetisch

spezifizieren und Auskunft über die unterschiedlichen stilistischen Elemente geben,

die im Markt zusammenkommen. Kapitel 5.1.2 greift die Gedanken zur Beschaffen-

heit der Ware erneut auf. Dort gehe ich auf ihre Spezifika innerhalb der kompetitiven

Logik des Marktes ein und zeige, wie Aspekte von Qualität im weitesten Sinne in der

Wettbewerbslogik des Marktes aufgehen. Beiden Abschnitten gemeinsam ist, dass sie

zwischen den Polen des Türkischen und Arabischen oszillieren, an denen Unterneh-

mer_innen die weiteren Spezifika der Ware ausrichten.

22 vgl. Zukin (1995: 45f.).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 »Doing market«

4.3.1 »Türkisch«: Moderat und modern

Alle Unternehmer_innen beziehen und verkaufen Kleidung aus der Türkei. Arabische

Händler_innen verkaufen zusätzlich Ware aus arabischen Ländern, während türkische

Unternehmer_innen ausschließlich türkische Ware verkaufen.23 Für Betül bestehen

große Unterschiede zwischen den beiden Stilrichtungen.

Das ist dann zu viel, ähm, zu viel Pepp für die Türken. Zu viel Glanz, oder zu viel

Leopard. Also die sind verrückt nach Leopard. Ich weiß auch nicht. [beide lachen, RB]

Wirklich! Leopard-Gemustertem. Oder ähm, wird schon für die Türken zu viel. Also

Leopard ist in Seiden-Kollektionen nur im Winter enthalten. Also die Türken tragen

jetzt nicht im Sommer Leopard gemusterte Tücher. Nur im Winter. Und die Araber,

die machen das glaub ich jeden Tag. Oder ähm, was wir, wenn wir zu Hochzeiten

oder besonderen Anlässen gehen, was wir für Tücher tragen, die tragen des auf dem

Markt! Für die normal! Alltäglich! So richtig glänzende, wie Discokugel aussehende

Schals. Das sieht richtig anders aus. Das is’ glaub ich ein Tick zu viel für die türkische

Welt. Die mögen glaub ich ein bisschen schlicht, (.) äh, bisschen schlicht und bisschen

Qualität. Bisschen Seide. Aber die anderen: zu viel Glanz. Des ist schon zu viel Glanz

für die. (Betül01)

»Arabisch« setzt sie, in Abgrenzung zum türkischen Stil, gleich mit peppiger Buntheit

und Auffälligkeit. In ihrer Gegenüberstellung von arabischemDiscopeppmit türkischer

Schlichtheit zeigt sich deutlich Betüls Bild von arabischer Mode. Glitzer, Glanz und

Leuchten, deutliche und wenig dezente Muster stehen im scharfen Kontrast zur Zu-

rückhaltung, die ihren Ansprüchen an maßvolle (»bisschen schlicht«) Mode entspricht,

die, so stellt sie es dar, eher zumUnderstatement als zum schrillen Aufschrei neigt.Was

in als arabisch kategorisierter vestimentärer Praxis Alltag ist, gehöre für die türkische

zur Ausnahme, nicht aber zum Alltag.

Konnotationen von Glamour und Verspieltheit gegenüber quasi-erwachsener Ele-

ganz stehen nicht nur hier zwischen den Zeilen. Auch an anderer Stelle kritisiert sie

die Überschwänglichkeit des arabischen Stils, die ihrer Ansicht nach islamischen Vor-

schriften zuwiderläuft. Aus Betüls Sicht ist nur diemoderate, als türkisch kategorisierte

Ware potenzielles Artefakt religiöser vestimentärer Praxis, während arabischer Über-

schwang sich dieser Möglichkeit beraube. Gleichzeitig konstatiert Betül, dass sich eine

neue Nachfrage nach farbenfreudiger Kleidung entwickelt habe, obwohl gedeckte Far-

ben ein wichtiger Teil der Argumentationslogik zurückhaltend-eleganter Modernität

bilden. Diese Entwicklung bezieht sich nicht nur auf Kopftücher, also nicht nur auf

farbige Akzente, sondern auf die gesamte Garderobe.

Mantel haben sie auch jetzt ganz neu, äh, in Pink, in Rosa oder so. Die ganzen knal-

ligen Farben. Also früher haben wir viel Schwarz verkauft. [lacht, RB] Nur schwarzes

Tuch. Aber ähm (.) heut ist’s schon farbenfroher. Also, ähm, einige Kunden tragen, al-

so # Nachdem sie zurück sind, ist es weltoffener für die. Des merkt man auch sofort.

Und, ähm, zum Beispiel, wenn ich richtig Buntes mitnehme vor den Oster-, äh, den

23 Alle verkaufen zudem »Chinaware«, vgl. Kap. 5.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 169

Sommerferien, dann kaufen die das nicht und wenn ich es bisschen ablege, nach den

Sommerferien werden die das sowieso kaufen. Is tatsächlich so, nach den Sommerfe-

rien kaufen die das auch. (Betül01)

Betül führt den Trend zur Farbe und die Veränderung der in Berlin getragenen Kleidung

vor allem auf die Sommerferienaufenthalte der Kundinnen in der Türkei zurück. Dort

lernten Kundinnen die neuesten Trends kennen und brächten die aktuellsten Produk-

te in knalligen Farben mit. Mit ihrer farbigen Kleidung importierten sie zudem eine

kosmopolitische Einstellung, die auch Betüls Geschäft zu nützen scheint. Mode und

Kleidungspraxis in der Türkei stehen für sie im Gegensatz zu vestimentären Praktiken

und Werten in Berlin, wo diese erst zur Geltung gelangen, wenn Kundinnen aus der

Türkei zurückkehren. Die Welt muslimischer Mode ist zwischen Berlin und der Türkei

in Bewegung, und reisende Berliner Kundinnen, aber auch die Unternehmer_innen,

sind die Akteur_innen dieses ästhetischen Austauschs.

Der konservative Anstrich, den Unternehmer_innen dem »türkischen Stil«, insbe-

sondere im Gegensatz zum arabischen, verleihen, scheint indes für sie nicht imWider-

spruch zu Modernität zu stehen. Auch von arabischen Händlern wird türkische Ware

als modern beschrieben.

Also bei Türken tragen die mehr Mantels. Bei Araber tragen die mehr Hosen. Ja, es

gibt [einen, RB] Unterschied eigentlich. Es gibt viel Unterschied. Aber die Türken sind

eigentlich moderner. (Houssam01)

Die Kleidung türkischer Kundinnen ist für Houssam gleichzeitig modern und konser-

vativ. Das Beispiel der Mäntel steht stellvertretend für diesen Verweis, denn sie sind

zwar meist bodenlang, doch in der Regel zudem tailliert, sodass sie das modische Spiel

mit konservativen Vorstellungen muslimischer Kleiderordnung illustrieren. Auch Na-

dia und Mehmet machen diesen Unterschied aus, wonach türkische Frauen »so Kleider

und Röcke [tragen, RB]. Darauf stehen Türken. Araber haben nicht so sehr« (Nadia &

Mehmet01). Auch Derya teilt die Einschätzung, dass türkische muslimische Mode mo-

dern sei.

RWie ist das anders?

D Also bei uns Sachen sind moderner, würd ich jetzt sagen.

R Aha, OK. Und, jetzt farblich, oder vom Schnitt, oder…?

D Auch farblich, vom Schnitt auch. Bei denen ist viel mit ähm Perlen beschmückt, bei

uns eher dezenter. Das macht schon Unterschied. (Derya01)

Auch ihre Vorstellung von Modernität speist sich aus der Zurückhaltung. Sie charakte-

risiert das weniger schmuckhafte Design als Kernstück dieser Modernität und zeichnet

das Bild einer klassischen, imGegensatz zu einermodisch orientierten,Modernität, die

nicht betont schmuckhaft, sondern zurückhaltend elegant wirkt.

Modernität ist indes nicht zu verwechseln mit der Aktualität von Trends. Denn

gleichzeitig erzählt Betül, dass es kaum möglich sei, die aktuellsten türkischen Wa-

ren in Berlin zu verkaufen. Dafür nennt sie eine Reihe von Gründen, vom Preis bis zum

anderen Stilempfinden, das in Berlin eben herrsche.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 »Doing market«

R Und ähm (.) woran liegt’s, dass’s die Sachen hier nicht gibt?

B (.) Die trauen sich glaub ich nicht. Durch die, also, mmh # (.) Da es zu teuer ist. Also

ähm ich trau mir auch jetzt nicht Markenklamotten, also # Wir ham jetzt bisschen

langsam mit den Tüchern probiert, des läuft schon sehr gut, aber mit den Kleidungen

trau’n wir uns da noch nicht. Weil ein Mantel kost’ schon, ähm, halbes Brautkleid.

Also, 200 Euro oder so. Also, ob die Leute das ausgeben würden ist die Frage. Das

traut sich noch keiner […] jetzt die ganz, die neuen Hits mitzunehmen. Also. Aber die

Frauen in der Türkei, die kaufen das. Aber hier nicht. Hier ist anders.

R Und auch Frauen, die hier wohnen würden’s in der Türkei kaufen aber hier nicht.

B Hier nicht! Genau. Genau. (Betül01)

Auch Yasmin erklärt, dass »die Mode hier hinterher sei.« (FN Yasmin) In der Zusam-

mensetzung des Sortiments orientieren sich die Unternehmer_innen an der neuesten

Mode in Istanbul. Sie schließt damit den argumentativen Kreis, in dem Istanbul und die

Türkei als Trends setzende Orte fungieren. Gleichzeitig wirkt aber auch hier, ähnlich

wie beim Ladenbau, das gesellschaftliche Umfeld des Marktes auf die Zusammenset-

zung der Sortimente. Eine Reproduktion aktueller türkischer Trends und Sortimente

würde auch in diesem Zusammenhang in Berlin nicht funktionieren, da Trends an un-

terschiedlichen Orten unterschiedlich operierten. Also verwenden sie sie vielmehr als

Inspiration denn als Blaupause und passen sie den in Berlin herrschenden Ansprüchen

und Erwartungen der Kundinnen an. Kurzum: Mode aus der Türkei wird an den so-

ziokulturellen Kontext adaptiert, nicht nur kopiert, obschon von der Kopie selbst Fas-

zination ausgeht. Erst die »fascination with the copy« (Stoller 2002: 76) ermöglicht eine

Übertragung in andere Kontexte, wie wir sie im Berliner Markt für muslimische Mo-

de beobachten. Insofern geht es bei der Gestaltung der Sortimente der Berliner Un-

ternehmer_innen weniger um die pure Reproduktion von Authentizität, sondern viel-

mehr darum, Waren derart in neuen Kontexten zu verorten, dass sie gleichzeitig so

wirkmächtig werden, dass sie auf das Original zurückwirken können: »mimicry is about

power. To copy something is to master it.« (Stoller 2002: 76)24 Diese Effekte zeigen sich ge-

rade dort, wo jordanische Produzenten ihre Sortimente zugunsten der Berliner Händ-

ler_innen anpassen oder Kontaktpersonen in der Türkei über die Vorlieben von Berliner

Kundinnen Bescheid wissen und diese an die Produzenten weitergeben. Damit ver-

weist die besondere Wechselwirkung zwischen Ursprungs- und Adaptionskontext auf

die Rolle der Unternehmer_innen als cultural brokers, die ich im Abschnitt 4.5 ausführ-

licher beschreibe. Die Performanz von Repräsentationen des Türkischen in Ladenbau

und Sortiment erschafft dabei ein »system of signs and becomes a kind of simulation of a

potential reality« (Stoller 2002: 194).

In anderer Weise zeigt sich auch in der Kategorie des Orientalischen die

Übertragungs- und Adaptionsleistung von Unternehmer_innen an den Kontext des

Marktes in Berlin.

24 mit Verweis auf Taussig, Michael (1993): Mimesis and Alterity. A Particular History of the Senses.

New York.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 171

4.3.2 »Orientalisch«: Erfahrungskategorie von Unternehmer_innen

Auch Farid weist auf konfligierende Deutungen derselben Waren in unterschiedlichen

lokalen Kontexten hin. Bestimmte modische Trends aus Berlin, wie den zu Pluderho-

sen, würde er im türkischen Kontext als rückständig bezeichnen. Er sagt, er »beobachte

hier insgesamt viele Frauen, die Pluderhosen tragen. Hier sei das Mode, in seiner Hei-

mat gelte das als zurückgeblieben.« (FN Farid)

In seinem Sortiment überlagern sich unterschiedliche Vorstellungen von Aktuali-

tät und Traditionalität, die an unterschiedlichen Orten des Marktes gelten. Er selbst

nutzt unterschiedliche Kategorien, mit denen er seine Kleidung beschreibt. Die darin

zum Ausdruck kommenden unterschiedlichen Wissensbestände finden in der der Wa-

re ihren kohärenten Ausdruck. Eine dieser Kategorien ist »orientalisch«. Einige meiner

Gesprächspartner_innen bezeichnen ihre Kleidung lieber als orientalisch als als ara-

bisch, islamisch oder muslimisch. Durch die Verwendung eines säkularen, wenngleich

semantisch stark aufgeladenen Begriffs, werden feindselige Reaktionen wie sie bereits

oben beschrieben wurden, zu vermeiden versucht. Die romantisierend exotischen Vor-

stellungen, die das Konzept vom Orient weckt, rufen im urbanen Raum, so das Kalkül,

weniger Kontroversen hervor als die vom Islam. »Außerdem, sagt er, höre sich Orient

einfach nicht so hart an.« (FN Farid)

Während Farid die religiösen Konnotationen ins Orientkonzept einbezieht, grenzt

sich Houssam mit der Kategorie des Orientalischen von muslimischen Formen explizit

ab. Wenngleich er eine gewisse Schnittmenge damit sieht, unterscheidet er zwischen

islamischer und orientalischer Kleidung.

Ich sage dir jetzt eine Sache: In Libanon, wo ich herkomme, gibt’s viele Frauen, die

keine Kopftuch tragen, aber die tragen auch kein kurzen Kleider. Die sind ohne Kopf-

tuch, aber sie tragen orientalisch, also lange Kleider (.) aber ohne Kopftuch. Und das

is # Dafür sagen wir eigentlich orientalisch. Sie will kein Kopftuch tragen, aber sie will

kein kurze Kleider tragen. Ne? Sie ist von Vater oder von der Mutter oder vom Bruder,

oder sie selber, weiß man das nicht, sie darf kein Kopftuch tragen, aber sie darf auch

kein enge Kleider tragen. (Houssam01)

Was er als orientalische Kleidung beschreibt, bleibt demnach einerseits nach wie vor

offen für eine Nutzung im islamischen Kontext. Diese ergibt sich für ihn vor allem da-

durch, dass die Kundin zusätzlich ein Kopftuch trägt. Blickdichte, nicht taillierte Klei-

dung ohne Kopfbedeckung hingegen – eine andere Interpretation islamischer Beklei-

dungsvorschriften – würde er als orientalisch kategorisieren. Während hier die beiden

Kategorien in diesem Fall also nicht trennscharf voneinander zu unterscheiden sind,

grenzt er eine andere Beschreibung eindeutig davon ab:

H Orientalisch, was eigentlich aus äh (.) Arabisches Länder kommt.

RWas wär sowas ganz Typisches?

H Das eigentlich so arabisches Design ist. [Zeigt auf eine Bluse im Laden, RB] Das

ist die Orientalisch, was eigentlich aus Ägypten oder aus Libanon, Syrien oder sowas.

Das is (.) Orientalisch. Aber was eigentlich aus der Türkei kommt, es gibs Abendkleider

und es gibs islamische Kleider.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 »Doing market«

R Aha. Also # (.) Also, quasi orientalische Kleider aus der Türkei…

H Gibt’s nich! Gibt nicht. (Houssam01)

Türkische und orientalische Kleidung sind für ihn Gegensätze, die kategorial nicht mit-

einander in Verbindung treten. Das zeigte sich schon in der scharfen Abgrenzung tür-

kischer von arabischer Mode, die er hier innerhalb der Kategorie des Orientalischen

nachvollzieht. Das Orientalische öffnet sich damit auch für vestimentäre Semantiken,

die eigentlich der Kategorie des Arabischen zugeordnet würden. Die breiten Deutungs-

möglichkeiten der Kategorie spiegeln sich dann auch in den Möglichkeiten, die sie ves-

timentären Praktiken eröffnet.

R Und was bedeutet für Sie dann dieses »Orientalisch«, oder was ist so Ihr…

H Orientalisch, was man eigentlich als Muslime und Nicht-Muslime anziehen kann.

R Und was ist dann das Orientalische daran im Gegensatz zum…

H Beispiel die Schmetterling.

R Des ganz rechts?

H Diese Kleid. Das kann man mit Kopftuch und ohne Kopftuch tragen. Die da drüben

ist. Das kann man mit Kopftuch und ohne Kopftuch tragen. Die Abaya: Das kann man

mit Kopftuch und ohne Kopftuch auch tragen. (Houssam01)

Aus der Nutzung der Kategorie des Orientalischen ergibt sich keine Spezialisierung auf

Kundinnen, die sich bedecken, sondern auf diejenigen, die allgemeiner auf Konturen

verhüllende Formen und die Länge der Waren Wert legen. An ihrem Beispiel zeigt sich

besonders deutlich, dass es »hier um die Anerkennung der außerordentlichen Verschie-

denheit der Subjektpositionen, der sozialen Erfahrungen und kulturellen Identitäten,

welche zusammen die Kategorie« orientalisch bilden, geht.

So wird die Erkenntnis der immensen Mannigfaltigkeit und Differenzierung der his-

torischen und kulturellen Erfahrungen schwarzer [hier: orientalisierter, RB] Subjekte

ins Spiel gebracht. (Hall 1994b: 18)

Die Nutzung der orientalischen Kategorie wirkt damit sowohl bei Farid als auch bei

Houssamwie eine diskursive Öffnung des Geschäfts für breitere Kundenschichten, wo-

bei Farid stärker politisch und gesellschaftlich argumentiert,wohingegenHoussam sich

stärker auf kulturelle Wissensbestände beruft.

4.3.3 »Islamisch«: Die Frage nach »muslimischer Mode« im Feld

Anders als Farid und Houssam, die in Bezug auf die Kategorisierung ihre Waren als

muslimisch Zurückhaltungwalten lassen, operieren im Feld einige Unternehmer_innen

bewusst mit dieser Kategorie. Für Yasmin ist die Prämisse muslimischer Bekleidung,

damit nicht aufzufallen. Auch sie selbst, so sagt sie im Gespräch, sei nicht muslimisch

gekleidet, weil sie nicht alle Vorschriften streng genug einhalte. Bei ihrer Selbstein-

schätzung handelt es sich aber eher um ein »nicht ganz«, weniger um ein »überhaupt

nicht«, schließlich habe sie einige Prinzipien, wie die Länge der Ärmel, berücksichtigt.

So begreift sie ihre aktuelle Kleidung nicht als völlig unvereinbar mit islamischen Vor-

schriften, sieht diese aber auch nicht eindeutig eingehalten. Sie kommt zu demSchluss,

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 173

dass man sich zwar schön und gepflegt kleiden könne, dass es muslimische Mode aber

nicht geben könne, denn Mode gehe stets mit Auffälligkeit einher.

Also es muss ja nicht unbedingt so ausseh’n jetzt als ob ich mir nen Sack anziehe und

dann so rausgehe, ich kann auch auf mich achten und mich gut anziehen. Aber es

kann auch dann islamisch sein. Aber modisch kann es nicht sein, da muss man auf

die Mode achten. (Yasmin)

Indem Yasmin in wenigen Worten ihre Position zum Thema zusammenfasst, weist sie

darauf hin, dass schon grundsätzlich fraglich ist, ob muslimische Kleidung überhaupt

Mode sein kann: »Ob es islamische Mode [gibt, RB]. Das ist so’n Gegensatz.« (Yasmin)

Entscheidend an der Ablehnung des Zusammenhangs ist für sie das Auffällige an der

Mode, das allzu deutlich Sichtbare, nicht das Wandelbare. Djamila argumentiert ähn-

lich wie Yasmin.

Es sollte eigentlich keine Mode sein. Es soll wirklich bedecken, es soll die Reize ver-

decken, ne. Soll ja nicht wieder irgendwas sein wo’s wieder auffällt, ne. Das ist halt

Sinn der Sache. (Djamila)

Auch sie wendet sich einerseits gegen den Aspekt der Auffälligkeit derModen und gegen

das Aufreizende insgesamt – ein gängiger Topos in konservativen islamischen Kreisen.

An anderer Stelle erzählt sie aber, dass sie aus diesem Grund zeitlose Modelle vorhalte,

mit anderen Worten: Modelle, die von modischem Wandel und seinen Trends unbe-

einflusst bleiben. Dabei handelt es sich dann, andererseits, auch um die Zurückwei-

sung stetiger Modifikationen muslimischer Kleidung, die sie allerdings nicht weiter

begründet. Vielmehr fügt sie trotzdem an, dass man »altbackene Sachen [von, RB] vor

20 Jahren« in den Läden ohnehin gar nicht finde. Es scheint also kaum möglich zu

sein, sich modischem Wandel komplett zu entziehen. Das zeigt den Spagat, den Un-

ternehmer_innen leisten müssen, wenn sie modische Waren muslimischen Kundinnen

anbieten.

In beiden Fällen wird deutlich, wie unterschiedlich die Bedeutungen sind, mit de-

nen Kategorien im Zusammenhang mit muslimischer Mode aufgeladen sind. Das zeigt

sich auch in der vestimentären Praxis. Denn auch hier sehen Unternehmer_innen un-

terschiedliche Möglichkeiten, muslimische Kleidung zu gestalten.

N Man hat zwar die gleiche Philosophie, es sollte alles bedeckt sein, der eine mag’s

aber ganz lang, der eine blickdicht, der andre sagt ›Ne, Hauptsache lang, aber kann

ruhig tailliert sein‹. Und äh, das, was für alle halt gilt, ist diese, also dieses, dass alles

bedeckt sein muss. Wiederum gibt es dann unterschiedlich gehandhabt. Freizügiger

oder auch nicht. Also da gibt’s auch noch freizügig und nicht freizügig, wobei das alles

geschlossen ist. (Nadia & Mehmet02)

Während die »gleiche Philosophie« die Rahmenbedingungen setzt, werden Form und

Bedeutung dieser Philosophie in der vestimentären Praxis der Kundinnen festgelegt.

Fixiert wird ihre Bedeutung erst im Gebrauch. Mithin erweisen sich die Kategorien

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 »Doing market«

Islam und Mode besonders im gegenseitigen Zusammenhang als umkämpft.25 Dabei

ist dieses Spannungsverhältnis, das hier zwischen Mode und muslimischer Kleidung

benannt wird, keineswegs eine neue Erscheinung. Es kann in breitere Debatten über

die Vereinbarkeit von Islam und Moderne insgesamt eingeordnet werden.

In the development and representation of modernities in what might broadly be

called the Muslim world, the veil in particular and female dress in general were a

source of continual tension in debates about modernity and its compatibility with

Islam from the early nineteenth century. (Lewis 2007: 429)

Kann also »islamische Mode« mit Blick auf Praxis im Feld und die Waren im Markt als

ein Begriff des Feldes gelten?

Für viele Unternehmer_innen ist die Frage, ob »Mode« und »muslimische Kleidung«

vereinbar seien,mindestens ungeklärt. In den islamischen Lehren sind Stellenwert und

Deutungsmöglichkeiten von Kleidung insgesamt umstritten, das zeigt auch die termi-

nologische Praxis der Unternehmer_innen. Im Feld ist die Anwendbarkeit der Kategorie

des Muslimischen auf die Ware ebenso strittig, wie die Anwendbarkeit des Konzepts

Mode und seine Vereinbarkeit mit dem Islam.

veils are seen by those outside veiling communities, and sometimes by those inside,

as inimical to fashion and largely as outside of the commercial circuits of the fashion

industry. (Lewis 2007: 424f.)

Während Ketten der globalen Modeindustrie im Feld als konkurrierend beschrieben

werden und damit sogar ein Zusammenhang zwischen dem Markt und der globalen

Modeindustrie hergestellt,26 die Verortung der Waren in kommerzialisierbaren Kon-

texten der Modeindustrie also im Feld nicht in Frage gestellt wird, ist die Vereinbarkeit

der Konzepte von Mode und Islam weiterhin Gegenstand akademischer und lebens-

weltlicher Debatten. (Gökarıksel/Secor 2010: 122)

Dass mit Islam und Mode zwei Konzepte aufeinandertreffen, deren Aushandlung

sich als besonders komplex erweist, kann damit erklärt werden, dass in diesem Ge-

gensatz mit der Mode ein Konzept westlicher Geistesgeschichte27 mit einem nicht-

westlichen verhandelt wird. Beide erscheinen zunächst antithetisch und gegensätz-

lich. So gerät die Auseinandersetzung um die Deutungsmöglichkeiten muslimischer

Kleidung im westlichen Modekontext zu einer Repräsentation der Aushandlung der

Deutung exotisierender und orientalisierender Diskurse in der Mehrheitsgesellschaft

insgesamt. Mode und Modernität werden zum Kontrapunkt von Vorstellungen mus-

limischer Kleidung und ihrer Deutungen. Dieser Gegensatz ist nicht nur wirksam in

Bezug auf die Kleidung selbst. Auch die Binarität des Türkischen zum Osmanischen

25 Gökarıksel und Secor beschreiben, dass einige türkische Produzenten »fashion in the service of Islam«

nutzen und zwar nicht die türkische tesettür-Kleidung der Mode, jedoch die Mode der tesettür-

Kleidung unterwerfen (Gökarıksel/Secor 2010: 118f.). Es handelt sich in dieser Darstellung um eine

»IslamisierungderMode« statt einer »Modeförmigmachung islamischer Kleidung«, die ebenso auf

die Verhandlung zwischen zwei widerstrebenden Konzepten verweist. Insgesamt konstatieren sie

»deep ambivalence between tesettür and fashion« (Gökarıksel/Secor 2010: 143).

26 vgl. Kap. 5.1.2.

27 vgl. Davis (1992: 17), aber auch Nagrath (2003) und Steiner (1994).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 175

kann so gelesen werden. Und auch in den Geschäften werden Gegensätze von Islam

und Moderne verhandelt.

With shops, or fashion shopping, operating as an indicator of modernity, and with

Islam often presented as resistant to modernity, the presence of veiled shop girls be-

comes a potent mix of two contrasting spatial and social codes, often still interpreted

as a temporal clash. (Lewis 2007: 425)

Dabei werden die Gegensätze muslimische Kleidung und weltliche Mode erst in ihrem

Zusammenspiel relevant. Ohne die Kategorie »weltlich« als ihr konstitutiver Gegensatz

ergibt die Kategorisierung als islamisch weniger Sinn, und die Kategorie der Kleidung

verschafft der der Mode erst ihre Bedeutung.28 Islamische Kleidung steht hier im Ge-

gensatz zu Vorstellungen säkularer Modernität. Man könnte demnach auch die These

vertreten, dass muslimische Kleidung und säkulare, moderne Mode sich gegenseitig

erst ermöglichen und sich bedingen.

Im Hinblick auf muslimische Kleidung und Mode stehen im Markt also unter-

schiedliche, häufig widersprüchliche Deutungen in Theorie und Praxis nebeneinander.

Relevante Konzepte sind, genau wie ihre Zusammenhänge, im Feld besonders umstrit-

ten. Dabei zeigt sich in den unterschiedlichen Deutungen auch die interne Brüchigkeit

sozialer und ethno-natio-kultureller Kategorien. Die spezifische Betonung des Gegen-

satzes von Islam und Mode kann aus dieser Perspektive als Widerständigkeit gegen die

Vereinnahmungmuslimischer Kleidung durch daswestlicheModekonzept gelesenwer-

den, in deren Zusammenhang die ästhetischen Codes der Kleidung zu »orientalischen«

Farben und »exotischen« Formen werden. Gegensätze wie die zwischen Tradition und

Moderne oder zwischen Mode und Mäßigung werden ins Gegenteil verkehrt.

Einerseits werden diskursive Praktiken, die sich gegen modischen Wandel richten,

sinnhaft im Zusammenhangmit der Ablehnung eines westlichen Konzepts, das die Per-

spektive auf die eigene Kleidung, und damit den eigenen Körper, determiniert. Der

Umgang mit dominanten Deutungen von Mode und die Verhandlung eigener Vorstel-

lungen von dem,was alsmodisch gelten kann–beispielsweise verlangsamterWandel –,

statt diese zu imitieren, werden damit zur widerständigen Praxis gegen den orientali-

sierenden und exotisierenden Blick auf muslimische Bekleidung und Körper, den das

Modekonzept aus dieser Sicht impliziert. Andererseits weist Reina Lewis darauf hin,

dass das, was als widerständig gelesen werden kann und häufig auch von Akteur_innen

selbst als Abheben von westlichen Konsumpraktiken beschrieben wird, paradox wirkt,

denn sie beschreibt die Verstärkung religiöser Identitäten von Kundinnen durch Kon-

sum als westliche Lebenspraxis. Religiose Identitäten würden demnach zunehmend

eben durch den Konsum von Waren erfahren, die als Gegensatz zu westlichen Waren-

und Lebenswelten positioniert und vermarktet werden. (Lewis 2007: 425)

28 vgl. Steiner (1994: 111). Gleichzeitig ist die Tatsache, dass gerade diese Kategorien und Konzep-

te besonders umkämpft sind, aussagekräftig im Hinblick auf die umgebenden gesellschaftlichen

Verhältnisse, vgl. Kap. 3.6.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 »Doing market«

4.3.4 »Arabisch«: Farbig und modern

Im Hinblick auf die Spezifik arabischer Kleidung im Markt teilen türkische und ara-

bische Händler_innen die Ansicht, dass der Stil arabischer Kundinnen und Geschäfte

besonders farbenfroh sei, weisen aber, ähnlich wie Betül oben, darauf hin, dass es sich

bei der zunehmenden Farbigkeit um eine recht junge Entwicklung handelt. Schwar-

ze Ware nehme zwar, so beschreiben es Houssam und Djamila, weiterhin eine wich-

tige Stellung ein. In den letzten Jahren habe sich dann eine zunehmende Bewegung

hin zu einer breiteren Farbpalette eingestellt: »Schwarz is’ schön, aber nicht immer«.

(Houssam01) Daher versucht Houssam zunehmend bunte Farben im Geschäft zu füh-

ren, vor allem helle Farben, die er selbst gernemag. »Wie Pink zumBeispiel. Oder Rosa,

oder Blau, oder Grün. Lila. Diese Farben mag ich sehr.« (Houssam01) Schwarze Abayas

werden immer meher abgelöst von bunten Blusen, Röcken, Mänteln und Tüchern. Der

Grund dafür ist nicht nur die persönliche Präferenz der Händler_innen, sondern auch

eine sich wandelnde Nachfrage seitens der Kundinnen.29

N Und äh traditionell eher islamisch ist wirklich die Frau, die noch auf dieses Gewand

steht, die, das, das einfach wie’n Sack runterfällt. Das keine Taille hat, nicht so viel

Farbe. Ääh, keine Auffälligkeiten. (.) Aber das ist ja rückläufig. Das haben wir bei

uns auch gesehen. Wir hatten – der ganze Laden bestand daraus, ein Jahr später nur

die Hälfte des Ladens, und jetzt mittlerweile hamwer einen Doppelständer nur noch.

(Nadia & Mehmet01)

Anhand der vestimentären Praxis ihrer Kundinnen beschreibt Nadia die Aushandlung

unterschiedlicher Vorstellungen von Tradition undModernität und derenWandel durch

muslimische Mode. Vestimentärer ist hier Ausdruck und Symptom religiösenWandels,

der am Markt und an den Kleidungspraktiken der Kundinnen abzulesen sei. Verän-

derungen in der Nachfrage begreift sie als immer rascher sinkende Nachfrage nach

»traditionell« islamischer Kleidung. Es gebe kaum »noch« Frauen, die Kleidung nach-

fragen, die »wie’n Sack runterfällt«. Im Gegensatz zu früher, sei heute taillierte Ware

stärker nachgefragt als zu der Zeit, als Kundinnen noch größeren Wert darauf legten,

dass Kleidung die Körperkonturen vollständig verhülle. Der Bedarf nach solcher Klei-

dung sei inzwischen »überholt«.

Gleichwohl ist für Nadia, im Gegensatz zu Betül, auch der arabische Stil offen für

religiöse Interpretation, ohne allerdings das, was sie als modern beschreibt davon aus-

zunehmen. Für sie handelt es sich um eine modische Aktualisierung muslimischer Be-

kleidung. In ihrer Darstellung geht Nadia damit auch das Spannungsverhältnis zwi-

schen Religion und Modernität ein.

N Und äh, die moderne islamische Frau, die zieht ja dann eher sowas wie H&M-

mäßiges an, also die Blusen, die H&Manbietet in Kurz, die am liebsten dann knielang,

aber vom Outfit her, vom Dings, angepasst an, an diesen europäischen, ne, dass man

genauso aussieht wie äh…

MWie andere.

29 vgl. Kap. 4.5.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 177

N …wie andere draußen.

MWürd ich auch sagen.

N Also das ist das, was die Moderne am liebsten hätte: wenn ich ihr jetzt ne H&M-

Kollektion in ääh knielang anbieten würde, oder ne Zara-Kollektion. Deswegen sind

auch eigentlich so viele # H&M oder Zara sind ja auch beliebte Kleider, die als Kleider

verkauft werden, [die, RB] werden bei uns zur Tunika oder Bluse. (Nadia &Mehmet01)

Die »neue vestimentäre arabische Modernität« der beiden Gesprächspartner_innen ist

gleichzeitig eine europäische, die aus der Adaption und Entwicklung von Formen, Far-

ben,Mustern und Schnitten globalisierter Konzerne, die den Takt der trendaffinen Brei-

tenmode vorgeben, entstand. Vestimentäre Praktiken oszillieren zwischen Tradition

undModerne und entwerfen daraus einen Stil, der auf die religiöse Praxis in mehrheit-

lich nicht-muslimischen Gesellschaften ausgerichtet ist. Denn er ist dadurch gekenn-

zeichnet, einerseits nicht – man möchte hinzufügen: noch mehr – aufzufallen,30 und

andererseits die eigene vestimentäre Praxis an religiösen Überzeugungen ausrichten zu

können. Im Grunde beschreibt Nadia so den Stil eines mit der Zeit gehenden, modisch

integrierten Euro-Islam, der aus der Aushandlung des »traditionell islamischen« Stils

mit säkularen europäischen Formen hervorging und diese in eine kohärente Stilform

europäischer Alltagsmode koordiniert.

4.3.5 Performanz eines »Berliner Stils«

Kategoriale Verhandlungen von Islam, Orient und Moderne, von türkischen und Ber-

liner Trends auf der Kleidung bringen damit einen eigenen Stil hervor, den Unterneh-

mer_innen immer wieder als charakteristisch für das beschreiben, was aus ihrer Ver-

mittlungsarbeit entsteht, und den ich als »Berliner Stil« bezeichne.31 In ihm kommen

die seither beschriebenen Deutungen der Kleidung zusammen und erscheinen als ko-

härente und diskrete kulturelle Form. Denn wie die Geschäfte, so sind auch vestimen-

täre Formen in Berlin keine Kopie der Formen anderer Orte, sondern eine Umdeutung

verschiedener, neu zusammengeführter Artefakte und ihrer neu vergebenen Bedeutun-

gen. Ergebnis dieser Neuinterpretationen ist ein erkenn- und unterscheidbarer Stil, die

Materialisierung der Verhandlung translokaler Einflüsse im Markt in unternehmeri-

scher Praxis und ein Ensemble von Artefakten, die in ihrer Zusammensetzung neu zu

deuten waren.

Eine Besonderheit der Entwicklung eines »Berliner Stils« aus muslimischen Moden

ist beispielsweise die Aufhebung verschiedener Formen von Öffentlichkeit und Privat-

heit in einen einfachen Dualismus von öffentlich und privat, die der Kleidungswahl zu-

grunde liegt. Zudem zeigt sich in bestimmtenMarken und Schnitten eine Anlehnung an

europäische Moden, oder die Kontrastierung traditioneller arabischer Kleidungsstücke

mit dezidiert modischen Stücken wie Jeansjacken. (Kanitz 2017: 225ff.) In diesem Stil

betonen Nadia undMehmet eine besondere Anpassungsleistung, die vor allem dadurch

erzielt wird, dass »modische« Stücke zu seinen Bestandteilen werden:

30 vgl. zum Gedanken der »Hypersichtbarkeit« Lewis (2010).

31 vgl. auch Kanitz (2017: 224ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 »Doing market«

N Der Wunsch zu sein wie andere.

M Ja man möchte nicht so Thema werden. (Nadia & Mehmet01)

Damit sind zwei unterschiedliche Fragen angesprochen. Während der Wunsch, so zu

sein wie andere, vor allem auf gruppendynamische Reproduktionen modischer Stile

verweist, beschreibt Nadias Ehemann im zweiten Satz die gesellschaftlich integrative

Leistung des Stils. Sich wie andere aus derselben Gruppe zu kleiden bedeutet für ihn

vor allem, als Individuum nicht zu auffällig zu sein. Im »Berliner Stil« sehen Nadia und

Mehmet daher eine doppelte Anpassungsleistung: Eine für modische Prozesse häufig

beschriebene gruppenspezifische, und eine stilspezifische gesellschaftliche. Aufgrund

ihrer Sichtbarkeit wird sie gleichsam ins gesellschaftliche Außen kommuniziert. (Davis

1992: 16)

Dabei zeigt sich auch das identitätsstiftendeMoment vonMode. FredDavis versteht

Mode als Ausdruck geteilter Werte- und Erfahrungshorizonte und als »strong collective

current« (Davis 1992: 16) sozialer Identität. Dabei macht er darauf aufmerksam, dass es

gerade instabile Identitäten sind, die anfälligmachen für Stabilisierung und Kommuni-

kation durch Mode, und die gleichzeitig modischen Wandel bedingen. (Davis 1992: 17)

Kollektive Identität wirkt dabei stabilisierend. Moden, die die Funktion gesellschaft-

licher Anpassung zu übernehmen imstande sind, sind Konzepte kollektiver Identität

einbeschrieben, mit denen sich Kundinnen identifizieren. Die gängigen Vorstellungen

eines einfachen »Anderssein« auf der Grundlage eines gesellschaftlichen Dualismus

werden so abgelöst. Der Berliner Stil kann damit gedeutet werden als ein Angebot kol-

lektiver Identität in der Migrationsgesellschaft, die sich aufspannt zwischen den Polen

islamisch und weltlich,modern und traditionell, bedeckt und transparent, orientalisch,

türkisch und arabisch, Beirut, Berlin und Istanbul.

Als sinnhafte Übertragung unterschiedlicher religiöser, kultureller und nationaler

Codes in einen anderen Kontext ist der Berliner Stil auch ein Zitat der Migrationsge-

schichte der Unternehmer_innen, ihrer Kenntnisse verschiedener Orte und Kontexte

und ihrer Fähigkeit der Verhandlung unterschiedlicher Einflüsse. Die Hervorbringung

des Berliner Stils kannmithin als eine sprachlose Antwort auf das diskursive Umfeld des

Marktes verstanden werden. In unternehmerischer Praxis bringen Unternehmer_in-

nen diesen Stil als sichtbare Form hervor, die durch ihre hohe Sichtbarkeit zurückwirkt

auf den umgebenden urbanen Raum und das soziokulturelle Umfeld. Diese Materia-

lisierung der Verhandlung unterschiedlicher Kontexte und Konnotationen, disparater

ästhetischer Vorstellungen und divergierender sozialer und kultureller Codes auf dem

Medium der Kleidung und andere kulturelle Formen kann gedeutet werden als Beispiel

für eine »cultural force of markets in shaping contemporary urban life« (Bestor 2001: 9229).

4.3.6 Zur strategischen und nicht-strategischen Nutzung ethno-

natio-kultureller Kategorien

Für die Einordnung des öffentlichWahrnehmbaren sind ethno-natio-kulturelle Katego-

rien von hoher Bedeutung. Teils bewusst, teils unbewusst greifen Unternehmer_innen

in den Inszenierungen des Marktes auf sie zurück. Im Kontext nigerianischer Händ-

ler in New York beschreibt Paul Stoller die explizite Nutzung solcher Kategorien und

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 179

bezeichnet seine Beobachtungen als »Afrocentricmarketing«. (Stoller 2002: 64ff.) Afrozen-

trismus positioniert er als philosophische Richtung, die sich einer eurozentristischen

Perspektive widersetzt und darauf basiert eine »epistemology based on principles of African

philosophy« (Stoller 2002: 67) zu formen. Diese Prinzipien werden durch Händler_innen

in der Form machtvoller und bedeutungsreicher Symbole kommodifiziert. Der Kauf

afrozentrischer Produkte, so beschreibt es einer von Stollers Interviewpartnern, sei »a

way of maintaining cultural fidelity with blackness« (Stoller 2002: 70) in, so möchte man

ergänzen, der Diaspora. Gleichzeitig weist er darauf hin, dass durch diese Formen der

Kommodifizierung und Kommerzialisierung einzelner Symbole komplexer kultureller

Zusammenhänge eben diese Komplexität reduziert werde.32

Zum Afrocentric marketing lassen sich einige Parallelen im Markt für muslimische

Mode in Berlin beobachten. Die möglichen widerständigen Aspekte in der Verhand-

lung von Islam und Moderne habe ich ebenso beschrieben wie die Kommodifizierung

bedeutungsvoller Symbole in der Ware. Auf identitätsstiftende Aspekte habe ich oben

ebenso verwiesen wie auf die Tatsache, dass derartigen Kategorisierungen in aller Regel

Komplexitäten, die im Feld vorgefunden werden, zugunsten besserer Beschreibbarkeit

geopfert werden. Ähnlichwie afrozentrische Symbole imMalcolmShabazzHarlemMarket

in New York vermarktet werden, vermarkten Unternehmer_innen im Markt türkische,

arabische und orientalische Symbole. Sie entlehnenMotive, Formen und Ästhetiken aus

der materiellen Kultur der Länder, aus denen sie selbst oder ihre Vorfahren – und die

ihrer Kundinnen – stammen. Sie nehmen Elemente von Geschäften auf, die ihnen in

Istanbul besonders gefielen. Sie dekorieren ihre Läden orientalisch und organisieren

sie muslimisch. Nicht umsonst importiert beispielsweise Hüsseyin ein Kaffeeservice

aus der Türkei, denn Authentizität spielt als »simulation of the real« (Stoller 2002: 76)

in diesem Zusammenhang eine große Rolle und war daher ein häufig zitiertes Hand-

lungsmotiv. In der Aneignung der ökonomischen Kraft der Imitation haben sie ihre

Geschäfte zu Räumen gemacht, die stark an das erinnern, was Kundinnen in der Tür-

kei vorfinden. Dass diese Anstrengungen Anerkennung bei den Kundinnen finden zeigt

sich, wenn Betül berichtet, dass diese sagen, ihr Laden sei »ein Geschäft wie in der Tür-

kei« (Betül01) und man fühle sich direkt dorthin versetzt. Es kann also mit Paul Stoller

davon ausgegangen werden, dass nicht nur die Verbreitung afrozentrischer Symbole,

sondern auch die von ethno-natio-kulturellen Kategorien und ihrer materialisierten

Formen über »vast commercial power« (Stoller 2002: 71) verfügt: »Many African American

entrepreneurs are seeking profits by marketing Afrocentricity.« (Stoller 2002: 73)

Die Vermarktung des »Afrikanischen« erfolgt demnach zuallererst aus Gewinn-

interesse. Zwar besteht ein solches selbstverständlich auch bei meinen Gesprächs-

partner_innen. Anders als in Stollers Beispiel gehe ich aber nicht davon aus, dass

die Verhandlung ethno-natio-kultureller Kategorien in erster Linie profitorientiert

erfolgt. Vielmehr verstehe ich sie als durch das soziokulturelle Umfeld, die diskursive

Perspektivierung der Unternehmer_innen und ihrer sozialen Positionierung induzierte

32 Early, Gerald (1997): Dreaming of a Black Christmas. In: Harper’s 294, S. 55-62, hier S. 56f. In: Stoller

(2002: 71). Diese Reduktion von Komplexität zeigt sich auch in der Bezeichnung des Konzepts. Aus

diesem Grund verzichte ich auf eine Übertragung des Namens auf den hier vorliegenden Zusam-

menhang.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 »Doing market«

Notwendigkeit, die Wirtschaften ermöglicht und begleitet. Durch die Vermarktung

ethno-natio-kultureller Codes im Rahmen der Einwanderungsgesellschaft kann also

konstatiert werden, Ware, und mit ihr kulturelle Formen insgesamt, »bears the consi-

derable weight of current political, cultural, economic, and legal machinations« (Stoller 2002:

77). Im Unterschied zum Malcolm Shabazz-Markt wird im Berliner Markt für musli-

mische Mode zudem nicht stringent eine Kategorie inszeniert. Vielmehr wird in der

Vielfalt der verhandelten Kategorien im Zusammenhang der Migrationsgesellschaft

deutlich, wie komplex die Wissens- und Bedeutungszusammenhänge sind, mit denen

sich Unternehmer_innen im translokalen Markt auseinandersetzen. Im Gegensatz zur

Inszenierung einer bestimmten »Ethnozentrizität« könnte man im Berliner Markt für

muslimische Mode von »Inszenierungen kultureller Vielfalt«33 sprechen. Trotz seiner

politischen und gesellschaftlichen Implikationen bleibt der Markt ein kommerzieller

Ort, der auf die Attraktivität gegenüber seinen Kundinnen hin strukturiert ist. Dem-

entsprechend gilt für muslimische Mode und ihr kommerzielles Umfeld, vor allem

aber für die Händler_innen in Berlin, dasselbe wie für die in New York: »traders are

supremely adaptable. […] They transformed their knowledge into profits.« (Stoller 2002: 86)

Die Inszenierung des Marktes in unternehmerischer Praxis und die Hervorbringung

kultureller Formen kann damit nicht zuletzt auch als die Kommodifizierung kulturellen

Wissens begriffen werden.

4.4 Kulturelle Biografien muslimischer Mode

Häufig war bisher die Rede davon, dass Unternehmer_innen konfligierende Bedeutun-

gen in einen kohärenten Zusammenhang verhandeln. Wie aber lässt sich der Prozess

dieser Verhandlung nachvollziehen und theoretisch verstehen? Die »cultural biography

of things« (Kopytoff 2011) kann darüber Aufschluss geben. Sie erklärt die Aufladung von

Artefakten und Materialitäten mit widersprüchlichen Bedeutungen und ihre Assoziati-

on mit kulturellen Codes. Im Markt sind Geschäfte vereint, die sich selbst als islamisch

odermuslimisch beschreiben,während andere sich als orientalisch inszenieren.Wieder

andere begreifen sich als moderne Verkaufsstätten, die Designermode verkaufen, wäh-

rend in anderen Geschäften muslimisch Kleidung, aber keine Mode, angeboten wird.

Läden sind Orte der Zusammenkunft, an denen reger Austausch über den Alltag insge-

samt herrscht, gleichzeitig verstehen viele Unternehmer_innen sie als kommerzielle Or-

te. Welches Produkt und welches Symbol wo islamisch ist, welches Orient und welches

Modernität repräsentiert, wird stets abhängig vom Kontext unterschiedlich gedeutet.

Im Markt kommen diese unterschiedlichen Beschreibungen und Bedeutungen zusam-

men. Dabei werden Waren als Formen des Kulturellen begriffen: Ihre Warenförmigkeit

ist ein konstruierter Zustand und ihre Bedeutungen sind abhängig vom Kontext und

dem Stadium, in dem sich die jeweilige Sache befindet. (Kopytoff 2011: 68) In unter-

schiedlichen Kontexten können derselben Ware unterschiedliche kulturelle, aber auch

33 vgl. Welz (1996). Der Titel ihrer Arbeit verweist auf einen anderen Kontext, kann aber hier als Me-

tapher sinnvoll geborgt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 181

kommerzielle Werte zuerkannt werden. Eine Neukontextualisierung führt zur Neube-

wertung im wörtlichen und im übertragenen Sinne. Die Biografie einer Ware gibt also

Auskunft darüber, wie ein bestimmtes Gut in einem bestimmten kulturellen Kontext

wahrgenommen wird. Während Kopytoff vor allem im Hinblick auf Waren argumen-

tiert, ist sein Ansatz auch auf Dinge insgesamt übertragbar. DennWaren können ihren

Warenstatus verlieren und so selbst zum »einfachen Ding« werden. Zudem erschei-

nen imMarkt auch andere Artefakte undMaterialisierungen unternehmerischer Praxis

im Feld mit konfligierenden Deutungen aufgeladen. Auch sie sind in unterschiedliche

Bedeutungskontexte eingebunden. Dadurch werden auch die vielfältigen Codes und

Ästhetiken in die Erklärung einbezogen, die im Berliner Stil und anderen Materiali-

sierungen unternehmerischer Praxis eingelagert sind. Ein solcher Blick auf Biografien

von Waren und Gütern zeigt, wie diese kulturell umdefiniert und eingesetzt werden,

wenn sich Akteur_innen »fremde« Objekte aneignen, die zuvor in anderen Kontexten

operierten. (Kopytoff 2011: 67) Der materiellen Produktion als Sache wird die kognitive

und kulturelle Bestimmung als eine bestimmte Sache nebenangestellt.

Waren und Dinge sind in unterschiedliche Bedeutungsnetzwerke eingebunden.

Während sich Kopytoff zu allererst auf die Frage der Warenförmigkeit selbst bezieht –

ein Ding ist nicht immer Ware, die Warenform eines Dings ist nicht in jedem Kontext

angemessen und Waren sind nicht für jeden Ware – sind für diese Arbeit speziell

die Gedanken zur Quasi-Identität von Waren hilfreich, die sich durch die kulturelle

Konstruiertheit ihres Warenstatus’ ergibt. Denn die »analogies between the way societies

construct individuals and the way they construct things« (Kopytoff 2011: 89) machen deutlich,

dass diese Identitäten, die er Waren zubilligt, nicht nur zahlreich sein können, son-

dern oft auch widersprüchlich. Dabei, so betont er, gibt es keine klaren Hierarchien

und Dominanzen zwischen verschiedenen Identitäten. »The drama, in brief, lies in the

uncertainty of identity.« (Kopytoff 2011: 89f.)

Wenn die Waren und Dinge nun eine kulturell konstruierte Identität besitzen, und

man Identität dann ansieht als »einen Schnittpunkt, an dem sich ein Ensemble neuer

theoretischer Diskurse überscheidet und ein Ensemble neuer kultureller Praktiken ent-

steht« (Hall 1994a: 66), die zudem Differenzen und Widersprüche mit einbezieht (Hall

1994a: 70), erklärt dies nicht nur die Performanz von Ensembles neuer kultureller Prakti-

ken in der Verhandlung materieller Identitäten, sondern die Hervorbringung kohären-

ter kultureller Formen und Praktiken insgesamt. Darin zeigt sich die kulturelle Produk-

tivität der Verhandlung materieller Identitäten in unternehmerischer Praxis. Mithilfe

des Konzepts derWarenidentität lassen sich damit widersprüchliche Deutungen kultu-

ralisierter Inszenierungen erklären. Die Übertragung des Identitätskonzepts auf sozial

konstruierte und kulturell determinierte Waren und Dinge beschreibt die vielen, häu-

fig auch widersprüchlichen kategorialen Beschreibungen vonWaren und ihremUmfeld

und die damit einhergehenden Unsicherheiten als alltäglichen Bestandteil routinierter

unternehmerischer Praxis. Kategorien werden mit unterschiedlichen Bedeutungen ge-

füllt – Betül, Hüsseyin und Timur inszenieren das Türkische ihrer Geschäfte auf ganz

unterschiedliche Weise. Houssams Verständnis vom Konzept Orient und seiner Impli-

kationen ist ein anderes als das von Farid. Der Markt wird damit, metaphorisch nach

dem Rückgriff auf den Inszenierungsbegriff im Theater verbleibend, zur Bühne, auf

der die Bedeutungen von Waren und ihres Umfelds immer wieder neu aufgeführt und

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 »Doing market«

verhandelt werden. Diese Verhandlungen, und ihre Inszenierungen, sind dabei Teil des

routinisierten Alltags am Schauplatz der Ökonomie.

4.5 Unternehmer_innen als cultural brokers

Das ausgehende Kapitel hat Waren und Ladengeschäfte als kulturelle Formen und da-

mit als Resultate performativer unternehmerischer Praxis beschrieben, die den Markt

und seine Artefakte inszeniert. Dem »direct impact of world trade« (Kopytoff 2011: 89) aus-

gesetzt, synchronisieren die Unternehmer_innen die Effekte unterschiedlicher Umfel-

der, seien es verschiedene Vorstellungen von Mode oder muslimischer Kleidung, von

dem, was Orient ist und welche Bedeutung er für den Markt hat, oder davon, wie die

eigenen Kundinnen zu beschreiben sind. »Mode« und »Islam« existieren im »Berliner

Stil« gleichsam nebeneinander. Sie beeinflussen andere Akteur_innen an den lokalisier-

baren Enden ihrer Handelskanäle. Hersteller in Jordanien lernen über die Bedürfnisse

der Berliner Kundinnen.34 Diese wiederum kleiden sich türkisch, arabisch, modern,

muslimisch, islamisch oder orientalisch, hängen aber im »Berliner Stil« zusammen.

Unternehmer_innen sind dabei diejenigen, die Theorien und Konzepte »auf Wander-

schaft« schicken35 und so zu Adaptionen und Modifikationen beitragen, die die Her-

vorbringung eines Berliner Stils und anderer Formen und Praktiken erst ermöglichen.

Indem Unternehmer_innen im translokalen Markt nicht nur Waren, sondern auch

unterschiedliche Wissensbestände und kognitive Konzepte austauschen, geraten Ka-

tegorisierungen in Bewegung. Sie agieren damit auch als Kommentatoren kultureller

Wissensbestände.

they are also exchanging information – mediating, modifying, and commenting on a

broad spectrum of cultural knowledge. (Steiner 1994: 2)

Houssamhebt dementsprechend den Einfluss hervor, den seine Branche auf die Größen

der globalen Modeindustrie habe. Er legt damit auch den Schluss nahe, dass er die

globale Modeindustrie und den Markt für muslimische Mode eher als komplementär

denn als gegensätzlich begreift.36

Er verkaufe einfach nur lange Kleider. Diese könne man mittlerweile auch bei C&A,

H&M oder Orsay finden. Es finde da ein kultureller Austausch statt, die orientalische

Kleidung habe Einfluss auf die Kollektionen der großen Ketten. Er zeigt eine getigerte

Tunika mit Strass-Schnalle, die man seiner Aussage nach genauso bei einem der o.g.

Geschäfte finden könne. (FN Houssam)

34 »Und es sind so Sachen, wirklich, und mein Mann hat denen wirklich schon viel gezeigt, bei-

gebracht. Also die Schneider drüben können jetzt auch europaweit, weltweit verkaufen, weil sie

jetzt die Erfahrung haben, wie sieht dieses Teil aus. Also shariamäßig.« (Djamila)

35 vgl. Said (1983: 226ff.). Saids »travelling theory« wurde ins Deutsche als »Theorien [sic!] aufWander-

schaft« übersetzt: Said (1997). Er argumentiert für die Mobilität von Theorien durch verschiedene

Kontexte und Lesarten, vgl. Kap. 2.4.5

36 vgl. Kap. 4.3.3.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 183

Auch Hüsseyin konstatiert seine produktive Beteiligung an der Hervorbringung man-

cher vestimentärer Praktiken seiner Kundinnen und reklamiert für sich und seine Zunft

eine Handlungsmacht, die die Unternehmer_innen zu Akteur_innen des kulturellen

Wandels macht. Er erklärt seine Mitstreiter_innen und sich zu cultural brokers.37

Ja, so, also, die Bedürfnisse von Menschen haben sich ja auch verändert. Die haben

ja früher äh nicht so viel Kopftücher gekauft oder gebraucht. Das denken sie immer

nur, sie brauchen das nur. Ich fühl mich auch so mitschuldig. [lacht, RB] (Hüsseyin &

Funda)

Die kommentierende Vermittlung kultureller Formen und Konzepte ist ein Aspekt der

cultural brokerage durch die Unternehmer_innen im Markt. Das Wirken der Unterneh-

mer_innen und die Wirkmacht ihrer Praktiken reichen also über die Organisation des

ökonomischen Tausches hinaus. Dafür herrscht, das machen Houssam und Hüsseyin

deutlich, durchaus Bewusstsein. Gleichzeitig reicht auch ihr Handeln als cultural brokers

über das reine Kommentieren hinaus. Gisela Welz versteht cultural brokerage als kultu-

relle Praxis, die

eigenen kulturellen Logiken [gehorcht, RB] und […] eigenen Kontingenzen [unterliegt,

RB]. Es sind also die Cultural Brokers, die hinter den Kulissen die Repräsentationen

fremder Kulturen organisieren und orchestrieren. (Welz 1996: 26)

Inszenierungen dienen den cultural brokers zur Vermittlung kulturellen Wissens (Welz

1996: 19), auf deren Grundlage das hervorgebracht wird,wasWelz als »Repräsentationen

fremder Kulturen« beschreibt, und hier allgemeiner als kulturelle Formen bezeichnet

wurde, die gleichwohl repräsentierende Funktionen einnehmen. Cultural brokers konzi-

piert sie als kulturelle Akteur_innen. Sie handeln bedeutungsstiftend »im Rahmen von

historisch gewordenen Strukturen« (Welz 1996: 19). Diese Strukturen kennzeichnet sie

als Formen und Konventionen, die im täglichen Handeln neu interpretiert, aktualisiert

und verändert werden. Die Perspektive verweist mithin auch auf die Bedeutung der

Strukturen, die den Rahmen für das Handeln der Akteur_innen determinieren. Diskur-

sive Rahmenbedingungen, wie sie unter anderem der »ethnische Ökonomie«-Diskurs

vorgibt, sind Teil der Rahmenbedingungen, die cultural brokers in ihrem Alltag verhan-

deln und auf den sie zurückwirken.

Jeder einzelne Repräsentationsmodus formiert und konstruiert […] die kulturellen For-

men, die er abzubilden behauptet. (Welz 1996: 32).

Denn als cultural brokers sind Unternehmer_innen Akteur_innen der Wissenspro-

duktion, -vermittlung und -modifikation.38 Indem sie die Rede vom Ethno-Natio-

Kulturellen in materielle Formen und Praktiken überführen, strukturieren sie auch

die Wahrnehmung des Marktes in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit mit. Indem

kulturelle Formen nicht als reine Abbildung betrachtet werden, betont die Perspektive

die Konstruktionsleistung und damit die agency von Unternehmer_innen im Markt.

Unternehmer_innen werden indes nicht absichtsvoll zu kulturellen Mittler_innen.

37 vgl. Applbaum (2015: 263); Kopytoff (2011: 88f.).

38 vgl. Steiner (1994: 2).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 »Doing market«

Wenn Hüsseyin sich »mitschuldig« fühlt an den sich wandelnden vestimentären Ge-

wohnheiten seiner Kundinnen, zeigt sich daran die Auswirkung unternehmerischer

Entscheidungen auf seine Kundinnen, denen er ein ausgewähltes Repertoire vesti-

mentärer Ästhetiken zur Verfügung stellt, ohne auf eine solche Veränderung gezielt zu

haben. Cultural brokerage ist hier ein kollateraler, aber beinah unumgänglicher Effekt

ökonomischer Aktivität.

Wirkung entfaltet die Performanz kultureller Formen in der Inszenierung unter-

nehmerischer Praxis dann auch auf Akteur_innen im »ethnische Ökonomie«-Diskurs.

Durch die fortwährend aktualisierte Irritation etablierter Seh- und Wahrnehmungsge-

wohnheiten bleibt »ethnische Ökonomie« durchweg als anders identifizierbar. Sie ist,

vereinfacht gesagt, häufig als verändert, aber stets als homogenerweise anders wahr-

nehmbar.

Im Gegensatz zu Gisela Welz’ cultural brokers gilt hier nicht unbedingt, dass die ver-

mittelnden Expert_innen »nicht den Minderheiten angehören, die sie repräsentieren«

(Welz 1996: 20). Als Angehörige der repräsentierten Gruppe(n) wirken ihre Konstruk-

tionsleistungen vielmehr auch in die eigene(n) Gruppe(n) hinein. Der veränderte Be-

zug der Unternehmer_innen hinsichtlich der performierten Repräsentationen verän-

dert auch die Perspektive auf sich und andere. Repräsentationwird dann auch zur Frage

der Selbstreflexion und -positionierung. Daraus ergeben sich zwei Effekte. Erstens sind

keine Zweifel an der Legitimität der Repräsentationsmacht der Unternehmer_innen an-

gezeigt.39 Dennoch kommen legitimierende Zuschreibungen, die Unternehmer_innen

als authentische Repräsentanten verorten, vor. Zweitens geht es dabei nicht mehr um

den Blick von außen ins Innere der performierten Gruppen, sondern umgekehrt um

den Blick aus dem Inneren ins gesellschaftliche Außen und somit um die Reflexion do-

minanten gesellschaftlichen Wissens. Gerade dadurch, dass die cultural brokers Teil der

repräsentierten kulturellen Gruppen sind, deren Repräsentation sie selbst bearbeiten,

wird eine Kritik am eurozentrischen Blickmöglich,wie sie oben beschriebenwurde und

wie er im »ethnische Ökonomie«-Diskurs und in Prozessen des othering zum Ausdruck

gelangt.

Berliner Unternehmer_innen als cultural brokers zu perspektiveren ermöglicht die

Sichtbarmachung ihrer Handlungsmacht imHinblick auf die Vermittlung zwischen di-

vergierendenWissensbeständen an unterschiedlichen lokalisierbaren Enden des Mark-

tes und seines Umfelds, auf die Performanz kultureller Formen und auf ihre Kritik an

eurozentristischen Normen. Dabei werden die Logiken sichtbar, auf deren Grundlage

sie handeln, die sich aus ihren individuellen und kulturellenWissensbeständen speisen.

Durch die Verarbeitung kulturellen Wissens in unternehmerischen Praktiken können

kulturelle Formen als Ergebnis der handlungspraktischen Reflexion dominanten kul-

turellen und ökonomischen Wissens durch die Unternehmer_innen gelesen werden.40

Der »ethnische Ökonomie«-Diskurs stellt dabei, auch als Bestandteil weithin präsenter

Integrationsdiskurse, eine wichtige Ressource und Einflussgröße dar. Die Inszenierun-

gen ethno-natio-kultureller Kategorien vermitteln damit kulturelles Wissen mit ver-

fügbaren dominanten Wissensbeständen. Cultural brokerage im Markt für muslimische

39 vgl. Welz (1996: 372).

40 vgl. Welz (1996: 26, 32).

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Inszenierungen (in) unternehmerischer Praxis 185

Mode in Berlin kann damit als ein Eingriff in die kulturelle Ordnung gelesen werden,

auch jenseits von ökonomischem Tausch.

Als cultural brokers sind Unternehmer_innen mithin nicht nur als passive Subjek-

te machtvollen Strukturen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen ausgesetzt. Sie

sind kulturelle und kommerzielle Akteur_innen, die an der Hervorbringung und Mo-

difikation dieser Strukturen beteiligt sind, und darüber hinaus kulturelle Praktiken,

Formen und Bedeutungen performieren, die über den Markt hinaus wirkmächtig sind.

Denn die Zuordnung von Kategorien zu Waren und Läden macht diese gleichzeitig

zu kulturellen Repräsentanten individueller Vorstellungen des Türkischen oder Arabi-

schen, des Orientalischen und Muslimischen. Jenseits ihres kommerziellen und ord-

nungsstiftenden Nutzens machen Kategorien den Markt damit als Ensemble kultu-

rellen Wissens und kultureller Prozesse bedeutsam. Kulturelle Formen und Praktiken

werden so zu komplexen Repräsentationsfiguren des Türkischen, Arabischen, Orien-

talischen und Muslimischen, und der Markt zum Ort diskursiver Verhandlung ihres

ökonomischen Werts. Als cultural brokers sind Unternehmer_innen im Markt für mus-

limische Mode in Berlin mithin Akteur_innen des kulturellen Wandels. Aus dieser Per-

spektive kann der Markt als ein generator of cultural meaning (Applbaum 2005: 280) ver-

standen werden. Gleichzeitig zeigt sie die Reichweite unternehmerischer agency gegen-

über mehrheitsgesellschaftlichen Akteur_innen, wenn wirkmächtige normative Erwar-

tungen dieser agency Grenzen setzen, die auch die fortwährende Irritation etablierter

Wahrnehmungsgewohnheiten scheinbar nicht zu überwinden vermag.

Während in diesem Kapitel greifbare »Dinge des Alltags als Stabilisatoren des So-

zialen« (Beck 1997: 297) fungierten, blickt das folgende Kapitel auf die ordnungsgeben-

den Strukturen des Marktes selbst. Der Markt als soziale und kulturelle Ordnung wirkt

ermöglichend und einschränkend auf unternehmerisches Handeln. Ihm einbeschrie-

ben sind ökonomische Wissensbestände, die das Handeln der Unternehmer_innen so-

wie die Denk- und Handlungsmöglichkeiten im Markt mitbestimmen und die Rah-

menbedingungen des Handelns stabilisieren, »ohne (De-)Terminatoren von Kultur zu

sein« (Beck 1997: 297). Materialisierungen ökonomischer Theorien in Institutionen des

Marktes sind in ihrer Hervorbringung und ihrer die Praxis kanalisierenden Wirkung

vergleichbar mit den hier besprochenen Artefakten. Sie sind, ebenso wie die hier be-

schriebenen kulturellen Formen, das materialisierte Resultat der Verhandlung komple-

xer Handlungsbedingungen durch cultural brokers in unternehmerischer Praxis. Genau-

so sind sie gleichzeitig »Bedingung und Ermöglichung des alltäglichenHandelns« (Beck

1997: 297) im Markt für muslimische Mode in Berlin. Ich betrachte sie somit gleichsam

als einen Teil der kulturellen Formen, die Unternehmer_innen im Markt als generator of

cultural meaning hervorbringen.

Damit verändert diese Arbeit ihre Perspektive, weg von einem Diskurs des Res-

sourcenmangels »ethnischer Ökonomie«, hin zum Blick auf kreative unternehmerische

Praktiken der Aneignung und Umdeutung dieses und anderer Diskurse und ihrer Nar-

rative beim doing market, der sozialen Performanz einer kohärenten Marktordnung in

unternehmerischer Praxis unter den diskursiv gesetzten Rahmenbedingungen.

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460818-004 - am 14.02.2026, 10:19:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460818-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

