Donate Kluxen-Pyta

Nation und
Ethos

Die Moral des Patriotismus

BAND 37 l s
ALBER PRAKTISCHE PHILOSOPHIE



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783485996751 -

m 17.01.2026, 14:37:1.



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Autorin uber ihr Buch:

Hat es eine moralische Bedeutung, Deutscher zu sein?
Verpflichtet die nationale Identitat zu Patriotismus, zu
Solidaritit gegeniiber den Landsleuten und zu Loyalitit
gegeniiber dem Staat? Solche Fragen zu Nation, Patrio-
tismus und Moral behandelt diese Studie systematisch in
einer Ethik, die nicht nur das abstrakte Individuum, son-
dern das menschliche Handeln eingebettet sieht in die
konkreten Bedingtheiten eines historisch gebildeten
Ethos. Durch die Sozialitat und die Geschichtlichkeit des
Menschen hingen Ethos und nationale Identitit zusam-
men. Es ist dabei die Verbindung von Schicksal und
Sinnperspektive, die als Leistung des Ethos im Begriff
der Nation die Annahme der eigenen wie der kollektiven
Identitat ermoglicht.

Mit diesem universalistisch gepruften und kritischen
Verstandnis von Nation, das auch historisch und philo-
sophiegeschichtlich eingeordnet wird, 1afit sich der Pa-
triotismus in seiner Legitimitit aufzeigen und vom Na-
tionalismus scheiden sowie die Relevanz der nationalen
Identitit fiir Individuum, Staat und Gesellschaft verdeut-
lichen. Als konkretes Beispiel wird das Problem von Na-
tionalbewufitsein und Wertetransfer in der alten wie der
neuen Bundesrepublik Deutschland vorgefiihrt.

Dr. phil. Donate Kluxen-Pyta M. A., geb. 1961, arbeitet

am Philosophischen Seminar B der Universitit Bonn im
Rahmen eines Forschungsprojekts zur Bioethik.

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Donate Kluxen-Pyta
Nation und Ethos

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1.



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alber-Rezbe
Praktische Philosophie

Unter Mitarbeit von

Norbert Hoerster, Reinhart Maurer,
Manfred Riedel, Robert Spaemann
und Meinolf Wewel

herausgegeben von
Giinther Bien, Karl-Heinz Nusser
und Annemarie Pieper

Band 37

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Donate Kluxen-Pyta

Nation und Ethos

Die Moral des Patriotismus

Verlag Karl Alber Freiburg/Minchen

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Kluxen-Pyta, Donate:
Nation und Ethos: die Moral des Patriotismus /
Donate Kluxen-Pyta. - Freiburg (Breisgau); Miinchen:
Alber, 1991

(Alber-Reihe Praktische Philosophie: Bd. 37)

Zugl.: Bonn, Univ., Diss., 1989/90

ISBN 3-495-47711-X
NE: GT

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/Minchen 1991
Satz und Druck: Presse-Druck Augsburg

ISBN 3-495-47711-X

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Diese Arbeit wurde im Wintersemester 1989/1990 von
der Philosophischen Fakultit der Rheinischen Friedrich-
Wilhelms-Universitait Bonn als Dissertation angenom-
men.

Verfaflt wurde sie noch vor der revolutioniren Bewe-
gung in der ehemaligen DDR und der Vollendung der
deutschen Einheit, die das Thema ,Nation“ plotzlich ak-
tuell werden lieflen. Die Frage der nationalen Identitit
war dabei zu Beginn meiner Studien ein v6llig vernach-
lassigtes Problem — zu Unrecht vernachlassigt, wie ich
meinte und wie sich nun herausgestellt hat. Nur von der
bundesrepublikanischen Sondersituation aus konnte der
Ruf nach dem ,Ende der Nationalstaaten so vehement
erschallen, dafl das Zusammenspiel von allgemein
menschlicher und konkret nationaler Existenz nicht
mehr wahrgenommen wurde. Aber schon die internatio-
nalen demoskopischen Untersuchungen zum ,Werte-
wandel® zeigten die Lebendigkeit nationaler Eigenheiten
in verschiedenen Lindern sowie fir die westdeutsche
Bundesrepublik Eigenheiten, die offensichtlich gerade
mit dem Fehlen einer positiven Einordnung des Nationa-
len zusammenhingen. Mein Interesse richtete sich daher
auf die grundlegende menschlich-moralische Bedeutung
der nationalen Identitit.

Der Kern dieser Uberlegungen bleibt deshalb unverin-
dert, da unabhingig von den politischen Ereignissen, die
sicherlich tiberraschend kamen, aber diese Arbeit insge-

7

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

samt bestatigen. Fiir die Drucklegung bedurfte es daher
nur geringfiigiger Anderungen und einer Aktualisierung
des letzten Abschnitts.

Angeregt und schlieflich gebilligt wurde die Untersu-
chung von ,Nation“ auf ithren Zusammenhang mit dem
»Ethos® einer Gesellschaft von meinem Vater und philo-
sophischen Lehrer, Wolfgang Kluxen. Thm ist dieses
Buch gewidmet.

Prof. Dr. Hans Michael Baumgartner danke ich als mei-
nem Doktorvater, dessen kritische Lektiire eine wichtige
Erprobung des gewihlten Ansatzes war. Auch ihm weif}
ich mich als Lehrer verpflichtet. Prof. Dr. Ludger Hon-
nefelder danke ich fir das Korreferat und wichtige er-
ginzende Hinweise. Des weiteren gilt mein besonderer
Dank Herrn Minister a.D. Prof. Dr. Dr. h. c. mult. Paul
Mikat, der diese Arbeit gefordert hat.

Fir die finanzielle Unterstiitzung meiner Studien danke
ich der Konrad-Adenauer-Stiftung, die mir ein zweijih-
riges Promotionsstipendium gewahrte.

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Einleitung 13
a) ,Nation“ als Gegenstand der
philosophischen Ethik 14
b) Die Besonderheit des Themas Nation 20
c) Eine Ethik der Nation? 24

1. Philosophiegeschichtliche Vorgaben 29

1. Das Ethos in der Polis: Aristoteles 30
a) Die Polis 30
b) Das Ethos in der Polis 34
2. Von der Polis zur Nation 40
a) Von der Polis bis zur ,Sattelzeit“ 40
b) Der Begriff der Nation 45
¢) Die Durchsetzung des Nationbegriffs 47
3. Sittlichkeit und Nation: Hegels
Volksgeister 57
a) Sittlichkeit 57
b) Die Volksgeister 62

I1. Eine Ethik der Nation 71

A. Der ethische Ansatz 75

1. Individuum, Staat, Gesellschaft 75
a) Das Individuum 75
b) Die Gesellschaft 80

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11.

10

¢) Die Sittlichkeit der Gesellschaft 84
d) Der Staat 86

e) Die Sittlichkeit des Staates 88

f) Staat und Gesellschaft 93

2. Ethos 95

a) Begriff des Ethos 97
b) Moralitit im Ethos 102
c) Ethos, Gesellschaft, Staat 105

3. Ethos und Geschichte 107

a) Geschichtlichkeit des Ethos 107
b) ,Geschichte“ und ,,Geschichtlichkeit 109
¢) Geschichte als Konstrukt 112

Ethos und Nation 119

1.

Begriffsbestimmung 120

a) Charakteristika von ,,Nation“ 120

b) Nation, Gesellschaft, Staat 126

¢) Charakteristika von Nation in ethischer
Perspektive 130

2. Nation, Geschichte, Ethos 134

a) Geschichtliche Pragung 134
b) Geschichte und Selbstverstindnis 136
c) Identitat 138
d) Naturwiichsigkeit, Anspruch
und Affirmation 142
e) Nationspezifisches 147

Einzelprobleme 155

1

. Patriotismus 158
a) Treue zur Herkunft 158
b) Patriotismus und Nation 163
¢) Patriotismus im ,Ernstfall“ 168

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Nationalismus 180
a) Begriff des Nationalismus 182
b) Nationalismus als Integrationsideologie 183
c¢) Nationalismus als Ersatzreligion 188
d) Nationalismus als Totalisierung 192
3. Politische Kultur, Zivilreligion, Konsens
und nationale Identitait 195
a) Politische Kultur 198
b) Zivilreligion 201
c) Konsens 204
d) Nationale Identitit 207
4. Westdeutsche Bundesrepublik Deutschland 210
a) Deutsche Spezifititen im
S Wertewandel“ 211
b) Der Wertetransfer 218
¢) Universalistischer Individualismus 222
d) Nationalbewufltsein 227

Literaturverzeichnis 235
Personenregister 253

Sachregister 256

11

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783405006751 - am 17.01.2026, 14:37:11.



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

»Ich gehore zu einem Volk, dem deutschen Volk. Wel-
che Merkmale haben wir Deutschen als Volk? Was
macht es aus, dazuzugehoren? ... Was hat die Tatsache,
ein Deutscher zu sein, mit meiner Identitit als Mensch
zu tun? Fordert sie mich heraus? Prigt sie mein Bewufit-
sein? Stellt sie mich vor verantwortliche Aufgaben? Ge-
rade als Deutscher vor Aufgaben, die ich sonst nicht hat-
te?“! —  Mein Deutschsein ist ... eine Aufgabe ... wir
sollten auch einen Inhalt unseres Deutschseins finden,
mit dem wir ... bestehen konnen? ... Es ist unsere Sache,
dem Begriff ,deutsch® einen Inhalt zu geben, mit dem wir
und mit dem die Welt gern und in Frieden leben kon-
nen“? — so formulierte Bundesprasident Richard von
Weizsicker 1985 in einer Rede zur ,Identitit der Deut-
schen® ein allgemeines Problem.

Gibt es Aufgaben und Verantwortlichkeiten, die im
»Deutschsein begriindet sind, ist die spezielle Frage, der
sich der Bundesprisident in seiner Rede stellt; das
grundsitzliche Problem im Hintergrund dieser konkre-
ten Fragestellung ist das eines Zusammenhangs von kon-
kreter nationaler und allgemeiner menschlich-morali-
scher Identitat. Hat die nationale Zugehorigkeit sittliche

I R. von Weizsicker: Die Deutschen und ihre Identitit, in: Von
Deutschland aus. Reden des Bundesprisidenten, Miinchen 1987, 39.

2 Ebd. 41.

3 Ebd. 61.

13

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedeutung: ist die ,Nation“ fiir den einzelnen von mo-
ralischer Relevanz, spielt das Ordnungsprinzip und die
moderne Kollektivform Nation eine Rolle im Ethos der
Gesellschaft? Dieses Problem des Verhiltnisses von
Ethos, Sittlichkeit und Moralitit einerseits und Nation
andererseits soll in der vorliegenden Studie behandelt
werden.

a) ,Nation als Gegenstand der philosophischen Ethik

Mag das Thema auch politologisch und sozialwissen-
schaftlich anzugehen sein, ist es, sofern eine allgemeine
und grundlegende Fragestellung, ebenso ein legitimes
Thema der Philosophie als ,methodischer Disziplin der
Reflexion auf die maflgebenden Prinzipien unserer
Orientierungspraxis“, die in der Regel ,nicht in der
Richtung unserer Aufmerksamkeit* liegen;* denn ,,phi-
losophisch“ sind gerade ,,Gedanken, die iber den Kon-
text einer spezialisierten Wissenschaft hinausgehen ins
,Allgemeine“.> Eine philosophische Methode, die mit
der Frage den Weg zu ihrer Beantwortung vorgeben
wiirde, gibt es daher ebensowenig wie ein Formalobjekt.
Philosophisch ist vielmehr ,ein Denken ..., das sich ra-
tionaler Mittel bedient, das sich im Medium des Begriffs
bewegt und sich durch Argumente ausweist, und zwar
ausschliefflich vor der Vernunft; auch soll kein anderes

Interesse bewegend sein als das der Vernunft selbst“.®
Die philosophische Ethik behandelt den Bereich

* H. Lubbe: Philosophie nach der Aufklirung. Von der Notwendig-
keit pragmatischer Vernunft, Diisseldorf/Wien 1980, 36.

> W. Kluxen: Ethik des Ethos, Freiburg/Miinchen 1974, 10.

¢ Ebd. 8; vgl. auch H. Schnidelbach: Philosophie, und: Philosophische
Argumentation, in: E. Martens, H. Schnidelbach (Hg.): Philosophie —
ein Grundkurs, Reinbek 1985, 37-76 und 480—504.

14

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menschlichen Handelns, sofern dieser ,,unter der morali-
schen Differenz“’ steht und somit — grundlegende und
allgemeine — humane Bedeutung hat.

Die Frage nach einer solchermaflen humanen Bedeutung
der ,Nation“ fir den Menschen gehort daher durchaus
in den Zustindigkeitsbereich der Moralphilosophie — al-
lerdings schwerlich, wenn der Begriff des ,,Moralischen®
von vorneherein allzu eng gefaflt wird. Die vielfach ibli-
che Beschrinkung auf einen individualistischen Univer-
salismus in der Ethik erlaubt nicht, die moralische Be-
deutsamkeit von bedingten, konkreten Lebens- und Kol-
lektivformen auszumachen, die so nimlich nur als Be-
schrinkung der moralisch entscheidenden Universalisie-
rung erscheinen konnen. Wenn Moral ausschliefllich die
»S0llgeltung von Normen“ in ,Prozessen von Hand-
lungskoordinierung® beinhaltet, die in hypothetischer
Einstellung aus der Geltung in der Lebenswelt herausge-
nommen und unter dem Gesichtspunkt, daf sie ein allge-
meines Interesse verkorpern, in rational motiviertem
Einverstandnis sowie unter Voraussetzung der zwanglo-
sen Zustimmung aller Betroffenen gewihlt werden, muf§
demgegentber die gegebene Lebenswelt als nicht-hypo-
thetisierbare Totalitit entweder als iberhaupt nicht mo-
ralisch zu behandeln oder — sofern sie den Anspriichen
normativer Geltung widerspricht — als pathologisches
Problem eingestuft werden: ,die lebensweltliche Fusion
von Giiltigkeit und sozialer Geltung hat sich aufgel6st
... die moralischen Fragen, die unter dem Aspekt der
Verallgemeinerungsfahigkeit von Interessen oder der Ge-
rechtigkeit grundsatzlich rational entschieden werden
konnen, werden von den evaluativen Fragen unterschie-
den, die sich unter dem allgemeinsten Aspekt als Fragen

7 W. Kluxen: a. a. O. 8.

15

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des guten Lebens ... darstellen und die einer rationalen
Erorterung nur innerhalb des unproblematischen Hori-
zonts einer geschichtlich konkreten Lebensform ... zu-
ganglich sind“.?

Konterpart einer sich solchermaflen streng universali-
stisch verstehenden Moralphilosophie ist eine Ethik, die
gegentiber dieser ,,abstrakten“ Allgemeinheit der Univer-
salisierung die Konkretion des Sittlichen im Ethos zur
Geltung bringen will, ,da das Unbedingte nur in ge-
schichtlich wechselnden Verhaltensweisen und Institu-
tionen zur Darstellung kommt“.? Der — von seinen Geg-
nern so genannte — ,Neoaristotelismus®, den die ,Ruck-
bindung der Ethik an ein jeweils je schon gelebtes
Ethos“!° kennzeichnet, wird dahingehend kritisiert, dafl
so die unbedingte moralische Autonomie des Individu-
ums doch ,,von einem Prinzip der Moralitit zum blofSen
Moment der Sittlichkeit“ herabgestuft werde und sich zu
der im Ethos prisenten ,Vernunft in der Geschichte®
nur noch als moralisch verdichtige ,,Fundamentaloppo-
sition® verhalten konne:!! das Allgemeine der Vernunft
erscheine als das Pragmatisch-Allgemeine der in die kon-
krete Sittlichkeit und ihre Institutionen eingelassenen
~phronesis®.

Was der ,neoaristotelischen® Position fehlt, ist daher das
Moment des unbedingten Sollensanspruchs, von dem her

8 J. Habermas: Uber Moralitit und Sittlichkeit — Was macht eine Le-
bensform ,rational?, in: H. Schnidelbach (Hg.): Rationalitit, Frank-
furt a. M. 1984, 218-234, 225; vgl. ders.: Theorie des kommunikativen
Handelns 2. Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft, Frankfurt a.
M. 1981, 166 ff.

* O. Hoffe: Moral und Sitte, in: O. Hoéffe (Hg.): Lexikon der Ethik,
Miinchen 1977, 170 ff., 171.

9 H. Schnidelbach: Was ist Neoaristotelismus?, in: W. Kuhlmann
(Hg.): Moralitat und Sittlichkeit, Frankfurt a. M. 1986, 38-63, 50 f.

" Ebd. 53.

16

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Moralische tiberhaupt als solches qualifiziert werden
kann — die bereits gegebene ,Sittlichkeit“ des Ethos lafit
die ,Moralitit® als subjektive Privatmoral ,herausfal-
len“. Der universalistischen Position entgeht andererseits
die Moglichkeit, die Moralitat mit der gelebten Sittlich-
keit so in Beziehung zu setzen, dafl das Moralische iz der
Sittlichkeit zum Vorschein kommen konnte, die statt
dessen, da nicht universalisierbar, zum auflermoralischen
klinischen* Fall wird.

Worum es jeweils geht, ist das Verhiltnis, das traditionell
mit ,Moralitit und Sittlichkeit“ bezeichnet wird und das
sich besonders zuspitzt, wenn es sich mit der Frage des
Verhiltnisses von , Ethik und Geschichte“ verbindet: hat
die gelebte kollektive Sittlichkeit, die stets nur die be-
dingte Sittlichkeit eines geschichtlich ausgeformten Kol-
lektivs sein kann, solchermaflen Bedeutung fiir das mora-
lisch autonome Individuum, daff seine Moralitit und
Personalitat in ihrer Unbedingtheit beansprucht ist? Im
Zusammenhang mit diesem Komplex lifit sich auch nur
die Frage einer moglichen moralisch-sittlichen Relevanz
von Nation stellen und beantworten.

Im Zuge einer individualistisch-universalistischen Moral-
philosophie kann ,moralisch® nichts dazu beigetragen,
sondern hochstens auf die Lebenswelt und thre Maf3stibe
verwiesen werden — auch eine ,neoaristotelische® Ethik
wird nur dies tun konnen. Nur eine Ethik, die zwar vom
Ethos der Gesellschaft ithren Ausgang nimmt, aber die
subjektive Moralitit dadurch nicht ,entlastet® sieht, son-
dern diese in ihrer Unbedingtheit und mit dem Allge-
meinheitsanspruch der praktischen Vernunft der Be-
dingtheit des Ethos zuordnet, wird dazu positiv normativ
beitragen konnen.!?

12 Wihrend als Vertreter des , Typs“ universalistischer Moral Haber-

17

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit dem Begriff des Ethos kann dann ,.eine kontingente
Grofe als notwendige Bedingung im Verhiltnis zu einer
normativen Vernunft bezeichnet werden ..., die thre Of-
fenheit zum Allgemeinen nicht durch diese Festlegung
einbiifit“.!1* Die Wirklichkeit der Vernunft, in der sie un-
mittelbar praktisch ist, findet sich nur in der Person: ,die
Person mitsamt ithrer Endlichkeit, ihrer bloff faktischen
Bestimmtheit, mitsamt der Zufalligkeit ihrer historischen
Situation, ist allein der Ort des unmittelbaren Gutseins
... das konkrete und positive Ethos, sofern es seinerseits
die Unmittelbarkeit konkreter Personen enthalt“, hat da-
her dasselbe ,,unaufhebbare Recht wie die Person.!* Die
Totalitit des gegliickten Lebens begegnet dem handeln-
den Individuum im Ethos, in dessen Bezug auf das
Selbstsein der Person seine Verbindlichkeit begriindet
ist. 1

Die Argumentation einer solchen ethischen Betrachtung
fiur den Einzelfall ist nicht ,zwingend“. Ein Vorgehen
nach der Art deduktiver , Ableitung“ im Ausgang von
obersten Prinzipien unter Berucksichtigung der jeweili-
gen Randbedingungen mag vielleicht in einer universali-
stischen Position angestrebt werden — dementsprechend
falle ,Nicht-Deduzierbares“ unter die Adiaphora —, in

mas, Apel, Bohler, Kuhlmann, als ,Neoaristotelisten Bubner, Liibbe,
Marquard gerechnet werden, vgl. fir diese Position vor allem Kluxen,
Honnefelder, begrenzt auch Hoffe, Liibbe.

13 W. Kluxen: Uber die Moralitit staatlicher Normsetzung, in: Essener
Gespriche zum Thema Staat und Kirche 11, Miinster 1977, 57-70, 64;
vgl. W. Korff: Ethik und Geschichte. Wolfgang Kluxens Untersuchun-
gen zur Ethik, in: Philosophisches Jahrbuch 89 (1982) 411-423.

4 W. Kluxen: Ethik des Ethos, 64 f.

5 Vgl. L. Honnefelder: Menschenwiirde und Menschenrechte. Christ-
licher Glaube und die sittliche Substanz des Staates, in: K. W. Hemp-
fer, A. Schwan (Hg.): Grundlagen der politischen Kultur des Westens,
Berlin/New York 1987, 239-264, 256 {.

18

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Ethik des Ethos ist es nicht sinnvoll, ohne daff damit
auf die Normativitit der ,,Grundnorm® verzichtet wiir-
de. Eine andere, methodisch durchaus legitime Moglich-
keit wire die Aufstellung einer These — und deren an-
schliefende Belegung —, die aber den Blickwinkel von
vorneherein eng fihrt und Alternativen nicht sichtbar
werden lafit.

Die Erschliefung des Moralischen in einem konkreten
ethischen Problemfall — wie dem von ,Nation und
Ethos“ — geschieht daher angemessen ,,topisch® ¢ in phi-
losophischer, methodisch-reflektierter Erorterung der
allgemeinen Gesichtspunkte des Themas. Ermittelung
der allgemein oder zumindest ,von den Weisen“ fur
wahr gehaltenen Sitze, die ,,Unterscheidung der mannig-
fachen Bedeutung der Worter”, die ,,Auffindung des Un-
terschiedes der Dinge und die Aufsuchung ihrer Uber-
einstimmung“ kennzeichnen bei threm Erfinder Aristo-
teles die Topik."” Anstelle ,zwanglos zwingender” Be-
weisfihrung missen sich Konzepte als Vorschlige fir
Zuordnungen durch Plausibilitat auszeichnen und in der
Durchfihrung der Exposition bewihren. Die ,topisch®
vorgehende Argumentationsstrategie mufl sich ,bewei-
sen®, indem sich damit einsichtig eine Thematik erhellen,
in threm Problemcharakter verdeutlichen und die huma-
ne Bedeutung — die moralische Qualitit — zeigen lafit.
Die Grenzen philosophischer Ethik, die weder dogma-
tisch behaupten noch die Lebenswelt moralisch irrele-
vant belassen oder auf Normativitit verzichten will, sind
damit ebenfalls offensichtlich — insbesondere angesichts
des hier gestellten Themas.

16 Vgl. auch H. Krings, O. Hoffe, A. Pieper: Ethik, Ethos, in: Staatsle-
xikon, Freiburg/Basel/Wien 1986, 11, 397-412, 410.

17 Zit. nach der Ubersetzung von Eugen Rolfes, in: Aristoteles: Topik,
Hamburg 1968, 16 (105 a).

19

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b) Die Besonderheit des Themas Nation

»,Nation“ ist ein neuzeitlicher Begriff — im Zuge der so-
zialen, wirtschaftlichen und politischen Wandlungen des
18. Jahrhunderts wird die urspringlich neutrale Lands-
mannschaftsbezeichnung  zum  ideengeschichtlichen
Schlusselbegriff, der sich in der Folgezeit als mafigebli-
ches politisch-soziales Ordnungsprinzip weiter durch-
setzt.!® Die nationalstaatliche Ordnung ist bis heute er-
staunlich stabil geblieben; in Europa haben sich keine
neuen Nationen mehr formiert; in den auflereuropii-
schen Staaten wird ausdriicklich die Gemeinsamkeit als
Staatsnation berufen, die als einzige die Gesellschaft in
sich und gegeniiber anderen vermitteln zu konnen
scheint. Wenn auch durch Verdichtung der internationa-
len Zusammenhinge und die zunehmende Durchlissig-
keit der Grenzen Loyalititsanspruch und Bindekraft der
Nation eindeutig relativiert worden sind, ist das Prinzip
»Nation“ nach wie vor allgemeine politische Leitfigur.'

Als Kollektivform dirfte Nation im Zusammenhang von
kollektiver Sittlichkeit und subjektiver Moralitt ahnlich
einzuordnen sein wie jede konkrete menschliche Verge-
meinschaftung — aber die besonders deutliche Historizi-
tat dieses geschichtlich ,,jungen® Prinzips und damit sei-
ne unabweisbare Kontingenz erschweren in diesem
»Extremfall“ eine evidente Zuordnungsmoglichkeit. Na-
tion fiillt offensichtlich nur eine bestimmte Funktion aus
— der in der griechischen Antike die Polis entsprechen

1® Vgl. H. A. Winkler: Der Nationalismus und seine Funktionen. Ein-
leitung, in: H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus, Kénigstein 1978, 5-
46, 5 ff.

19 Vgl. P. Alter: Nationalismus, Frankfurt a. M. 1985, bes. 123 ff.; T.
Mayer: Prinzip Nation, Opladen 1986; B. Anderson: Die Erfindung
der Nation, Frankfurt a. M./New York 1988, 12.

20

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirde — und wire daher ebenso durch anderes wieder
ersetzbar. Die schlechten Erfahrungen mit der Uberstei-
gerung des Nationalen im chauvinistischen Nationalis-
mus vor allem des 20. Jahrhunderts lassen iiberdies die
tatsichliche Ersetzung durch andere Bezugsgrofien — Eu-
ropa, die westliche Wertegemeinschaft der Demokratien
— sogar winschenswert erscheinen. Solange aber die Na-
tion ,eine universell verbreitete politische Vergemein-
schaftungsform der Menschen“?° ist, kann es nicht rich-
tig sein, diese der aristotelischen Polis vergleichbare
yIndividuation® menschlicher politisch-sozialer Verge-
meinschaftung ethisch aufler acht zu lassen. Die Ersetz-
barkeit ist sicherlich gegeben; noch gilt jedoch das Prin-
zip Nation, und seine faktische Ersetzung ist nicht abzu-
sehen. Die heutige Relativierung des Nationalen hebt die
uberkommene nationale Identitit nicht auf; die interna-
tionalen Orientierungen entsprechen vielmehr weiteren
»TLeilidentititen der Person wie des Kollektivs, die je-
doch nicht in Alternative, sondern in Komplementaritat
zueinander zu verstehen sind und so der Struktur
»moderner®, nimlich komplexer Identitit im Gegensatz
zur vormodernen geschlossen-ganzheitlichen Identitit
entsprechen?! — die Verabsolutierung der Nation im Na-
tionalismus 1t sich damit zugleich als ,falsche®, ideolo-
gische Position disqualifizieren, die eine reaktionire un-
mittelbare Ganzheitlichkeit in der Totalisierung des Na-
tionalen sucht.

Sofern also dic Nation nach wie vor den gegebenen Be-
zugsrahmen kollektiver Ordnung darstellt, und die kol-

2 T. Mayer: a. a. O. 239.

2 Ch. Graf Krockow: Probleme kollektiver Identitit in der modernen
Industriegesellschaft, in: W. Weidenfeld (Hg.): Nachdenken iber
Deutschland, Koln 1985, 83-88, 87 f.

21

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lektive Sittlichkeit als Ethos Bedeutung fiir das Indivi-
duum in seiner moralischen Unbedingtheit hat, kann von
einer Rolle der Nation im sittlichen Haushalt einer Ge-
sellschaft durchaus gesprochen werden. Daff das natio-
nale Moment tatsichlich ethische Relevanz besitzt, lafit
sich dartiber hinaus sozialwissenschaftlich absichern; in-
ternational vergleichende Untersuchungen zum ,,Werte-
wandel“ haben fir die westdeutsche Bundesrepublik
Deutschland gezeigt, dal mit dem Ausfall von ,,Nation“
die sittliche kollektive Identitit mitbetroffen ist.22 So ist
»die Im internationalen Vergleichsmafistab extrem
schwach ausgebildete Fihigkeit der bundesrepublikani-
schen Gesellschaft, Konzepte, Werte und Mafistibe an
die nachfolgende Generation zu vermitteln®, zu nennen,
die ,eine ihrer entscheidenden Ursachen ... in der feh-
lenden Einbettung in eine tibergreifende nationale Tradi-
tion® hat: 2 der nur mangelhaft gelingende , Wertetrans-
fer erweist sich als ,deutsch®, die Besonderheiten lassen
sich unter dem Gesichtspunkt des Nationalen zusam-
menfassen — die Kontinuitat des Herkunftsbestands fehlt
durch den Bruch, den die ,deutsche Katastrophe be-
deutet.

Aber auch abgesehen von diesem ,Negativ“beispiel — wo
Nation und nationale Identitit belastet sind — allgemein
betrachtet, tritt Nation nie als eine beliebige Form
menschlichen Zusammenlebens auf, sondern ausdriick-
lich als ,,Verpflichtungsgemeinschaft“, die gegentiber den
ithr Angehoérenden Anspriiche moralischer Qualitit er-
hebt, nimlich Loyalitit, Solidaritit, Patriotismus und da-

22 Vgl. E. Noelle-Neumann, R. Kécher: Die verletzte Nation, Stutt-
gart 1987.

2 K. Rohe: Die deutsche Einheit als Problem der politischen Kultur in
der Bundesrepublik Deutschland, in: K. E. Jeismann (Hg.): Einheit -
Freiheit — Selbstbestimmung, Bonn 1987, 104-119, 116.

22

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit personliche Opfer, notfalls das Lebensopfer als au-
flersten Einsatz, fiir die nationale Gemeinschaft fordert.
Die Nation ist auch , Verantwortungsgemeinschaft®, die
selbst als Ganze nach Art eines ,historischen Subjekts®
politisch verantwortlich handelt, zu deren politischer
Kultur der einzelne beitragt und fir die er anschlieffend
unter Umstinden haftet.?*

Eine Definition des Nationbegriffs, die alle Typen sowie
bisherigen Definitionen umfafite und die Phanomene
vollstindig erfassen konnte, gibt es nicht; solche
»Namen und Kennzeichnungen von Konzepten sind
sprachliche Unterscheidungsreprisentanten, und die vor-
geschlagenen Konzepte selbst sind Vorschlige fiir Unter-
scheidungs- und Zuordnungshandlungen“? - die man-
gelnde Definierbarkeit hindert insofern nicht, am Na-
tionbegriff als operablem ,sprachlichen Unterschei-
dungsreprasentanten festzuhalten. Charakteristika des
Begriffs konnen demgegeniiber sehr wohl und relativ un-
problematisch benannt werden; Spezifititen von
»Nation“ gegeniiber anderen Kollektiva ergeben sich,
wenn man die offensichtlichen ,Paradoxien“? des Na-
tionprinzips betrachtet. Die historische Bedingtheit und
damit Kontingenz steht etwa im Gegensatz zur Univer-
salitat des Nationalen, nachdem sich das neue Ordnungs-
prinzip einmal durchgesetzt hat; obwohl sich die natio-
nale Identitit des Individuums durch ,Natur®, nimlich
Geburt, ergibt, ist ,Nation eine soziale Tatsache; denn
sowohl Sprache als auch Geschichte, tiberhaupt das Be-
wufltsein, eine Nation zu sein, existieren nur als sozialer

24 Vgl. K. Jaspers: Die Schuldfrage, Miinchen 1965 (Neuausgabe 1987).
3 H. Liibbe: Religion nach der Aufklirung, Graz/Wien/Koln 1986,
149.

% So B. Anderson: a. a. O. 12.

23

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bestand und werden vom Individuum in sozialer Ver-
mittlung erfahren. ,Die Nation ist zunichst eine gedach-
te Ordnung, eine kulturell definierte Vorstellung, die
eine Kollektivitit von Menschen als eine Einheit be-
stimmt.“?” Grundlage von Nation und Nationbewuf3t-
sein ist daher einerseits die gegebene Nationalitt, die als
Herkunftsschicksal erscheint; die Nation ist andererseits
primir ,gedachte“ und sekundir ,reale Gemeinschaft -
eine nicht erlebbar-anschauliche Grofigruppe, die einer
sintegrativen Idee“?® bedarf und die es nicht gibt ohne
ein entsprechendes Nationalbewufitsein sowie den Wil-
len zur Nation?® — wobei das Nationalbewufitsein aber
auf der Nationalitit aufbaut und diese nicht erst stiftet.3°

¢) Eine Ethik der Nation?

Zu fragen ist, wie dieser offensichtlich vorhandene Zu-
sammenhang von Nation und Ethos zu denken ist: ent-
spricht die neuzeitliche ,Nation“ der aristotelischen
»Polis“? Dieser Schlufl liegt auf den ersten Blick nahe;
eine Ethik, die — da die Behandlung des Themas anders
nicht moglich ist — von der Konkretion des Sittlichen im
Ethos ausgeht, findet mit der Polis des Aristoteles ein
ethisch allgemeines Modell vor, das das Verhiltnis von

2 R. M. Lepsius: Nation und Nationalismus in Deutschland, in: H. A.
Winkler (Hg.): Nationalismus in der Welt von heute, Kéln 1982, 12-
27,13.

2 E. Lemberg: Nationalismus, Reinbek 1964; vgl. M. Hittich: Natio-
nalbewufltsein im geteilten Deutschland, in: W. Weidenfeld (Hg.): Die
Identitit der Deutschen, Miinchen/Wien 1983, 272-291, bes. 273 {.

» Vgl. W. Kamlah: Probleme einer nationalen Selbstbesinnung, Stutt-
gart 1962: die Nation existiert nur so, ,dafl sie ihrer selbst bewufit ist,
sich selbst versteht. Und iiber dieses Selbstverstindnis kann man disku-
tieren.“

30 Vgl. T. Mayer: a. a. O. 196.

24

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

individuellem und sozial gegebenem Ethos aufzuzeigen
vermag (1.). Die Funktion, die auch die Nation sicherlich
ausfullt, nimlich die Konkretion der ,politischen Ge-
meinschaft auszumachen, liflt sich somit auch auf die
Sittlichkeit dieser Gemeinschaft beziehen.

Der historische Durchbruch des ,neutralen® Nationbe-
griffs zur politisch-sozialen Leitidee 1aflt sich auf die
»Sattelzeit“ — so der von Reinhart Koselleck gepragte
Terminus —, das 18. Jahrhundert, datieren: Die allmahli-
che Auflésung traditioneller Zuordnungen von Indivi-
duum und sozialer Gemeinschaft in der Neuzeit machten
eine neue ,Formel“ dieses Verhiltnisses erforderlich, fiir
die sich der politisch neubewertete Begriff ,Nation“ zu
eignen schien (2.).

Nach ihrer geschichtlichen Durchsetzung stellt sich die
Einordnung der Nation in die Ethik und Staatsphiloso-
phie bei dem ,Neoaristoteliker® Hegel in der Tat nach
dem Modell der Polis-Sittlichkeit dar; die ,, Volksgeister®
individuieren die universalistische Staatsidee; im solcher-
maflen ,konkret-allgemeinen® Staat und der in thm ver-
wirklichten Sittlichkeit findet sich das Individuum ,,wie-
der” (3.). Hegel wie Aristoteles und damit dieses Modell
einer ethischen Bestimmung der Nation trifft jedoch der
von der universalistischen Moralphilosophie erhobene
Einwand, daff die Moralitit des Individuums nicht in th-
rer Unbedingtheit und Autonomie zur Geltung komme,
wenn sie in der bereits verwirklichten Moral des Ethos
mehr oder minder ,aufzugehen“ habe. Mit diesen philo-
sophiegeschichtlich vorgegebenen Positionen lafit sich
daher eine ,,Ethik der Nation“ noch nicht zufriedenstel-
lend abhandeln.

Erst eine Ethik des Ethos (A.), die dem Auseinandertre-
ten von Individuum, Gesellschaft und Staat und der Dif-
ferenzierung von Moralitat, Sittlichkeit und Legalitit ge-

25

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

recht wird (1.), kann mit einem erweiterten Begriff von
Ethos die Struktur von ,,Moralitiat und Sittlichkeit* ver-
deutlichen. Wolfgang Kluxen definiert ,Ethos“ als den
»Inbegriff der Normen und normativen Gehalte, die in
einer gegebenen menschlichen Gruppe oder menschli-
chen Existenzweise als mafigeblich fur das Verhalten und
Handeln angesehen werden“?! — es ist ,die jeweils be-
sondere und begrenzte Gestalt, in welcher allein die
praktische Vernunft konkret und wirklich sein kann“32
(2.). Die Unbedingtheit und die Pluralitit des Sittlichen
konnen so zusammengedacht, die Geschichtlichkeit des
Ethos positiv einbezogen werden.* Auch gegenuber der
kritischen Geschichtstheorie neueren Datums hilt dieses
Geschichtsverstindnis stand (3.).

Von diesem ethischen Ansatz aus liflt sich dann auch
zum speziellen Thema ,Nation und Ethos“ moralphilo-
sophisch Positives wie Kritisches aussagen (B.). Dabei ist
nicht nur die Struktur des Ethos, zu dessen ,Konkre-
tion“ auch die nationale Individuierung zugehért, son-
dern ebenso die Spezifitit des Prinzips Nation in den
oben angefithrten Charakteristika, die die Nation von
anderen Kollektivformen ,,spezifisch“ unterscheiden (1.),
zu berticksichtigen. Die humane Leistung einer Einord-
nung der Nationalitat als Nation in das Ethos der Gesell-
schaft kann es daher sein, der naturalen Bedingtheit und
Schicksalhaftigkeit des Zugekommenen einen ethischen
Sinn zu geben, der die Bejahung des auch national indivi-
duierten Lebenszusammenhangs und moralischen Rah-
mens ermoglicht, dem das Individuum seine sittliche

3 So formuliert in: Dauer und Wandel im irztlichen Ethos, in: Lan-
genbecks Archiv fur Chirurgie 342 (1976) 457-470, 460.

32 Ethik des Ethos, a. a. O. Umschlagtext.

» So W. Korff: Ethik und Geschichte, a. a. O. 416.

26

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitit wesentlich mitverdankt — die Identitit wird da-
mit weder disponibel noch wihlbar, aber positiv
yzustimmungsfahig* (2.).

In der Bearbeitung von Einzelproblemen kann sich der
gewonnene Ansatz zusitzlich als tragfihig und operatio-
nalisierbar erweisen: ,Patriotismus“ (1.) und ,Nationa-
lismus“ (2.) als evident moralische Themen sowie Kon-
zepte der Integration von Gesellschaft und der Legitima-
tion von staatlicher Ordnung als Fragen politischer Phi-
losophie (3.) koénnen behandelt und bewertet werden.
Das Beispiel der — nunmehr ,alten — Bundesrepublik
Deutschland, das am Anfang stand und in seiner Beson-
derheit sicher auch Motivation dieser Arbeit war, wird
am Ende eigens dargestellt (4.).

27

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783405006751 - am 17.01.2026, 14:37:11.



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Philosophiegeschichtliche Vorgaben

Die Darstellung der Polis bei Aristoteles ist nach wie vor
ein mafigebliches Modell in der praktischen Philosophie,
wie Sittlichkeit und Moralitit, die sittliche Identitat des
konkreten Gemeinwesens und des Individuums im
Ethos zusammenhingen (1.). Eine Einordnung der Na-
tion in das Ethos unter moralphilosophischem Gesichts-
punkt kann sich an diesem Modell durchaus orientieren;!
demgegentiber ist aber festzuhalten, dafl nacharistote-
lisch nicht nur Individuum, Gesellschaft und Staat, son-
dern ebenso Moralitit, Sittlichkeit und Legalitat in einer
Weise auseinandergetreten sind, dafl eine Ubertragung
des Polis-Modells kaum maoglich erscheint.

Der Begriff der Nation in seiner heutigen sozialen und
politischen Bedeutung ist eine Entdeckung im wesent-
lichen des 18. Jahrhunderts. Historisch muf§ daher in
den damaligen Umbriichen festgemacht werden, wie
»Nation“ zum Schlisselbegriff wurde und was die sol-
chermafien neue Bedeutung ausmachte (2.).

Nach der Durchsetzung der neuen politisch-sozialen
Kollektivform Nation war das nationale Moment auch
Gegenstand der politischen und Moralphilosophie. Be-
deutendster Vertreter einer Staatsphilosophie, die zu-
gleich das Problem von Moralitit und Sittlichkeit — nach

! Was fiir Aristoteles die Polis, sei fiir uns die Nation, nimlich konkre-
te politische Existenzweise, so B. Willms: Die Deutsche Nation, Kéln
1982, 32; vgl. ders.: Idealismus und Nation, Paderborn 1986.

29

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Vorbild der Polis — zu 16sen unternimmt und in die-
ser Zuordnung gerade auch der Nation einen Ort zu-
weist, ist Hegel: seine Lehre von den ,Volksgeistern“ —
so das Stichwort fir diesen Zusammenhang — soll daher
als ,klassische“ Position referiert werden (3.).

1. Das Ethos in der Polis: Aristoteles

a) Die Polis

Die griechische Polis ist nicht einfach Stadt, sondern
Stadtstaat. Fir Aristoteles und seine Zeit ist sie damit die
mafigebliche Form des gesellschaftlichen Zusammen-
schlusses und der politischen Einheit.

Aristoteles bestimmt die Polis als ,eine Gemeinschaft,
die gleichsam das Ziel vollendeter Selbstgentgsamkeit er-
reicht hat, die um des Lebens willen entstanden ist und
um des vollkommenen Lebens willen besteht“.? An an-
derer Stelle beantwortet er die Frage nach der Polis mit
»eine Vielheit von Birgern®; Burger ist dabei, wem es
zusteht, an Regierung und Gerichtsbarkeit teilzuneh-
men, ,und Staat (Polis) nennen wir, um es einfach zu sa-
gen, die Gesamtheit der Genannten, die hinreicht, um
sich selbst zum Leben zu gentigen“.> Die Polis besteht
aus den Burgern der Polis; diese sind nur ein Teil der Be-
volkerung, weil nicht jedem die Teilnahme an Beratung
und Rechtsprechung zusteht, sondern denen, die dazu
»>Mufle“ und Fihigkeiten haben, d. h. von der Notdurft
des elementaren Lebensunterhalts befreit sind.

2 Aristoteles: Politik, iibersetzt von E. Rolfes. Mit einer Einleitung von
G. Bien, Hamburg #1981, 4 (1252 b 29).
3 Ebd. 79 (1275 b 20).

30

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Polis unterscheidet sich von anderen Formen
menschlicher Gemeinschaftsbildung dadurch, dafl sie,
um des Uberlebens willen entstanden, schlieflich um des
»guten“ und ,vollkommenen“ Lebens wegen besteht. Sie
verhilt sich zu den ihr vorausgehenden Formen von
Haus, Geschlecht und Dorfgemeinde wie ,,das Ziel, nach
dem sie streben; das ist aber eben die Natur ... denn die
Beschaffenheit, die ein jedes Ding beim Abschluff seiner
Entstehung hat, nennen wir die Natur des betreffenden
Dinges ... auch ist der Zweck und das Ziel das Beste“.*
Die Polis ist die hochste menschliche Gemeinschaft, in
der die anderen erst ihre Vollendung finden. In der Polis
kommt erst ihr Sinn zur Geltung, wenn es nicht mehr
nur um die Sicherung des bloffen Lebens geht, sondern
um die Erfillung des Lebens im freien und guten Titig-
sein. Das ist das Spezifische der Polis, dafl sie ,keine Ge-
meinschaft blof dem Orte nach oder nur zum Schutze
wider gegenseitige Beeintrichtigungen und zur Pflege
des Tauschverkehrs ist, sondern daff dies zwar sein mufi,
wenn ein Staat vorhanden sein soll, dafl aber, auch wenn
alles da ist, noch kein Staat vorhanden ist, sondern als
solcher erst zu gelten hat: die Gemeinschaft in einem gu-
ten Leben unter Hausern und Geschlechtern zum Zwek-
ke eines vollkommenen und sich selbst geniigenden Da-
seins ... Zweck des Staates ist also, dafl man gut lebe ...
Dieses besteht aber in einem gliicklichen und tugendhaf-
ten Leben. Mithin mufl man behaupten, daf} die staatli-
che Gemeinschaft der tugendhaften Handlungen wegen
besteht, und nicht des Zusammenlebens wegen.“> Das
blofle Uberleben lifit sich auf niedrigerem Niveau ge-
wihrleisten; die Polis hat dariiber hinaus den Sinn, das

+ Ebd. 4 (1252 b 30).
5 Ebd. 95 (1280 b 30-1281 a 5).

31

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»gute“ Leben zur Erfullung zu bringen. Im gesicherten
burgerlichen Dasein sind die dufleren Bedingungen des
tugendhaften Handelns gegeben; die Tugend der Freige-
bigkeit kann nur ausiiben, wer die Mittel dazu hat. Aber:
Die Tugend der Tapferkeit verlangt den Einsatz des eige-
nen Lebens fir die Stadt — mit der Gewihrleistung, tu-
gendhaft sein zu konnen im Sinne duflerer Bedingungen
und Moglichkeiten ist das gute Titigsein in der Polis
noch nicht getroffen.® Die Polis ist nicht nur Ermogli-
chung, sondern Verwirklichung der vollkommenen Le-
bensfithrung des Menschen. Sie erzieht durch ihre Geset-
ze zur Tugend und ist so mitverantwortlich dafir, dafl
die Birger tugendhaft leben. Tugend wird durch Ge-
wohnung angeeignet; man begegnet ihr und ubt sie in
der Polis und ihren geschriebenen wie ungeschriebenen
Gesetzen, in denen sich ausdriickt, was gerecht und un-
gerecht sein soll.

Der Mensch ist anthropologisch auf die Polis angewie-
sen, denn Recht, Unrecht, Gut und Bose sind Sache der
Polis: ,,das ist den Menschen vor anderen Lebewesen ei-
gen, daf} sie Sinn haben fiir Gut und Bose, fiir Gerecht
und Ungerecht ... Die Gemeinschaftlichkeit dieser Ideen
aber begriindet die Familie und den Staat ... die Gerech-
tigkeit, der Inbegriff aller Moralitdt ist ein staatliches
Ding.“” Als einziges Lebewesen hat der Mensch Ver-
nunft und Sprache; die Sprache dient dazu, Recht und
Unrecht anzuzeigen, und begriindet in der ,Gemein-
schaftlichkeit dieser Vorstellungen auch politisch-sozia-

¢ Vgl. G. Bien: Bemerkungen zum Aristotelischen Politikbegriff und
zu den Grundsitzen der Aristotelischen Staatsphilosophie, in: Aristo-
teles: a. a. O. XIII-LXI; ders.: Vernunft und Ethos. Zum Ausgangs-
problem der Aristotelischen Ethik, in: Aristoteles: Nikomachische
Ethik, ibers. von E. Rolfes, Hamburg 1972, XVII-LIX.

7 Aristoteles: a. a. O. 6 (1253 a 37).

32

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

le Gemeinschaft. Das Recht ist die in der staatlichen Ge-
meinschaft herrschende Ordnung, die das Gerechte maf3-
geblich angibt. Erst in der Polis kommt daher zum Zuge,
was anthropologisch in der Natur des Menschen angelegt
ist, namlich Sprache und Vernunft. Daf} der Mensch ,,auf
die Polis verwiesen® ist, bezieht sich auf diese Verwirkli-
chung genuin menschlicher Moglichkeiten. Jede ,,Natur®
entwickelt sich erst; thre Beschaffenheit liflt sich erst am
Ende und Ziel dieser Entwicklung sehen — das Ziel des
Prozesses erweist die Naturanlage. Auch das Titigsein
des Menschen als verniinftigen Lebewesens ist als zielge-
richtetes Streben zu verstehen; die Aktualisierung seiner
teleologisch verstandenen Natur geschieht in der Polis:
das spezifische Werk des Menschen ist ein Leben ,nach
der Tugend*, als Tatigsein, das sich in sich selbst und im
Glick dieser Lebensfihrung vollendet — deshalb ist die
Polis so wichtig, weil sie diese Verwirklichung darstellt;
in ihr kommt das gute und tugendhafte, erfillte Leben
des Menschen zur Wirklichkeit. Die spezifische Form
menschlicher Praxis wird wirklich in der Polis: die Polis
ist daher Ziel, der Mensch zeigt sich als von Natur aus
auf die Polis angewiesen, als ,,zoon politikon®. ,Praxis“
somit als Verwirklichung von Moéglichkeiten verstehend,
geht es darum, ,den Stand menschlicher Praxis zu be-
stimmen, in welchem der Mensch als Mensch zur leben-
dig titigen Verwirklichung seines menschlichen Seins
und seiner Moglichkeiten im eigenen Kénnen und Wir-
ken zu kommen vermag“® — die Polis hat das Selbstsein
ihrer Birger, das ,Menschsein des Menschen“ zum In-
halt: in der Polis wird das Menschsein des Menschen

8 J. Ritter: Das biirgerliche Leben. Zur aristotelischen Theorie des
Gliicks, in: Metaphysik und Politik, Frankfurt a. M. 1977, 57-105, 59.

33

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirklich.? Deshalb sind die Birger die Polis, denn es
geht darum, dafl sie in ihr als Menschen leben kénnen.
Der Staat ist ,frither® als der einzelne, heifit daher eben-
falls: der Mensch findet humane Selbstverwirklichung
erst in der Polis und kann nur in dieser Gemeinschaft er
selbst sein.!°

Die Polisbiirger sind Freie; sie sollen ithr Leben gestalten
konnen ,moglichst nach Wunsch“.!" Eine gewisse
Gleichheit und Gemeinsamkeit mufl sein, um den Staat
als einen zusammenzuhalten; vollige Gleichheit aber
wirde den Staat autheben. Was die ,,Vielheit der Barger®
konkret eint, ist ,Freundschaft“. Freundschaft ist auch
zwischen Herrn und Sklaven moglich, denn der Sklave
ist unbestritten auch Mensch. Als Mensch mufite der
Sklave ebenso seine Verwirklichung als freier Polisbirger
finden konnen, in der es um die Praxis des Menschen als
Menschen geht.!?

b) Das Ethos in der Polis

Ethik und Politik — das zur Polis Gehorige — sind bei
Aristoteles nur relativ getrennt, allerdings auch nicht vol-
lig identisch. Wahrend die Ethik von Glick, Lust, Tu-
gend, Freiwilligkeit und Unfreiwilligkeit von Handlun-
gen redet, geht es in der Politik um die Tugend in der
Polis, des weiteren um die dafiir geeigneten Verfassun-

? Ebd. 71.

19 Vgl. K. Hartmann: Politische Philosophie, Freiburg/Miinchen 1981,
86-94, bes. 93 f.

' Aristoteles: a. a. O. 31 (1260 b 27).

12 Vgl. G. Bien: Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Ari-
stoteles, Freiburg/Minchen 1972, 300; auch D. Sternberger: Antike
Ziige im Gesicht des modernen Staates, in: Die Stadt als Urbild, Frank-
furt a. M. 1985, 60-75, 69.

34

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen, die namlich diesem Sinn der Polis entsprechen, die
ungeeigneten Verfassungsordnungen sowie Fragen der
Erziehung. Die ,Politik“ ist Fortsetzung der ,Ethik*:
das vollkommenste Leben ist das ,Leben nach der Tu-
gend, die der dufleren Mittel genug besitzt, um sich in tu-
gendgemiflen Handlungen betitigen zu konnen®;' das
ist Spezifikum der Polis, aber nicht nur als Leerraum fiir,
sondern in Verwirklichung von Tugend. Was im einzel-
nen gerecht und ungerecht, gut und bése ist, ergibt sich
in der Ordnung der Polis. Thre Gesetze und Briuche als
ihr Ordnungssystem sind nicht als Vertrag nach dem
Muster einer ,Bundesgenossenschaft“ zu denken; das
Gesetz soll die Biirger vielmehr tugendhaft und gerecht
machen; dieselbe Aufgabe hat die Erziehung der Jugend.
Die Polis ist ,,Verwirklichung® nicht nur als Garantie in-
dividuellen Tiatigseins nach Wunsch, sondern wirkt
selbst normierend.

Die Aktualisierung und Entwicklung der menschlichen
Natur geschieht nicht selbst ,,von Natur“; sie kann fehl-
gehen. Die gegliickte Verwirklichung gelingt in der Polis,
in der Einiibung in die dort gelebten Tugenden, wie sie
sich herausgebildet haben und in Erziehung, Sitte und
Gesetz niederschlagen. Gesetz und Sitte, Brauch und
Ethos sind in diesem Sinne nicht unterschieden.
»Gerecht“ und ,,Ungerecht” ist das, was in den Polisge-
setzen so erscheint: die Polis ist die entscheidende sittli-
che Orientierung des Menschen. Joachim Ritter formu-
liert den Zusammenhang von Ethos und Polis: ,Das
,Ethische® ist das zum ,Ethos‘ Gehorige. ,Ethos® ist ...
Ort des Wohnens, sodann die dem Orte je eigentiimliche
,Gewohnbheit‘. Das Ethische sind so Sitte, Brauch, Her-

'Y Aristoteles: a. a. O. 238 (1324 a 1).

35

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommen, Weisen des rechten und geziemenden Verhal-
tens, aber auch die diese tragenden Institutionen“: das
Rechte ist ,konkret durch die ,gewohnte* institutionelle
Lebenswelt“ vermittelt.!* , Ethisch ist das in der Polis in
Institutionen, Brauch, Sitte eingelassene Handeln in der
Breite, die vom geziemenden Verhalten bis zur hohen
Tugend reicht.“ 1

Dennoch sind Biirger — und Menschentugend nicht iden-
tisch; das wire nur im Idealstaat der Fall. Der Staat ver-
langt von seinen Birgern ,weniger®, als fir ein privates,
vollkommen tugendhaftes Leben erforderlich ist. Zudem
macht Aristoteles die Beobachtung, daff je nach Stadt un-
terschiedliche Tugenden verlangt oder in den Vorder-
grund gestellt werden. Der in sich vollendet Tugendhafte
mufl darin unabhingig von der jeweiligen Polisverfas-
sung gedacht werden konnen; andererseits ist er wieder-
um Vorbild und Maf3stab fir das, was in der Polis als gut
gilt und anerkannt wird. Die Verschiedenheit der Le-
bensgestaltung je nach Stadtstaat ist kein Hindernis fur
die Verwirklichung des Menschseins und des guten Le-
bens nach der Tugend in den Poleis. Der Mensch ge-
wohnt sich ein in das Ethos, das ihm in seiner Polis be-
gegnet; negative Kriterien ergeben sich daraus, dafl das
tugendhafte Leben ,lebbar“ sein muff. Eine Ordnung,
die das nicht leistet, ist ,,entartet.

Dic hochste Lebensform ist die der Theorie; sie unter-
scheidet sich von der burgerlich-politischen als der zwei-
ten gelungenen Lebensform, ist aber selbst nur im Rah-
men der Polis uberhaupt moglich und durchfihrbar -
nicht zuletzt daraus gewinnt die Polis wiederum ihre

" J. Ritter: ,Politik“ und , Ethik“ in der praktischen Philosophie des
Aristoteles, in: a. a. O. 106-132, 110.
13 Ebd. 111.

36

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ethische Wiirde. Auch der Sklave bedarf eines Min-
destmafles an Tugend — wenn er auch von den Biirgertu-
genden wie Freigebigkeit und Tapferkeit ausgeschlossen
ist —, um nicht unter Umstinden zum Schaden fir die
Familie auszuschlagen. Diese beiden Beispiele — Theorie
als nicht-politische Lebensfithrung in der Polis und die
Tugend des Sklaven — zeigen, dafl sich Ethik und Politik
nicht decken. Dennoch gilt die ethische Bedeutung der
Polis und die Verwiesenheit des Ethischen auf die Polis:
der Mensch verdankt sein gutes Leben der Polis und ih-
rer ,Eintibung® in die Tugend. Glinther Bien weist deut-
lich darauf hin, daf8 diese relative Trennung von Ethik
und Politik nicht identifiziert werden darf mit der neu-
zeitlichen Unterscheidung von Subjektivitit und Institu-
tionen: ,Nomos ist anerkannter und geltender Brauch
wie forderndes Gesetz; Ethos ist offentliche Sitte und in-
dividuelle Haltung in einem.“'® Weder die Gegeniiber-
stellung von Subjektivem und Objektivem, von Indivi-
duum und Institutionen noch von Moralitit und Legali-
tit wird der Polis und ihrem Ethos gerecht. In einer
Ethik, die sich als Philosophie der Praxis versteht und
nicht als Metaphysik des Guten, wie Aristoteles sie Pla-
ton zuschreibt, geht es um das ,agathon prakton®, das
Gute, das zu tun ist. Die Ethik dient dazu, dieses Gute
besser zu erkennen, zu seinem Tun anzuleiten und vor
allem zu begriinden, warum dies das Richtige ist. Die
platonische ,Idee des Guten“ ist nicht etwas, zu dem
man sich im Handeln praktisch verhalten konnte; das,
was ,eph’hemin® ist, ist aber das, was in der Ethik als
praktischer Philosophie interessiert. Das konkret zu tu-
ende Gute steht immer auch in konkretem Zusammen-

16 G. Bien: Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristote-
les, a. a. O. 226.

37

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hang; was man tun soll, was als gut und bose erscheint,
ist ,staatliche Sache® — es gilt so in der Gemeinschaft der
Burger in der Polis. Die aristotelische Ethik fordert nicht
auf, diesen Vorstellungen zu folgen, weil sie nun einmal
in der Polis faktisch gelten; sie begriindet vielmehr, wie-
so man sich daran halten soll und darf. Die Polistradition
ist normierend, nicht weil sie ,Tradition® ist, sondern
weil in der Polis die Praxis des Menschen statthat. , Fiir
Aristoteles ist der Biirger Subjekt der Polis; mit dem Be-
griff der Praxis aber wird dieses Subjektsein inhaltlich anf
die ethischen Institutionen verwiesen“; das Recht hat
~den Einzelnen nicht in der Vereinzelung seines Fiirsich-
seins, sondern in den ethischen Institutionen zum Sub-
jekt, in denen seine Praxis als Leben Wirklichkeit hat“."”
Die Polis ist ,ethisch®, sofern in ihr sich die Praxis des
Menschen findet, der sich in seinem Wesen erst in ihr
verwirklicht; die Ethik verweist daher auf die Polis, so-
fern sie als Philosophie der Praxis auf das konkrete Gute
in der Polis abzielt. ,,Formal sind es nicht mehr Alter,
Herkommen und Vitersitte, durch die sich sittliches
Handeln zureichend als sittliches legitimiert. Indem das
Ethos kraft Reflexion distanziert und vermittelt wird, ist
nicht mehr das Ethos allein, sondern auch das ... Wissen
um die Bedeutung des Ethos Rechtfertigungsgrund sitt-
licher Praxis.!®

17 J. Ritter: ,Politik* und ,Ethik“ in der praktischen Philosophie des
Aristoteles, a. a. O. 119 f.

% O. Hoffe: Ethik und Politik. Grundmodelle und -probleme der
praktischen Philosophie, Frankfurt a. M. 1979, 57. Damit kritisiert
Hoffe zugleich das hermeneutische Verstindnis ethischer Theorie bei
Ritter und Bien: ,Das Gegebene als Instanz anzunehmen, so als ob das
Bestehende in sich zugleich den Stempel der Rechtfertigung triige, soll
... deutlicher abgewiesen werden als es die Bezeichnung ,hermencu-
tisch® zum Ausdruck bringt“, ebd. 54.

38

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

yPolitkk“ als Disziplin umfafit daher zwar die praktische
Philosophie insgesamt, bezieht sich aber im engeren Sin-
ne auf die Praxis in der Polis und in einem dritten Sinne
auf deren Regierung und Verfassungsordnung. In diesem
Sinne ist eine Anwendung der modernen Unterschei-
dung von Staat und Gesellschaft moglich; einerseits sind
die Burger die Polis, die regieren und sich regieren las-
sen, andererseits ist die Polis gleichbedeutend mit ihrer
Verfassungsordnung. Andert sich die Verfassung, ist es
nicht mehr derselbe Staat, auch wenn die Birger diesel-
ben geblieben sind. Zum anderen ist ,,Freundschaft“ das
stirkste Band der Gemeinschaft, die nichts mit dem Re-
gierungssystem zu tun hat, sondern zwischen den Men-
schen existiert.

Wenn die heutige fundamentale Begrifflichkeit von Staat
und Gesellschaft, von Moralitat und Sittlichkeit nur un-
ter Berucksichtigung der historischen Differenzen anzu-
wenden ist, kann ,,die Polis“ dann tiberhaupt relevant fiir
unsere Fragestellung sein? Die aristotelische Polis ist tat-
sachlich interessant, sofern sie konzipiert ist im Kontext
einer Ethik, die vom konkreten Guten ausgeht und daher
der sozialen Gemeinschaft, in der der Mensch immer
lebt, konstitutive Bedeutung zumifit. Bei Aristoteles ge-
schicht dies so, daf§ die Polis selbst a/s Praxis des Men-
schen verstanden wird: als Aktualisierung der Vernunft-
natur des Menschen. Deshalb, nicht als blofler Lebens-
raum, ist die Polis mit thren Institutionen ethisch be-
deutsam. Sie ist aristotelisch selbst als ,Modell“ darge-
stellt; es gibt eine Vielzahl von Poleis mit unterschiedli-
chen Formen und Tugenden des Zusammenlebens, der
ethische Relativismus ist ein bereits gingiges Problem
der sophistischen Aufkliarung und der Stadtstaat eine auf
Griechenland beschrinkte Gemeinschaftsform — die Po-

lis und ithr Wesen als Wirklichkeit des Menschen ist be-

39

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reits herausdestilliertes Prinzip, ,als eine Strukturdarstel-
lung zu lesen, nicht als eine idealisierende Deskription®."?
Wie Aristoteles seine praktische Philosophie der Polis
durchaus als Modell konzipiert, darf sie eben als Modell
begriffen und - soweit moglich — tbertragen werden.
,Dort, wo Aristoteles von einem begrifflichen Modell
her denkt, trifft ... zu: Die aristotelische Argumentation

ist von ihrer geschichtlichen Herkunft ablésbar.« 20

2. Von der Polis zur Nation

a) Von der Polis bis zur ,Sattelzeit”

Die Polis ist Stadtstaat, Staat als Stadt, und diese Form
der Staatlichkeit und des gesellschaftlichen Zusammen-
schlusses erscheint historisch ¢her als die Ausnahme
denn die Regel. Schon zur Zeit des Aristoteles hatten die
Poleis an Bedeutung verloren — seine Philosophie der Po-
lis als Verwirklichung des ,,guten Lebens® versteht sich,
wie wir geschen haben, als Modell, nicht als empirische
politische Studie —; die Einordnung in das Makedonen-
reich 338 gilt als der letzte , TodesstofR“ dieser politi-
schen Existenzweise. Das Schwergewicht verlagerte sich
von der Peloponnes nach Osten und zum afrikanisch-
asiatischen Mittelmeer; die Diadochenreiche der helleni-
stischen Zeit organisieren sich als Konigtumer. ,Mit dem
Verlust der politischen Bedeutung verlor die Polis auch
in der politischen Ideenwelt an Interesse, und an ihre
Stelle trat die Monarchie.“?! Die ,,politischen® Schriften

1 Ebd. 17.

2. Hoffe: Praktische Philosophie. Das Modell des Aristoteles, Miin-
chen/Salzburg 1971, 49.

2l K. Rosen: Griechenland und Rom, in: H. Fenske, D. Mertens, W.

40

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind Firstenspiegel, die den Herrscher als Inkarnation
der Tugend preisen — denn nur der ,Beste“ und Tugend-
hafteste soll herrschen — und sein Lob bis zu seiner gott-
lichen Verehrung steigern. Die hellenistische Monarchie
schuf sich als eigenes ,Legitimationsmodell“ eine Theo-
logie nach dem Muster des orientalischen Gottkénigs,
die sich in ,dynastischen Reichskulten“?? duflerte. Eine
Theorie des Imperiums, sei es des Alexanders, der helle-
nistischen Herrschaften oder spiter des Roémischen
Reichs, entwickelte sich nicht.

Philosophische Haltungen in dieser politischen Daseins-
form sind Stoa und epikureische Lehre: Von einem uni-
versalen Rahmen wie ,Welt“ oder ,Natur® ausgehend,
ist ihre Frage, wie der einzelne, der Privatmann, darin
am besten lebt, wobei die Antworten eine gewisse Teil-
habe am 6ffentlichen Leben entweder ermoglichen — Stoa
— oder diesem ein ganz privates Leben im Kreis der
Freunde vorziehen — Epikur. Problem der politischen
Philosophie ist nicht die gerechte Ordnung der sozialen
Gemeinschaft, in der man als Biirger und Mitglied leben
wiirde, sondern wie man als Privatmann, als moralisch
autarkes Individuum, glucklich werden oder wenigstens
Ungliick vermeiden kann, sei es mit oder ohne Interesse
auch fur offentliche Angelegenheiten.? Diese Haltung
des fir sich lebenden Individuums in ohnmichtigen
Stadten und Landstrichen, die von einer ubergeordneten
Herrschaft bestimmt werden, 13t sich wie den hellenisti-
schen Fiirstentiimern gleichermaflen dem Romischen

Reinhard, ders.: Geschichte der politischen Ideen, Frankfurt a. M.
1987, 19-139, 100.

22 P. Weber-Schifer: Einfihrung in die antike politische Theorie,
Darmstadt 1976, 89.

2 Vgl. A. MacIntyre: Geschichte der Ethik im Uberblick, Kénigstein
1984, 98 u. 105.

41

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reich zuordnen. ,Rom hat keine politische Theorie im
eigentlichen Sinne gekannt; ihre Funktion ubernahmen
die Pragmatie des politischen Handelns“ und die kulti-
sche Verehrung der mores maiorum.? Der Prinzipat des
Augustus dnderte daran nichts, da er offiziell das beste-
hende politische System belief8; der ,,Augustus® hatte
kein Amt, sondern wirkte als Privatmann aufgrund sei-
ner personlichen ,auctoritas“. Euphorische, vergottli-
chende Augustusverehrung und der Verzicht auf ecine
philosophische Theorie gesellschaftlich-staatlicher Ord-
nungsrationalitit waren die Folge. Dic Ausbreitung des
Christentums fiel in die giinstige, namlich relativ friedli-
che Zeit des Prinzipats; ob die Christen sich dem romi-
schen Staat unterordneten oder sich thm entgegenstell-
ten, war nicht von Anfang an vorgegeben — nach den
Christenverfolgungen wurde mit Konstantin ein romi-
scher Kaiser Christ; die Trennung von Staat und Birgern
crlaubte eine Koexistenz von Heiden und Christen unter
seiner Herrschaft.

Wihrend Byzanz romische Traditionen fortschreiben
kann, erlebt die westliche Reichshilfte tiefe Einbriiche
und das Ende des antiken Rom. Die Gentes der Volker-
wanderung formen sich zu grofleren Stammesverbanden
und Herrschaften. Eine Wiederaufnahme der romischen
Tradition, wenn auch transformiert, vollzicht sich mit
dem Kaisertum der Frankenkonige, der dadurch beding-
ten Aufwertung des Papstes und der bewuflten Ubernah-
me des antiken Kulturerbes durch die Konige und die
kirchlichen Institutionen. Dennoch kennt das Mittelalter
keinen Staat, wie thn die antiken Reiche hatten. Es gibt
kein durchgreifendes, durchgestaltendes und -gestaltetes
Rechtssystem, das fir alle Untertanen gleichermafien

2 P. Weber-Schafer: a. a. O. 95.

42

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelten wirde, sondern eine Fille individueller Rechte
und Freiheiten, die geltend gemacht werden. Herrscher
und Beherrschte stehen nicht im einfachen Verhaltnis
von Macht und Gehorsam, sondern von gegenseitig ein-
gegangenen Verpflichtungen. Die Verbindungslinien in-
nerhalb des Sozialaufbaus laufen in die verschiedensten
Richtungen — nicht von oben nach unten oder umge-
kehrt —; es gibt einen Pluralismus partikularer Gewalten,
Bindungen und Verpflichtungen. Dartber lagern sich in
keineswegs eindeutiger Zuordnung die universalen
Strukturen des Kaiser- und Papsttums.

Nach den groflen Auseinandersetzungen dieser sich uni-
versalistisch und daher konkurrierend verstehenden
Michte, nach Friedrich II., verlagern sich die politischen
Energien auf die regionalen Herrschaften, die sich als
Landesherrschaften und Furstentimer auszubauen be-
ginnen. Unterstiitzt wird diese Entwicklung durch die
urspringlich auf den Kaiser gemiinzte romische Rechts-
theorie, nach der der Herrscher nicht mehr nur ,nach
dem geltenden Recht“ entscheidet, sondern ,aus der Fil-
le seiner Macht“ Gesetze erlafit. Dieses Prinzip wird le-
gistisch auf die Einzelkonige ubertragen: rex imperator
in regno suo. Im 13. und 14. Jahrhundert vollzieht sich
dieser Wandel von der Idee der christlichen Einheit zur
Vorstellung einer politischen Gemeinschaft gleichgeord-
neter christlicher Konigreiche.?

Von ,Politik“ als philosophischer Disziplin lifit sich erst
nach der Rezeption der aristotelischen Schriften im 12.
und 13. Jahrhundert wieder sprechen. Im Aufbau der
Disziplinen bleibt die Individualethik aber stets wichti-
ger, ist doch das Seelenheil des einzelnen ausschlagge-

» Vel. D. Mertens: Geschichte der politischen Ideen im Mittelalter, in:
H. Fenske, ders., W. Reinhard, K. Rosen: a. a. O. 143-238, 206 ff.

43

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bender als das diesseitige ,burgerliche Gluck, auf das
das Gemeinwesen abzielt. Durch den Grundsatz, daf§ die
Gnade die Natur voraussetzt, behilt jedoch auch das ir-
dische Gliick und damit das politische Leben immer ein
gewisses Eigenrecht.?® Fur die politischen Theorien sind
aber die Entwicklungen auf juristischem Gebiet entschei-
dend, so, wie gesagt, die Wiederentdeckung des Romi-
schen Kaiserrechts, das dann den Weg zur Landesherr-
schaft ermoglicht; in den Rechtstheorien wird Herr-
schaft mafigeblich definiert.

Im 16. Jahrhundert entwickelt sich die Rechtsvorstellung
dahingehend, daf} das Konigtum selbst als ein sein Reich
konstituierendes Prinzip begriffen wird, so daf§ anstelle
tiberkommener stiandischer Vielfalt die Idee einheitlicher
Staatsgewalt treten kann.” Die Religionsspaltungen und
-kriege verstirken die Durchsetzung des neuen Staatlich-
keitsprinzips wesentlich. Herrschaft wird so allmahlich
von oben nach unten organisiert durch den Aufbau eines
Beamten- und Militirapparats, der Herrscher wird zum
Souveran. Dynastien und Personlichkeiten bestimmen
die Staatsgrenzen; das Herrschaftsgebiet ist territorial
definiert. Die Einwohner sind Untertanen, die fiir ithre
Loyalitit beschiitzt werden. Kennzeichen ist das Ge-
waltmonopol des Staates — alle Gewalt geht vom Herr-
scher aus, der durch das Prinzip der Souverinitit sowie
das uberkonfessionell gedachte Gottesgnadentum ein-
deutig aus Volk und Adel herausgehoben ist. Diese Zen-
tralisierung und Systematisierung der Herrschaft ist die
Bedingung fir die neuzeitliche Bildung einheitlich ge-

2 Vgl. W. Kluxen: Glick und Glicksteilhabe. Zur Rezeption der ari-
stotelischen Glickslehre bei Thomas von Aquin, in: G. Bien (Hg.):
Die Frage nach dem Gluck, Stuttgart 1978, 77-91.

27 Vgl. D. Mertens: a. a. O. 236.

44

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

formter Staaten. Die Untertanen werden in diesem Sy-
stem dem Herrscher unter- und zugeordnet, damit aber
die starken regionalen und lokalen Bindungen zuneh-
mend relativiert, schliefllich weitgehend aufgelost und
ersetzbar. Der neuzeitliche Staat, der sich im Absolutis-
mus weiter zentralistisch ausgestaltet, ist nun die Orien-
tierungsgroffe; die Einheit des Staates wird ideenge-
schichtlich durch den Gedanken der Souverinitit vorge-
stellt. Die sozialen Bedingungen beginnen sich allmih-
lich zu andern; Mitte des 18. Jahrhunderts nimmt die In-
dustrielle Revolution thren Anfang. Die Zeit um 1750
gilt mittlerweile als ,Sattelzeit“, denn die fur die moder-
ne Geschichte bis heute mafigeblichen Verinderungen
setzen hier ein: soziale Umschichtung, Industrialisie-
rung, Offnung der ganzen Welt durch die letzten Ent-
deckungsfahrten ebenso wie die Bewufitwerdung eigener
und fremder Kultur, der beschleunigten Zeit und der
»Geschichte“, die Durchsetzung der Aufklirung und
neuer politischer Ideen wie Freiheit, Gleichheit, Gewal-
tenteilung und Nation.

b) Der Begriff der Nation

Wie hat sich der Begriff ,Nation“ bis zu seiner Neube-
wertung im 18. Jahrhundert entwickelt? Das Wort
»natio® ist natiirlich ilteren Ursprungs; es gewinnt aber
erst in der neuzeitlichen Geschichte die politische Bedeu-
tung, die wir mit dem Begriff verbinden.

Lateinisch ,,natio“ kommt von ,nasci“, geboren werden,
und bezeichnet dementsprechend Geburt und Abstam-
mung, Volksstamm und Volk, also eine durch Verwandt-
schaft und Lebensgemeinschaft gepragte Gruppe, so
auch Gruppen von Personen wie die — durch Abstam-
mung verbundene — Klasse der Aristokraten. Das gilt fir

45

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Altertum wie Mittelalter; mittelalterlich sind ,natio“ ei-
nes Stammes die fihrenden politischen Triger meist ade-
liger Herkunft, so daff der Nationenbegriff stindischen
Charakter haben konnte. Die Nationes, in die die Stu-
denten der mittelalterlichen Universititen eingeteilt wur-
den, waren Landsmannschaften und folgten in der Art
ithrer Zusammensetzung mehr einem allgemeinen Orien-
tierungsbedurfnis als genauer geographischer oder politi-
scher Zuordnung. Ein politisch zusammengeschlossener
Verband ist damit jeweils nicht gemeint. ,,,Natio® wird
offensichtlich dann gebraucht, wenn andere Begriffe zur
Festlegung nicht ausreichend erscheinen ... es faflt Men-
schen zusammen, die eine wie auch immer geartete Ge-
meinsamkeit durch thre Abstammung verbindet.“? Die
Angabe der Nation kann sich also auf Geburtsort, Her-
kunftsland, Volk oder Stamm und auf den Stand bezie-
hen. Die ,deutsche Nation im Titel des Heiligen Romi-
schen Reichs etwa bedeutet den ,Verband der geistlichen
und weltlichen Furstentiimer, d. h. der politisch bestim-
menden Organe ..., an dessen Spitze der Konig steht“.?
Wenn im 17. und auch noch im 18. Jahrhundert die
»Nation“ Rechte gegeniiber dem Herrscher geltend
macht, sind es die fithrenden Schichten, die in der Stin-
devertretung sitzen. Nation, meist im Plural, bezeichnet
»im 18. Jahrhundert wie bisher die durch Sitten und Ge-
brauche, Charakter, Sprache und Gesetze voneinander
unterschiedenen Volker ... Doch seit der Mitte des 18.
Jahrhunderts erhalt ,Nation* mehr und mehr eine rein
politische Bedeutung“:3® die Nation ist die Grundlage

# U. Dierse, H. Rath: Nation, Nationalismus, Nationalitit, in: J. Rit-
ter, K. Griinder (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophic 6, Ba-
sel 1984, 406-414, 407.

2 Ebd.

¥ Ebd. 408.

46

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Staat und Souverinitit; den Birgern, die die Nation
ausmachen, nicht 1. und 2. Stand, steht daher Partizipa-
tion an der nationalen Politik genuin zu. Diese beiden
Ideen — Volkssouverinitit und politische Mitwirkung —
machen den Nationbegriff erst politisch und unterschei-
den den neuen, wertenden Schlisselbegriff von der blo-
fen Landsmannschaftsbezeichnung. Ein bisher ,neutra-
ler“ Terminus wird politisch bedeutsam, ja brisant, wenn
sich zu Beginn der Franzosischen Revolution die Ver-
sammlung des 3. Standes zur Nationalversammlung er-
klart. Offensichtlich ist im Laufe der neuzeitlichen Ent-
wicklung ein Bedirfnis aufgetreten, das mit bisherigen
Kategorien nicht angemessen abzudecken war, so dafl
sich ein Begriff dafiir anbot, der versprach, den neuen
Erfahrungen gerecht zu werden.

¢) Die Durchsetzung des Nationbegriffs

Der Beginn der Neuzeit wird in der Regel auf das 16.
Jahrhundert datiert, in dem die Reformation und an-
schlieflend die Religionskriege die politische Landschaft
wesentlich verindern. Hat Religion bis dahin integrie-
rend gewirke, trennt sie nun Menschen und Lander bis
hin zur gegenseitigen Kriegserklirung. Die Befriedung
wird durch den ,starken Staat“ des 17. Jahrhunderts ge-
wonnen; diesen kennzeichnet das Gewalt- und Gesetz-
gebungsmonopol, das das alte Gewohnheitsrecht und die
mittelalterlichen Individualprivilegien ablost. Innerwelt-
liche Legitimation ist das Souverinitatsprinzip, transzen-
dente Legitimation das uberkonfessionelle Gottesgna-
dentum. Die Staatlichkeit wird gleichsam ,objektive,
denn der Staat verlangt zwar den Biirgergehorsam, aber
nicht das private Gewissen. Im mittelalterlichen Denken
waren Personen einander so verbunden, dafl der Herr

47

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegentiber seinem Vasallen auch Sorge fir dessen Seelen-
heil trug. Vorstaatliche individuelle Rechte konnte es so
nicht geben; an die eingegangenen Verpflichtungen wa-
ren aber beide Seiten unbedingt gebunden - es gab ein
Rechtsdenken als eines von personlichen Rechten, nicht
der Gleichheit vor dem einen Gesetz, und neben oder
parallel zu den hierarchischen Strukturen eine Art Ver-
tragsmodell.>! Das Vertragsmodell pafit zum neuzeitli-
chen ,starken“ Staat: um, wie Thomas Hobbes es fir
seine Zeit mafigeblich formuliert,? nicht in den ,Krieg
aller gegen alle“ zu verfallen, in dem keiner mehr gewin-
nen kann, beschliefen alle, ihre naturgegebenen Rechte
abzutreten an einen Dritten, der dafiir Schutz und Ord-
nung gewihrleistet; Gehorsam gegeniiber diesem absolut
souverin zu denkenden Herrscher wird mit dessen
Schutz fir Leib und Leben sowie der Chance zur per-
sonlichen Lebensgestaltung im Rahmen der Herrschaft
begriindet. Sollte der Souverin dieser seiner Aufgabe
nicht gerecht werden, gilt der Vertrag nicht mehr; denn
dann wiirde der Krieg aller gegen alle wieder beginnen
konnen — hier endet die Loyalitit. Das Vertragsmodell
schliefft cinerseits die Idee der absoluten Souverinitit
dessen ein, dem man ,vertraglich seine Rechte abgetre-
ten hat, denn nur der starke Staat kann Frieden und Si-
cherheit bieten, andererseits beinhaltet es aber fiir den
Krisenfall auch ein Widerstandsrecht und ermoglicht da-
mit zumindest teilweise den Schutz der Birger vor dem
Staat. Das Verhiltnis der Individuen zum Staat ist be-

3 Vel W. Ullmann: Individuum und Gesellschaft im Mittelalter, Got-
tingen 1974.

2 Th. Hobbes: Vom Biirger — De cive, eingel. u. hg. von G. Gawlick,
Hamburg 1977.

48

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stimmt von Rechten und Pflichten; es geht nicht um das
Seelenheil der Untertanen, sondern um Leistung und
Gegenleistung. ,,Rechte und Pflichten“ umschreibt auch
die sittliche Dimension des Verhiltnisses. Es bleibt
Pflicht des Staatsbiirgers, Land und Herrschaft zu vertei-
digen, der er die Bedingungen seiner Existenz verdankg;
der Zweck der Staatlichkeit, ein befriedetes Leben zu er-
moglichen, wird in diesem Falle nicht wie beim Wider-
standsrecht aufgehoben, denn die Verteidigung und Si-
cherung des Landes gehort zur Gewihrleistung eines Le-
bens in Frieden.

Der Gehorsam und — in Grenzen — ein Widerstandsrecht
sind vertragstheoretisch begriindet; als zusitzliches, in-
nerlich bindendes Moment fihren Staatsdenker wie
Hobbes eine Biirgerreligion an, die im Sinne einer Mini-
malreligion, vor allem im Glauben an einen wissenden
und strafenden Gott Individuum und Staat zusammen-
halten soll. Eine zusitzliche Bindung scheint also nétig
zu sein, zumal im Vertragsmodell zwar Staatlichkeit all-
gemein begriindet wird, nicht jedoch die faktische Inte-
gration in den jeweiligen Staat und die Loyalitat der Biir-
ger gegenuber cinem bestimmten und konkreten Ge-
meinwesen. Faktisch wird das Volk durch die Gemein-
samkeit der gegebenen Herrschaft, durch ein territorial
abgegrenztes Gebiet und Gemeinsamkeiten wie Sprache,
Sitten und Briuche zusammengehalten. Das blofle
»Volk“ hat damit aber noch nicht den politischen Impe-
tus der ,,Nation®.

Der aufgeklarte Absolutismus verstirkt die Funktionali-
sierung der Rolle des Monarchen: ,dient” der Herrscher
der Sicherheit und dem Glick seiner Untertanen, ergibt
sich auf der einen Seite ,ein Katalog bedeutender Be-
fugnisse der Staatsgewalt, aber auch eine Liste davon
nicht bertihrter Grundrechte der Untertanen® auf der an-

49

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deren.” Die Arbeit der Aufklirung erlaubt zudem nicht
mehr, transzendente Legitimationen als Ersatz zu bemi-
hen; der aufgeklirte Absolutismus trigt daher seine eige-
ne Aufhebung in sich. Erst die Franzosische Revolution
bringt aber eine Radikalisierung dieser Aufklirungsideen
mit sich; sie ist mehr Summe als Neubeginn, was die
»Ideen von 1789 angeht, aber insofern etwas ganz Neu-
es, als politisch umgemiinzt wurde, was vorher nur Kon-
zept war: die Franzosische Revolution ,konstituierte
den voll ausgebildeten Liberalismus und die voll entwik-
kelte demokratische Konzeption als politische Michte
hohen Ranges®“.*

Der Begriff der Nation kann nur greifen im Verhilnis
von Individuen und Staat zwischen dem Staat, dem
Herrscher mit seiner Beamten- und Militirorganisation,
und den Birgern dieses Staates: das im Nationenbegriff
politisch verstandene Volk ist es nimlich, das den ,Ver-
trag“ mit dem Herrscher geschlossen hat. Damit steht
der Konig immer noch an der Spitze der Nation, die Na-
tion ist aber der Ursprung und Trager der Souverinitit;
dic grofitenteils historisch zufillig abgegrenzten Volker
werden Staatsursachen. Durch diese Verlagerung mufl
neu festgestellt werden, wer zur ,Nation“ gehort; denn
die Gesellschaft muf sich nun statt auf Genealogien auf
integrierte Grofigruppen stiitzen. Wenn nicht mehr der
Souverin der Souverin ist, sondern die Nation, bedarf es
der Kennzeichnung und Identifizierung des Souverins
Volk bzw. Nation. Als Staatsursachen sind die Volker in
sich selbst legitimiert; dic Legitimation staatlichen Han-

3 W. Reinhard: Vom italienischen Humanismus bis zum Vorabend
der Franzosischen Revolution, in: H. Fenske, D. Mertens, ders., K.
Rosen: a. a. O. 241-376, 357.

" Vgl. H. Fenske: Politisches Denken von der Franzésischen Revolu-
tion bis zur Gegenwart, a. a. O. 379-567, 379.

50

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

delns ist nicht mehr ein objektives ,bonum commune®,
sondern die ,,volonté générale®.

Die Ablosung von regionalen und lokalen Bindungen als
maflgeblichen Orientierungsrahmen ist die Vorausset-
zung; das ist im zentralistisch organisierten neuzeitlichen
Staat geschehen. Der Einzelne kann gar nicht mehr in
kleinen, iiberschaubaren Einheiten leben, sondern ist auf
das umfassende System angewiesen; seine Loyalitit rich-
tet sich auf den tibergeordneten Staat, der fur Schutz und
Wohl der Untertanen sorgt. Dafl sich diese Verbunden-
heit nun auf die Nation bezieht, setzt im noch vorpoliti-
schen Raum ein zusitzliches kulturelles Bewufitsein der
eigenen Art voraus; die eigenstindigen Entwicklungen in
den modern souverin, damit fiir sich bestehenden und in
sich organisierten Staaten haben das ermdglicht und ge-
fordert. Zu nennen ist dabei vor allem die Zunahme der
Kommunikation,* beschleunigt durch die Verdringung
des Lateinischen, das Reden und Drucken in der Volks-
sprache und die Vereinheitlichung dieser Volkssprache
im Staatsgebiet.** Abgrenzung gegeniiber anderen Vol-
kern und Bewufitsein der eigenen Art in Sprache, Sitte,
Brauch sind im 17. und 18. Jahrhundert deutlich vorhan-
den; neu ist dann die politische Dimension, die ,Staats-
volk“ und ,nationale Eigentimlichkeiten“ zusammen-
bringt: das Staatsvolk tritt als Nation dem Souverin ge-
gentiber. Die Verbundenheit des Biirgers gilt der Nation,
zu der er gehort; der Untertan des absoluten Fiirsten ist,
wenn die Nation der Souverin ist, nicht ,Untertan®,

% Verdichtung der innergesellschaftlichen Kommunikation ist fir K.
W. Deutsch der entscheidende Anfang in der Entwicklung von Natio-
nalitit und darauf folgendem Nationalbewuftsein, vgl.: Nationenbil-
dung - Nationalstaat — Integration, Diisseldorf 1972; und: Der Natio-
nalismus und seine Alternativen, Miinchen 1972.

% Vgl. B. Anderson: a. a. O. 18-54.

51

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern Staatsburger. Die Nation wirkt daher egalitar —
alle Staatsburger gehoren gleichermaflen dazu, stindische
Unterscheidungen sind in dieser Perspektive nicht sinn-
voll. Abgrenzungen gehen jetzt vielmehr in die Auflen-
richtung; der andere Staat, die andere Nation ist
»wesentlich“ anders. Diese Absetzung und Unterschei-
dung ist cinerseits notwendig im Dienste des Eigenbe-
wufltseins, der Erfahrung des Eigenen gegeniiber dem
Fremden, birgt aber andererseits Gefahren in sich, wenn
nimlich die Abgrenzung in Aggression umschlagt. Vom
Begriff der Nation her weitergedacht, mufl allen Natio-
nen dasselbe Recht zugestanden werden, d. h. die Selbst-
bestimmung der Mitglieder des Kollektivs im Inneren
wie nach Auflen auch anderen Nationen zuerkannt wie
selbst beansprucht werden. Die Verbindung des Begriffs
der Nation mit politischer Partizipation, Biirgerfreiheit
und Selbstbestimmung der Volker ist nicht beliebig, son-
dern hat diesen Begriff erst historisch wirksam werden
lassen. Wenn die Nation den Staat ausmacht, sind damit
Birgerstatus und politische Birgerrechte eingeschlossen.
Die Berufung auf die Nation durch den III. Stand am
Beginn der Franzosischen Revolution beinhaltet eben
diesen Anspruch auf Durchsetzung der Idee der Volks-
souverinitit. Das nationale und das demokratische Prin-
zip, so Tilman Mayer, beziehen sich auf dasselbe Sub-
jekt, den ,Demos der Nation“; das antihierarchische
Element der Nation, der jeder gleichermaflen angehort,
ist fur ihren Begriff konstitutiv; Nation und Demokratie
sind legitimatorisch aufeinander bezogen, so daff auch
die Menschen- und Freiheitsrechte nicht davon zu tren-
nen sind.”’

¥ Vgl. T. Mayer: a. a. O. 164.

52

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend sich also das ,nationale Erwachen® der Volker
Europas bereits auf die Barockzeit datieren laflt, und
auch die Aufklirung, auf deren Wirken sich das Geltend-
machen individueller Freiheits- und allgemeiner Biirger-
rechte berufen kann, zur Zeit der Revolution schon gut
ein Jahrhundert alt ist, verbinden sich nationale Identitat
und politische Wertung als Souverinitit erst um einiges
spater. Nicht zuletzt die sozialen Verinderungen des 18.
Jahrhunderts, deren Auswirkungen sich in der vollende-
ten Industriellen Revolution im 19. Jahrhundert erst
deutlicher zeigen, tragen zur Verbreitung, vor allem aber
zur Plausibilitit dieser neuen Ideen entscheidend bei.
Eugen Lemberg fuhrt den ,Einschub“ von Nation ,,zwi-
schen® die Birgerschaft und den im Herrscher reprisen-
tierten Staat auf die neu entstandene Notwendigkeit zu-
ruck, die Verfafltheit der Gesellschaft in ,integrierten
Grofigruppen® zu griinden, weil nur dieses neue Gesell-
schaftsmodell der begonnenen Industrialisierung hatte
gerecht werden konnen. Die industrielle Gesellschaft
braucht Gruppen von Gleichen; ,Nation“ bedeute dabei
»die Ausbildung arbeitsteiliger egalitirer Gesellschafts-
ordnungen von eben jener Groflenordnung, die der neue
Stand der Technik und Produktion erforderte®.3® Diese
Gruppen abzuheben und zu identifizieren, bedurfte es
eines Kriteriums; dazu eignete sich der Nationbegriff,
der zudem auch emotionale Energien an sich zu binden
vermochte. Diese, funktionale, Erklirung Lembergs bin-
det die neue Relevanz des Begriffs Nation im 18. Jahr-
hundert an die gegebenen sozialen und 6konomischen
Bedingungen: in der Tat entwickeln sich industrielle Re-
volution, Technisierung, sozialer Wandel und politische
Forderungen nach Burgerrechten und Partizipation der

3% E. Lemberg: Nationalismus, Reinbek bei Hamburg 1964, 1, 167.

53

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nation in der ,Sattelzeit* Hand in Hand. Damit ist je-
doch die Durchschlagskraft des Begriffs Nation nicht
nur auf eine Seite dieser Entwicklung, die Industrialisie-
rung, zurlckzufiihren, die zudem erst an ithrem Anfang
steht; die genuin politische Komponente vielmehr ver-
leiht ihm die Sprengkraft, die das Ende des ,,ancien régi-
me“ herbeifuhrt und den Begriff sich ideengeschichtlich
durchsetzen lift: die sich damit verbindende Forderung
der politischen Egalitit der Birger, der Partizipation und
Demokratie. Allgemeiner als bei Lemberg formuliert,
lafle sich die Wirkung des neuen Prinzips Nation in
funktionaler Abhiangigkeit von der gesellschaftlichen
Modernisierung und Mobilisierung verstchen. Die Na-
tionbildung und -bewufltwerdung ist Antwort auf die
Probleme, ,die sich aus einer partiellen Modernisierung
ergeben®, wobei darunter ,ein modernisicrender Wandel
im Bereich der Staatsbildung, der sozialen und lokalen
Mobilisierung und der Partizipation, aber noch nicht in
allen Schichten der Bevolkerung und noch nicht im Hin-
blick auf eine Industrialisierung® zu verstehen ist.? Die
zunehmende faktische Egalisierung innerhalb des Staats-
volks trigt zur Plausibilitit bei; soziale und politische
Entwicklung konnen daher nicht getrennt werden. So-
lange allerdings auch innerhalb der industriellen Gesell-
schaft noch starke Klassenunterschiede bestehen, er-
scheint auch die politische Mitwirkung gestuft, so etwa
in unterschiedlichem Wahlrecht. Dennoch ist einer der
Hauptfaktoren der politischen Situation des 19. Jahrhun-
derts die Verbreiterung der Basis von Politik und staatli-
cher Legitimation auf immer weitere Volksschichten, al-

¥ O. Dann: Funktionen des Nationalismus in modernen Gesellschaf-
ten. Nachwort, in: O. Dann (Hg.): Nationalismus und sozialer Wan-
del, Hamburg 1978, 209-222, 212.

54

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len voran auf das Birgertum, von dem man uberhaupt
erst mit der ,,Nation“ reden kann, aber auch auf die Mas-
sen, die sich unter dem Titel Nation ansprechen, mobili-
sieren und auch nationalistisch miflbrauchen lassen. Na-
tion als Fokus gesellschaftlicher Integration und Legiti-
mation setzt sich geschichtlich immer weiter durch.

Erst nach der Entwicklung von ,Staatsnationen®, von
Nationen also, die ihr Eigenbewufitsein in einem souve-
rinen und relativ abgegrenzten Staat erlangt haben,
scheint es, wird auch in anderen Lindern die Frage nach
nationaler Selbstbestimmung bei gegebenen sprachlichen
und kulturellen Gemeinsamkeiten aktuell. Wihrend eine
Staatsnation ihre Identitit recht unmittelbar aus der
staatlichen Tradition und deren Integrationsleistung be-
ziehen kann, verstehen sich die Volker Ostmitteleuropas
primir als Kultur- und Sprachnationen, die nach gegebe-
nem Vorbild eigene staatliche Verfafitheit fordern. Hans
Kohn*® hat von einem ,westlichen® und ,,6stlichen® Na-
tionbegriff gesprochen, wobei der westliche Begriff eine
Nation als ein Staatsvolk meint, der 6stliche dagegen eine
vor- oder auch gegenstaatliche Sprachnation. Ist das
westliche Verstindnis primir politisch und bezeichnet
mit Nation eben die politische Einheit, die vom bloflen
,Volk“ noch zu unterscheiden ist, setzt das ostliche Volk
und Nation in eins. Das eigene Bewufltsein wird 6stlich
durch Volkslieder gestiitzt; die Romantik und ihr Volks-
begriff, vor allem Herder, spielen in diesem Zusammen-
hang eine ausschlaggebende Rolle. Die partizipatorische
politische Komponente tritt zuriick zugunsten eines
Volksganzen; Selbstbestimmung ist demnach zuerst kol-
lektive, nicht individuelle, ,birgerliche“ Selbstbestim-

* H. Kohn: Die Idee des Nationalismus. Ursprung und Geschichte bis
zur Franzosischen Revolution, Heidelberg 1950, 448 ff.

55

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mung. Der romantische, ostliche Nation- und Volksbe-
griff hat sich daher mit Vorstellungen eines organischen,
gleichsam naturhaften Volksganzen verbunden, hinter
dem der einzelne Volksgenosse zuriicktreten mufl. Letz-
te, aber wirksame Spur dieses Verstandnisses im 20. Jahr-
hundert ist der Topos des , Volkischen®, das sich in der
Regel mit stindisch-konservativen Elementen vermisch-
te. In der Welt nach 1945 hat sich der volkische Nation-
begriff verabschiedet und der westliche, politische ein-
deutig durchgesetzt.

Die ausgesprochen demokratische Komponente des Be-
griffs Nation und die hohe Plausibilitit der Verbindung
von Biirgerrechten mit faktischer Loyalitit zum Ge-
meinwesen, zu dem man nicht nur staatlich, sondern in
nationaler Identitit und Solidaritit gehort, machen
Schubkraft und geschichtliche Wirkung dieses Begriffs
aus. Als Vorgabe fir eine Beschiaftigung mit dem Begriff
der Nation in der Perspektive philosophischer Ethik ist
diese Seite ebenso festzuhalten wie die Kehrseite seiner
Integrationskraft als Nationalismus, der aggressiv und
ideologisch ausschligt.

Die relative Einheit der aristotelischen Polis, von der wir
historisch und philosophisch den Ausgang genommen
haben, ist auseinandergetreten in Staat, Gesellschaft und
Nation. Hat damit auch das Modell der Sittlichkeit in
der Polis jede Bedeutung verloren? Eine einfache Riick-
holung der Polissittlichkeit in die ausdifferenzierte Ge-
sellschaft der Neuzeit scheint weder moglich noch tber-
haupt wiinschenswert. Bevor wir, im Ausgang von der
Differenzierung in Staat, Gesellschaft, Nation einerseits
und Individuum andererseits systematisch den Ansatz ei-
ner Ethos-Ethik aufzeigen, die in diese Zusammenhinge
auch die Nation sittlich einordnen konnte, soll Hegels
ncues ,Polis-Modell“ zur Darstellung kommen, sofern

56

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es namlich angesichts der gegebenen Differenzierung ei-
ner ,substantiellen Sittlichkeit“ das Wort redet und in
dieser Sittlichkeit auch dem Moment der Nation einen
Stellenwert zuweist.

3. Suttlichkeit und Nation: Hegels Volksgeister

Bei Hegel ist nicht so sehr von ,,Nation“ als von ,,Volk“
im Zusammenhang mit den ,Volksgeistern® die Rede.
Das Wort Nation ist relativ unspezifisch verwandt: He-
gel spricht von den Indianern als urspriinglicher Nation
Amerikas, vom griechischen Nationalunternehmen ge-
gen Troja, von romanischen im Gegensatz zu protestan-
tischen Nationen. Der Terminus umfafit so Volks- und
Stammeseinheiten, die irgendwie als gemeinschaftlich er-
kennbar sind, und entspricht damit dem alteren Sprach-
gebrauch von ,natio“. An Volkern will Hegel jedoch in
seiner Geschichtsphilosophie nur die gelten lassen, die
ein Kriterium dariiber hinaus erfiillen, nimlich staaten-
bildend gewirkt zu haben. Insofern kommt dieser einge-
grenzte Begriff von Volk dem neuen Verstindnis von
Nation gleich, das immer ein Volk als politische Grofle
meint. Ob bei Hegel im einzelnen von Nation oder Volk
gesprochen wird, ist daher ,facon de parler” seiner Zeit
und bedeutet keine inhaltliche Abgrenzung zweier ver-
schiedener Begriffe. Daher konnen wir die ,Volksgei-
ster“ auch unter der Fragestellung einer Integration des
nationalen Moments in Hegels Geschichts- und Rechts-
philosophie interpretieren.

a) Sittlichkeit

Die grofle Errungenschaft der Geschichte seit den grie-
chischen Stadtstaaten, nach der Ausbreitung des Chri-

57

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stentums und endgiltig durch den Sieg der Franzosi-
schen Revolution ist fir Hegel die Durchsetzung des
Prinzips der Freiheit: der Subjektivitit. Diese Entdek-
kung und ihre geschichtliche Verwirklichung vor allem
im Gefolge der Revolution sind unhintergehbarer Ge-
winn. Kehrseite ist dabei die Leerheit dieses Prinzips;
das in der ,Moralitit“, vor allem in der Darstellung
Kants, ganz auf sich gestellte Subjekt bleibt auf sich zu-
riuckgeworfen und seine Moralitit ein ,Sollen“, dem dic
Realitit gegentbersteht. Dagegen bedeutet das antike
Vorbild der Polis eine unmittelbare Sittlichkeit, die keine
Entfremdung von einzelnem und allgemeinem Willen
kannte, bis diese urspringliche Einheit, die auch in der
Volksreligion verbunden war, sich aufloste. Das Prinzip
der Subjektivitit ist und bleibt Mafistab; aber es gilt, sei-
ne Verbindung mit der substantiellen Sittlichkeit, wie sie
die Polis kannte, zu erheben. Diese Verbindung ist nun
im modernen Staat erkennbar, der nimlich die Fretheit
konkret werden lafit: die abstrakte Freiheit des Subjekts
wird wirklich im Staat — vermittelt durch die Idee des
Rechts. Aus der anfinglich ungebrochenen Sittlichkeit
der Polis uber die Durchsetzung des Prinzips der Frei-
heit und Subjektivitit bis hin zur Einheit von substan-
tieller Sittlichkeit und Subjektivitit in ihrer bleibenden
Differenz im Staat hat sich die Geschichte entwickelt.

Die geschichtliche Differenzierung zeigt sich als eine Be-
wegung, die die Bewegung des Geistes selbst iz der Ge-
schichte ist. Der Staat ist ,objektiver Geist, dem der
subjektive Geist, eben des Subjekts, ,vorangeht“ und
den der absolute Geist ,iiberschreitet®, wic er sich in Re-
ligion, Kunst und Philosophie darstellt. Diese geschicht-
liche Bewegung ist eine echte Entwicklung, nimlich in
dem Sinne, dafl nicht an den Anfang — etwa die Polis -
zurtickgekehrt werden kann, sondern simtliche Diffe-

58

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

renzierungen unhintergehbar, notwendig und bestimmt
sind. Die Dialektik, die diese Entwicklung kennzeichnet,
geht auch innerhalb des Staates weiter: die Sittlichkeit
entfaltet sich in der unmittelbaren natiirlichen Sittlichkeit
der Familie, in der urspriingliches Vertrauen herrscht, in
der birgerlichen Gesellschaft, in der jeder ein einzelner
ist, der seine Interessen verfolgt, und Regelungen durch
Vertrag getroffen werden, und im Staat im engeren Sin-
ne, der die Gegensitze der burgerlichen Gesellschaft zur
Sittlichkeit, wie sie in der Familie unmittelbar gegeben
ist, vermittelt. Insofern ist der Staat ,Sittlichkeit®, da er
Garant der Freiheit ist, die er durch seine spezifische,
dem allgemeinen Wohl verpflichtete Form moglich
macht und damit zugleich zum Dasein bringt. Erst im
Staat ist daher die Freiheit wirklich; es herrscht nicht die
reine ,, Willkiirfreiheit, wo jeder gegen jeden steht, son-
dern ,substantielle Freiheit: im wirklichen Dasein aller
als Freier. Die Vermittlung stellt sich her iber das Recht,
das im Gesetz des Staates und seinen Institutionen posi-
tiv wird. Der moderne, verfafite Rechtsstaat, der im
Dienste der menschlichen Freiheit steht, verbindet Sub-
stanz und Subjektivitit in der Sittlichkeit, in der die Mo-
ralitit eben nicht nur ein Sollen ist, sondern sich in der
konkreten Freiheit, in Recht und Institutionen des Staa-
tes wiederfindet.

Die Geschichte als ,,Fortschritt im Bewufltsein der Frei-
heit“ hat das Freiheitsprinzip in die Realitit eingebildet;
erst wo Fretheit zum Dasein gekommen ist, ist sie als
Prinzip der Wirklichkeit erkennbar. Insofern ist die Er-
kenntnis der Einheit von Substanz und Subjektivitit in
ihrer Einheit und Differenz in der Sittlichkeit — nach Joa-
chim Ritter — ,Hermeneutik“, namlich die Erkenntnis
des Verninftigen im Wirklichen und der Wirklichkeit
des Vernunftigen, und nicht abstrakt bleibende Kon-

59

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

struktion dessen, was ,der” Staat Gberhaupt soll, als ob
es keinen je gegeben hitte. Der Traditionalismus oder
Konservatismus Hegels ist also philosophisch begriindet
in der Bewegung des Geistes selbst, der sich entduflern
und konkret werden muff, um sich in bestimmter Form
wiederzufinden und substantielle statt formelle Allge-
meinheit zu werden.

Freiheit gehort zur Subjektivitit, sie ist Sache des Sub-
jekts. Das Verhiltnis zur substantiellen Sittlichkeit macht
es nun gerade aus, daf} die Differenz von Einzelnem und
Allgemeinem zwar da, aber aufgehoben ist, d. h. vermit-
telt wird, so daf es zu einer neuen, in sich differenzierten
Einheit kommt. Stichwort ist ,,Versohnung“ — eine Ent-
fremdung von Individuen und Staat soll nicht mehr gege-
ben sein. Denn: der Staat begegnet dem Individuum
nicht als einfaches Gegentuber, sondern der Einzelne fin-
det sich darin wieder, sofern ja der Staat die konkrete
Freiheit ausmacht. Das Individuum findet die Substan-
tialitit erst im Staat und seiner Sittlichkeit, wo es nicht
um Partikulares, sondern um das eigentlich Allgemeine
geht. In Uberschreitung der individuellen Begrenztheit,
die in der burgerlichen Gesellschaft thren Ort und ihr
Recht hat, erweitert der Mensch sich zur Verniinftigkeit
seines Daseins. Im Staat findet er sein Wesen daher ,,aus-
gesprochen®. Nur dann kann Moralitat zur Sittlichkeit
ibergehen, wenn Handeln nicht nur Sollen und innere
Pflicht ist, sondern bereits geschichtlicher Zustand und
Realitit. Nicht die Zwinge der menschlichen Naturanla-
ge wie bei Hobbes, vielmehr die positive Konkretion der
Freiheit haben dem Staate schliefllich sein Dasein gege-
ben. Dem ,Not- und Verstandesstaat® entspricht die
burgerliche Gesellschaft, in der auch der ,Vertrag® anzu-
siedeln ist. Der Staat ist so fir Hegel nicht erklirbar; er
hebt die Gegensitze der birgerlichen Gesellschaft auf,

60

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

indem er die formelle Allgemeinheit zur substantiellen
vermittelt. Die Bezichung von Substantialitit und Sub-
jektivitat im Wesen des Staates erweist sich als Verwirkli-
chung der Moralitat in der Sittlichkeit, so daff das Indivi-
duum sich mit ihm in seinen allgemeinen Belangen iden-
tifizieren kann; im allgemeinen Willen findet sich der
einzelne besondere Wille wieder. Insofern hingen Ethik
und Politik bei Hegel wie bei Aristoteles wieder zusam-
men; Ritter*!' sieht diese Gemeinsamkeit im Wesen der
politschen Philosophie als Philosophie der Praxis be-
grundet, in der das Ethos beide Bereiche betrifft. Einge-
schlossen ist aber das Prinzip der Subjektivitat, das auch
Mafistab fur die Beurteilung des Politischen ist — der
Staat erweist sich von da her als Einheit von Subjektivitit
und Substantialitit: er ist Konkretion, Verwirklichung
jenes Prinzips. Die Entdeckung, dafl die Substanz Sub-
jekt ist, ist der Kern der theoretischen wie praktischen
Philosophie Hegels.*> Die Sittlichkeit kann daher nicht
gleichbedeutend sein mit dem Polis-Ethos; im modernen
Rechtsstaat bezieht sie sich auf die Ermoglichung der
universal gedachten Freiheit des Menschen als Men-
schen, nicht nur als Birger dieses Staates. Der Durch-
gang durch die politischen Lehren der Aufklirung mit
ihrer Universalitit der Menschenrechte und die Vorgabe
der kantischen Moralphilosophie sowie die Ubernahme
dieser Pramissen in seiner Geschichts- und Geistphiloso-
phie unterscheidet die Hegelsche wesentlich von der ari-
stotelischen Polissittlichkeit: Sittlichkeit kann nur das
Begreifen des Staates als Ubergang von der reinen Mora-
litdt in institutionelle Wirklichkeit beinhalten. Der Staat
bleibt bei Hegel aber nicht einfach ,,der” Staat; es ist viel-

1 Vgl. J. Ritter: Metaphysik und Politik, a. a. O. 304.
# D. Henrich: Hegel im Kontext, Frankfurt a. M. 31981, 95 ff.

61

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr eine Pluralitit von Staaten vorgesehen, die durch
die Verschiedenheit der die Staaten prigenden Volksgei-
ster begriindet wird, ohne daf} jedoch eine nochmalige
Bewegung des Geistes diese zu einer sie aufhebenden
Einheit vermitteln wiirde.

b) Die Volksgeister

Der Volksgeist ist etwas Partikulares und hat daher mit
Konkretem zu tun, und zwar mit der Konkretion des
Staates in seinen Gesetzen und Institutionen.® ,Die phi-
losophische Rechtswissenschaft hat die Idee des Rechts,
den Begriff des Rechts und dessen Verwirklichung zum
Gegenstande® beginnt die Einleitung in die Rechtsphilo-
sophie.* ,Das Recht ist positiv iberhaupt a) durch die
Form, in einem Staate Giltigkeit zu haben ... b) Dem
Inhalte nach erhilt dies Recht ein positives Element
a) durch den besonderen Nationalcharakter cines Vol-
kes, die Stufe seiner geschichtlichen Entwicklung und den
Zusammenhang aller der Verhaltnisse, die der Naturnot-
wendigkeit angehoren,® B) durch die Notwendigkeit,
den allgemeinen Begriff auf von auflen kommende Be-
schaffenheiten anzuwenden und y) durch die letzten Ent-
scheidungsbestimmungen. Hegel nennt es ein besonderes

#,Zwischen 1801 und 1804 hatte sich die Philosophie des Geistes, die
im wesentlichen mit der Theorie der Sittlichkeit zusammenfiel, noch
nicht in sich differenziert. Der Geist war zunichst der ,absolute® eines
Volkes ...“, so M. Riedel: Zwischen Tradition und Revolution. Studien
zu Hegels Rechtsphilosophie, Stuttgart 1982, 32. Obwohl Volk und
Volksgeist als sittliche Totalitit in friiheren Schriften Hegels eine gro-
fere Rolle spielen, ist fiir uns die reife Geschichts und Rechtsphiloso-
phie mafigeblich.

* G. W. F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, hg. von J.
Hoffmeister, Hamburg 1967, 19.

% Ebd. 21 (§ 3).

62

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verdienst Montesquieus, die Gesetzgebung, d. h. die Po-
sitivierung des Rechts, nicht ,,abstrakt“ betrachtet zu ha-
ben, sondern als ,,abhingiges Moment einer Totalitit, im
Zusammenhange mit allen ibrigen Bestimmungen, wel-
che den Charakter einer Nation ausmachen.*

Der Staat ist immer dieser bestimmte Staat. Bestimmtheit
ist Negation; dieser Staat muf§ sich in Unterscheidung zu
anderen Staaten setzen — die Abgrenzung ergibt sich da-
bei durch die verschiedenen Nationalcharaktere. Die all-
gemeine Idee des Staates ist Gattung; sie ist auch absolu-
te Macht gegen die individuellen Staaten, sofern nimlich
der Geist sich im Prozefl der Weltgeschichte seine Wirk-
lichkeit gibt: im Geist gibt es daher ein Verbindendes
tiber den einzelnen Staaten. Der Gang des Geistes ist die
Geschichte; sie erscheint so als Abfolge jeweils in ihrer
Epoche dominierender Volker und Volksgeister, in de-
nen sich Entduflerung und Konkretion des Geistes voll-
zieht.

Ziel der Geschichte ist die Verwirklichung der Freiheit;
da das Prinzip der Freiheit sich im modernen Staat ver-
wirklicht, der das Dasein aller als Freier im Recht ge-
wihrleistet, kann der ,hermeneutische“ Philosoph diese
Entwicklung als Bewegung der Geschichte erkennen.
Nachdem die solchermaflen geschichtsbestimmenden
Prinzipien hervorgetreten sind, ist nichts Neues mehr
von der Geschichte zu erwarten. Dennoch ist nicht von
cinem Ende der Geschichte die Rede: von einigen noch
nicht hervorgetretenen Volkern wie den Amerikanern
der USA, so Hegel, werde man noch héren. Obwohl
also das Geschichtsziel ,erreicht® ist, werden sich die ne-
beneinander bestehenden Volker und Staaten nicht im
Gang des Weltgeistes solchermaflen ,,autheben®, daf} sie

# Ebd. 22 (§ 3).

63

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu einer Einheit vermittelt wiirden. Negation zwecks
Identifizierung bleibt notwendig; selbst ein Staatenbund
wird sich einen Gegner suchen miissen, gegeniiber dem
er sich abgrenzen kann. Die Idee des Staates, sein Begriff
und Dasein, kann nicht gedacht werden ohne die gleich-
zeitige Angewiesenheit auf die endlichen, beschrinkten,
sich gegenseitig negierenden Volksgeister und Volkerin-
dividualititen. Die Besonderheiten der Volker sind ,in
ithrem Verhiltnisse zueinander ... die erscheinende Dia-
lektik der Endlichkeit dieser Geister, aus welcher der all-
gemeine Geist, der Geist der Welt, als unbeschrinkt
ebenso sich hervorbringt, als er es ist, der sein Recht ...
an ihnen in der Weltgeschichte, als dem Weltgerichte,
ausibt“.¥ Der jeweilige Volksgeist wird erst erkannt,
wenn er voll ausgebildet ist; seine Blite, in der er sich
selbst erkennt, fihrt damit zugleich zum Verfall seiner
Unmittelbarkeit. Die Erhebung ins Allgemeine durch
das Denken ist es, die die Besonderheit authebt. Insofern
gibt es eine dialektische ,,Authebung® der Volksgeister,
aber nur der konkreten Volksgeister, die Blite und Ver-
fall aus sich hervortreiben, nicht jedoch der Verfafitheit
der Staaten in Volksgeistern iiberhaupt; sonst gabe es tat-
sachlich doch ein ,,Ende der Geschichte®.

Die Einheit der antiken Polis ergab sich nicht zuletzt aus
der verbindenden Volksreligion, deren Gefahrdung dann
ebenso zur Auflésung der Polis beitrug. In der Religion
dricke sich, so Hegel, das Selbstbewufitsein eines Volkes
aus — ein freies Volk hat eine Religion der Freiheit. ,Da
der Geist nur als das wirklich ist, als was er sich weif3,
und der Staat, als Geist eines Volkes, zugleich das alle
seine Verhdltnisse durchdringende Gesetz, die Sitte und
das Bewufitsein seiner Individuen ist, so hiangt die Ver-

47 Ebd. 288 (§ 340).

64

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fassung eines bestimmten Volkes tiberhaupt von der
Weise und Bildung des Selbstbewufitseins desselben
ab.“#® Kunst, Philosophie und Religion, die doch bereits
auf der Hohe des absoluten Geistes stehen, sind zuriick-
gebunden an ihre Konkretion in einem bestimmten Volk
und dessen alle Verhiltnisse durchdringendes Selbstbe-
wufltsein. Zudem werden Kunst, Religion und Philoso-
phie jeweils Volkern und Epochen zugeordnet; die Ver-
wirklichung in einem Volksgeist gilt also auch fur diese
Zeugnisse des ,absoluten” Geistes.

Die Einstellung oder Gesinnung, die sich davon getragen
weif}, daff allgemeines und partikulares Interesse, subjek-
tiver und substantieller Wille dasselbe sind, ist nach He-
gel ,Patriotismus®. ,Diese Gesinnung ist Uberhaupt das
Zutraunen, ... daf mein substantielles und besonderes In-
teresse im Interesse und Zwecke eines Anderen (hier des
Staates) als im Verhaltnis zu mir als Einzelnem bewahrt
und enthalten ist, womit eben dieser unmittelbar kein
anderer fir mich ist und Ich in diesem Bewuftsein frei
bin. Unter Patriotismus wird hiufig nur die Aufgelegt-
heit zu aufSerordentlichen Aufopferungen und Handlun-
gen verstanden. Wesentlich aber ist er die Gesinnung,
welche in dem gewohnlichen Zustande und Lebensver-
haltnisse das Gemeinwesen fiir die substantielle Grund-
lage und Zweck zu wissen gewohnt ist. Dieses bei dem
gewohnlichen Lebensgange sich ... bewahrende Bewufit-
sein ist es dann, aus dem sich auch die Aufgelegtheit zu
auflergewohnlicher Anstrengung begriindet.“* Das Indi-
viduum, das sich in seiner Moralitit in der Sittlichkeit
der staatlichen Wirklichkeit wiederfindet und die allge-
meine Sittlichkeit als seine eigene erkennt, ist dabei an ei-

# Ebd. 239 (§ 274).
4 Ebd. 219 (§ 268).

65

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nem bestimmten Staat orientiert, in dem es sich konkret
,wiederfindet“. Der Patriotismus, der sich immer auf ein
Volk, eine Nation und nicht nur auf eine Rechtsordnung
bezieht, hat daher umgekehrt seine Kraft als Resultat der
im Staate bestehenden Institutionen und seiner Sittlich-
keit. ,,,Sittlichkeit* meint bei Hegel die Einheit der Indi-
viduen mit den ,sittlichen Michten® (§ 145) und ,notwen-
digen Verhiltnissen® (§ 148) eines je bestimmten, ge-
schichtlichen Volkes und Staates.“*® Zusammenfassend
1at sich daher festhalten: Die sittliche Substanz sind Fa-
milie, burgerliche Gesellschaft und Staat ,als die in der
freien Selbstindigkeit des besonderen Willens ebenso all-
gemeine und objektive Freiheit; — welcher wirkliche und
organische Geist a) eines Volkes sich ) durch das Ver-
hiltnis der besonderen Volksgeister hindurch v) in der
Weltgeschichte zum allgemeinen Weltgeiste wirklich
wird und offenbart, dessen Recht das hochste ist*.5!

Eine abstrakt normierende Theorie, die den Volkerindi-
vidualititen einen Platz zuwiese, verbietet sich fiir die
Hegelsche Rechts- wie Geschichtsphilosophie. Die Be-
wegung der Geschichte offenbart sich erst in threr Voll-
endung: es gilt daher, die konkrete Wirklichkeit in ihrer
Verniinftigkeit zu erkennen; im Aufzeigen dieses Gangs
des Geistes kann zugleich die Notwendigkeit dieses
Gangs erwiesen werden. So bezieht Hegel auch die gege-
bene Vielfalt der Staaten und Vélker in diese Verntinftig-
keit der Wirklichkeit ein. Im Prozef der Weltgeschichte
zeigen sie ihren guten Sinn, indem sie die Dialektik der
Entwicklung zum ,Fortschritt im Bewufltsein der Frei-
heit“ fordern und den absoluten Geist mithervorbringen;

0 M. Riedel: Zwischen Tradition und Revolution. Studien zu Hegels
Rechtsphilosophie, Stuttgart 1982, 53.
U G. W. F. Hegel: a. a. 0. 49 (§ 33).

66

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Bewegung ist zwar nicht unendlich, vielmehr
steleologisch“,®? d. h. mit einem Ziel, aber nicht einem
Ende der Geschichte. Die Individualititen der Volksgei-
ster sind ,Moment“ im Gang des Weltgeistes durch die
Weltgeschichte; dennoch sind sie damit nicht in ihrer Be-
deutung relativiert. Das Absolute und damit auch der
Weltgeist besteht nimlich bei Hegel letztlich ,nur in der
Totalitat seiner Entfremdungsformen®;* absolutes Wis-
sen heift das Wissen der Notwendigkeit dieser Entfrem-
dung. Die Konkretheit und Bestimmtheit der Volksgei-
ster hat deshalb bei Hegel durchaus ihr Recht gegentiber
der Allgemeinheit der Gattung Staat wie gegeniiber dem
»Weltgericht“. Mit der Hegelschen Philosophie der
Volksgeister haben wir daher ein ,verninftiges“, nim-
lich die Wirklichkeit als verntnftig begreifendes ,herme-
neutisches® Modell, wie Nationen und ,Volksgeister®
gedacht werden konnen. Die Besonderung des das Allge-
meine darstellenden Staats in Nationen ist dabei weder
das Letzte, vielmehr Moment, noch eine Partikularitit,
die es als solche iberhaupt zu tiberwinden gelte. Politik
und Ethik, der Zusammenhang von Nation und Staat
wie der Zusammenhang von Nation und Individuum,
kommen zur Geltung: das moralisch handelnde Indivi-
duum findet sich in der substantiellen Sittlichkeit des
konkreten Staates wieder, der in einem bestimmten Geist
gepragt ist. Die subjektive Moralitit wird aufgehoben
und damit als aufgehobene bewahrt in der objektiven
Sittlichkeit der Allgemeinheit des Staates.

Als ,aufgehobene® erscheint die Moralitat gegentiber der

52 W. Marx: Hegels Phinomenologie des Geistes, Frankfurt a. M.
21981, 98.

53 W. Becker: Demokratie und die dialektische Theorie der Geschich-
te, in: Elemente der Demokratie, Stuttgart 1985, 107.

67

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

substantiellen Sittlichkeit aber eindeutig zuriickzustehen.
Die ,,wahre“ Freiheit ist fir Hegel nicht Willkir, son-
dern Gehorsam gegeniiber dem selbstgegebenen Gesetz,
wobei durch die Verkorperung der Freiheit als objektiv
gewordener und ,konkreter” in Gesetz und Institutio-
nen, Freiheit schlieflich Gehorsam gegeniiber dem Staat
wird.> Die Legitimation des Rechtsstaates ergibt sich
durch die Positivierung des Rechts im Gesetz, nicht
durch die Individuen selbst; dem entspricht die Zurick-
weisung des Vertragsmodells fir die Konstitution des
Staates. Der Staat ist somit ,letztlich gottlichen Ur-
sprungs“;>® die Attribute, mit denen der Erbmonarch
ausgestattet wird, tragen ebenfalls zur Vergottlichung
bei.*® Wenn dem Staat als Vollendung der Sittlichkeit die
patriotische Identifizierung zuteil wird, ,,weil verniinfti-
ge Subjekte sich in thm wiederzuerkennen® vermogen,
liegt die ,Entscheidung daruber, inwieweit die Institu-
tionen als die den Subjekten eigenen aufgefafit und in der
Tat ausgefullt werden, ... bei den Betroffenen ... Ein
Staat, der das gesamte Wesen von Subjektivitit fir sich
reklamiert, nimmt sich selber die Legitimationsbasis,
insofern die in ithm aufgehobenen Subjekte gar keine
Moglichkeit mehr haben, zwischen der Entfremdung in
einem Apparat und der Versohnung in einer sittlichen
Lebenswelt zu unterscheiden.“%” Die individuelle ,,Will-

5 Vgl. N. Bobbio: Hegel und die Naturrechtslehre, in: M. Riedel
(Hg.): Materialien zu Hegels Rechtsphilosophie 2, Frankfurt a. M.
1975, 81-108, 100.

% Vgl. I. Fetscher: Hegels Lehre vom Menschen, Stuttgart-Bad Cann-
statt 1970, 224.

% Vgl. H. Ottmann: Individuum und Gemeinschaft bei Hegel. I: He-
gel im Spiegel der Interpretationen, Berlin/New York 1977, 384.

7 R. Bubner: Geschichtsprozesse und Handlungsnormen. Untersu-
chungen zur praktischen Philosophie, Frankfurt a. M. 1984, 210 f.

68

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kurfreiheit“ der Individuen droht in der Allgemeinheit
zu verschwinden, wenn Vernunft, Freiheit und Sittlich-
keit in dieser schon ,wirklich“ sind. Dementsprechend
tritt auch im Volks- und Nationbegriff die kollektive
Seite weit mehr in Erscheinung als etwa die politische
Komponente der Franzésischen Revolution, die sich
historisch dem Zusammenhang der ,Nation“ mit den
Freiheits- und Burgerrechten verdankt. Die Hegelsche
Darstellung scheint sich demgegeniiber harmonisieren-
den Vorstellungen einer ,organischen“ Volksidee zu ni-
hern,® wie sie sich in konservativen Richtungen des 19.
und 20. Jahrhunderts finden. Tatsichlich hat man sich
dabei, wenn auch nicht durchgingig, auf Hegel berufen:
so glaubte die ,neuhegelianische Rezeption der Rechts-
philosophie nach dem Ersten Weltkrieg®, die ,,Gemein-
schaft“ bei Hegel — als ,Gemeinschaft des Volkes im
Staat“ — formuliert zu finden; ,ihr Ziel ist (dabei) die
Apologie der Volksgemeinschaft, die ... Revision der
burgerlichen Freiheiten zugunsten einer ,Volksord-
nung*“.>? Die starke hegelsche Betonung der objektiven
Sittlichkeit gegeniiber der subjektiven Moralitit sowie
der Gemeinschaftlichkeit von Volk und Nation gegen-
tber der Partizipation des Individuums passen tatsich-
lich zusammen, sofern es iibergeordnete objektive Gro-
fen sind, hinter denen das einzelne Subjekt ganz zuriick-
zutreten scheint. Beide Faktoren lassen daher Hegels
Deutung des allgemeinen Staats und der besonderen

58 Wihrend bei Hegel der Volksgeist Konkretion des Rechts ist, dessen
letzte Quelle das Gesetz als Mafistab der Rechtsordnung bleibt, bricht
in der Romantik und Romantischen Rechtsschule das Gewohnbheits-
recht des Volks das Kiinstliche der Staatsorgane, so N. Bobbio: a. a. O.
85 f.

3 M. Riedel: Einleitung, in: M. Riedel (Hg.): Materialien zu Hegels
Rechtsphilosophie 1, Frankfurt a. M. 1978, 31.

69

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volksgeister nicht mehr plausibel erscheinen; das Ver-
haltnis von Subjekt und sozialem Ganzen ist offensicht-
lich auch mit Hegels Revision des Modells von Sittlich-
keit und konkreter Gemeinschaft nicht mehr angemessen
zu treffen.

70

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Eine Ethik der Nation

Der historische Uberblick von der Polis bis zur ,Sattel-
zeit“, der sich ideengeschichtlich am Verhiltnis von Indi-
viduum und sozialem Ganzen orientierte und die Ent-
wicklung hin zur Nation als Reaktion auf die neuen Be-
dingungen der Moderne zeigte, verdeutlichte zugleich,
dafl eine Ubertragung des aristotelischen Modells der
Polis-Sittlichkeit auf die Nation nicht ohne weiteres
moglich ist. Auch der ,Neoaristoteliker Hegel, der an-
tike Sittlichkeit und neuzeitliche Subjektivitit im moder-
nen Staat vermittelt und diesen Staat sittlich von der To-
talitdt des Volksgeistes bestimmt und konkretisiert sieht,
versucht nicht, Polis und Nation einfach zu identifizie-
ren.

Die aristotelische Polis 1st geschichtlich auseinanderge-
treten in Staat und Gesellschaft; als weitere Differenzie-
rungsstufe kommt die Nation hinzu, deren Verhaltnis zu
Staat und Gesellschaft noch nicht geklirt ist. Die Auflo-
sung der traditionellen sozialen Bindungen religioser, re-
gionaler, dynastischer und standisch-feudaler Art, an de-
ren Stelle sich die neue Loyalitit zur nun politisch ver-
standenen Nation anbietet und durchsetzt, betrifft mit
der sozialen Zuordnung des Individuums auch dessen
sittliche Orientierung. Die Entdeckung des Individuums
und der Subjektivitit gilt als Errungenschaft der Neu-
zeit; im Ubergang von den sich auflésenden Strukturen
des Mittelalters zur Neuzeit verlieren die herrschenden
Selbstverstandlichkeiten ihre Geltung — das Individuum

71

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird sittlich auf sich selbst zurickgewiesen. Die grofite
Spaltung der Gesellschaften Alteuropas sind die Reli-
gionskriege; Religion bedeutet nicht mehr Einheit, son-
dern Differenz: das Gewissen des einzelnen ist gefordert.
»Ein Handlungszusammenhang, der durch eine irreversi-
ble Krise seiner Grundlagen die kognitive Eindeutigkeit
und normative Verbindlichkeit verliert, muff unvermeid-
lich die Frage nach einer Instanz auslosen, die auf nexe
Weise die Sicherheit des Handelns und die Moglichkeit
der Identifizierung von seiten der handelnden Subjekte
zu gewihrleisten vermag. Diese Instanz kann nur das aus
der Notwendigkeit der Erhaltung seiner selbst auf sich
selbst verwiesene, in der Sorge um das eigene Seinkon-
nen um sich selbst wissende und aus diesem Wissen han-
delnde Subjekt selbst sein.“!

Nicht nur die Ausdifferenzierung von Staat, Gesellschaft
und Nation auf der sozialen und politischen Seite, son-
dern cbenso die Gegeniiberstellung von moralischem
Subjekt und Gemeinwesen auf der anderen ,ethischen®
Seite sind daher die Bedingungen, unter denen die Frage
nach Nation und Sittlichkeit zu stellen und zu beantwor-
ten ist.

Vom Modell der Polis kann angesichts dieser verander-
ten Bedingungen ,modellhaft“ der Gedanke bleiben, daf}
das ,gute Leben“ des Menschen sich erst in der Gemein-
schaft verwirklicht und daf der einzelne dieses in seiner
Konkretion nxr im Ethos einer gegebenen Gemeinschaft
erfahren kann. Nur mit diesem urspriinglich aristoteli-
schen Gedanken lafi¢ sich aber eine kollektive Sittlichkeit
im Verhaltnis zur subjektiven Moralitit konzipieren, die
diese Moralitat in ihren konkreten Inhalten von der Sitt-

I L. Honnefelder: Die ethische Rationalitit der Neuzeit, in: Handbuch
der christlichen Ethik I, Freiburg/Basel/Wien 1978, 19-45, 26.

72

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit des Ethos bestimmt sein liflt. Unbeschadet der
Unbedingtheit der Subjektivitit, geht es in einer Ethik
des Ethos darum, diese Unbedingtheit und die Bedingt-
heit der Lebensform, in der das Subjekt moralisch lebt,
tberhaupt in ein Verhiltnis zu setzen. Allein in diesem
Zusammenhang des Ethos liflt sich auch das Thema
,Nation und Sittlichkeit“ behandeln.

Hegel begreift angesichts der neuzeitlichen Differenzie-
rung in Staat, Gesellschaft und Subjekt ,Nation® als Be-
stimmtheit des Staates, durch die nimlich der einzelne
Staat nach auflen sich von anderen abgrenzt und nach in-
nen das Recht positiviert, in dem sich das Individuum
sittlich ,,wiederfindet“. Als Konkretion des eigentlich
universalistischen Staatsbegriffs ist die Hegelsche Zuord-
nung der Nation durchaus einleuchtend — weil es den
Menschen, die Gemeinschaft und den Staat ,nur im Plu-
ral gibt“.? Dennoch befriedigt Hegels Lehre von den
»Volksgeistern“ nicht — dies nicht nur wegen moglicher
systematischer Implikationen der gesamten Geistphilo-
sophie, sondern weil die subjektive Moralitit, wie im ari-
stotelischen Modell, doch nicht geniigend beriicksichtigt
und iiberdies ein ,,Wiederfinden® des Subjekts in der na-
tional gepragten Sittlichkeit des Staates nicht recht vor-
stellbar erscheint.

Systematische Uberlegungen sind daher trotz philoso-
phiehistorischer Vorbilder angebracht, um das Problem
des Verhiltnisses von Nation und Ethos grundlegend zu
behandeln. Zunichst ist eine Darstellung des allgemeinen
Zusammenhangs von Individuum, Gesellschaft und Staat
speziell in ethischer Perspektive notwendig (A. 1.), in

2 So formuliert von M. Hittich: Von der Unentbehrlichkeit der Vater-
lander, in: K. Weigelt (Hg.): Patriotismus in Europa, Bonn 1988, 123-
130, 123.

73

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den auch die Kollektivform Nation eingeordnet werden
kann. Das eigentlich moralische Verhiltnis von absolu-
tem unbedingtem Subjekt und den bedingten sittlichen
Lebensformen der Gemeinschaft wird unter dem Begriff
des Ethos gefaflt (A. 2.), wobel insbesondere die Bedeu-
tung von Geschichtlichkeit und Geschichte fur das Ethos
zur Sprache kommen miissen (A. 3). Schlieflich gilt es,
Nation und Ethos aufeinander zu beziehen; dabei ist
deutlich, dafl es sich nicht um eine Identifizierung oder
Parallelsetzung handeln kann, sondern um differenzier-
tere Zusammenhinge (B.).

74

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A. Der ethische Ansatz

1. Individuum, Staat, Gesellschaft

a) Das Individuum

Das neuzeitlich entdeckte Prinzip der Subjektivitit be-
deutet moralisch fur das Individuum: Autonomie. Seine
Freiheit, die sich traditionell aus der Vernunftfahigkeit
des Menschen und der Distanz zur naturalen Bediirfnis-
struktur begriindet, gewinnt damit eine ,neue Qualitat”
als ,nicht mehr teleologisch“ verstandene, sondern
wselbstgesetzliche Freiheit“.? Freiheit heifit nicht mehr
Wahlfreiheit zwischen ,iiberindividuellen, subjekttran-
szendenten“ Moglichkeiten,* sondern gibt sich selbst ihr
Gesetz und ist selbst Grund der Verbindlichkeit; Han-
deln ist nicht Nachvollzug, sondern stiftet den Hand-
lungszusammenhang. Sittlichkeit wird Selbstbestimmung
des Subjekts; auch wenn sich das Subjekt im Handeln
auf auflerhalb seiner Liegendes und Griindendes bezieht,
ist Kriterium das Prinzip der subjektiven Personalitat.

Von ,Moralitit“ kann daher im engeren Sinne nur in be-
zug auf das Subjekt gesprochen werden; die Moralitat ist
eine Eigenschaft von handelnden Personen. Es ist das In-

? Vgl. W. Kasper: Kirche und neuzeitliche Freiheitsprozesse, in: Jah-
res- und Tagungsbericht der Gorres-Gesellschaft 1987, Kéln 1988, 5-8,
7.

+ Vgl. W. Becker: Die historische Entstehung der liberalen Freiheiten,
in: Elemente der Demokratie, a. a. O. 12.

75

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dividuum, auf das es moralisch ,, ankommt®. ,Person® ist
die konkrete Subjektivitit, ,,Individuum® jeder Mensch,
dem allein aufgrund seines Menschseins auch das Sub-
jektsein zuerkannt werden mufl. Damit ist der Begriff
der Menschenwiirde angesprochen: Menschenwiirde als
Prinzip bedeutet, dafl jeder Mensch, unabhingig von
dem, was er sozial oder in anderer Hinsicht darstellt, als
fahig zum sittlichen Subjektsein gelten mufl. Das Sub-
jektsein, die Selbstbestimmung als Qualitat der Sittlich-
keit, ergibt sich mit der Zugehorigkeit zur Menschheit.
Die Fihigkeit zur Freiheit und Autonomie entspringt der
Vernunftbegabtheit des Menschen: er hat Freiheit durch
Vernunft. Diese gehort zu seiner Definition als ,,animal
rationale“: Menschenwiirde, die Zuschreibung von Sub-
jektsein, Freiheit und der Fihigkeit zur sittlichen Selbst-
bestimmung ist daher universal. Das Prinzip der Subjek-
tivitat wird vorausgesetzt; es ist in seiner Gultigkeit als
nicht abhingig von staatlich-rechtlicher Normierung
oder von gesellschaftlicher Anerkennung, sondern als
vorgingig zu denken. Es laflt sich begrinden als Bedin-
gung der Moglichkeit von Moralitat — soll uberhaupt von
Moralitit die Rede sein, mufl die durch die menschliche
Vernunft und Freiheit gegebene Autonomie als Grundla-
ge der Moralitit vorausgesetzt sein. Die normative Gel-
tung des Prinzips der Subjektivitit und der Menschen-
wiirde ist damit wiederum die universaler Gultigkeit.

Die bedeutendste Formulierung und Begriindung dieses
Prinzips ist die des Kategorischen Imperativs Kants in
der ,Menschheitsformel: ,Handle so, dafl Du die
Menschheit sowohl in Deiner Person als in der Person
eines jeden andern jederzeit zugleich als Zweck, niemals

5> Vgl. W. Kluxen: Fortpflanzungstechnologien und Menschenwiirde,
in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 11 (1986) 4 ff.

76

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

blof als Mittel brauchst.“¢ Jeder Mensch ist, als ,ver-
nunftige Natur®, Zweck an sich selbst. Diese Position
hat absolute Bedeutung; der Wert des Menschen ist nicht
von anderem abhingig oder bedingt, das moralische Sub-
jekt zeichnet sich vielmehr durch seine Unbedingtheit
aus. Das Prinzip der subjektiven Personalitit und Mora-
litat ist damit als unbedingt, absolut und uniiberholbar
erwiesen. Den Anderen gegenuber als ,Mit“subjekten
entwickelt sich ein Verhiltnis von Rechten und Pflich-
ten; das eigene Subjektsein bedeutet die Anerkennung
anderer Menschen als Subjekt, die den Anspruch ihrer
Menschenwiirde ebenso geltend machen konnen. Die
Universalitit des Prinzips heiflt daher Geltung ,fir je-
dermann®.

Die Begriindung des Kategorischen Imperativs im Ge-
samtzusammenhang der Moralphilosophie Kants — nim-
lich der Standpunkt im ,Reich der Zwecke® — 1aflt sich
diskutieren, ihre Schlissigkeit bezweifeln. Das Prinzip
der Menschenwiirde selbst scheint davon nicht in seiner
Geltung betroffen; die Normativitat hat sich offensicht-
lich von ihrem historischen wie systematischen Ur-
sprungsort und seinen spezifischen Primissen gelost. Si-
cherlich lafit sich der Kategorische Imperativ in revidier-
ter Form transzendentalpragmatisch als Bedingung jedes
moralischen Diskurses neu und ohne die kantischen Vor-
annahmen begriinden; das sittliche Subjektsein muf
schlechthin vorausgesetzt sein. Die geschichtswirksame
Durchsetzung des Gedankens beruht aber offensichtlich
nicht auf seiner systematischen Begriindung und ist da-
her auch nicht von deren eigener Problematik beriihrt;
vielmehr scheint mit dem Begriff der Menschenwiirde als

¢ 1. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Kants Werke, Aka-
demie-Textausgabe 1V, 429.

77

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Formulierung des Selbstseins des Menschens und seines
absoluten Eigenwerts eine Einsicht getroffen, die sich
aufgrund ihrer hohen Plausibilitit durchgesetzt hat.” Die
Universalitat bedarf deshalb aber ihrer Anerkennung;
diese Anerkennung ist geschichtlich selbstverstindlich
geworden und mittlerweile faktisch ,vorausgesetzt“. Die
Einheit der Menschheit in der technischen Welt und die
damit gegebene tatsichliche Gleichheit der Menschen
vor globalen Problemen hat mit zu dieser fraglosen An-
erkennung beigetragen. Mag es sich auch oft nur um
Lippenbekenntnisse handeln, so ist doch der Zwang zu
solchen Lippenbekenntnissen ein Indiz fir die Unab-
weisbarkeit dieser Idee — Verletzung und Bestreitung
sind rechtfertigungsbediirftig.

Mit den Forderungen der Menschenrechte schlagt sich
das Prinzip der menschlichen Freiheit und des sittlichen
Selbstseins politisch nieder. Wihrend die Idee der Men-
schenwiirde als urspriinglich christliches Gedankengut
betrachtet werden kann — jeder Mensch ist unmittelbar
zu Gott —, sind die Menschenrechte demgegeniiber spe-
zifisch neuzeitlich.® Die ,Menschenwiirde® 1iflt sich da-
bei als Begriindung der ,Menschenrechte“ konzipieren:
die fundamentale Freiheit driickt sich in konkreten poli-
tischen Freiheitsrechten gegeniiber Staat und Gesell-
schaft aus, die vorstaatlich und vorgesellschaftlich anzu-
siedeln sind. Die Menschenrechte sind somit ebenfalls
universal; sie werden im Gegensatz zu den burgerlichen
Ehrenrechten als nicht abzusprechendes Eigentum ge-
dacht. Strittig ist nicht die Idee der Menschenrechte, son-

7 Vgl. L. Honnefelder: Menschenwiirde und Menschenrechte. Christli-
cher Glaube und die sittliche Substanz des Staates, a. a. O. 239-264.

8 Vgl. R. Spaemann: Uber den Begriff der Menschenwiirde, in: Das
Natiirliche und das Verniinftige, Miinchen 1987, 77-106.

78

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern die Frage, welche Freiheiten dazuzurechnen sind -
nicht nur die liberalen Freiheitsrechte, sondern auch so-
ziale Rechte, wie ein Recht auf Arbeit, auf betriebliche
Mitbestimmung? Beurteilungsmafistab kann dabei wie-
derum nur die Menschenwiirde sein. Aber dieser Gedan-
ke ist zunichst ,leer”; die Leerheit eines Prinzips spricht
dabei nicht gegen dieses Prinzip, sondern erweist es als
Prinzip allgemeiner Art, das sich dadurch gerade aus-
zeichnet. Als oberstes Prinzip ist es durch seine Allge-
meinheit und Formalitit unbestritten. Die jeweilige An-
wendung ist fraglich; denn dabei muff bestimmt werden,
was unter Menschenwiirde inhaltlich zu verstehen sei.
Rein negativ sind jedoch bereits eine Reihe von Anwen-
dungen ausgeschlossen; die Unantastbarkeit der Men-
schenwiirde, die Anerkennung des Anderen als Mit-Sub-
jekt und die Beschreibung des Miteinander als eines Ver-
hiltnisses von Rechten und Pflichten geben bereits deut-
liche Bedingungen an. Was positiv zu folgern ist, ergibt
sich nicht von selbst, sondern bedarf der Reflexion und
eventuell auch der Entscheidung. Diese Entscheidung
wie jede Konkretion des allgemeinen Prinzips der Men-
schenwiirde muff sich legitimieren durch einen Begriin-
dungszusammenhang im Hinblick auf dieses oberste
Prinzip. Die Legitimation geschieht also durch Einsicht;
das Prinzip der Subjektivitit enthilt daher als Beurtei-
lungsprinzip ein starkes Moment der Reflexion und be-
deutet damit eine ,Steigerung” von Rationalitat.’ Ratio-
nalitat und Reflexion gehoren zu diesem Prinzip; seine
Anwendung mufl sich durch einen deutlichen Begriin-
dungszusammenhang ausweisen und ihre Legitimation
durch Einsicht gewinnen.

? Vgl. L. Honnefelder: Die ethische Rationalitat der Neuzeit, a. a. O.
29, 40, 44.

79

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Beurteilungsmafistab der Menschenwiirde als des
sittlichen Subjektseins jeder Person aus, das als untiber-
holbare und absolute Position erweisbar ist, muf§ auch
das Verhaltnis des Individuums zum sozialen Ganzen
normativ bewertet werden. Die Konkretion der Men-
schenwiirde in Staat und Gesellschaft kann nun nicht so
zu denken sein, daff die Idee vollstindig und ,ohne
Rest* verwirklicht wiirde. Die Kollektivformen miissen
sich ethisch vielmehr dadurch ausweisen, daf} die Mog-
lichkeit zu einem Leben gemif der sittlichen Selbstbe-
stimmung des Subjekts gegeben ist.

b) Die Gesellschaft

Der Mensch ist auf andere Menschen angewiesen; er lebt
immer in Gesellschaft mit anderen. Die Ausnahme des
Einsiedlers bestatigt die Regel, denn er bezieht seine Exi-
stenz, seine Sprache und auch das Ideal der einsiedleri-
schen Lebensform aus der Gemeinschaft, aus der er
stammt, in der er aber nicht aktuell lebt.

Schon als Bediirfniswesen findet sich der Mensch auf an-
dere verwiesen, aber auch um ,,des guten Lebens willen®
—nicht nur des Uberlebens wegen — wie Aristoteles sagt. '
Die Gemeinschaft bietet Moglichkeiten menschlicher
Selbstverwirklichung, die dem Einzelnen ohne sie nicht
gegeben wiren. Arbeitsteilung, Verteidigung, Ptlege des
Ritus, Sorge fir die Nachkommenschaft gehoren ebenso
dazu wie die Gemeinsamkeit der Sprache, Informatio-
nen, Verwandtschaft und Kultur. ,Gesellschaft“ hat es
daher immer gegeben, soweit mit diesem Begriff allge-

10 Vgl. Aristoteles: Politik, tibersetzt von E. Rolfes, mit einer Ein-
leitung von G. Bien, Hamburg #1981, 4 (1252 b 29) sowie 95 (1280 b 30
—1281a5).

80

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mein soziale Zusammenschliisse von Menschen gemeint
sind. Die Differenz von Staat und Gesellschaft setzt
dagegen voraus, dafl die unmittelbare Einordnung des
Individuums in die Gemeinschaft nicht mehr besteht,
sondern daf8 offentlicher und privater Bereich getrennt
sind.!" Insofern kann man schon bei der aristotelischen
Polis von Staat und Gesellschaft reden; in der politischen
Philosophie wird jedoch ohne diese Differenzierung bis
ins 18. Jahrhundert von der ,societas civilis“ gesprochen.!?
Die Unterscheidung wird erst neuzeitlich relevant mit
der Ausbildung des ,starken®, souverinen Staates, dem
die Biirger im Vertragsmodell ebenfalls als Kollektiv,
niamlich als Gesellschaft, gegeniiberstehend gedacht wer-
den. Mit Hegel wird die Thematik aber erst explizit for-
muliert und theoretisch erfaflt: Gesellschaft ist der Ort
der Austragung divergierender Einzelinteressen, der
Staat macht demgegeniiber das Allgemeine zum Gegen-
stand seiner Sorge.

Gesellschaft ist demnach das Frihere; Menschen sind
immer sozial organisiert, dies aber nicht unbedingt im
Rahmen staatlicher Verfafitheit. Eine Ordnung gibt es
bereits auf gesellschaftlicher Ebene, zwar nicht in — staat-
lichen — Rechtsregeln, aber in Form vorstaatlicher Insti-
tutionen, Traditionen und Sitten. Mit einem Sammelbe-
griff kann man diese Objektivationen ,,Kultur® nennen,
wie sie die philosophische Anthropologie von ,Natur®
absetzt. Dazu gehoren die Sprache und damit ein ,,Welt-

' Vgl. P. Koslowski: Gesellschaft und Staat. Ein unvermeidlicher
Dualismus, Stuttgart 1982, Einleitung.

12 Vgl. M. Riedel: Zwischen Tradition und Revolution, a. a. O. 174;
und: Birgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel. Grundprobleme
und Struktur der Hegelschen Rechtsphilosophie, Neuwied/Berlin
1970, 255 1.

81

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bild“, Institutionen wie Ehe- und Verwandtschaftsfor-
men und Sitten von der Totenehrung bis zur Efgewohn-
heit. Institutionen und Sitten sind Ordnungen und Ver-
haltensmuster, die tradiert und eingetibt werden. Inner-
halb dieser Gesamtstruktur gibt es schon in ,,primitiven®
Kulturen Pluralitat: nimlich differenzierte Verhaltens-
muster und verschiedene Handlungsvorstellungen fir
unterschiedliche Personengruppen. Frauen haben andere
Sitten, Rollen, in manchen Kulturen sogar andere
Sprachregeln als Minner, eine Sonderrolle hat der fur
den Kult zustindige Priester. Selbst in einer einheitlich
erscheinenden Gesellschaft sind daher verschiedene Teil-
systeme integriert; gemeinsam bleibt der Kommunika-
tionszusammenhang, in dem alle Mitglieder und Teile
miteinander stehen. Pluralitit der Normen, Pluralitit der
gesellschaftlichen Teilsysteme — die Gesellschaft ist so-
ziale Einheit in Vielheit. Handlungsmuster und Ord-
nungsmodelle miissen nicht zur Ginze und in jeder Hin-
sicht harmonieren; auch in einer ,idealen® Gesellschaft
ist es denkbar, daff Regeln miteinander konfligieren. Wi-
derspruchliche, auch sinnlos gewordene Traditionen
konnen weitergegeben werden.

Der Einzelne ordnet sich in die Gesellschaft, in die er
hineingeboren wird, ein, indem er in bestimmte soziale
Kontexte einriickt. Dafar scheint der Begriff der ,Rolle”
geeignet, der ein allgemeines und grundlegendes Verhilt-
nis des Menschen zu jeglicher Form von Sozialitit trifft,
das daher als universal unterstellt werden kann. Den so-
ziologischen und anthropologischen Studien Helmuth
Plessners zufolge, ist mit ,Rolle“ nicht ein ,beliebiges
Verhaltenskorsett“, sondern ,ein  gesellschaftliches
Funktionselement“ gemeint; die Rolle ,steht mitsamt
den von ihr ausgehenden und an sie geknupften Erwar-
tungen einer Leistung dem Individuum objektiv gegen-

82

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tber“.”® In keiner einzelnen Rolle geht das Individuum
dabei auf; jeder trigt verschiedene Rollen: Vater, Sohn,
Rechtsanwalt, Kollege. Das Individuum findet sich in
der Rolle, es hat damit einen Status, mit dem es sich
identifizieren kann. Dennoch wird es nie durch eine sei-
ner Rollen vollstandig definiert. Dadurch bleibt es ,hin-
ter der Rollenstruktur und ihren gesellschaftlichen
Funktionen Individuum ,ineffabile“. Es gibt den Men-
schen daher zwar nicht auflerhalb irgendwelcher Rollen,
vielmehr kann er auch sich selbst nur durch und in Rol-
len begegnen; aber man billigt thm ,einen Abstand von
seiner gesellschaftlichen Existenz zu, ... der einzelne ist
nie ganz das, was er ,ist““.!* Der Begriff der Rolle ent-
spricht daher ,der Idee des Menschen als eines zwar auf
eine soziale Rolle tberhaupt verwiesenen, aber nicht
durch eine bestimmte Rolle definierten Wesens“.!> Seine
Individualitit, die er einerseits nur im sozialen Zusam-
menhang, in der Begegnung mit anderen und auf diesem
Umweg mit sich selbst, gewinnen kann, hebt sich ande-
rerseits dadurch keineswegs wieder auf, sondern wird
gleichzeitig erfahren und gegen auflen bewahrt. Der Rol-
lenansatz beschreibt ein Grundverhiltnis des Menschen
zu seiner sozialen Gemeinschaft, in dem dem Prinzip der
Menschenwiirde entsprochen wird: sofern der Einzelne
nicht in einer seiner Rollen ,aufgeht®, bleibt die Subjek-
tivitait und Autonomie gewahrt. Sowohl der implizierte
Abstand zwischen Rollentrager und Rollenfunktion als
auch die Verschiedenheit aufeinander nicht rickfithrba-
rer Rollen garantieren einen Freiraum fur das Indivi-

13 H. Plessner: Die Frage nach der Conditio humana. Aufsitze zur
philosophischen Anthropologie, Frankfurt a. M. 1976, 66.

'+ Ebd.

1> Ebd. 68.

83

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

duum, der einem Akt der Anerkennung seiner Men-
schenwiirde entspricht.!®

c) Die Sittlichkeit der Gesellschaft

Bezeichnet ,Moralitat“ im engeren Sinne die subjektive
Bedeutung des Ethischen, so ist mit ,Sittlichkeit* im
nachkantischen, vor allem durch Hegels Rechtsphiloso-
phie geprigten Sprachgebrauch die kollektive Moral in
der Gesellschaft angesprochen. Wird der Begriff der Sitt-
lichkeit gebraucht und nicht von vorneherein ein auf die
subjektive Moralitit verengter Moralbegriff, wird damit
der Einbindung des Individuums in eine bestimmte Ge-
sellschaft mit ihren jeweiligen Sitten, Handlungsvorstel-
lungen und Normen Rechnung getragen, und zwar in
der Weise, daff der kollektiven Moral auch ,,moralische
Bedeutung fiir das autonome Individuum zugeschrieben
wird: Normen sind dem einzelnen Subjekt ,als Inhalte
des kollektiven Bewufltseins jenes Lebenskreises vorge-
geben ..., dem es angehort ... Das subjektive Apriori ...
wird selbstverstandlich vorausgesetzt und durch die An-
nahmeerwartung gerade angesprochen. Aber es ist un-
denkbar, daff ein Individuum aus dem ithm innewohnen-
den Apriori jene Konkretion leistet, die seine Existenz
im vorgegebenen sozialen Kontext ... ermoglicht; das
wire einer Forderung vergleichbar, sich selbst eine Spra-
che zu schaffen.“

Wie bestimmte Rollen treten dem Individuum auch be-
stimmte Normen ,,objektiv gegenuber®, deren Erfullung

16 Vgl. R. Spaemann: Uber den Begriff der Menschenwiirde, a. a. O.
92.

7 W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Handbuch der christlichen Ethik
11, Freiburg/Basel/Wien 1978, 518-532, 519.

84

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesellschaftlich erwartet wird. Daher kann die Sittlich-
keit — zunichst — auch im Sinne von ,,Kultur® verstanden
werden: Handlungsmuster werden tradiert als Teil der
gesellschaftlich bereits erbrachten Kulturleistung. Das
gesellschaftliche Ethos wirkt in der Art einer Institution
und erfillt den Gehlenschen Begriff der ,Entlastung®
und , Hintergrunderfillung“.'®

Dem verbindlich gemachten Anspruch mufl begegnet
werden; entsprechend kommt die subjektive Moralitit
zum Zuge, sofern Normen als solche erkannt und den
Normvorstellungen entsprochen oder nicht entsprochen
wird. Die Rede von ,Sittlichkeit* impliziert dabei, daf}
die Normen und Handlungsanspriiche, denen sich das
Individuum in der Gemeinschaft zu stellen hat, in der
Regel bewahrte und daher ,gute“ Normen sind. Wenn
der Einzelne in seiner Gemeinschaft ein Leben ,gut®
fithren kann, nimlich so, daf} seine subjektive Personali-
tit zum Tragen kommt, ist das gesellschaftlich geltende
Ethos fir den Menschen, der darin lebt und gut lebt, als
»gut® ausgewiesen. Sofern daher die moralische Verfafit-
heit der Gesellschaft allgemein ihm ein ,,gutes Leben er-
moglicht, kann thm zugemutet werden, auch einzelne
konkrete Normen anzunehmen und ihnen zu entspre-
chen. Ein Grofteil der erhobenen sittlichen Anspriiche
gegentiber dem Mitglied der sozialen Gemeinschaft wird
insofern nicht mehr der jeweiligen moralischen Uberle-
gung und Entscheidung bedirfen. Damit ist allerdings
noch nicht gesagt, wie sich Moralitit und Sittlichkeit so

'8 Vgl. zu dieser Begrifflichkeit, die das Wesen der ,Institution cha-
rakterisiert, bei ihrem Urheber A. Gehlen: Urmensch und Spitkultur.
Philosophische Ergebnisse und Aussagen, Wiesbaden 31986, 71-21; vgl.
W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Philosophisches Jahrbuch 73 (1966)
350.

85

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verhalten, daff Normen sich als eindeutig sittlich auswei-
sen konnen, dafl ein ,falsches“ oder ,schlechtes“ Ethos
als solches qualifiziert werden kann, und was im Rahmen
der Sittlichkeit eigentlich ,Moralitat“ heiflt. Zunichst ist
die Gesellschaft zumindest im Sinne von Kultur, Institu-
tionen und Traditionen als Ort der ,Sittlichkeit“ deut-
lich, die Hegel nur dem Staat zuschreiben wollte, demge-
gentber die pluralistisch strukturierte Gesellschaft ledig-
lich Entfremdung von der urspriinglichen Sittlichkeit be-
deuten sollte.

d) Der Staat

Anders als Hegel betrachtet man heute in der Regel den
Staat, ob man ihm Sittlichkeit zuschreibt oder nicht, pri-
mir funktonal als zweckdienliche Einrichtung. Der
Staat ist Herrschaftsordnung, die den divergierenden
Teilsystemen der Gesellschaft gegeniibersteht; er tragt
Sorge fur das ,,Allgemeine®, das die Gesamtheit der Ge-
sellschaft betrifft: Sicherheit, Frieden, Schutz von Person
und Eigentum, Ausgleich gesellschaftlicher Gegensitze,
Durchsetzung des Rechts. Dadurch wird das Leben der
Gesellschaft innerhalb seiner Rechts- und Friedensord-
nung in ihrer Pluralitit gewihrleistet. Der Staat bietet
und garantiert die Rahmenbedingungen, unter denen die
einzelnen Birger und die Gesellschaft als ganze leben
konnen.

Das klassische Modell des Thomas Hobbes charakteri-
siert den neuzeitlichen Staat: Weil der einzelne nichts
von seinen naturgegebenen Rechten hat, wenn er sie per-
manent gegen die anderen geltend machen mufi, treten
alle thre Rechte an einen Dritten ab, der Schutz und
Ordnung gewahrleistet, so dafl die Menschen im so ent-
standenen ,souverinen“ Staat ihre nunmechr einge-

86

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schriankten und neu zugeteilten individuellen Rechte aus-
tben koénnen. Indem der Staat den Frieden gegen den
Biirgerkrieg sichert, ermoglicht er die Lebensgestaltung
nach Wunsch. Problematisch beim Hobbesschen Levia-
than ist allerdings, dafl die Burger nicht vor dem all-
machtigen Staat geschiitzt sind, so daf} sie unter Umstan-
den ihre Rechte wiederum nicht wahrnehmen konnen.
Bleibendes Kennzeichen dieses Staatsmodells ist jedoch
das Gewalt- und Gesetzgebungsmonopol:' nur so kann
der Friede untereinander gewahrt sein, wenn eine In-
stanz Uber den gesellschaftlichen Teilsystemen und den
Individuen Gewalt ausiiben darf. Eine willkirliche Aus-
tbung dieser Gewalt wiirde den Zweck aber wieder auf-
heben; mit dem Gewaltmonopol sollen daher Recht und
Gerechtigkeit durchgesetzt werden. Nach aufien soll der
Staat bei Hobbes den Frieden durch Vertrige sichern;
weil es aber keine internationale, das Recht wirksam
durchsetzende Gewalt gibt, mufl er fur den Notfall den
Krieg ,,vorbereiten®, d. h. geristet sein.

Insofern der Staat die Moglichkeit eines freien Lebens
der Biirger durch seine Friedens- und Rechtsordnung er-
wirkt, ist er nicht mehr nur ,funktional“, sondern auch
um des ,guten Lebens willen da. Es mufl zwar nicht der
Staat sein, der diese Moglichkeit gewihrleistet; in ein-
heitlichen ,primitiven“ Kulturen lassen sich staatliche
und gesellschaftliche Aufgaben nicht unterscheiden. Die
Ausdifferenzierung der Funktionen in der historischen
Entwicklung hat den Staat jedoch als das beste Mittel zur
Bewiltigung der Aufgaben erwiesen, die die allgemeinen
Interessen einer Gesellschaft betreffen. Sicherung des Le-
bens und damit auch des guten Lebens ist deshalb nun-

1 Vgl. ]J. Isensee: Staat (I-VII), in: Staatslexikon III, Freiburg/Basel/
Wien 1987, 133-157.

87

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr staatlicher Auftrag. Der Staat legitimiert sich so-
wohl durch die Schutzfunktion als auch dadurch, daff er
mit diesem Schutz die Existenzmoglichkeiten der in ihm
lebenden Birger sichert. Die Individuen sind damit nicht
nur dem ,Krieg aller gegen alle“ enthoben, sie finden
auch die Bedingungen der Moglichkeit einer sittlich-mo-
ralischen Existenz im Staat gegeben. Der Birger kann
seinen Daseinssinn wihlen und ein gewihltes gutes Le-
ben auch durchfithren. Sofern damit der Staat Sittlichkeit
und Moralitat bedingt, gewinnt er selbst sittliche Bedeu-
tung: ,Die Staatsgewalt legitimiert sich moralisch durch
die moralische Bedeutung ihrer Leistung.“?°

¢) Die Sittlichkeit des Staates

Es ist nicht die Aufgabe des Staates, fiir die Moral und
das sittliche Verhalten der einzelnen Birger direkt zu
sorgen und sie zu ,bewirken“ — Moralitit bleibt Sache
der Person —, vielmehr schafft er die dafiir notigen Be-
dingungen durch Sicherung und gegenseitige Begrenzung
der Freiheit. Der moderne Staat versteht sich, anders als
etwa die mittelalterlichen Herrscher, dem Wohl der Biir-
ger verpflichtet in dem Sinne, dafl er die Moglichkeiten
und Garantien bieten soll, aber nicht inhaltlich festlegt,
worin das Wohl nun zu bestehen habe. Seine Sorge ist
formaler, nicht materialer Art.

Der Begriff des ,guten Lebens“ scheint daher in bezug
auf die sittliche Relevanz des Staates nicht mehr geeignet,
weil er traditionell eine inhaltliche Bestimmung dessen,
was ein gutes Leben ausmacht, impliziert. Angesichts der
innergesellschaftlichen Pluralitit wire eine Definition

20 V. Kluxen: Uber die Moralitit staatlicher Normsetzung, a. a. O. 66.

88

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber Auferlegung einer von vielen moglichen Lebensvor-
stellungen, die immer nur die eines Teils der Gesellschaft
sein konnen. Der Staat ist daher dem guten Leben in
eben dem formalen Sinne verpflichtet, dafl er ,gut“ und
»nicht gut“ nicht material bestimmt, sondern von den
gesellschaftlichen Vorstellungen selbst austragen lafit.
Die letzte Entscheidung ist so dem Individuum zuer-
kannt, auf das es moralisch ,,ankommt“ und das selbst
seinen Daseins- und Handlungssinn wihlen und verant-
worten konnen mufl. Gewissensfreiheit und Toleranz
gehoren daher konstitutiv zu diesem Staatsverstindnis.
Diese Rechte des Individuums sind durch das Prinzip
der Menschenwiirde begriindet; der Staat muf} sich daran
messen lassen, wieweit er diesem Prinzip entspricht, d. h.
wieweit er den notigen dufleren Freiraum der Autonomie
ermoglicht und ihre tatsichliche Austibung gewihrlei-
stet. Auch der , wertneutrale moderne Staat ist daher
»wertgebunden®, denn er wire nicht als neutral gegen-
tber inhaltlichen Bestimmungen gelungenen Lebens zu
erkennen, ginge er nicht von seiner Wertgebundenheit an
das grundlegende vorstaatliche Prinzip subjektiver Mo-
ralitat aus. Der pluralistische Staat, besser der Staat in der
pluralistischen Gesellschaft entspricht dieser Einsicht:
nur durch die vorgingige Anerkennung personaler Mo-
ralitat und des Subjekts als ,,Zweck an sich selbst ist die
Pluralitat der Gesellschaft affirmiert und der Staat dem-
entsprechend bestimmbar; gerade im Rahmen einer plu-
ralistischen Gesellschaft ist der Staat dem Prinzip der
Menschenwirde streng verpflichtet.

Der Gegenbegriff zur Moralitdt als der subjektiven Seite
der Moral ist in bezug auf die staatliche Normsetzung
und ihre Befolgung durch die Staatsbiirger der Begriff
der Legalitit. Damit ist — in Anlehnung an den kanti-
schen Sprachgebrauch — die formale Konformitit zum

89

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesetz und ,auflere Rechtmifligkeit des Handelns“,!
der keine moralische Zustimmung entsprechen mufi, ge-
meint. Konsequenz dieser nicht eigentlich ,,moralisch®,
sondern lediglich sozial notwendig geforderten Legalitit
ist aber, dafl der Staat dann ,zwingen“ darf, weil er da-
mit die subjektive Moralitit eben nicht betrifft — weder
fordert noch beeintrichtigt: ,Das der Vernunftmoral
komplementire Recht muf§ auch gegeniiber der Vorstel-
lung seiner moralischen Unzulinglichkeit zwingen kon-
nen, denn nur darin hat es nun seine Legitimitit.“ 22

Wire aber andererseits Sittlichkeit im Staat verwirklicht,
miifite das Individuum in seiner Moralitit dieser Sittlich-
keit unbedingt entsprechen; das Gewissen wirde irrele-
vant, da zur Prifung, Beurteilung und Verantwortung
kein Anlaff bestiinde — der vollendeten Sittlichkeit muf}
zugestimmt werden, es bedarf nicht linger eigener mora-
lischer Entscheidung. Ein Staat, der zwischen subjektiver
Moralitdt und objektiver Sittlichkeit nicht trennte, hitte
daher totalitiren Charakter: er bedeutet den ,terreur®
der Tugend.? Den Staat mit Sittlichkeit zu identifizieren,
beinhaltet die Nicht-Anerkennung jenes Freiraums, den
das moralische Subjekt im Sinne seiner Autonomie und
Menschenwiirde beanspruchen kann. Die Reduzierung
des Verhiltnisses auf Legalitit als Konformitit tragt an-
dererseits die Gefahr in sich, daff der Staat sich auch als

2! B. Guggenberger: Legalitit und Legitimitit, in: W. Mickel (Hg.):
Handlexikon zur Politikwissenschaft, Bonn 1986, 267-272, 268.

22 ]. Simon: Moral oder Gerechtigkeit? Uberlegungen zu einem
Grundproblem der metaphysischen Ethik, in: H. Nagl-Docekal (Hg.):
Uberlieferung und Aufgabe. Festschrift fiir E. Heintel, Wien 1982,
195-211, 199.

* Vgl. H. Libbe: Praxis der Philosophie — Praktische Philosophie —
Geschichtstheorie, Stuttgart 1978, 61-96; und H. M. Baumgartner:
Zum Verhiltnis von Politik und Moral, in: W. Oelmiiller (Hg.): Politik
und Moral. Entmoralisierung des Politischen?, Paderborn 1987, 107 ff.

90

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reiner Machtstaat durchsetzen kann, in dem die getroffe-
ne Entscheidung gilt, weil sie getroffen ist, nicht weil sie
der in der Gesellschaft gegebenen Sittlichkeit oder dem
Prinzip der subjektiven Moralitit entspricht.

Der Staat fordert primar Legalitit; Befolgen der Gesetze
ist die Mindestvoraussetzung, dafl die staatliche Herr-
schaft, das Ordnungs- und Rechtssystem tberhaupt
durchsetzbar sind. Die duflere Konformitit 1aflt das Ge-
wissen des Einzelnen vorerst unberiihrt; die Loyalitat
muf sich nicht auf inhaltliche Zustimmung zu einzelnen
Gesetzesvorschriften griinden. Das konforme Verhalten
wird zugemutet, sofern die rechtliche Norm ihrerseits
der zugrunde gelegten Legalitit entspricht. Die Legiti-
mation des Gesetzes ist damit noch nicht garantiert — ein
legal zustande gekommenes, aber ungerechtes Gesetz
kann dann nicht zur Konformitat verpflichten, wenn es
dem Gewissen widerspricht. Auch im ,Idealfall“ des de-
mokratischen liberalen Verfassungsstaates kann es unge-
rechte Gesetze von Bedeutung geben, so daf} sich Legali-
tit und Legitimitat keineswegs decken miussen — es bleibt
ein ,Rest“,?* so daff das Gewissen des Einzelnen immer
gefordert bleibt.

Andererseits ist der Staat ,sittlich® im Dienste der Sitt-
lichkeit, in ihrer Ermoglichung; damit hat er jedoch eine
cigene, genuin moralische Bedeutung. Wenn er sich da-
durch legitimiert, dafl er moralische Existenzmoglichkei-
ten erdffnet, dann ,rechtfertigt (er) seine Existenz als
eine solche, die an sich von moralischer Bedeutung ist“,?
denn: ,Sofern durch ihn moralische Leistungen zustande

** Vgl J. Habermas: Ziviler Ungehorsam — Testfall fir den demokrati-
schen Rechtsstaat, in: ders.: Die Neue Uniibersichtlichkeit, Frankfurt
a. M. 1985, 79-99.

35 . Kluxen: Uber die Moralitit staatlicher Normsetzung, a. a. O. 81.

91

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommen, die ohne ihn nicht moglich wiren, erweist er
sich als moralische Grofle eigenen, nicht abgeleiteten
Rechts.“?¢ Daher kann der Staat nicht nur legale, son-
dern sittliche Bedeutung und moralische Qualitat bean-
spruchen. Wenn er Freiheit und Moralitit gewahrleistet,
gewinnt er damit selbst ,Moralitit“ und einen eigenen
moralischen Anspruch. Der Biirger verdankt Wihlbar-
keit und Durchfiihrbarkeit einer Existenz gemifl seinem
sittlichem Subjektsein den staatlichen Normen und Insti-
tutionen, daher begegnen sie ihm mit moralischer Ver-
bindlichkeit und koénnen beanspruchen, daff er ihnen
auch aus ,,Moralitit“ Folge leistet.

Diese Verbindlichkeit haben sie, sofern sie den Erforder-
nissen des guten Lebens, d. h. der individuellen freiheitli-
chen Lebensgestaltung entsprechen — sie mussen sich da-
her inhaltlich als solchermaflen qualifiziert ausweisen.
Zwar tragt der Staat formal Sorge fur das ,gute Leben,
aber in Gesetzen mit jeweils bestimmtem Inhalt; diese
missen sich material beurteilen lassen. Die Gewissens-
freiheit erfordert deshalb ein grundsitzliches Wider-
standsrecht und ein Auswanderungsrecht, fur den Fall,
daf} auch bei gewihrleisteter Friedensordnung durch die
Staatlichkeit relevante Normen diesen inhaltlichen An-
forderungen nicht entsprechen. Im Einzelfall kann auch
einc ungerechte Norm akzeptiert werden, wenn dic
staatliche Ordnung insgesamt als gut und dem Prinzip
der Menschenwiirde und -rechte angemessen erscheint.
Im demokratischen, liberalen Verfassungsstaat ist daher
in der Regel weder ,Widerstand“ noch Auswanderung
notig. Allerdings besteht die Anforderung an den Staat,
dafl Gesetz und Recht einsichtig und als in einem Be-

2 Ebd. 71.

92

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

grundungszusammenhang vernunftig erweisbar sein
miissen.

Der Staat begrenzt die Freiheit aller, so dafl sie sich mit
der gleichen Freiheit aller vertrigt, zugleich begrenzt die
Freiheit der Birger die Macht des Staates — die Idee der
Menschenrechte schiitzt vor dem Staat. Die Ordnungs-
aufgabe des Staates ist inhaltlich dabei bestimmt von den
allgemeinen sittlichen Vorstellungen der Gesellschaft, die
dem Staat vorausliegen, so z. B. in der pluralistischen
Gesellschaft vom Prinzip der Menschenwiirde. Weder
ein reiner Machtstaat, dessen Entscheidungen an sich
schon Recht sind, noch eine herrschaftsfreie Gesellschaft
ohne Staatlichkeit sind demgegentiber haltbar. Der Staat
herrscht nicht nur, weil er Zwang ausibt, sondern ,,weil
er auf der Ebene des praktischen Miteinander eine Frie-
densordnung sichert“.?

f) Staat und Gesellschaft

Die Differenzierung von Staat und Gesellschaft erlaubt
dem Individuum, in keiner der beiden Kollektivformen
»aufzugehen®; vielmehr ist ,ithr Dualismus die Bedin-
gung der ausdifferenzierenden Realisierung der Momen-
te menschlicher Selbstverwirklichung®.?® Der das Indivi-
duum auch moralisch beanspruchende Staat ist deshalb
nicht von der totalitiren Art der ,terreur“-Sittlichkeit,
weil er stets nur emne der die Sittlichkeit pragenden Gro-
fen ist. Seine Normen sind grundsitzlich partieller Na-

2 Ebd. 66.

% R. Spaemann: Einleitung, in: P. Koslowski: Gesellschaft und Staat,
a. a. O. XVIL; vgl. E. W. Béckenforde: Die verfassungstheoretische
Unterscheidung von Staat und Gesellschaft als Bedingung der individu-
ellen Freiheit, Opladen 1973.

93

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tur, seine Sittlichkeit erginzungsbediirftig. Gesellschaft
und Staat fllen die Sittlichkeit nicht vollstindig, sondern
stets nur partiell aus. Die Inhalte der subjektiven Moral
werden weder vom Staat noch von der Gesamtgesell-
schaft so bestimmt, daf} die Sittlichkeit darin aufgehen
wirde.

Sittlichkeit ist also — entgegen Hegels Rechtsphilosophie
— nicht primar dem Staat als Sachwalter des Allgemeinen
zuzuschreiben; im vorigen Abschnitt haben wir sie viel-
mehr der Gesellschaft und der von ihr erbrachten und
tradierten Kultur zugeschrieben. Der Staat partizipiert
an der Sittlichkeit und gewinnt ein eigenes moralisches
Recht und normative Verbindlichkeit, indem er die ge-
scllschaftliche Sittlichkeit und die subjektive Moralitat
konkret werden lafit. Dabeli ist er formal auf das univer-
sale Prinzip der Menschenwirde verpflichtet, inhaltlich
auf materiale Bestimmungen des Guten Lebens in den
gegebenen Auslegungstraditionen, die in der Gesellschaft
vorliegen und die im Hinblick auf das allgemeine Prinzip
aktualisiert werden. Auch wenn Gesellschaft der weitere
Begriff ist als Staat, ist ein Staat immer auf cine Gesell-
schaft bezogen, nimlich das Staatsvolk; in dieser Gesell-
schaft liegen bereits inhaltliche Bestimmungen dessen,
was ein gutes Leben sei, vor. Gesellschaftliche traditio-
nelle Vorgaben machen dementsprechend auch den Teil
aus, der als vorgingig der staatlichen Normgebung ent-
zogen sein soll.

Dennoch ist der Staat gegeniiber der pluralen Gesell-
schaft als die Instanz festzuhalten, die als einzige Allge-
meinverbindlichkeit beanspruchen kann. Die staatlichen
Gesetze und Normen gelten fur alle, auch gesetzliche
Regelungen fir Einzelfille sind allgemein, sofern sie von
allen zu beachten sind. Durch das Rechtssystem und die
Herstellung der Ordnung mit Hilfe des Gewalt- und Ge-

94

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

setzgebungsmonopols schafft der Staat gegentiber der
plural strukturierten Gesellschaft daher tatsichlich Ein-
heit durch Allgemeinheit. Er verliert an — moralischer —
Autoritdt, wenn diese Allgemeinheit nicht erkennbar ist,
wenn Einzelinteressen gesellschaftlicher Gruppen in
nicht einsichtig zu machender Weise dominieren.

Die Grenzen von Staat und Gesellschaft sind zwar nicht
»scharf“ gezogen; dennoch ist ithre Unterscheidung —
nicht Trennung — sinnvoll und wiinschenswert, sofern sie
fur das Individuum bei aller sittlichen Einbindung Frei-
heit gegentiber beiden Kollektivformen bedeutet.

2. Ethos

Die Frage nach dem eigentlich ,Moralischen im Ver-
haltnis von Individuum und Kollektiv, wie es Staat und
Gesellschaft sind, ist die Frage nach dem Verhiltnis von
subjektiver Moralitat einerseits und gegebener Sittlich-
keit andererseits. Ist subjektive Moralitit eine absolute
unbedingte Position des Menschen als ,Zweck an sich
selbst“ — ,unmittelbar zu Gott“ —, dann erscheint die
konkrete gesellschaftliche Moral als nur relativ, bedingt
und vermittelt und insofern in ihrer Bedingtheit kaum
von Bedeutung fir die unbedingte Moralitit des Sub-
jekts. Die Frage erweist sich als das Problem von Be-
dingtheit und Unbedingthet.

Der Mensch ist, in einer kantischen Formulierung, ,ver-
nunftige Natur®, Vernunft in Natur, in naturlich gegebe-
nen und sozialen Beziigen. Als Ganzheit ist der Mensch
weder von seiner naturalen Konditionierung noch von
den sozialen Kontexten, in denen er durch Geburt in
einem Lebenszusammenhang steht, zu trennen. Die
»Latigkeit der Vernunft ist ... nicht die einer absoluten,

95

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich selbst erzeugenden Subjektivitat“, vielmehr ,erfahrt
das Subjekt zugleich seine Herkunft aus Moglichkeiten
auflerhalb seiner selbst ... Offen ist fir die Neuzeit nicht
die Frage, ob das handelnde Subjekt bedingt ist, sondern
von welchem Ansatz her die Struktur dieser Bedingt-
heit bestimmt ist und wie sie mit der Unbedingtheit
der Selbstbestimmung des Subjekts vermittelt werden
kann.“?? Der Hinweis auf die Tatsache der Bedingtheit
heiflt deshalb noch nichts; es gilt, in einem Begriindungs-
zusammenhang Bedingtheit und Unbedingtheit in ihrer
Vermittlung aufzuweisen.

Auf die soziale Bedingtheit zugespitzt — unter weitge-
hender Ausklammerung der naturalen Bestimmungen —
verschirft sich die Problematik; denn wihrend die Be-
dingungen der Naturexistenz des Menschen als ,Ver-
nunft in Natur® universal gelten, zeichnet sich die soziale
Einbindung durch ihre evidente Kontingenz aus. Die
Differenzen zwischen Kulturen und Moralen sind so of-
fensichtlich — der Relativismus ein klassisches moralphi-
losophisches Thema —, daf} die Bedingtheit unabweisbar
deutlich zum Vorschein kommt. Wihrend daher Natur
als allgemeines unhintergehbares Datum menschlicher
Existenz eingeordnet werden kann, tritt die kulturrelati-
ve Pragung der Sittlichkeit als ,,Heteronomie“ der Auto-
nomie des Subjekts gegeniiber. Die kontingente kollekti-
ve Moral verpflichtet das Individuum mit moralischer
Kraft: die Vermittlung von Bedingtheit und Unbedingt-
heit mufl daher eine mogliche ,,absolute“ Bedeutung des
nur ,relativ® Geltenden fir das Subjekt ausmachen kon-
nen: es ist das Problem der Verbindlichkeit von Kontin-
gentem.

2 L. Honnefelder: Die ethische Rationalitit der Neuzeit, a. a. O. 27.

96

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a) Begriff des Ethos

Als Begriff fur die kollektive Sittlichkeit bietet sich
»Ethos“ an. Im Gegensatz zur vieldeutigen Rede von
»der Moral“,’® die an ,burgerliche Moral“ oder die
»Moral der Truppe“, heute ,corporate identity“, erin-
nert — der Begriff der ,Moralitat“ sollte der subjektiven
Personalitit vorbehalten bleiben —, und im Gegensatz zu
Loittlichkeit“, die an Hegels substantielle Sittlichkeit mit
ihren systematischen Problemen ankniipft, ist Ethos der
umfassendere und offenere Begriff.’!

Bei Aristoteles schliefit Ethos ,,6ffentliche Sitte und indi-
viduelle Haltung in einem® ein.’> Das kann nach der
»Entdeckung des Individuums“ in der Neuzeit nicht
mehr der Fall sein. Ethos meint in einer zeitgemiflen Be-
stimmung von Wolfgang Kluxen, dessen Ethik des Ethos
wir folgen, den ,Inbegriff der Normen und normativen
Gehalte, die in einer gegebenen Gruppe oder menschli-
chen Existenzweise als mafigeblich fir das Verhalten und
Handeln angesehen werden®; es betrifft daher ,die Ge-
samtheit des Handlungsfeldes und seiner normativen
Gestaltung®“.3> Damit ist gesagt, daf} das Individuum, das
in einer bestimmten Gruppe lebt, wenn es moralisch

0 Vegl. H. M. Baumgartner: Griinde fir die ebensowohl systematische
wie geschichtliche Notwendigkeit einer philosophischen Ethik, in: G.
Frey, J. Zelger (Hg.): Der Mensch und die Wissenschaften vom Men-
schen, Innsbruck 1983, 557-565, 559 f.

M Fiir eine lediglich neue Formel der alten guten ,Sitte“ hilt R. Bubner
Ethos, in: Geschichtsprozesse und Handlungsnormen, a. a. O. 177,
vgl. dagegen zum Unterschied von ,Sitte® und ,Sittlichkeit“ W. Korff:
Normen als Gestaltungstrager menschlichen Daseins, in: Handbuch
der christlichen Ethik I, Freiburg/Basel/Wien 1978, 114-125.

2 G. Bien: Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristote-
les, Freiburg/Miinchen 1972, 226.

3 W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Handbuch der christlichen Ethik
II, a. a. O.519f.

97

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

handelt, dies in einem bereits normativ gestalteten Rah-
men tut. Naturale Bedingungen konnen das Handlungs-
feld zwar begrenzen, aber nicht normieren; demgegen-
tiber hat das sozial verbindlich geltende Ethos normie-
renden, das zu Tuende und zu Lassende bestimmenden
Charakter: der Raum moglicher moralischer und nicht-
moralischer Handlungen ist im Ethos material bereits
ausgelegt. Seine Normen sind daher ,normativ®, sofern
sic durch die Bestimmung und Determinierung des
Handlungsraums Bedeutung fur die subjektive Moralitit
in materialer Weise haben. Es sind nicht nur begrenzen-
de und einschrinkende Bedingungen negativer Art, son-
dern Bestimmungen positiver Natur.

Auch Normen, ,die als unbedingt und unabhingig von
jeder sozialen Anerkennung giltig angenommen wer-
den®, sind ,faktisch primir durch soziale Vermittlung
gegeben ... In der sozialen Vermittlung wird die unbe-
dingte und allgemeine Norm auf den Inhalt des faku-
schen Lebenskreises bezogen, auf ihn hin ausgelegt und
somit konkretisiert.“>* Allgemeingultigkeit einer univer-
salen Norm wie etwa der Idee der Menschenwiirde wi-
derspricht daher nicht ihrer Auslegung in einem gegebe-
nen kulturellen Rahmen, die sich als Konkretion des All-
gemeinen erweist. Bedingung fur die konkrete Normie-
rung ist damit zugleich der mogliche Begriindungszu-
sammenhang im Hinblick auf die allgemeine Norm. Die
Normativitit des Ethos bleibt daher nicht ,,neoaristote-
lisch® auf das Postulat ,,je schon“ gelebter Sittlichkeit re-
duziert; es weist sich durch Vernunftigkeit aus. ,Ver-
nunft“ charakterisiert ein Ethos zunichst in dem alleine
unzureichenden Minimalsinn, dafl es funktioniert; ein
sich bewihrendes Ethos kann nicht unverniinftig sein.

M Ebd. 419.

98

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum zweiten vermag die Reflexion ein Ethos als eine
mogliche Konkretion des Allgemeinen zu verdeutlichen,
wenn namlich darin ein gegliicktes Leben gefithrt werden
kann und das ,Menschsein des Menschen“ wirklich
wird. Nicht nur fir die nachtrigliche moralphilosophi-
sche Reflexion, sondern fiir den Einzelnen in seinem
Ethos weist sich dieses moralisch dadurch aus, daf§ er
darin im Sinne eines fir ihn ,guten Lebens“ leben kann.
Damit muf} nicht festgelegt sein, was fiir jeden einzelnen
»gut leben® heiflen soll; es heifit nur, dafl im gegebenen
Ethos ein gewahltes und gestaltetes Leben erfahrbar und
durchfihrbar ist. Der Einzelne kann daher auch in seiner
»Unbedingtheit“ nur nach dem Rahmen seines Ethos be-
urteilt werden: wenn es thm als gut erscheint, kann er
sich moralisch zu Recht daran halten. Sollte sich ein
Ethos in seiner Gesamtheit als nicht angemessen erwei-
sen, sofern es eine Verwirklichung des Menschscins nicht
ermdglicht, wird es zugrunde gehen oder korrigiert wer-
den miissen.

»Das faktisch-kontingente Ethos ist fir den einzelnen
eine notwendige Bedingung seiner Moralitat: in ithm er-
fahrt er sich als Person, an seinen Normen lernt er Gut
und Bose, thm werden Beispiele und Leitbilder mensch-
lichen Gutseins dargeboten, er findet eine Auslegung des
Daseinssinnes vor, im Hinblick auf die er selbst sein Da-
sein sinnvoll gestalten kann. Das Allgemeine des ,Sitten-
gesetzes ... ist dem einzelnen in seinem Ethos gegen-
wirtig und nur in diesem. Die strenge Forderung nach
Gehorsam gegenuber dem Sittengesetz transformiert sich
in die nach Konformitat zum Ethos.“

Das Subjekt ist der eigenen Moralitat nicht ,enthoben,
wenn auch ,entlastet“, sofern ihm das Ethos als Teil der

% Ebd. 527.

99

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur, ihrer Institutionen und Traditionen begegnet.
Sein Handeln, seine Entscheidung und Verantwortung
fur den gewihlten Daseins- und Handlungssinn inner-
halb des Ethos ist Angelegenheit der subjektiven Morali-
tit. Als konkrete Person ist das Subjekt dabei auf die
normierende Ausstattung des bereits konkretisierten
normativen Rahmens, des Ethos, angewiesen.

Das Ethos ist aber nicht als ein Set von Handlungsregeln
zu denken, die fir alle Mitglieder gleichermaflen gelten
wiirden, sondern als ,Inbegriff“ der Normen und nor-
mativen Gehalte, nach der Art eines zugrundeliegenden
Verhaltens,,stils“. Durch das Ethos wird auch nicht jedes
Handeln vollstindig und ,ohne Rest geprigt; selbst in
einem relativ einheitlichen ,geschlossenen“ Ethos bleibt
die Konkretion im einzelnen Handeln notwendig. Das
Ethos, von dem bisher die Rede war als normativer Ge-
samtauslegung des gegebenen Handlungsfelds, ist des-
halb zu differenzieren: es ist ,mehrstufig“.’ Im
»Gesamtethos“ sind die allgemeinen Normen prisent;
unterhalb dieser Ebene gibt es verschiedene ,Ethosfor-
men®,” die sich innerhalb des Ethos, aber mit spezifi-
schen mehr oder minder betrichtlichen Unterschieden
zueinander, bewegen; weiterhin sind ,Sonderformen®
moglich, die ebenfalls zum gesamten Ethos dazugehéren,
jedoch nur fiir einen stark eingegrenzten Bereich gelten.
Damit ist das Individuum immer noch nicht so ,,determi-

% Mit dem Begriff der ,Mehrstufigkeit fihrt Honnefelder den Klu-
xenschen Ethosbegriff weiter, vgl.: Menschenwiirde und Menschen-
rechte, a.a. O. sowie: Wahrheit und Sittlichkeit. Zur Bedeutung der
Wahrheit in der Ethik, in: E. Coreth (Hg.): Wahrheit in Einheit und
Vielheit, Diisseldorf 1987, 147-169.

37 Als Plural von ,Ethos — anstelle des im deutschen Sprachgebrauch
nicht dblichen griechischen Plurals ,,ethe“ - sei im folgenden von , For-
men des/von Ethos“ die Rede.

100

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

niert, daf} es nicht selbst noch ein ,personliches Ethos®
sich entwerfen miifite. Ein Beispiel: Als allgemeines Ge-
samtethos kann fur die europiisch-abendlindische Welt
die Anerkennung des Prinzips der Menschenwiirde so-
wie daraus folgende Regeln allgemeiner Art gelten, wie
Religions- und Gewissensfreiheit, Selbstbestimmung,
Schutz des Lebens als biologischer Grundlage u. a.; den-
noch gibt es im gemeinsamen Haus Europa Unterschiede
in den Ethosformen, die unterhalb dieser Allgemeinheit
des Gesamtethos liegen — Religionsfreiheit heifit in
Frankreich Laizismus, in England und Deutschland
nicht. Zu dieser Differenzierung konnen nicht nur Lan-
desgrenzen, sondern auch Konfession, Geschlecht,
Gruppenzugehorigkeit beitragen. ,Sonderformen® wi-
ren etwa bestimmte Auffassungen von Berufsethos —
Arzt, Politiker, Arbeiter. Das Ethos in pluralistischen,
wie den hier angefithrten europiischen Gesellschaften
it sich als ein ,offenes“ Ethos charakterisieren, das
dem Einzelnen besonders viel Spielraum gibt und in sich
eine grofle Fulle von Lebensmoglichkeiten des ,guten
Lebens* birgt. Das Prinzip der Menschenwiirde in Aner-
kennung des dafir notigen Freiraums ist die ethische
Grundlage dieses Pluralismus. Nur Verbote gelten in
diesem Rahmen unbedingt; Normen und Regeln positi-
ver Art sind prinzipiell konkret gestaltbar. Korrekturen
und Verbesserungen sind in einem offenen Ethos weitaus
eher moglich als in einer geschlossenen Kultur; daher
zeigt es sich insbesondere als ,,verniinftig“ und, sofern es
ein Mehr an ,guten® Lebensmoglichkeiten bedeutet,
auch als ,besser”. Seine Offenheit und Allgemeinheit hat
dazu beigetragen, sich als ,Menschheitsethos“, nach Art
eines Gesamtethos, anzubieten; von der weltweiten
Durchsetzung der Idee der Menschenrechte war bereits
die Rede. Damit wird andererseits deutlich, dafl ,,Men-

101

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schenwiirde“ und ,Menschenrechte“ faktisch gelten,
weil sie selbst Bestandteil dieses Ethos geworden sind:
die universale Norm wird nur in sozialer Vermittlung er-
fahren; als wichtigstes Element, namlich ihr Prinzip, ist
daher die Menschenwiirde und damit die subjektive Mo-
ralitit im europiisch-abendlindischen Ethos tradiert, hi-
storisch wirksam und anerkannt worden.?

b) Moralitit im Ethos

Die kollektive Sittlichkeit des Ethos wird nach dem Mu-
ster der Kultur tradiert und ibernommen. Dennoch soll
Moralitdt in ihrer unbedingten subjektiven Bedeutung
»absolut“ und ,,autonom® bleiben — wird nicht bereits im
Begriff und Ansatz des Ethos doch wieder das Kollektiv
tber das Individuum gestellt und dessen eigene prakti-
sche Vernunft durch die gegebene Vernunftigkeit des
Ethos so ,entlastet®, daf§ sie nicht mehr , kritisch® wer-
den kann oder sogar soll?3? Die Frage ist die, was in ei-
ner Ethik, die vom Ethos ausgeht, dann eigentlich noch
,moralisch® heifit.

Gegenstand der philosophischen Ethik sind Handlun-
gen; moralische Handlungen unterscheiden sich von an-
deren, nicht unter dem Gesichtspunkt von Moralitit ste-
henden Handlungen dadurch, daf} sich in ihnen das sittli-
che Subjektsein des Menschen niederschligt: in ihnen
kommt die Selbstbestimmung des Menschen als Mensch,
unter der Perspektive von Humanitit und Freiheit, von
Gut und Bo6se zum Ausdruck. Im Handeln, das unter
der Differenz von Gut und Bése, von zu Tuendem und

% Vgl. R. Spaemann: Universalismus oder Eurozentrismus, in: K. Mi-
chalski (Hg.): Europa und die Folgen, Stuttgart 1988, 313-322.
¥ Vgl. H. Schnidelbach: Was ist Neoaristotelismus? a. a. O. 52 ff.

102

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu Lassendem steht, gibt das sittliche Subjekt nicht nur
der einzelnen Handlung, sondern seinem Dasein einen
bestimmten Sinn. Die Person ist nach Kluxen ,alleiniges
Zentrum absoluter Sinngebung®; die Erfillung des
Handlungs- und Daseinssinnes im Handeln verleiht die-
sem seine absolute Bedeutung, da es dabei um die ganze
Person in ihrer Selbstzweckhaftigkeit geht. Jede morali-
sche Entscheidung ist zugleich eine Entscheidung uber
,mich®, weil der Mensch nicht nur ,tut, sondern seine
Ziele als Ziele weifl und handelt, ,indem er Stellung
nimmt“.*°  Moralitit“ heiflt ,fir unser Handeln im Gan-
zen des Lebenszusammenhanges Rechenschaft abzuge-
ben, und zwar vor einer von uns selbst als unbestritten
anerkannten Instanz“.*! Die Unbedingtheit des Morali-
schen wird also nicht auf ein Bedingtes zurtckgefihrt;
die absolute Bedeutung hat sie fir sich selbst, nimlich
fur die handelnde Person. Das unbedingt verpflichtende
Sollen folgt daher in bezug auf die Vervollkommnung
und die Selbstbestimmung des Handelnden.

Die Erfahrung der Verbindlichkeit beruht auf einer An-
erkennung des Handelnden, niamlich eben in seiner Stel-
lungnahme zu dem als gut oder schlecht Erkannten. Das
Pendant zur Anerkennung ist der Anspruch, der der
handelnden Person begegnet und auf den sie positiv oder
negativ antwortet. ,Anspriiche® werden von anderen
Personen gestellt; als Mit-Subjekte konnen sie Rechte —
und Pflichten andererseits — geltend machen. Der Bezug

4 L. Honnefelder: Menschenwiirde und Menschenrechte, a.a.O.
254 f.; vgl. ders.: Praktische Vernunft und Gewissen, in: Handbuch der
christlichen Ethik III, Freiburg/Basel/Wien 1982, 19-43, bes. 38 ff.

" O. Schwemmer: Der Universalititsanspruch der Vernunft und der
Wandel moralischer Erfahrungen. Philosophische Bemerkungen zum
Werte- und Normenwandel, in: W. Kluxen (Hg.): Tradition und Inno-
vation, Hamburg 1988, 201-218, 210.

103

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf die anderen wie auf die eigene Person macht daher
die eigentlich moralische, nimlich personale Qualitit des
Handelns aus. Daher ist der soziale Zusammenhang, das
Miteinander und Fureinander ebenso wie die Selbstbe-
hauptung und -bestimmung fir die subjektive Moralitit
konstitutiv. Anspriiche verbindlicher Art, die die Mora-
litat und damit das Subjekt selbst treffen, konnen dem-
entsprechend nur in einem sozialen Zusammenhang er-
hoben und geltend gemacht werden. Das heifit zum Bei-
spiel fir das Ethos, dafl es nicht ,,von selbst“ gilt, son-
dern dafl es Personen sind oder allgemeiner gefafit dic
soziale Gruppe, die verbindliche, normative Anspriche
an ihr individuelles Mitglied stellt und so auch etwa
Konformitat und Kontinuitit des Ethos verlangt. Das
Ethos existiert nicht als ,Natur®, sondern sozial, in der
Gruppe oder Gesellschaft und ihrer gegenseitigen Kom-
munikation. Der ,,Anspruch“ des Ethos und seiner Nor-
men tritt dem Individuum entgegen als intersubjektiv er-
hobener Anspruch.

Die Bildung der moralischen Personlichkeit ist durch die
Gemeinschaft gepragt, durch ,Erziehung und Leitbil-
der® nach Aristoteles, durch das Ethos als Kultur, das
nicht lediglich Bedingungen der Méglichkeit von Morali-
tat bietet, sondern den Raum sittlicher Handlungsmog-
lichkeiten eroffnet, indem es die materiale Struktur des
Normativen bereits bestimmt hat. Auch universale Nor-
men sind in ihrer sozialen Geltung auf die Vermittlung
und Konkretion im Ethos angewiesen, weil die subjekti-
ve Moralitdt ihre Inhalte aus dem Ethos gewinnt; die
subjektive, personale Bedeutung des moralischen Han-
delns bleibt dennoch absolut und unbedingt. Die Rele-
vanz des konkret gegebenen Ethos wird nicht verstind-
lich, solange man den konstitutiven Bezug der Person
auf die anderen Mit-Subjekte vernachlissigt; das Ethos

104

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»existiert sozial in Traditionen, Verhaltensmustern und
normativen Gehalten, die in der sozialen Gruppe geltend
gemacht werden und die das darin ,,gut“ lebende Indivi-
duum als verbindlich erhobene Anspriiche erfahrt.

c) Ethos, Gesellschaft, Staat

Als eine solche, in einem Kommunikationszusammen-
hang stehende soziale Grofigruppe wurde im vorherge-
henden Abschnitt ,Gesellschaft bestimmt. Insofern
konnen wir als Trager des Ethos die Gesellschaft ausma-
chen. ,Im Unterschied zu dem schopferischen Einzel-
ethos, welches immer den Charakter eines Entwurfs hat,
stellt das Gesellschaftsethos einen Bestand dar, welcher
dem einzelnen Gesellschaftsgliede vorgegeben ist. Im
Unterschied zum gleichfalls vorgegebenen Bestand eines
Gruppen- oder Rollenethos, das ausdriicklich tibernom-
men werden mufl, ist das Gesellschaftsethos in eben dem
Sinne notwendiger Bestand des sittlichen Lebens, wie
tberhaupt gesellschaftliches Leben zur Natur des Men-
schen gehort.“#? Der Staat als Herrschaftsordnung ge-
gentber den Teilsystemen der Gesellschaft, der die Exi-
stenz der Gesellschaft als Ganzheit sichert und durch die
Allgemeinheit seiner Friedens- und Freiheitsordnung fur
Einheit der gesellschaftlichen Pluralitit sorgt, ware dem-
nach als ,unter den normativen Vorgaben des gesell-
schaftlich geltenden Ethos stehend zu denken und der
kollektiven Sittlichkeit verpflichtet, an der er partizipiert.
Als Gesellschaft, die Trager eines Gesamtethos ist, war
bereits von Europa, soweit es sich aus der Tradition des
lateinischen Abendlands versteht, die Rede; es gibt si-

2 W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Philosophisches Jahrbuch 73
(1966) 350.

105

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cherlich ein europaisches Kommunikationsverhaltnis, so
dafl man von einer ,europiischen Gesellschaft sprechen
darf. Primir durfte allerdings die Orientierung in der ei-
genen ,Mutter“sprache den fir das Individuum konsti-
tutiven Kommunikationszusammenhang  ausmachen.
Das Ethos ist in einer Sprache gegeben, formuliert und
sozial vermittelt; es kann nicht unabhingig von seiner
sprachlichen Vermittlung gedacht werden. Die Angewie-
senheit auf eine bestimmte Sprache entspricht dem Kon-
kretionscharakter und verdeutlicht den Zusammenhang
mit der intersubjektiven Kommunikation innerhalb einer
Gesellschaft und deren allgemeiner Kultur. Auch die
Sinngebung des Handelns in ihrer letzten Bedeutung fir
den Handelnden ist durch das allgemeine Verstindnis
von Auflen-, Innen- und Mitwelt geprigt, das sich in der
Sprache und deren Weise der Welterschlieffung ergibt.
Auch wenn grundsitzlich alle Sprachen ubersetzbar sind,
bleibt ein Rest, der nicht weitervermittelt werden kann.
Humboldt hat mafigeblich die Perspektivitat der ,, Welt*
durch ihre sprachliche Reprasentation herausgestellt: die
Welt ordnet sich in den Strukturen der sie erschlieflen-
den Sprache. Die Charakterisierung des Ethos zeigt Affi-
nitdt zur sprachlichen Verfafitheit der menschlichen Ge-
sellschaft: Sprechen bedeutet individuelle Mitteilung auf
dem Hintergrund eines Allgemeinen, wobei das Indivi-
duelle individuell bleibt, aber sich ohne das Allgemeine
weder finden noch artikulieren oder verstanden werden
kann; das einzelne Wort erhilt seine Bedeutung immer
im Kontext.

Dennoch scheinen die sprachlich gegebenen Differenzen
von Kulturen und den ihnen eigenen Formen von Ethos
nicht als so relativierend wie die historisch bedingten
Unterschiedlichkeiten. Das Problem von Bedingtheit
und Unbedingtheit erscheint besonders problematisch

106

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Verhiltnis von subjektiver Moralitit und Geschicht-
lichkeit des Ethos, das deshalb eigens behandelt werden
soll.

3. Ethos und Geschichte

a) Geschichtlichkeit des Ethos

Kontingente, namlich nicht notwendige Entwicklungen
kennzeichnen das Geschichtliche: alles kdnnte anders
sein. Dabei macht die Kontingenz nicht nur aus, dafl sich
etwas ,,s0 oder anders“ verhalten kann, sondern dafl das
tatsichliche Eintreten einer der Alternativen nicht zwin-
gend ist.¥ Kontingente Geschehnisse und Handlungs-
konstellationen lassen sich daher nicht in dem Sinne
orational auflésen, dafl das kontingente Moment
»weg“zuerkliren ware. Obwohl daher alles Geschichtli-
che auf Handlungen zuriickgefiihrt werden kann, kann
das tatsichliche geschichtliche Gewordensein nicht als
Ergebnis von Handlungen und Entscheidungen hinling-
lich verstanden werden.*

Die Eigendynamik historischer Prozesse und dadurch
bedingt die jeweilige geschichtliche Herkunft erscheinen
ynaturwichsig® — als Krifte und Machte nach Art der
Natur. Die historisch entstandenen Lebens-, Kultur-
und Ethosformen widersprechen auf den ersten Blick
dem Universalititsanspruch der Vernunft, die als struk-

# Vgl. R. Bubner: Geschichtsprozesse und Handlungsnormen, a. a. O.
38.

# Vgl. H. Libbe: Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik
und Pragmatik der Historie, Basel/Stuttgart 1977; und: Die Identitats-
prisentationsfunktion der Historie, in: Praxis der Philosophie — Prakti-
sche Philosophie — Geschichtstheorie, a. a. O. 97-122.

107

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

turell eine und identische ihrer eigenen Logik nach tber-
all und fir jedermann dasselbe vorschreiben miifite. Fak-
tisch leben Menschen in sozialen und geschichtlichen
Zusammenhingen, fur die sie sich auch nicht in einem
urspriinglichen ,,Akt der Anerkennung® entschieden ha-
ben — so dafl die universale Vernunft doch unmittelbar
zur Geltung kidme —, sondern die sie tibernehmen, sofern
sie sich fur sie und ihre Gemeinschaft bewihrt zu haben
scheinen.

Mit dem Begriff des Ethos ist ein Konzept gewonnen,
das das konkrete Ethos als Konkretion der allgemeinen
Vernunft verdeutlichen konnte: das Allgemeine tritt
nicht als Allgemeines auf, sondern in bestimmten Zu-
sammenhingen als Bestimmtes, d. h. positiviert und ne-
gativ gegen anderes abgegrenzt, ,Kontingenz“ ergibt
sich durch die notwendig partikulare Positivierung. Den-
noch mufl die einzelne Konkretion eben als Konkretion
allgemeiner Vernunft erkennbar sein, sei es in der Refle-
xion auf die zugrundeliegenden Prinzipien des Ethos —
die Mchrstufigkeit erlaubt eine Differenzierung von ein-
zelnen Normen und normleitenden Prinzipien —, sei es
im Ausweis fir das ,gut“ lebende Individuum und des-
sen allgemeinheitsfahige Vernunft: das Individuum ur-
teilt selbst, ob ein geglicktes, der Moralitit entsprechen-
des Leben gewihrleistet ist. Dies kann es nun wiederum
dadurch feststellen, dafl es auf die Bewahrung des Ethos
in der Zeit sieht — Geschichtlichkeit als historische Be-
wiahrung spricht fur das Ethos. Das ,bewihrte* Ethos
kann dementsprechend Konformitit und in geschichtli-
cher Perspektive Kontinuitit verlangen.

Historisches Gewordensein und damit Kontingenz ent-
sprechen daher dem Charakter des Ethos als Konkretion
und positiver Determination® des Allgemeinen. Die
Pluralitat der historisch ausdifferenzierten Lebensformen

108

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist somit in einer Ethik des Ethos affirmiert, weil sie
selbst als verniinftig ausgewiesen ist — nimlich zur Struk-
tur der allgemeinen Vernunft ,in Natur gehorig —, und
nicht ein zu iiberwindendes Hindernis auf dem Weg zur
endlichen Durchsetzung ihres Universalititsanspruchs.
In dieser Konzeption ist auch der Einwand der Beliebig-
keit der kollektiven Moral, die sich ,,s0 und auch anders
moglich®  historisch ausgepragt hat, zuriickweisbar;
durch die konstitutive Verwiesenheit der subjektiven
Moralitit des Individuums auf die materiale Normierung
des Handlungsfelds kann das Ethos ihm mit einem An-
spruch auf moralische Verbindlichkeit begegnen, der
nicht beliebig, vielmehr von absoluter Bedeutung ist. Im
Ethos erfihrt das handelnde Subjekt die Gesetzgebung
der allgemeinen praktischen Vernunft, und zwar als die
einer kollektiven Verntnftigkeit.*

b) ,Geschichte“ und ,,Geschichtlichkeit*

Hailt ein solches affirmatives Verstindnis von Geschichte
und Geschichtlichkeit gegentiber der kritischen, d. h.
Grenzen ziehenden neueren Geschichtstheorie stand, zu-
mal, wenn die Geschichts- und Kulturrelativitit des
Ethos in seine Normativitit einbezogen wird?

Geschichte ist zu unterscheiden von Geschichtlichkeit;
wahrend Geschichtlichkeit im Sinne von menschlicher
Endlichkeit und Kulturrelativitat als anthropologische
Konstante betrachtet werden kann, ist Geschichte im
Kollektivsingular eine Begriffsbildung der ,Sattelzeit®,
die sich der Erfahrung des zunehmend beschleunigten

# Zum Begriff der Determination vgl. W. Kluxen: Ethik und Ethos,
in: Philosophisches Jahrbuch 73 (1966) 339-355.
% Vgl. ders.: Ethik des Ethos, a. a. O. 49, 55.

109

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wandels, der immer grofler werdenden Differenz von
yErfahrungsraum® und , Erwartungshorizont und dem
Auseinandertreten von Herkunft und Zukunft verdankt.
Von der menschlichen Zeitlichkeit und Endlichkeit her
laft sich dabei ,,die“ Geschichte nicht ableiten oder ihr
Sinn angeben. ,Geschichtliche* Gesellschaften konnen
auch ohne ,Geschichte“, nimlich ohne ein historisches
Bewufitsein existieren, sei es in der Vorstellung der Welt
als eines Kreislaufs oder eines stehenden Jetzt, wo sich
nichts eigentlich dndert; die Herausbildung eines histori-
schen Bewuf3tseins ist erst moglich, wenn die Erfahrung
und Idee eines grundsatzlich Neuen in der Geschichte*®
vorhanden ist.

Die allgemeine geschichtliche, sozio-kulturelle Prigung
als Resultat menschlicher Bedingtheit, von der bisher im
Zusammenhang von ,Ethik und Geschichte“ die Rede
war, ist also noch einmal analytisch zu trennen von Ge-
schichte als einem spezifischen retrospektiven und inter-
pretierenden Verhalten zu dieser geschichtlichen Gewor-
denheit. Die Rede von ,der“ Geschichte und die Exi-
stenz eines historischen Bewufltseins implizieren eine
Differenz zum historischen Geschehen, zu dem man sich
sonst namlich nicht in ein Verhaltnis setzen konnte. Hi-
storisch uberlieferte Traditionen und Institutionen sind
demgegenuber als Kultur in der Lebenswelt ohne ,,Hia-
tus“* prasent und werden in sozialer Vermittlung und

7 Vgl. R. Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtli-
cher Zeiten, Frankfurt a. M. 21984; ders.: Geschichte, in: O. Brunner,
W. Conze, R. Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe I1, Stutt-
gart 1975, 647 ff.; H. M. Baumgartner: Geschichte/Geschichtsphiloso-
phie, in: Staatslexikon I1, Freiburg/Basel/Wien 1986, 924-936.

*# Vgl. J. Simon: Das Neue in der Geschichte, in: Philosophisches
Jahrbuch 79 (1972) 269-287.

# Vel. H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzen-

110

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akkulturation ibernommen. Ermoglicht aber das einmal
gegebene historische Bewufltsein in dieser Tradierung
ebenfalls eine Distanz, riicken auch diese lebensweltli-
chen Gegebenheiten aus der Selbstverstandlichkeit in den
Bereich des im Handeln zu Kontinuierenden oder zu
Korrigierenden: sie bedirfen der eigenen ,historischen
Erklirung“ und werden in den Bereich des relativ, wenn
auch nicht beliebig Disponiblen einbezogen. Ist also das
Reflexionsniveau erreicht, das ,Geschichte“ gegeniiber
der geschichtlichen Herkunft bedeutet, tragt die Weiter-
gabe von Traditionen weit mehr als in ,traditionalen®
und nicht-geschichtlich denkenden Kulturen Entschei-
dungscharakter. Eine kritische Haltung gegeniiber gege-
benen Uberlieferungen ist immer moglich, auch wenn,
von der anthropologischen Entlastungsfunktion her ge-
sehen, niemals eine vollstindige Revision denkbar oder
wunschenswert wire. Die Entdeckung der Geschichte
im Kollektivsingular und des historischen Bewufitseins
in der ,Sattelzeit“ hat also auch Bedeutung fir die ge-
schichtliche Gewordenheit der Kultur und mit ihr des
Ethos. Wenn die geschichtliche Herkunft und damit
auch die ,Bewahrung® des Ethos, die seine Geltungs-
kraft bedingt, durch prinzipielle Distanz in den Bereich
des Relativierbaren, Kritisierbaren und Disponiblen ge-
hort, mufl gefragt werden, ob die Geschichtlichkeit des
Ethos so tiberhaupt normativ relevant sein kann, sofern
Geschichtlichkeit als blofle Gewordenheit das Ethos dem
Sein-Sollen-Fehlschluff zum Opfer fallen liefle, Ge-
schichte als retrospektives Verhalten zur geschichtlichen

dentalen Historik, in: H. M. Baumgartner, J. Risen (Hg.): Seminar
Geschichte und Theorie, Frankfurt a. M. 1976, 274-302, bes. 280; Ge-
schichtlichkeit/Geschichte, in: E. Braun, H. Radermacher (Hg.): Wis-
senschaftstheoretisches Lexikon, Graz/Wien/Koln 1978, 211-217.

111

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herkunft aber die Normativitit des Ethos aufler Kraft
zu setzen scheint.

c) Geschichte als Konstrukt

Geschichte ist nicht alles vergangene Geschehen, und
nicht alle Tatsachen der Vergangenheit sind schon ge-
schichtliche Tatsachen. Die Retrospektive der histori-
schen Erinnerung macht Springe und steht bereits in ei-
ner bestimmten Perspektive. Aus bloflen Tatsachen wer-
den historische Ereignisse durch einen Bedeuntungszu-
sammenhang; dieser ergibt sich erst in der erinnernden
und deutenden Erzihlung von einer Gegenwart und de-
ren Fragestellungen an die Vergangenheit aus. Geschich-
te hat daher ,keine andere Daseinsweise als die lebendige
Gegenwart der erzihlenden Erinnerung®“.®® Die eigent-
lich geschichtliche Dimension ergibt sich erst in der re-
trospektiven Einordnung vergangenen Geschehens im
Vorgang des Erzihlens, das eben nicht ,reproduziert®,
sondern in dem aufgrund der Spriinge machenden Erin-
nerung ,nur jeweils ausgewahlte Haltepunkte des Verin-
derungsgeschehens festgehalten und in der Perspektive
ihrer Bedeutung fir die auszulegende Bestimmtheit des
Gegenstandes oder Ereignisses aufgegriffen werden®;>!
das spezifisch Geschichtliche liegt ,in der dynami-
sierenden Erzihlbeziehung“, der gegenuber die bloflen
Daten und historischen ,,Geschifte“ thr Substrat ausma-
chen.?? Geschichte ist also eine Beschreibungsart vergan-

5 H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzendenta-
len Historik, a. a. O. 282.

> H. M. Baumgartner: Narrative Struktur und Objektivitat, in: J. Ri-
sen (Hg.): Historische Objektivitat, Gottingen 1975, 48-67, 56.

2 Ebd. 57.

112

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gener Ereignisse und Prozesse und als solche nicht deren
Reproduktion, sondern ,konstruierende Wiederanord-
nung des Vergangenen nach Sinngesichtspunkten und
gemifl den Daten“.® Sie setzt dabei ,fir ihre, Wirklich-
keit als Geschichte erdeutende Konstruktion die Konsti-
tution der sinnlich konkreten Lebenswelt des Menschen
als Basis und Material voraus®“.>*

Das Interesse an erzihlendem Erinnern und so an Ge-
schichte ist ein praktisches; die Wiederanordnung histo-
rischer Daten und Geschehnisse nach deren Bedeutungs-
zusammenhang steht unter Sinnvorstellungen. Die Er-
zahlung gestaltet sich ,unter der Leitvorstellung eines
verninftigen und ganzen sinnvollen menschlichen Le-
bens“ und wird darum ,keineswegs arbitrir, in einem
Kontext moglichen und sinnvollen Handelns entwor-
fen“.> Geschichte steht als Erzihlung in einem prakti-
schen Kontext der Handlungsorientierung und Sinnge-
bung. Die leitenden Sinngesichtspunkte ergeben sich in
der intersubjektiven Diskussion; ihr ,apriorischer” und
daher nicht beliebiger Bezugspunkt ist das Interesse der
praktischen Vernunft an Sinn und Menschlichkeit des
menschlichen Lebens, das sich im Fall des erzihlenden
Erinnerns auf die eigene Herkunft als ,,Geschichte® be-
zieht. Geschichte ist daher nicht die selbstverstandliche
Form menschlicher Geschichtlichkeit; es gibt sie viel-
mehr, wenn und sofern sich das menschliche Vernunftin-
teresse in Geschichte und der Sinngebung des Geschicht-
lichen ausdricke.

53 H. M. Baumgartner: Kontinuitit als Paradigma historischer Kon-
struktion, in: Philosophisches Jahrbuch 79 (1972) 254-268.

5 H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzendenta-
len Historik, a. a. O. 277.

5 H. M. Baumgartner: Kontinuitit als Paradigma historischer Kon-
struktion, a. a. O. 268.

113

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dadurch steht die solchermaflen vom traditionellen Ver-
standnis der ,res gestae“ — als objektivem Geschehen wie
dessen subjektivem Abbild % — durch die moderne Ge-
schichtstheorie kritisch abgesetzte Geschichte von vor-
neherein, namlich threr Konstitution als Konstruktion
nach, in einem praktischen, intersubjektiven Handlungs-
und Sinnzusammenhang. Damit ist aber zugleich die
Briicke zu einer moglichen Normativitat der Geschichte
geschlagen. Geschichte kann nicht normativ bedeutsam
sein, wenn eine ,Ableitung“ von Geltung aus blofler
Faktizitit behauptet wiirde, die automatisch dem Sein-
Sollens-Fehlschluff unterlage. Nur sozial als verbindlich
erhobene Anspriche kdnnen normativ sein und dann
die Moralitat des Individuums betreffen — als intersub-
jektiv erst hergestellte Deutung der historischen Gewor-
denheit unter Sinngesichtspunkten bewegt sich Ge-
schichte aber bereits in praktischem Kontext, und so
kann sich mit Geschichte auch ein intersubjektiv geltend
zu machender Anspruch uberhaupt verbinden. ,Ge-
schichte® verbleibt nicht im Deskriptiven, sondern ,exi-
stiert“ als solche im Zusammenhang des menschlichen
Vernunftinteresses am ,guten Leben®. Sie ist nur vermit-
telt vorhanden; in dieser sozialen Vermittlung kann sie
als Element von Kultur und Ethos auftreten. Ein ,Sol-
len“ folgt nicht aus der faktischen Geschichte als vergan-
genem Geschehen, sondern aus einem sozial erhobenen
Anspruch, der seinen normativen Gehalt und seine Un-
beliebigkeit aus der solchermafien als bedeutsam verstan-
denen Geschichte bezieht. Eine naturwiichsig verstande-
ne Geschichte hitte dagegen wie auch die Natur einen

% Vgl. H. M. Baumgartner: Geschichte/Geschichtsphilosophie, a. a.
0. 924.

114

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Handlungsfeld lediglich begrenzenden, nicht eigent-
lich normierenden Charakter.

Willkiir in der Konstruktion verbietet sich dabei zum ei-
nen durch das ,apriorische Bezugsfeld®, namlich die Exi-
stenz des Menschen in Natur und Gesellschaft als Sub-
strat sowie das ,apriorische Interesse an der Humanitat
des Menschen“?7 als praktischer Perspektive, zum ande-
ren dadurch, daf} sich mit der Entstehung des Kollektiv-
singulars Geschichte auch die Geschichtswissenschaft
herausbildet, die sich als Theorie, d. h. in den ihr gegebe-
nen Grenzen, Perspektiven und Leitfragen ,,neutral“ und
frei von direkten praktischen Sinnstiftungszusammen-
hingen, dem historischen Ablauf zuwendet, wie er ei-
gentlich gewesen ist oder gewesen sein konnte.

Ethos und Geschichte verhalten sich also in einem dop-
pelten Sinne zueinander. Die ,Geschichte® des Ethos,
verstanden als seine kontingente historische Bedingtheit,
schligt sich nieder als kulturrelative Prigung und begeg-
net dem Individuum sozial verbindlich und unbeliebig
als Teil seiner Lebenswelt. ,,Geschichte“ als Deutung der
Herkunft und Rekonstruktion des Vergangenen in Sinn-
und Bedeutungszusammenhingen ,existiert” ebenfalls
sozial — nicht als Naturvorgabe —; das Interesse an Sinn-
gebung des Geschichtlichen duflert sich als Geschichte,
damit wird thm im praktischen Kontext des Ethos eine
Daseins- und Handlungssinn orientierende Relevanz zu-
gewiesen. Dadurch, daf} das geschichtlich Uberkommene
nicht einfach tradiert wird, sondern stets auch im ,Hia-
tus“ zur Lebenswelt steht, bleibt es zwar schicksalhaft
und bedingend, sofern an faktischen Geschehnissen und
Entwicklungen durch Handeln nichts zu andern ist; die

7 Vgl. H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzen-
dentalen Historik, a. a. O. 278.

115

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedeutsamkeit ergibt sich aber in der Deutung und Be-
deutungszuweisung der Gegenwart, deren Weitergabe
historisch uberlieferter Traditionen somit keineswegs
»heteronom® ist, sondern eigene Entscheidung wird. Die
Berticksichtigung der Erkenntnisse der Geschichtstheo-
rie neueren Datums zeigt daher nicht, daff eine affirmati-
ve, namlich als normativ bedeutsam verstandene Rede
von der Geschichtlichkeit des Ethos nicht haltbar sei.
Geschichte als Konstrukt widerspricht der Geschichte
als geschichtlicher Gewordenheit nicht, vielmehr handelt
es sich um zwei Ebenen, wobei sich die Gemeinsamkeit
von Geschichte und Ethos in ihrer Intersubjektivitat und
threr Daseinsweise in sozialer Vermittlung zeigt. Affir-
mation und Tradierung sowohl des Selbstverstandnisses
der sozialen Kommunikationsgemeinschaft in Geschich-
te als auch des gesellschaftlich geltenden Ethos tragen da-
mit Entscheidungscharakter. Geschichte wird immer
wieder neu geschrieben, Normen konnen sich indern,
sinnlos oder korrigiert werden. Es gibt eine Verantwor-
tung fur das, was aus der Geschichte praktisch-politisch
wird — weil sich so ein neuer Sinn vergangener Entwick-
lungsverliufe ergeben kann — ebenso wie eine Gestal-
tungsverantwortung nicht nur ,vor“, sondern ,fur” die
ethischen Normen — weil es eben der Anerkennung ihrer
Normativitit bedarf. Diese Entscheidungen machen
dann selbst wieder Geschichte, sofern im kulturellen
Wandel Verandertes weitergegeben wird.

Das Allgemeine, so hiel es im vorhergehenden Ab-
schnitt, begegnet dem Individuum konkret nur als Kol-
lektivum; im Ethos erfihrt es die Gesetzgebung der all-
gemeinen praktischen Vernunft als die einer kollektiven
Verntinftigkeit. Diese kann dadurch andererseits nie die
sletzte“ Verwirklichung, sondern immer nur eine parti-
kulare, relative Konkretion sein, der gegentiber das All-

116

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gemeine unmittelbar und dann kritisch gegen das beste-
hende Ethos berufen werden kann. Die Geschichte ist
ebenfalls niemals Universal- oder Menschheitsgeschichte,
sondern stets Geschichte eines Kollektivs. Die Distanz
zum Gegebenen, zu den gesellschaftlich-geschichtlichen
Bedingtheiten des Subjekts, die sich lebensweltlich nie-
derschlagen, kann im Sinne seiner Freiheit verstanden
werden als Freiraum fiir die Person, die nicht im Kollek-
tiv aufgeht, als Verantwortung und Entscheidung fiir zu
Tradierendes, fiir Daseins- und Handlungssinn. Die all-
gemeinheitsfahige Vernunft kann sich jederzeit kritisch
gegen das Bestehende wenden; das Konkrete muf} sich
als von allgemeiner Verntinftigkeit ausweisen lassen kon-
nen. Distanz zur eigenen gesellschaftlich vermittelten
skollektiven“ Herkunft, die sich ergibt, wenn Traditio-
nen nicht ,naturwiichsig“ gelten, sondern in den Bereich
des prinzipiell Entscheidungstahigen riicken, setzt daher
frei. Die Konzeption von Geschichte in der modernen
Geschichtstheorie hilft daher, den Charakter des Ethos
im Widerspiel von sozial erhobener Geltung, verbindlich
gemachtem Anspruch und personaler Moralitit besser zu
verstehen, sofern es sich um dieselbe Struktur von sozia-
ler Vermittlung und Entscheidung handelt; die eigentlich
»moralische“, namlich die personale Dimension, ergibt
sich jedoch nicht ,unmittelbar® durch Geschichte, son-
dern, sofern im normativen Rahmen des Kollektivs, in
dem das moralische Subjekt lebt und handelt, Anspriiche
an die personliche Moralitit gestellt sind, die sich aus der
Sinndeutung ,,Geschichte“ ergeben. Wihrend allerdings
jede menschliche Gesellschaft sich ein Ethos entwirft,
gibt es nicht immer Geschichte als Beschreibungsform
des Vergangenen in seiner gegenwirtigen Bedeutsamkeit.
Der ,praktische, intersubjektive Kontext“ des Kollek-
tivs, das sich seiner Geschichte zur eigenen Selbstver-

117

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standigung versichert, ist im Ethos normativ verfafit.
Vollzieht sich die Sinngebung der historischen Herkunft
und der durch sie gegebenen Bedingtheiten in Geschich-
te, hat diese Geschichte einen ihr im und vom Ethos zu-
gewiesenen Stellenwert. Die Verbindung mit normativen
Geltungsanspriichen ist daher keine duflerliche, sondern
durch die Konstitution von Geschichte im Zusammen-
hang des gesellschaftlichen Kontextes, der durch das
Ethos verfafit ist, mitgegeben.

118

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Ethos und Nation

Nation ist zunichst eine Form politisch-sozialer Verge-
meinschaftung, ein ,Kollektivum® wie Staat und Gesell-
schaft. Als Kollektivform wird Nation diesen auch in
ethischer Perspektive dhnlich sein. Wihrend es jedoch
»Gesellschaft“ als sozialen Zusammenschluff immer gibt
und ,,Staat“ sich als mafigebliche friedens- und einheits-
stiftende Ordnungsmacht gegeniiber der Gesellschaft hi-
storisch bewihrt hat, ist ,Nation“ weder eine Konstante
menschlicher Vergemeinschaftung noch hat sie dieser ge-
gentber eine Funktion, die eindeutig angebbar und nicht
durch anderes zu ersetzen wire. Das Verhiltnis zu Staat
und Gesellschaft — und damit auch eine mégliche Zuord-
nung zu deren Sittlichkeit — scheint nicht deutlich.
Hinzu kommt die offensichtliche historische Kontingenz
der Durchsetzung von Nation als Begriff wie als Ord-
nungsprinzip: der Entstehungsursprung ist datierbar, die
Einteilung der modernen Welt in Nationen Resultat der
jingsten, neuzeitlichen Geschichte und die Abhiangigkeit
von einer bedingten historischen Genese damit so evi-
dent, daff Nation ersetzbar und von nur sehr relativem
Wert sein kann. Die Ambivalenz der Berufung auf das
Prinzip ,Nation“ 1afit die tatsichliche Ersetzung durch
andere Kollektivformen dartiber hinaus auch wiinschens-
wert erscheinen.”®

58 Das Problem des Nationalismus wird in Teil III extra behandelt.
Hier soll es zunichst um ,Nation“ gehen; ob der Nationalismus als

119

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Nationbegriff ist zunichst, wenn auch nicht in einer
sendgiiltigen® Definition, so doch in der Angabe unver-
zichtbarer Charakteristika, die eine Spezifizierung von
Nation erlauben, sowie als Kollektivform neueren Da-
tums gegenuber Gesellschaft und Staat zu bestimmen
(1.), um von dieser Grundlage aus eine Zuordnung von
»Nation“ und ,,Ethos“ vornehmen zu konnen (2.).

1. Begriffsbestimmung

a) Charakteristika von ,Nation®

Trotz der uberschaubaren historischen Entstehung von
Nationen und Nationenbegriff divergieren die Definitio-
nen betrichtlich. Das Genus mag noch unstrittig sein —
eine Kollektivform menschlicher Sozialitit von gewisser
Grofle —, bei der Angabe der differentia specifica gehen
die Meinungen in der Regel so weit auseinander — man
denke nur an die Gegentiberstellung von ,Staatsnation®
und ,,Kulturnation“*® —, daf} eine sinnvolle Bestimmung
und anschliefende Operationalisierung des Begriffs nicht
moglich scheint.

Bei genauerer Betrachtung gibt es eine bestimmte Reihe
von Charakteristika, mit denen der Begriff Nation ,,spe-
zifisch® definiert wird — die Menge dieser Charakteristi-

Ideologie der Nation aus ihrem Begriff folgt oder nicht, kann erst im
Anschluf an die Grundlegung in I1. B. entschieden werden.

% So F. Meinecke: Weltbiirgertum und Nationalstaat. Studien zur Ge-
nesis des deutschen Nationalstaates, Miinchen/Berlin 1928; vgl. die
Darstellung der verschiedenen Positionen bei U. Dierse, H. Rath: Na-
tion, Nationalismus, Nationalitit, a. a. O. und K. Hornung: Nation/
Nationalismus/Nationalstaat, in: W. Mickel (Hg.): Handlexikon zur
Politikwissenschaft, Bonn 1986, 305-309.

120

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ka ist aber begrenzt. Innerhalb dieser gegebenen Menge
werden nun einige Charakteristika fiir entscheidender
gehalten als andere: geht man etwa von bereits formier-
ten Nationen aus und definiert ,Nation“ im Hinblick
auf diese, mag dem Territorium und der staatlichen Ver-
fafltheit ein hoherer Rang zukommen als in einer Defini-
tion, die ,Nation“ gegeniiber einer ibernationalen Staat-
lichkeit abgrenzen soll und daher Sprache, Briauche und
Traditionen hervorhebt. Ebenso wird die gemeinsame
Geschichte — die nicht eine gemeinsame Sprache oder
durchgehend gemeinsame Staatlichkeit voraussetzen muff
— als mafigeblich genannt oder auch die Religion, die das
wichtigste Moment fiir die soziale Integration einer Na-
tion sein kann. Mit der Unterscheidung von ,,6stlichem*
und ,westlichem® Nationbegriff lagen bereits zwei ver-
schiedene Vorstellungen dessen, was eine Nation aus-
macht, vor, die kaum vereinbar schienen: Nation als
»Plebiszit, so formuliert von Ernest Renan,® einerseits
und Nation als objektive schicksalhafte Pragung durch
die Volksgemeinschaft®! andererseits.

Eine nur begrenzte Menge von Faktoren steht aber zur
Definition des Begriffs ,Nation“ zur Verfugung; Unter-
schiede ergeben sich in ihrer Zu- und Rangordnung. Na-
tionen, die ihr nationales Selbstverstindnis aus der ge-
meinsamen Religion beziehen, sind dennoch ebenso Na-
tionen wie andere, die vielleicht die Staatlichkeit oder das
Territorium fir sich als nationkennzeichnend angeben
wiirden. Ohne uns daher fir eine der existierenden Defi-

%0 Lfexistence d‘une nation est ... un plébiscite de tous les jours®, E.
Renan: Qu‘est-ce qu‘une nation? Oeuvres Complétes I, Paris 1947-
1961, 904; vgl. M. Zenner: Die Nation im Denken Ernest Renans, in:
K. Kluxen, W. J. Mommsen (Hg.): Politische Ideologien und national-
staatliche Ordnung, Miinchen/Wien 1968, 219-238.

¢t Vgl. H. Kohn: Die Idee des Nationalismus, a. a. O.

121

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nitionen zu entscheiden und auf halbem Weg in Begriin-
dungszwingen steckenzubleiben, konnen wir sagen:
»Nation“ bezeichnet ,eine soziale Grofligruppe, welche
durch historisch gefestigte Beziechungen unter Menschen
gekennzeichnet ist, und zwar durch eine feste, aber nicht
unverinderliche Kombinierung der Beziehungen wirt-
schaftlicher, kultureller, religioser, politischer oder
sprachlicher Art. Die konkrete Kombination kann bei
verschiedenen Nationen unterschiedlich sein.“%? Die
Frage einer Rangordnung moglicher Kriterien stellt sich
daher in einer solchen Begriffsbestimmung nicht; es gibt
vielmehr ein Ensemble von Eigenschaften, das sich ange-
ben lift, das aber je nach Nation unterschiedlich konkret
kombiniert wird. So muf} nicht eine einzelne Nation als
Ideal angenommen werden und eine Definition abgeben,
aus der andere Nationen, die unbestritten ebenfalls als
Nationen gelten, herausfallen wiirden.

Eine Nation kann sich primir als Abstammungs-, als
Sprach- oder politische Gemeinschaft darstellen und
selbst verstehen. Als unabdingbar und somit als wichtig-
stes und unverzichtbares Kriterium erweist sich aller-
dings, dafl eine Nation sich als Nation versteht. Ohne
diese subjektive Komponente ist der Nationbegriff nicht
denkbar. Es handelt sich ja nicht um eine duflere Klassifi-
kation von sozialen Grofigruppen, die auch als Staaten,
Gesellschaften oder eben Grofigruppen identifiziert wer-
den konnten. Von ,Nation® kann nur die Rede sein,
wenn ein Selbstverstindnis als Nation vorliegt, ein Be-
wufltsein dessen, sich durch ein spezifisches Ensemble

2 M. Hroch: Das Erwachen kleiner Nationen als Problem der kompa-
rativen Forschung, in: H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus, Kénig-
stein 1978, 155-172, 155 f.

122

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Charakteristika auszuzeichnen und dadurch uber-
haupt von anderen Grofigruppen zu unterscheiden.
Nation ist ,eine soziale Gruppe ..., die sich aufgrund
vielfaltiger historisch gewachsener Beziehungen sprachli-
cher, kultureller, religioser oder politischer Art ihrer Zu-
sammengehorigkeit ... bewufit geworden ist ... Konsti-
tutiv fur Nation sind das Bewufltsein einer sozialen
Gruppe (Volk), eine Nation zu sein oder doch sein zu
wollen, und der Anspruch auf politische Selbstbestim-
mung. Gegeniliber anderen Solidarititsverbinden
wird ihr eine hoherrangige und allgemeinere Bedeutung
zugestanden.“® ,Hoherrangig“ im Sinne von ,allgemei-
ner heifit dabei, dal Nation der Orientierungsrahmen
ist, auf den sich die politische oder soziale Gemeinschaft
bezieht, und als die Einheit verstanden wird, in der sich
das allgemeine Leben des sozialen Ganzen abspielt. Na-
tion ,mufl“ nicht dieser Rahmen sein; die Kontingenzen
der historischen Entwicklung haben dazu gefiihrt, daf§
sie sich als dieser Rahmen anbot, herausgebildet und
schlieflich durchgesetzt hat. Daher ist Nation ohne das
Bewufltsein sowie den Willen, es zu sein, nicht konzi-
pierbar. Die Selbstbestimmungsforderung gehort von da
her zum Prinzip Nation hinzu, nicht nur wegen ihrer
faktischen geschichtlichen Verbindung, sondern ebenso
aufgrund der Logik des Nationbegriffs als eines wesent-
lich geistigen Produkts, als ,gedachter und ,gewollter”
Ordnungsform, die ein Kollektiv von Menschen zur po-
litisch-sozialen Einheit integriert.

Die objektive Prigung durch Hineingeborensein in Tra-
ditionen, Sitten, Sprache widerspricht nicht dem not-
wendigen subjektiven Moment des Nationbegriffs als
Selbstbewufltsein und Wille zu dieser sozialen Ord-

6 P. Alter: a. a. O. 23.

123

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nungsform. Denn das ,Objektive“ muf an sich nichts
bedeuten, wenn damit nicht eine subjektive Bedeutung
verkniipft wird. Erst die Affirmation des Bewuftseins,
als Nation einander verbunden zu sein, und die Einord-
nung dieses Bewufltseins in die politisch-soziale Welt der
ebenfalls ,gedachten Ordnungen verleiht einer faku-
schen Gegebenheit klassifikatorische und normative Re-
levanz. Die Alternative subjektiver — objektiver Begriff
stellt sich daher nicht, denn die subjektive Bedeutungs-
zuweisung 1aflt den objektiven Faktoren erst eine mafi-
gebliche Funktion und relevante Rolle zukommen. Ein
gemeinsames, staatlich verfafites Territorium zu bewoh-
nen, besagt als blofle Tatsache noch nichts, solange die-
sem Tatbestand nicht auch Bedeutung zugemessen wird;
eine Relevanz des Faktischen ergibt sich in seiner Bewer-
tung. Dabei konnen dann unterschiedliche Bestinde ho-
her oder niedriger bewertet werden.

Ohne ein Selbstbewuftsein sowie den Willen, Nation zu
sein, gibt es Nation daher nicht. Der Wunsch nach
Selbstbestimmung leitet sich aus diesen grundlegenden
Komponenten ab; die politische Integration der sozialen
Einheit entspricht dem Charakter von ,Nation® als gege-
bener kollektiver Ordnungsform. Eine Nation ohne eine
gemeinsame Sprache ist kaum vorstellbar; denn nur in
der gemeinsamen Sprachlichkeit ist der notwendige
Kommunikationszusammenhang gegeben; Sprache ist
dariiber hinaus perspektivenerschliefender Zugang zur
objektiven Welt und prigt daher das Welt,bild“. Nation
beruht auf einem Abstammungszusammenhbang: der ein-
zelne wird hineingeboren. Die grundlegende Zuordnung
des Individuums zu seiner Nation sind Abstammung
und Verwandtschaft; die Nation ist seine Herkunftswelt.
Eine Nation mit ausschlieflich freiwillig eingetretenen
Mitgliedern gibt es nicht. Dennoch besteht immer die

124

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moglichkeit der ,Naturalisierung®, die das nationale
Ordnungsprinzip wesentlich vom biologistischen Rassis-
mus unterscheidet. Eine Nation muf8 sich ferner in ir-
gendeiner Weise von anderen, Nachbarnationen abgren-
zen; sonst ist die Bewufltwerdung der eigenen Gemein-
samkeit gar nicht denkbar. Zum gesellschaftlichen Be-
wufltseinszusammenhang kann man auch die Religion
rechnen, sofern etwa die nationale Eigenart im Gegen-
satz zu anderen Nationen oder aufgrund besonderer hi-
storischer Entwicklungen religios verstanden wird.

Welche Grofigruppen jeweils eine Nation ausmachen
und aufgrund welcher von den genannten Kriterien,
stellt sich letztlich historisch heraus. Die nationale Zu-
sammengehorigkeit mufl zudem eine gewisse Kontinuitit
beanspruchen konnen. Nationen sind also historisch ent-
standen und haben sich im Lauf der Geschichte — nicht
ynattrlich® — herausgebildet und geformt; sie sind nur
yhistorisch zu erkliren®: eine gemeinsame Geschichte als
nationpragender und -bildender Faktor ist daher uner-
laBllich. Auch neue Nationen bilden sich nicht ohne ge-
meinsame, wenn auch vergleichsweise ,kurze“ Ge-
schichte; die zufillig abgegrenzten und zusammenge-
wirfelten ehemaligen Kolonialstaaten sind durch die je-
weilige Erfahrung mit den Kolonialmichten als ihrer
schlechthin prigenden Geschichte zur Nation verbun-
den.® Der ,6stliche” und ,,westliche“ Nationbegriff ver-
dankte sich unterschiedlichen historischen Prozessen der
Nationbildung: Wahrend im Westen der Staat des nach-
konfessionellen absolutistischen ~Staatensystems sein

¢ Vgl. B. Anderson: a. a. O. 147.

% Vgl. H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus, Konigstein 1978, und:
Th. Schieder (Hg.): Staatsgriindungen und Nationalitatsprinzip, Miin-
chen/Wien 1974.

125

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Staatsvolk einte und dieses sich in der Erfahrung der ei-
genen Art gegeniiber anderen Staatsvolkern zur Nation
formte, muflten sich im Osten nationale Volksgruppen in
ibernationalen Staaten jeweils erst als Nation artikulie-
ren und fir sich Selbstbestimmung fordern. Heute stel-
len sich die unterschiedlichen Entstehungsweisen des
ynationbuilding® lediglich als Frage der historischen Ge-
nese von sich gleichermaflen als ,Nationen® verstehen-
den Staaten dar. Die Aufteilung der politischen Welt in
einer prinzipiell nationalstaatlichen Ordnung lafit die tat-
sachliche historische Entstehung demgegentiber sekun-
dir erscheinen® — ob Nationen sich in Staaten politisch
selbstbestimmen oder Staaten im Sinne sozialer Integra-
tion und Legitimation sich als Nationen geben, wird bei
der generellen Unterstellung des Nationalstaatsprinzips
nicht bertucksichtigt. Die historische Entwicklung als
Formierung von Nationen ist aber entscheidend dafir,
welche ,Kollektive“ sich zur Einheit einer Nation gefun-
den haben. Der Prozef spiegelt sich zudem in threm je-
weiligen Selbstverstindnis, nimlich welches Kriterium —
Staatlichkeit, Sprache und Kultur — fiir mafigeblich ge-
halten wird. Fur die konkrete Bildung der Nationen so-
wie ihr Selbstbewuftsein und -verstindnis ist daher Ge-
schichte der wichtigste Faktor.

b) Nation, Gesellschaft, Staat

Es entspricht der Struktur von ,Begriffen, die nach
Aristoteles ,eines tiber vielen® benennen und in einer
Formulierung von Hermann Lubbe als ,sprachliche Un-
terscheidungsreprisentanten®® dienen sollen, dafl sie

% Vgl. T. Mayer: a. a. O. 30.
¢ H. Liibbe: Religion nach der Aufklarung, a. a. O. 149.

126

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht jeden Einzelfall vollstandig erfassen und nicht ein-
deutig festzulegen sind. Schon ,Gesellschaft® und
»Staat“ sind Begriffe, die nicht scharf sind und nicht je-
den der in ihnen begriffenen Fille im Detail charakteri-
sieren konnen, ohne daf} sie damit jedoch sinnlos oder
verzichtbar wiren. Der Nationbegriff kann ebenfalls nur
mit einer gewissen Unschirfe, auch in der Abgrenzung
gegeniiber anderen Kollektivformen, gehandhabt wer-
den.

,Nation“ ist weder mit ,Staat“ noch ,Gesellschaft*
identisch; es wird mit den Begriffen jeweils anderes er-
faflt. Der Staat ist die mafigebliche Form der Verfafitheit
und Organisierung sozialer Einheiten, die nimlich durch
sein Ordnungs- und Rechtssystem integriert werden.
Der Staat umfaflt daher immer ein Staatsvolk, das jedoch
auch Teil einer umfassenderen Gesellschaft sein kann. Da
die soziale Integration der in sich immer plural struktu-
rierten Gesellschaft durch die Staatlichkeit als die allge-
meinverbindliche Instanz gegentiber den gesellschaftli-
chen Teilsystemen geleistet wird, kann man jedoch in der
Regel eine Gesellschaft als Staatsvolk dem Staat zuwei-
sen. Die Unterscheidung beider sozialer Kollektivformen
ist damit nicht aufgehoben; eine Trennung allerdings
durch den engen Zusammenhang nicht aufrechtzuerhal-
ten. Sofern Nation auch wesentlich Sprachgemeinschaft
ist, ist sie nun offensichtlich in erster Linie der , Gesell-
schaft“, die wesentlich durch thren Kommunikationszu-
sammenhang bestimmt ist, zuzuordnen. Auch die ge-
meinsame Geschichte kann die einer Gesellschaft und
mufd nicht die eines Staates sein.

Die heutige Aufteilung der politischen Welt in Nationen,
wie sie sich im Laufe des 19. und des 20. Jahrhunderts
herauskristallisiert hat, setzt jedoch grundsatzlich vor-
aus, daf} Nationen staatlich organisiert und verfafit sind -

127

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die ,Vereinten Nationen® sind selbstverstindlich eine
Organisation von Staaten. Der Nationalstaat wird daher
international als der Regelfall unterstellt, auch wenn die-
ses Modell einer volligen Identitit von Nation und Staat
in keinem einzelnen Fall verwirklicht ist. Die ideale Vor-
stellung eines Nationalstaats hingt mit der Idee politi-
scher Selbstbestimmung der Nation als einer sozial be-
reits formierten Einheit zusammen; die politische Orga-
nisation in Staatsform erscheint nur folgerichtig. Nation
als Integrations- und Legitimationsrahmen staatlicher
Ordnung impliziert Volkssouveranitit und Demokratie;
dieser ideengeschichtlichen Verbindung mit den Biirger-
und Menschenrechten verdankte der Nationbegriff seine
Konjunktur im 18. Jahrhundert; auch im 20. Jahrhundert
macht diese ,,politische“ Bedeutung, so in den nationalen
Befreiungsbewegungen der Kolonialvolker, seine Durch-
setzungskraft aus. Der Nationalstaat erfillt daher Funk-
tionen, die die Staatlichkeit als solche nicht leisten konn-
te und die dieses ,Modell als vorliufig nicht ersetzbar
erscheinen lassen: namlich Integrierung der Gesellschaft
und damit Legitimierung der staatlichen Ordnung, Mo-
bilisierung und Egalisierung der Birger in ihrem Interes-
se fir das Allgemeinwohl und ihre Orientierung an einer
gegebenen kollektiven Identifikationsgrofie. Nach K. W.
Deutsch bietet der Nationalstaat ,.ein stirkeres Gefihl an
Sicherheit, Zugehorigkeit und Verbindlichkeit und sogar
an personlicher Identitit, als jede andere grofere alterna-
tive Gruppe es vermag“.®® Auch wenn es viele Aufgaben
gibt, die der Nationalstaat allein nicht mehr erbringen
kann, sondern die nur in internationalen Organisationen

¢ K. W. Deutsch: Nationenbildung — Nationalstaat — Integration, hg.
von A. Ashkenasi, P. Schulze, Diisseldorf 1972, 214.

128

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu verwirklichen sind, wie Verteidigung, Wirtschaft, In-
formation und Umweltschutz, macht ihn das als Primir-
orientierung fiir seine Mitglieder sowie als Instanz zwi-
schen Individuum und Weltmenschheit nicht tiberflissig.
Dennoch muff die Selbstbestimmung der Nation nicht
die Form eines Nationalstaats haben; ebenso sind Zu-
sammenschliisse fdderalistischer Art, in einem , Nationa-
litaitenstaat®, moglich; das Staatsvolk wird international
dabei im Sinne des Nationalstaatsprinzips als Staatsna-
tion betrachtet. Obwohl der ,echte“ Nationalstaat nicht
existiert, wird an diesem Modell als Ordnungsvorstel-
lung der politischen Staatenwelt festgehalten. ,Nation®
und ,Staat“ sind daher in der Regel nur unscharf ge-
trennt, auch wenn von einer ,Identitdt“ nicht ausgegan-
gen werden kann. Nation, Gesellschaft und Staat erschei-
nen somit in weitgehender Verwiesenheit aufeinander;
die Unterscheidung der Begriffe sollte aber beachtet wer-
den, weil sie jeweils andere und unterscheidbare Momen-
te der verfafiten sozialen Vergemeinschaftung von Men-
schen bezeichnen.

Auf dem vermeintlich direkten Weg einer Zuordnung
von Nation zu Staat und Gesellschaft als den mafigebli-
chen Kollektivformen und damit einer Zuordnung zu
der von der Gesellschaft getragenen und den Staat ver-
pflichtenden Sittlichkeit 1t sich eine normative Rele-
vanz des Nationbegriffs nun noch nicht erkennen. Sitt-
lichkeit hatten wir der Gesellschaft zugeordnet, in der
auch das moralisch handelnde Subjekt dem Ethos als der
einzig wirklichen Form von Sittlichkeit begegnet. Das ei-
gentlich ,Moralische war dabei die personale Dimen-
sion und subjektive Bedeutung, nimlich die Anerken-
nung eines als verbindlich erfahrenen ,,moralischen® An-
spruchs. Sofern ,Nation“ nun nicht ohne Bezug auf
»Gesellschaft“ gedacht werden kann — wenn auch nicht

129

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jeweils eine Nation genau einer Gesellschaft entsprechen
mufl —, kann man daher Nation und Ethos so aufeinan-
der beziehen, dafl es die Gesellschaft der Nation bzw.
Gesellschaft als Nation ist, die dem Individuum die In-
halte der Moralitit und Sittlichkeit verbindlich im Ethos
vermittelt. Damit ist jedoch noch nicht gesagt, wie diese
Inhalte und normativen Gehalte des kollektiven Bewufit-
seins mit ,Nation“ zusammenhingen.

¢) Charakteristika von Nation in ethischer Perspektive

Wenn wir von den Charakteristika von ,Nation® ausge-
hen, die wir unter Verzicht auf eine positive Definition
als unabdingbare Kriterien benannt haben, missen sich
Elemente ausmachen lassen, an denen eine mogliche sitt-
liche Bedeutung von Nation festgemacht werden konnte.
Die naturalen Grundlagen wie Territorium, Land oder
Klima kénnen wir dabei zuerst ausgrenzen, nicht weil sie
keine Bedeutung hitten, sondern weil Natur nicht
ethisch normierenden Charakter hat. Naturale Bedin-
gungen sind zwar relevant, sofern ohne ihre Berticksich-
tigung ein Ethos nicht ,funktionieren® wird; Natur
wirkt daher begrenzend, eine unmittelbare Normierung
kann von ihr aber nicht ausgehen.

Wichtiger ist dagegen die ,natiirliche® Gegebenheit, dafl
der einzelne in eine Nation hineingeboren wird, der er
dann angehort, die ithn als Personlichkeit durch die Ver-
mittlung von Sprache und Kultur prigt. Die grofle
Mehrzahl der Menschen bleibt in der Gemeinschaft, in
die sie hineingeboren sind. Die Zugehorigkeit zu einer
bestimmten Nation wird damit schicksalhaft — gegeben
durch das Faktum der natirlichen Abstammung. Diese
Zuordnung hat fur den Einzelnen daher naturwiichsigen
Charakter; sie erscheint als Macht von Art der Natur,

130

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die ,von sich aus® da ist, die man nicht wihlen, der man
sich aber ebensowenig véllig entziehen kann. Obwohl
also naturale Gegebenheiten an sich keine unmittelbare
normative Kraft haben, ist die subjektive Schicksalhaftig-
keit eine entscheidende Vorgabe.

Wenn die naturalen Bedingungen als das Ethos lediglich
begrenzend wirken konnen, mufl weitergefragt werden
nach nicht-naturalen, also sozialen Zusammenhingen.
Dabei ist zuniachst auf die perspektivenbildende Sprache
zuriickzukommen. Die Kommunikation verlauft primir,
wenn auch nicht ausschliefflich, innerhalb einer Gesell-
schaft mit einer bestimmten Sprache. Gemeinsame Spra-
che ist damit unverzichtbarer Bestandteil dessen, was
eine Nation ausmacht — sie allein ist aber nicht ausschlag-
gebend, denn aufgrund blofler Sprachgemeinschaft hat
sich noch nie eine Nation gebildet. ,Nur als ez Bestand-
teil nationaler Identitit wirkt Sprache national differen-
zierend“;*’ sprachnationale Einheit ist Bestitigung, nicht
Garantie des Bestehens einer Nation. Fiir das Ethos wie
fur die Kultur der Gesellschaft iiberhaupt ist die Sprache
wichtig, denn sie sind sprachlich verfaflt — ihre Vermitt-
lung in Erziehung, Kommunikation und dem moralisch
verbindlichen ,,Anspruch® ist an die in der Sprache pri-
sente Perspektive auf die Welt gebunden.

Damit ergeben sich aber noch nicht spezifische Inhalte.
Diese Inhalte, durch die sich die verschiedenen Formen
von Ethos unterscheiden, also thre Verschiedenheit iiber-
haupt, macht die unterschiedlich mégliche und auch un-
terschiedlich gegebene Positivierung und Konkretisie-
rung allgemeiner moralischer Prinzipien im jeweiligen
Ethos aus. Diese Konkretionen sind der geschichtlichen
Bedingtheit des Ethos zuzuordnen: historische Differen-

% T. Mayer: a. a. O. 115,

131

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zierungen mit ihren Kontingenzen haben verschiedene
Formen von Ethos sich ausbilden lassen. Thre Geschicht-
lichkeit im Sinne von historischer Bedingtheit, Abhin-
gigkeit und Relativitat erschien gerade als Einwand gegen
thre Verbindlichkeit vom Standpunkt einer universali-
stisch als unmittelbar normierend verstandenen prakti-
schen Vernunft. Setzt man dagegen beim ,,Ethos* als der
einzig moglichen und wirklichen Weise des Erscheinens
des Allgemeinen an, ist die Konkretion des Allgemeinen
in der Form des Kollektivs und der Geschichtlichkeit mit
ihrer Kontingenz — als einer stets partikularen Positivie-
rung — pluralistisch affirmierbar, ohne daff dadurch aber
der Unbedingtheits- und Absolutheitsanspruch des Mo-
ralischen fiir das Subjekt relativiert wiirde.

Auch die Nationen verdanken ihr Dasein und ihre Ver-
schiedenheiten  ihrer  geschichtlichen  Bedingtheit:
»Nation“ ist eine historisch herauskristallisierte Kollek-
tivform; die jeweiligen, konkreten Nationen in ihren Ab-
grenzungen und Eigenheiten sind Resultate geschichtli-
cher Entwicklungen.

Nach Ausscheiden anderer Charakteristika des Begriffs
Nation, die sich in diesem ,Durchgang® nicht als positiv
normierend zeigten, bleibt einzig das nationspezifische
Kriterium ,,Geschichte“ tbrig als eines, das allgemein
mit sittlicher Relevanz fiir das Ethos und in der Folge
auch fir das moralische Subjekt verbunden sein kann”° -
wenn die Nation sittliche Bedeutung fir ihre Angehori-
gen hat, kann sie diese iberhaupt n#r haben tber die ge-

70 Auch wenn etwa ,Religion die fiir eine Nation charakteristische
moralische Grofie sein sollte, ist sie dies im Laufe der historischen Ent-
wicklung und des ihr dadurch zugekommenen Stellenwerts geworden;
sie ist dies aber nicht in jeder Nation — die Geschichte ist dagegen in je-
dem Fall konstitutiv.

132

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichtliche Dimension, nimlich als Geschichte dieser
politisch-sozialen Gemeinschaft, die deren Traditionen,
Kultur und dann auch Ethos geprigt hat.

Lift sich daher Nation in demselben Sinne wie Ethos
der Geschichte zuordnen, so dafl nimlich die Ausbil-
dung des konkreten Ethos und die Ausbildung der je-
weiligen Nation zwei Seiten ein und derselben Entwick-
lung wiren — Nation ,gleich historisch iberkommenes
Ethos? Diese einfache Paralellisierung der geschichtlich
gewordenen Konkretionen von Nation einerseits und
Ethos andererseits als ein zusammenhingender gesell-
schaftlicher Prozef§ liegt nahe; ebenso sind aber Uber-
schneidungen denkbar, so daf in einer Nation verschie-
dene Formen von Ethos beheimatet sein kénnen oder ein
Gesamtethos — genannt war bereits das europaische —
mehrere Nationen als ,Sonderformen® in sich begreift,
so dafl Ethos umfassender zu verstehen ist als das natio-
nale Moment. Prigt Nation dann spezifische Ethos-
sunter“formen oder ist sie selbst mit solchen gleichzuset-
zen? Was fur das abendlindische Europa vielleicht zu
bejahen ist, mufl nicht generell gelten.

Welche Rolle spielt Nation also im Ethos einer Gesell-
schaft?> Nation und Ethos sind dabei nicht mittels der
Gemeinsamkeit threr wesentlich geschichtlichen Be-
stimmtheit einfach identisch zu setzen, wenn auch ihr
Zusammenhang, wie im folgenden, Gber die Geschichte
zu suchen ist.

133

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Nation, Geschichte, Ethos

a) Geschichtliche Pragung

Was es unstrittig in den moralischen Kulturen moderner
Gesellschaften gibt, sind nationale Bestinde, d. h. Eigen-
tumlichkeiten, die nur historisch zu erkliren sind, und
zwar als geschichtliche Herkunft dieser spezifischen po-
litisch-sozialen Gemeinschaft. Auch das europiische Ge-
samtethos differiert im Hinblick auf solche Priagungen
durch die jeweiligen europdischen Nationen und ihre
Geschichte. Wihrend soziale ,Solidaritit“ in Deutsch-
land in den Traditionen des Wohlfahrtsstaates steht, gilt
sie in Italien als Aufgabe kleiner Solidarititsverbande wie
der Familie; ein anderes Beispiel ist die Legitimitat sowie
Bereitschaft zum Verteidigungskrieg, die in den Landern
Europas am geringsten vorhanden ist, die in der jlingsten
Geschichte einen Krieg verloren haben oder besetzt wa-
ren.”!

Die Rede vom ,typisch deutschen® oder ,typisch engli-
schen“ bezieht sich auf solche bestimmten Verhaltens-
weisen, die sich aufgrund historischer Erfahrungen so
herauskristallisiert haben, wie sie sich heute darstellen.
Diese spezifischen Prigungen aufgrund der Geschichte
als Nation sind uniibersehbar. Sie als konstantes , Natu-
rell“ im Ricken der Geschichte zu verstehen, wire
falsch: Geschichte wiirde so als Natur mifideutet. Der
sogenannte Nationalcharakter ist in der Tat eine illegiti-
me Hypostasierung und Fixierung historisch relativer
Verhaltensprigungen, die sich im Verlauf der weiteren

7t Nimlich Italien, Bundesrepublik Deutschland, Belgien und Hol-
land, wie im auflereuropdischen Raum Japan, vgl. E. Noelle-Neumann,
R. Kocher: a. a. O. 31, 61.

134

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte wieder indern konnen; er erweist sich viel-
mehr als Interpretament von geschichtlichen Erfahrun-
gen, dessen Interpretationscharakter daher im Bewuf3t-
sein bleiben sollte. ,Der Nationalcharakter ... enthilt
also nur, was aus der eigenen ... Geschichte als wesent-
lich fur die Bildung nationaler Art erkannt und festgehal-
ten wird.“ 72

Hegel charakterisiert die Englinder in ihrer angeblich
unverwechselbaren Eigenart als die, ,welche den Ozean
beschiffen und den Welthandel besitzen, denen Ostin-
dien gehort und seine Reichtiimer, welche Parlament und
Geschwornengerichte haben“.”> Der Topos von engli-
schen ,Hindlern“ und deutschen ,,Helden® ist auch 1914
ein gingiges Gegensatzpaar. Heute wiirde man weder
unter der Beschreibung Hegels noch der von 1914 die
Englinder wiedererkennen, es sei denn, man verfugte
tber die entsprechenden historischen Kenntnisse. Als
Handelsvolk gelten heute gerade die Deutschen, deren
Stilisierung als Parzivalnatur, die sich in der pragmatisch
bestimmten Welt des Kleinkrimers nicht zurechtfindet,
aber jederzeit zum heldischen Einsatz fiir Volk und Ehre
bereit ist, heute vollig fremd und unverstindlich er-
scheint. ,Parzival“ ist eben kein Interpretationsmuster
mehr, das die spezifische geschichtliche Herkunft und
nationale Prigung erhellen konnte. Ohne geschichtliche
Bezuge sind Eigenheiten der jeweiligen moralischen Kul-
turen und Ethosformen nicht erklirbar; diese Geschichte
ist immer auch die des Kollektivs als Nation. Damit ist
nicht ein ,Nationalcharakter im Sinne einer Naturanla-

72 H. Plessner: Die verspitete Nation, Frankfurt a. M. 1974, 25.

7 G. W. F. Hegel: Vorlesungen tber die Philosophie der Geschichte.
Auf der Grundlage der Werke von 1832-45 neu ed. Ausgabe, Werke
12, Frankfurt a. M. 1986, 99.

135

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ge gemeint, der sich nur als unhistorisches Interpreta-
tionsschema eben dieser spezifischen nationalen Priagung
erweist. Ein solches Deutungsmuster zeigt allerdings das
— legitime — Bedurfnis, die historische Ausdifferenzie-
rung nationaler Verschiedenheiten erkliren zu wollen;
die Notwendigkeit eines Rekurses auf die geschichtliche
Gewordenheit der Nation im Hinblick auf ihre spezifi-
sche Bedeutung auch fir die moralische Kultur bestatigt
sich somit in dieser unreflektierten Rede von ,Natur.
Die Naturwiichsigkeit und Schicksalhaftigkeit der Zu-
ordnung des Individuums zu einer bestimmten Nation
mitsamt ihren auch das Ethos prigenden Eigenheiten ist
es, die dem Topos vom ,Nationalcharakter” Plausibilitat
verleiht.

b) Geschichte und Selbstverstindnis

Diese nationalen Bestinde liegen lebensweltlich vor in
der konkreten, geschichtlichen Ausformung von Institu-
tionen, Traditionen, Sitten und Moralvorstellungen.
»Geschichte“ bedeutet dabei geschichtliches Geworden-
sein dieser ,, Werttraditionen®. Aber auch Geschichte als
»Konstrukt“, als Sinngebung des Vergangenen und Ver-
standigung uber den Prozef des geschichtlich Geworde-
nen, das diese Gesellschaft von anderen unterscheidet, ist
relevant, sofern auch die Geschichte der Nation dieser
Sinngebung bedarf. Die Vergangenheit ist nicht in der
Weise abgeschlossen, dafl ihr Sinn feststinde; welche
Entwicklungslinien als ,rote Fiaden“ der Geschichte er-
scheinen, hingt vielmehr von dem ab, was die Gegen-
wart politisch wie interpretierend daraus aufnimmt und
fortsetzt. Die konstruierende Deutung der Geschichte
wiber den Geschichten® stellt die Traditionen heraus, die
in der Gegenwart weiterwirken oder weitergefihrt wer-

136

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den sollen. Moralisch normierend ist daher nicht einfach
das verhaltensprigende historische Gewordensein, son-
dern Geschichte als Sinngebung und Selbstverstindigung
im intersubjektiven Zusammenhang des praktischen
Kontextes; wiahrend niamlich ,,aus dem, was ist, Verbind-
lichkeiten schlechterdings unableitbar sind“, ist ein Sol-
len immer ,ein sozialer Bestand, und jegliches Sollen,
alle Verbindlichkeit ist in letzter Hinsicht einzig inter-
pretierbar als Forderung eines Willens an einen ande-
ren“,”* so dafl im praktischen Zusammenhang, in dem
Geschichte als Konstrukt unter Sinngesichtspunkten
steht, ein intersubjektiv erhobener Anspruch sozial ver-
bindlich gelten kann.

Die Sinngebung, die die Geschichte in den Kontext der
praktischen Vernunft einordnet, bedeutet, daff mit die-
sem ,,Sinn der Geschichte“ auch eine Affirmation der so
als bedeutsam verstandenen Geschichte verbunden ist:
sie erscheint ,sinnvoll“. Ebenso kann sich unter Sinnge-
sichtspunkten aber auch die Verfehlung eines Sinnes zei-
gen. Erscheint die eigene Herkunft aber als nicht sinn-
voll, als nicht verniinftig einholbar, muf das Konsequen-
zen fur die Affirmation gegebener historischer Bestinde
haben. Ist so etwa gerade die Geschichte des Kollektivs
als Nation nicht sinnentsprechend, wird damit auch die
Akkulturation der nationalen geschichtlich gewordenen
und geprigten ethischen Bestinde problematisch.

Die Erfahrung des ,guten Lebens“, die fir das Indivi-
duum ein Ethos als ,,gut“ ausweist, bemifit sich zwar an
seiner aktuellen Moglichkeit und Wirklichkeit; die Qua-
litdt eines Ethos erweist sich aber auch im Hinblick auf
seine historische Bewahrung, die ihrerseits den damit
verbundenen Anspruch der sozialen Gemeinschaft auf

7+ H. Lubbe: Theorie und Entscheidung, Freiburg i. Br. 1971, 135.

137

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kontinuitit und Konformitit begriindet. Ist diese Be-
wihrung in der diachronischen Perspektive aber zweifel-
haft, kann die ,,Hintergrunderfillung“ und ,Entlastung®
durch die gegebene Sittlichkeit des Ethos ebenfalls zwei-
felhaft werden. Die Ubernahme bestimmter ethischer
Traditionen bedarf dann der Rechtfertigung, anstatt den
Traditionsvorzug des Uberlieferten geltend machen zu
konnen. Damit ist auch das Individuum in seiner gegebe-
nen sozialen Gemeinschaft betroffen, der es seine Identi-
tit und moralische Existenz verdankt. Ist die Gemein-
schaft als Nation identifiziert und definiert und die Ge-
schichte die der Nation, hat auch die Sinngebung dieser
Geschichte als gesellschaftliche Verstindigungsleistung
Konsequenzen fiir die Tradierung des Ethos, nimlich der
iberlieferten ,bewihrten® Sittlichkeit.

c) Identitat

Die Identitit der Gesellschaft ist ebenfalls geschichtlich,
niamlich sofern sie Resultat von Geschichte ist und sofern
sie sich auf Historie in ihrer ,Identititsprisentations-
funktion“”®> beziehen mufl. Das Spezifische der Ge-
schichte ist, dafl, obwohl alle einzelnen Ereignisse sich
auf Handlungen zurtckfihren lassen, die Geschichte
selbst nicht als Handlungsresultat verstanden werden
kann: das geschichtlich Uberkommene ist ,nur histo-
risch zu erkliren“. Die konstruierende Wiederanord-
nung des vergangenen Geschehens in einem Bedeutungs-
zusammenhang dient der Vergegenwirtigung des Ge-

7> Vgl. H. Libbe: Die Identitatsprisentationsfunktion der Historie, in:
Praxis der Philosophie — Praktische Philosophie — Geschichtstheorie, a.
a. 0.97-122.

138

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wordenen und zugleich der Entscheidung tber die ge-
genwirtige und zukinftige Orientierung.

Die nur historisch erklirbare“ Identitit ist nicht selbst-
gewihlt, sie steht auch nicht zur Disposition noch kann
ihre geschichtliche Gewordenheit handelnd verindert
werden — Identitat ist Schicksal. In der Vergegenwarti-
gung und Sinndeutung der Geschichte ist aber eine Ent-
scheidung und Identititsfindung moglich; denn welche
Entwicklungslinien fortzusetzen sind, die somit den tat-
sichlichen Sinn des vergangenen Geschehens angeben
und bestimmen, ist Gegenstand des Handelns der jewei-
ligen Gegenwart. Durch die Geschichtlichkeit, die
schicksalhafte Vorgabe bedeutet, geht die Geschichte
auch als Aufgabe weiter; damit ist sie in die Verantwor-
tung einer Gesellschaft gegeben und steht unter den Ge-
sichtspunkten praktischen Handelns und dessen ethi-
schen Kriterien.

Das moralisch handelnde Subjekt erfihrt seine Identitit
in der sozialen Gemeinschaft, in der es lebt. Das Indivi-
duum ubernimmt, nach Plessner, objektiv ihm gegen-
tiberstehende Verhaltensmuster als Rollen, in denen es
sich zum Ausdruck bringt, ohne in ihnen aufzugehen —
es kann sich selbst nur tiber diesen ,Umweg* erfahren
und verbirgt sich zugleich in einem ,ineffablen® Rest.
Mit dem Begriff des Ethos ergibt sich eine ahnliche
Struktur fiir das ,,moralische® Verhiltnis von Indivi-
duum und Kollektiv: das moralisch unbedingte Subjekt,
auf das es letztlich ,,ankommt®, erfihrt die Inhalte seiner
Moralitit als Inhalte eines kollektiven Bewufltseins im
Ethos als Inbegriff der Normen und normativen Gehalte
der sozialen Gruppe; es kann das allgemeingiiltige Sitten-
gesetz nicht anders erfahren als in der Konkretion des
kollektiv gegebenen Ethos, ohne daff dadurch die morali-
sche Personalitit aufgehoben wiirde. Mit der geschichtli-

139

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen Identitat des Kollektivs ist auch die sittliche Identi-
tit des handelnden Subjekts betroffen — nur Kollektive
sind Trager einer Geschichte und eines Ethos, und auf
die gegebene soziale Gemeinschaft ist das Subjekt so-
wohl in seiner allgemeinen wie sittlichen Identitat kon-
stitutiv verwiesen; es erfindet sich so wenig wie eine Pri-
vatsprache eine Privatgeschichte oder eine rein private
Sittlichkeit.

»Die Affirmation des Vaterlandes, des eigenen Volks und
seiner politischen Ordnung®, der Nation, ,ist so gesehen
eng verbunden mit der Bejahung der eigenen sittlichen
Identitit, die sich mehr noch als den Eltern der Polis ver-
dankt®, nimlich ,insofern als die Bestimmung ... des
rechten Lebens in einen wesentlichen Zusammenhang
zum konkreten ,Ort des Wohnens® (griech. = ethos), zu
der durch je eigene Sitten, Gesetze und Institutionen ver-
faflten politischen Gemeinschaft gesetzt wird“.”¢ Wenn
sich Staaten, in Staaten verfafite Gesellschaften oder Ge-
sellschaften allgemein als Nationen verstehen und identi-
tizieren und so auch ihre kollektive Identitit in der Ge-
schichte als Nation lokalisieren, bestimmt Nation die
Identitit dieses Kollektivs wesentlich mit. Das in einer
Nation geborene, lebende und handelnde Individuum ist
damit immer auch , Amerikaner®, ,Deutscher®, ,,Agyp-
ter“ oder ,Japaner und in dieser nationalen Identifika-
tion seinem maflgeblichen Kollektiv zugeordnet. Durch
die Aufteilung der politischen Welt in Nationen als
durchgingigem Ordnungsprinzip verstehen sich in der
Regel Staaten, aber analog auch nicht mit einem Staat
identische Gesellschaften als Nationen; die nationale
Identitit des Kollektivs ist daher ,,international“, und je-

76 M. Forschner: Patriotismus — Kosmopolitismus, in: O. Hoffe (Hg.):
Lexikon der Ethik, a. a. O. 1791, 179.

140

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Mensch wird damit seiner Identitat auch als einer
ynationalen teilhaftig — der Staatenlose und der Emi-
grant sind Ausnahmen, die die Regel nicht aufler Kraft
setzen: daff das moralische Subjekt nach der dargestellten
Struktur seiner Zuordnung zu einer gegebenen sozialen
Grofigruppe im Rollenverhiltnis allgemein und im Ethos
im besonderen nicht im Kollektiv ,aufgeht, erlaubt ihm
zugleich immer auch die mogliche Distanz. Die grund-
satzliche Differenz von Individuum und Gemeinschaft
sowohl in der ,Ineffabilitait“ des Trigers pluraler Rollen-
funktionen als auch der letztlich personalen moralischen
Verantwortung des Daseins- und Handlungssinnes kann
einerseits Entfremdung beinhalten — der Einzelne ist nie
vollig mit seiner Gemeinschaft identisch —, korrespon-
diert aber andererseits dem Prinzip der Menschenwiirde,
der als vorausgesetztem sittlichem Subjektsein sozial die
Anerkennung eines Freiraums der moralischen Persona-
litdt entspricht. Staat und Gesellschaft sind in ihrer Sitt-
lichkeit partielle Groflen, die nicht die ,,ganze“ Sittlich-
keit ausfillen oder ein Ethos vollstindig bestimmen und
auslegen konnten. Trotz der durchgingigen nationalen
Identifikation des Individuums in der gegebenen Identi-
tit des Kollektivs als Nation ist damit ebenfalls nicht al-
les determiniert. Distanznahme, Erkenntnis der Partiku-
laritit und Partialitat, als Folge moglicherweise Emigra-
tion wie ,Naturalisierung sind daher mitgegeben und
im Falle der Nation auch besonders plausibel, weil die
Kontingenz des Nationprinzips durch seine offensichtli-
che Historizitit unabweisbar ist. Die nationale Identitit
des Individuums durch Verhaltensprigung, Sprachlich-
keit, allgemein die Herkunft aus einer verfafiten Gemein-
schaft ist dennoch nicht etwas, was ,,abzustreifen® wire.
Die Identitit steht tatsichlich nicht zur Disposition,
wohl aber, was das handelnde Individuum in dem ihm

141

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegebenen Freiraum ihr an Handlungs- und Daseinssinn
verleiht.

d) Naturwichsigkeit, Anspruch und Affirmation

Bedingung fiir diese Relevanz der Nation als kollektiver
Identitit, iiber die sich auch das Individuum dann identi-
fiziert, ist das Selbstverstindnis der entsprechenden so-
zialen Grofigruppe als Nation. Im Fall der Geschichte
war bereits deutlich geworden, daff vergangenes Gesche-
hen entsprechend der ,naturalistic fallacy“ nicht als Fak-
tum schon normativ wirksam sein kann, sondern dies
erst wird, wenn in einem praktischen Zusammenhang
ecine Bedeutungszuweisung erfolgt, die sich intersubjek-
tiv und unter der Leitvorstellung von Sinn und Humani-
tit — also von vorneherein im praktischen Kontext — er-
gibt. Eine solchermaflen als normativ bedeutsam verstan-
dene Geschichte ,existiert” in sozialer Vermittlung; sie
ist kein ,,ontologischer”, sondern ein ,sozialer Bestand*,
mit dem sich so auch sozial verbindlich gemachte An-
spriuche moralischer Qualitit verbinden koénnen. Die
Geschichte im Sinne des geschichtlichen Gewordenseins
des Ethos war in ,lebensweltlich“ vorhandenen Institu-
tionen, Traditionen, Normen und normativen Gehalten
nach dem Muster von Kultur anzusiedeln; Geschichte als
Bedeutungszusammenhang und konstruierende Wieder-
anordnung herkunftspragender Vergangenheit ist eben-
falls im Ethos einzuordnen, sofern der ,praktische, inter-
subjektive Kontext“ der Gesellschaft im Ethos gerade
normativ gestaltet ist. Dadurch, daff sich die gesellschaft-
liche Sinnfindung in Geschichte ausdrickt, wird der Ge-
schichte im Ethos eine handlungsleitende Rolle und sitt-
liche Bedeutung zugesprochen.

Dieser ,,Vermittlungscharakter einer normativen Be-

142

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutsamkeit der ,,Geschichte® gilt auch fir die ,Nation®.
Von einem ,Anspruch® im Zusammenhang des Ethos
und damit von moralischer Dimension kann nur dann
die Rede sein, wenn er in sozialer Vermittlung so erho-
ben und geltend gemacht wird. ,Nation“ ist daher eine
sittliche Grofle, wenn sich sozial ein Anspruch mora-
lisch-sittlicher Art damit verkniipft. Die Naturgegeben-
heit nationaler Zugehorigkeit ist von sich aus nicht nor-
mierend; nur sozial verbindlich erhobene Anspruche
konnen es sein, die eben als intersubjektive ,,An“spriiche
an das Individuum dessen ,An“erkennung fordern, die
seine Moralitit als Person, die im Handeln Stellung
nimmt und damit Uber sich selbst und ihre Stellung ent-
scheidet, verlangt. Die Tatsache, zu einer Nation durch
Geburt zu gehoren, oder Mitglied einer wirtschaftlichen,
sozialen, sprachlichen und geschichtlichen Gemeinschaft
zu sein, ist als reiner Tatbestand nicht entscheidend —
denn in vornationalen Gesellschaften spielten diese Fak-
toren nicht dieselbe Rolle wie nach der Durchsetzung
des Nationprinzips —, wenn sich dieser nicht in einen
ethisch bestimmten Zusammenhang einfugt, innerhalb
dessen er als entscheidend gilt und sich mit ihm eine so-
ziale sittliche Verpflichtung verbindet, die dann auch Be-
deutung fir die moralische Personalitit des handelnden
Individuums hat.

Niemand geht aber darin auf, Mitglied einer Nation zu
sein; dies widerspriche der Moralitit und dem Prinzip
der Menschenwiirde, weil es eine Totalisierung partieller
sittlichkeitsprigender Groflen beinhaltete, die eben
ytotalitairen® Charakters wire. Die Verabsolutierung der
Nation im Integralen Nationalismus”” ist von da her als

77 So formuliert bei P. Alter: a. a. O. 43-56.

143

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ideologisches und moralisch schlechtes Integrationsmit-
tel zu qualifizieren.

Das Verhiltnis von moralischer Subjektivitit und Unbe-
dingtheit zur kollektiven Sittlichkeit und der Bedingtheit
ithrer konkreten Inhalte kennzeichnet das Ethos wie Ge-
schichte und Nation als sittliche Grofien.

»Nation“ fugt sich damit als ein weiteres Glied in die
Reihe der Elemente ein, die die konkreten Bedingtheiten,
Kontingenzen und Prigungen des sittlichen Lebens aus-
machen, sofern Sittlichkeit immer nur als konkretes
Ethos wirklich ist und vom moralischen Subjekt nur als
Bestandteil einer sozialen Gemeinschaft, eines Kollektivs
erfahren wird. Das Nationale ist so zum einen ein Teil-
moment des Ethos, das dieses geschichtlich in seiner je-
weils spezifischen Ausprigung mitbestimmt, und zum
anderen ein Teilmoment, sofern die historische Herkunft
und damit auch die geschichtlich tiberkommene nationa-
le Bestimmtheit der verfafiten Gemeinschaft in ihrem
Ethos nicht irrelevant belassen, sondern mit einem
»guten Sinn“ verkniipft, positiv und so auch normativ
einbezogen wird.

Ist es nun human oder entspricht es dem ,,guten Leben®,
daf es Nation in dieser Weise gibt, dal namlich eine po-
litisch-soziale Gemeinschaft sich als Nation versteht und
daher dieser Tatsache sozial verbindliche, normative Be-
deutung verleiht? Das Individuum wird in seine jeweilige
Nation hineingeboren; es steht zu ihr daher primir in ei-
nem Abstammungsverhiltnis, das dieser Zugehorigkeit
eine Art Naturwuchsigkeit verleiht. Die soziale Prigung
durch die Herkunftswelt Nation scheint demgegentber
nur Folge des naturgegebenen schicksalhaften Verhalt-
nisses und nicht der eigentlich bedeutendere Faktor zu
sein. Als ,Natur® muff die Nation aber ,heteronom*
wirken und damit als ,unmoralisch® erscheinen.

144

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bliebe aber die Naturgegebenheit der Zugehorigkeit zu
einem Kollektiv, das sich in der modernen Welt in der
Regel als Nation darstellt, sittlich irrelevant, wirde dies
vielmehr der Humanitit und Autonomie widersprechen.
Die Verhaltenspragung durch nationale Bestinde etwa
wiirde wieder zum ,Nationalcharakter® und wire als
»Natur“ eben nur ,Charakteranlage®, Schicksal und Be-
stimmung, die nicht wieder in Sinn transformiert werden
konnte. Die Macht des Zufalls wiirde nicht in einen
Sinn- und Bedeutungszusammenhang im Hegelschen
Geiste ,,aufgehoben®, namlich bewahrt, aber auf eine ho-
here Ebene gebracht und so von Bedeutung, so dafl das
Interesse der praktischen Vernunft an der Humanitit
und Freiheit menschlichen, moralischen Daseins zur
Geltung kime. Demgegeniiber beinhaltet die ,,Hebung®
des nationalen Moments in die Sphire des Ethos
»Schicksal“ im Sinne von positiver Verpflichtung nach
Art der Verbindlichkeit, wie sie auch der Geschichte zu-
kommt. Die Schicksalhaftigkeit verschwindet damit
nicht; aber die Verbindung mit Sinnperspektiven ermog-
licht erst die Affirmation des natural Gegebenen wie des
geschichtlich Zugewachsenen und damit die Annahme
der eigenen mit der kollektiven Identitit sowie der im
Kollektiv konkret verwirklichten Sittlichkeit.

Der dargestellte Vermittlungscharakter aller kollektiven
Gegebenheiten schafft die Moglichkeit zu dieser Affir-
mation; als ,nur® sozial existierend, bediirfen sie ihrer-
seits der Weitervermittlung — Traditionen, das Ethos, sei-
ne Gehalte und Prinzipien ebenso wie die gesellschaftli-
che Kultur allgemein. Auch die Tradierung des Prinzips
Nation als mafigeblicher sozialer und sittlicher Grofie
muf nicht sein; allerdings hat die Festschreibung des na-
tionalstaatlichen Ordnungsprinzips im internationalen
politischen Bereich die Wirkung, daf sich allein durch

145

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese externen Bedingungen die einmal als Nation for-
mierten Staaten und Gesellschaften gar nicht mehr an-
ders definieren konnen. Daher scheint die Orientierung
am Nationbegriff auf absehbare Zeit trotz aller suprana-
tionalen Verflechtungen nicht aufgebbar. Grenzen haben
ihren trennenden Charakter weitgehend verloren, die
Kommunikation bezieht sich auf alle Menschen und
Erdteile; dadurch kann die Nation nicht mehr der hoch-
ste Wert sein; das entspricht aber nur ihrer Relativitit
auf den sozialen Zusammenhang, der dem Subjekt einen
Freiraum lafic.

Der Integrale Nationalismus, der demgegenuber eben
Nation als ,hochsten Wert“ behauptet, verdankt seine
Stirke dem Wunsch nach unmittelbarer und volliger
Identifikation des Individuums mit dem Kollektiv, dem-
gegeniiber ihre grundsitzliche Differenz lediglich als
Entfremdung, nicht aber als Moglichkeit individueller
Freiheit betrachtet wird. Die naturmiflige Einbindung in
die Nation lafit diese dabei eher als Identifikationsobjekt
erscheinen als Gruppenidentititen oder ethische Sonder-
formen. Wahrend diese Einzelbereiche nimlich prinzi-
piell wahlbar sind, charakterisiert ,Nation“ das Kollek-
tiv in seiner Ganzheit; das Nationale hat einen hoheren
Allgemeinheitsgrad, sofern es das gesellschaftliche Ganze
wie auch jeden Einzelnen einbezieht. Die pluralen gesell-
schaftlichen Orientierungsmuster sind zwar auch immer
vorhanden, aber ,Nation“ ist eine Bindung, die sich
durch ihre Allgemeinheit auszeichnet, zu der jeder Ange-
horige gleichermaflen — durch das Abstammungsverhalt-
nis eben — gehort. Als Integrationsideologie ist der Na-
tionalismus daher besonders wirksam, sofern er plausibel
an die naturwichsige und dadurch allgemeine Bindung
an die Nation ankniipft. Die Totalisierung einer stets
partikularen Grofle steht aber deutlich im Gegensatz

146

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum Prinzip der Menschenwiirde sowie zur Sittlichkeit
des Ethos.

e) Nationspezifisches

Das Ethos einer Gesellschaft beinhaltet nationale Bestin-
de; Nation findet Eingang in das Ethos, sofern ihr als
maf3geblicher Kollektivform auch sittlich ein Platz zuge-
wiesen wird; der Geschichte vergleichbar ordnet sich
Nation der Sittlichkeit zum einen als Gewordensein der
so beschaffenen Identitit, zum anderen als Teil der Sinn-
gebung des Uberlieferten zu: naturgegebene Identitit
durch nationale Zugehorigkeit, geschichtlich geprigte
Nationalitit und Affirmation des natural wie geschicht-
lich Gegebenen durch den sittlichen Bedeutungszusam-
menhang von Nation im Ethos sind die allgemeinen Be-
ziige, die wir bisher erheben konnten.

»Nation“ ist so im Ethos positiv aufgefangen; die Affir-
mation der eigenen mit der kollektiven Identitit begriin-
det die Tradierung der geschichtlich tberlieferten und
teilweise nationspezifisch ausgebildeten Bestinde in In-
stitutionen, Traditionen, Sittlichkeit. Der Mifibrauch als
Ideologie im Integralen Nationalismus verpflichtet histo-
risch dazu, die Nation ethisch einzuordnen, nimlich ihr
im Ethos eine Bedeutung zuzuweisen, die der grundle-
genden Struktur von kollektivem Ethos und subjektiver
Moralitit entspricht und Totalisierungen ausschliefit. Die
nationale Identitit mufl einen positiven Inhalt erfahren.
In der Tat verbinden sich mit dem Namen der eigenen
Nation bestimmte ,,Wertvorstellungen“. Die Berufung
auf die Nation kann zum Beispiel die Berufung auf einen
gesellschaftlichen ,Minimalkonsens“ bedeuten; es geht
in jedem Fall um das Wohl und die Interessen des poli-
tisch-sozialen Ganzen. Solche konkret mit Nation ver-

147

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bundenen Werttraditionen konnen , Freiheit®, ,Ruhm®,
,Demokratie“, ,Grofle“ oder ,Verdienst fir die
Menschheit“ sein. Diese Namen und Symbolisierungen
bestimmter Vorstellungen klingen, abstrakt aufgefiihrt,
universalistisch; sie beinhalten aber keineswegs immer
dasselbe, sondern die jeweilige Form. ,Freiheit* als Le-
bensgefihl und hochster Wert in den USA heifit etwas
anderes als ,Fretheit aus der Reihe ,Einigkeit und
Recht und Freiheit“; ,Demokratie” in England ist unter-
schieden von ,,Demokratie in Agypten; ,Religion® als
Kennzeichen der Nation meint in Polen anderes als in
den arabisch-islamischen Lindern.

Helmuth Plessner nennt es in seiner Analyse der ,Ver-
spateten Nation“ den Geburtsfehler der Bismarckschen
Reichsgrindung, dafl der erreichte Nationalstaat sich
ausdriicklich keinem universalistischen Ideal verschrieb,
sondern lediglich sein Existenzrecht geltend machte, so
daff ,Nation“ mit bloffem Dasein und Daseinsrechten,
mit ,Macht“ identifiziert wurde: ,Das neue Reich ...
stand fir nichts, von dem es tiberragt wurde. Deutscher-
Sein enthielt kein Bekenntnis wie Englinder- oder Fran-
zose-Sein; es besagte keinen Dienst an tbernationalen
Ideen ... Die fehlende Moglichkeit, das deutsche Schick-
sal im Bilde eines Auftrags, einer Stellvertretung zu se-
hen, ... machte zum Ausgleich die Idee des Volkes, die
staats- und verfassungspolitisch noch unbelastete Idee
eines organischen Grundes“ zur politischen Leitfor-
mel.”* Der Universalismus der Werte, wie Demokratie,
Freiheit u. a., widerspricht nicht der Notwendigkeit ih-
rer Konkretisierung in nationalem Rahmen; in den je-
weiligen Traditionen und Formen von Ethos liegen un-
terschiedliche, aber ,prima facie“ prinzipiell gleichbe-

78 H. Plessner: Die verspitete Nation, a. a. O. 47.

148

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechtigte Realisierungsmoglichkeiten vor — die Universa-
litit erlaubt dabei die kritische Uberpriifung des Positi-
ven auf seine gelungene Konkretion hin. Durch den
symbolisierenden Charakter der allgemeinen Werte ist
zudem die Kommunikation der verschiedenen Systeme
immer moglich. Viele Staaten definieren eine solche sym-
bolische Vergegenwirtigung verbindender und fir die
Nation geltender Wertvorstellungen in der Verfassung.”
Die Rede vom ,,Verfassungspatriotismus® in der Bundes-
republik Deutschland ist daher berechtigt; was ,,Nation“
fiir Deutsche, die sich freiheitlichem Denken historisch
verpflichtet wissen und verpflichten wollen, bedeutet, ist
in diesem Begriff durchaus festgehalten und durch den
Bezug auf die ,Verfassung“ bzw. das Grundgesetz sym-
bolisch benannt: Einsatz fiir die Menschenrechte, fiir
Rechtsstaatlichkeit, Pluralismus und Demokratie — ein-
deutig universalistische Grundwerte also, die aber insti-
tutionell in der konkreten Verfassung und Verfassungs-
wirklichkeit zur Geltung zu bringen sind, und dies im
deutschen Fall im besonderen — und besonders empha-
tisch — bindenden Bewufltsein der Notwendigkeit dieser
konkreten Geltung und Vermittlung.*

Ein wesentlicher Unterschied zwischen der aristoteli-
schen Polis und der modernen Nation ist, von allen
strukturellen Ausdifferenzierungen abgesehen, die ,Elar-
gierung“® — die Nation ist nicht unmittelbar erfahrbar

79 Vgl. U. Scheuner: Das Mehrheitsprinzip in der Demokratie, Opla-
den 1973, 54 ff.; ,Die Verfassung verkorpert den ethischen Grundkon-
sens der Nation®, so J. Isensee: Demokratischer Rechtsstaat und staats-
freie Ethik, in: Essener Gespriche zum Thema Staat und Kirche 11,
Miinster 1977, 92-120, 119.

80 Vgl. W. Kluxen: Politische Kultur in Deutschland — Probleme, Sor-
gen, Hoffnungen, in: J. Thesing, K. Weigelt (Hg.): Leitlinien politi-
scher Ethik, Melle 1988, 268-276, 272.

81 Vgl. T. Mayer: a. a. O. 69.

149

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie die Gberschaubare Polis; Aristoteles hatte auch die
richtige Grofle des Stadtstaats fur wichtig gehalten, in
dem moglichst jeder Burger jeden kennen soll. Die so-
zialen Grofigruppen, die sich neuzeitlich formiert haben,
bedurften wegen dieser mangelnden Erlebbarkeit eines
integrierenden Konzepts, als das sich dann die Nation
anbot. Als Ordnungsform einer Kollektivitit von Men-
schen ist sie ,Idee“ mehr noch als reale Gemeinschaft,
denn .. . . der Glanbe, mit anderen einer gemeinsamen,
durch Leistung ausgewiesenen, von Umwelt abgehobe-
nen, aktionsfihigen, verpflichtenden Grofligruppe anzu-
gehoren“® ist das entscheidende integrierende Moment,
nicht allein die faktisch gemeinsamen Faktoren wie die
Abstammung oder Sprache; Eugen Lemberg sicht die
Nation daher ,werthaft“ vorgestellt in ihrem ,Image®.
Durch die Zugehorigkeit zur ,werthaften Nation ist
dem Handeln des einzelnen ein sittlicher Bezug auf das
Gemeinwohl, nimlich die Allgemeinheit der Gruppe
und threr gemeinsamen Interessen mitgegeben. ,Nation®
stellt dabei einen Bezug zum Gemeinwohl her, der zwar
grundsitzlich auch von der allgemeinverbindlichen In-
stanz ,,Staat“ allein geleistet werden konnte; es handelt
sich aber niemals um ,den® Staat als solchen — insofern
ist der Begriff des Staates universalistisch —, sondern im-
mer um einen bestimmten konkreten Staat, und zwar
den, in dem und von dem die Einzelperson lebt, handelt,
getragen wird und dem sie als diesem konkreten Staat
daher verpflichtet ist. Die generelle Unterstellung des
Nationalstaatsprinzips ermdglicht die identifizierende
Zuordnung von Staat und Nation; die tatsichliche Kom-
plexitat der Verhiltnisse und Beziehungen, in denen das
Individuum sich orientieren muff, ist nicht so einfach

82 E. Lemberg: Natonalismus II, Reinbek bei Hamburg 1964, 58.

150

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufldsbar — es kann immer zu Loyalititskonflikten zwi-
schen Staatsbirgerschaft und Nationalitit kommen.
Dennoch lafit sich festhalten, daf§ auch ein Staatsbewufit-
sein, sofern es stets den Bezug auf einen bestimmten, ge-
schichtlich und kulturell auch national geprigten Staat
bedeutet, ein Nationalbewufitsein impliziert; sowie um-
gekehrt, daff in einem Staat, der Nationales leugnet, etwa
Volksminderheiten unterdriickt, auch das Staatsbewuf3t-
sein leidet. Mangelnde Identifikation mit dem Gemein-
wesen erleichtert in beiden Fillen die Vernachlassigung
des Gemeinwohls und der gesellschaftlichen Solidaritit
im eigenen Handeln. Nationalbewufitsein beinhaltet
demgegentber als ,Hintergrunderfillung“ einen Bezug
auf die Allgemeinheit des Kollektivs, der deutlicher ist
als der auf den Staat allein, weil es ,iiber die Teilhabe an
der aktuellen Staatswirklichkeit hinausgeht und sich in
der geschichtlichen und kulturellen Sphire begriindet
weify“.$

Der Nationgedanke ist deshalb nicht als ,Kollektivitits-
Fimmel“ zu disqualifizieren, der mit ,politischem Ari-
stotelismus“#* ideologisch begriindet wiirde. Es geht bei
der Einordnung von Nation in das Ethos des Kollektivs
nicht darum, eine ,,Bindungssuche“ oder ,Ichaufgabe®
zu erleichtern, indem das moralisch mafigebliche Indivi-
duum im Kollektiv und dessen vorgegebener Sittlichkeit
vollig verschwinde, dem es durch Geburt und nationale
Identitat angehort; die politische Berufung auf Nation

$ H. Gollwitzer: Nationalbewufitsein und Staatsgesinnung, Bonn
1962.

8 Vgl. S. Papcke: Diesseits oder jenseits der Freiheit? Die Deutschen
suchen ihren Standort zwischen Ost und West, in: W. Weidenfeld
(Hg.): Nachdenken tiber Deutschland, K6ln 1985, 109.

8 Ebd.

151

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwecks Erfillung eines ,Orientierungsbediirfnisses® *
darf sich allerdings auch nicht so verstehen, als ob die
Daseins- und Handlungssinn suchende Einzelperson von
dieser Suche nun entbunden wiirde.

Im Interesse der praktischen Vernunft erweist es sich
vielmehr als human, daf die urspriinglich naturwiichsig
vorhandene und kulturell prigende Herkunft aus und in
einer Nation — die in einer Welt von Nationen einmal be-
steht und fur jeden gilt — nicht ,naturwichsig“ bleibt,
sondern ethisch eingeordnet und als sittliche Aufgabe be-
griffen wird. Es geht um den Vollzug und die Aufnahme
des Zugewachsenen; das moralisch handelnde und ver-
antwortliche Individuum soll die kollektive Identitit,
iber die sich thm auch ein Ethos vermittelt, als seine ei-
gene Identitdt auch sittlich affirmieren konnen. Die Be-
deutungszuweisung des nationalen Moments im Ethos
der jeweiligen Gesellschaft erweist sich von daher als
moralische Leistung.

Die Verstindigung uber mogliche Inhalte des Nationbe-
griffs erfolgt tber die historische Konkretion der Na-
tion; sie ist bedeutsam als Geschichte. Geschichtlichkeit
begriindet ebenso Verantwortung fiir wie Ubernahme
von historischen Bestanden. Der Sinnzusammenhang der
Geschichte setzt diese in den praktischen Kontext der
Gesellschaft; der Sein-Sollen-Fehlschluf trifft nicht. Na-
tion ist daher ethisch bedeutsam, wo sie ethisch bedeut-
sam verstanden wird; diese ,tautologische® Formulie-
rung ergibt sich richtig, wenn eben der Charakter von
Nation als einer gedachten Ordnung, einer integrativen
»Idee“ oder eines ,Prinzips“ beachtet wird, der den fak-

8 Vgl. W. Weidenfeld: Ratloses Nationalgefithl: Fragen an die Deut-
sche Frage, in: W. Weidenfeld (Hg.): Nachdenken tber Deutschland,
a.a. 0. 11-18.

152

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tischen Tatbestand nationaler Identifizierbarkeit, der Ge-
schichte vergleichbar, in einem Sinn- und Bedeutungszu-
sammenhang erst relevant werden liflt. Die Verwiesen-
heit des Menschen auf soziale Gemeinschaft betrifft auch
sein konkretes Normverstandnis; bliebe ein relevant ge-
wordenes Grundelement des Sozialen, nimlich das Na-
tionsein, unberticksichtigt, lige hier aber ein — dann auch
moralisches — Defizit vor.

Die moralphilosophische Reflexion auf das Prinzip Na-
tion zeigt somit den humanen Sinn der ,,Affirmation des
Vaterlandes“ und damit die ,Moral“ des Patriotismus.
Die Zuordnung von konkreter nationaler und allgemein
menschlicher Identitat und Moralitit im Ausgang von ei-
ner Ethik des Ethos ist insofern aber auch ,kritisch®.
Zum einen wird die Nation in ihrer positiven Bedeutung
aufgewiesen und damit grundsitzlich in ithrer Legitimitat
gerechtfertigt, diese Bedeutung ist aber zum anderen
durch ihre Partialitit in der Sittlichkeit gekennzeichnet.
Damit werden illegitime Anspriiche, die sich mit dem
Nationalen verbinden konnen, zuriickweisbar; dazu ge-
hort alles, was eine Exklusivitit des nationalen Hori-
zonts behauptet.

Im Zusammenhang von Staat und Gesellschaft etwa stellt
sich die Kollektivform Nation als das ,Staatsvolk®, als
der Triger der politischen Gemeinschaft dar, die sich in
ihrer Eigenart der Geschichte und deren Prigung von
Sprache, Kultur und Mentalititen verdankt; der Sinn des
Nationalstaats kann so als ,,Volkssouveranitat“ plausibel
gemacht werden, ohne daf} damit andere Formen politi-
scher Selbstbestimmung, wie der Nationalititenstaat,
eine europaische Union u. a., damit nicht auch Sinn und
Plausibilitit hitten. Die Geschichte in ihrer das Kollektiv
prigenden Relevanz wie die fir den einzelnen primir na-
turgegebene Nationalitit sind in ihrer Schicksalhaftigkeit

153

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fur die Identitat deutlich, ohne dafl ein Determinismus
oder Naturalismus daraus folgen konnte. Schon eine Ka-
tegorie wie ,Nationalstolz“ scheint auf den ethisch ge-
priften und kritisch gewonnenen Nationbegriff nicht
recht zu passen, wohl aber ,Patriotismus“ und Natio-
nal,bewufltsein®, wenn sie in ithrem moralischen Kern
begriffen und damit im Sinne des ethischen Universalis-
mus ,kontrolliert“ sind. Der Verfassungspatriotismus ist
deshalb ein gutes Beispiel, weil er das benennt, worauf er
sich bezieht: auf die moralische Kraft der staatlich-recht-
lichen Institutionen; er steht damit zugleich fiir die Mo-
ral des Patriotismus selbst. Allerdings wird er in der of-
fentlichen Diskussion von seinen Befirwortern oft gera-
de als Ersatz nationalstaatlicher Legitimationsformen be-
rufen; dem liegt das moralische ,Argernis“ zugrunde,
daf} die menschliche Existenz konkret sich immer nur in
partikularen Positivierungen eines kulturrelativen Ethos
findet. Aber die Alternative ist falsch: die , Ethik der Na-
tion® steht nicht im Gegensatz zum ethischen ,,Universa-
lismus“, sondern entspricht ihm unter den Bedingungen
der Geschichtlichkeit, sofern sie unter dem universalisti-
schen Gesichtspunkt der Moralitit die kritische Affir-
mierbarkeit des Nationalen priift und begriindet.

154

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11. Einzelprobleme

Die philosophische Behandlung des Themas Nation un-
ter dem Gesichtspunkt von ,,Moralitit und Sittlichkeit®
hat ihre Grenzen; die Einordnung dieses Phianomens
menschlich-sozialer Existenz in die Ethik — als ,Ethik
des Ethos“ — erweist sich zwar als moglich, sie bleibt
aber, sofern philosophisch, in der Allgemeinheit dessen,
was sich rational-begrifflich sagen lafit. Damit scheint
sich zu konkreten politischen und sozialen Problemen,
wie man sie sicherlich in erster Linie mit dem Thema as-
soziiert, nicht allzuviel ausmachen zu lassen. Tatsichlich
ist die Aussagekraft moralphilosophischer Stellungnah-
men zu tagespolitischen Fragen beschriankt, wenn das
Gesagte philosophisch vertretbar sein soll; von den poli-
tischen und den Sozialwissenschaften aus kann positiv
mehr beigetragen werden. Spezifisch philosophisch,
namlich moralphilosophisch, bleibt allerdings die Be-
handlung der Frage nach der humanen Bedeutung und
damit der ,absoluten“ moralischen Dimension auch po-
litologisch-sozialwissenschaftlich ~ gestellter Probleme.
Von der grundlegenden, systematischen Einordnung von
»Nation“ in eine allgemeine Ethik her muff daher auch
zu konkreten Einzelproblemen, die mit dem Thema zu-
sammenhingen, normativ etwas gesagt werden konnen.
Eine ,Ethik der Nation“ kann nur ,topischen Charak-
ter haben, hief§ es einleitend: eine Ableitung von ober-
sten Prinzipien ist ebensowenig sinnvoll wie die Aufstel-
lung und anschlieflende Belegung einer These; es kann

155

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur um plausible Interpretation, konsistente Begrifflich-
keit und Aufzeigen moralischer Bedeutung gehen. Die
»~Anwendung“ des Ansatzes bei moralisch und moral-
philosophisch relevanten Einzelfragen wird daher zu-
gleich seine Plausibilitat, Fruchtbarkeit und damit auch
rationale Vertretbarkeit erweisen. Die im IIL. Teil darge-
stellten Abschnitte sollen daher ,topisch“ die im II. Teil
aufgezeigten Grundstrukturen verdeutlichen.

Der Patriotismus ist an erster Stelle relevant, weil
»patriotisch der Anspruch der Nation an die Moralitit
der Person besonders sichtbar wird — nimlich als Bean-
spruchung von personlichen Opfern fur die Gemein-
schaft, sei es als solidarischer, allgemeiner Einsatz im
»Regelfall“ oder in der duflersten Form als Einsatz des
cigenen Lebens im ,Ernstfall“. Die Legitimitit des Pa-
triotismus, seine angemessenen Formen, seine humane
Bedeutsamkeit firr die Gemeinschaft wie fur das gefor-
derte Individuum sind sicherlich die dringlichsten The-
men einer ,Ethik der Nation®. Spitestens im Fall des
Verteidigungskrieges und des damit — zumindest prinzi-
piell — zu erbringenden Lebensopfers zeigt sich die Na-
tion in threr Unbeliebigkeit als , Verpflichtungsgemein-
schaft“ von hohem moralischem Anspruch gegentiber
den ihr Zugehorenden (1.).

Der Nationalismus ist eine Ubersteigerung des Patriotis-
mus, der Miflachtung anderer Nationen, Aggressivitit
und Konfrontation folgen und die daher moralisch ein-
deutig als ,schlecht” zu bewerten ist. Die moralphiloso-
phische Fragestellung ist dabei, was daran eigentlich das
»Schlechte“ ausmacht und wie es zu dieser Verzerrung
des Nationbegriffs kommen kann. Die gingigsten Erkla-
rungsversuche fithren das Phinomen des Nationalismus
auf seine Funktion als Integrationsideologie und als Reli-
gionsersatz in einer sikularisierten, sozial unsicher ge-

156

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wordenen Welt zuriick. Die eigentlich moralisch ent-
scheidende Komponente, die den Nationalismus als ,fal-
sche“ ideologische Integrations- und Religionsersatz-
form disqualifizieren kann, ist aber das totalitir-kollekti-
vistische Moment des Nationalismus, das den Grundla-
gen von Ethik und Ethos widerspricht (2.).

Politische Kultur, Zivilreligion und Konsens sind nicht
in diesem engeren Sinne moralische Probleme, die nor-
mativ zu behandeln wiren. Sofern es um die Integration
von Gesellschaften und die Legitimation politischer
Ordnungen geht, handelt es sich um Gegenstinde der
Politischen Philosophie; mitbetroffen ist aber die Identi-
tit des Individuums im so und so beschaffenen Kollek-
tiv: Denn die Sorge um die Gesellschaft, in der der
Mensch jewelils lebt, ist zugleich die Sorge um ihn selbst.
Gegeniiber diesen drei Alternativkonzepten erweist sich
dabei die nationale Charakterisierung der Gemeinschaft
als nicht ersetzbar, sofern sie mit der — naturalen — Na-
tionalitit an den kleinsten gemeinsamen Nenner an-
kniipft und der geschichtlichen Herkunft der Grofigrup-
pe als Nation den ihr zukommenden Stellenwert laflt
(3.).

Die Bundesrepublik Deutschland steht am Ende dieser
Arbeit als Beispiel fur den Zusammenhang von ,Nation
und Ethos“ — die deutschen Besonderheiten, durch sozi-
alwissenschaftliche, international vergleichende Studien
belegt, zeigen, dafl durch das Fehlen einer positiven Be-
deutung von Nation auch das gesellschaftliche Ethos sei-
ne Schwierigkeiten hat. An diesem ,negativen“ Fall sol-
len daher zusammenfassend die Zusammenhinge von
moralischer und kollektiver, historisch und national be-
stimmter sittlicher Identitit nochmals verdeutlicht wer-

den (4.).

157

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Patriotismus

Patriotismus ist ein umfassendes Phinomen, das sich
nicht auf die Nation beziehen mufl; die Liebe zu
»Vater“land und ,Mutter“sprache gehort vielmehr zu je-
der menschlichen Vergemeinschaftung. Heimatverbun-
denheit und Treue ebenso wie die Kehrseite des Frem-
denhasses sind allgemeine soziale Erscheinungen, denen
ein Patriotismus, der sich speziell auf die Nation bezicht,
offensichtlich erst zuzuordnen ist.

Das klassische Beispiel' der Philosophiegeschichte fur
unbedingte Treue zur eigenen Herkunft ist der Sokrates
in Platons Kriton, der trotz der bestehenden Fluchtmég-
lichkeit das Todesurteil der Stadt Athen auf sich nimmt
(a). Zu diesem allgemein menschlichen Patriotismus ist
die spezifische Form des Nationalbewuftseins in Bezie-
hung zu setzen, das sich mit der Nation auf eine — im
Vergleich zur Polis — abstrakt-ibergeordnete und unan-
schauliche soziale Grofle bezieht (b). Patriotismus
drucke sich im ,Regelfall“ im solidarischen Engagement
far die allgemeinen Belange der sozialen Gemeinschaft
aus; der duflerste ,Ernstfall“ ist der Einsatz des eigenen
Lebens fiir die Polis oder die Nation (c). Der uberstei-
gerte Nationalismus soll vom Patriotismus in einem eige-
nen Abschnitt unterschieden werden.

a) Treue zur Herkunft

In Platons , Kriton“ wartet der zum Tode verurteilte So-
krates im Gefiangnis auf die Vollstreckung des Spruchs;
sein Freund Kriton besucht ihn und dringt, sein Ange-

! Z. B. in M. Forschners Artikel: Patriotismus — Kosmopolitismus, in:
O. Hoffe (Hg.): Lexikon der Ethik, a. a. O. 179 f.

158

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bot, Sokrates — durch Bestechung — zur Flucht zu verhel-
fen, doch anzunehmen. Dabei fithrt er auch moralische
Griinde an: gibt es die Fluchtmoglichkeit, wire es nicht
recht, auf der Selbstpreisgabe zu beharren; Sokrates solle
an das Wohl seiner Sohne denken; iiberdies konne seine
passive Haltung als Feigheit und Unmannlichkeit gedeu-
tet werden, wihrend Hilfe durch die Freunde von der
Menge geradezu erwartet werde. Dagegen bringt Sokra-
tes thm ein Bild vor Augen: Der Flichende begegnet vor
den Toren der Stadt den Gesetzen Athens, die ihn zur
Rede stellen: durch die Flucht verstofit er gegen die Ge-
setze; will Sokrates aber den Gesetzen und dem auf ih-
nen aufgebauten Staatswesen wirklich schaden — und
schaden wiirde es, wenn giiltige Rechtssitze von Einzel-
personen nach deren Gutdinken umgestoflen werden
konnten (50 ab). Ein solches Zuwiderhandeln gegen die
Stadtgesetze wire nicht recht, sagen sie, ,denn wir® sind
es, die ,dich zur Welt gebracht, auferzogen, unterrichtet
und alles Gute, was nur in unserm Vermogen stand, dir
und jedem Biirger mitgeteilt haben® (51 cd).? Die Ord-
nung des Zusammenlebens in der Stadt, in den Ehegeset-
zen, dem Unterrichtswesen macht ithn zu ihrem Ab-
kommling; mehr noch verdankt er seine Existenz der
Stadt als den Eltern, die ebenfalls durch deren Gesetze
ihr Leben fithren. ,,Oder bist Du so weise, daff Du nicht
weiflt, wieviel hoher als Vater und Mutter ... das Vater-
land geachtet ist ... und daff Du nicht weichen und nicht
weggehen und nicht deine Stelle verlassen mufit, sondern
im Krieg und vor Gericht und tberall tun, was der Staat
gebietet und das Vaterland, oder es tiberzeugen, was ei-
gentlich Recht sei?“ (51 ac; ebd. 43) Dabei ist zugleich

2 Zitiert in der Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher, in: Platon:
Samtliche Werke 1, Hamburg 1984, 44.

159

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jeder Athener frei, ,der es nur will, daff, wenn jemand
Biirger geworden ist, und den Zustand der Stadt und
uns, die Gesetze, kennengelernt hat und wir ithm dann
nicht gefallen, er das Seinige nehmen und fortgehen diir-
fe ... wer von euch aber geblieben ist, ... von dem be-
haupten wir dann, dafl er uns durch die Tat angelobt
habe, was wir nur immer befehlen mochten, wolle er
tun“ (51 de; ebd. 44). Sokrates hat dieses Einverstindnis
nun bekundet, indem er sein Leblang nach eigenem Wil-
len in Athen geblieben ist. Kime er nach der Flucht in
eine andere Stadt, kénnte man auch da nicht erwarten,
dafl er sich an deren Gesetze halte, und er wire nicht
gern gesehen. Spiter wird er so aber als einer gelten, der
nicht Unrecht getan, sondern erlitten hat, ,nicht zwar
von uns Gesetzen, sondern von Menschen“ (54 bc; ebd.
46).

Sokrates ist Athener ,von Geburt und aus Uberzeu-
gung“;’ er anerkennt, daff er sein Leben und sein ,gutes
Leben® der Stadt verdankt, in und aus der er die Bedin-
gungen seiner Existenz bezieht: Geburt — schon die El-
tern sind ,Abkémmlinge“ der Stadt — und Erziehung,
naturale wie soziale Menschwerdung, sind dabei die
wichtigsten Faktoren. Die naturgegebene Zugehorigkeit
zur Stadt — durch Geburt — bedingt nicht allein die Ge-
horsamspflicht als obligatorische Gegenleistung des Bir-
gers; daruber hinaus gibt er durch sein Bleiben und da-
mit die bewufite Entscheidung sein grundsatzliches Ein-
verstindnis, den Gesetzen und Regeln Athens — aus
Uberzeugung — zu folgen. Die Méglichkeit der Auswan-

* R. von Weizsicker: Weltoffener Patriotismus. Rede zum 80. Geb. v.
Dolf Sternberger, zit. nach: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 7.
November 1987.

160

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derung muff daher mitgegeben sein, wenn die Gesetze
Gehorsam verlangen und befolgt werden sollen.
Fir Sokrates gilt der moralische Grundsatz, ,,daff man
. nicht das Leben am hochsten achten muf}, sondern
das gut Leben®, das ,mit dem gerecht und sittlich Leben
einerlei ist“ (48 b).* Weil es sich nun im Verlauf des Dia-
logs als unrecht erwiesen hat, die Gesetze der Stadt fur
das eigene Uberlebensinteresse zu verletzen, nimmt So-
krates lieber den Tod durch den Richterspruch auf sich
und leidet damit Unrecht, als Unrecht zu tun gegeniiber
den Gesetzen, denen er zu Gehorsam verpflichtet ist.
Dieser Gehorsam gilt auch im Krieg und unter Einsatz
des Lebens — auch Sokrates ist in einer Situation, wo es
um den ,Einsatz des Lebens® geht. Das gute Leben aber
wiegt schwerer, und dazu gehort eben, nicht gegen die
Gesetze ,unrecht“ zu handeln, die selbst den Biirger So-
krates hervorgebracht haben als ihren ,,Abkdmmling®,
denen er namlich das physische wie das moralische Le-
ben tiberhaupt erst verdankt.
Handelt Sokrates damit deshalb gesetzesgehorsam, weil
er erkannt hitte, daf§ die athenischen Gesetze die besten
oder zumindest besonders gut seien? Er selbst fuhrt an,
dafl er die Gesetzesordnungen anderer Stadtstaaten im-
mer gelobt hat (52 e). Athens Gesetze missen nicht die
bestmoglichen und menschenwiirdigsten sein, um Loya-
litit beanspruchen zu konnen; es sind vielmehr die Ge-
setze, die Sokrates erzogen, unterrichtet und herangebil-
det haben und in deren Kontext er sein Leben hat gestal-
ten kénnen — das macht ihre verpflichtende Kraft aus.
Dem modernen Betrachter kann Sokrates’ Argumenta-
tion im platonischen Kriton daher ,unkritisch“ erschei-

4 Zitiert in der Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher, a. a. O. 40.

161

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen;> er entspricht den Gesetzen Athens, auch wenn
Menschen nach ihnen ein ungerechtes Urteil fillen, zwar,
weil er Athener ,aus Uberzeugung® und nicht nur durch
Geburt ist und sich dieser Stadt und ihrer Ordnung da-
her sittlich verpflichtet weif}, aber nicht etwa, weil er von
einem unabhingigen absoluten Standpunkt aus diese Ge-
setze als seiner subjektiven Moralitit entsprechend er-
kannt hitte. Im Gegenteil wird das ,eigene Gutdinken®,
das glaubt, sich auch uber die Gesetze stellen zu konnen,
ausdriicklich von Sokrates zuriickgewiesen und demge-
gentiber die globale Affirmation der gegebenen Gesetze,
was sie auch jeweils befehlen sollten, hochgehalten und
im Sinne des guten Lebens dem bloflen — am Eigeninter-
esse orientierten — Leben moralisch vorgezogen. Eine
derart ,unkritische” Haltung, lange vor der Durchset-
zung des neuzeitlichen Subjektivitatsprinzips, scheint
den paradigmatischen Wert des sokratischen Beispiels
eher zu mindern als Patriotismus zu legitimieren. Zu-
mindest liefle sich einwenden, daff der platonisch-sokra-
tische Patriotismus zwar zu seiner Zeit sinnvoll gewesen
sein mag, wo tatsichlich die ,patria“ Athen in unmittel-
barer Evidenz Identitit und Lebensfihrung des einzel-
nen Birgers prigte, aber heute angesichts der modernen
Relativierung solcher Bindekrifte sowohl durch die plu-
ralistische Freigabe der moralischen Person in der Ge-
sellschaft als auch durch die tbernationalen Vertlechtun-
gen der Kommunikation und Interaktion moralisch
yindifferent® sein muf}.

5> Vgl. z. B. den ,Kriton“ — Abschnitt bei U. K. Preuf}: Politische Ver-
antwortung und Burgerloyalitit, Frankfurt a. M. 1984.

162

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b) Patriotismus und Nation

Nicht nur die vor-subjektive und vor-,kritische“ Ein-
ordnung der Moralitit in die Sittlichkeit der Polis, son-
dern ebenso die ,Elargierung® des politisch-staatlichen
Bereichs scheint uns von der Heimattreue des Sokrates
im ,Kriton“ grundsitzlich zu trennen. Die Stadt Athen,
die sich Sokrates ,personlich“ in Gestalt der Gesetze in
den Weg stellt, ist eine anschauliche und erlebbare sozia-
le Einheit; daf die Polis es war, der er Leben und Le-
bensgestaltung zu verdanken hat, ist unmittelbar einsich-
tig. Diese Anschaulichkeit und weiterer Begriindung
kaum bedirftige Offenbarkeit des Zusammenhangs der
eigenen, auch moralischen Existenz mit dem jeweiligen
Gemeinwesen kann man fiir den traditionellen vornatio-
nalstaatlichen Patriotismus sicherlich verallgemeinern.

»Weil er auf das seit fither Jugend Vertraute, auf das
Uberschaubare, auf das Fafiliche gerichtet ist, vermag
sich der Patriotismus Alt-Europas mit den Schicksalen
des eigenen Gemeinwesens zu identifizieren.“¢ Einen
Vorgang ,von einzigartiger Tragweite“ bedeutet, so
Hans-Peter Schwarz, daff es ,,den modernen Staaten, die
zugleich in rasantem Umbruch zur Industriegesellschaft
stehen®, gelingt, ,,den zuvor eher aufs Landsmannschaft-
liche und Uberschaubare hin gerichteten Patriotismus
auf den GrofSstaat hin zu orientieren“.” Neue Bezugsgro-
fe des vorhandenen patriotischen Bewufitseins ist nicht
mehr nur die ,Heimat“, sondern der vergleichsweise
»unanschauliche“ moderne Staat sowie die ihn tragende
Nation. Die Unmittelbarkeit des Erlebens fehlt diesen

¢ H.-P. Schwarz: Patriotismus in Europa aus der Sicht der Zeitge-
schichte, in: K. Weigelt (Hg.): Patriotismus in Europa, Bonn 1988,
21-43,21.
7 Ebd. 26.

163

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tibergeordneten Kollektivformen, die mehr noch gedach-
te als reale Integrationsordnungen darstellen. Die Ab-
straktheit des Staates wie der umfassenden Nation lifit
sich nur durch symbolische Einheitserlebnisse uberbrik-
ken, sei es in der Person und Familie des Herrschers oder
in spezifisch nationalen Symbolen wie der Flagge, Denk-
milern, Festtagen u. a. Die Nation wie der Nationalstaat
bleibt aber eine fiir den Einzelnen stets sozial vermittelte
Grofle.

Nationalbewufitsein, Nationalgefuhl und -stolz sind also
Formen des Patriotismus, die sich auf die Nation bezie-
hen. Der Nationalismus ist davon noch zu unterschei-
den; einerseits wire er ohne das ,patriotische Feuer”
nicht denkbar, andererseits aber fiihrt er durch eine
sunvorstellbare Selbst-Uberhebung“ zur ,Entgrenzung
und Konfrontation“,* die sich mit patriotischem Natio-
nalbewufitsein nicht notwendig verbindet. Der Patriotis-
mus achtet zum einen die Eigenart fremder Volker und
Nationen — ,,Patriot ist nur, wer Vaterlander, also nicht
nur das seinige, anerkennt ... Wer anderen das Recht ab-
spricht, anders, also auch fremd zu sein, findet wenig
Rechtfertigung fiir sein Eigensein“® — und relativiert zum
andern nicht den Einzelnen in seinem Wert auf die Ge-
meinschaft hin, wie es der insofern ,totalitire“ Nationa-
lismus tut. Wihrend der Nationalist sich ausschliefflich
vom Lebens- und Machtinteresse der eigenen Gruppe
motiviert siecht, kann sich der Patriot universalistischen
Idealen verpflichtet fiihlen, die er gerne in seinem und
durch sein Volk verwirklicht sehen wiirde; so versteht
sich der Patriotismus der Aufklirung nicht in Konkur-

8 Ebd. 26 f.
9 M. Haittich: Von der Unentbehrlichkeit der Vaterlinder, in: K. Wei-
gelt (Hg.): Patriotismus in Europa, a. a. O. 123-130, 123.

164

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

renz, sondern als angemessene Form des ,Weltbirger-
tums“ und Kosmopolitismus.!® Die Identifikation mit
dem eigenen Gemeinwesen wird dann nicht nur als Vor-
gabe, sondern als Aufgabe begriffen, das allgemein
Menschliche, die Humanitat, im jeweils bestimmten Le-
bensraum konkret werden zu lassen: die Vermittlung gilt
es zu leisten, nicht das Allgemeine und das Besondere,
die sicher immer in einer unauflosbaren Spannung ste-
hen, einander abstrakt entgegenzusetzen.

Was beinhaltet dann aber ein nationbezogener Patriotis-
mus, ,lIdentifikation mit dem Gemeinwesen“ und
,Treue zur Herkunft“, wie bei Sokrates, fiir das mora-
lisch gefragte Individuum? Es handelt sich darum, daf}
wein spezifisches Solidarititsempfinden anderen gegen-
Uber zuzumuten sei“ — so bestimmt Max Weber den Be-
griff der Nation.!!

Patriotismus bezieht sich auf das jeweilige Gemeinwe-
sen: als Anerkenntnis sowohl der Leistung der Polis, des
Staates oder der Nation fiir die eigene Existenz als auch
der Notwendigkeit der eigenen Leistung fir eben diese
Gemeinschaft. Der traditionelle alteuropiische Patriotis-
mus heiflt ,Selbst-Transzendierung der individuellen
Existenz in selbstloser Arbeit, im Opfer, notfalls im Hel-
dentod fur das Allgemeine ... als sittliche Pflicht“.'2 Mo-
dern gewendet, bedeutet Patriotismus weiterhin ,Selbst-
Transzendierung®, auch wenn die mangelnde Unmittel-

10 Vgl. F. Meinecke: Weltbirgertum und Nationalstaat, a. a. O.; vgl.
W. Reinhard: Vom italienischen Humanismus bis zum Vorabend der
Franzosischen Revolution, in: H. Fenske, D. Mertens, ders., K. Rosen:
a. a. O. bes. 346; H. Plessner: a. a. O. passim.

' M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrif§ der verstehenden
Soziologie, hg. von J. Winckelmann, Koln/Berlin 1964, 675.

2 H.-P. Schwarz: a. a. O. 23.

165

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

barkeit der Gesamtgesellschaft und ihres Allgemeinen
den Patriotismus nicht mehr so ,,naiv* moglich, sondern
rechtfertigungsbedurftig gemacht hat. Dem Kollektiv
verdankt das Individuum das Uberleben wie das gute Le-
ben; im sozial gegebenen Ethos erfihrt es real Sittlichkeit
und gewinnt nur auf diesem ,Umweg“ die Inhalte der ei-
genen Moralitat. Der moderne Staat, der als Schutz- und
Friedensgarant durch die Monopolisierung von Gewalt
und Gesetzgebung konzipiert ist, erméglicht und ver-
wirklicht subjektive Moralitit wie gesellschaftliche Sitt-
lichkeit — er erbringt damit eine Leistung, die thm selbst
moralisches Gewicht verleiht, denn unabhingig von ei-
ner gegebenen Friedens- und Rechtsordnung kann das
handelnde Individuum nicht ,moralisch® leben. Auf-
grund dieser genuin moralischen Leistung dirfen Staat
und Gesellschaft dem Individuum mit dem moralischen
Anspruch auf Konformitit und Kontinuierung begegnen
—eben als ,sittlicher Pflicht*.

,Die“ Gesellschaft und ,der® Staat sind immer konkrete
und daher auch national bestimmte Groflen: Es ist dieser
Staat und diese Gesellschaft, der dieses Individuum Exi-
stenz und Sittlichkeit zu verdanken hat. Sofern die Kol-
lektivform der Nation sich historisch durchgesetzt hat,
ist es daher die Nation, die solchermaflen auf sich ver-
pflichtet. Wihrend sich der Staat als handlungsfihige po-
liische Einheit und Ort sozialer Integration und die Ge-
sellschaft als der plurale Kommunikationszusammen-
hang beschreiben laf}t, steht ,,Nation“ fiir die reale Ge-
meinschaft, wie sie historisch, sprachlich, kulturell, wirt-
schaftlich konkret gewachsen und bestimmt ist. Das Na-
tionalgefuhl als Bewufltsein, einer Gemeinschaft durch
die Nationalitit anzugehéren, ist daher ,konkreter® als
ein allgemeines ,,Staats“bewufltsein, das sich iiberdies
ebenfalls immer nur auf einen bestimmten Staat beziehen

166

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnte. Unterdriickt die Staatsgewalt nationale Minder-
heiten, wird deren Nationalgefiihl sich zwangsliufig ge-
gen statt auf den Staat richten.

Nationalgefihl und Nationalstolz beinhalten fir das In-
dividuum das Bewufitsein eines Bezogenseins auf die All-
gemeinheit der Gemeinschaft, die als Nation konkret be-
stimmt ist und der es zunichst kraft Nationalitit zuge-
hort; diese Bezogenheit stellt sich als ,,Solidaritatszumu-
tung“ und solchermaflen moralisch-sittliche Verpflich-
tung dar. Sinn fir das allgemeine Interesse, Handeln in
gesellschaftlicher Solidaritit und der soziale Einsatz fir
die Gemeinschaft sind die Formen des patriotisch getra-
genen Nationalgefiihls. Dieser Anspruch auf Solidaritit
grundet sich auf die Leistung der Allgemeinheit — der
Polis wie der Nation — fir das Individuum, das in und
von ihr lebt, aufgrund deren die soziale Gemeinschaft
berechtigt verpflichtende Normen geben kann, die als
»Anspruch“ die ,,Anerkennung“ und damit die Moralitat
des Subjekts fordern. War allerdings in der kleineren
tiberschaubaren Einheit der Polis dieser Anspruch evi-
dent, ist er in der modernen Welt der Nationen und Staa-
ten nicht immer unmittelbar zu erkennen. Das Indivi-
duum kann auch meinen, nur aus sich und fiir sich zu le-
ben; der Einsatz fur das Allgemeine erscheint ,,un“zu-
mutbar. Jedes solidarische Engagement ist insofern
»selbstlos®, da der einzelne Handelnde die Friichte seines
Opfers — und seien es die Steuern — nicht selbst erntet;
die iberpersonliche Allgemeinheit erbringt fir ihn Lei-
stungen und verlangt sie von ihm, wobei der Zusammen-
hang in der Regel recht abstrakt bleiben kann. Ist das pa-
triotische Nationalgefiithl aber vorhanden, trigt das Be-
wufltsein der Verbundenheit wirksam zur Sinnfilligkeit
des mehr oder minder groflen Opfers bei. Besonders ver-
schirft tritt die latent immer vorhandene Problematik

167

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber auf, wenn das extreme Opfer des eigenen Lebens
zur Disposition stehen soll."

¢) Patriotismus im ,,Ernstfall®

Sokrates war zum Einsatz des eigenen Lebens in patrioti-
scher Haltung bereit; nicht nur nimmt er das Todesurteil
auf sich, um die Gesetze nicht zu verletzen; auch wenn
Athen verlangt, daf er in den Krieg ziehe, will er es im
Gehorsam gegen die Gesetze tun. Der alteuropiische Pa-
triotismus hatte es mit dieser Frage des ,Ernstfalls“ aber
insofern ,einfacher®, als der Nicht-Gehorsam im Krieg
und der Verzicht auf die Verteidigung der Stadt, des
Stammes oder Landstrichs direkt zur eigenen Vernich-
tung oder zumindest zur Zerstorung der Lebensgrundla-
gen durch Plinderung und Brandschatzen gefiihrt hitte.
Der Erste Weltkrieg bedeutet in diesem Punkt nach
Schwarz eine grundsitzliche ,,Grenzscheide, jenseits de-
rer der europiische Patriotismus niec mehr derselbe sein
wird wie zuvor®, weil nimlich die Erkenntnis unabweis-
bar war, ,dafl im Grunde alle Staaten zusammen viel
mehr Schaden als Nutzen aus den ungeheuren patrioti-
schen Anstrengungen erfahren haben“.'* Der Bomben-
krieg des Zweiten Weltkriegs lieR weiterhin an der
Rechtfertigung der ,patriotischen Kriege tberhaupt
zweifeln, die nach der Entwicklung der Atombombe au-
tomatisch unter ,,nuklearen Bedingungen® stehen.

Daf} Selbstverteidigung legitim ist, ist dabei nicht die
Frage, das Recht, sich gegen den ungerechten Angreifer
militarisch zur Wehr zu setzen, unumstritten. Gewalt

" Zur Frage der Verteidigungsbereitschaft in den westlichen Industrie-
staaten vgl. E. Noelle-Neumann, R. Kécher: a. a. O. 61.
" H.-P. Schwarz: a. a. O. 27, 29.

168

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Gewaltanwendung generell bedeuten zwar immer
ein Ubel, sofern damit stets Schaden verbunden ist; im
Falle des gewalttitigen und schadlichen Angriffs er-
scheint die Abwehr aber als ,,Gegengewalt“ gerechtfer-
tigt." Ein Individuum mag fur sich selbst auf Verteidi-
gung verzichten — etwa aus Gewissensgrinden jegliche
Gewaltanwendung ablehnen wie bestimmte religiose
Gruppen und Pazifisten —; dieser Verzicht kann aber
nicht allen anderen auferlegt werden. Kriegsdienstver-
weigerung aus Gewissensgriinden mufl daher moglich
sein; fur das Kollektiv ist sie aber in der Regel nur als
Ausnahmefall tolerierbar, der durch die grundsitzliche
Verteidigungsbereitschaft der Gemeinschaft gerade ge-
wihrleistet wird.

Gemeinsamer Kern sowohl der Legitimitat der Verteidi-
gung als auch der Tolerierung des individuellen volligen
Gewaltverzichts ist die Wahrung der personalen Wiirde
und Freiheit. Wie fiir Sokrates das sittliche Leben hoher
einzustufen ist als das bloffe Uberleben, kann die Integri-
tit der moralischen Personlichkeit die Aufopferung der
naturalen Existenzgrundlage fordern. Wer sein Leben
solchermaflen fiir die Gemeinschaft, fiir ithr Recht und
ithre Freiheit einsetzt, ,ist bereit, sich als ,Natur zu op-
fern fiir seine oder anderer Existenz als ,Person‘“.!1¢ Bei
der Verteidigung der Patria geht es nun ,,um die Bewah-
rung der faktisch-geschichtlichen Identitat, die als Hori-
zont nicht nur meiner faktischen, sondern auch meiner
personalen Existenz mich sittlich bedingt“; das Vater-
land ist ,als personalbedeutsame Grofle ... legitimes

5 Vgl. W. Kluxen: Gewalt und Gewaltanwendung. Philosophische
Anmerkungen zu einem aktuellen Thema, in: Die Politische Meinung
209 (1983) 39-50.

16 Ebd. 42.

169

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Subjekt der Selbstbehauptung, und der dies Gut hegende
Staat hat das Recht, seine Biirger in Anspruch zu neh-
men, um seine Existenz zu wahren“.!"”

Durch die Leistung fiir die moralische Existenz der Biir-
ger ist der Staat zu diesem Recht legitimiert — denn ange-
sichts dieser seiner moralischen Bedeutung geht es tat-
sichlich um die Selbstbehauptung der personalen Identi-
tit und Integritat. Diese Leistung des Staates muff aber
auch erkennbar sein, um Gefolgschaft fiir sich beanspru-
chen zu konnen. Diese Erkennbarkeit ist in modernen
Grofistaaten wesentlich schwieriger zu erbringen als in
der uberschaubaren Polis; zumal in der pluralistischen
Gesellschaft und ithrem mehr funktional als sittlich be-
deutsam gedachten Staat kann es zu einem Schwund der
Verteidigungsbereitschaft kommen. Die patriotische Be-
zogenheit auf das ,Vaterland“ dagegen ermoglicht eine
evidente Uberbriickung von , faktischer® und ,sittlicher
Existenz und eine neue Identifizierung mit dem Gemein-
wesen; das Nationalbewufitsein bindet an die reale Ge-
meinschaft, wie sie sich konkret darstellt, in einer Weise,
die an die urspriingliche Heimatverbundenheit anknipft.
Der Staat ist dann nicht nur in ,Funktion® fir die Ge-
sellschaft, sondern als Wahrer der Patria und der konkre-
ten Gemeinschaft sichtbar und legitimiert.

Der Einsatz im ,vaterlindischen Krieg“ fiir einen offen-
sichtlichen Unrechtsstaat, wie es das Dritte Reich in
Deutschland im Zweiten Weltkrieg war, ist nur so ver-
stindlich, wenn es eben nicht der Staat, sondern das Va-
terland war, fiir das die Mehrheit der nicht-nationalso-
zialistisch eingestellten Soldaten zu kimpfen glaubte.
Gegenuber der historischen Gemeinschaft der Nation,
der man kraft Nationalitait und Identitit angehorte,

17 Ebd. 48

170

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnte die jeweilige Regierungsform offensichtlich als
untergeordnet gedacht werden. Faktisch hatten die ein-
gezogenen Soldaten natirlich keine Wahl und hatten ins
Feld zu ziehen, doch erscheint die legitime Identifikation
mit der uberzeitlichen Nation als eine mogliche Recht-
fertigung vor ihrem eigenen Gewissen und damit der
moralischen Identitit. Die Treue zur konkreten Her-
kunftswelt ,Deutschland“ machte den Einsatz an der
Front fir sie moralisch moglich; die personale Integritat
schien so gewahrt werden zu kdnnen und der eventuelle
Verlust des Lebens ertraglich zu sein. Die patriotische
»Ireue zur Herkunft® ist als solche moralisch anzuer-
kennen; daff damit aber gleichzeitig das Unrechtsregime
gestitzt und vor allem die nationalsozialistischen Ver-
brechen an den Juden — die in threm Ausmaf} allerdings
in der Regel nicht bekannt waren — gedeckt wurden,
setzt die Treue als solche zwar nicht ins Unrecht, zeigt
aber, daf} hier moralische Konfliktmoglichkeiten liegen,
die sich nicht ,auflosen” lassen. Es bleibt eine ,tragi-
sche“ Dimension offen, sofern es im menschlichen Leben
und Handeln zu Situationen kommen kann, die keine
eindeutige Entscheidung zugunsten eines ersichtlich mo-
ralisch ,Besseren“ zulassen. So kann es tragische Schuld
und Verstrickung auf der einen, handelnden, Seite geben,
der gegentiber auf der anderen, bewertenden, aber selbst
nicht handelnden Seite nur die Anerkennung einer
grundsitzlichen tragischen Endlichkeit — und menschli-
ches Mitleid — angebracht ist. Eine regelorientierte Ethik
wird dazu nichts beitragen konnen, sofern die Moglich-
keit eines Konfligierens der Regeln nicht vorgesehen ist;
geht man jedoch moralphilosophisch vom Ethos aus, in
dem und von dem das moralische Subjekt als konkrete
Person sittlich existiert, ist zwar ebenfalls eine ,Auflo-
sung“ des tragischen Moments nicht moglich, wohl aber

171

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Verweis auf die sittliche Identitit im Ethos, der die
Person in ihrer moralischen Unbedingtheit in Relation
zur gegebenen konkreten Sittlichkeit sehen lalt. Damit
erscheint der Einsatz der Soldaten fir ihr Vaterland im
Zweiten Weltkrieg moralisch verstindlich und vor ihrem
eigenen Gewissen legitimierbar, wenn auch nicht ,gut®
und frei von Ubel. Die nachtrigliche Erkenntnis, in pa-
triotischem Selbstverstindnis von einem Unrechtsregime
miflbraucht worden zu sein, wie iiberhaupt die allgemei-
ne Einsicht in den Charakter des Nationalsozialismus
haben im Verlauf der Entwicklungen nach 1945 in der
Bundesrepublik Deutschland — fir die DDR war dies
bisher mangels Zuginglichkeit nicht feststellbar — auch
das Nationalbewufltsein tief getroffen. Ein affirmatives
deutsches Nationalgefihl ist nicht mehr naiv moglich,
sondern vertretbar einzig als ,,Verfassungspatriotismus®
- so die Wendung Dolf Sternbergers —, der mit der fakti-
schen Nationalitait ein ausdriickliches, humanistisches
Wertbewufltsein verbunden sehen will.

Die heutigen Schwierigkeiten mit dem ,Ernstfall des
Patriotismus betreffen aber nicht nur die Bundesrepublik
Deutschland mit ithrem gebrochenen Nationalbewuft-
sein, sondern ebenso Linder, die ohne moralische Kon-
flikte aus dem Zweiten Weltkrieg hervorgegangen sind,
sofern sie ihn als ,Kreuzzug® fiir Demokratie und Frei-
heit verstehen konnten. Die Ambivalenz des patrioti-
schen Einsatzes, dessen Opfer letztlich Massensterben
im Stidte- und Bombenkrieg bedeuteten, 1ilt das tradi-
tionelle ,,dulce et decorum est pro patria mori sinnlos
erscheinen; Patriotismus kann sich offensichtlich nur
noch auf das beziehen, was ein Land ,lebenswert®
macht. Die Frage einer gegebenenfalls geforderten kol-
lektiven Selbstverteidigung stellt sich im europiischen
Raum — weil keine aktuelle Bedrohung oder Bedro-

172

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hungsempfindung vorliegt — zur Zeit nicht; sie bleibt la-
tent und schwelt als unbeantwortetes Problem im
LSUnterbewufltsein“ der Gesellschaften weiter — den tat-
sachlichen Kriegen, vor allem in der Dritten Welt, steht
man dann fassungslos oder emport gegeniiber; die
prompte englische Reaktion auf die argentinische Beset-
zung der Falkland-Inseln wirkte tiberraschend. Die Ein-
ordnung in tbernationale Bindnisse erleichtert die Ver-
dringung dieser Fragestellung; Sicherheit und Verteidi-
gung sind durch die Entwicklungen des 20. Jahrhunderts
nicht mehr national, sondern nur noch in supranational
organisierten Systemen zu gewiahrleisten. Nicht zuletzt
aus diesem Grund wurde nach dem Zweiten Weltkrieg
das ,,Ende der Nationalstaaten“ vielfach beschworen; ist
es Kennzeichen nationalstaatlicher Souverinitit, tber
eine eigene ausreichende Armee und Riistung selbstindig
zu verfligen und sich so der politischen Souveranitit si-
cher zu sein, wirkt die — wenn auch souverin entschiede-
ne — Abgabe der militirischen Befehlsgewalt an tberge-
ordnete Instanzen als Auflosung der klassischen Natio-
nalstaatlichkeit. Was den klassischen Nationalstaat cha-
rakterisiert, so K. W. Deutsch,'® die Sicherheit seiner
Birger zu gewihrleisten, kann der moderne National-
staat gerade nicht: kollektive Selbstverteidigung sei da-
durch kein Bezugspunkt des nationalbewuflten Patriotis-
mus mehr. Die atomare Ausristung der militirischen
Biindnissysteme laflt ebenfalls am Zweck der Verteidi-
gung des Kollektivs im ,Ernstfall“ zweifeln: denn die
immer mitgegebene Moglichkeit der atomaren Eskala-
tion eines Krieges kann zur volligen Vernichtung beider
Seiten oder irreparablen Zerstérung der Lebensgrundla-

18 Vgl. K. W. Deutsch: Nationenbildung — Nationalstaat — Integration,
a.2.0. 214-218.

173

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen fihren. Ein solcher Krieg hitte kein ,,Ziel“, etwa in
der Wiederherstellung des Rechts oder des Friedenszu-
standes, sondern wire lediglich ,,Ende“, das den Sinn der
gebrachten Opfer autheben wiirde.!” Sowohl die Einord-
nung nationaler Verteidigung in tibernationale Biindnis-
organisationen als auch die Drohung der Atombombe
lassen daher einen auf den Ernstfall bezogenen Patriotis-
mus als uberflissig, wenn nicht ,,sinnlos erscheinen.

Es ist sicher richtig, daff durch die Verflechtungen und
Verdichtungen der Beziehungen verschiedenster Art
zwischen den Nationen die unbedingte Loyalitit zur
Nation stark relativiert worden ist; die extremste Form
patriotischen Verhaltens im Opfer des eigenen Lebens
fur das Vaterland ist von dieser Entwicklung mitbetrof-
fen. Dennoch ist die nunmehr ,relativierte“ Bindung da-
mit noch nicht aufgehoben. Nach wie vor hat der mo-
derne Nationalstaat Funktionen, die eine Ablosung die-
ser Integrationsordnung nicht erwarten lassen. Aber
auch das allgemeine zugrundeliegende ,Prinzip“ Nation
wird seine Wirksamkeit — ob mit oder ohne staatliche
Souverinitit — wegen seiner Allgemeinheit kaum einbii-
en: jedes Individuum wird als Angehoriger einer Na-
tion geboren, in deren sprachlicher, kultureller und ge-
schichtlicher Gemeinschaft es in der Regel auch auf-
wichst; einmal als politisches Ordnungsmuster entdeckt
und durchgesetzt, scheint die Grundlage der Nation
vollends ,unabschaffbar“, wenn sich in pluralen Gesell-
schaften die Nation demokratisch als Ursache und Tra-
ger der politischen Gemeinschaft versteht und sich mehr
als — solchermaflen — formale Gemeinsamkeiten zu ihrer

19 Vgl. A. Hertz: Die Lehre vom ,gerechten Krieg® als ethischer Kom-
promif}, in: Handbuch der christlichen Ethik I1I, Freiburg/Basel/Wien
1983, 425-447.

174

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Integration nicht finden lassen. Dafl der ,reine“ Natio-
nalstaat nicht existiert, in dem Regierende und Regierte
yidentisch wiren, muff das Modell nicht indern, das
wie jeder , Typus“ und ,Begriff“ ein iber die gegebene
Vielfalt der Phinomene gelegtes vereinheitlichendes Ra-
ster darstellt. Nicht-staatlich organisierte Nationen kon-
nen sich nach dem Vorbild des Nationalstaats verstehen.
Ihre politische Selbstbestimmung ist dabei auch in féde-
ralen Systemen moglich; die patriotische Gesinnung
wird sich dann auch auf den Staat beziehen kdnnen, so-
fern er die Nation mitverkdrpert; die Loyalitat zur kon-
kreten Gemeinschaft von Sprache, Kultur und Geschich-
te wird sich sonst im Widerspruch zur gegebenen Staat-
lichkeit ausdriicken und sich ,,patriotisch“ fir die Nation
und gegen den dann ,feindlich“ begegnenden Staat nie-
derschlagen. Wenn in diesem Abschnitt aber von Natio-
nen primir als Nationalstaaten die Rede ist, beruht das
darauf, daf} der Staat mit seinem Gesetzgebungs- und
Gewaltmonopol die eigentlich politisch handlungsfhige
Einheit ist, die Befehlsgewalt, Entscheidungskompetenz
uber Krieg und Frieden sowie das Recht, zur Verteidi-
gung zu ziehen, haben kann.

Vom ,klassischen® Nationalstaat, den die unbeschrinkte
staatliche Souverinitit kennzeichnet, ist der ,moderne®
zu unterscheiden, der ,in einen internationalen Zusam-
menhang integriert ist und davon bestimmt werden
kann“.?® Der heutige Nationalstaat ist ,nach wie vor
Trager von Identitaitsmerkmalen und -symbolen®;?! er ist
es, der die Herrschaftsgewalt ausiibt, der die Freiheits-
rechte des Burgers sichert und das Recht garantiert; er
wird umgekehrt von den Biirgern in Anspruch genom-

2 T. Mayer: a. a. O. 181, vgl. 180-187.
2t E. Schulz: Die deutsche Nation in Europa, Bonn 1982, 88.

175

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

men, zum Beispiel zur Herstellung sozialer Gerechtig-
keit; die Regierung des Nationalstaats ist Parlament und
Bevolkerung in einer Weise verantwortlich, der gegen-
uber eine weitere ,Elargierung® des Politischen kein er-
sichtlicher Vorteil wire. Der Nationalstaat ist also wei-
terhin sowohl mafigebliche ,,Anlaufstelle“ fir die Burger
als auch Reprisentation und Interessenvertretung nach
auflen: er hat, so Tilman Mayer, eine Mobilisierungs-,
eine Stabilisierungs- und Integrations- sowie eine Legiti-
mations- und Identifikationsfunktion.?? Nicht mehr im
nationalen Alleingang moglich sind dagegen die staatli-
che Gewihrleistung einer florierenden Wirtschaft, des
Umweltschutzes, Revisionen grundlegender politischer
Verhiltnisse etwa territorialer Art, Einschrinkungen der
Kommunikation und ,, Abschottung® nach auflen sowie
eben die militarische Sicherheit.

Die Relativierung der nationalen Bindekraft durch die
internationalen Zusammenhinge ist daher ebenso unbe-
streitbar wie die Fortdauer mafgeblicher ihrer Funktio-
nen, die eine vollige Aufhebung des Prinzips Nation
nicht erwarten lassen. Auch ein auf die Nation bezoge-
ner Patriotismus ist daher keineswegs obsolet. ,Fir das
Individuum ist der Nationalstaat im Grunde weiterhin
der Bezugspunkt ... Der Nationalstaat als Rahmen fir
die politische, rechtliche und soziale Grundordnung
greift tief in das Leben seiner Burger ein.“? Die Grund-
struktur des allgemeinen Patriotismus hat sich also nicht
verandert; Nation kann zwar nicht mehr der ,exklusive®
Orientierungsmafistab und ,hochster Wert“ sein — inso-
fern ist der Patriotismus, mit Schwarz formuliert, tat-
sachlich nie mehr derselbe wie zuvor —, aber die Nation

22 T. Mayer: a. a. O. 184 f.
2 P. Alter: a. a. O. 127, vgl. bes. 123-128.

176

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besteht weiterhin fir das Individuum auch als Verpflich-
tungs- und Verantwortungsgemeinschaft. Daher kann
sich auch trotz aller supranationalen Einbindungen die
Forderung nach kollektiver Verteidigung berechtigt stel-
len.

Die militarischen Bindnisse sind keine reinen Zweckver-
einigungen, sondern getragen von gemeinsamen Uber-
zeugungen; im Hinblick auf diese Wertgemeinsamkeiten
rekrutieren sich tiberhaupt erst ihre Mitglieder. Sofern
sich nun der moderne ,gelauterte“ Patriotismus nicht
nur auf die blofle Nationalitit, sondern auch auf damit
verkniipfte Wertvorstellungen bezieht — die Schwierig-
keiten des patriotischen Einsatzes fiir einen Unrechts-
staat haben wir gesehen —, ist es durchaus ,patriotisch®,
sich fir die Verteidigung der als mafigeblich fir die eige-
ne Gesellschaft und ihre Sittlichkeit angesehenen morali-
schen Vorstellungen im ibernationalen Biindnis einzu-
setzen. Die sogenannte westliche Wertegemeinschaft der
NATO lafit sich beispielsweise auf der Grundlage eines
Gesamtethos europiisch-abendlandischer Herkunft kon-
zipieren. Auch der Begriff des Verfassungspatriotismus
sbezeichnet ... jenen Kernbestand abendlandisch-frei-
heitlicher Existenz, den es zu verteidigen gile“.>*

Ist damit die Moglichkeit des Verteidigungsfalls einer
einzelnen Nation ausgeschlossen? Es ist durchaus denk-
bar, daf trotz allem eine Nation auf sich allein gestellt
vor der Frage stehen kann, ob sie sich gegen einen unge-
rechten Angreifer zur Wehr setzen soll. Die Verhiltnis-
mafigkeit der Mittel und damit die mégliche Erfolgsaus-
sicht eines Verteidigungskampfes sind ein Entschei-
dungskriterium, das dann sicher zu beachten wire; die
Haltung der Melier, wie sie sich in Thukydides’ ,,Pelop-

2 H.-P. Schwarz: a. a. O. 38.

177

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ponesischem Krieg“ darstellt, ist nicht das Vorbild der
Lehre vom gerechten Krieg.?> ,Lieber rot als tot oder,
noch krasser formuliert, ,lieber Auschwitz als Hiroshi-
ma“ kann aber ebenfalls nicht die moralisch zu empfeh-
lende Alternative sein. Denn ,moralisch kann nicht ge-
boten sein, die Moralitit selbst zu opfern und das Leben
,um jeden Preis‘ zu retten. Wenn der Preis des Uberle-
bens darin bestehen sollte, dafl die eigene Moralitit ver-
raten, dafl man zum Mittiter schweren Unrechts wird,
so ist der Preis nicht zu zahlen.“% Auch wenn die Vertei-
digung zur Sicherung der Existenz dient und die Erfolgs-
aussicht cinen wichtigen Faktor ausmacht, geht es mora-
lisch nicht nur um das Uberleben — das in der Regel ein-
facher zu haben ist —, sondern um das ,gute Leben“ und
die moralische Existenz. Es kann daher auch moglich
sein, dafl ein Volk sich entscheidet, zur Wahrung der po-
litisch-moralisch bestimmten Identitit der Gemeinschaft
das Risiko des kollektiven Opfers auf sich zu nehmen.
Das gilte dann auch fir den Einsatz nuklearer Waffen;
die nukleare Dimension beinhaltet allerdings als ,,Grenz-
wert“ die Berucksichtigung der Existenz der Menschheit
als ganzer, Uber die eine Entscheidung — im Sinne einer
Inkaufnahme des , Risikos“ — niemandem zusteht.

Die moralische Pflicht ist somit ersichtlich, es gar nicht
erst zu solchermaflen ,tragischen® Konfliktsituationen
kommen zu lassen — das gilt auch fiir den Fall der Deut-
schen im Zweiten Weltkrieg. Das heutige Konzept der
Sicherheitspolitik 133t sich in Erkenntnis dessen als ,,Ver-
teidigung plus Entspannung® beschreiben: Ziel ist ,,nicht

» Vgl. W. Kluxen: Gewalt und Gewaltanwendung, a. a. O. 48 f.

26 V. Kluxen: Weltsicht des Atomzeitalters, in: U. Nerlich, T. Rend-
torff (Hg.): Nukleare Abschreckung — Politische und ethische Interpre-
tationen ciner neuen Realitit, Baden-Baden 1989, 241-267, 258.

178

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr die Verhinderung eines gegnerischen Angriffs ...,
sondern uberhaupt jegliche Kriegsverhinderung®.?” Aus-
stattung, Unterhalt und Rekrutierung der Streitkrafte ge-
horen ebenso zur Verteidigungsstrategie wie die Bemi-
hung um Vertrige, Bindnisse, Abriistung und Ristungs-
kontrolle und Verwirklichung der Menschenrechte in in-
ternationaler Zusammenarbeit. Nicht zuletzt die Dro-
hung der Atombombe bedingt die Wirksamkeit der Stra-
tegie der ,Abschreckung® und ,flexible response®, die
bislang erfolgreich der Kriegsverhinderung gedient ha-
ben. Aber sowohl ,Abschreckung® als auch ,Entspan-
nung“ sind keine absoluten Sicherheitsgarantien; die Fra-
ge einer notfalls geforderten Verteidigung, ,if deterrence
fails“ — so das Stichwort —, kann sich stellen und der Pa-
triotismus fur den , Ernstfall“ wieder gefordert sein.

Der traditionell oft mit , Tod“ und ,,Sterben® assoziierte
Patriotismus sollte zwar nicht nur auf den ,Ernstfall®
beschrinkt gesehen werden — wie auch Hegel anmerkt;
das Opfer des eigenen Lebens fir das Vaterland ist die
auflerste Ausformung einer allgemeinen patriotischen
Haltung, die sich mit der konkreten Gemeinschaft in ih-
rer sozialen, sittlichen und geschichtlichen Bestimmtheit
»identisch und ihr moralisch verpflichtet weifl — der ge-
nuin ,,moralische“ Anspruch der Einbindung in eine so-
ziale Grofigruppe wie die Nation zeigt sich aber gerade
besonders deutlich, wenn es um die Wahrung dieser sitt-
lichen Identitit gegentiber der blof} physischen Lebens-
grundlage geht. Ein ,gelauterter”, sofern sittlich-mora-
lisch humanistisch kontrollierter Patriotismus ist daher
die reflektiertere und auch angemessenere Form gegen-
tber der traditionellen Herkunftstreue: die inhaltliche

2 W. Woyke: Sicherheitspolitik, in: W. Mickel (Hg.): Handlexikon
zur Politikwissenschaft, Bonn 1986, 447-451, 448.

179

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fillung des Nationbegriffs mit einem humanistischen
»Wertbestand“, wie ithn der ,Verfassungspatriotismus®
bezeichnet, ist notwendig, um das ethische Dilemma zu
vermeiden, sich fiir die Nation einzusetzen, auch wenn
ihre staatliche Verfafitheit nicht entsprechend humanisti-
schen Werten und solchermafien sittlich organisiert ist.

2. Nationalismus

Nationalismus ist nicht mit Patriotismus identisch; aber
»ohne das patriotische Feuer wire der Nationalismus
langst nicht jene Kraft, als die er sich in einundeinhalb
Jahrhunderten neuerer ... Geschichte darstellt“.? Patrio-
tismus und Nationalismus hangen insofern unbestreitbar
zusammen, als es von der patriotischen ,Solidaritatszu-
mutung® des personlichen Opfers fiir die Gemeinschaft,
und zwar insbesondere im Kriegsfall, nur ein Schritt ge-
wesen zu sein scheint zur nationalistischen Uberbewer-
tung des Vaterlands, zu dessen Dienst der Volksgenosse
unbedingt zur Verfugung zu stehen hat, der dabei die ei-
gene Erfullung erst in der volligen Hingabe an die natio-
nale Gemeinschaft findet. Dann bezieht sich sein Opfer
nicht nur auf die notfalls geforderte Verteidigung gegen-
iber einem feindlichen Angreifer, sondern ebenso auf die
Erhebung und Steigerung von Grofle und Macht, Ruhm
und Anschen der Nation. Aggressivitit nach auflen, Auf-
hetzung und Lenkung hingebungsvoller emotionalisier-
ter Massen im Inneren — alles im héheren Namen der
Nation — ist es, was den Nationalismus des 19. und 20.
Jahrhunderts vor allem anderen auszeichnet.

Die Verabsolutierung des Nationalen im Nationalismus

% H.-P. Schwarz: a. a. O. 26.

180

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pragt unsere Erfahrung mit dem Begriff der Nation in ei-
ner Weise, der gegeniiber die positive Bedeutung als
Volkssouverinitit, als Mittel politischer Egalisierung,
Partizipation und Legitimierung — besonders deutlich in
der Franzosischen Revolution — nur als eine andere
Facette, aber nicht als das eigentlich kennzeichnende
Moment betrachtet werden kann. Die Entwicklungslinie
zunehmender Ubersteigerung der Nation zum Nationa-
lismus scheint im Nationalsozialismus, seiner Rassen-
ideologie, dem Drang nach ,,Raum im Osten“, dem Ver-
nichtungsziel alles rassisch ,Minderwertigen“ nur zu
gipfeln.?? Nach 1945 betrifft Nationalismus vor allem die
politischen Systeme der Dritten Welt, wo ganz offen-
sichtlich zur Uberdeckung der wirtschaftlichen und so-
zialen Probleme die Emotionen der Bevélkerung fiir das
politische Ganze und gegen duflere Feinde mobilisiert
werden sollen.’® Die Erfahrung mit ,Nation in Form
des Nationalismus ist so unabweisbar, daf sie alles ande-
re zu uberdecken scheint — jegliche Rede von ,Nation“
steht in der Nihe von ,, Nationalismus®.

Daf$ es sich beim Nationalismus um eine Perversion des
nationalen Moments handelt, braucht hier nicht eigens
herausgestellt werden. Es geht im Sinn einer Abgrenzung
des ,positiven” Nationbegriffs gegeniiber nationalisti-
schen Miflverstindnissen und Miflbrauchen vielmehr
darum, zu untersuchen, was es denn ist, das die Verkeh-

? Der Nationalsozialismus ist eigentlich nicht mehr als Nationalismus
zu bezeichnen; die Rassenlehre, nach der die nordische Rasse die
héchst- und die semitische die niedrigststehende sein soll, sprengt den
Rahmen von Nationen. Die Hitler-Ideologie versteht sich gerade im
Gegensatz zum biirgerlichen Nationbegriff, vgl. W. Kamlah: Probleme
einer nationalen Sebstbesinnung, Stuttgart 1962, 30.

© Vgl. H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus in der Welt von heute,
Koln 1982; P. Alter: a. a. O. 148-157.

181

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung von Nation im Nationalismus ausmacht, und was
die Moglichkeit einer solchen Verkehrung — die im Be-
griff Nation offensichtlich gegeben ist — fiir diesen Be-
griff bedeutet: ist es vielleicht doch keine ,,Verkehrung®,
sondern folgerichtige Entwicklung??!

a) Begriff des Nationalismus

Zunichst missen wir ,,Nationalismus“ im schlechtesten
Sinne des Wortes abgrenzen gegeniiber einem relativ
neutral gebrauchten Begriff ,Nationalismus®, wie er im
angelsichsischen Sprachraum ublich und auch im deut-
schen teilweise ibernommen worden ist. Nationalismus
bedeutet in diesem ,neutralen® Verstindnis nicht mehr,
als dafl die Menschheit in Nationen aufgeteilt ist, diese
Nationen sich durch Charakteristika unterscheiden las-
sen und politisch das Selbstbestimmungsrecht der Volker
die legitime Form von Herrschaft darstellt. So gesehen,
kann man etwa vom Nationalismus der Esten und Litau-
er sprechen, die Selbstregierung von der sowjetischen
Herrschaftsmacht fordern, ohne daf§ der Terminus dabei
abfillig gemeint oder den Betroffenen Aggressivitit vor-
geworfen wire.

Der eindeutig negative Nationalismus ist nun von diesem
»unbelasteten® nicht vollig zu trennen; er lafit sich viel-
mehr als eine besondere Form kennzeichnen. Peter Alter
gibt eine Definition, die verschiedene Typen umfafit:
»Nationalismus liegt dann vor, wenn die Nation die ge-
sellschaftliche Grofigruppe ist, der sich der einzelne in

M Vel. G. C. Behrmann: Volk, Verfassung, Staat, Kultur, Geschichte
und Nation. Das nationalpolitische Orientierungsfeld der Deutschen
im Wandel, in: K. E. Jeismann (Hg.): Einheit — Fretheit — Selbstbestim-
mung, Bonn 1987, 81-103.

182

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erster Linie zugehorig fihlt, und wenn die emotionale
Bindung und die Loyalitat gegeniiber ihr in der Skala der
Bindungen und Loyalititen oben steht: Nation der iiber-
personale Bezugsrahmen ist.“ 32 Vom liberal-emanzipato-
rischen Risorgimento-Nationalismus wird u. a. der Inte-
grale Nationalismus unterschieden, den Alter mit ,right
or wrong — my country“ umschreibt. Diese Typisierung
impliziert zugleich einen historischen Wandel vom ,,pro-
gressiven Anliegen zur reaktioniren ,Integrationsideo-
logie“.

b) Nationalismus als Integrationsideologie

Die Deutung des chauvinistischen Nationalismus als In-
tegrationsideologie ist seit Eugen Lembergs Forschungen
»common sense“ der Erklirung des Phinomens. Lem-
berg meint mit Integrationsideologie ,ein System von
Vorstellungen, Wertungen und Normen, ein Welt- und
Gesellschaftsbild, und das bedeutet: eine Ideologie, die
eine durch ... Merkmale gekennzeichnete Grofigruppe
ithrer Zusammengehorigkeit bewufit macht und dieser
Zusammengehorigkeit einen besonderen Wert zu-
schreibt, mit anderen Worten: diese Grofgruppe inte-
griert und gegen ihre Umwelt abgrenzt“.>® Kennzeichen
dieser Integrationsideologie sind die Abgrenzung gegen
die Umwelt, die Zuweisung einer Rolle im ,Volkscha-
rakter“, Uberlegenheitsbewuftsein, Druck von aufien,
eine eigene Gruppenmoral — d. h. Forderungen an die
Mitglieder der Grofigruppe wie Verteidigung und Ge-
horsam —, Sorge fur Einheit und Reinheit der Gruppe
und schliefflich Hingabe des einzelnen. Fir ,,die psycho-

32 P. Alter: a. a. O. 14,
» E. Lemberg: Nationalismus 2, a. a. O. 52.

183

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

logische Erklarung des Nationalismus*“ ist ,,die Moglich-
keit und das Bediirfnis des Menschen nach Hingabe an
ein Kollektiv, an einen diesem Kollektiv zugeschriebenen
Wertgehalt“ entscheidend. Starker als das Streben nach
leiblicher Selbsterhaltung ist offensichtlich das nach gei-
stiger Selbstbehauptung, die im ,Erlebnis der Transzen-
denz® gesucht wird, nimlich in einer Idee und Gemein-
schaft, die tiberindividuell Sinn gibt und der der Einzelne
sich deshalb ,hingibt“. Dieses Bediirfnis transzendieren-
den Sinns charakterisiert nach Lemberg jede Ideologie,
nicht nur den Nationalismus, sondern auch ecine der
Klasse, des Standes oder der Religion.

Der Nationalismus hat sicherlich Integrationsfunktion;
das lafit sich schon an seiner zeitlichen Entstehung in ei-
ner Umbruchszeit festmachen — die Bindung an die Na-
tion ist Ersatz fir den neuzeitlichen Ausfall vorherge-
hender integrierender Einheiten. Spitestens mit der
Franzosischen Revolution tritt der nationale Rahmen als
entscheidende gesellschaftliche Zuordnung zutage. Da-
mit ist aber noch nicht ein Nationverstindnis ohne
,Uberlegenheitsbewufitsein“, Abgrenzung aggressiver
Art und absoluter Hingabeforderung von einem chauvi-
nistischen Nationalismus unterschieden. ,Integration®
als Zuordnung zu einer Gemeinschaft, Sinnsuche und
Transzendieren des einzelnen ist an sich ja nicht verwerf-
lich, vielmehr ,condicio humana“, ein , Konstruktions-
prinzip menschlicher Gemeinschaft“, wie Lemberg selbst
sagt, Bedingung menschlichen Lebens und Gut-Lebens.
Was im Falle des Nationalismus als differentia specifica
hinzukommt, ist offensichtlich das ideologische Mo-
ment.

Nicht jedes Welt- und Gesellschaftsbild ist, anders als
Lemberg es methodisch unterstellt und sich der Sprach-
gebrauch feuilleton-umgangssprachlich durchgesetzt hat,

184

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Ideologie. Man kann den Ideologiebegriff so verste-
hen, er verliert dann jedoch jegliche Schirfe und Anwen-
dungskraft. Als Ideologie soll vielmehr ein Weltbild cha-
rakterisiert werden, das sich nicht dem Interesse der Ver-
nunft an Sinngebung verdankt, sondern einem externen
konkreten Interesse, in dessen Dienst es sich iberhaupt
bildet und dem es folgt. Wird etwa Religion als Ideologie
qualifiziert, wird damit impliziert, dafl diese sich nicht
aus einem genuin religiosen Interesse speist, sondern aus
nicht-religiosen, praktisch motivierten Interessen wie
Herrschaft, Einfluf}, sozialem Aufstieg. ,Ideologie“ be-
zeichnet institutionell verfafite, gruppenbezogene
Wahrheitsiberzeugungen, die ihre Kraft nicht Wahr-
heitsgrinden verdanken, sondern praktischen Interessen,
deren Befriedigung voraussetzt, daff es sich in Wahrheit
so verhalt, wie man Uberzeugt ist, daf es sich verhalte®.?*
In Anwendung auf den Nationalismus heifit das, daf} es
nicht nur die ,Sinnsuche in der Gemeinschaft“ ist, die
die Nation zusammenhilt und in aggressiver Tendenz
abgrenzt, sondern dafl vielmehr die faktische Bindung an
die Nation anderen als ,Sinn“interessen dienen soll. In
der Tat lassen sich solche ganz konkreten Motive im hi-
storischen Nationalismus ausmachen: beispielsweise die
Mobilisierung der Biirger fir die jeweilige Staatsregie-
rung, die sich als Verkorperung der Nation ausgibt, die
Mobilisierung von Massen fiir den Krieg wie in den
»Ideen von 1914“ oder die Ablenkungsfunktion von ge-
wichtigen politischen Problemen, wie wir sie schon fur

¥ H. Libbe: Zur Geschichte des Ideologiebegriffs, in: Theorie und
Entscheidung, a.a.O. 160; vgl. H. Plessner: Abwandlungen des Ideo-
logiegedankens, in: Zwischen Philosophie und Gesellschaft, Frankfurt
a. M. 1979, 249-275; U. Dierse: Ideologie, in: O. Brunner, W. Conze,
R. Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe 3, Stuttgart 1982,
131-169, 167 ff.

185

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den heutigen Nationalismus in der Dritten Welt nannten.
Das Beschworen volkischer Ganzheit, der unmittelbaren
Identifikation mit dem Kollektiv im positiv verstandenen
deutschen ,Sonderweg“-Topos des 19. und 20. Jahrhun-
derts war anti-individualistisch gegen den Liberalismus,
Parlamentarismus und iberhaupt jeglichen Pluralismus
geminzt. Diese Ideologisierung und Funktionalisierung
mufl dabei nicht als ein gigantisches Betrugsmanover der
herrschenden Klasse verstanden werden; im Unterschied
zum ,Betriger”, so Hermann Libbe, zeichnet sich der
yIdeologe* dadurch aus, daff er selbst an seine Ideologie
glaubt; die Interessensteuerung ist nicht unbedingt als
gezielt und manipuliert zu denken: ,,Die Ideologie ... ist
jene Betrugstheorie, die nur dann funktioniert, wenn
man selber daran glaubt.“** Der solchermaflen spezifi-
zierte Ideologiebegriff erweist sich als geeignet zur Ab-
grenzung von Integration durch nationale Identitit ei-
nerseits und Integralem Nationalismus andererseits. Al-
lerdings zeigt sich ,Nation“ als miflbrauchbare Grofle —
der Nationbegriff ist manipulierbar und funktionalisier-
bar. Was ist daran miflbrauchsfihig?

Nation ist nicht nur ,gegeben, sondern ebenso ein gei-
stiges Produkt, das seine Realitat intersubjektiv hat. Im
Sinne kollektiver Identitit ist der Begriff zuniachst leer;
er wird inhaltlich gefillt durch geschichtliche Traditio-
nen, ,Wertvorstellungen, in der Sinngebung der Ge-
schichte durch die praktische Vernunft. Was Nation
heifst, kann sich damit in gewissen Grenzen dndern; Na-
tion ist keine Vorgabe wie Natur. Deutungen und Tradi-
tionen bediirfen der Akkulturation, hier sind Gefihr-
dungen, Mifldeutungen und Wunschvorstellungen eben-

% H. Libbe: Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer
Geschichte, Basel 1963, 15.

186

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so moglich wie neue Interpretationsleistungen etwa eines
»Verfassungspatriotismus“. Andererseits darf nicht ver-
gessen werden, dafy Ideologien Plausibilitit haben miis-
sen, um lberhaupt wirksam werden zu konnen. Diese
Plausibilitit muff dabei zugleich eine sein, die in der Lage
ist, nicht nur auf einen kleinen Personenkreis, sondern
auf breite Massen Wirkung auszuiiben. Der Ansatz an
elementaren menschlichen Bedirfnissen folgt daher der
Ideologien eigenen ,Logik“. Wie man zum Beispiel
durchaus feststellen kann, verdankte sich die Durchset-
zungskraft des Sozialismus dem fundamentalen Anliegen
sozialer Gerechtigkeit, Gleichheit und einer konfliktfrei-
en Gesellschaft ohne Herrschaft, die von ,rechten® Ideo-
logien dagegen dem ebenfalls anthropologisch begriind-
baren Wunsch nach Ordnung, Ganzheit und Gleichheit
in der Volksgemeinsch&aft. Der Nationalismus ,greift®,
weil er sich auf die ja gegebene kollektive Identitit des
Gemeinwesens als Nation bezieht. Die Nationalitit als
faktische Zugehorigkeit des einzelnen zur Nation er-
moglicht die Ansprechbarkeit der Biirger; die zugrunde-
liegende Nationalitit des Gemeinwesens ist auf jeden
Fall ein gemeinsamer ,Nenner, auf den sich Massen in
Gefolgschaft bringen lassen. Die Evidenz der gesell-
schaftlichen Verbundenheit als Nation, sowohl als Ab-
stammungsgemeinschaft wie als historisch herauskristal-
lisierter politischer Einheit, wird zum alleinigen Hand-
lungsmafistab umgemiinzt. Dafl aber ideologische ,Mas-
senmobilisierung® uberhaupt méglich und Mittel politi-
scher Manipulation ist, hingt nicht am Nationsein, son-
dern an der Struktur der modernen Gesellschaften, die
nach der Industriellen und den politischen Revolutionen
des 19. und 20. Jahrhunderts eben ,Massengesellschaf-
ten“ sind — hier liegt der Kern des Nationalismus als
»Integrationsideologie®.

187

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

¢) Nationalismus als Ersatzreligion

Eine zweite — wenn auch eng mit der ersten als ,Integra-
tionsideologie“ gegebenen zusammenhingende — Cha-
rakterisierung des Nationalismus ist die als ,,Ersatzreli-
gion® bzw. als ,Religionsersatz“. Zahlreiche Belege las-
sen sich anfihren fur die Impragnierung der ,nationa-
len“ Sprache mit religidsen Motiven.* Die Nation ist
yheilig, Gott gleich gesetzt; die gebiihrende Haltung ihr
gegeniiber ist die unbedingter Ergebenheit und des Op-
fers. Nation erscheint als der mafigeblich ,letzte“ Sinn-
horizont von Gesellschaft und Staat, der in seiner Binde-
kraft den einzelnen bis zum Mairtyrertum auf sich zu
verpflichten mag. Die Nation ersetzt die Transzendenz,
indem sie als ewige, unvergingliche, tberindividuelle
Grofle die Endlichkeit des Individuums iberschreitet
und tiberdauert.

Der Eintritt des Nationalismus an die Stelle eines Be-
dirfnisses, dem vorher die Religion entgegenkam, ist da-
mit offensichtlich in den allgemeinen Vorgang der Siku-
larisierung einzuordnen.’” Nachdem Religion neuzeitlich
die Menschen nicht mehr eint, sondern trennt, der Staat
sich religi6s relativ neutral versteht und die Konfession
eben private Bekenntnissache geworden ist, scheidet Re-
ligion als Integrationsfaktor aus — zumindest in ihrer tra-
ditionellen kirchlichen Gestalt. Das Bediirfnis nach
Transzendenz® aber bleibt; Staat und Gesellschaft kon-

% Vel. D. Schellong: Was zahlt als Religion?, in: W. Oelmiiller (Hg.):
Wahrheitsanspriiche der Religionen heute? Paderborn 1986, 134-155;
G. Kaiser: Pietismus und Patriotismus im literarischen Deutschland,
Wiesbaden 1961.

¥ Vgl. E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiésen Lebens,
Frankfurt a. M. 1981, 571; vgl. G. Kehrer: Einfithrung in die Religions-
soziologie, Darmstadt 1988.

188

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen sich dabei zugleich offensichtlich nicht aus sich allei-
ne, funktional, hinreichend legitimieren. Als Ersatz bie-
tet sich die bereits vorhandene nationale Identitit an, die
in neuer Werthaftigkeit die anthropologische und gesell-
schaftliche Funktion der Religion tbernimmt: letzter
Sinnhorizont zu sein.

Betrachtet man grundsitzlich Religion als ,Label“ fur
gesellschaftliche Sinn- und Wertvorstellungen, ist es nur
ein funktionales Aquivalent, dafiir ,,Nation in Form des
Nationalismus einzusetzen. Im Ausgang von einem sol-
chen Verstindnis als , funktionalem Aquivalent“ wird es
jedoch kaum moglich sein, diese ,,schlechte“ von anderen
»guten“ Religionen abzugrenzen. Schwerlich wird man
jedoch uberhaupt einen Unterschied zwischen dem Na-
tionalismus und den klassischen Hochreligionen bestrei-
ten wollen — es sei denn, die Aquivalenztheorie wollte
Religion allgemein disqualifizieren und diesen Unter-
schied bewufit nicht thematisieren. Es hingt damit vom
Religionsverstandnis ab, ob der Nationalismus als Reli-
gionsersatz oder als Art von Religion eingeordnet wird.
Die funktionalistische Religionstheorie betrachtet Reli-
gion unter ihrem sozialen Aspekt; es geht um die gesell-
schaftliche Funktion der Religion, nicht um ,Wahrheits-
anspriche“. Damit ist sie dennoch fihig, falsche Reli-
gionsfunktions,dquivalente“ als solche zu charakterisie-
ren; wenn die Funktion benannt wird, die die Religion
erfullt, heiflt dies, dafl es eine spezifische Funktion eben
von Religion ist und nicht von irgendwelchen Substitu-
ten.”® Der Ansatz bei der Funktion in der Religionsso-

% Vgl. H. Libbe: Religion nach der Aufklirung, a. a. O.; Th. Luck-
mann: Uber die Funktion der Religion, in: P. Koslowski (Hg.): Die re-
ligiose Dimension der Gesellschaft. Religion und ihre Theorien, Tibin-
gen 1985, 26-41; R. Spaemann: Funktionale Religionsbegrindung und
Religion, in: P. Koslowski (Hg.): a. a. O. 9-25.

189

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ziologie und -philosophie als solcher verunmoglicht Un-
terscheidungen daher nicht. Auch in unserem speziellen
Zusammenhang kann nur von der Funktion, nicht der
»Wahrheit“ von Religion ausgegangen werden.

Eine solchermaflen differenzierende funktionale Reli-
gionstheorie entwickelt Hermann Libbe, indem er die
Funktion der Religion als ,, Kontingenzbewaltigungspra-
xis“ beschreibt. Die Kontingenzen des menschlichen Le-
bens sind unabweisbar; es sind die jeweils unverfigbaren
Lebensvoraussetzungen, die gegeben und die nicht durch
Handlung zu verandern sind. Die Religion setzt nun den
Menschen in ein Verhaltnis zu diesem Kontingenten,
und zwar in ein Verhiltnis der Anerkennung. Religion
»hat ihren lebenspraktischen Ort da, wo es ganz sinnlos
wire, im Bemiihen, Kontingenz in Sinn zu transformie-
ren, auf unsere mannigfachen Vermogen, Wirklichkeiten
handelnd zu verindern, zu rekurrieren®. Wir verhalten
uns religiés ,zu derjenigen Kontingenz, die sich der
Transformation in Handlungssinn prinzipiell wider-
setzt“:%° ,Bewiltigte Kontingenz ist anerkannte Kontin-
genz.“* Die Anerkennung unverfiigbarer Lebensvoraus-
setzungen macht dabei eine Art ,,Hintergrunderfiillung®
aus; sie ist keine sektorale, sondern eine integrale Hal-
tung. Die Bestimmung der Funktion von Religion in ih-
rer anthropologischen Universalitat als Kontingenzbe-
waltigung zeigt die Bedingung threr Notigkeit an; fir
diese Funktion — Anerkennung des Unverfiigbaren — gibt
es damit aber keine Aquivalente, well es sich gerade um
die spezifische Funktion der Religion handelt. Der Be-
griff der ,Kontingenzbewiltigungspraxis“ ist also kei-
neswegs so leer, wie Liibbe vorgehalten wird; er erweist

3 H. Liibbe: Religion nach der Aufklirung, a. a. O. 154.
1 Ebd. 166.

190

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich vielmehr sehr wohl als ,sprachlicher Unterschei-
dungsreprasentant“, durch den es moglich ist, Religion
und Nicht-Religion zu unterscheiden.

Wenn Ideologien als Ersatz-Religionen analysiert wer-
den sollen, stellt sich mit Libbe die Frage, ob die Aner-
kennung von Daseinskontingenz oder nicht vielmehr
ihre Transformation in politisch erfiilllbaren Geschichts-
sinn kultiviert wird*' — Ideologien sind daher keine Reli-
gionssysteme, denn als Kenner des Handlungssinns der
Geschichte begreifen sie das, was eigentlich kontingent
ist, als historische Notwendigkeit und sind im Gegenteil
Anti-Religion.*

Auf den speziellen Fall der Ideologie des Nationalismus
zugeschnitten, bestitigt sich diese allgemeine Analyse.
Die Nationenbildung ist besonders evident von histori-
scher Kontingenz. Die Verschiedenheit der Nationen
zeigt ihre Pluralitit, Gewordenheit, geschichtliche Be-
dingtheit, durch die ,Herkunftswelten generell gekenn-
zeichnet sind. Der Nationalismus bejaht diese gegebene
Vielfalt nicht; die eigene Nation ist vielmehr die ,eigent-
liche* und ,, wahre“ Nation, neben der andere nur ein ih-
nen zugewiesenes Lebensrecht und minderen Wert ha-
ben. Die historische Pluralitit, der sich die Nationwer-
dung verdankt, wird nicht ,anerkannt®, die Kontingenz
des eigenen Werdens vielmehr geleugnet. In Fichtes
»Reden an die deutsche Nation“ beispielsweise werden
die Deutschen dargestellt als das ,,Urvolk®, das als einzi-
ges immer dieselbe Sprache gesprochen® und sich also
nicht eigentlich ,geschichtlich® herausgebildet hat;

4 Ebd. 17.

+ Ebd. 218.

# Vgl. vor allem die Vierte Rede, J. G. Fichte: Reden an die deutsche
Nation, mit einer Einleitung von R. Lauth, Hamburg 51978, 61.

191

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutscher sein heifit fur Fichte daher auch dasselbe wie
»Charakter haben“.* Aus der Nation wird ideologisch
zugleich ein Ziel, das man der Geschichte zu entnehmen
glaubt und das als Handlungsanweisung zu verstehen ist;
daher rihrt die Aggressivitit aller Ideologien wie auch
des Nationalismus. Kontingenz wird in historische Not-
wendigkeit, Gegebenheit in Handlungssinn transformiert
— Nationalismus ist Anti-Religion. Was dennoch die
These von der ,Ersatzreligion® plausibel macht, ist der
religios-sakrale Charakter, den sich Ideologien, insbe-
sondere der Nationalismus, geben. Damit handelt es sich
aber noch nicht um ,Religion“, sondern um das Heran-
zichen und Verwenden religioser Bestiande, die auch in
einer sikularisierten Gesellschaft kulturell diffundiert
vorhanden sind; Liibbe spricht von ,Kulturreligion® als
Begriff fir diese religiose Pragung. , Aufopferungsbereit-
schaft fur totalitire Ideologien kann herkunftsgeschicht-
lich nicht ohne die religiése Impragnierung unserer Kul-
tur gedacht werden.“* Das religiose Moment, das gesell-
schaftlich vorhanden ist, wird ausgenutzt, um Loyalita-
ten zu binden; religiose Bestinde werden daher ver-
wandt, ohne daf§ es sich um ,Religion® handelte. Nur im
Blick auf die Nutzbarmachung dieser religiosen Motive
ist aber die Sogwirkung solcher Ideologien zu erkliren.

d) Nationalismus als Totalisierung

Auch in seiner Bestimmung als Religionsersatz lifit sich
der Nationalismus als falsche, namlich ideologische Inte-
grationsform abgrenzen gegeniiber Nation und einem
nichtaggressiven Patriotismus. In beiden Deutungsmu-

# Vgl die Zwolfte Rede, a. a. O. 193.
# H. Liibbe: a. a. O. 218.

192

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stern — Integrationsideologie wie Anti-Religion — liegt
das ,Schlechte“ am Nationalismus darin, daf die Nation
als maflgeblicher ,letzter Sinnhorizont verabsolutiert
wird. Was keine Religion tut, unternimmt der Integrale
Nationalismus, nimlich das Individuum auf sich hin
ganzlich zu relativieren: ,Du bist nichts, dein Volk ist al-
les.“ Im religiosen Kontext bleibt das Individuum es
selbst, es bleibt als Individuum und Subjekt anerkannt,
auf das es in der Glaubens- und moralischen Bewihrung
ankommt — der Einzelne ist religios immer ,,unmittelbar
zu Gott“. Der Kollektivismus, der im Nationalismus
herrscht, verleiht dagegen nur der Nation ,unmittelba-
ren®, namlich absoluten Wert; demgegeniiber kann der
Einzelne als Einzelner — nicht als Volksgenosse — nichts
mehr, bzw. nur tber die Volksgemeinschaft vermittelt,
etwas bedeuten. Weder die traditionell immer vorgesehe-
ne Naturalisierung noch die Auswanderung kann es na-
tionalistisch geben. Die Rechte des Subjekts werden auf-
gehoben; Platz fiir das Gewissen etwa des Kriegsdienst-
verweigerers gibt es in Ideologien nicht. Insofern ist die
kollektive ,Sittlichkeit, die der Nationalismus mit der
Berufung auf die Nation fiir sich beansprucht, unsittlich,
weil sie der grundlegenden Bestimmung von Sittlichkeit
widerspricht: der unbedingten absoluten Moralitit des
Subjekts. Es ist die Totalisierung, die dabei der Wirde
des Subjekts entgegensteht. Man kann der Polis, dem
Staat und der Nation Sittlichkeit zusprechen; weil es sich
damit aber stets um partielle Groflen handelt, die jeweils
einen , Teil“ des Sittlichen betreffen und die letzte Ver-
antwortung und moralische Entscheidung dem Indivi-
duum nicht abnehmen, sondern gerade zuweisen, wird
diese Sittlichkeit nicht totalitir, wie es eine ,,Sittlichkeit®
wire, die definitiv die Moralitit bestimmen und leiten
wiirde. Im Nationalismus wird diese Partialitdt aber ver-

193

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neint, der Sittlichkeitsanspruch ist ,total“. Damit ist der
Nationalismus auch in genuin ethischer Perspektive als
Ideologie zu kennzeichnen, denn Ideologien kennen ty-
pischerweise die fundamentale neuzeitliche Differenz
von Legalitait und Moralitit sowie von Moralitit und
Sittlichkeit nicht, ebensowenig wie die liberale Unter-
scheidung von Staat und Gesellschaft; das macht das To-
talitire, ja Terroristische der Ideologie in ethischer Hin-
sicht aus.

Was den Nationalismus gegeniiber anderen, universali-
stisch angelegten Ideologien wie dem Marxismus zusatz-
lich kennzeichnet, ist die besondere Verkennung der ei-
genen Existenzgrundlage. Nation gehort nach Libbe
ebenso wie Sprache, Kultur, Lebenskreis zur ,Her-
kunftswelt*, zu dem, was Menschen verschieden sein
1aft. Diese Verschiedenheiten sind geschichtliche Vorga-
be; in die jeweilige Herkunftswelt wird der Mensch hin-
eingeboren. Diese Herkunftswelten sind ,exklusiv® —
man gehort immer nur einer an —, aber ,koexistenzprag-
matisch“ aufeinander bezogen; ihre arbitriren Zige sind
offensichtlich und damit zugleich ihre historische Relati-
vitit gegeneinander; die Teilhabe an ihnen ist ebenso
kontingent wie nichtbeliebig.* Die Folge der Pluralitat
unserer Herkunftswelten muff daher Pluralismus sein,
der niamlich diese Verschiedenheit anerkennt; im Sinne
des Pluralismus ist auch die Vielfalt der Nationen zu be-
jahen. Dem widerspricht der Nationalismus aggressiv-
chauvinistischer Form, indem er nur die eigene Nation
als ,eigentliche” gelten lift. In einem gelduterten Na-
tionverstandnis, wie es etwa das heutige Europa prigt,

* Vgl. H. Libbe: Historismus oder die Erfahrung der Kontingenz. re-
ligioser Kultur, in: W. Oelmiiller (Hg.): Wahrheitsanspriiche der Reli-
gionen heute?, a. a. O. 65-83, bes. 83.

194

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind diese Zuge des Nationalismus lingst abgefallen; es
laflt sich gut miteinander leben. Nationalismus ist also
nicht zwingend mit dem Nationbegriff verbunden, viel-
mehr der Logik dieses prinzipiell pluralistischen Prinzips
entgegengesetzt.

Dem Bedirfnis nach ,Integration“, nach einer neuen
kollektiven Identitat im Laufe der neuzeitlichen Verin-
derungen verdankt sich die Karriere des Begriffs Nation
von der landsmannschaftlichen Bezeichnung zum politi-
schen Schlissel also sicherlich; das ist aber nicht
»schlecht, sondern ,gut“ fir den Menschen, der immer
in Gemeinschaft lebt. Die Nutzung der gegebenen natio-
nalen Identifikation im Dienste des Nationalismus kann
eindeutig als Ideologie klassifiziert werden: die Konse-
quenz, die aus dieser Nutzbarkeit des Begriffs zu ziehen
ist, ist jedoch nicht die, auf ithn ginzlich zu verzichten.
Die nationale Identitit besteht weiterhin und bildet in
der Regel die politische Integrations- und Legitimations-
form; Nation bestimmt nach wie vor die kollektive sittli-
che Identitit wesentlich mit — es wire daher schlecht,
nimlich nicht gut fur den Menschen als ,zoon politi-
kon“, wiirde dieser Identitit kein Inhalt verliehen, der
ethisch standhalten kann. Die Anfalligkeit fir neue, nicht
zuletzt nationalistische Ideologien wire damit gegeben.

3. Politische Kultur, Zivilreligion, Konsens
und nationale Identitdt

Nachdem der Nationalismus im vorhergehenden Ab-
schnitt als Integrationsideologie gekennzeichnet und, so-
fern eben ,ideologisch, als ,schlecht® zuriickgewiesen
werden konnte, stellt sich die Frage, was denn eine Ge-
sellschaft positiv zusammenhilt — die Frage nach ihrer

195

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Integration. Voraussetzung dieser Frage ist, daff die ge-
sellschaftliche Integration sich iiberhaupt als ein Problem
darstellt. Sie wird daher verstirkt auftauchen, wenn die
gesellschaftliche Situation als Krise analysiert wird oder
wenn die Gemeinsamkeiten nicht mehr ohne weiteres er-
sichtlich sind. Nach der Integration der Gesellschaft
wird daher unter Bedingungen der funktional ausdiffe-
renzierten, insbesondere der pluralistischen Gesellschaft
gefragt, die die inneren Verschiedenheiten und Pluraliti-
ten in ithrem System gerade vorsieht. Wieviel Pluralismus
ist moglich, wieviel Integration nétig? Was hilt die plu-
ralistische Gesellschaft zusammen?

Die Frage danach ist sinnvoll, sofern unter neuzeitlichen
pluralistischen Bedingungen der ,neutrale“ Staat nicht
Selbstzweck, sondern , Mittel“ der Gesellschaft ist — wo-
bei er insofern als der Gesellschaft ,gegentiber“stehend
gedacht wird, als es Aufgabe des Staates ist, fir das Ge-
meinwohl zu sorgen, und er daher als Herrschaft gegen-
iber den gesellschaftlichen Teilsystemen auftritt; eine in
sich desintegrierte Gesellschaft wire durchaus denkbar,
die durch nichts anderes als die Staatsgewalt noch zu-
sammengehalten wiirde; ,,gut“ wire das nicht, da es sich
eben nur um iufleren Zwang handeln wiirde. Neben die
Frage nach der Integration tritt daher die der Legitima-
tion: der Staat legitimiert sich nicht schon durch sich
selbst, d. h. durch die Existenz der Staatsgewalt, sondern
soweit er dadurch das ,gute Leben® der in thm verfaflten
Gesellschaft ermoglicht, sichert und bewahrt. Der neu-
trale Staat der pluralistischen Gesellschaft kann seine Le-
gitimation per definitionem nicht aus eigenem Reservoir
bezichen; er dient der Gesellschaft, die daher nicht als
blofle Zwangsvereinigung gedacht werden kann, sondern
als bereits in sich gegebener Zusammenhang. Integration
und Legitimation hingen zusammen.

196

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Integration“ fragt also nicht nach der rechtlichen Inte-
gration der Gesellschaft durch die Staatsgewalt, sondern
zum einen nach dem Zusammenhang innerhalb der Ge-
sellschaft ,,unterhalb® der Staatsebene und zum anderen
nach der daraus folgenden Stellung der Gesellschaft zu
ihrer staatlichen Verfafitheit. Integration erscheint daher
auch als Thema einer ,,politischen® Ethik und Moralphi-
losophie, weil es im gesellschaftlichen wie staatlichen Zu-
sammenhang fir das Individuum auch um Identititsfra-
gen geht, namlich um die kollektive Identitit, die das In-
dividuum aus der Gemeinschaft bezieht und die in der
eigenen Lebensleistung mitentscheidend ist: wer bin ich
als Mitglied dieser Gesellschaft?

Das Problem der sozialen Integration ist daher relevant,
unabhingig davon, ob der aktuelle Anlafl nun eine
LKrise“ der Gesellschaft ist oder nicht. Gerade die Vehe-
menz der Fragestellung in Krisenzeiten zeigt allerdings
die Nihe moglicher Integrationskonzepte zur Ideologie:
die Integration ist dann nimlich eine ,gesollte“ und kei-
ne Tatsache; ,ideologisch“ wire dabei wiederum die In-
teressenbedingtheit des jeweiligen Integrationsmusters —
nicht schon der Wunsch nach Integration selbst. In einer
pluralistischen Gesellschaft mufl aber jede materiale For-
mulierung dessen, was Integration heiflen soll, als parti-
kulare Meinung und damit als interessenbedingt erschei-
nen. Festschreibungen des Gemeinsamen und gesamtge-
sellschaftlich Verbindlichen wirken daher in der Regel
kontraproduktiv, also gerade desintegrierend. Damit ist
die Rede vom Gemeinwohl wie von Integration oder
tberhaupt von Gesamtgesellschaft aber noch nicht sinn-
los: es macht vielmehr die Charakteristik und die
Schwierigkeit des Problems aus, daff Integration nicht
zuletzt in der pluralistischen Gesellschaft einerseits wiin-
schenswert und notwendig erscheint, jede konkrete Be-

197

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nennung des Integrierenden jedoch eher Dissens statt
Konsens stiftet.

Drei Integrationskonzepte nicht-ideologischen Charak-
ters hingen nun mit unserem Problem ,Nation und
Ethos“ zusammen: der Ansatz bei der Politischen Kul-
tur, die Vorstellung einer Zivilreligion und das Modell
eines Konsenses jenseits des Pluralismus.

a) Politische Kultur

Der ,approach® der ,political culture® geht von dem
Phinomen aus, dafl westliche Demokratien auf dieselben
Entwicklungen und Krisen unterschiedlich reagieren.
Zuruckgefihrt wird dies — da es offensichtlich nicht an
den relativ gleichen Strukturen der Industriegesellschaf-
ten westlicher Prigung hangen kann — auf die verschiede-
nen Mentalititen, soweit diese sich auf das politische
Feld bezichen, deren Gesamtheit als politische Kultur
bezeichnet wird. ,Kultur® ist dabei im Sinne von Tradi-
tionen und institutionalisierten Verhaltensdispositionen
zu verstehen: die aktuelle ,Mentalitit® ist akkulturiert
und tradiert. Spezifisch und das eigentlich Differierende
von Kultur zu Kultur ist dabei die ,Distribution® der
moglichen Orientierungsmuster kognitiver, affektiver
und evaluativer Art. , The political culture of a nation is
the particular distribution of patterns of orientation to-
ward political objects among the members of a nation.“ ¥
Dimensionen der politischen Kultur sind die nationale
Identitdt, die ,horizontale“ Integration der Biirger un-
tereinander, die Erwartungen gegentber der Regierung

7 So 1965 die Griinder der ,political culture Theorie Almond und
Verba zit. n. O. W. Gabriel: Politische Kultur, Parlamentarismus und
Nationalismus in der Bundesrepublik Deutschland, Opladen 1986, 35.

198

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sowie der ,,Stil“ der Entscheidungsverfahren; dabei geht
es nicht um das tatsichliche Verhalten, sondern um die
fir das Kollektiv ,charakteristischen Grundannahmen
tiber die politische Welt“, die das politische Verhalten
nur ,indirekt* bestimmen, ,,indem sie einen mit Sinnbe-
zugen gefullten Handlungsrahmen festlegen, innerhalb
dessen sich politisches Handeln und Denken bewegt*:
Politische Kultur ,beschreibt also sozialkulturell verfe-
stigte politische Selbstverstindlichkeiten eines gesell-
schaftlichen Kollektivs“.#

Rahmen der jeweiligen ,,politischen Kultur® ist in diesem
Ansatz ausdrucklich die Nation. Auch das ,gesellschaft-
liche Kollektiv“ meint nichts anderes; die Untersuchun-
gen halten sich stets im Kontext staatlich verfafiter Na-
tionen. ,,Dispositionen, Einstellungen, die sich der hi-
storischen Erfahrung des Kollektivs verdanken, ,Men-
talititen erinnern des weiteren an die Volkerpsycholo-
gie des 19. Jahrhunderts und die ,Nationalcharaktere®,
die ebenfalls dazu dienten, verschiedene , Verarbeitun-
gen“ gleicher Entwicklungen z. B. der Industriellen Re-
volution oder der Durchsetzung bzw. Nichtdurchset-
zung des Parlamentarismus zu erklaren. ,Die Frage nach
dem Bild und Selbstbild einer Staatsgesellschaft wurde
bis vor wenigen Jahrzehnten noch als Frage nach dem
,Nationalcharakter eines Volkes abgehandelt ... Heute
offnet die empirisch orientierte Erforschung der ,Politi-
schen Kultur® einer Staatsgesellschaft einen zuverlissige-
ren Weg, die innere Verfassung, den Charakter, die Phy-

# K. Rohe: Zur Typologie politischer Kulturen in westlichen Demo-
kratien. Uberlegungen am Beispiel Grofibritanniens und Deutschlands,
in: H. Dollinger, H. Griinder, A. Hanschmidt (Hg.): Weltpolitik Eu-
ropagedanke Regionalismus, Miinster 1982, 584.

199

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

siognomie eines Volkes zu erfassen.“* Die Volkerpsy-
chologie verstand die ,,Psyche” einer Nation nach dem
Vorbild der Individualpsychologie; das Volk wurde als
Individuum begriffen, als ein einheitliches Gebilde, an
das daher psychologische Mafistibe angelegt werden
konnten. Die Seele bzw. der Charakter galt dabei als
»Natur“: ist Nation primir eine Abstammungsgemein-
schaft, erscheint die Vererbung charakterlicher Eigenhei-
ten folgerichtig. ,Natur® ist im Ansatz der Politischen-
Kultur-Forschung ersetzt durch Akkulturation und So-
zialisation; das Individuum gliedert sich ein in eine histo-
risch gepragte Gemeinschaft, deren kollektive Geschich-
te es zugleich als individuelle Prigung mit ibernimmt.
Die subjektivierend-psychologisierende Betrachtungs-
weise bleibt, ohne dafl jedoch die Psychologie auf das
Kollektiv unkritisch tGbertragen wiirde; das wird durch
den Ausgang bei der ,Distribution® von ,orientation
patterns vermieden, der der Statistik die entscheidende
Rolle zuspricht.

Die ,Politische Kultur® als Ansatz ist — trotz, nicht we-
gen der Nihe zur Volkerpsychologie alten Stils — den-
noch ein guter Beitrag zum Thema Nation, denn sie
erlaubt es, jenseits nationaler Vorurteile und determini-
stischer Nationalcharaktere die Verschiedenheiten der
politischen Mentalititen von Nationen zu begreifen. Da-
durch wird ein Verstandnis fur die gegebenen Plurali-
titen moglich, das diese weder ,weg“erklirt noch zu
globalen Verurteilungen von bestimmten ,nationalen
Charakteren“ filhren mufl. Die genuin nationale Prigung
ist dabei die der Geschichte dieser Nation, die sich in In-
stitutionen und Traditionen niederschligt und damit

* M. und S. Greiffenhagen: Ein schwieriges Vaterland. Zur politischen
Kultur Deutschlands, Miinchen 1979, 18.

200

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch das Individuum in seiner kollektiven wie personli-
chen Identitit miteinbezieht. Andererseits zeigt der
spolitical culture approach“ die Unverzichtbarkeit des
nationalen Rahmens; der Nation als Gesellschaft und als
Geschichte wird eine bedeutende und positive Rolle zu-
gesprochen, die Mifldeutung als ,Natur® oder als natur-
gegebene Disposition vermieden. Es handelt sich um eine
vom Ansatz her plausible Konzeption faktischer gesell-
schaftlicher Integration, die den Zusammenhang des
Kollektivs durch die geschichtliche Kulturprigung als
Nation deutet. Wegen seines empirisch-statistischen
Charakters ist ein ,,Ubergang“ dieses Ansatzes zu einer
ethischen Betrachtung - nimlich, was gut bzw.
»schlecht® fir den Menschen als ,,zoon politikon“ sei —
nicht konsistent moglich. Zwar haben die Begriinder Al-
mond und Verba mit der ,,civic culture® als der ,idealen
Form politischer Kultur eben dies versucht; ersichtlich
muf} es sich dabei aber immer um die Extrapolation einer
ganz bestimmten Politischen Kultur handeln und die Be-
hauptung des Ideals ideologisch gefirbt bleiben.

b) Zivilreligion

Ein weiteres Integrationsmodell ist die Zivilreligion,
»civil religion, die die Politische Kultur als Favorit in
der Publizistik vielfach abgelost hat.®® Es geht bei der
»staatsburgerlichen Religion“>! um die religiose Dimen-

% Vgl. H. Kleger, A. Miiller (Hg.): Religion des Biirgers, Miinchen
1984; R. Schieder: Civil Religion. Die religiose Dimension der politi-
schen Kultur, Gitersloh 1987; P. Koslowski (Hg.): Die religiése Di-
mension der Gesellschaft. Religion und ihre Theorien, Tubingen 1985.
51 So die Ubersetzung von J. Habermas, in: Theorie des kommunikati-
ven Handelns 2, Frankfurt a. M. 1981, 429.

201

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sion der allgemeinen politischen Kultur; diese ist dabei
nun nicht so zu denken, daf vorhandene religiose Kul-
turelemente in der Politik eingesetzt wiirden, sondern in
dem Sinne, daf Politisches religios verstanden wird. Der
amerikanische ,Entdecker® der Zivilreligion, Robert
Bellah, nennt als Beispiele die Anrufung Gottes in der
Verfassung, die nationale Symbolik und das Selbstver-
stindnis der ,,chosen nation“ als ,nation under God*.
Diese religiosen Momente haben wenig mit den kirchli-
chen Religionen oder Konfessionen zu tun; sie machen
vielmehr einen tiberkonfessionellen und daher tiberhaupt
konsensfahigen Minimalglauben aus, der ,religios“ ge-
nannt werden kann, sofern es sich dabei offensichtlich
um den Bezug auf eine unverfugbare, die Gemeinschaft
transzendierende und nicht zur Disposition stehende
Grofle handelt. Voraussetzung dieses Konzepts ist, an-
ders als in der Intention des urspriinglichen Schopfers
des Wortes — Rousseau —, die Trennung von Religions-
zugehorigkeit und Birgerrecht. Die Theorie der Zivilre-
ligion geht vielmehr positiv vom liberalen Verfassungs-
staat aus, der weltanschaulich neutral seinen Biirgern kei-
ne materialen Konsensvorschriften macht. Damit lebt
der liberale Staat von Voraussetzungen, die er selbst
nicht garantieren kann: 2 er ist auf die Loyalitit und Mo-
ral der Burger angewiesen, ohne sie vorschreiben zu
konnen oder zu wollen. ,,Civil Religion“ bedeutet in die-
sem Zusammenhang, daf} die Legitimierung des liberalen
Staates sich auch religios darstellt sowie religios anerken-
nungsfahig ist.

Dem Begriff der Zivilreligion lassen sich nach Liibbe

52 Vgl. E. W. Bockenforde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der
Sikularisation, in: H.-H. Schrey (Hg.): Sikularisierung, Darmstadt
1981, 67-89, 87.

202

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»diejenigen Symbole, symbolischen Handlungen, rituel-
len und freien Bekundungen, Normen und freien Ge-
wohnheiten“ zuordnen, ,durch die innerhalb des politi-
schen Systems offentlich ein Sinnbezug zu prinzipiell
nicht disponiblen Voraussetzungen seiner eigenen Exi-
stenz hergestellt wird“: Zivilreligion ,,ist das Ensemble
derjenigen Bestinde religioser Kultur, die in das politi-
sche System ... integriert sind, die ... die Birger unab-
hingig von ihren konfessionellen Zugehorigkeitsverhalt-
nissen auch in ihrer religiosen Existenz an das Gemein-
wesen binden und dieses Gemeinwesen selbst ... als in
letzter Instanz religi6s legitimieren®.>

Fraglich in der Diskussion um die Zivilreligion ist ihre
empirische Nachweisbarkeit, die Anwendbarkeit der
Theorie auflerhalb der USA, fur die sie plausibel scheint,
sowie ihre Notwendigkeit: Muf§ der liberale Verfas-
sungsstaat in Form einer Staatsbirgerreligion als ver-
bindlich und legitimiert erlebt werden? Das Konzept der
scivil religion bleibt daher schwerlich bei der Feststel-
lung einer religidsen Seite des Politischen stehen, son-
dern wird das religiose Moment berufen wollen als un-
hinterfragbare Instanz jenseits des politischen Handelns.
Der Vorwurf der Staatsvergottung und die Ineinssetzung
mit den politischen ,Religionen® totalitarer Pragung>* ist
dennoch nicht gerechtfertigt, weil die Theorie der Zivil-
religion die antitotalitire Trennung von Staat und Gesell-
schaft, von Moralitit, Legalitit und Sittlichkeit gerade
voraussetzt und angesichts dieser Trennung danach fragt,
wie dennoch Integration ,von innen“ moglich ist; eine

53 H. Liibbe: Religion nach der Aufklirung, a. a. O. 320 f.
3 Vgl. J. Moltmann: Das Gespenst einer Zivilreligion, in: Evangelische
Kommentare 16 (1983) 124-127.

203

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

staatsburgerliche ,Religion® bietet sich dafiir an, weil im
Religidsen innere Uberzeugung und duferes Handeln
zusammenhangen, ohne dafl die religiose Einstellung
aber von auflen, in diesem Fall vom Staat, erzwungen
werden konnte. Die religiose Symbolik rekurriert viel-
mehr auf gegebene religiose Bestinde, die in die politi-
sche Kultur bereits integriert sind.

Das Konzept der Zivilreligion ist in unserem Zusammen-
hang interessant, weil es, obwohl sich die staatsburgerli-
che Religion auf ,,a nation under God“ bezieht, die reli-
giose Fundierung der staatlichen Integration der Gesell-
schaft durchaus als Alternative zur nationalen Legitima-
tion versteht. Ein naiver Bezug auf Nation als Legitima-
tionsrahmen des Staates und seines Systems gegeniiber
Gesellschaft und Birgern scheint nicht moglich, wie
noch zu Zeiten der Hochkonjunktur des Nationbegriffs
etwa in der Franzosischen Revolution; die religiose Im-
plementierung ist demgegentiber offensichtlich um Er-
satz bemiht, wobei ebenfalls eine ,unverfugbare“ Vor-
gabe, ein uberkonfessioneller Gott, anstelle der ,Nation“
gesucht wird. Damit handelt es sich deutlicher als beim
Ansatz der Politischen Kultur, der in erster Linie empi-
risch-statistisch vorgeht, um ein Modell gesellschaftlich-
politischer Integration, das diese im Dienste einer ad-
dquaten Legitimation der bestehenden politischen Ord-
nung aufzuzeigen versucht.

c¢) Konsens

Eine wesentlich expliziter politische Vorstellung von Le-
gitimation als gesellschaftlicher Integration ist die cines
grundlegenden und vorgingigen Konsenses, der jenseits
aller Partikularismen, Parteien und Meinungen angesie-
delt sein soll.> Der Konsens innerhalb der pluralisti-

204

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Gesellschaft ist nicht selbst pluralistisch ,herge-
stellt”, sondern deren Rahmen und Bedingung.

In traditioneller konservativer Sicht ist diese grundlegen-
de Gemeinsamkeit etwa das Gemeinwohl, das dem Streit
der Parteien mit ihren jeweiligen egoistischen Interessen
entzogen sein soll. Denken wir beispielsweise an die He-
gelsche Position: die Gesellschaft ist Austragungsort der
Interessen und Meinungen, der Staat dagegen tragt un-
parteiisch Sorge fir das Gemeinwohl. , Konsens“ unter-
stellt, Uber eine Position wie die Hegelsche hinausge-
hend, Gemeinsamkeit und Allgemeinheit bereits auf ge-
sellschaftlicher Ebene. Allerdings ist dieser Konsens kein
faktisches Ubereinstimmen aller, das durch eine Ent-
scheidung zustande gekommen wire; damit ist vielmehr
eine Art Primisse gemeint, unter deren Bedingung sich
das Handeln, sofern es politisch ist und damit die Allge-
meinheit und ein mogliches Allgemeinwohl trifft, bewe-
gen mufl. Die Idee eines materialen Allgemeinwohls, das
somit objektiv feststellbar wire, ist durch die Pluralis-
mustheorien plausibel zurickgewiesen worden;* im
neuzeitlichen Freiheitsverstindnis ist keine materiale An-
gabe dessen, was das ,gute Leben® sein soll, unabhingig
von dem moglich, was die Individuen dafir halten. Wer
daher heutzutage einen Konsens aller Staatsbiirger be-
ruft, verzichtet auf Festlegungen eines allgemeinen, alle
gleichermaflen verbindenden Interesses. ,Solange wir
nach Ersatz fiir eine religiose Lehre suchen, die das nor-

% Vgl. G. C. Behrmann: Konsens und Konflikt, in: W. Mickel (Hg.):
Handlexikon zur Politikwissenschaft, a. a. O. 253-259.

5 Vgl. E. Fraenkel: Reformismus und Pluralismus, Hamburg 1973; W.
Steffani: Pluralistische Demokratie, Opladen 1980; H. Oberreuter
(Hg.): Pluralismus, Opladen 1980; P. Massing: Interesse und Konsen-
sus. Zur Rekonstruktion und Begriindung normativ-kritischer Elemen-
te neopluralistischer Demokratietheorie, Opladen 1979.

205

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mative Bewufitsein einer ganzen Bevolkerung integriert,
unterstellen wir, daff auch moderne Gesellschaften ihre
Einheit noch in Form von Weltbildern konstituieren, die
eine gemeinsame Identitit inhaltlich festschreiben

Eine kollektive Identitat konnen wir heute allenfalls in
den formalen Bedingungen verankert sehen, unter denen
Identititsprojektionen erzeugt und verindert werden;
die Individuen beteiligen sich, so Jirgen Habermas, so-
mit selbst ,,an dem Bildungs- und Willensbildungspro-
zefl einer gemeinsam erst zu entwerfenden Identitat“, de-
ren ,Vernunftigkeit“ sich an den formalen Bedingungen
dieses Erzeugungsprozesses bemifdt.” Als eine vorgingi-
ge, nicht hinterfragbare oder disponible Primisse er-
scheinen daher formale Bestimmungen, die dem plurali-
stischen System per definitionem zugrunde liegen. Die
sogenannte Grundwertediskussion der siebziger Jahre
hat allerdings gezeigt, dafl der vermeintlich zwingende
Konsens tatsichlich nur die formale, keineswegs die in-
haltliche Seite betriffe: wihrend sich alle Parteien einig
waren in der Benennung der Grundwerte ,Freiheit®,
~Gerechtigkeit“, ,Solidaritit“, liefen die konkreten Be-
stimmungen dessen, was nun ,Freiheit“ oder ,Solidari-
tit“ genau bedeuten sollte, auseinander. Die pluralisti-
sche Gesellschaft scheint daher als vorgangige Grundlage
oder Primisse lediglich die Anerkennung des Pluralis-
mus selbst geltend machen zu konnen. Die starke gesell-
schaftliche Differenzierung erlaubt dabei nur eine extrem
»generalisierte“ als verbindliche Symbolik des Gesamtge-
sellschaftlichen; auch wenn ,Pluralismus® als formaler

57 ]. Habermas: Konnen komplexe Gesellschaften eine verninftige
Identtit ausbilden?, in: ders., Dieter Henrich: Zwei Reden. Aus Anlafd
des Hegel-Preises, Frankfurt a. M. 1974, 23-84, 51 {.

% So N. Luhmann: Grundwerte als Zivilreligion? Zur wissenschaftli-

206

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konsens unterstellt werden kann, heifit dies, dafl eine
neu zu bestimmende Konkretion nicht konsensuell, son-
dern nur in Diskussionen mit gegensitzlichen Meinun-
gen und eventuellem Mehrheitsentscheid zu gewinnen
wire. Einigkeit besteht daher nur, solange der ,Kon-
sens“ tatsachlich nicht ,hinterfragt* wird.

Auch der Pluralismus existiert daher zwar nur, solange
er ,gewollt“ wird; er verdankt seine Lebensfihigkeit
aber keinem expliziten ,Ubereinstimmen® aller Einzel-
nen, die sich individuell identisch auf eine feste Grofie
orientiert hitten, sondern der Tatsache, dafd er sich histo-
risch durchgesetzt hat, weiter tradiert worden ist und
solchermaflen als Teil der Politischen Kultur fortgefihrt
wird. Die Anerkennung des Pluralismus beruht in erster
Linie auf der tradierten Kultur, als deren integraler Be-
standteil er sich als die angemessene Form gesellschaftli-
chen Zusammenlebens im Zuge der neuzeitlichen Frei-
heitsprozesse herausgebildet und bewihrt hat. Nur als
solchermaflen ,bewihrte“ Tradition hat der Pluralismus
selbst die Kraft sozialer Integration.

d) Nationale Identitat

Gerade im Sinne eines Konsenses wurde im 19. und
20. Jahrhundert gerne die Nation berufen — als Name fur
ein material verstandenes Gemeinwohl. Die Tendenz zur
Integrations,,ideologie“ ergibt sich dann nicht allzu
schwer. Immer wieder wurde und wird versucht, natio-
nale Identitit als Rahmen der pluralistischen Gesellschaft
neu zu beschworen; neue Symbolisierungen sollen eine
Gemeinsamkeit vor Augen fiihren, die als kollektiver Be-

chen Karriere eines Themas, in: H. Kleger, A. Miiller (Hg.): a. a. O.
175-194.

207

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugspunkt konsensstiftend zu wirken verspricht. Das
Problem der Differenz von formaler Verbindlichkeit und
konkreter Interpretation stellt sich aber auch hier. Wie
im Falle der Zivilreligion, des Rahmen- oder Pramissen-
konsenses und auch der Politischen Kultur scheint Ge-
meinsamkeit dann zu bestehen, wenn sie als Gegebenheit
analysiert, nicht jedoch, wenn sie erst gefordert wird.
Auch auf Nation als méogliche Grundlage der Integration
wie Legitimation scheint dies zuzutreffen: das Geltend-
machen nationaler Identitit kann ebenso delegitimierend
wirken.

Ein wichtiger Unterschied zwischen der Charakterisie-
rung der Nation als politischer wie gesellschaftlicher
Grundlage und den konsensbeschworenden Theorien
jenseits des Pluralismus besteht jedoch; wihrend das eine
Theorien oder normative Vorstellungen sind, ist Nation
nach wie vor der faktisch gegebene sowie der wirksamste
Legitimationsrahmen politischer Ordnungen. Die ,iber-
waltigend-mehrheitliche Zustimmung“ zu den Grund-
strukturen von Staat und Gesellschaft ,ergibt sich nicht
als ein vom Staat verordnetes bewufitseinsbildendes Pro-
dukt kollektiver Orientierung. Sie stellt sich vielmehr ein
als die Folge faktisch vorhandener Eigenschaften kollek-
tiver Bindung auf einer fundamentalen Ebene der Gesell-
schaft.“* Sinnstiftungsversuche mit dem erkennbaren
Ziel gesellschaftlicher Integration oder staatlicher Legiti-
mation bewirken in einer pluralistischen, ausdifferenzier-
ten Gesellschaft nicht Einheit, sondern wecken die Diffe-
renzen; sie konnen damit stets nur partikulare, individu-
elle, aber nicht die erwinschte soziale Bedeutung haben.
Die Dauerhaftigkeit der nationalen Legitimation beruht

%% W. Becker: Elemente der Demokratie, Stuttgart 1985, 57.

208

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

demgegenuber offensichtlich gerade auf ihrer Faktizitit;
faktische Grundlage ist die nationale Identitit, die als
Gegebenheit ja nicht zur Disposition steht. Was sich un-
ter anderen, etwa universalistischen Gesichtspunkten als
»Argernis“ erweist, nimlich die Kontingenz im Sinne
von Faktizitit und die Naturwiichsigkeit im Sinne von
Vorgegebenheit der Nation, macht in legitimatorischer
Hinsicht somit offensichtlich ihre Stirke aus.

Das Prinzip des Nationalstaats verdankt sich historisch
der Verbindung der gegebenen nationalen Identitit des
Kollektivs mit der Idee demokratischer Selbstbestim-
mung: auf diese Weise ist der Nationalstaat mehr als jede
andere denkbare Form von Staatlichkeit durch ein aufler-
ordentlich hohes Maf} an Integration und Legitimation
gekennzeichnet. Die Zugehorigkeit zur eigenen Nation,
zu ihrer spezifischen Eigenart in Sprache, Geschichte,
Mentalitdt verbindet die Birger untereinander in sozialer
Solidaritat sowie die Birger und ,,ihren“ Staat in Loyali-
tat. Nationalstaatlichkeit stiitzt damit die Legitimitit des
Staatswesens und des politischen Handelns im Dienste
der Gemeinschaft — wenn niamlich die Nation als Trager
des Staates sich positiv mit thm identifizieren kann.

Die Nation als Integrationsform von Gesellschaft und
politischer Ordnung wird daher auch des weiteren nicht
durch andere Konzepte ersetzbar sein. Vielmehr erwies
sich die ,political culture” als Variante des volkerpsy-
chologischen Nationenkonzepts, angemessen abgewan-
delt, soziologisch abgesichert und so neu applizierbar;
»civil religion® bezieht sich ebenfalls auf einen gegebenen
nationalen Rahmen im speziellen Hinblick auf die reli-
giése Dimension des Politischen; ein vorgangiger Kon-
sens als indisponible Bezugsgrofle kann sich entweder
rein formal verstehen oder unausgesprochen auf gegebe-
ne Traditionen rekurrieren, die das tatsichlich , Indispo-

209

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nible“ und der Entscheidung entzogene ,Jenseitige® sein
koénnen.

4. Westdentsche Bundesrepublik Deutschland

Zum Abschluf§ der Arbeit die nunmehr ,,alte“ — im folgen-
den ,westdeutsch genannte — Bundesrepublik Deutsch-
land als Beispiel fiir unser Thema ,Nation und Ethos“
heranzuziehen, mag auf den ersten Blick paradox er-
scheinen, hatten und haben ,Nation“, , nationale Identi-
tat“ und ,Patriotismus® in diesem Fall ithre besondere
Problematik. Die bisherige westdeutsche Situation ist da-
mit aber gerade fur unseren Zusammenhang geeignet:
was niamlich bedeutet es eigentlich, wenn die Nation so
problematisch ist wie eben in der westdeutschen Bundes-
republik? Was heifft dies fir das Ethos einer Gesell-
schaft, die sich inmitten von Nationen nicht ,ungebro-
chen“ zu ihrer eigenen nationalen Identitit verhalten
kann und in deren Ethos daher ,Nation“ kein ,integra-
ler” Bestandteil ist?

Fir den Einzelnen mufite das Fehlen eines positiven
Wertes ,Nation“ unmittelbar gar nichts heiflen — nur im
Blick auf die Gesamtgesellschaft, das Kollektiv, 13t sich,
wie in den bisherigen Untersuchungen, ein Problem zei-
gen und behandeln, das als solche gesamtgesellschaftliche
Gegebenheit dann auch fiir den Einzelnen Bedeutung im
Sinne des Ethos hat. Hauptaugenmerk ist hier nicht die
deutsche Teilung, sondern die ,moralische“ Frage nach
dem Zusammenhang von Nation und Ethos. Dabei muf}
man sich nun nicht mit bloflen Vermutungen begniigen,
sondern kann sich auf empirisch erhobenes sozialwissen-
schaftliches Datenmaterial stiitzen.

210

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a) Deutsche Spezifititen im ,Wertewandel®

Im Rahmen der grof} angelegten Untersuchungen zum
sogenannten Wertewandel haben sich im internationalen
Vergleich — Bundesrepublik Deutschland, Frankreich,
Spanien, Italien, Schweden, Dinemark, Holland, Bel-
gien, Grofibritannien, Nordirland, Republik Irland,
USA, Japan — in der Tat deutsche Spezifitaten feststellen
lassen. Bei den fraglichen Eigenheiten ging es dabei gera-
de nicht um Themen, die ausdriicklich mit Nation und
Nationalbewufltsein zu tun haben; sie zeigten sich viel-
mehr ,,unter der Hand“, namlich erst in der Zusammen-
schau mit anderen Industriestaaten und im Gegenlesen
verschiedenster Untersuchungsergebnisse. Zusammenge-
tragen und belegt sind sie in der Veroffentlichung von
Elisabeth Noelle-Neumann und Renate Kécher, ,Die
verletzte Nation“, von 1987, der unsere Darstellung da-
her folgt.5

,Sind Sie stolz auf Thre Arbeit, den Beruf?“ beantworte-
ten nur 15% der Bundesdeutschen mit ,Ja“ gegeniiber
83 % bei den Amerikanern, 79 % bei den Englindern;
die befragten Deutschen geben ein stirkeres Ruhebe-
dirfnis an, nimlich 41%, bei einem europiischen
Durchschnitt von 28 % und 24 % in den USA; sie emp-
finden ihre Gesundheit nur zu 14% als ,sehr gut“ ge-
geniiber 22 % im europiischen Durchschnitt und 40 % in
USA und bezeichnen sich zum geringsten Prozentsatz
von 10% als ,sehr glicklich, zum héchsten von 33 %
als gelegentlich sehr ,einsam®. Dieses schlechte Stim-

% Die einzelnen Tabellen lassen sich auch so lesen, daf die Bundesre-
publik als guter europidischer Durchschnitt erscheint; erst im Vergleich
der Einzelergebnisse und in der Zusammenschau der Aussagen zeigen
sich die iberraschenden, spezifisch ,deutschen® Resultate, die auch
Noelle-Neumann und Kocher, wie sie sagen, geradezu ,,widerfuhren®.

211

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mungsbild wird nicht durch hausliche Zufriedenheit aus-
geglichen, denn nur 46 % der Deutschen fihlen sich zu
Hause ,oft glucklich“, im Vergleich zu 60 % in Europa
allgemein und 72% in den Vereinigten Staaten. Dazu
tragt auch das disharmonische Verhiltnis von Eltern und
Kindern bei. ,In welchen Bereichen haben Sie und Ihre
Eltern ihnliche Ansichten?“ wurde in bezug auf 5 Berei-
che gefragt: in den Moralvorstellungen gaben 49 % der
erwachsenen jungen Bundesdeutschen Nihe zu den El-
tern an gegentiber 63 % im europaischen Durchschnitt,
in den Einstellungen zur Religion 47 % gegenuber 56 %
in ganz Europa, in den Einstellungen gegeniiber anderen
Menschen 44 % im Vergleich zu 55 % europaweit, in den
politischen Ansichten 28% gegentiber europiischen
36 % und in Ansichten zur Sexualitat ganze 13 % gegen-
tiber europaischen 23 %.

Wihrend die Familie nach wie vor sehr hoch geschitzt
wird — eine gliickliche Ehe, Kinder gehéren fur die grofie
Mehrheit zum Lebensgliick —, gilt dies nicht fiir ihre in-
stitutionelle Absicherung: die Frage, ob die Ehe eine
nicht mehr zeitgemifle Einrichtung sei, wurde von 13 %
bejaht, 11 % blieben unentschieden, ,so dafl immerhin
rund ein Viertel der deutschen Bevolkerung an der Exi-
stenzberechtigung einer Institution zweifelt, die anni-
hernd 90 Prozent im Laufe ihres Lebens eingehen®.®!
Meinung und Verhalten klafften des weiteren auseinan-
der, wenn die iiberwaltigende Mehrheit verheirateter
Minner und Frauen die eigene Ehe fur glicklich, aber
die meisten Ehen fiir ungliicklich hielt; Geschiedene be-
schreiben ihre Situation am negativsten, obwohl Schei-
dungen allgemein als ,,Befreiung“ von bedriickenden Be-
ziehungen gelten; ,Voten fiir die ungehinderte Entfal-

' Ebd. 81.

212

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tung sexueller Bedurfnisse erfolgen in einem Atemzug
mit Forderungen nach festen, von allen anerkannten Re-
geln fir den moralischen und sexuellen Bereich; eine un-
vermindert hohe Bewertung ehelicher Treue geht mit
wachsendem Verstindnis fiir Ehebruch einher; allgemein
wird die Uberzeugung geteilt, ein Kind brauche ... Vater
und Mutter, um sich gut zu entwickeln, und gleichzeitig
billigen viele die bewufite Entscheidung einer alleinste-
henden Frau, ein Kind zu bekommen .62 Maf3stab fiir die
Beurteilung einer Ehe sind primir die personlichen ge-
fuhlsmifigen Beziehungen — Verstindnis, Toleranz, Lie-
be —, hinter denen objektive Faktoren — weltanschauli-
che, religidse, soziale Ubereinstimmung — zuriicktreten,
und dies in der Bundesrepublik stirker als in anderen eu-
ropdischen Lindern.®® Die Bindung der Kinder an das
Elternhaus ist in der Bundesrepublik distanzierter, ge-
gentiber 55% in USA und 52% in Europa empfinden
nur 44 % hier die Beziehung zur Mutter als ,eng“, zum
Vater hatten nach ihrer subjektiven Einschitzung 40 %
der Amerikaner, 41 % der Europier, aber nur 27 % der
Deutschen eine ,enge Beziehung®; nur 18 % gaben eine
sehr enge Beziehung zu beiden Eltern an.%* Dementspre-
chend wird auch die Empfindung von sozialen Ver-
pflichtungen, die aus der Familie erwachsen, geringer.
Die geringe weltanschauliche Ubereinstimmung mit den
Eltern, oben dargestellt, entspricht der Distanz in den
Beziehungen: ,so teilen 63 Prozent der beiden Eltern
emotional Verbundenen die religiose Anschauung der
Eltern, aber nur 32 Prozent derjenigen, die weder zu ih-
rem Vater noch zu ihrer Mutter eine enge emotionale

62 Ebd. 94; vgl. 300 ff.
3 Ebd. 87, 119.
¢ Ebd. 94 f.

213

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bindung haben“.%> Vertrauen in Institutionen, Hoffnung
fur die Zukunft, Einstellungen zu Parlament, Sicher-
heitskriften, Gesetzen u. a. hingen deutlich von der
weltanschaulichen Verbundenheit zum Elternhaus ab.®
Ein besonders auffilliges westdeutsches Spezifikum ist
die Ablehnung jeglicher Autoritat, die weder generatio-
nenbedingt — durch den europidischen Vergleich — noch
durch tatsichliche gesellschaftliche Repressionen zu er-
klaren ist. Damit hangt wiederum die Einstellung zu —
notwendig Autoritit fordernden — gesellschaftlichen In-
stitutionen zusammen; ,,je ausgepragter die Permissivitit
in den Bereichen Sexualmoral, Achtung vor Eigentum,
gegentiber physischer Gewalt und der Miflachtung
menschlichen Lebens, desto geringer ist die Unterstiit-
zung fur eine Starkung von Autoritat“.*” In Fragen der
Sexualmoral, des Eigentums, Dingen wie Ligen und un-
berechtigter Beanspruchung staatlicher Leistungen stellte
sich die Haltung der deutschen Bevolkerung durchge-
hend permissiver als der europaische Durchschnitt dar.

Die genuin ,deutsche® Problematik, die sich im interna-
tionalen Vergleich ergibt, lafit sich, will man sie auf einen
Nenner bringen, als die des ,Wertetransfers beschrei-
ben: die Briiche betreffen offensichtlich die Weitergabe
und Tradierung von Wertvorstellungen und Werthaltun-
gen in der Familie wie in den Institutionen. Nirgendwo
sitzen der Generationenkonflikt, die Distanz zum El-
ternhaus, die Ablehnung von Autoritit jeglicher Art, von
Institutionen und Verpflichtungen so tief wie in der bis-
herigen Bundesrepublik Deutschland. Zugleich sind die
Widerspriichlichkeiten sowohl von Meinung und Ver-

6 Ebd. 102.
% Ebd. 162 f.
¢ Ebd. 296 f.

214

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halten als auch von Meinungen untereinander — man
denke nur an den Bereich der Sexualmoral — derart gra-
vierend wie in keinem Vergleichsland. Das bedeutet je-
doch, daff die ,Entlastungsfunktion® der tradierten mo-
ralischen Kultur gerade nicht eintritt; die dargestellten
Eigenheiten zeigen im Gegenteil eine Belastung durch
die ,deutsche® Situation. Die Erhohung der Permissivi-
tit und Toleranz macht die Bundesrepublikaner nicht
sbefreiter* und glicklicher, wie die im europaischen
Vergleich erstaunlich bedriickte Selbsteinschitzung zeig-
te.

Die Haltung zur nationalen Identitat 1afit sich dazu par-
allelsetzen. Es verwundert zwar nicht, dafl im Gegensatz
zu 79 % der Amerikaner und 38 % der Europier insge-
samt nur 21 % der Bundesdeutschen ,sehr stolz“ sind
auf ihre Nationalitit, 38 % ,,ziemlich stolz“ (Europa ins-
gesamt 38 %), 18 % ,nicht sehr stolz“ (12%) und 11 %
»uberhaupt nicht stolz“ (7 %) bei 12 % Unentschiedenen
(5%).%® Aber dem steht entgegen, daff 70 % National-
stolz prinzipiell fur eine ,gute Eigenschaft“ halten und
nur 12 % fiir ,etwas Schlechtes“ bei 18 % Unentschiede-
nen; die Frage, ,angenommen, Sie wiirden noch einmal
auf die Welt kommen, und Sie kénnten es sich aussu-
chen: mochten Sie dann wieder Deutscher sein oder
nicht so gern?“ beantworteten nur 6% mit ,nicht so
gern“ und 26 % mit ,egal“, wihrend 68 % wieder Deut-
sche sein wollten.®” Diese Diskrepanz in den Aussagen
ist es, die im internationalen Vergleich tberrascht. Des
weiteren ergaben sich eindeutig feststellbare Zusammen-
hinge zwischen den genannten deutschen Spezifititen
des ,Wertewandels“ und dem ,,Nationalstolz“ — so die

6 Ebd. 50.
9 Ebd. 27.

215

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kategorie fur ,Patriotismus“ in der Umfrage —, indem
weiter differenziert wurde: ,Personen mit ausgepriagtem
Nationalstolz sind zufriedener, froher als Personen ohne
entwickelten Nationalstolz, die sich seltener vorbehaltlos
als gliicklich bezeichnen, hiufiger an dem Sinn des Le-
bens zweifeln und auch ihre hiusliche Situation ungin-
stiger beschreiben. Sinkender Nationalstolz ist nicht
Ausdruck eines Ruckzugs auf ein privates Glick; indivi-
duelle Lebenszufriedenheit ist ein Korrelat der Identifi-
kation mit dem eigenen Land.“’® Der Zusammenhang
von Nationalgefihl und Zufriedenheit mit der Arbeit,
der Familie und den ubergreifenden gesellschaftlichen
Institutionen ist eindeutig nachweisbar. Das Verhaltnis
besonders der Unterdreiffigjahrigen ohne Nationalbe-
wufltsein zu den Institutionen wie Parlament, Gesetzge-
ber, Sicherheitskrafte ist von Mifltrauen gepragt; aber die
Familie und der private Bereich sind kein Ersatz, son-
dern hier gilt es ebenfalls, ,individuelle Ziele tiber Grup-
pen- und Sachinteressen zu stellen“.”! An Erziehungszie-
len werden bei nicht-nationalstolzen Personen Hoflich-
keit, Loyalitat, Leistungsbereitschaft geringer geschitzt
als Unabhangigkeit und Selbstindigkeit. Auch die Ver-
teidigungsbereitschaft ist natirlich betroffen: bereit, fur
thr Land zu kimpfen, wenn es zu einem Krieg kime,
sind in Europa insgesamt 43 %, nicht bereit 40% und
17 % unentschieden, in der Bundesrepublik Deutschland
sind 35 % dafir, 41 % dagegen und 24 % unentschieden.
Nach Nationalstolz differenziert, sind 52% von den
Bundesrepublikanern verteidigungsbereit, die ,schr
stolz“ auf ihre Nationalitit sind, 38 % der ,,ziemlich stol-

zen“ und 22 % der ,uberhaupt nicht stolzen“.”

70 Ebd. 34.
7t Ebd. 33.
72 Ebd. 61.

216

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Gegensatz zu gingigen Thesen der 1960er und 1970er
Jahre stellt die Untersuchung daher fest, daf8 ,National-
stolz“ nicht ein gestortes, ,entfremdetes Verhaltnis in
der sozialen Verhaltensweise bedeutet, dem gegentiber
unmittelbare Mitmenschlichkeit Platz greifen sollte; viel-
mehr ,deuten die Ergebnisse der internationalen Studie
in die entgegengesetzte Richtung, Menschen mit Natio-
nalstolz hitten in jedem der Linder, die einbezogen wa-
ren, ein gliicklicheres Familienleben, in hoherem Anteil
Freude an ihrer Arbeit und am Leben allgemein“.”* Die
»Gepflogenheit, Bereiche wie Arbeit, Familie, National-
gefiihl, Gesundheit, Glick mit getrennter Zustindigkeit
zu behandeln, vertrigt sich nicht mit der Realitit, wie sie
die internationale Wertestudie zeigt“.”

Soweit die empirische Datenbasis — sie erweist, daff im
westdeutschen Teilstaat mit dem Nationalen zugleich
noch einiges mehr, nimlich der gelungene , Wertetrans-
fer, fehlte (b). Die Erhebung des Materials allein besagt
dabei aber nicht, ob diese Entwicklungen hin zu einem
»universalistischen Individualismus“ zu begriflen oder
zu kritisieren sind; dies kann sich erst durch Einordnung
in der Ethik des Ethos zeigen (c), die dann auch Mog-
lichkeiten, Bedingungen und Folgen des spezifisch bun-
desdeutschen Nationalgefiihls erheben und beurteilen
kann (d). Das konkrete Beispiel der bisherigen Bundesre-
publik wird daher den systematisch grundgelegten An-
satz einer philosophischen Ethik der Nation nochmals
verdeutlichen kénnen.

73 Ebd. 29.
74 Ebd. 45.

217

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b) Der Wertetransfer

»Der — gemessen an anderen Landern — schwichere Wer-
tetransfer zwischen den Generationen in der Bundesre-
publik betrifft und verandert alle Bereiche, Religion, Ar-
beit, Politik, auch die Familie selbst ... Ein schwacher
Wertetransfer geht mit verringerter Familienorientierung
einher, mit einem kritischeren Verhiltnis gegentber jeg-
licher Autoritit, mit verstirkter Distanz zum Arbeitsbe-
reich und deutlich vermindertem Vertrauen in gesell-
schaftliche Institutionen ... richtet sich direkt gegen den
Staat und die ihn und seine ethisch-moralischen Grund-
lagen reprisentierenden Institutionen.“”> Ist der man-
gelnde bzw. schwicher werdende Transfer von Wertvor-
stellungen ein offensichtlich deutsches Problem — und
nicht, wie man vermuten konnte, eine allgemeine Er-
scheinung moderner Industriestaaten —, das mit den
Schwierigkeiten der nationalen Identitit verknupft ist,
mufl der ,Bruch“ die geschichtliche Kontinuitat der
Werttraditionen betreffen: der geschichtliche Hinter-
grund dieser ,Verletztheit“ der Nation kann daher nur
die deutsche Besonderheit des Nationalsozialismus, mit
seiner Gewaltherrschaft, dem Kriegsbeginn und der Ju-
denvernichtung sein. Die deutsche Teilung ist dabei si-
cherlich als Verstarker dieses Trends wirksam gewesen —
auf keinen Fall als Hauptursache —, insofern die man-
gelnde nationalstaatliche Normalitit nicht ein schlichtes
Wiederanknipfen an Werttraditionen unter ,,Ausschal-
tung® der sogenannten ,,dunklen Jahre® erlaubte. Es mufl
dennoch nicht mit Habermas unterstellt werden, daf} es
nach wie vor dieselbe ,Lebensform® sei, ,in der das
moglich war® und in der die Nachgeborenen aufwach-

75 Ebd. 102 f.

218

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen.”® Die nationale Identitat, die geschichtliche Her-
kunft und Kontinuitit als Nation ist es vielmehr, die die
heutigen Deutschen mit ihrer Geschichte verbindet.””
Die Herkunft aus dieser Nation mit ihrer spezifischen
Geschichte ist nicht ohne weiteres affirmierbar, so daf}
die kollektive Identitat ebenfalls nicht einfach zu affir-
mieren ist; damit ist jedoch auch die sittliche kollektive
Identitat betroffen — so die These zum mangelnden
»Wertetransfer.

Der Ausweis eines Ethos als ,gut“ zeigt sich in seiner
Erméglichung und dem Wirklichwerden des ,guten Le-
bens“; insofern der einzelne Deutsche in der Bundesre-
publik gestern wie heute gut leben kann, mufy er mit
Recht keinen Anlaf} sehen, dieses gesellschaftliche Ethos
nicht zu bejahen. Aber der Qualititsausweis zeigt sich
auch im Hinblick auf seine historische Bewdahrung, seine
kontinuierliche Leistung und ,Vernunftigkeit“. Eine
Sinngebung des geschichtlich Uberkommenen ist aber im
deutschen Fall gerade nicht in der selbstverstandlichen
Kontinuierung eines gegebenen verniinftigen und be-
wihrten Bestandes moglich; die Geschichte der Nation
trat den Westdeutschen vielmehr geradezu als Verwer-
fung von Sinn ins Gedichtnis — die Sinngebung erschien
daher einzig vertretbar als negative Reaktion.

Wie stellte sich die Rekonstruktion des in diesem Jahr-
hundert als spezifisch ,deutsch“ historisch Zugewachse-
nen dar — nicht als etwas, dessen Kontinuitit gewiinscht

76 ]J. Habermas: Vom o6ffentlichen Gebrauch der Historie, in: Histori-
kerstreit, Miinchen 1987, 243-255, 247.

77 Vgl. H. Schulze: Fragen, die wir stellen missen, in: Historikerstreit,
a. a. O. 143-150, 148: ,nur als Teilhaber an der gemeinsamen histori-
schen Identitat der deutschen Nation haften wir auch heute fiir unsere
nationale Geschichte wie fir deren Folgen®.

219

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden konnte. Diese Geschichte ist aber die der Na-
tion; die Nachgeborenen sind durch die nationale Identi-
tit unabweisbar mit ihr verbunden. Mit dem Bruch in
der historischen Kontinuitit wird auch die Sinngebung
des ,Wertes“ Nation problematisch; wihrend niamlich
die naturwiichsige Zugehorigkeit zur Nation nicht auf-
hebbar ist, ist die Verknipfung dieser kollektiven Ord-
nungsform mit einem ethischen Sinn zur Schwierigkeit
geraten. Die natural bedingte Herkunft des einzelnen aus
einer Nation bleibt aber unbewiltigt-schicksalhaft, wenn
sie nicht mit positiver Bedeutung im Kontext des Ethos
verbunden wird, die sich als Sinngebung der geschichtli-
chen Uberlieferung der national identifizierbaren Gesell-
schaft ausdriickt, aus und in der der einzelne seine natio-
nale, geschichtliche und sittliche Identitit erfahrt. Der
nationalen Zugehorigkeit kann sich aber auch nicht ein-
fach entzogen werden, weil die Aufteilung der Welt in
Nationen weiterhin ,,gilt“; eine Nation wird immer auch
von auflen als solche identifiziert. Die auf der Ebene des
Kollektivs geschichtlich zugewachsene und fir den ein-
zelnen durch das naturale Abstammungsverhiltnis gege-
bene nationale Identitit wird daher ebenso von den an-
deren zugewiesen; Aufgabe ist es, unter Einbeziehung
der Vorgaben dieser indisponiblen Identitit im prakti-
schen Kontext einen Sinn zu geben.

Auch die rein ,westdeutsche“ Bundesrepublik Deutsch-
land konnte sich dem Thema ,Nation“ daher nicht ent-
zichen; aufgrund der spezifischen deutschen Geschichte
war — und ist — aber eine Sinnstiftung der historischen
Identitit der Nation schwierig: blieb und bleibt die ein-
fache Tradierung der Nationalgeschichte ausgeschlossen,
lief sich in der positiven Identifizierung eben mit dem
historischen Bruch, mit der Unterbrechung der ,,schlech-
ten“ Kontinuitit ein moglicher Sinn der Geschichte se-

220

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hen: die deutsche Geschichte verpflichtet so als ihr histo-
risches Erbe, dafiir Sorge zu tragen, dafl Vergleichbares
nie wieder vorkommen moge! Die nationalsozialistische
Verachtung der Menschenwiirde wie tberhaupt alles
dessen, was sich mit dem Stichwort ,Humanitit“ verbin-
det, wird als geschichtliche Verpflichtung verstehbar,
sich fir Menschen- und Freiheitsrechte einzusetzen. Die
Geschichte der Nation wird also zwar positiv in das gel-
tende gesellschaftliche Ethos aufgenommen, aber nicht
im Sinne einer bewihrten Uberlieferung, sondern als Ge-
genreaktion, die der ,sinnlosen“ Geschichte nachtraglich
einen guten Sinn verlethen will.

Der Ausfall einer positiven nationalen Kontinuitit bein-
haltet auch Schwierigkeiten in der Kontinuierung der
sittlichen kollektiven Identitit. Zum einen wird die
»Entlastung“ und ,Hintergrunderfillung® durch Tradi-
tionen und Institutionen nicht geleistet. Man kann zwar
unterstellen, daf§ es — da ein totaler Umbruch simtlicher
kultureller Uberlieferungen kaum méglich ist — eine ge-
wisse Hintergrunderfillung durch dennoch ,unter-
schwellig® weiter geltende Traditionen gibt, deren be-
wuflte Problematisierung erst zur ,Brechung® fiihren
wirde. Untersuchungen zur Politischen Kultur der Bun-
desrepublik etwa zeigen, dafl nach 1945 die deutsche
Wobhlfahrts- und Rechtsstaatstradition des Kaiserreichs
wiederaufgenommen und durch die neue demokratische
»Iradition erginzt wurde.”® Dem widerspricht jedoch
der bisherige Befund nicht, daf Ursache der Schwichung
— nicht des volligen Ausfalls — des ,,Wertetransfers“ das
problematisch gewordene, be-lastende Verhiltnis zur ei-
genen Herkunft ist. Wiederaufnahmen von Traditionen
bedirfen somit ebenfalls einer bewufiten Entscheidung

7% So K. Rohe: a. a. O.

221

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und sind nicht einfach Teil des Uberlieferten: alles ist of-
fener, verfigbarer, aber auch anfilliger fiir kurzfristige
Einfliisse — ein Befund, der sich durch die neue national-
staatliche Einheit nicht gedndert hat.

¢) Universalistischer Individualismus

Das ,,moralische“ Problem ist durch den Hinweis auf die
mangelnde Entlastung aber noch nicht geklirt. Die da-
durch gegebene Offenheit wurde und wird auch als
Chance bewertet, die die Deutschen als Vorreiter eines
tberfilligen Trends hin zu einer supranationalen
Menschheitsgesellschaft ~ sieht; Gberlieferte, konkrete
Ethosformen partikularer Art erscheinen dabei ebenso
als Hindernis wie nationale Bindungen. Der Mangel an
positiver, affirmierter Identifikation mit der Nation und
ihren sittlichkeitsrelevanten Pragungen gibt unter diesem
Gesichtspunkt der subjektiven Moralitat in einer Weise
Bedeutung, dafl diese selbst unmittelbar und unbedingt
normierend und nicht erst in der sozialen Vermittlung
durch ein bedingtes Ethos real wirksam wiirde. Der In-
dividualismus, der sich im mangelnden Wertetransfer
Bahn bricht, wire im Interesse einer unmittelbaren allge-
meinen Moralitit daher ,gut“; es handelt sich nicht not-
wendig um den ,schlechten“, da egoistisch verzerrten
Individualismus, sondern um einen ausdriicklich ,uni-
versalistischen® Individualismus, der nimlich das Indivi-
duelle und Subjektive als unvermittelte Verwirklichung
des Universalen begreift. Die Stirke dieser hier ,ideal-
typisch“ charakterisierten moralphilosophischen Posi-
tion” ist die Allgemeinheit der menschlichen Vernunft,

7 Als Beispiele liefen sich Habermas und die Diskursethik nennen;
vgl. W. Kuhlmann (Hg.): Moralitat und Sittlichkeit, a. a. O.; K. O.

222

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die jedes verntinftige Individuum gleichermaflen und un-
mittelbar auszeichnet; die subjektive Moralitait mifite
dieser unmittelbaren und allgemeinen, d. h. fiir jedes
Subjekt direkt geltenden Verniinftigkeit entsprechen.

Der tatsachlich beobachtbare universalistische Individua-
lismus in der Bundesrepublik drickt sich nun so aus, daf§
»universalistische Anliegen als Bestandteile der personli-
chen, individuellen Moral aufgenommen und Zustim-
mung von allen als moralische Pflicht verlangt wird“,*
wobel aber die Absolutheit des Einzelnen und des Mora-
lischen nicht in Beziehung gesetzt wird zur Konkretheit
der jeweiligen Gesellschaft, ihrer staatlichen Verfafitheit
und geschichtlichen Uberlieferung: sie wird ,,nicht mit
der konkreten Freiheit vermittelt, sondern in abstrakter
Unbedingtheit gegen diese eingesetzt“.$! Wenn die Na-
tion als Vermittlungsinstanz zwischen Individuum und
Menschheit ,ausfillt“, fillt die Vermittlung von Allge-
meinem und Konkretem im Ethos insofern ebenfalls
»aus, als die Struktur und damit die Notwendigkeit die-
ser Konkretion gegeniiber einer nun moglich scheinen-
den unvermittelten Normativitat der allgemeinen Ver-
nunft defizient wirken mufl. Die Struktur dieser ,Ver-
mittlung® ergab sich in der dargestellten Ethik des Ethos
nun aber solchermaflen, dafl die inhaltlich ,leere“ Mora-
litit des Subjekts ihre normativen Inhalte nicht anders als
aus der kollektiven Sittlichkeit bezieht, weil das Ethos
der Gruppe die einzige Weise ist, wie das moralisch ver-
antwortliche Individuum Sittlichkeit real und konkret

Apel, D. Bohler, K. Rebel (Hg.): Funkkolleg Praktische Philosophie/
Ethik, Weinheim/Basel 1984.

80 W. Kluxen: Ethische Fundamente, in: trend. Zeitschrift fur soziale
Marktwirtschaft (1986) 61-65, 64 f.

81 Ebd. 65.

223

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erfahren kann. Mit dem Begriff des Ethos sollte nicht —
»neoaristotelisch“ — eine blof} faktische Sittlichkeit gegen
einen kritischen Universalismus ausgespielt, sondern
vielmehr verdeutlicht werden, dafl es in der Struktur der
Verniinftigkeit selbst begriindet ist, daf} ihre Allgemein-
heit dem stets konkreten Menschen nur in Form der kol-
lektiven Vernunftigkeit begegnet; wie die theoretische
Vernunft zum Ausdruck ihres — allgemeingiltigen -
Denkens auf eine bestimmte, begrenzte und einschrin-
kende Sprache verwiesen ist, so die — absolute — Morali-
tit auf die normative Ausgelegtheit des Handlungsfelds
in einem bestimmten, historisch konkret bedingten
Ethos.

Die Existenzweise des Allgemeinen im Gemeinsamen
tritt daher nicht als ,Reduzierung® moralischer Unbe-
dingtheit auf, sondern als notwendige Konkretion; die
~Konkretion mufl sich dementsprechend auf ihre
»Allgemeinheit* und deren Verwirklichung hin uberpri-
fen lassen. Die Mehrstufigkeit des Ethos, das als ,Inbe-
griff der geltenden Normen und normativen Gehalte
definiert ist, erlaubt dabei Pluralismus innerhalb des Ge-
samtethos sowie die Kommunikationsfahigkeit verschie-
dener Formen von Ethos miteinander. Die Partikularitit
des positiven Ethos ist fir die kritische Vernunft jeder-
zeit erfahrbar. Erscheinen die Kollektivformen menschli-
cher Sozialitit wie die Nation nicht mehr als positive
konkrete Mittler zwischen Individuum und Welt, ist da-
her auch die generelle Vermittlungsleistung des Ethos
nicht mehr ohne weiteres deutlich. Wo die faktische na-
tionale Identitat nicht affirmativ aufgenommen ist und
auch im moralischen Haushalt einer Gesellschaft keine
anerkannte Rolle spielt, erscheint diese Konkretheit nur
als Hindernis einer allgemeingiltigen, endlich ,hu-
manen“ Moral. Die Unmittelbarkeit menschlichen Mit-

224

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einanders wird zum Ideal, das sich ausdriicklich in Ge-
gensatz zum Nationalen setzt; dem entspricht in der al-
ten Bundesrepublik die Favorisierung der kleinen, nim-
lich unmittelbar erlebbaren und iiberschaubaren Einheit,
die sich im modischen Regionalismus, der ,Alltagsge-
schichte“ und Stadtteilkultur ausdriickt. Dieser ,,univer-
salistische Individualismus® ist kein ,universales®, son-
dern ein spezifisch deutsches Phinomen — bedingt durch
die katastrophale deutsche Geschichte, die eine Affirma-
tion der daraus zugewachsenen nationalen und ge-
schichtlichen Identitit und damit auch ihrer moralischen
Kultur und sittlichen Identitit erschwert. Die neue Ver-
wiesenheit des Individuums auf seine eigene Moralitit,
der gegentiber die kollektive Sittlichkeit nicht ,entla-
stend fungiert, stellt die generelle Vermittlungsstruktur
von ,Nation“ und von ,Ethos“ in Frage; das Indivi-
duum kann sich ,,moralisch® auch unmittelbar ,univer-
salistisch verstehen: die Moralitat wird nicht als nur in
der Vermittlung durch die Sittlichkeit moglich und wirk-
lich erkannt, sondern ausdriicklich dagegen eingeklagt.
Eine Berufung auf historische Kontinuititen durch ge-
zielte Sinnstiftung und neue, ,.erlebbare“ Symbolisierun-
gen kann gegeniiber dieser universalistischen Position
smoralisch® kaum bestehen. Es gilt vielmehr, die Ver-
mittlung in der konkreten Freiheit dieses konkreten Ge-
meinwesens neu zu zeigen.

Will man einen in der Bundesrepublik stets allgemein an-
erkannten, ja auflerordentlich hochgehaltenen politischen
»Wert“ nennen, bietet sich der Begriff der ,Demokratie®
an. Demokratie ist dabei ein universalistisches Konzept;
nichtsdestoweniger beruht die Emphase, die sich mit ihm
in der Bundesrepublik verbindet, auf der besonderen
deutschen Geschichte. Die Verwirklichung des allgemei-
nen Demokratiebegriffs als einer wichtigen politischen

225

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgabe ist historischer Auftrag. Das heutige bundes-
deutsche Nation-Verstindnis ist daher einerseits stark
universalistisch gefarbt, was aber andererseits der kon-
tingenten historischen Bedingtheit und nationalen Pra-
gung gerade nicht widerspricht. Die deutsche Besonder-
heit macht vielmehr aus, daf} die Konkretion des Allge-
meinen — obwohl ,historische Verantwortung aus der
deutschen Geschichte — nur gegen den ,,Sinn“ dieser Ge-
schichte verwirklicht und stabilisiert werden zu konnen
scheint. Das solchermaflen ,negativ historisch Zuge-
wachsene besteht nun fiir den Einzelnen, sofern er in die
national identifizierte Gemeinschaft hineingeboren wor-
den ist, als evident kontingentes Faktum der Geschichte,
mit dem sich aber zugleich besonders ,moralische“ An-
spruche verbinden. Nur in der Affirmation dieser — ne-
gativ gegen die geschichtliche Entwicklung verstandenen
— neuen ethischen Verpflichtungen wird ein Sinn der Ge-
schichte deutlich, der moralisch bestehen kann. Die Al-
ternative wire das Belassen der nationalen Herkunft in
ithrer Naturwiichsigkeit, die dann lediglich Schicksal als
Verwerfung von Sinn bedeuten wiirde. Eine Aufnahme
universalistischer Ideen #nd deren konkrete Vermittlung
im Ethos der Gesellschaft ist dagegen fiir ein verninfti-
ges Nationverstandnis notwendig.

Konkretisiert erscheinen auch universalistische , Wert“-
vorstellungen stets als ,,partikular®, namlich positiviert in
einem bestimmten Sinne, der andere Konkretionsformen
dadurch ausschliefit. Thr Universales ist daher nicht un-
mittelbar erkennbar. So erklirt sich das Bediirfnis, die
konkrete Tradition und Institution immer wieder auf
ihre allgemeine Vernunftigkeit hin zu tberprifen; auch
die Kritik an prinzipiell allem Partikularen und Kontin-
genten, das gegenuber dem abstrakt Allgemeinen defi-
zient erscheint, ist moglich. Wird die ,Vermittlungs-

226

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

struktur® nicht als ,,verntinftig“ und ,,gut“ begriffen, be-
trifft dies die historisch kontingente Kollektivform Na-
tion ebenso wie das sozial ,,s0 und nicht anders“ gegebe-
ne Ethos.

d) Nationalbewufitsein

In der internationalen Wertestudie ergab sich ein nach-
weisbarer Zusammenhang von Nationalbewuf3tsein ei-
nerseits und Zufriedenheit mit der Arbeit, Familie, Ge-
sundheit und Lebenssituation andererseits. Nationalge-
fuhl, immer verstanden als ausdriicklich nicht-aggressive
Einstellung, bedeutet ,Identifikation mit dem eigenen
Land“# und meint daher dasselbe wie , Affirmation*:
nicht nur de facto in einem Land zu leben, sondern diese
Gegebenheit mit einem guten Sinn zu verbinden und
auch moralisch zu bejahen. Die Identifikation mit der
sozialen Gemeinschaft ist sowohl als ,Hintergrunderful-
lung® zu verstehen wie auch als moralisch motivierte
Aufnahme des sozial bestehenden Anspruchs dieser Ge-
meinschaft, im Rahmen derer der Einzelne Sittlichkeit
und ein ,gutes Leben“ erfahrt. Wenn sich durch das na-
tionalstaatliche Ordnungsprinzip Staaten und analog Ge-
sellschaften dabei als Nationen formieren, ist National-
bewufltsein mit der Affirmation der gegebenen staatli-
chen und gesellschaftlichen Institutionen eingeschlossen.
Obwohl sich ,Staat“ und ,,Nation“ in keinem Falle dek-
ken, ist die nationale Identitit als prinzipielle Grundlage
des Staates — im Sinne der Integration und Legitimation —
unbestritten; auch fir die Bundesrepublik Deutschland
gilt, daf} sie ein national identifizierter, nimlich deut-
scher Staat war wie ist, auch wenn sie nicht alle Deut-

82 Vel. E. Noelle-Neumann, R. Kécher: a. a. O. 34.

227

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen umfafite und nach wie vor starke nationale Min-
derheiten beherbergt.

Die Untersuchungen im Hinblick speziell auf das Natio-
nalgefithl der Bundesdeutschen zeigen, dafl durch die
mangelnde positive Identifizierbarkeit mit der Nation
auch die Affirmation des Staates ,,Bundesrepublik“ stets
gelitten hat. Nun kann man die staatliche Verfafitheit ei-
ner Gesellschaft auch rein funktional verstehen: der Staat
ist primidr die allgemeine Instanz, die ,wertneutral“ fir
den Biirgerfrieden nach innen und die Sicherheit nach
auflen Sorge trigt. Ob ein Staat zusitzlich eines ,,emotio-
nalen“ sofern bejahenden und identifikatorischen Mo-
ments bedarf, wie es die nationalstaatliche Gleichsetzung
von Nation und Staat impliziert, ist umstritten — die hi-
storische deutsche ,Staatsvergottung 1afit ein funktional
orientiertes Staatsverstindnis begriflenswert erscheinen,
die konservative Gegenthese, in Krisenzeiten brauche
der Staat mehr als ,Schonwetterstimmung®, kann nicht
bewiesen werden. Indem der Staat aber das ,,Uberleben
sichert, indem er das ,Miteinanderleben“ garantiert,
wird durch seine Friedens- und Rechtsordnung auch das
individuelle ,gute Leben“ moglich und wirklich. Da-
durch kommt ihm nicht nur Sittlichkeit als Dienst an der
Sittlichkeit der Birger, sondern an thm selbst zu: der
Staat gewinnt durch den Schutz der moralischen Wiirde
selbst sittliche Dignitit und kann einen eigenen, nicht
abgeleiteten sittlichen Anspruch stellen. Tatsichlich ist
auch in der Bundesrepublik der Staat nicht ,wertneu-
tral“, sondern ausgesprochen ,moralisch“ betrachtet
worden: ethische Diskussionen waren und sind zugleich
politische Diskussionen um das, was der Gesetzgeber
normieren soll. Die ubliche Erwartungshaltung an den
Dienstleistungsapparat ,,Staat“, zu dem sich der Biirger
lediglich in einem Verhiltnis von Angebot und Konsum

228

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

befindet, steht daher im Gegensatz zur unter morali-
schen Gesichtspunkten gefiihrten Diskussion dessen,
was derselbe Staat veranlassen oder verbieten sollte: das
Verhiltnis der Birger zum Staat ist nicht eindeutig — es
fehlt fir den Untersuchungszeitraum aber sichtlich die
affirmative, patriotische Komponente.

Das Modell des Nationalstaats verdankte seine Durch-
setzungskraft nicht zuletzt der Plausibilitit, daff alle Biir-
ger zur Nation gehoren, so daf} die Volkssouveranitit ei-
nen hohen Identifizierungsgrad der Biirger mit ihrem
Gemeinwesen erlaubte. Dagegen kann man geltend ma-
chen, daff ,Volkssouverinitit“ heute bereits durch die
Demokratisierung der modernen Staaten gegeben ist und
eine zusitzliche emotional aufladbare Bindung, sofern
emotional, nur ,schlecht® sein konne, keinesfalls aber
tiber die demokratische Partizipation hinaus zur Legiti-
mitit des Staates beitragt. Aber: ,,Affirmation“ und auch
SPatriotismus® sind nicht ohne weiteres mit ,Emotio-
nen® irrationaler Natur gleichzusetzen, sondern beinhal-
ten eine grundsitzliche Bejahung des Gemeinwesens, mit
dem man sich insofern eins weif3, als in ihm ein gutes Le-
ben moglich und wirklich ist, das obne die Leistung des
Staates nicht zustandekdme. ,Nation“ ist dann der
»Label fiir die historisch gewachsene, sprachlich zusam-
menhingende und konkrete soziale Gemeinschaft.

Ist der Staat dagegen ausschlieflich Dienstleistungsappa-
rat, der Moglichkeiten individueller Lebensgestaltung zu
bieten hat, ohne selbst Sittlichkeit reklamieren zu kon-
nen, wird die Loyalitit in dem Augenblick gekiindigt
werden, wo der Staat das sittliche, moralisch gute Leben
nur dadurch gewihrleisten kann, daf} er fur dessen Ver-
teidigung das Uberleben zur Disposition stellt und even-
tuell auch opfert. Ist der Staat lediglich fir die Garantie
des Uberlebens zustindig, hat er im notwendig geworde-

229

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen Verteidigungsfall in dieser seiner Funktion versagt
und hebt sich damit auf: er kann nicht den Einsatz der
Soldaten und Biirger verlangen. Die Verteidigung der
Birger ist aber unbestritten eine der Hauptaufgaben des
Staates, in der er durch keine gesellschaftliche Institution
ersetzbar ist, sofern er eben die allgemeinen Interessen
der Gesamtgesellschaft wahren soll. Seitdem sich Volker
und Staaten als Nationen verstehen, besonders aber im
demokratischen Zeitalter, sind es nicht mehr Herrscher,
Soldnerheere und Regierungen, die Kriege gegeneinander
tithren, sondern die Nationen selbst. Der Staat darf da-
her den Einsatz des Lebens des einzelnen Biirgers for-
dern, weil es erst in seiner Friedens- und Rechtsordnung
ein gelungenes ,moralisches“ Leben gibt, das das Indivi-
duum von sich aus nicht erbringen konnte. Zu dessen
Gewihrleistung ist die Verteidigung gerechtfertigt, ohne
die der Staat diese seine Aufgabe nicht wahrnehmen
kann.

Obwohl die Verteidigung genuin staatliche Angelegen-
heit ist — der Staat, nicht die Nation ist politisch hand-
lungsfihig —, hingt die Bereitschaft der Burger, wie sich
nachweislich zeigte, mit threm Nationalbewufitsein zu-
sammen. Auch der Staat ist daher in seinen Funktionen
mitbetroffen vom Wandel in der Wertschitzung der na-
tionalen Identitit der Bevolkerung. Bei gesunkenem Na-
tionalbewufitsein fehlt auch der Wille zum Einsatz fiir
den Staat, den diese Nation tragt. ,Patriotismus® ist ein
Verhiltnis zum Gemeinwesen, das nicht rein funktional
ausgerichtet ist, sondern, sofern dieses Gemeinwesen in
seiner staatlichen Verfafltheit und nationalen Identitit es
ist, in und von dem man lebt, positiv als Anspruch aufge-
nommen wird, der moralisch zu bejahen ist — im Sinne
dieser Moralitit ist dann gegebenenfalls auch das Opfer
des eigenen Lebens ein erfahrbarer ,, Anspruch, wenn

230

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch als ,Ernstfall, nicht als Regelfall des Patriotismus.
Wenn hierbei die gegebene Nationalitit als positiver Be-
stand wegfillt, sind daher nicht nur spezielle Bereiche,
wie das Nationalgefiihl, betroffen, sondern der ganze Le-
benszusammenhang der Gemeinschaft, die faktisch in
nationaler Identitit verbunden ist. Das Fehlen eines affir-
mierbaren Sinnes, der mit dem Stichwort ,,Nation“ ver-
bunden werden konnte, erschwert die generelle Identifi-
zierung mit Ubergeordneten Kollektivformen. Das gilt
fur den ,Wertetransfer, niamlich die Vermittlung des
Ethos der Gesellschaft, bei dem gerade die allgemein-
heitsrelevanten Werte ausfallen, aber auch fiir den jewei-
ligen Staat, dessen sittlicher Charakter in der generellen
Verstellung des Sinns kollektiver Einheiten ebenfalls
nicht so erkennbar ist, wie es seiner Inanspruchnahme als
moralisch zu beurteilender Grofle entspriche.

Am Prinzip ,Nation“ hingt also mehr, als vom reinen
Begriff her gedacht werden kann: erst aufgrund der hi-
storischen Durchsetzung ,gilt“ die Nation. Die Histori-
zitit legt die Anderbarkeit nahe; solange die national-
staatliche Aufteilung der Welt aber weiterbesteht, ist es
kaum moglich, sich der tatsichlichen nationalen Identitit
und Identifizierbarkeit durch andere zu entziehen; des-
halb sollte ihr ein Sinn verlichen werden, der sich beja-
hen lifft. In diesem Geiste versteht sich der ,Verfas-
sungspatriotismus®, der die Verpflichtung auf allgemeine
Humanititswerte eben als spezifisch nationale Verant-
wortung begreift.

Nation ist nicht etwas unmittelbar Erlebbares und An-
schauliches; das ,,Prinzip“ braucht ebenso wie der Staat
eine ,integrative Idee“,®> die sich symbolisch erfahren

8 Vgl. M. Hittich: Einheit der Nation und Nationalbewufitsein im ge-

231

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

laflt. Das Symbol ist einerseits ,anschaulich®, anderer-
seits aber offen und unterliegt der Kommunikation und
Interpretation, so dafl es der Verabsolutierung von sich
aus widersteht. Dem Versuch, Symbole in der alten Bun-
desrepublik wieder zur Geltung zu bringen, entsprach
das verstarkte Abspielen der Nationalhymne, das Hissen
der Flagge, Staatsfeiertage sowie die zeitweiligen Bemii-
hungen um ein Nationaldenkmal. Gegeniiber dem ,kon-
ventionellen® Versuch, Nationalbewuf{tsein und in die-
sem Sinne auch Einsatzbereitschaft fir den freiheitlichen
deutschen Teilstaat ,Bundesrepublik“ durch solche Sym-
bole wiederzubeleben, bot sich im Zusammenhang mit
der spezifisch deutschen Situation der universalistisch
kontrollierte Verfassungspatriotismus aber stets besser
an. Der beliebte Einwand gegen den Verfassungspatrio-
tismus, er sei zu ,abstrakt®, trifft nicht, wenn die Ver-
pflichtung auf humanistische Ideale als Erbe der nationa-
len Geschichte erscheint.

Noch a8t sich nicht eindeutig und in den dafiir erforder-
lichen Studien feststellen, wie sich die patriotische ,Iden-
tifikation mit dem eigenen Land“ fiir die gesamtdeutsche
Bundesrepublik bis jetzt neu gestaltet hat und gestalten
wird. Die historischen Belastungen unserer gemeinsamen
deutschen Geschichte sind nach wie vor wirksam; ihre
Erinnerung ist wertvoll und zu bewahren mit dem mora-
lischen Imperativ, daf}, wie es heiflt, ,,Gleiches nie wieder
geschehen moge“. Die Geschichte der letzten beiden Jah-
re, die die gemeinsame deutsche Geschichte wiederauf-
nimmt, wird allgemein positiv gesehen: die grofie Frei-
heitsbewegung der Deutschen in der ehemaligen DDR,
die Erfahrung gesamtdeutscher Solidaritit bei der Off-

teilten Deutschland, in: K. Weigelt (Hg.): Heimat und Nation, Mainz
1984, 206-219.

232

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nung der Grenzen und das Angehen der neuen Chance
eines deutschen Nationalstaats, der sich im Inneren
durch Rechtsstaatlichkeit, Freiheit und Demokratie und
nach auflen durch Europa-Engagement und internationa-
le Vertraglichkeit auszeichnet. Die neue Geschichts-
schreibung im Dienste des Selbstverstindnisses der nun
gesamtdeutschen Gesellschaft scheint eine Ankniipfung
an Traditionslinien zu gestatten, die nun nicht mehr in
der ,Sackgasse 1933 enden miissen. Dabei ist jedoch
Vorsicht geboten, denn nicht nur kann und soll die Ge-
schichte nicht einfach ,umgeschrieben® werden, es ist
dariiber hinaus die ebenfalls ,deutsche Geschichte der
ehemaligen DDR mit der ihr eigenen totalitiren Proble-
matik wie die Haltung der ehemaligen Bundesrepublik
nun angemessen zu verarbeiten. Der humanistisch und
universalistisch kontrollierte ,,Verfassungspatriotismus®
stinde so auf jeden Fall der neuen Bundesrepublik
Deutschland gut an und konnte fir alle Deutschen die
angemessene Form eines positiven Patriotismus werden.
Ein positiv bewertetes Nationverstindnis der wesentlich
durch Freiheit und Demokratie geeinten deutschen Na-
tion wiirde vielleicht auch manche ,Verletztheiten® der
kollektiven Identitat heilen helfen. Dennoch gilt die Si-
tuationsbeschreibung der ,alten” Bundesrepublik weiter,
insofern sie deren Ausgangsbasis fir den Prozef des
staatlichen und gesellschaftlichen Zusammenwachsens
ausmacht. Der universalistische Individualismus hat sich
bereits deutlich geauflert, ist doch fir diese Position die
Nationalstaatlichkeit selbstverstindlich kein Ziel politi-
schen Handelns, dessen Erreichung zu férdern gewesen
und nun zu begriiflen wire. Sein Menschheitspathos lafit
thm Menschen ,Menschen® sein und fordert die Solidari-
tit im globalen Rahmen; die konkrete nationale Solidari-
titszumutung ist demgegeniber nicht als Pflicht erkenn-

233

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bar — so dafl aber schliellich jede Forderung zur Solida-
ritat als unzumutbar zuriickgewiesen wird.

Das Problem kollektiver Identitit, nationaler Solidaritit
und der Loyalitit zum nun nationalstaatlich verfafiten
Staat ,Bundesrepublik“ — kurzum das Problem des Pa-
triotismus — ist daher im Deutschland des Jahres 1990
noch nicht automatisch oder gar endgiiltig geklirt. Die
Frage nach Wertvorstellungen und -haltungen, nach In-
stitutionen und ibergeordneten Autorititen und Kollek-
tivformen wird sich vielmehr in den nichsten Jahren ve-
hementer als zum jetzigen Zeitpunkt stellen und den
Hauptkonfliktstoff der offenen deutschen Gesellschaft
ausmachen.

234

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Achterberg, N., Krawietz, W. (Hg.): Legitimation des moder-
nen Staates, Wiesbaden 1981.

Allan, D. J.: Individuum und Staat in der Ethik und Politik des
Aristoteles, in: F.-P. Hager (Hg.): Ethik und Politik des
Aristoteles, Darmstadt 1972, 403 -432.

Alter, P.: Nationalismus, Frankfurt a. M. 1985.

—: Das Nationalbewufltsein der Deutschen: Entwicklungslinien
und Anfragen, in: W. Weidenfeld (Hg.): Geschichtsbewuf§t-
sein der Deutschen. Materialien zur Spurensuche einer Na-
tion, Koln 1987, 97-110.

Anderson, B.: Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines
erfolgreichen Konzepts, Frankfurt a. M./New York 1988.
Angehrn, E.: Vernunft in der Geschichte? Zum Problem der
Hegelschen Geschichtsphilosophie, in: Zeitschrift fir philo-

sophische Forschung 35 (1981) 341-364.

—: Geschichte und Identitit, Berlin/New York 1985.

Apel, K.-O.: Grenzen der Diskursethik? Versuch einer Zwi-
schenbilanz, in: Zeitschrift fir philosophische Forschung 40
(1986) 3-32.

Appel, R. (Hg.): Nationalbewufltsein heute, Koln 1974.

Aristoteles: Nikomachische Ethik, auf der Grundlage der
Ubersetzung von E. Rolfes, hg. von G. Bien, Hamburg 1972.

—: Politik, ubersetzt von E. Rolfes, mit einer Einleitung von G.
Bien, Hamburg 1981.

Avineri, S.: Hegels Theorie des modernen Staates, Frankfurt
a. M. 1976.

Baumgartner, H. M.: Kontinuitit und Geschichte. Zur Kritik
und Metakritik der historischen Vernunft, Frankfurt a. M.
1972.

—: Kontinuitdt als Paradigma historischer Konstruktion, in:
Philosophisches Jahrbuch 79 (1972) 254 -268.

—: Narrative Struktur und Objektivitit, in: J. Rasen (Hg.): Hi-
storische Objektivitit, Gottingen 1975, 48—67.

235

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

: Thesen zur Grundlegung einer transzendentalen Historik,

in: ders., J. Risen (Hg.): Seminar Geschichte und Theorie,
Frankfurt a. M. 1976, 274-302.

: Geschichtlichkeit/Geschichte, in: E. Braun, H. Radermacher

(Hg.): Wissenschaftstheoretisches Lexikon, Graz/Wien/
Koln 1978, 211-217.

: Der Ansatz, in: W. Oelmiller (Hg.): Normen und Ge-

schichte. Materialien zur Normendiskussion, Paderborn
1978, 286-297.

: Wozu Philosophie? Perspektiven einer berechtigten, aber

keineswegs bedringenden Frage, in: H. Liibbe (Hg.): Wozu
Philosophie? Stellungnahmen eines Arbeitskreises, Berlin/
New York 1978, 238-258.

: Grinde fir die ebensowohl systematische wie geschichtliche

Notwendigkeit einer philosophischen Ethik, in: G. Frey, J.
Zelger (Hg.): Der Mensch und die Wissenschaften vom
Menschen. Die Beitrige des XII. Deutschen Kongresses fur
Philosophie in Innsbruck 1981, Innsbruck 1983, 557-565.

: Geschichte, Geschichtsphilosophie, in: Staatslexikon 1I,

Freiburg/Basel/Wien 1986, 924-936.

: Zum Verhiltnis von Politik und Moral, in: W. Becker, W.

Oelmiiller (Hg.): Politik und Moral. Entmoralisierung des
Politischen? Paderborn 1987, 107 ff.

: Fretheit und Menschenwiirde als Staatsziel, in: D. Wellers-

hoff (Hg.): Frieden ohne Macht? Sicherheitspolitik und
Streitkrifte im Wandel, Bonn 1991, 51-60.

Baumgartner, H. M., Anacker, U.: Geschichte, in: H. Krings,

H. M. Baumgartner, Ch. Wild (Hg.): Handbuch philosophi-
scher Grundbegriffe, Miinchen 1973, 547-557.

Becker, W.: Elemente der Demokratie, Stuttgart 1985.
Behrmann, G. C.: Volk, Verfassung, Staat, Kultur, Geschichte

und Nation. Das nationalpolitische Orientierungsfeld der
Deutschen im Wandel, in: K. E. Jeismann (Hg.): Einheit —
Freiheit — Selbstbestimmung. Die Deutsche Frage im histo-
risch-politischen Bewufltsein, Bonn 1987, 81-103.

: Konsens und Konflikt, in: W. Mickel (Hg.): Handlexikon

zur Politikwissenschaft, Bonn 1988, 253 -259.

Berg-Schlosser, D., Schissler, J. (Hg.): Politische Kultur in

Deutschland. Facetten einer dramatischen Entwicklung,
Opladen 1987.

236

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beumann, H., Schroder, W. (Hg.): Aspekte der Nationenbil-
dung im Mittelalter, Sigmaringen 1978.

Bien, G.: Einleitung: Vernunft und Ethos. Zum Ausgangspro-
blem der aristotelischen Ethik, in: Aristoteles: Nikomachi-
sche Ethik, ubers. von E. Rolfes, Hamburg 1972, XVII-LIX.

—: Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristote-
les, Freiburg/Miinchen 1973, >1985.

—: Einleitung: Bemerkungen zum aristotelischen Politikbegriff
und zu den Grundsitzen der aristotelischen Staatsphiloso-
phie, in: Aristoteles: Politik, iibers. von E. Rolfes, Hamburg
1981, XIII-LXI.

Birtsch, G.: Die Nation als sittliche Idee. Der Nationalstaats-
begriff in Geschichtsschreibung und politischer Gedanken-
welt Johann Gustav Droysens, K6ln/Graz 1964.

Bockenforde, E.-W.: Die verfassungstheoretische Unterschei-
dung von Staat und Gesellschaft als Bedingung der individu-
ellen Freiheit (= Vortrige in der Rhein.-Westfil. Akademie
der Wissenschaften 183), Opladen 1973.

—: Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation,
in: H. H. Schrey (Hg.): Sakularisierung, Darmstadt 1981,
67-89.

Bohler, D.: Kritische Moral oder pragmatische Sittlichkeit,
sweltbiirgerliche“ Gesellschaft oder ,unsere Gesellschaft?
in: K.-O. Apel, D. Bohler, K. Rebel (Hg.): Funkkolleg
Praktische Philosophie/Ethik, Weinheim/Basel 1984, 845-
885.

Bubner, R.: Geschichtsprozesse und Handlungsnormen. Un-
tersuchungen zur praktischen Philosophie, Frankfurt a. M.
1984.

—: Rationalitit, Lebensform und Geschichte, in: H. Schnidel-
bach (Hg.): Rationalitit. Philosophische Beitrige, Frankfurt
a. M. 1984, 198-217.

—: Moralitit und Sittlichkeit — die Herkunft eines Gegensatzes,
in: W. Kuhlmann (Hg.): Moralitit und Sittlichkeit. Das Pro-
blem Hegels und die Diskursethik, Frankfurt a. M. 1986,
64—84.

—: Philosophen und die deutsche Einheit, in: Merkur 500
(1990) 1018—1023.

Biisch, O., Sheehan, J. (Hg.): Die Rolle der Nation in der deut-
schen Geschichte und Gegenwart. Beitrige zu einer interna-
tionalen Konferenz in Berlin (West) 1983, Berlin 1985.

237

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bussmann, W.: Nation, in: Staatslexikon V, Freiburg/Basel/
Wien 1989, 1265-1270.

Conze, W.: Die deutsche Nation. Ergebnis der Geschichte,
Gottingen 21965.

—: ,Deutschland“ und ,deutsche Nation“ als historische Be-
griffe, in: O. Biisch, J. J. Sheehan (Hg.): Die Rolle der Na-
tion in der deutschen Geschichte und Gegenwart, Berlin
1985, 21-38.

Coreth, E., Ehlen, P., Schmidyt, J.: Philosophie des 19. Jahrhun-
derts, Grundkurs Philosophie 9, Stuttgart 1984.

Dahrendorf, R.: Homo sociologicus, Kéln/Opladen 11972.

—: Die Sache mit der Nation, in: Merkur 500 (1990) 823 -843.

Dann, O.: Funktionen des Nationalismus in modernen Gesell-
schaften. Nachwort, in: O. Dann (Hg.): Nationalismus und
sozialer Wandel, Hamburg 1978, 209-222.

- (Hg.): Nationalismus und sozialer Wandel, Hamburg 1978.

— (Hg.): Nationalismus in vorindustrieller Zeit, Miinchen 1986.

Deutsch, K. W.: Nationenbildung — Nationalstaat — Integra-
tion, hg. von A. Ashkenasi u. P. Schulze, Diusseldorf 1972.

—: Der Nationalismus und seine Alternativen, Miinchen 1972.

Dierse, U.: Ideologie, in: O. Brunner, W. Conze, R. Koselleck
(Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland III, Stuttgart
1982, 131-169.

Dierse, U., Rath, H.: Nation, Nationalismus, Nationalitat, in:
J. Ritter, K. Griinder (Hg.): Historisches Worterbuch der
Philosophie 6, Basel/Stuttgart 1984, 406—414.

Dilthey, W.: Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philo-
sophie der Philosophie, Gesammelte Schriften VIII, Stutt-
gart 21960.

—: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissen-
schaften, Gesammelte Schriften VII, Stuttgart ¢1973.

Doob, L. W.: Patriotism and Nationalism. Their psychological
Foundations, New Haven 1964.

Durkheim, E.: Die elementaren Formen des religiosen Lebens,
Frankfurt a. M. 1981.

Fahrenbach, H.: Ein programmatischer Aufrif§ der Problemla-
ge und systematischen Ansatzmoglichkeiten praktischer Phi-
losophie, in: M. Riedel (Hg.): Rehabilitierung der prakti-
schen Philosophie, Freiburg 1. Br. 1972, 15-56.

Fenske, H., Mertens, D., Reinhard, W., Rosen, K.: Geschichte

238

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der politischen Ideen. Von Homer bis zur Gegenwart,
Frankfurt a. M. 1987.

Fetscher, I.: Hegels Lehre vom Menschen. Kommentar zu den
§§ 387 bis 482 der Enzyklopidie der philosophischen Wis-
senschaften, Stuttgart-Bad Cannstatt 1970.

—: Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschichte des demo-
kratischen Freiheitsbegriffs, Frankfurt a. M. 51988.

Fichte, J. G.: Reden an die deutsche Nation. Mit einer Einlei-
tung von R. Lauth, nach dem Erstdruck von 1808, Hamburg
51978.

—: Ausgewihlte politische Schriften, hg. von Z. Batscha und R.
Saage, Frankfurt a. M. 1977.

Fleischer, H.: Ethik ohne Imperativ. Zur Kritik des morali-
schen Bewufitseins, Frankfurt a. M. 1987.

Forschner, M.: Patriotismus — Kosmopolitismus, in: O. Hoffe
(Hg.): Lexikon der Ethik, Miinchen 1977, 179 {.

Fraenkel, E.: Reformismus und Pluralismus, Hamburg 1973.

Gabriel, O. W.: Politische Kultur, Parlamentarismus und Na-
tionalismus in der Bundesrepublik Deutschland, Opladen
1986.

Gadamer, H.-G.: Uber die Méglichkeit einer philosophischen
Ethik, in: P. Engelhardt (Hg.): Sein und Ethos, Mainz 1963,
11-24.

Gehlen, A.: Hauptwerke. Studienausgabe, eingel. von K. S.
Rehberg, Wiesbaden 131980.

Gollwitzer, H.: Staatsgesinnung und Nationalbewufitsein heu-
te, Bonn 1962.

Grebing, H.: Der ,deutsche Sonderweg“ in Europa 1806-
1945. Eine Kritik, Stuttgart 1986.

Greiffenhagen, M. und S.: Ein schwieriges Vaterland. Zur poli-
tischen Kultur Deutschlands, Miinchen 1979.

Grieswelle, D.: Zur sozialen Identitit der Deutschen, in: K.
Weigelt (Hg.): Heimat und Nation. Zur Geschichte und
Identitit der Deutschen, Mainz 1984, 45—54.

Guggenberger, B.: Legalitit und Legitimitit, in: W. Mickel
(Hg.): Handlexikon zur Politikwissenschaft, Bonn 1986,
267-272.

Habermas, J.: Koénnen komplexe Gesellschaften eine verninfti-
ge Identitdt ausbilden?, in: ders., D. Henrich: Zwei Reden.
Aus Anlafl des Hegel-Preises, Frankfurt a. M. 1974, 23-84.

239

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Hg.): Stichworte zur ,Geistigen Situation der Zeit“ 1: Na-
tion und Republik, Frankfurt a. M. 1979.

: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurta. M. 1981.
: Moralbewuftsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt

a. M. 1983.

: Uber Moralitit und Sittlichkeit — Was macht eine Lebens-

form ,rational“?, in: H. Schnidelbach (Hg.): Rationalitat.
Philosophische Beitrige. Frankfurt a. M. 1984, 218-235.

: Ziviler Ungehorsam — Testfall fir den demokratischen

Rechtsstaat, in: ders.: Die Neue Uniibersichtlichkeit, Frank-

. M. 1985, 79-99.
: Moralitit und Sittlichkeit. Treffen Hegels Einwinde gegen

Kant auch auf die Diskursethik zu?, in: W. Kuhlmann
(Hg.): Moralitat und Sittlichkeit. Das Problem Hegels und
die Diskursethik, Frankfurt a. M. 1986, 16-37.

: Eine Art Schadensabwicklung. Vom o6ffentlichen Gebrauch

der Historie, in: Historikerstreit, Miinchen 1987, 62-76,
243-255.

Hittich, M.: Nationalbewufltsein und Staatsbewufitsein in der

pluralistischen Gesellschaft, Mainz 1966.
Nationalbewufltsein im geteilten Deutschland, in: W. Wei-
denfeld (Hg.): Die Identitit der Deutschen. Fragen, Positio-
nen, Perspektiven, Miinchen/Wien 1983, 272-291.
Kraftfelder der Herkunft. Von der Unentbehrlichkeit der
Vaterliander, in: K. Weigelt (Hg.): Patriotismus in Europa,
Bonn 1988, 123-130.

Hartmann, K.: Politische Philosophie, Freiburg/Miunchen 1981.
Hegel, G. W. F.: Grundlinien der Philosophie des Rechts, hg.

: System der Sittlichkeit, hg. von G. Lasson, Hamburg 1967.
: Phinomenologie des Geistes, neu hg. von H. F. Wessels u.

von J. Hoffmeister, Hamburg #1955.

: Vorlesungen uber die Philosophie der Weltgeschichte. Die

Vernunft in der Geschichte, hg. von J. Hoffmeister, Ham-
burg 1955.

: Einleitung in die Geschichte der Philosophie, hg. von J.

Hoffmeister, Hamburg 31966.

H. Claironmont, Einl. von W. Bonsiepen, Hamburg 1988.

Henrich, D.: Hegel im Kontext. Frankfurt a. M. 1981.

: ,Identitit“ — Begriffe, Probleme, Grenzen, in: O. Marquard,

K. Stierle (Hg.): Identitit, Munchen 1979, 133-186.

240

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herder, J. G.: Mensch und Geschichte, hg. von W. H. Koch,
Stuttgart 1941.

-: Von der Urpoesie der Vélker, Auswahl und Einleitung von
K. Nussbicher, Stuttgart 1980.

—: Abhandlung uber den Ursprung der Sprache, hg. von H. D.
Irmscher, Stuttgart 1981.

Hertz, Anselm: Die Lehre vom ,gerechten Krieg® als ethischer
Kompromif}, in: Handbuch der christlichen Ethik III, Frei-
burg/Basel/Wien 1983, 425—447.

Herzog, R., Koselleck, R. (Hg.): Epochenschwelle und Epo-
chenbewufitsein, Miinchen 1987.

Hildebrand, D. von: Metaphysik der Gemeinschaft. Untersu-
chungen tber Wesen und Wert der Gemeinschaft, Gesam-
melte Werke IV, hg. von d. Dietrich-von-Hildebrand-Ge-
sellschaft, Regensburg 1975.

Historikerstreit. Die Dokumentation der Kontroverse um die
Einzigartigkeit der nationalsozialistischen Judenvernichtung,
Miinchen 1987.

Hoffe, O.: Praktische Philosophie. Das Modell des Aristoteles,
Miinchen/Salzburg 1971.

—: Sittlichkeit, in: ders. (Hg.): Lexikon der Ethik, Miinchen
1977, 225-229.

—: Moral und Sitte, in: Lexikon der Ethik, a. a. O. 170 {f.

—: Ethik und Politik. Grundmodelle und -probleme der prakti-
schen Philosophie, Frankfurt a. M. 1979.

—: Sittlich-politische Diskurse. Philosophische Grundlagen -
Politische Ethik — Biomedizinische Ethik, Frankfurt a. M.
1981.

—: Sittlichkeit als Rationalitit des Handelns?, in: H. Schnidel-
bach (Hg.): Rationalitit. Philosophische Beitrige, Frankfurt
a. M. 1984, 141-173.

—: Politische Gerechtigkeit. Grundlegung einer kritischen Phi-
losophie von Recht und Staat, Frankfurt a. M. 1987.

—: Der kategorische Imperativ als Grundbegriff einer nor-
mativen Rechts- und Staatsphilosophie, in: R. Low (Hg.):
Oikeiosis. Festschrift fur Robert Spaemann, Weinheim 1987,
87-100.

—: Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln. Philosophi-
sche Versuche zur Rechts- und Staatsethik, Stuttgart 1988.

Honnefelder, L.: Die ethische Rationalitit der Neuzeit, in:

241

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Handbuch der christlichen Ethik I, Freiburg/Basel/Wien
1978, 19-45.

—: Praktische Vernunft und Gewissen, in: Handbuch der
christlichen Ethik III, Freiburg/Basel/Wien 1982, 19-43.

—: Die Begriindbarkeit des Ethischen und die Einheit der
Menschheit, in: G. Hunold, W. Korff (Hg.): Die Welt fir
morgen. Ethische Herausforderungen im Anspruch der Zu-
kunft, Miinchen 1986, 315-327.

—: Wahrheit und Sittlichkeit. Zur Bedeutung der Wahrheit in
der Ethik, in: E. Coreth (Hg.): Wahrheit in Einheit und
Vielheit, Diisseldorf 1987, 147-169.

—: Menschenwiirde und Menschenrechte. Christlicher Glaube
und die sittliche Substanz des Staates, in: K. W. Hempfer, A.
Schwan (Hg.): Grundlagen der politischen Kultur des We-
stens, Berlin/New York 1987, 239 -264.

Hoover, A. J.: The Gospel of Nationalism. German Patriotic
Preaching from Napoleon to Versailles, Stuttgart/Wiesbaden
1986.

Hornung, K.: Demokratisches Nationalbewufitsein als Erzie-
hungsziel?, in: K. Weigelt (Hg.): Heimat und Nation. Zur
Geschichte und Identitit der Deutschen, Mainz 1984, 238
253,

—: Nation/Nationalismus/Nationalstaat, in: W. Mickel (Hg.):
Handbuch zur Politikwissenschaft, Bonn 1986, 305—-309.
Horstmann, R. P. (Hg.): Seminar Dialektik in der Philosophie

Hegels, Frankfurt a. M. 1978.

Hourani, A.: Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939,
Cambridge 1983.

Hroch, M.: Das Erwachen kleiner Nationen als Problem der
komparativen Forschung, in: H. A. Winkler (Hg.): Nationa-
lismus, Konigstein 1978, 155-172.

Humboldt, W. von: Schriften zur Anthropologie und Ge-
schichte. Werke in 5 Binden, hg. von A. Flitner, K. Giel,
Darmstadt 21980.

Isensee, J.: Demokratischer Rechtsstaat und staatsfreie Ethik,
in: Essener Gespriche zum Thema Staat und Kirche 11,
Munster 1977, 92-120.

—:Staat (I-VII), in: Staatslexikon I1I, Freiburg/Basel/Wien
1987, 133-157.

Jaspers, K.: Die Schuldfrage. Zur politischen Haftung Deutsch-
lands, Minchen 1965 (Neuausgabe 1987).

242

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jeismann, K. E. (Hg.): Einheit — Freiheit — Selbstbestimmung.
Die Deutsche Frage im historisch-politischen Bewufitsein,
Bonn 1987.

Joachimsen, P.: Vom deutschen Volk zum deutschen Staat.
Eine Geschichte des deutschen Nationalbewufitseins, bearb.
u. fortges. von J. Leuschner, Géttingen 31956.

Kaiser, G.: Pietismus und Patriotismus im literarischen
Deutschland, Wiesbaden 1961.

Kamlah, W.: Probleme einer nationalen Selbstbesinnung, Stutt-
gart 1962.

Kamp, A.: Die politische Philosophie des Aristoteles und ihre
metaphysischen Grundlagen. Wesenstheorie und Polisord-
nung, Freiburg/Minchen 1985.

Kasper, W.: Kirche und neuzeitliche Freiheitsprozesse, in: Jah-
res- und Tagungsbericht der Gorres-Gesellschaft 1987, Koln
1988, 5-18.

Katz, D.: Nationalismus als sozialpsychologisches Problem, in:
H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus, K6nigstein 1978, 67—84.

Kehrer, G.: Einfihrung in die Religionssoziologie, Darmstadt
1988.

Kleger, H., Miller, A. (Hg.): Religion des Birgers. Zur Zivil-
religion in Amerika und Europa, Miinchen/Mainz 1986.

Klonne, A.: Zuriick zur Nation? Kontroversen zu deutschen
Fragen, Koln 1984.

Kluxen, K.: Vorlesungen zur Geschichtstheorie I. u. I, Pader-
born 1974, 1981.

Kluxen, W.: Ethik und Ethos, in: Philosophisches Jahrbuch 73
(1966) 339—355.

—: Ethik des Ethos, Freiburg/Miinchen 1974.

—: Uber die Moralitit staatlicher Normsetzung, in: Essener Ge-
sprache zum Thema Staat und Kirche 11, Minster 1977, 57-72.

—: Ethik und Ethos, in: Handbuch der christlichen Ethik II,
Freiburg/Basel/Wien 1978, 518 -532.

—: Gewalt und Gewaltanwendung. Philosophische Anmerkun-
gen zu einem aktuellen Thema, in: Die politische Meinung
209 (1983) 39— 50.

—: Humane Selbstbehauptung in der technischen Welt, in: Phi-
losophisches Jahrbuch 90 (1983) 335-344.

—: Fortpflanzungstechnologien und Menschenwiirde, in: Allge-
meine Zeitschrift fur Philosophie 11 (1986) 1-15.

—: Politische Kultur in Deutschland - Probleme, Sorgen, Hoff-

243

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nungen, in: J. Thesing, K. Weigelt (Hg.): Leitlinien politi-
scher Ethik. Christliche Verantwortung vor dem Hinter-
grund von Sikularismus und Wertkrise in Ost und West,
Melle 1988, 268-276.

—: Weltsicht des Atomzeitalters, in: U. Nerlich, T. Rendtorff
(Hg.): Nukleare Abschreckung — Politische und ethische In-
terpretationen einer neuen Realitit, Baden-Baden 1989, 241-
267.

Kohn, H.: Die Idee des Nationalismus. Ursprung und Ge-
schichte bis zur Franzosischen Revolution, Heidelberg 1950.

Korff, W.: Norm und Sittlichkeit. Untersuchungen zur Logik
der normativen Vernunft, 1973, Freiburg/Miinchen 21985.

—: Normen als Gestaltungstriger menschlichen Daseins, in:
Handbuch der christlichen Ethik I, Freiburg/Basel/Wien
1978, 114-125.

—: Ethik und Geschichte — Wolfgang Kluxens Untersuchungen
zur Ethik, in: Philosophisches Jahrbuch 89 (1982) 411-423.

—: Wie kann der Mensch glicken? Perspektiven der Ethik,
Miinchen 1985.

Koselleck, R.: Geschichte, in: O. Brunner, W. Conze, R. Ko-
selleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland II,
Stuttgart 1975, 647 ff.

—: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
Frankfurt a. M. 21984.

Koselleck, R., Stempel, W. D. (Hg.): Geschichte — Ereignis
und Erzihlung, Miinchen 1973.

Kosing, A.: Nation, in: Worterbuch der marxistisch-leninisti-
schen Philosophie, Berlin 1987, 353 -358.

Koslowski, P.: Gesellschaft und Staat. Ein unvermeidlicher
Dualismus, Stuttgart 1982.

- (Hg.): Die religiose Dimension der Gesellschaft. Religion
und ihre Theorien, Tubingen 1985.

Krings, H.: Die Tugend zwischen Gesetz und Freiheit. Eine
kritische Prifung des Begriffs ,Rechtsgehorsam® und ein
Beitrag zur Ethik der Demokratie, in: Jahres- und Tagungs-
bericht der Gorres-Gesellschaft 1987, Koln 1988, 34 —48.

—: Norm (L.), in: Staatslexikon IV, Freiburg/Basel/Wien 1988,
61-67.

Krings, H., Hoffe, O., Pieper, A.: Ethik, Ethos, in: Staatslexi-
kon II, Freiburg/Basel/Wien 1986, 397-412.

244

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krockow, Ch. Graf: Nationalismus als deutsches Problem,
Miinchen 1970.

—: Probleme kollektiver Identitit in der modernen Industriege-
sellschaft, in: W. Weidenfeld (Hg.): Nachdenken tiber
Deutschland. Materialien zur politischen Kultur der Deut-
schen Frage, Ko6ln 1985, 83-88.

Kihnhardt, L.: Die Universalitit der Menschenrechte, Bonn
1987.

Kuhnl, R.: Nation — Nationalismus — nationale Frage: Was ist
und was soll das? Koln 1986.

Kuhn, H.: Der Staat. Eine philosophische Darstellung, Miin-
chen 1967.

Langner, A.: Nationalismus in der Bundesrepublik. Gegen-
wartsaspekte der Demokratie, K6ln 1969.

Lemberg, E.: Nationalismus, 2 Bde, Reinbek bei Hamburg 1964.

Lenk, K.: Vom Widerspruch zur Apologie. Hegels Gesell-
schafts- und Staatstheorie, Frankfurt a. M. 1972.

—: Staatsgewalt und Gesellschaftstheorie, Miinchen 1980.

Lepsius, R. M.: Nation und Nationalismus in Deutschland, in:
H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus in der Welt von heute,
Koln 1982, 12-27.

Liebrucks, B.: Recht, Moralitit und Sittlichkeit bei Hegel, in:
M. Riedel (Hg.): Materialien zu Hegels Rechtsphilosophie 2,
Frankfurt a. M. 1975, 13-51.

Luckmann, Th.: Personliche Identitit, soziale Rolle und Rol-
lendistanz, in: O. Marquard, K. Stierle (Hg.): Identitit,
Munchen 1979, 293-313.

—: Uber die Funktion der Religion, in: P. Koslowski (Hg.): Die
religiose Dimension der Gesellschaft. Religion und ihre
Theorien, Ttbingen 1985, 26 —41.

Libbe, H.: Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu
threr Geschichte, Basel 1963.

—: Theorie und Entscheidung. Studien zum Primat der prakti-
schen Vernunft, Freiburg i. Br. 1971.

—: Geschichtsphilosophie und politische Praxis, in: R. Kosel-
leck, W. D. Stempel (Hg.): Geschichte — Ereignis und Er-
zihlung, Minchen 1973, 223 -240.

—: Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und
Pragmatik der Historie, Basel/Stuttgart 1977.

—: Praxis der Philosophie. Praktische Philosophie. Geschichts-
theorie, Stuttgart 1978.

245

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—: Philosophie nach der Aufklirung. Von der Notwendigkeit
pragmatischer Vernunft, Diisseldorf/Wien 1980.

—: Moral und Philosophie der Moral, in: G. Frey, ]. Zelger
(Hg.): Der Mensch und die Wissenschaften vom Menschen.
Die Beitrage des XII. Deutschen Kongresses fir Philosophie
in Innsbruck 1981, Innsbruck 1983, 545-555.

—: Religion nach der Aufklirung, Graz/Wien/Kéln 1986.

—: Historismus oder die Erfahrung der Kontingenz religioser
Kultur, in: W. Oelmiller (Hg.): Wahrheitsanspriiche der
Religionen heute? Paderborn 1986, 65-83.

Luhmann, N.: Funktion der Religion, Frankfurt a. M. 1977.

—: Grundwerte als Zivilreligion. Zur wissenschaftlichen Karrie-
re eines Themas, in: H. Kleger, A. Miller (Hg.): Religion
des Biirgers. Zivilreligion in Amerika und Europa, Min-
chen/Mainz 1986, 175—-194.

Maclntyre, A.: Geschichte der Ethik im Uberblick: Vom Zeit-
alter Homers bis zum 20. Jahrhundert, K6nigstein 1984.

—: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegen-
wart, Frankfurt/New York 1987.

Maluschke, G.: Philosophische Grundlagen des modernen Ver-
fassungsstaates, Freiburg/Miinchen 1982.

Marquard, O.: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie,
Frankfurt a. M. 21982.

Marquard, O., Stierle, K. (Hg.) : Identitit, Miinchen 1979.

Marx, W.: Hegels Phinomenologie des Geistes. Die Bestim-
mung ihrer Idee in ,,Vorrede“ und , Einleitung®, Frankfurt a.
M. 21981.

Maurer, R. K.: Hegel und das Ende der Geschichte, Freiburg/
Minchen 21980.

—: Zum Begriff der Kultur, in: R. Low (Hg.): Oikeiosis. Fest-
schrift fiir Robert Spaemann, Weinheim 1987, 171-187.

Mayer, T.: Prinzip Nation. Dimensionen der nationalen Frage,
dargestellt am Beispiel Deutschlands, Opladen 1984.

Meinecke, F.: Weltbirgertum und Nationalstaat. Studien zur
Genesis des deutschen Nationalstaates, Miinchen/Berlin 1928.

—: Die deutsche Katastrophe. Betrachtungen und Erinnerun-
gen, Wiesbaden 1946.

—: Vom geschichtlichen Sinn und vom Sinn der Geschichte,
Stuttgart 51951.

Mommsen, W.: Max Weber. Gesellschaft, Politik und Ge-
schichte, Frankfurt a. M. 21982.

246

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Noelle-Neumann, E., Kécher, R.: Die verletzte Nation. Uber
den Versuch der Deutschen, ihren Charakter zu indern,
Stuttgart 1987.

Nusser, K.-H.: Das Kriterium der Moralitat und die sittliche
Allgemeinheit. Zur Bestimmung von Moralitit und Rechts-
begriindung bei Kant und Hegel, in: Zeitschrift fur philoso-
phische Forschung 35 (1981) 552-563.

Oberreuter, H. (Hg.): Pluralismus. Grundlegung und Diskus-
sion, Opladen 1980.

Oelmiiller, W. (Hg.): Materialien zur Normendiskussion (1:
Transzendentalphilosophische Normenbegrindungen. 2:
Normenbegrindung — Normendurchsetzung. 3: Normen
und Geschichte), Paderborn 1978 ff.

Ottmann, H.: Individuum und Gemeinschaft bei Hegel. 1.:
Hegel im Spiegel der Interpretationen, Berlin/New York 1977.

Pannenberg, W.: Civil Religion? Religionsfreiheit und plurali-
stischer Staat: Das theologische Fundament der Gesellschaft,
in: P. Koslowski (Hg.): Die religiése Dimension der Gesell-
schaft. Religion und ihre Theorien, Tuibingen 1985, 63-75.

Pauli, H.: Einsicht und moralische Phantasie. Was leistet die
inhaltsbezogene Ethik? Regensburg 1986.

Pieper, A.: Ethik und Moral, Miinchen 1985.

Plessner, H.: Die verspitete Nation. Uber die politische Ver-
fuhrbarkeit birgerlichen Geistes, Frankfurt a. M. 1974.

—: Die Frage nach der Conditio humana. Aufsitze zur philoso-
phischen Anthropologie, Frankfurt a. M. 1976.

—: Abwandlungen des Ideologiegedankens, in: Zwischen Philo-
sophie und Gesellschaft. Ausgewihlte Abhandlungen und
Vortrige, Frankfurt a. M. 1979, 249-275.

—: Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthropo-
logie der geschichtlichen Weltansicht, in: Zwischen Philoso-
phie und Gesellschaft, a. a. O. 276 -363.

Preuf}, U. K.: Politische Verantwortung und Biirgerloyalitit,
Frankfurt a. M. 1984.

Primm, K.: Die Literatur des Soldatischen Nationalismus der
20er Jahre (1918-1933). Gruppenideologie und Epochen-
problematik 1. u. 2., Kronberg 1974.

Riedel, M.: Birgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel.
Grundprobleme und Struktur der Hegelschen Rechtsphilo-
sophie, Neuwied/Berlin 1970.

247

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- (Hg.): Rehabilitierung der praktischen Philosophie 1: Ge-
schichte — Probleme — Aufgaben, Freiburg i. Br. 1972.

- (Hg.): Materialien zu Hegels Rechtsphilosophie 2, Frankfurt
a. M. 1975.

—: Norm und Werturteil. Grundprobleme der Ethik, Stuttgart
1979.

—: Zwischen Tradition und Revolution. Studien zu Hegels
Rechtsphilosophie, erw. Neuausgabe Stuttgart 1982.

Ritter, J.: Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und
Hegel, Frankfurt a. M. 1969.

Rohe, K.: Zur Typologie politischer Kulturen in westlichen
Demokratien. Uberlegungen am Beispiel Grofibritanniens
und Deutschlands, in: H. Dollinger, H. Griinder, A. Han-
schmidt (Hg.): Weltpolitik Europagedanke Regionalismus,
Munster 1982, 581-595.

—: Die deutsche Einheit als Problem der politischen Kultur in
der Bundesrepublik Deutschland, in: K. E. Jeismann (Hg.):
Einheit — Fretheit — Selbstbestimmung. Die Deutsche Frage
im historisch-politischen Bewufitsein, Bonn 1987, 104—119.

Risen, J.: Strukturen historischer Sinnbildung, in: W. Weiden-
feld (Hg.): Geschichtsbewufitsein der Deutschen. Materia-
lien zur Spurensuche einer Nation, K6ln 1987, 52—64.

Scheler, M.: Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik. Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen
Personalismus, Gesammelte Werke 2, hg. von M. Scheler,
Bern *1954.

—: Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre, Gesam-
melte Werke 6, hg. von M. Scheler, Bern/Miinchen 21963.

—: Politisch-padagogische Schriften, Gesammelte Werke 4, hg.
von M. S. Frings, Bern/Miinchen 1982.

Schellong, D.: Was zihlt als Religion?, in: W. Oelmiller (Hg.):
Wahrheitsanspriiche der Religionen heute? Paderborn 1986,
134-155.

Scheuner, U.: Das Mehrheitsprinzip in der Demokratie (= Vor-
trige in der Rhein. Westfil. Akademie der Wissenschaften
191), Opladen 1973.

—: Nationalstaatsprinzip und Staatenordnung seit Beginn des
19. Jahrhunderts, in: Th. Schieder (Hg.): Staatsgriindungen
und Nationalititsprinzip, Miinchen/Wien 1974, 9-37.

Schieder, R.: Civil Religion. Die religiése Dimension der poli-
tischen Kultur, Gutersloh 1987.

248

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schieder, Th. (Hg.): Staatsgrindungen und Nationalititsprin-
zip, Miinchen/Wien 1974.

—: Typologie und Erscheinungsformen des Nationalstaats in
Europa, in: H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus, Kénigstein
1978, 119-137.

Schleiermacher, F.: Patriotische Predigten, hg. von W. Schotte,
Berlin 1935.

—: Ethik (1812/13) mit spiteren Fassungen der Einleitung, Gi-
terlehre und Pflichtenlehre, auf der Grundlage der Ausgabe
von O. Braun, hg. u. eingel. von H. J. Birkner, Hamburg 1981.

Schnidelbach, H.: Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Pro-
bleme des Historismus, Freiburg/Miinchen 1974.

—: Philosophie in Deutschland 1831-1933, Frankfurt a. M. 1983.

—: Philosophie, in: E. Martens, ders. (Hg.): Philosophie — ein
Grundkurs, Reinbek bei Hamburg 1985, 37-76.

—: Was ist Neoaristotelismus?, in: W. Kuhlmann (Hg.): Mora-
litit und Sittlichkeit. Das Problem Hegels und die Diskurs-
ethik, Frankfurt a. M. 1986, 38—63.

—: Vernunft und Geschichte. Vortrige und Abhandlungen,
Frankfurt a. M. 1987.

Schuetrumpf, E.: Die Analyse der Polis durch Aristoteles, Am-
sterdam 1980.

Schulz, E.: Die deutsche Nation in Europa, Bonn 1982.

Schwarz, H.-P.: Patriotismus in Europa aus der Sicht der Zeit-
geschichte, in: K. Weigelt (Hg.): Patriotismus in Europa,
Bonn 1988, 21-45.

Schweitzer, C. Ch. (Hg.): Die deutsche Nation. Aussagen von
Bismarck bis Honecker. Dokumentation, Koln 1976.

Schwemmer, O.: Der Universalititsanspruch der Vernunft und
der Wandel moralischer Erfahrungen. Philosophische Be-
merkungen zum Werte- und Normenwandel, in: W. Kluxen
(Hg.): Tradition und Innovation. XIII. Deutscher Kongref§
tir Philosophie 1984, Hamburg 1988, 201-218.

Seton-Watson, H.: Nations and States. An Enquiry into the
Orrigins of Nations and the Politics of Nationalism, London
1977.

Simon, J.: Das Neue in der Geschichte, in: Philosophisches
Jahrbuch 79 (1972) 269-287.

~: Moral oder Gerechtigkeit? Uberlegungen zu einem Grund-
problem der metaphysischen Ethik, in: H. Nagl-Docekal

249

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Hg.): Uberlieferung und Aufgabe. Festschrift fiir E. Hein-
tel, Wien 1982, 195-211.

Sontheimer, K.: Antidemokratisches Denken in der Weimarer
Republik, Miinchen 1968.

Spaemann, R.: Rousseau — Biirger ohne Vaterland. Von der Po-
lis zur Natur, Miinchen 1980.

—: Einfihrung, in: Peter Koslowski: Staat und Gesellschaft. Ein
unvermeidlicher Dualismus, Stuttgart 1982, XV-XVIII.

—: Moral und Gewalt, in: Philosophische Essays, Stuttgart
1983, 151-184.

—: Funktionale Religionsbegriindung und Religion, in: P. Kos-
lowski (Hg.): Die religiose Dimension der Gesellschaft. Re-
ligion und ihre Theorien, Tibingen 1985, 9-25.

—: Uber den Begriff der Menschenwiirde, in: Das Natiirliche
und das Verniinftige, Miinchen 1987, 77-106.

—: Universalismus oder FEurozentrismus, in: K. Michalski
(Hg.): Europa und die Folgen. Castelgandolfo-Gespriche
1987, Stuttgart 1988, 313 -322.

Spann, O.: Gesellschaftslehre, Gesamtausgabe 4, hg. von W.
Heinrich, H. Riehl, R. Spann, F. A. Westphalen, Graz #1969.

Steffani, W.: Pluralistische Demokratie. Studien zur Theorie
und Praxis, Opladen 1980.

Sternberger, D.: Drei Wurzeln der Politik, Frankfurt a. M. 1978.

—: Die Stadt als Urbild, Frankfurt a. M. 1985.

—: Verfassungspatriotismus, Frankfurt a. M. 1990.

Sulzbach, W.: Imperialismus und Nationalbewufltsein, Frank-
furt a. M. 1959.

Taylor, Ch.: Hegel, Frankfurt a. M. 1978.

Tibi, B.: Vom Gottesreich zum Nationalstaat. Islam und pan-
arabischer Nationalismus, Frankfurt a. M. 1987.

Tugendhat, E.: Probleme der Ethik, Stuttgart 1984.

Ullmann, W.: Individuum und Gesellschaft im Mittelalter,
Gottingen 1974.

Waldenfels, B.: Die Herkunft der Normen aus der Lebenswelt,
in: W. Kluxen (Hg.): Tradition und Innovation. XIII. Deut-
scher Kongref fiir Philosophie 1984, Hamburg 1988, 219-
235,

Walser, M.: Uber Deutschland reden, Frankfurt a. M. 1988.

Weber, M.: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrif§ der verste-
henden Soziologie, hg. von J. Winckelmann, Kéln/Berlin
1964.

250

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weber-Schifer, P.: Einfihrung in die antike politische Theorie.
Von Platon bis Augustinus, Darmstadt 1976.

Weidenfeld, W.: Die Frage nach der Einheit der deutschen Na-
tion, Miinchen 1981.

— (Hg.): Die Identitit der Deutschen. Fragen, Positionen, Per-
spektiven, Minchen/Wien 1983.

- (Hg.): Nachdenken uber Deutschland. Materialien zur poli-
tischen Kultur der Deutschen Frage, Koln 1985.

- (Hg.): Geschichtsbewufitsein der Deutschen. Materialien zur
Spurensuche einer Nation, Koln 1987.

Weidenfeld, W., Zimmermann, H. (Hg.): Deutschland-Hand-
buch. Eine doppelte Bilanz 1949-1989, Bonn 1989.

Weigelt, K. (Hg.): Heimat und Nation. Zur Geschichte und
Identitat der Deutschen, Mainz 1984.

— (Hg.): Patriotismus in Europa, Bonn 1988.

Weizsicker, R. von: Von Deutschland aus. Reden des Bundes-
prasidenten, Minchen 1987.

Willms, B.: Die totale Freiheit. Fichtes politische Philosophie,
Ko6ln/Opladen 1967.

—: Die Deutsche Nation, Koln 1982.

—: Idealismus und Nation. Zur Rekonstruktion des politischen
Selbstbewufitseins der Deutschen, Paderborn 1986.

Winkler, H. A. (Hg.): Nationalismus, Konigstein 1978.

—: Der Nationalismus und seine Funktionen. Einleitung, in:
ders. (Hg.): Nationalismus, a. a. O. 5-46.

- (Hg.): Nationalismus in der Welt von heute, K5ln 1982.

Wittram, R.: Nationalismus und Sikularisation. Beitrige zur
Geschichte und Problematik des Nationalgeistes, Liineburg
1949.

Wolffsohn, M.: Ewige Schuld? 40 Jahre deutsch-judisch-israe-
lische Beziehungen, Miinchen 1988.

Zenner, M.: Die Nation im Denken Ernest Renans, in: K. Klu-
xen, W. J. Mommsen (Hg.): Politische Ideologien und natio-
nalstaatliche Ordnung. Studien zur Geschichte des 19. u. 20.
Jahrhunderts, Miinchen/Wien 1968, 219-238.

Zimmerli, W. Chr.: Normativitit des Gewesenen im Wandel

der Wertbeziehungen. Zum Zusammenhang von Genese und

Geltung in der Normenlegitimation, in: W. Oelmiiller

(Hg.): Normen und Geschichte. Materialien zur Normen-

diskussion 3, Paderborn 1979, 202-219.

251

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783405006751 - am 17.01.2026, 14:37:11.



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personenregister

Almond, G. 198

Alter, P. 20,123, 143,176,181-183

Anderson, B. 20, 23, 51, 125

Apel, K. O. 18, 223

Aristoteles 19, 24 f., 29-40, 43,
61, 71 f., 80, 97, 104, 150

Ashkenasi, A. 128

Augustus 42

Baumgartner, H. M. 90, 97,
110-115

Becker, W. 67, 75, 208

Behrmann, G. C. 182, 205

Bellah, R. 202

Bien, G. 30, 32, 34, 37 {., 44, 80,
97

Bismarck, O. von 148

Bobbio, N. 68 f.

Bockenforde, E. W. 93, 202

Bohler, D. 18, 223

Braun, E. 111

Brunner, O. 110, 185

Bubner, R. 18, 68, 97, 107

Conze, W. 110, 185
Coreth, E. 100

Dann, O. 54

Deutsch, K. W. 51, 128, 173
Dierse, U. 46, 120, 185
Dollinger, H. 199
Durkheim, E. 188

Fenske, H. 40, 43, 50, 165
Fetscher, 1. 68
Fichte, J. G. 191f.

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1.

Forschner, M. 140, 158
Fraenkel, E. 205
Frey, G. 97

Gabriel, O. W. 198
Gawlick, G. 48

Gehlen, A. 85

Gollwitzer, H. 151
Greiffenhagen, M. u. S. 200
Griinder, H. 199

Griinder, K. 46
Guggenberger, B. 90

Habermas, J. 16{f., 91, 201, 206,
218f., 222

Haittich, M. 24, 73, 231

Hanschmidt, A. 199

Hartmann, K. 34

Hegel, G. W. F. 25, 57-71, 73,
81, 84, 86, 94, 97, 135, 145,
179, 205

Heintel, E. 90

Hempfer, K. W. 18

Henrich, D. 61, 206

Herder, J. G. 55

Hertz, A. 174

Hitler, A. 181

Hobbes, Th. 48, 86

Hoffe, O. 16, 18 {., 38, 40, 140,
158

Hoffmeister, J. 62

Honnefelder, L. 18, 72, 78 {., 96,
100, 103

Hornung, K. 120

Hroch, M. 122

Humboldt, W. von 106

253



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Isensee, J. 87, 149

Jaspers, K. 23
Jeismann, K. E. 22, 182

Kaiser, G. 188

Kamlah, W. 24, 181

Kant, . 61, 76 £., 95

Kasper, W. 75

Kehrer, G. 188

Kleger, H. 201, 207

Kluxen, K. 121

Kluxen, W. 14f., 18, 26, 44, 76,

84f., 88, 91, 97, 100, 103, 105,

109, 149, 169, 178, 223

Kocher, R. 22, 134, 168, 211, 227

Kohn, H. 55, 121

Konstantin 42

Korff, W. 18, 26, 97
Koselleck, R. 25, 110, 185
Koslowski, P. 81, 93, 189, 201
Krings, H. 19

Kriton 158

Krockow, Chr. Graf 21
Kuhlmann, W. 16, 18, 222

Lauth, R. 191

Lemberg, E. 24, 53, 150, 183 f.

Lepsius, R. M. 24

Luckmann, Th. 189

Libbe, H. 14, 18, 23, 90, 107,
126, 137 f., 185 £., 189,
190-192, 194, 202 f.

Luhmann, N. 206

Maclntyre, A. 41
Marquard, O. 18
Martens, E. 14
Marx, W. 67
Massing, P. 205

Mayer, T. 20 {., 24, 52, 126, 131,

149, 175 f.
Meinecke, F. 120, 165
Mertens, D. 40, 43 f., 50, 165
Michalski, K. 192

254

Mickel, W. 90, 120, 179, 205
Moltmann, J. 203
Mommsen, W. J. 121
Montesquieu, Ch. 63
Miiller, A. 201, 207

Nagl-Docekal, H. 90

Nerlich, U. 178

Noelle-Neumann, E. 22, 134,
168, 211, 227

Oberreuter, H. 205
Oelmiiller, W. 90, 188, 194
Ottmann, H. 68

Papcke, S. 151

Pieper, A. 19

Platon 37, 158f., 161f.

Plessner, H. 82f., 135, 139, 148,
165, 185

Preuf, U. K. 162

Radermacher, H. 111

Rath, H. 46, 120

Rebel, K. 223

Reinhard, W. 41, 43, 50, 165
Renan, E. 121

Rendtorff, T. 178

Riedel, M. 62, 66, 68 f., 81
Ritter, J. 33, 35 ., 38, 46, 59, 61
Rohe, K. 22, 199, 221
Rolfes, E. 19, 30, 32, 80
Rosen, K. 40, 43, 50, 165
Rousseau, J. J. 202

Risen, J. 111 f.

Schellong, D. 188

Scheuner, U. 149

Schieder, R. 201

Schieder, Th. 125

Schleiermacher, F. 159, 161

Schnidelbach, H. 14, 16, 102

Schwan, A. 18

Schwarz, H. P. 163, 165, 168,
176f., 180

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwemmer, O. 103

Schrey, H. H. 202

Schulz, E. 175

Schulze, H. 219

Schulze, P. 128

Simon, J. 90, 110

Sokrates 158-163

Spaemann, R. 78, 84, 93, 102, 189
Steffani, W. 205

Sternberger, D. 34, 160, 172

Thesing, J. 149
Thukydides 177

Ullmann, W. 48

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1.

Verba, S. 198

Weber, Max 165

Weber-Schifer, P. 41f.

Weidenfeld, W. 24, 151 f.

Weigelt, K. 73, 149, 163, 232

Weizsicker, R. von 13, 160

Willms, B. 29

Winkler, H. A. 20, 24, 122, 125,
181

Woyke, W. 179

Zelger, J. 97
Zenner, M. 121

255



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sachregister

Allgemeinheit und Konkretion
60f., 67, 99, 101, 106, 108 f.,
116, 132, 139, 144, 148 ff,,
154, 165, 222-226

Demokratie 52, 54, 56, 128,
148 f., 174, 225, 229, 233
Deutschland, Deutscher-Sein 13,
22,148 f., 170 ff., 178, 210-234

Ethik, Moralphilosophie 14-17,
19, 37 ff., 61, 67, 73, 97, 103,
109 f., 153 ff., 171, 197, 223

Ethos 16-19, 24ff., 119, 35-39,
61, 721f., 85f., 97-109, 111f.,
114-118, 1291f., 137-145,
151-154, 1711., 219, 222-225

Freiheit 43, 52, 58-61, 63f.,
66-69, 751., 781., 88, 92f., 95,
102, 117, 145f., 148, 169,
205f., 233

Gerechtigkeit 15, 32, 87, 176,
187, 206

Geschichte 16f., 23, 58-61, 63 f.,
66, 109-118, 121, 125 ff.,
132-143, 147, 152 f., 191 {.,
200 f., 218-221, 226, 233

Geschichtlichkeit 26, 107-113,
115, 131 f., 139, 152, 154

Gesellschaft 39, 56, 59 f., 71 ff.,
79-86, 93 ff., 104 ff., 117, 119,
127-131, 142, 152 {., 166, 194,
196 f., 205, 208

Gut leben 16, 31f., 37, 40, 72,

256

80, 85, 87 ff., 92, 94, 99, 101,
105, 108, 114, 137, 144,

160 ff., 166, 178, 184, 196,
219, 227 ff.

Identitit, Identifikation 13, 21,
27,551, 1281., 138-141, 145,
147, 1511., 169-172, 175f.,
178f., 186f., 197, 201, 206,
209, 2191f., 227

Ideologie 183-187, 191f., 194f,,
197

Institutionen 16, 36-39, 59, 66,
68, 81 f., 85 £., 92, 100, 110,
136, 140, 147, 154, 214, 216,
218, 221

Legalitit 89-92, 194, 203

Legitimation, Legitimitit 50,
54f., 68, 79, 88, 90 f., 126,
128, 134, 153 ., 169 {., 176,
182, 195 {., 202, 208 f., 229

Loyalitit 22, 44, 48 {., 56, 71,
151, 161, 174 {., 183, 202, 209,
216, 229, 234

Menschenwiirde 76-80, 83f.,
89f., 921ff., 98, 101f., 141, 143,
147, 169, 221

Moralitit 16 f., 25 f., 32, 37, 39,
58-61, 65, 67 ff., 72-77, 84 ff.,
88-92, 95, 97, 99 {., 102 ff.,
114, 117, 130, 139, 143, 153 f.,
156, 166 f., 178, 193 f., 222-225

Nation 20-26, 45 {., 50-57, 66 {.,

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

69, 71-74, 119-133, 134 {f.,
140, 143-154, 163-167, 170 {.,
174-182, 186 £., 193 {., 198 bis
201, 208 ff., 219-222, 224,
226-231

Nationalbewufitsein, Nationalge-
fiihl 24, 151, 154, 158, 164,
166f1., 170, 172, 2151f., 227-232

Nationalcharakter 62f., 134ff.,
145, 199 f.

Nationalismus 21-56, 143, 146f.,
164, 180-195

Nationalstaat 126, 128f., 145,
150f., 153f1., 163f., 173-177,
209, 227-230, 233

Natur 23, 31, 33, 35, 41, 56, 60,
81, 95 f., 105, 107, 109, 114 f.,
130 £, 134 ff., 143-146, 160,
169, 200 f.

Naturalisierung 125, 193

Neoaristotelismus 16 f., 71, 98,
151, 224

Partizipation 47, 52 {., 55, 69,
181, 229

Patriotismus 22, 65, 68, 153 f.,
156, 158-180, 210, 216, 229-234

Philosophie 14, 65

Pluralismus, pluralistisch 43, 86,
89, 101, 132, 149, 170, 186,
194, 196, 205 ff., 224

Polis 20 f., 24 {., 29-40, 56, 58,
64,71 f., 81, 140, 149 {., 163,
165, 167

Recht 32, 35 f., 42 f., 48, 58 {.,
62, 66, 68, 73, 86 f., 90-94,
149, 166, 169, 175

Rechte, Menschenrechte 48 ff.,
61,69, 77 ff., 86 f., 92 {.,

101 ff., 128, 149, 175, 179,
193, 221

Religion 47, 49, 58, 64 {., 72,
121, 125, 148, 184 f., 188-192,
201-204, 212 f.

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1.

Rolle 82 ff., 105, 139, 141

Selbstbestimmung 52, 55, 75, 96,
101-104, 123f., 126, 1281,
175, 182, 209

Sitte 35-38, 44, 49, 51, 64, 81 f{.,
84, 97, 140

Sittlichkeit 16 f., 22, 25 £., 39,
56, 57-61, 65-73, 75, 84 ff.,
90-94, 96 f., 129 f., 141, 144 {,
147, 151, 153, 166, 172, 193 {.,
223 ff., 227 f.

Solidaritit 22, 56, 134, 151, 158,
165, 167, 206, 209, 233 f{.

Souverinitit 44 {., 47 {., 50, 53,
173, 175

Sprache 23, 32 {., 44, 49, 51, 55,
80, 84, 106, 123 f., 126 f.,

130 f., 140, 150, 153, 191, 194,
224

Staat 31f1., 34, 38ff. 42, 441,
47-52, 55, 58-69, 711f., 78, 81,
86-95, 119, 126-129, 140,
1491f., 153, 164-167, 170, 175,

- 196, 205, 218, 227-231

Subjektivitit 37, 58-61, 68, 71,

73, 751£., 79, 83, 96, 102, 162

Totalisierung, totalitir 21, 90,
93, 143, 146 f., 164, 193 {., 203

Tradition 22, 38, 71, 81 {., 86,
94, 100, 105, 110 f., 116 f.,
121, 123, 133, 136, 138, 147 f.,
186, 198, 207, 209, 221

Universalismus 15 ff., 148, 154,
164 f., 222-226, 232

Verfassungspatriotismus 149,
154, 172, 177, 180, 187, 231 ff.

Vernunft, verniinfug 16ff., 321,
39, 60, 66f., 69, 75f., 90,

257



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

95f., 98, 101f., 107ff., 1131.,

1161., 132, 145, 152, 185, 219,

2224f.
Verteidigung 49, 80, 129, 134,
156, 168-180, 216, 229
Vertrag 48 ff., 60, 68, 81
Volkisch 56, 186
Volk 49 ff., 55 f., 57, 62 {f., 66,

258

69, 94, 123, 126 {., 140, 146,
191, 193, 200

Volksgeister 25, 57, 62-67, 70,
71,73

Volkssouverinitit 47, 52, 128,
153, 181, 229

Widerstandsrecht 48, 92

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reihe: Praktische Philosophie

Die Binde 1 bis 28 sind kartoniert;
ab Band 29 erscheint die Reibe in festen Einbinden

10:
11:

12:
13:

14:

15:

16:

17:

18:
19:

20:

: Ingrid Craemer-Ruegenberg: Moralsprache und Moralitit.

Zu Thesen der Sprachanalytischen Ethik
Otfried Hoffe: Strategien der Humanitit
Beat Sitter: Dasein und Ethik. Zur Theorie der Eksistenz

: Claus Giinzler: Anthropologische und ethische Dimensio-

nen der Schule. Lernzieldruck und Lebenshilfe

: Lewis White Beck: Akteur und Betrachter
: John Rawls: Gerechtigkeit als Fairnef§
: Reinhard B. Nolte: Einfilhrung in die Sprechakttheorie

John R. Searles

: Martin Rhonheimer: Politisierung und Legitimititsentzug.

Totalitire Kritik der parlamentarischen Demokratie
Annemarie Pieper: Pragmatische und ethische Normenbe-
grundung

Hans Michael Baumgartner (Hg.): Prinzip Freiheit
Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen
Philosophie. Untersuchungen zu Hegels Jenaer Philosophie
Hermann Krings: System und Freiheit. Aufsitze
Friedhelm Briiggen: Strukturen pidagogischer Handlungs-
theorie

Anselm Winfried Miiller: Praktisches Folgern und Selbst-
gestaltung nach Aristoteles

Stephan Strasser: Jenseits des Burgerlichen. Ethisch-politi-
sche Meditationen fur diese Zeit

Ginther Maluschke: Philosophische Grundlagen des de-
mokratischen Verfassungsstaates

Hans Poser (Hg.): Philosophische Probleme der Hand-
lungstheorie

Ridiger Bittner: Moralisches Gebot oder Autonomie
Monika Riedinger: Das Wort ,gut“ in der angelsichsi-
schen Metaethik

Kristian Kuhl: Eigentumsordnung als Freiheitsordnung.
Zur Aktualitit von Kants Rechts- und Eigentumslehre

https://dol.org/10.5771/9783485096751 - am 17.01.2026, 14:37:1. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21:
22;

23:

24:

25:

26:

27:

28:

29:
30.

31:
32;
33:
34:

35:

36:
37
38:

39:
40:

41:

42:

Wolfgang Leidhold: Ethik und Politik bei Hutcheson
Andreas Kamp: Die politische Philosophie des Aristoteles
und ihre metaphysischen Grundlagen

Gerhard Krimling: Die systembildende Rolle von Asthetik
und Kulturphilosophie bei Kant

G. E. M. Anscombe: Absicht

Karl-Heinz Nusser: Kausale Prozesse und sinnerfassende
Vernunft. Max Webers philosophische Fundierung der So-
ziologie und der Kulturwissenschaften

Matthias Kaufmann: Recht ohne Regel? Die philosophi-
schen Prinzipien in Carl Schmitts Staats- und Rechtslehre
Matthias Lutz-Bachmann: Geschichte und Subjekt. Zum
Begriff der Geschichtsphilosophie bei Kant und Marx
Lukas K. Sosoe: Naturalismuskritik und Autonomie der
Ethik. Studien zu G. E. Moore und J. S. Mill

Karl Schuhmann: Husserls Staatsphilosophie

Walter Pfannkuche: Platons Ethik als Theorie des guten
Lebens

Edmund Sandermann: Die Moral der Vernunft. Transzen-
dentale Handlungs- und Legitimationstheorie bei Kant
Thomas Nisters: Kants Kategorischer Imperativ als Leit-
faden humaner Praxis

Markus Hilmar Worner: Das Ethische in der Rhetorik des
Aristoteles

Javier Muguerza: Ethik der Ungewiflheit

Dirko Thomsen: ,Techne als Metapher und als Begriff der
sittlichen Einsicht. Zum Verhiltnis von Vernunft und Na-
tur bei Platon und Aristoteles

Johannes Drescher: Gliick und Lebenssinn

Donate Kluxen-Pyta: Nation und Ethos

Alfred Langewand: Moralische Verbindlichkeit oder Er-
ziehung. (J. Fr. Herbart)

Eric Voegelin: Die Neue Wissenschaft der Politik

Javier Muguerza (Hg.): Ethik aus Unbehagen. 25 Jahre
ethische Diskussion in Spanien

Jan Cattepoel: Dimonie und Gesellschaft. Seren Kierke-
gaard als Sozialkritiker und Kommunikationstheoretiker
Wolfgang Enderlein: Abwigung in Recht und Moral

Verlag Karl Alber, Freiburg/Minchen

https://dol.org/10.5771/9783405096751 - am 17.01.2026, 14:37:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783495996751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung
	a) „Nation“ als Gegenstand der philosophischen Ethik
	b) Die Besonderheit des Themas Nation
	c) Eine Ethik der Nation?

	I. Philosophiegeschichtliche Vorgaben
	1. Das Ethos in der Polis: Aristoteles
	a) Die Polis
	b) Das Ethos in der Polis

	2. Von der Polis zur Nation
	a) Von der Polis bis zur „Sattelzeit“
	b) Der Begriff der Nation
	c) Die Durchsetzung des Nationbegriffs

	3. Sittlichkeit und Nation: Hegels Volksgeister
	a) Sittlichkeit
	b) Die Volksgeister


	II. Eine Ethik der Nation
	A. Der ethische Ansatz
	1. Individuum, Staat, Gesellschaft
	a) Das Individuum
	b) Die Gesellschaft
	c) Die Sittlichkeit der Gesellschaft
	d) Der Staat
	e) Die Sittlichkeit des Staates
	f) Staat und Gesellschaft

	2. Ethos
	a) Begriff des Ethos
	b) Moralität im Ethos
	c) Ethos, Gesellschaft, Staat

	3. Ethos und Geschichte
	a) Geschichtlichkeit des Ethos
	b) „Geschichte“ und „Geschichtlichkeit“
	c) Geschichte als Konstrukt


	B. Ethos und Nation
	1. Begriffsbestimmung
	a) Charakteristika von „Nation“
	b) Nation, Gesellschaft, Staat
	c)  harakteristika von Nation in ethischer Perspektive

	2. Nation, Geschichte, Ethos
	a) Geschichtliche Prägung
	b) Geschichte und Selbstverständnis
	c) Identität
	d) Naturwüchsigkeit, Anspruch und Affirmation
	e) Nationspezifisches


	III. Einzelprobleme
	1. Patriotismus
	a) Treue zur Herkunft
	b) Patriotismus und Nation
	c) Patriotismus im „Ernstfall“

	2. Nationalismus
	a) Begriff des Nationalismus
	b) Nationalismus als Integrationsideologie
	c) Nationalismus als Ersatzreligion
	d) Nationalismus als Totalisierung

	3. Politische Kultur, Zivilreligion, Konsens und nationale Identität
	a) Politische Kultur
	b) Zivilreligion
	c) Konsens
	d) Nationale Identität

	4. Westdeutsche Bundesrepublik Deutschland
	a) Deutsche Spezifitäten im „ W ertewandel“
	b) Der Wertetransfer
	c) Universalistischer Individualismus
	d) Nationalbewußtsein



	Literaturverzeichnis
	Personenregister
	Sachregister

