7. Evangelisches Menschenbild

Wer wir sind, entscheidet sich daher primédr an dem, was uns zuge-
spielt wird und was wir auf dieser Basis fiir andere werden — fiir ande-
re Menschen, fiir andere Geschopfe, und fiir Gott. Was das sein wird,
ist nicht festgelegt durch ein Wesen, das Menschen haben, oder eine
Natur, die sie sind, sondern wir werden es durch die Moglichkeiten,
die uns zugespielt werden und die uns zur Autonomie und eigenver-
antwortlichen Selbsténdigkeit provozieren: Sie ermdglichen uns, so
oder anders zu leben, aber sie nétigen uns auch dazu.

Menschen kénnen und miissen selbstédndig und in eigener Verantwor-
tung entscheiden, wer sie sein und wozu sie werden wollen. Insofern
ihnen diese Moglichkeiten und diese Unvermeidlichkeit bewusst wer-
den, sind sie Gewissenswesen. Das besagt, dass das Gewissen nicht
nur als Vollzug eines Urteils {iber den moralischen Wert einer Hand-
lung zu verstehen ist, wie es Thomas von Aquin definierte,'”’ sondern
dass das Gewissen eine Form des Mit-Wissens mit sich selbst (con-
scientia) ist, in der sich der Mensch in bestimmter Weise weil3, indem
er sich auf etwas anderes als sich selbst hin relativiert. Als Gewissen
sieht der Mensch nicht sich selbst, sondern etwas anderes als die maf3-
gebliche Instanz seines Lebens an, sieht sich also so, wie er von dieser
(seiner Vermutung oder Uberzeugung nach) angesehen wird.

So verstanden haben Menschen kein Gewissen, sondern sie sind es,
d.h. als Gewissen kennen sie sich als die, die aufgrund des jeweiligen
Wissens um ihre Situation im Bezug auf eine von ihnen unterschiede-
ne Instanz so oder anders leben kénnen, aber auch nicht vermeiden

Wihlen, Entscheiden und Handeln. Wie sich niemand selbst zum Erben machen
kann, sondern nur, wenn er Erbe wird, sich dazu verhalten, sein Erbe also anneh-
men oder ablehnen kann, so kann sich auch niemand zum Ort der Gegenwart Got-
tes machen, sondern sich nur deshalb, weil er dazu wird, in Zustimmung oder Ab-
lehnung dazu verhalten.

101 S.Th. /II q.19 a.5. Vgl. L. Honnefelder, Conscientia sive ratio. Thomas von
Aquin und die Entwicklung des Gewissensbegriffs, in: J. Szovérffy (Hrsg.), Mit-
telalterliche Komponenten des europdischen BewuBtseins. Mittelalterliches Kol-
loquium im Wissenschaftskolleg zu Berlin, Berlin 1983, 8-19.

48

- am 17.01.2026, 11:00:29.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnen, so oder anders zu leben. Sie sind Gewissen, insofern sie um
die Moglichkeit und Unausweichlichkeit von Entscheidungen wissen,
denen sie sich angesichts der ihnen zugespielten Moglichkeiten nicht
entziehen kdnnen und fiir die sie eben deshalb anderen gegeniiber die
Verantwortung tragen. Der letzte Rekursgrund in Angelegenheiten,
die Menschen selbst zu verantworten haben, sind daher sie selbst als
Gewissen: <Auch wenn andere anders kdnnten: Ich kann nicht anders.
Als Gewissen sind Menschen nicht beliebig frei, sondern in spezifi-
scher Weise gebunden: Sie konnen nicht alles Mogliche in gleich
giiltiger Weise, sondern manches gerade nicht, auch wenn das im
Prinzip nicht unméglich ist und von anderen tatsdchlich auch getan
wird. Jeder ist als Gewissen daher gebunden, aber nicht jeder inhalt-
lich in derselben Weise. Luthers notorischer Rekurs auf sein Gewissen
am 18. April 1521 auf dem Reichstag zu Worms war keine heroische
Manifestation seiner Freiheit, unter identischen Umstidnden auch an-
ders zu konnen, sondern gerade umgekehrt Ausdruck seiner Bindung,
auch unter anderen Umstdnden nicht anders zu konnen, weil sein
«Gewissen in den Worten Gottes gefangen ist».'" Gewissen und Wort
Gottes fallen damit gerade nicht zusammen. Der Ruf des Gewissens
ist nicht gleichzusetzen mit der Stimme Gottes,'” sondern die Aus-
richtung des Gewissens am Wort Gottes ist gerade das, was sich nicht

102 M. Luther, WA 7, 838, 6-9: «Victus sum scripturis a me adductis et capta consci-
entia in verbis dei, revocare neque possum nec volo quicquam, cum contra con-
scientiam agere neque tutum neque integrum sit.» Nach der Ubersetzung in: M.
Luther, Ausgewihlte Schriften, hrsg. von K. Bornkamm und G. Ebeling, Bd. I:
Aufbruch zur Reformation, Frankfurt a. M./Leipzig 1995, 269: «Wenn ich nicht
durch Schriftzeugnisse oder einen klaren Grund widerlegt werde — denn allein
dem Papst oder den Konzilien glaube ich nicht; es steht fest, dass sie hdufig geirrt
und sich auch selbst widersprochen haben —, so bin ich durch die von mir ange-
fiihrten Schriftworte tiberwunden. Und da mein Gewissen in den Worten Gottes
gefangen ist, kann und will ich nichts widerrufen, weil es gefahrlich und unmog-
lich ist, etwas gegen das Gewissen zu tun. Gott helfe mir. Amen.»

103 Es ist eben nicht so, dass der Mensch im Gewissen zwangsldufig das Echo der
Stimme Gottes verndhme, wie J. H. Newman meinte, oder dass sich in ihm das
gottliche Gesetz manifestierte, dem jeder Mensch gehorchen muss. Dazu ist die
faktische Vielfalt dessen, was Menschen als ihre Gewissensbindung oder Gewis-
sensbestimmung zum Ausdruck bringen, viel zu grofl und zu widerspriichlich.

49

- am 17.01.2026, 11:00:29.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von selbst versteht. Niemand muss daher lernen, ein Gewissen zu sein,
wohl aber, sich als Gewissen an Gottes Wort zu orientieren und sich
von ihm und nicht von etwas anderem bestimmen zu lassen.

Das Gewissen als letzter Rekursgrund eigener Verantwortung ist des-
halb nicht als solches religios, kein Inbegriff absoluter Werte gottli-
chen Ursprungs und kein allgemeinmenschliches Organ zur Wahr-
nehmung des eigenen Gottesbezugs. Es ist das schon deshalb nicht,
weil es gar kein besonderes Organ ist, sondern den Menschen in einer
bestimmten Selbstwahrnehmung bezeichnet, in der er sich von etwas
unterscheidet, an dem er sein Leben orientiert: als das zur Eigen-
verantwortung gendtigte Moglichkeitswesen, das verantworten muss,
was es tut, weil es angesichts der ihm zugespielten Moglichkeiten
immer mehr kénnte, als es tatsdchlich tun kann, und sich durch sein
faktisches Verhalten Moglichkeiten unzugéinglich macht, die ihm
zugénglich gewesen wéren, aber jetzt nicht mehr sind.

Weil es den ganzen Menschen in bestimmter Hinsicht meint, tritt das
Gewissen nicht eigenstéindig oder isolierbar als besonderes anthropo-
logisches Phanomen auf, sondern ist stets mitwissende Begleiterschei-
nung des Fiihlens, Wissens, Wollens und Begehrens der Menschen,
durch die sich ihr Selbstbild im Licht dieser sich stindig verdndernden
Lebensphédnomene bildet. Diese Begleiterscheinung ist weder intrin-
sisch religios noch wesentlich nichtreligios. Sie bietet keine inhaltlich
festgelegte universale Wertorientierung, kein prinzipielles Wissen um
gut und bose,'™ sondern stellt eine Beurteilungsinstanz des Lebens
dar, die so oder auch anders ausgerichtet sein kann.'” Wie bei Tho-
mas versteht auch Luther das Gewissen nicht als «Kraft des Han-
delns» (virtus operandi), sondern als «Kraft des Urteilens» (virtus
iudicandi) tiber Handlungen, allerdings mit dem Unterschied, dass es
sich inhaltlich nicht an sich selbst, sondern an Malstdben orientiert,

104 Vgl. zur paulinischen Sicht dieses Sachverhalts J. Eckstein, Der Begriff Syneide-
sis bei Paulus. Eine neutestamentlich-exegetische Untersuchung zum <«Gewis-
sensbegriffy, Tiibingen 1983, 312.

105 Vgl. R. Anselm, Art. Gewissen, in: Lexikon Theologie. Hundert Grundbegriffe,
hrsg. von A. Christophersen und S. Jordan, Stuttgart 2004, 131-133, 132.

50

- am 17.01.2026, 11:00:29.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die dem Menschen ab extra gesagt sind.'” Das Gewissen urteilt nicht
ipso facto richtig, wenn man es nur nicht unterdriickt oder iibertont,'”’
sondern es urteilt richtig oder falsch je nach dem, ob ihm Richtiges
oder Falsches gesagt ist: «Quale enim est verbum, ... talis conscien-
tian.!%® Nicht das, was das Gewissen sagt, ist entscheidend, sondern
das, was dem Gewissen gesagt ist. Und deshalb muss man sich im
Konfliktfall nicht auf das verdngstigte oder schlechte Gewissen beru-
fen, sondern «contra conscientiam deum invocarex.'”

Auch als Gewissen weill der Mensch daher nicht, wer er ist und wie er
leben soll, sondern allenfalls, dass «es gefdhrlich und unmoglich ist,
etwas gegen das Gewissen zu tun.»''® Nicht das Gewissen, sondern
die Verlasslichkeit dessen, woran es sich orientiert, entscheidet iiber
die Zuverldssigkeit seiner Orientierung. Niemand muss wissen, dass er
coram deo lebt, um es zu tun, und niemand muss fiihlen, dass er Ge-
schopf ist, um es zu sein. Wenn das wahr ist, gilt es auch unabhéngig
von allem Wissen und Fiihlen. Wer allerdings darauf aufmerksam

106 M. Luther, De votis monasticis Martini Lutheri iudicium (1521), WA 8, 606, 32.
Vgl. E. Jiingel, Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als Zent-
rum des christlichen Glaubens, Tiibingen 1998, 193-196.

107 Man kann daher gerade nicht sagen, wie 1. Kant, Metaphysik der Sitten, AA 6,
401, «ein irrendes Gewissen» sei «ein Unding».

108 M. Luther, Operationes in Psalmos (1519-21), WA 5, 259, 18 f. Es ist eine Folge
dieser Einsicht, dass es theologisch falsch ist, Siinde gewissensbezogen zu defi-
nieren: «peccatum non est nisi contra conscientiamy», wie es P. Abaelardus vor-
schlug (Ethica seu liber dictus: scito teipsum, c. 13, in: Petrus Abaelardus, Opera,
Bd. 2, hrsg. v. Victor Cousin, 1970, 593-642, 615 f.). Nicht nur ist nicht nur das
Siinde, was gegen das Gewissen getan wird, sondern auch das kann Siinde sein,
was mit einem gutem Gewissen getan wird, wenn dieses falsch bestimmt ist und
sich an Falschem orientiert. Umgekehrt kann aus demselben Grund gerade das,
was gegen das Gewissen getan wird, keine Siinde sein, weil es gegen dessen fal-
sche Bestimmtheit opponiert.

109 M. Luther, WA 5, 93, 37. Vgl. E. Wolf, Vom Problem des Gewissens in reforma-
torischer Sicht (1954), in: Ders., Peregrinatio. Studien zur reformatorischen Theo-
logie und zum Kirchenproblem, Miinchen 1954, 81-112.

110 M. Luther, WA 7, 838, 6-9. Mit gutem Grund schlieft Luther unmittelbar daran
an mit «Gott helfe mir». Denn nicht im Gewissen, sondern in der Orientierung,
die Gott durch sein Wort dem Gewissen bietet, siecht er den eigentlichen und
letztgiiltigen MaBstab des Lebens.

51

- am 17.01.2026, 11:00:29.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird und die Mdglichkeiten wie die Notigung zur eigenen Le-
bensgestaltung als Gabe Gottes begreift, die Menschen instand setzt
zu werden, was sie sein konnen, aber noch nicht sind, der wird anders
leben und sich in seinem Gewissen auch anderes bestimmen als zuvor
— sein Leben also anders orientieren und verantworten.

In diesem Sinn sind Menschen Moéglichkeitswesen, die sind, was sie
werden, aber immer mehr werden, als sie wurden oder selbst aus sich
zu machen vermdgen. Nichts, was sie sind, weder Vernunft noch
Willen noch Gefiihl noch Gewissen noch was immer sonst sie in gra-
dueller Differenz mit anderen Lebewesen teilen, manifestiert als sol-
ches ihre Gottebenbildlichkeit. Sie besteht nicht in ithrem Vermdgen
zur Freiheit, zur Wahrheitserkenntnis, zur Wertorientierung oder zur
Selbstbestimmung, und sie wird deshalb auch nicht durch die evoluti-
onsbiologische Bestreitung der Besonderheit dieser Vermdgen in
Frage gestellt. Sie besteht vielmehr gerade in dem, was Menschen
passiv zu dem macht, wozu sie sich durch keine Aktivitéit selbst ma-
chen konnen: dass sie im Zuspiel unverfiigbarer Moglichkeiten zum
Ort der kreativen Gegenwart Gottes werden, und zwar so, dass sie sich
dazu nicht nur verhalten kénnen, sondern faktisch immer auch verhal-
ten, indem sie diese Gegenwart fiir andere verdunkeln oder erhellen,
fiir diese also zum Bild Gottes werden oder eben nicht.

In diesem Sinn werden Menschen in protestantischer Perspektive nicht
primér als geschaffene SCHOPFER, sondern als zur Selbstindigkeit und
Eigenverantwortung befreite GESCHOPFE gesehen. Das klingt dhnlich,
aber die Akzentverschiebung von der Aktivitdt zur Passivitit des
Menschen hat weit reichende Folgen, die auch die unterschiedliche
Sicht und Gewichtung naturrechtlichen Denkens in katholischer und
protestantischer Perspektive prégen.

52

- am 17.01.2026, 11:00:29.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

