
Zweiter Teil:
Aspekte der Nachkantischen
Moral- und Rechtslehre

Von Samuel Pufendorf bis zu Immanuel Kant fuhrt der Weg des 
Naturrechtsdiskurses, der dem Auf- und Abschwung einer Kon­
junkturkurve gleichkommt. Die von Pufendorf und seinen Nach­
folgern erarbeitete Systematik der Naturrechtslehre, die im viel­
bändigen Jus Naturae des Christian Wolff ihre größtmögliche 
Gestaltungsform angenommen hat, wird durch die Kantische 
Theologie- und Metaphysikkritik in ihren Fundamenten erschüt­
tert. Nach Kant gibt es eine Vielzahl rechtsphilosophischer und - 
historischer Versuche, aus den Trümmern des traditionellen 
Naturrechtsdenkens einen Neuanfang zu wagen. Sowohl die 
Systematik des Naturrechtsdiskurses als auch die Geschichtlichkeit 
des Zusammenhanges von Recht und Moral werden in der 
Nachkantischen Epoche einer Revision unterzogen. Die Erben des 
Naturrechtsdiskurses haben jedoch nie das ganze tradierte Erbe im 
Blick, sondern greifen sich nur Teile der Erbmasse heraus. So 
nimmt bereits am Ende des 18. Jahrhunderts eine folgenreiche 
Entwicklung ihren Anfang: Den Rechtsphilosophen fehlt der Blick 
für die Geschichte und den Rechtsphilologen fehlt die 
systematische Kraft des philosophischen Zugriffs auf die 
historischen Fakten.

Innerhalb einer Geschichte der Obligation müssen die Auswir­
kungen dieses nicht ausgetragenen Konflikts zwischen zwei sich 
exklusiv gebärdenden Perspektiven hervorgehoben werden. Was 
den Naturrechtslehrem des 17. und 18. Jahrhunderts vor Augen 
stand, scheint jetzt vergessen zu sein: Daß der Begriff der Ob­
ligation die systematische Schnittstelle der Rechts- und Morallehre 
ist und daß er eine Herkunftsgeschichte hat. Weil dieser 
Sachverhalt vergessen zu sein scheint, kann es den Nachfolgern 
Kants nicht um das Ganze gehen. In diesem Sinn geht es in der 
Nachkantischen Epoche nur um Aspekte einer systematisch 

207

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umfassenden Lehre von Recht und Moral, die eine kaum 
überschaubare Fülle neuer Denkansätze im 19. Jahrhundert reprä­
sentieren. Ein Ausblick auf das Kommende:
1. Paul Johann Anselm von Feuerbach steht für die Entmorali- 
sierung des juristischen Diskurses, das heißt für die Vollendung 
der philosophischen Destruktion des Naturrechtsdenkens.
2. Auf ganz andere Weise hat die historische Rechtsschule seit 
ihren Anfängen die Kluft zwischen philosophischer und histori­
scher Rechtslehre aufgerissen.
3. Die Aporien der historischen Rechtsschule werden in der radi­
kalisierten Philologie Friedrich Nietzsches analysiert und in der 
Konzeption einer Genealogie der Moral wird eine universal­
historische Perspektive entworfen, die das genetische Geschichts­
modell der historischen Schule zerstört.
4. Universalhistorie und genealogische Methode sind im Werk 
Max Webers eng verknüpft. Der Blick des Genealogen Weber auf 
die Herkunft der modernen moralischen Begriffswelt - und damit 
auch der Obligation - ist seinem eigenen Verständnis nach per­
spektivisch und vorläufig. Er bestätigt somit den Verdacht, daß wir 
es in der Nachkantischen Epoche mit Aspekten der Moral- und 
Rechtslehre zu tun haben und die systematische Einheit derselben 
verloren gegangen ist.

208

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. 1. Paul Johann Anselm von Feuerbach

Innerhalb der Kantischen Metaphysik der Sitten wird die syste­
matische Verbindung von Recht und Moral formal begründet, ihre 
materiale Einheit in einer sittlichen Lebensordnung jedoch nur 
postuliert. Kants Versöhnungsmodell - der anzustrebende Zustand 
ewigen Friedens - ist das Versprechen, daß die Gegensätze von 
Moral und Recht, von moralischer Persönlichkeit und 
Rechtsperson, von staatlichem Zwangsmechanismus und prak­
tisch- moralischem Selbstzwang, und von äußerer und innerer 
Freiheit aufgehoben werden.

In der juristischen Naturrechtslehre jedoch, die sich um die 
praktische Umsetzung der Kantischen Lehre kümmert, bleibt von 
dem eschatologischen Impuls des Kantischen Projekts der Auf­
klärung nichts mehr übrig. Den Rechtsgelehrten ist die philoso­
phische Ambition, Recht und Moral auf der Grundlage neuer 
Prinzipien der Versöhnung entgegenzutreiben, zutiefst unver­
ständlich. Wie im folgenden Abschnitt dargelegt werden soll, 
leben die Juristen gut mit einer radikalen Dissoziation von Recht 
und Moral; ja es gibt einen Typus aufgeklärten Rechtsdenkens 
nach Kant, der die Entmoralisierung der Rechtsverhältnisse - vor­
nehmlich des Strafrechts - zu seiner Aufgabe gemacht hat. Hier ist 
vor anderen der Philosoph und Jurist Paul Johann Anselm von 
Feuerbach (1775- 1833) zu nennen.

Zu Feuerbachs umfangreicher wissenschaftlicher Arbeit gehö­
ren neben den naturrechtlichen Schriften des späten 18. Jahr­
hunderts {Kritik des natürlichen Rechts, Anti-Hobbes), Lehrbücher 
des peinlichen Rechts und Untersuchungen "merkwürdiger 
Verbrechen", zu denen auch eine Analyse des Falles Kaspar 
Hauser {Kaspar Hauser. Beispiel eines Verbrechens am 
Seelenleben des Menschen) gehört. Hufeland hat - ebenso wie 
Reinhold - Feuerbach mit der Kantischen Doktrin vertraut 
gemacht. Es ist Hufelands Verdienst, durch ein Lehrbuch des 
Naturrechts die Grundlinien der Philosophie Kants für Juristen 

209

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fruchtbar gemacht zu haben. Im Zentrum seiner Naturrechtslehre 
steht allerdings ein grobes Mißverständnis des formalen Charak­
ters des Kantischen Moralgesetzes. Nach Hufeland gibt es sehr 
wohl ein allgemeines höchstes Gesetz der Sittlichkeit: "Vervoll­
kommne dich und alle anderen Menschen."471 Hufeland greift 
implizit auf Wolffs material-ethischen Grundsatz der individuellen 
und sozialen Vervollkommnung des Menschen zurück, ohne 
dessen ontologisch-theologischen Hintergrund und seine Destruk­
tion durch Kant auch nur zu erahnen. Weil Hufeland nicht erkennt, 
warum der allgemeine Grundsatz der Sittlichkeit bei Kant 
notwendig bloß formal gegeben wird und vom Prinzip der 
Rechtslehre kategorial unterschieden werden muß, kann er mit 
einem Handstreich Moral und Recht zusammenfassen. Der 
Grundsatz der Morallehre wird zu einem allgemeinen Gesetz 
erhoben: Jeder Einzelne soll verhindern, daß die Vollkommenheit 
aller Menschen nicht gemindert wird. So liest Hufeland den 
kategorischen Imperativ Kants gegen seine Implikationen und 
gelangt zu einer Grundlegung des Naturrechts. "Dies ist der 
allgemeinste Grundsatz des Naturrechts. Mit seiner Ausübung ist 
Zwang unwidersprechlich verbunden."472 Naturrecht ist bei 
Hufeland Zwangsrecht und der Zwang ist legitim, wenn er dem 
Moralgesetz zu äußerer Rechtswirksamkeit verhilft. Hufeland 
nennt Gundling und vor allem den Wolffianer Klein als seine 

471 Gottlieb Hufeland, Lehrsätze des Naturrechts und der damit verbundenen 
Wissenschaften, Theil I. 2. Abschnitt §§ 64-72. Jena 1790, S. 32-9.
472 Hufeland, Lehrsätze des Naturrechts I. 2. § 75, S. 39. Vgl. hierzu die Replik 
Kants, Rezension zu Gottlieb Hufeland. In: W. Weischedel (Hrsg.): Kant. 
Werkausgabe Bd.XII. Frankfurt /M. 1977, S. 810: "Der Vf. [Hufeland] hält 
nämlich Prinzipien, die bloß die Form des freien Willens, unangesehen alles 
Objektes, bestimmen, nicht für hinreichend zum praktischen Gesetze und also, um 
Verbindlichkeit davon abzuleiten. Daher sucht er zu jenen formalen Regeln eine 
Materie, d.i. ein Objekt., welches als der höchste Zweck eines vernünftigen 
Wesens, den ihm die Natur der Dinge vorschreibt, als ein Postulat angenommen 
werden könne, und setzt es in der Vervollkommnung desselben. Daher der oberste 
praktische Grundsatz: befördere die Vollkommenheit aller empfindlichen, 
vorzüglich der vernünftigen Wesen (...). Das Eigentümliche des Systems unsers 
Vf. besteht nun darin, daß er den Grund alles Naturrechts und aller Befugnis in 
einer vorhergehenden natürlichen Verbindlichkeit setzt, und daß der Mensch 
darum befugt sei, andere zu zwingen (...)." Kant schließt die Lehre von der na­
türlichen Verbindlichkeit nachdrücklich aus der Naturrechtslehre aus.

210

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewährsleute.473 Feuerbach hat seine Auseinandersetzung mit der 
Konzeption Kants nicht mit den Mißverständnissen seines Lehrers 
in Jena belastet.

2.1.1. Kritik der natürlichen Rechtslehre

Feuerbachs Erstlingswerk entstand nach dem Abschluß seines 
Philosophie- und vor dem Beginn seines Jurastudiums. Die Kritik 
des Natürlichen Rechts zeichnet sich durch jugendlichen Schwung 
und das Bedürfnis aus, dem Disputirgebell der philosophischen 
Rechtslehre ein Ende zu setzen. Am Beginn der Schrift steht eine 
Zeitdiagnose: Das Schicksal der Menschheit - verdeutlicht in den 
Verwirrungen der französischen Nation - macht eine Grundlegung 
der Naturrechtswissenschaft zu einem "Bedürfnis der Zeit und zur 
heiligsten Pflicht." Der Weg aus den Irrungen der Zeitläufte ist 
von Kant vorgezeichnet worden, dem Feuerbach in eigenständiger 
Weise zu folgen gedenkt. Seine Naturrechtskritik ist auf den ersten 
Blick ein Bekenntnis zu dem "Königsbergischen Weisen."474 Nach 
Feuerbach forderte die gegenwärtige politische Lage, daß die 
Naturrechtslehre wissenschaftliche Form annahm, um zu 
befriedigenden Ergebnissen zu gelangen. Hierfür ist zuallererst 
erforderlich, daß die Naturrechtswissenschaft ihren Gegenstand 
bestimmt, den im menschlichen Geist gelegenen Grund des Rechts 
aufdeckt und den Grundsatz des Rechts deutlich formuliert. In 
einem ersten Schritt zieht Feuerbach eine scharfe Trennlinie 
zwischen der Moral und dem Naturrecht. Zwar besteht eine 
formale Identität, denn beide Disziplinen sind philosophische 

473 Hufeland, Lehrsätze des Naturrechts, Einleitung I. § 8, S. 5: "Unter allen 
Rechten hat das Naturrecht Zwangsrechte zum Gegenstand.(...) Die Aufgabe für 
das Naturrecht betrifft aber nur die Rechtmaessigkeit des Zwangs, die ganz 
unabhängig von der physischen Möglichkeit, Zwang auszuüben, zu betrachten ist. 
Klein, Schreiben an Garve über die Zwangs- und Gewissenspflichten (Berlin 
1789)."
474 Paul Johann Anselm Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts als Propädeutik 
zu einer Wissenschaft der Natürlichen Rechte. Altona 1796, S.XXV. (Vorrede): 
"Niemand kann den königsbergischen Weisen inniger verehren, niemand mit 
tieferer Dankbarkeit die Verdienste erkennen, die sich dieser grosse Denker um 
Philosophie und Menschheit, um Welt und Nachwelt erworben hat, als ich."

211

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaften, die ihre Begriffe aus Prinzipien deduzieren. Ihre 
materiale Differenz hingegen gründet in der Tatsache, daß die 
Moral natürliche Pflichten und das vom Sittengesetz (negativ) 
Erlaubte verhandelt, während die Naturrechtslehre weder Pflichten 
erörtert noch dem Sittengesetz unterstellt ist. Natürliche Rechte 
sollen als unmittelbar durch Vernunft gegeben vorgestellt werden. 
Die Vernunft wäre dann gleichsam die moralische und juridische 
Gesetzgebungsinstanz.475

Feuerbachs Definition des Naturrechtsbegriffs stellt die Frage, 
ob das Zwangsmoment notwendiges oder gar exklusives Bestim­
mungsmerkmal des Rechtsbegriffs ist, in den Mittelpunkt. 
Zwangsrecht kann nicht die Bedeutung haben, daß ein anderer 
Mensch nach den Gesetzen der Naturkausalität behandelt wird, 
sondern darf lediglich zu der Schlußfolgerung fuhren, daß eine 
Rechtsbefugnis mit dem Moment der Erzwingbarkeit verbunden 
ist.476 Nur die letztere Bestimmung gesteht dem Mitmenschen zu, 
daß er ein freies moralisches Wesen ist, an das der Rechtszwang 
äußerlich herangetragen wird. Feuerbach zufolge ist ein Recht, 
dessen Geltung nicht durch Zwang garantiert wird, nicht wider­
spruchsfrei zu denken. Eine wissenschaftliche Naturrechtslehre 
muß deshalb den Beweis fuhren, daß Naturrechte Zwangsrechte 
und durch Vernunft begründbar sind.477 Feuerbach erwähnt bei­
läufig, daß sein Naturrechtsbegriff keine Neuentdeckung ist. 
Andere Naturrechtslehrer - insbesondere Gundling - haben das 
Naturrecht exklusiv vom Zwangsmoment ausgehend erfaßt. Aller­
dings ist auch Gundling nicht zu einer radikalen Trennung von 
Naturrecht und Moral durchgedrungen, weil er das Recht nur als 
äußere Seite des Moralgesetzes verstanden hat.478 Gleichwohl 
garantiert die Scheidung von äußerem und innerem Gerichtshof 

475 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 1. Theil. 1. Abschnitt, S. 28-38.
476 Das ist nach H. Cohen, Kants Begründung der Ethik nebst ihren Anwendungen 
auf Recht, Religion und Geschichte, S.395-9, konsequent angewendeter 
Kantianismus auf die Rechtslehre.
477 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 1. 2, S. 52: "Jedes Recht begründet 
Zwangsrechte, darin besteht sein Wesen, ohne welches es aufhört ein Recht zu 
seyn. Es kann kein Recht durch Vernunft geben, ohne dieses Prädicat."
478 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 1 2, S. 57: "Äussere Rechte sind 
ihnen [den anderen Naturrechtslehrem] nämlich solche, welche durch das 
Sittengesetz, in wie ferne es anderen obliegt, gegeben sind, innere Rechte aber 
solche, welche aus dem Sittengesetz in den Berechtigten an sich, herfliessen."

212

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(forum extemum & intemum) bei Gundling die systematische - 
wenn auch nicht prinzipielle - Differenzierung von Rechtslehre 
und Moralphilosophie.

Feuerbachs Naturrechtslehre basiert auf folgenden selbst­
gewählten Prämissen: 1. die Deduktion des Rechts aus dem 
moralischen Anspruch (Sittengesetz) der eigenen oder der ent­
gegenstehenden Person ist unzulässig. 2. die Differenzierung des 
Moralisch-Möglichen und Juridisch-Erlaubten. 3. die Unter­
scheidung von Rechtsprinzip und Sittengesetz. Erst wenn diese 
Voraussetzungen philosophisch eingelöst sind, kann die Natur­
rechtslehre den Anspruch erheben, die Wissenschaft der Rechte 
überhaupt zu sein. Im Gegensatz zu Kant spricht Feuerbach nicht 
von Moral und Recht als Gegensatz von innerer und äußerer 
Freiheit. Innere Freiheit hat nach Feuerbach eine moralische und 
juridische Komponente. Während die moralische Seite eine Nöti­
gung des Willens durch die praktische, gesetzgebende Vernunft 
meint, bezeichnet die innere Rechtsfreiheit eine "Loslassung des 
Willens.”479 Erst in der Anwendung auf die Rechtsmaterie wird die 
rechtliche Freiheit äußerlich. Die Rechte, seine je eigene 
Glückseligkeit zu befördern oder außerachtzulassen, sich das 
Leben zu nehmen oder es zu erhalten, sind äußerlich, wider­
sprechen dem Sittengesetz und sind trotzdem Rechte. Rechtliche 
Freiheit kann nach Feuerbach auch moralisch-indifferente oder 
notwendige Handlungen zum Inhalt haben. Ungeachtet dieser 
Unterscheidung sind äußere Rechte mit einem Zwangsmoment 
ausgestattet, d. h. jedem einzelnen kommt das Recht zu, einen 
anderen, der ihn an der Ausübung seiner Rechte hindert, mit 
Gewalt davon abzubringen. Weil dieses Merkmal allen äußeren 
Rechten beigemessen wird, einerlei ob sie indifferent oder 
different für die, oder identisch mit den Forderungen des Sitten­
gesetzes sind, und rechtliche Freiheit sich nicht anders begreifen 
läßt, kann das Rechtsprinzip nicht im Sittengesetz liegen.480

479 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 2. 1, S. 83-4.
480 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 2. 1, S. 86-89; diese Darstellung 
führt zu der Frage: "welches ist der Grund (das principium essendi) der inneren 
und äusseren rechtlichen Freiheit, der äusseren, freien verbindlichen und Zwangs- 
Rechte?"

213

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Noch Kant hat den systematischen Fehler begangen, so betont 
Feuerbach, das Sittengesetz zum Rechtsgrund zu machen. In die­
sem Sinn hat er sich nicht aus der Naturrechtstradition von Grotius 
und Pufendorf gelöst. Die Wolff-Schüler (Klein481, Svarez, aber 
auch Hufeland482) machen seiner Meinung nach einen ähnlichen 
Fehler, da sie Rechtszwang aus Zwangspflichten deduzieren und 
nicht erkennen, daß es ein Zwangsrecht auch bei moralisch­
indifferenten Handlungen - so z. B. im privatrechtlichen 
Gläubiger-Schuldner-Verhältnis 483 - geben kann. Feuerbach 
kommt zu folgendem Ergebnis: Vollkommene Rechte und 
Pflichten (mit Zwang versehen) entstehen nicht in der Über­
einstimmung von innerer Moralität und äußerer Rechtsgeltung, 
sondern insofern als innere moralische und rechtliche Freiheit 
äußerlich wirksam wird. Nötigung des Willens (Moral) und Los- 
lassung desselben (Recht) müssen gleichursprünglich im 
Menschen verankert sein. Die selbstauferlegte Aufgabe Feuer­
bachs lautet dementsprechend, einen im Subjekt gelegenen Grund 
des Rechts aufzufinden, der vom Sittengesetz unabhängig ist.484

481 Vgl. Klein, Schreiben an Herrn Professor Garve über die Zwangs= und Gewis- 
sens= Pflichten. Berlin & Stettin 1789, S. 90. Ders., Grundsätze der natürlichen 
Rechtswissenschaft nebst einer Geschichte derselben, l.Teil cap.5. § 97. Halle 
1797, S. 69: "So weit dem einen Menschen nach allgemeinen Grundsätzen, die 
Befugnis zusteht, den anderen zu Erfüllung seiner Zwangspflichten anzuhalten; so 
weit gebührt diese Befugniß auch dem anderen." Und §§ 107-8, S. 72-3: "Da 
Zwang immer ein Übel ist, wodurch die Freyheit anderer eingeschränkt wird, und 
er also nur so weit erlaubt ist, als er zum Schutz der Freyheit dient; so darf kein 
größerer und härterer Zwang, als der Zweck notwendig macht, angewendet 
werden.(...) Auch dem Mißbrauche des Zwangsrechtes kann rechtlich 
widerstanden werden. So lange es jedoch noch eines Zwanges zur Bewirkung der 
schuldigen Handlung oder Unterlassung bedarf, muß der Verpflichtete dem 
Berechtigten das Urtheil über die Zweckmäßigkeit der Zwangsmittel überlassen."
482 Hufeland, Lehrsätze des Naturrechts I. 1. 1. § 52, S. 27: "Da das Naturrecht 
bloss Zwang als Bestimmungsmerkmal seiner Gränzen anerkennt, und der Zwang 
nur von Rechten bewiesen werden kann; so muß es nur Zwangsrechte lehren. Der 
Unterschied zwischen Pflichten der Moral und Pflichten des Naturrechts nebst der 
Vorspiegelung, als ob diese auf einem andern und festem Grunde als jene 
beruhten, und daher grössere Verbindlichkeiten hätten, man sich auch wohl diesen 
unterwerfen könne, ohne jene anzuerkennen, ist also (...) nichtig, da alle Pflichten 
eigentlich in die Moral gehören."
483 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 2. 1, S. 121.
484 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 3. 1, S. 238.

214

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Recht definiert Feuerbach als praktischen Gegenstand, der 
dem menschlichen Bewußtsein gegeben ist und der äußeren Natur 
vorausgeht. Das Recht ist in diesem Verständnis ”das Produkt der 
reinen praktischen Vernunft."485 Feuerbach erweitert den Kanti- 
schen Vemunftbegriff, indem er dessen moralische Kompetenz um 
eine juridische ergänzt. Die "praktisch-juridische Vernunft"486 ist 
der Seinsgrund (principium essendi) der Rechte, während die 
praktisch-moralische Vernunft die Pflichten bestimmt. In dieser 
doppelten Perspektive erscheint die praktische Vernunft als ein 
Vermögen, den Willen zu nötigen (moralisch) und gleichsam los­
zulassen (juridisch). Die Gesetzgebung durch praktische Vernunft 
stellt mit dem Moralgesetz Verbindlichkeiten auf. Nach Feuerbach 
würde die Vernunft in einen unvermeidlichen Widerspruch mit 
sich geraten, wenn sie mit der Verbindlichkeit nicht auch den 
Anspruch zu ihrer Erfüllung bereitstellen würde. Anders gesagt, 
die praktische Vernunft bestimmt durch das Moralgesetz eine 
Sphäre menschlicher Freiheit (Schutz der Persönlichkeit, Unver­
sehrtheit des Körpers etc.), erklärt diese für unverletzlich und gibt 
jedem einzelnen Menschen das Recht, seine Freiheit durch 
Zwangsmittel zu erhalten.487 Konsequent definiert Feuerbach das 
Recht als "eine, durch die Vernunft bestimmte, Möglichkeit des 
Zwangs, oder ein von der Vernunft um des Sittengesetzes willen 
bestimmtes Erlaubtseyn des Zwangs."488 Die Distanz dieser Kon­
zeption zur Kantischen Lehrmeinung ist offensichtlich. Feuerbach 

485 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 3. 1, S. 242-3.
486 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 3. 1, S. 244-5: "Die praktische 
Vernunft als thätiges, positiv bestimmendes Vermögen, ist nicht blos Pflichten­
gebend, sondern sie besitzt auch ein positives, bestimmendes, Rechte gebendes 
Vermögen."
487 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 3. 2, S. 258-9: Die Vernunft setzt um 
des Sittengesetzes willen im Menschen etwas, "dass es mir durch Vernunft 
möglich ist, die Freiheit vor dem Zwange des Andern, durch Zwang zu 
erhalten.(...) Die juridische Vernunft sanktioniert, um des Gesetzes willen, eine 
Sphäre der Handlungen, d.h. sie erklärt sie für unverletzlich darum, weil sie 
Bedingungen zu Erreichung des höchsten Zwecks sind, und macht es dem Subjekt 
möglich, sie gegen alles, was sich ihnen entgegensetzt, selbst gegen vernünftige 
Wesen, mit Zwang zu behaupten."
488 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 3. 2, S. 259. Vgl. Hufeland, 
Lehrsätze des Naturrechts. Einleitung I. § 6, S. 4: "Zwangsrecht (jus cogens) ist 
die Beschaffenheit des Zwangs, vermöge deren er erlaubt, und mit einer Befugnis 
verbunden ist."

215

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verankert Recht und Moral prinzipiell im Vemunftgesetz, um der 
gesetzgebenden praktischen Vernunft vollständige Wirksamkeit in 
positiver Gesetzgebung zu verschaffen.489 Die Einlösung des 
Friedenszustandes wird nicht wie bei Kant an die Kontingenz 
historischen Geschehens - wenn einmal Moralität und Rechts­
politik ineinandergreifen werden - verwiesen, sondern program­
matisch gefaßt: Jeder Mensch hat als moralische Persönlichkeit 
auch die Befugnis, sich den Status einer Rechtsperson und den 
Schutz seiner Persönlichkeitsrechte zu erstreiten. Der Feuer- 
bachsche Grundsatz lautet dementsprechend, "jedes vernünftige 
Wesen hat das Recht, seine Rechte durch Gewalt zu erhalten."490 
Feuerbach versteht sich als Kantianer, der die Konsequenzen der 
Kantischen Theologie- und Metaphysikkritik auf die Naturrechts­
wissenschaft überträgt. Im Resultat geht es um eine Befreiung des 
Rechts vom Zugriff der Moral. Das Naturrecht ist dann nicht mehr 
Tochter, sondern in einem emphatischen Sinn "Schwester der 
Moral."491 Die gemeinsame Quelle von Recht und Moral verbürgt 
deren ursprüngliche Identität, aber auch ihre Eigenständigkeit im 
Hinblick auf die Durchsetzung rechtlicher Freiheit jedes einzelnen 
Bürgers. Feuerbach hat der Ausarbeitung der rechtspolitischen 
Seite seiner Naturrechtslehre den bezeichnenden Titel Anti-Hobbes 
verliehen. Diese Schrift verhandelt, wie der Titel verrät492, die

489 Feuerbach, Über Philosophie und Empirie in ihrem Verhältnis zur positiven 
Rechtswissenschaft. Eine Antrittsrede. Landshut 1804, S. 11: "Unabhängig von 
aller positiven Gesetzgebung liegt in der menschlichen Natur als die letzte Quelle 
aller Rechte und aller Verbindlichkeiten das Gesetz der Vernunft, das wir 
vorzugsweise das Rechtsgesetz nennen, - ewig wie die Vernunft selbst, frey von 
allem Wechsel der Erfahrung, Gesetz aller Gesetzgeber, aller Gesetzgebung ewige 
Norm.(...) Allein dieses Gesetz, obgleich durch sich selbst allgemeingültig, kann 
dennoch als blosses Vemunftgesetz nicht allgemeingeltend werden. Soll es 
wirklich herrschen, so wie es ihm gebührt; soll der rechtliche Zustand allgemeiner 
Gerechtigkeit und Freyheit unter den Menschen errichtet werden: so muss dieses 
Rechtsgesetz aus dem Reiche der Vernunft in das Reich der Erfahrung, aus der 
intelligiblen Welt in die Welt der Sinne hinübergetragen (...), kurz - es muß aus 
einem Vemunftgesetz in ein Positivgesetz, aus einem Gegenstände der 
Philosophie in ein Objekt des positiven Wissens verwandelt, und so die 
Gerechtigkeit vom Himmel herab auf die Erde, in die Versammlungen der 
Menschen eingeftihrt werden."
490 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 3. 4, S. 298.
491 Feuerbach, Kritik des Natürlichen Rechts 3. 4, S. 305.
492 Feuerbach, Anti-Hobbes oder über die Grenzen der höchsten Gewalt und das 
Zwangsrecht der Bürger gegen den Oberherm Bd.l. Erfurt 1798.

216

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragen nach einer Beschränkung der Staatsgewalt und einem 
möglichen Zwangsrecht der Bürger gegenüber der 
Herrschaftsinstanz. Im Zentrum steht die Problematik rechtlicher 
Freiheit und politischer Obligation, die Kant zwar vorbereitet, 
jedoch nicht in der gebotenen radikalen Form behandelt hat.

2.1.2. Anti-Hobbes

Die Praeliminarfrage der rechtspolitischen Schrift Feuerbachs 
lautet: Kann ein Regent gezwungen werden, die rechtliche Freiheit 
der Untertanen zu schützen, oder nicht? Diese Frage soll im 
Zusammenhang mit der Lehre vom Sozialvertrag erläutert werden. 
Die Verhandlung dieser Grundfrage kann nur auf juristischem 
Weg vollzogen werden, deshalb gibt es auch - über die analoge 
Formulierung des Schrifttitels hinaus - keine Gemeinsamkeiten 
mit dem Anti-Machiavel, den Friedrich der Große verfaßt hat.493 
Machiavelli gibt nach Feuerbachs Ansicht lediglich ein politisches 
Kalkül des Machterhalts, Hobbes hingegen löst die Frage 
poltischer Obligation durch ein juristisches Modell unbedingten 
Gehorsams der Untertanen und unbegrenzter Zwangsgewalt der 
staatlichen Institution. Der Rechtslehrer und politische Philosoph 
Thomas Hobbes ist der Gegner des Juristen und Philosophen 
Feuerbach.

Bereits in der Definition des Naturzustandes bezieht Feuerbach 
gegenüber Hobbes Stellung. Die Bestimmung des Menschen um­
faßt nach Feuerbach seine sinnliche und vernünftige Seite. Als 
Sinnenwesen will der Mensch zwar nur seine eigene Freiheit, als 
Vemunftwesen jedoch will er die Freiheit aller Menschen. In 
diesem Sinn läßt sich der Naturzustand als außerstaatliches 
Verhältnis der Menschheit und "als Stand einer völligen äussem 

493 Feuerbach, Anti-Hobbes, S.xvii. (Vorrede): "Warum ich diese Schrift nicht 
Anti-Machiavel, sondern Anti-Hobbes genannt habe, wird dem gelehrten Leser 
von selbst einleuchten. Machiavel ist nie unser Gegner, wenn wir gegen den 
unbedingten Gehorsam und über die rechtlichen Grenzen der höchsten Gewalt 
sprechen. Er ist Politiker und nicht Rechtslehrer und hat in keinem seiner Werke 
die Frage, welche unsrer Untersuchung zum Grunde liegt, auch nur von ferne 
berührt."

217

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetzlosigkeit”494 beschreiben, das aber schließt nicht die Dis­
pensation des Grundsatzes der Gerechtigkeit ein. Dieser Grundsatz 
besagt, daß der Gebrauch der Freiheit eines vernünftigen Wesens 
dem Gebrauch derselben durch andere rationale Wesen nicht 
widersprechen darf. Die praktisch-gesetzgebende Vernunft fordert 
von jedem Menschen - auch außerhalb staatlicher Anleitung -, 
seinen Bereich persönlicher Freiheit zu bewahren und sozial 
verträglich zu gestalten. Dieser Forderung korrespondiert nach 
Feuerbach das Bedürfnis, Freiheit unter individuellem und 
sozialem Aspekt Sicherheit zu verschaffen. Im Sozialvertrag 
(pactum unionis civilis) verpflichten sich die einzelnen Menschen 
wechselseitig, die Freiheit der anderen zu schützen. Das Postulat 
praktischer Vernunft und das Bedürfnis, in Sicherheit zu leben, 
motiviert den Menschen zum Eintritt in eine bürgerliche Gesell­
schaft als "eine Anstalt zur möglichen Sicherheit.”495 Der Sozial­
vertrag wird durch einen Unterwerfungsvertrag (pactum 
subiectionis) ergänzt, dessen Produkt eine "rechtlich-constituirte 
Macht (...) [ist], welche die verpflichtenden Kräfte zum Zwecke 
der Gesellschaft leiten”496 kann. Dieses Modell einer bürgerlichen 
Gesellschaft auf der Grundlage eines doppelten Vertrags­
abschlusses erscheint auf den ersten Blick wie eine Neuauflage der 
Hobbesischen Konzeption. Im Folgenden jedoch wird deutlich, 
daß Feuerbachs Entwurf eine radikale Neuformulierung der 
naturrechtlichen Vertragslehre impliziert.

Die entscheidende Differenz zu Hobbes liegt bei Feuerbach in 
der juristischen Fassung des Unterwerfungsvertrages. Gegenüber 
der gesamten Naturrechtstradition der deutschen Aufklärung, die 
in Anlehnung an Hobbes im pactum subiectionis ein Abbild der 
Relation von Mensch und Schöpfergott und damit kein Rechts-, 
sondern ein einseitiges VerpflichtungsVerhältnis sieht, legt Feuer­
bach das juristische Fundament dieses Vertrages frei: Der Unter­
werfungsvertrag basiert auf einem wechselseitigen Versprechen; 
jedes akzeptierte Versprechen bewirkt vollkommene Verbindlich­
keit bei beiden Vertragspartnern und dergestalt auf beiden Seiten 

494 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 2, S. 17.
495 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 2, S. 25.
496 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 2, S. 25.

218

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Recht, die Erfüllung der Verbindlichkeit zu erzwingen.497 Der 
Regent verspricht im Vertragsabschluß, die Grundgedanken des 
Sozialvertrages zu respektieren, und nimmt dadurch eine voll­
kommene Verbindlichkeit auf sich, der eine Zwangsbefugnis der 
Untertanen korrespondiert. Dieses Konzept ist von anderen Auto­
ren (F. Vazquius, J. Althusius, J.J. Rousseau) zwar angedeutet, 
aber nicht in radikaler Form expliziert worden.498 Mit Feuerbach 
wird das theologisch-juridische Fundament der Sozialordnung im 
Sinne eines einseitigen Schuldverhältnisses vollständig destruiert. 
Feuerbachs Definition des Unterwerfungsvertrages ergibt sich 
konsequent aus seiner Fassung des Naturzustandes der Mensch­
heit. Weil im Naturzustand jeder Mensch den Grundsätzen der 
praktisch-gesetzgebenden Vernunft gehorchen muß, obliegt ihm 
die Pflicht, seine Freiheit zu bewahren. Verbunden mit dem 
Sicherheitsbedürfnis stellt sich die soziale Pflicht ein, eine bür­
gerliche Gesellschaft zu errichten und zu konsolidieren. Diese 
Pflicht fordert von jedem Menschen, sich nicht unverbindlich ei­
ner höheren Gewalt zu unterwerfen und dadurch auszuliefem, 
sondern dem Regenten die Verbindlichkeit aufzuerlegen, daß er 
den sozialen Status garantieren soll.499 Nach Feuerbach muß der 
Regent als "eine verpflichtete Person”500 vorgestellt werden. Die 
Verpflichtung des Herrschers zur Sozialität bezieht sich auf die 
Gesetzgebung praktischer Vernunft, d. h. sie geht auf "den Men­
schen im Regenten.” Unter dem Gesichtspunkt der Humanität gibt 
es Feuerbach zufolge keine Differenz zwischen Untertan und Re­

497 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 6, S. 93-4: "Wenn nun jedes acceptirte Versprechen 
vollkommene Verbindlichkeiten begründet (wie ich mir denn kein Versprechen 
ohne diese Eigenschaft zu denken vermag) und wenn jeder vollkommenen 
Verbindlichkeit ein Recht zum Zwange entgegensteht (welches das wesentliche 
Prädikat einer vollkommenen Verbindlichkeit ist): so begründet der 
Unterwerfungsvertrag I.) vollkommene Verbindlichkeit dem Organ des 
allgemeinen Willens zu gehorchen, nebst einem vollkommenen Recht auf Seiten 
des Regenten, seine Unterthanen zu Erfüllung dieses ihres Versprechens zu 
zwingen; 2) vollkommene Verbindlichkeit für den Regenten dem 
Unterwerfungsvertrag gemäss zu handeln und vollkommenes Recht für die 
Unterthanen, ihre Rechte aus diesem Vertrag mit Zwang gegen den Oberherm zu 
behaupten."
498 Vgl. Otto von Gierke, Johannes Althusius und die Entwicklung der 
naturrechtlichen Staatstheorien. Breslau 1880.
499 Vgl. Hufeland, Lehrsätze des Naturrechts. Einleitung I. §§ 10-5, S. 6-7.
500 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 6, S. 131.

219

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gent; alle Menschen sind gleichermaßen zur Übernahme einer 
Obligation fähig, wie sie auch gleich in Beziehung auf ihre Rechte 
sind.501 Da Feuerbach in seiner Naturrechtslehre Recht überhaupt 
als Zwangsrecht definiert hat, müssen auch Bürgenechte dieser 
Begriffsbestimmung angemessen sein. Jeder Bürger hat das Recht, 
die Verbindlichkeiten des Sozialvertrages und seine daraus 
resultierenden Freiheitsrechte durch Gewalt zu schützen, wenn der 
bürgerliche Zustand ein Rechtszustand sein soll. "Ein Recht, das 
ich nicht mit Zwang behaupten darf, ist kein Recht. Denn der 
unterscheidende Charakter aller Rechte besteht in der juridischen 
Möglichkeit des Zwangs."502

Feuerbachs Rechtslehre ist der vollendete Typus aufgeklärten 
Naturrechtsdenkens. Im Gegensatz zu Kant hat er das Stabilitäts­
problem politischer Herrschaft ausschließlich zu einer Frage der 
Rechtspolitik erhoben. Juridische Obligation basiert auf der Wirk­
samkeit praktisch-juridischer Vernunft, die im Modell des Sozial­
vertrags Gestalt annimmt. Selbstverpflichtung ist ein Modus des 
moralischen Selbstverhältnisses des Menschen, soziale Verpflich­
tung hingegen die Außenseite rechtlicher Freiheit. Die praktisch­
juridische Vernunft läßt den Willen des einzelnen Mensch los (im 
Gegensatz zur moralischen Nötigung), um für die Übernahme 
sozialer Verpflichtungen Raum zu schaffen. Obligationsfähigkeit 
ist bei Feuerbach nicht eine Frage der moralischen Disposition des 
Menschen, sondern Ausdruck der Rechtsfreiheit. Die Grundfrage 
politischer Obligation gehört folgerichtig allein in die Rechtslehre. 
Politische Verhältnisse sind dann stabil, wenn die wechselseitigen 
Verpflichtungen des Kontraktes zwischen Untertanen und Regent 
eingelöst werden. Politische Instabilität wird nach Feuerbach - 
wiederum im Gegensatz zu Kant - in der Weise kompensiert, daß 
der Konflikt innerhalb des Rechts ausgetragen wird. Der 
Vertragsbruch wird zur Gewaltfrage. Die Möglichkeit des 
legitimen gewaltsamen Zwanges gegen den Regenten als Form 

501 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 6, S. 133-4: "Es müssen also den Unterthanen 
gegen den Regenten in Rücksicht seiner übernommenen Verbindlichkeit alle die 
Rechte zustehen, welche dem Menschen gegen den Menschen, gegen seines 
Gleichen, wegen übernommener Verbindlichkeiten zustehen; sie müssen also 
befugt sein, die Erfüllung derselben nach vollkommenem Recht zu fordern, und 
dieses vollkommene Recht durch Gewalt zu schützen."
502 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 6, S. 147.

220

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zivilen Ungehorsams hat Feuerbach eingehend erörtert.503 
Umgekehrt, wenn Untertanen ihre Verbindlichkeiten nicht erfül­
len, geht es um die Frage des Strafrechts. An dieser Stelle fuhrt 
Feuerbach die allgemeinen rechtspolitischen Erörterungen in den 
Zusammenhang einer Strafrechtslehre ein. Entsprechend der 
Entmoralisierungstendenz seiner Rechtslehre ist der Staat bei 
Feuerbach nur ein Beschützer individueller Rechte, der als Frei­
heitsgarant auftritt, nicht aber ein "Vormund und Zuchtmeister", 
der sich um die Moralität der einzelnen Menschen zu kümmern 
hat. Feuerbach nimmt dem Staat den Charakter einer moralischen 
Anstalt zur Erziehung der Menschheit, der ihm auch bei Thoma- 
sius und Gundling mittelbar noch anhaftet. Strafe ist folgerichtig 
ein bloßes "physisches Übel", dem keine moralischen Konnota­
tionen beigemessen werden.504 Der Strafgrund liegt im Vertrag: 
Wer seine Verpflichtung nicht erfüllt, ist strafwürdig. Das aber 
meint, wie Feuerbach betont, keine moralische Zurechnung einer 
Handlung. Der Strafzweck impliziert folgerichtig auch nicht einen 
Vergeltungs - oder Besserungsgedanken, sondern zielt auf 
Durchsetzung der Rechtsbeziehung. Strafzweck ist, "die An­
drohung [der Strafe] selbst wirksam zu machen"505, und sonst 
nichts weiter. Entmoralisierung im Strafrecht führt zu der 
Konsequenz, daß der moralische Freiheitsbegriff keine Funktion 
für die Bestimmung von Strafgrund und -zweck, nicht einmal von 
Strafbarkeit einnimmt. Feuerbach polemisiert in seiner ersten 
strafrechtlichen Schrift, der Revision der Grundsätze und Grund­
begriffe des positiven peinlichen Rechts (Erfurt 1799), gegen die 
Einmischung der Philosophie, die ihren moralischen Freiheits­
begriff der Strafrechtslehre unterschiebt.506 Ein falsches 

503 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 11, S. 289ff.
504 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 7, S. 201-02; Feuerbach beruft sich an dieser Stelle 
auf Grotius, JBP II. 20. § 1, S. 314: "Est autem poena generali significatu malum 
passionis quod infligitur ob malum actionis."
505 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 7, S. 226.
506 Feuerbach, Revision der Grundsätze und Grundbegriffe des positiven 
peinlichen Rechts. l.Theil. Erfurt 1799), S.viii-x (Vorrede): "Unsre Criminalisten 
sprechen von der Freiheit, als einem Prinzip der äußern Strafbarkeit der 
Handlungen, und jener Begriff gehört, wie ich vollkommen überzeugt bin, blos 
und allein in die Moral und ist in dem Criminalrecht, sowohl wegen der Natur der 
Freiheit, als auch wegen der Natur der Strafe, von gar keinem Gebrauch. (...) 
Überhaupt ist die Tendenz meines ganzen Systems, die Anmaßungen der 

221

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verständnis der Philosophie, einhergehend mit der Anmaßung, 
juridische aus philosophischen Begriffen deduzieren zu müssen, 
hat seiner Ansicht nach schwerwiegende Folgen für die Juris­
prudenz. Die gebotene Klarheit der juridischen Terminologie geht 
verloren, sobald der moralische und rechtliche Standpunkt, der 
innere und äußere Gerichtshof und moralische und bürgerliche 
Strafbarkeit vermischt werden.

Die strikte Trennung von Recht und Moral macht deutlich, daß 
Feuerbachs Straffechtslehre eng mit der Kantischen Dissoziation 
von Rechts- und Tugendlehre verbunden ist.507 Der Staat ist bei 
Feuerbach eine Zwangsanstalt, deren Zweck die Errichtung eines 
Rechtszustandes und der Schutz der wechselseitigen Freiheit ist. 
Das positive Recht ist das realisierte Vemunftgesetz, d. h. in der 
praktisch-juridischen Vernunft gründen rechtliche Freiheit wie 
auch positive Gesetzgebung als Garant ebendieser Freiheit. Zwang 
ist legitim, wenn er zur Sicherung rechtlicher Freiheit und des 
Rechtszustandes eingesetzt wird. Insofern der Rechtszustand 
gefährdet ist, hat der Staat die Befugnis, die rechtliche Freiheit des 
Einzelnen durch Zwangsrechte einzuschränken. D. i. die 
Feuerbachsche Begründung staatlichen Strafrechts.508 Zwang im 
juristischen Verständnis ist in zwei Weisen beschreibbar: als 
physischer und psychologischer Zwang. In seiner physischen 
Bedeutung nötigt der Rechtszwang die äußeren Kräfte der Men­
schen nach mechanischen Gesetzen zur Gesetzmäßigkeit (Lega­
lität). Kraft psychologischen Zwanges wird der menschliche Wille 
"durch bloße Vorstellungen" zur Unterlassung gesetzwidriger 
Handlungen angehalten. Im Strafrecht wird der Mensch nicht als 
ein moralisches Wesen traktiert, sondern ausschließlich in seiner 
Bestimmung als Sinnenwesen. Das Strafrecht gibt materiale Be­
stimmungsgründe des Willens, die - in psychologischer Hinsicht - 

Philosophie in dem peinlichen Rechte einzuschränken, der Herrschaft jener 
launenhaften Tyrannin in dem positiven Rechte entgegen zu arbeiten und ihr in 
der Jurisprudenz nichts weiter übrig zu lassen, als das Geschäft und die Ehre, eine 
unterthänige Dienerin der Gesetze zu seyn."
507 Vgl. für diesen Zusammenhang O. Döring, Feuerbachs Straftheorie und ihr 
Verhältnis zur Kantischen Philosophie. In: Kantstudien (Ergänzungsheft Nr.3). 
Berlin 1907, S. 1-48.
508 Feuerbach, Revision der Grundsätze und Grundbegriffe des positiven 
peinlichen Rechts I. 1. (=Über den Begriff der bürgerlichen Strafe und das Recht 
dieselbe zuzufügen), S. 1-108.

222

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine "Nötigung des Willens Aller” evozieren. Die Einschränkung 
der Rechtsfreiheit durch Zwangsandrohung (psychologisch) oder - 
ausübung (physisch) läßt die moralische Persönlichkeit unberührt 
und erhält die Möglichkeit moralischer Freiheit (im Selbstzwang 
der praktisch-moralischen Vernunft).509 Der Staat ist nach Feuer­
bach nur "ein rechtlicher Richter”, der keine Kompetenz in Fragen 
der Sittlichkeit beanspruchen kann. Deshalb ist die Bestimmung 
moralischer Freiheit nur im Modus des Selbstzwanges denkbar 
und die Verletzung des Moralgesetzes und die moralische 
Verschuldung muß von einem höchsten Richter (Gott), einem 
"Herzenskündiger” zugerechnet werden. Rechtliche Freiheit 
hingegen kann der Staat eingrenzen, wenn er die Gesetzmäßigkeit 
menschlichen Handelns fordert. Dieser Zugriff auf den Willen des 
Bürgers geschieht durch äußerlich motivierten, psychologischen 
Zwang.510

Im Feuerbach’schen Typus aufgeklärten Naturrechtsdenkens 
muß die Definition von Strafgrund und -zweck dem positiven 
Rechtsverständnis angemessen begriffen werden. Bürgerliche 
Strafe impliziert keinerlei moralische Bewertungskriterien für die 
Moralität der rechtswidrigen Handlung. "Der allgemeine Grund 
der Notwendigkeit und des Dasyens derselben [der bürgerlichen 
Strafe] (sowohl in dem Gesetz, als in der Ausübung derselben) ist 
die Nothwendigkeit der Erhaltung der wechselseitigen Freyheit 
Aller, durch Aufhebung des sinnlichen Antriebs zu Rechtsverlet­
zungen."511 Strafgrund und -zweck erörtert Feuerbach anhand der 
wechselseitigen Bedingtheit von Strafandrohung und -zufugung. 
Der Rechtsgrund der Strafandrohung, d. i. die Notwendigkeit der 
Sicherung allgemeiner Rechtssicherheit, legitimiert die Strafzufü- 
gung; eine Strafe, die nur angedroht, nicht aber zugefugt würde, 

509 Feuerbach, Revision der Grundsätze und Grundbegriffe des positiven 
peinlichen Rechts I. 1, S. 24-35: über die Differenzierung von moralischer und 
rechtlicher Strafe.
510 Feuerbach, Lehrbuch des gemeinen in Deutschland geltenden Peinlichen 
Rechts, l.Buch § 17. Giessen 1801, S. 16: "Der Wille des Bürgers wird daher 
durch psychologischen Zwang zur Unterlassung von Rechtsverletzungen 
bestimmt, wenn jeder weiss, dass auf seine That ein Uebel folgen werde, welches 
grösser ist, als die Unlust, die aus dem nichtbefriedigten Antrieb zur That 
entspringt."
511 Feuerbach, Lehrbuch des gemeinen in Deutschland geltenden Peinlichen 
Rechts I. § 19, S. 17.

223

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wäre wirkungslos. Auch der Strafzweck, als Abschreckung vor 
rechtswidrigen Handlungen durch psychologische Motivation 
vorgestellt, kann nur konsequent gedacht werden, wenn die Dro­
hung wirksam gemacht wird - d. i. der einzige juristisch legiti­
mierbare Strafzweck. Andere Strafgründe und -zwecke, hierzu 
gehören der Präventions- und Vergeltungsgedanke, die unmittel­
bare Abschreckung durch physischen (nicht aber psychologischen) 
Schmerz und das Modell der moralischen Besserung, weist 
Feuerbach nachdrücklich aus einer juristischen Straffechtslehre 
zurück. Feuerbach faßt seine Untersuchung in einem "höchsten 
Prinzip des peinlichen Rechts” zusammen, das seines Erachtens 
die vollständige Entmoralisierung des Strafrechts zum Ausdruck 
bringt. "Jede rechtliche Strafe im Staat ist die rechtliche Folge 
eines, durch die Nothwendigkeit der Erhaltung äusserer Rechte 
begründeten, und eine Rechtsverletzung mit einem sinnlichen 
Uebel bedrohenden, Gesetzes."512 Mit diesem Ergebnis hat 
Feuerbach die naturrechtliche Konzeption vom Naturzustand der 
Menschheit und die Vorstellung eines natürlichen Strafrechts auf­
gegeben.

Die Grundsätze der aufgeklärten Strafrechtslehre, die im Baye­
rischen Strafgesetzbuch von 1813 Rechtswirksamkeit erlangen, 
markieren den Verfall der Naturrechtstradition: 1. Strafzufugung 
setzt ein Strafgesetz voraus (nulla poena sine lege). 2. nur eine 
verbrecherische Handlung als Verstoß gegen positives Recht kann 
bestraft werden (nulla poena sine crimine). 3. verbrecherisch ist 
eine Handlung nur, wenn sie unter gesetzlicher Strafandrohung 
vollzogen wird (nullum crimen sine poena legali).513 Feuerbach 
leugnet als konsequenter Kantianer, daß es natürliche Verpflich­
tungen und damit folgerichtig auch eine Grundlage natürlicher 
Strafbarkeit gibt. Die Vorstellung, daß Strafbarkeit nur auf der 
Grundlage einer obligatio naturalis zu fassen ist und natürliche 
Strafen der Grund staatlicher Strafpraxis sind, hat von PufendorP14 

512 Feuerbach, Lehrbuch des gemeinen in Deutschland geltenden Peinlichen 
Rechts I. § 23, S. 20.
513 Feuerbach, Lehrbuch des gemeinen in Deutschland geltenden Peinlichen 
Rechts I. § 24, S. 20.
5,4 Pufendorf, Elementorum jurisprudentiae universalis libri duo. def. xxi. §§ 1-2, 
S. 233-4; ders., JNG VIII. 3. § 3, S. 792-3:"(...) sciendum est, in plerique peccatis, 
inprimis quae ad alium terminantur, duo inveniri, ipsum defectum sive distantiam

224

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Locke* 515 ausgehend die Naturrechtslehren des 18.Jahrhunderts 
nachhaltig beeinflußt.516 Die polemische Auseinandersetzung 
zwischen Feuerbach und Klein, dem Verfasser des strafrechtlichen 
Teils des Allgemeinen Landrechts der preussischen Staaten, ist ein 
Beleg für die Tatsache, daß die Naturrechtstradition im geltenden 
positiven Strafrecht ihre Wirkung nicht eingebüßt hat.517

Trotz dieser nachhaltigen Wirkung des Naturrechtsdenkens geht 
die Entwicklung in eine Richtung, an deren Endpunkt die 
überlieferte Systematik der Naturrechtslehre auseinanderbricht. 
Die allgemeine Tendenz des späten 18. Jahrhunderts geht auf Po- 
sitivierung des Rechts. Positives Recht gewinnt seinen Geltungs­
anspruch durch eine Analyse der bestehenden Rechtsverhältnisse 
und - im Zeitalter der aufgeklärten Rechtslehren - im Rekurs auf 

ä norma legis, & damnum alten per ista directe aut indirecte datum. Id porro 
certum est, quemlibet hominem ex lege naturae teneri ad pensandum altert 
damnum sua culpa quomodo datum, & ubi ex malitia id processerit, cautionem de 
non offendendo in posterum dare."
515 Locke, The second treatise of govemment cap. 2. §§ 8-9, S. 264-5: "(...) In 
transgressing the law of nature the offender declares himself to live by another 
rule than that of reason and common equity, which is the measure God has set to 
the actions of men of their mutual security (...). And, in this case and upon this 
ground, every man hath the right to punish the offender, and be executioner of the 
law of nature. (...) and therefore if by the law of nature every man hath not a 
power to punish offences against it, as he soberly judges the case to require, I see 
not how the magistrates of any Community can punish an alien of another country, 
since in reference to him they have no more power than what every man have over 
another."
516 Vgl. G. Hartung, Von Grotius zu Pufendorf. Die Herkunft des säkularisierten 
Strafrechts aus dem Kriegsrecht der Frühen Neuzeit. In: ders. & F. Palladini 
(Hrsg.): Samuel Pufendorf und die europäische Frühaufklärung. Berlin 1996, S. 
123-36.
517 Klein, Grundsätze des gemeinen deutschen Peinlichen Rechts nebst 
Bemerkungen der preussischen Gesetze (Halle 1799^). Klein definiert Strafe als 
Sicherheitsmittel und in diesem Sinne als ein "Überbleibsel des natürlichen 
Strafrechts"(S. 8), d.i. das Recht auf Selbstverteidigung im Sinne von Hobbes, 
Pufendorf und Locke. "Der historische Ursprung des Strafrechts ist die Rachelust, 
d.i. das aus der vorsätzlichen Wiedervergeltung der Beleidigung entstehende 
Vergnügen, welches Vergütung des durch die Beleidigung erlittenen 
Missvergnügens gesucht und gebilligt wurde."(S. 15). Der Fortschritt innerhalb 
der Strafrechtslehre liegt in der Eindämmung des Racheinstinktes begründet; der 
Staat übernimmt nach Klein für die Erhaltung des Friedens das natürliche 
Strafrecht, das im Sozial vertrag von jedem Einzelnen auf die Herrschaftsgewalt 
übertragen wird." Vgl. dagegen die Feuerbach'sche Polemik, Revision der 
Grundsätze und Grundbegriffe des positiven peinlichen Rechts I. 1, S. 6-7.

225

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundsätze der praktischen Vernunft. Der Rückgriff auf rationale 
theologische Argumentationsmuster verbietet sich den Rechtsleh- 
rem nach der Kantischen Destruktion der rationalen Theologie und 
Metaphysik. Wie eine systematische Naturrechtslehre ohne 
theologische Absicherung aussehen muß, das zeigen Hufeland (in 
seiner Deduktion des Naturrechts und Systematik des Privat­
rechts518) und Feuerbach (in seiner Naturrechtswissenschaft und 
Strafrechtslehre) eindringlich. Auch Klein und Svarez haben 
keinen Begriff von der engen systematischen Verknüpfung von 
Naturrechtslehre und natürlicher Theologie im Gesamtentwurf 
ihres Lehrmeisters Christian Wolff. Diese Konstellation hält im 
ausgehenden 18. Jahrhundert mehrere Optionen offen. Da die 
Einbindung des Rechts in einen moralischen Kontext im 
theologischen Rekurs auf ein principium juris & obligationis nicht 
mehr garantiert wird, bleibt die Möglichkeit, Moral in Recht 
aufzulösen (Darjes, Svarez) oder aber Recht und Moral radikal zu 
trennen (Feuerbach). Erstere Option rettet die Grundmuster der 
Naturrechtslehre (natürliche Rechte, Verpflichtungen und 
Pflichten) in das geltende Recht, letztere hingegen verspricht eine 
Grundlegung positiven Rechts ohne Rückversicherung.

Die Positivierung des Rechts impliziert dessen Entfesselung aus 
moralischen Bindungen. Die Kehrseite dieser Entwicklung drängt 
sich in der Frage nach der Legitimität des positiven Rechts auf. 
Wie kann eine amoralische Rechtsordnung (Zwangsordnung) vor 
der Möglichkeit geschützt werden, den moralischen Anspruch 
menschlicher Lebensverhältnisse zu zerstören? Wenn sich Recht 
und Moral indifferent zueinander verhalten, wie ist dann Willkür 
in Rechtsfragen auszuschließen? Am Übergang vom 18. zum 19. 
Jahrhundert bieten sich zwei Modelle an, die eine Lösung der 
skizzierten Problematik versprechen. Die historische Rechtslehre 
scheidet in historischer Perspektive willkürliche von substantiellen 
Elementen des Rechts. Neben Pütter zählen hierzu seine Schüler 
Gustav Hugo, Justus Möser und Schülersschüler Karl Friedrich 
Eichhorn, Friedrich Carl von Savigny und Georg Friedrich Puchta.

5,8 Hufeland, Einleitung in die Wissenschaft des heutigen Privatrechts nebst 
einem Entwürfe einer vollständigen Darstellung derselben. Jena 1796.

226

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1.1. Kritik der natürlichen Rechtslehre
	2.1.2. Anti-Hobbes

