Zweiter Teil:
Aspekte der Nachkantischen
Moral- und Rechtslehre

Von Samuel Pufendorf bis zu Immanuel Kant fithrt der Weg des
Naturrechtsdiskurses, der dem Auf- und Abschwung einer Kon-
junkturkurve gleichkommt. Die von Pufendorf und seinen Nach-
folgern erarbeitete Systematik der Naturrechtslehre, die im viel-
bindigen Jus Naturae des Christian Wolff ihre groftmogliche
Gestaltungsform angenommen hat, wird durch die Kantische
Theologie- und Metaphysikkritik in ihren Fundamenten erschiit-
tert. Nach Kant gibt es eine Vielzahl rechtsphilosophischer und -
historischer Versuche, aus den Triimmemn des traditionellen
Naturrechtsdenkens einen Neuanfang zu wagen. Sowohl die
Systematik des Naturrechtsdiskurses als auch die Geschichtlichkeit
des Zusammenhanges von Recht und Moral werden in der
Nachkantischen Epoche einer Revision unterzogen. Die Erben des
Naturrechtsdiskurses haben jedoch nie das ganze tradierte Erbe im
Blick, sondern greifen sich nur Teile der Erbmasse heraus. So
nimmt bereits am Ende des 18. Jahrhunderts eine folgenreiche
Entwicklung ihren Anfang: Den Rechtsphilosophen fehlt der Blick
fir die Geschichte und den Rechtsphilologen fehlt die
systematische Kraft des philosophischen Zugriffs auf die
historischen Fakten.

Innerhalb einer Geschichte der Obligation miissen die Auswir-
kungen dieses nicht ausgetragenen Konflikts zwischen zwei sich
exklusiv gebiardenden Perspektiven hervorgehoben werden. Was
den Naturrechtslehrern des 17. und 18. Jahrhunderts vor Augen
stand, scheint jetzt vergessen zu sein: DaBl der Begriff der Ob-
ligation die systematische Schnittstelle der Rechts- und Morallehre
ist und daB er eine Herkunftsgeschichte hat. Weil dieser
Sachverhalt vergessen zu sein scheint, kann es den Nachfolgern
Kants nicht um das Ganze gehen. In diesem Sinn geht es in der
Nachkantischen Epoche nur um Aspekte einer systematisch

207

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

umfassenden Lehre von Recht und Moral, die eine kaum
tiberschaubare Fiille neuer Denkansétze im 19. Jahrhundert repra-
sentieren. Ein Ausblick auf das Kommende:

1. Paul Johann Anselm von Feuerbach steht fiir die Entmorali-
sierung des juristischen Diskurses, das heifit fiir die Vollendung
der philosophischen Destruktion des Naturrechtsdenkens.

2. Auf ganz andere Weise hat die historische Rechtsschule seit
ihren Anfingen die Kluft zwischen philosophischer und histori-
scher Rechtslehre aufgerissen.

3. Die Aporien der historischen Rechtsschule werden in der radi-
kalisierten Philologie Friedrich Nietzsches analysiert und in der
Konzeption einer Genealogie der Moral wird eine universal-
historische Perspektive entworfen, die das genetische Geschichts-
modell der historischen Schule zerstort.

4. Universalhistorie und genealogische Methode sind im Werk
Max Webers eng verkniipft. Der Blick des Genealogen Weber auf
die Herkunft der modernen moralischen Begriffswelt - und damit
auch der Obligation - ist seinem eigenen Verstindnis nach per-
spektivisch und vorldufig. Er bestitigt somit den Verdacht, da8 wir
es in der Nachkantischen Epoche mit Aspekten der Moral- und
Rechtslehre zu tun haben und die systematische Einheit derselben
verloren gegangen ist.

208

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. 1. Paul Johann Anselm von Feuerbach

Innerhalb der Kantischen Metaphysik der Sitten wird die syste-
matische Verbindung von Recht und Moral formal begriindet, ihre
materiale Einheit in einer sittlichen Lebensordnung jedoch nur
postuliert. Kants Verséhnungsmodell - der anzustrebende Zustand
ewigen Friedens - ist das Versprechen, daB die Gegensitze von
Moral und Recht, von moralischer Personlichkeit und
Rechtsperson, von staatlichem Zwangsmechanismus und prak-
tisch- moralischem Selbstzwang, und von @ufierer und innerer
Freiheit aufgehoben werden.

In der juristischen Naturrechtslehre jedoch, die sich um die
praktische Umsetzung der Kantischen Lehre kiimmert, bleibt von
dem eschatologischen Impuls des Kantischen Projekts der Auf-
kliarung nichts mehr iibrig. Den Rechtsgelehrten ist die philoso-
phische Ambition, Recht und Moral auf der Grundlage neuer
Prinzipien der Versohnung entgegenzutreiben, zutiefst unver-
stindlich. Wie im folgenden Abschnitt dargelegt werden soll,
leben die Juristen gut mit einer radikalen Dissoziation von Recht
und Moral; ja es gibt einen Typus aufgeklirten Rechtsdenkens
nach Kant, der die Entmoralisierung der Rechtsverhiltnisse - vor-
nehmlich des Strafrechts - zu seiner Aufgabe gemacht hat. Hier ist
vor anderen der Philosoph und Jurist Paul Johann Anselm von
Feuerbach (1775- 1833) zu nennen.

Zu Feuerbachs umfangreicher wissenschaftlicher Arbeit geho-
ren neben den naturrechtlichen Schriften des spiten 18. Jahr-
hunderts (Kritik des natiirlichen Rechts, Anti-Hobbes), Lehrbiicher
des peinlichen Rechts und Untersuchungen "merkwiirdiger
Verbrechen", zu denen auch eine Analyse des Falles Kaspar
Hauser (Kaspar Hauser. Beispiel eines Verbrechens am
Seelenleben des Menschen) gehort. Hufeland hat - ebenso wie
Reinhold - Feuerbach mit der Kantischen Doktrin vertraut
gemacht. Es ist Hufelands Verdienst, durch ein Lehrbuch des
Naturrechts die Grundlinien der Philosophie Kants fiir Juristen

209

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fruchtbar gemacht zu haben. Im Zentrum seiner Naturrechtslehre
steht allerdings ein grobes Mifverstindnis des formalen Charak-
ters des Kantischen Moralgesetzes. Nach Hufeland gibt es sehr
wohl ein allgemeines hochstes Gesetz der Sittlichkeit: "Vervoll-
kommne dich und alle anderen Menschen."47! Hufeland greift
implizit auf Wolffs material-ethischen Grundsatz der individuellen
und sozialen Vervollkommnung des Menschen zuriick, ohne
dessen ontologisch-theologischen Hintergrund und seine Destruk-
tion durch Kant auch nur zu erahnen. Weil Hufeland nicht erkennt,
warum der allgemeine Grundsatz der Sittlichkeit bei Kant
notwendig bloB formal gegeben wird und vom Prinzip der
Rechtslehre kategorial unterschieden werden muf}, kann er mit
einem Handstreich Moral und Recht zusammenfassen. Der
Grundsatz der Morallehre wird zu einem allgemeinen Gesetz
erhoben: Jeder Einzelne soll verhindern, daf die Vollkommenheit
aller Menschen nicht gemindert wird. So liest Hufeland den
kategorischen Imperativ Kants gegen seine Implikationen und
gelangt zu einer Grundlegung des Naturrechts. "Dies ist der
allgemeinste Grundsatz des Naturrechts. Mit seiner Ausiibung ist
Zwang unwidersprechlich verbunden."42 Naturrecht ist bei
Hufeland Zwangsrecht und der Zwang ist legitim, wenn er dem
Moralgesetz zu duBerer Rechtswirksamkeit verhilft. Hufeland
nennt Gundling und vor allem den Wolffianer Klein als seine

471 Gottlieb Hufeland, Lehrsitze des Naturrechts und der damit verbundenen
Wissenschaften, Theil I. 2. Abschnitt §§ 64-72. Jena 1790, S. 32-9.

472 Hufeland, Lehrsitze des Naturrechts 1. 2. § 75, S. 39. Vgl. hierzu die Replik
Kants, Rezension zu Gottlieb Hufeland. In: W. Weischedel (Hrsg.): Kant.
Werkausgabe Bd.XII. Frankfurt /M. 1977, S. 810: "Der Vf. [Hufeland] hilt
ndmlich Prinzipien, die bloB die Form des freien Willens, unangesehen alles
Objektes, bestimmen, nicht fiir hinreichend zum praktischen Gesetze und also, um
Verbindlichkeit davon abzuleiten. Daher sucht er zu jenen formalen Regeln eine
Materie, d.i. ein Objekt., welches als der hdchste Zweck eines vemniinftigen
Wesens, den ihm die Natur der Dinge vorschreibt, als ein Postulat angenommen
werden kénne, und setzt es in der Vervollkommnung desselben. Daher der oberste
praktische Grundsatz: befordere die Vollkommenheit aller empfindlichen,
vorziiglich der verniinftigen Wesen (...). Das Eigentiimliche des Systems unsers
Vf. besteht nun darin, daB8 er den Grund alles Naturrechts und aller Befugnis in
einer vorhergehenden natiirlichen Verbindlichkeit setzt, und da8 der Mensch
darum befugt sei, andere zu zwingen (...)." Kant schliet die Lehre von der na-
turlichen Verbindlichkeit nachdriicklich aus der Naturrechtslehre aus.

210

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewihrsleute.#3 Feuerbach hat seine Auseinandersetzung mit der
Konzeption Kants nicht mit den MiBverstdndnissen seines Lehrers
in Jena belastet.

2.1.1. Kritik der natiirlichen Rechtslehre

Feuerbachs Erstlingswerk entstand nach dem Abschlufl seines
Philosophie- und vor dem Beginn seines Jurastudiums. Die Kritik
des Natiirlichen Rechts zeichnet sich durch jugendlichen Schwung
und das Bediirfnis aus, dem Disputirgebell der philosophischen
Rechtslehre ein Ende zu setzen. Am Beginn der Schrift steht eine
Zeitdiagnose: Das Schicksal der Menschheit - verdeutlicht in den
Verwirrungen der franzosischen Nation - macht eine Grundlegung
der Naturrechtswissenschaft zu einem "Bediirfnis der Zeit und zur
heiligsten Pflicht." Der Weg aus den Irrungen der Zeitldufte ist
von Kant vorgezeichnet worden, dem Feuerbach in eigenstindiger
Weise zu folgen gedenkt. Seine Naturrechtskritik ist auf den ersten
Blick ein Bekenntnis zu dem "Konigsbergischen Weisen."+74 Nach
Feuerbach forderte die gegenwirtige politische Lage, daBl die
Naturrechtslehre wissenschaftliche Form annahm, um zu
befriedigenden Ergebnissen zu gelangen. Hierfiir ist zuallererst
erforderlich, dal die Naturrechtswissenschaft ihren Gegenstand
bestimmt, den im menschlichen Geist gelegenen Grund des Rechts
aufdeckt und den Grundsatz des Rechts deutlich formuliert. In
einem ersten Schritt zieht Feuerbach eine scharfe Trennlinie
zwischen der Moral und dem Naturrecht. Zwar besteht eine
formale Identitdt, denn beide Disziplinen sind philosophische

413 Hufeland, Lehrsitze des Naturrechts, Einleitung 1. § 8, S. 5: "Unter allen
Rechten hat das Naturrecht Zwangsrechte zum Gegenstand.(...) Die Aufgabe fiir
das Naturrecht betrifft aber nur die Rechtmaessigkeit des Zwangs, die ganz
unabhingig von der physischen Méglichkeit, Zwang auszuiiben, zu betrachten ist.
Klein, Schreiben an Garve lber die Zwangs- und Gewissenspflichten (Berlin
1789)."

474 Paul Johann Anselm Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts als Propadeutik
zu einer Wissenschaft der Natiirlichen Rechte. Altona 1796, S.XXV. (Vorrede):
"Niemand kann den konigsbergischen Weisen inniger verehren, niemand mit
tieferer Dankbarkeit die Verdienste erkennen, die sich dieser grosse Denker um
Philosophie und Menschheit, um Welt und Nachwelt erworben hat, als ich."

211

https://dol.org/10.5771/9783495093668-209 - am 17.01.2026, 14:42:02. [



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wissenschaften, die ihre Begriffe aus Prinzipien deduzieren. Ihre
materiale Differenz hingegen griindet in der Tatsache, daB die
Moral natiirliche Pflichten und das vom Sittengesetz (negativ)
Erlaubte verhandelt, wihrend die Naturrechtslehre weder Pflichten
erdrtert noch dem Sittengesetz unterstellt ist. Natiirliche Rechte
sollen als unmittelbar durch Vernunft gegeben vorgestellt werden.
Die Vernunft wire dann gleichsam die moralische und juridische
Gesetzgebungsinstanz.47s

Feuerbachs Definition des Naturrechtsbegriffs stellt die Frage,
ob das Zwangsmoment notwendiges oder gar exklusives Bestim-
mungsmerkmal des Rechtsbegriffs ist, in den Mittelpunkt.
Zwangsrecht kann nicht die Bedeutung haben, daB ein anderer
Mensch nach den Gesetzen der Naturkausalitdt behandelt wird,
sondern darf lediglich zu der SchluBfolgerung fiihren, dafl eine
Rechtsbefugnis mit dem Moment der Erzwingbarkeit verbunden
ist.476 Nur die letztere Bestimmung gesteht dem Mitmenschen zu,
daB er ein freies moralisches Wesen ist, an das der Rechtszwang
duflerlich herangetragen wird. Feuerbach zufolge ist ein Recht,
dessen Geltung nicht durch Zwang garantiert wird, nicht wider-
spruchsfrei zu denken. Eine wissenschaftliche Naturrechtslehre
muf} deshalb den Beweis fiihren, daB Naturrechte Zwangsrechte
und durch Vernunft begriindbar sind.#’” Feuerbach erwidhnt bei-
laufig, daB sein Naturrechtsbegriff keine Neuentdeckung ist.
Andere Naturrechtslehrer - insbesondere Gundling - haben das
Naturrecht exklusiv vom Zwangsmoment ausgehend erfaft. Aller-
dings ist auch Gundling nicht zu einer radikalen Trennung von
Naturrecht und Moral durchgedrungen, weil er das Recht nur als
duBere Seite des Moralgesetzes verstanden hat.4”® Gleichwohl
garantiert die Scheidung von duBlerem und innerem Gerichtshof

475 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 1. Theil. 1. Abschnitt, S. 28-38.

476 Das ist nach H. Cohen, Kants Begriindung der Ethik nebst ihren Anwendungen
auf Recht, Religion und Geschichte, S.395-9, konsequent angewendeter
Kantianismus auf die Rechtslehre.

477 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 1. 2, S. 52: "Jedes Recht begriindet
Zwangsrechte, darin besteht sein Wesen, ohne welches es aufhdrt ein Recht zu
seyn. Es kann kein Recht durch Vernunft geben, ohne dieses Pridicat.”

478 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 1 2, S. 57: "Aussere Rechte sind
ihnen [den anderen Naturrechtslehrern] ndmlich solche, welche durch das
Sittengesetz, in wie feme es anderen obliegt, gegeben sind, innere Rechte aber
solche, welche aus dem Sittengesetz in den Berechtigten an sich, herfliessen."

212

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(forum externum & internum) bei Gundling die systematische -
wenn auch nicht prinzipielle - Differenzierung von Rechtslehre
und Moralphilosophie.

Feuerbachs Naturrechtslehre basiert auf folgenden selbst-
gewihlten Primissen: 1. die Deduktion des Rechts aus dem
moralischen Anspruch (Sittengesetz) der eigenen oder der ent-
gegenstehenden Person ist unzuléssig. 2. die Differenzierung des
Moralisch-Moglichen und Juridisch-Erlaubten. 3. die Unter-
scheidung von Rechtsprinzip und Sittengesetz. Erst wenn diese
Voraussetzungen philosophisch eingeldst sind, kann die Natur-
rechtslehre den Anspruch erheben, die Wissenschaft der Rechte
iberhaupt zu sein. Im Gegensatz zu Kant spricht Feuerbach nicht
von Moral und Recht als Gegensatz von innerer und duferer
Freiheit. Innere Freiheit hat nach Feuerbach eine moralische und
juridische Komponente. Wihrend die moralische Seite eine Noti-
gung des Willens durch die praktische, gesetzgebende Vernunft
meint, bezeichnet die innere Rechtsfreiheit eine "Loslassung des
Willens. "4 Erst in der Anwendung auf die Rechtsmaterie wird die
rechtliche Freiheit #uBerlich. Die Rechte, seine je eigene
Gliickseligkeit zu befordern oder auBerachtzulassen, sich das
Leben zu nehmen oder es zu erhalten, sind duBerlich, wider-
sprechen dem Sittengesetz und sind trotzdem Rechte. Rechtliche
Freiheit kann nach Feuerbach auch moralisch-indifferente oder
notwendige Handlungen zum Inhalt haben. Ungeachtet dieser
Unterscheidung sind duBlere Rechte mit einem Zwangsmoment
ausgestattet, d. h. jedem einzelnen kommt das Recht zu, einen
anderen, der ihn an der Ausiibung seiner Rechte hindert, mit
Gewalt davon abzubringen. Weil dieses Merkmal allen #uBeren
Rechten beigemessen wird, einerlei ob sie indifferent oder
different fiir die, oder identisch mit den Forderungen des Sitten-
gesetzes sind, und rechtliche Freiheit sich nicht anders begreifen
14Bt, kann das Rechtsprinzip nicht im Sittengesetz liegen.48

479 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 2. 1, S. 83-4.

480 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 2. 1, S. 86-89; diese Darstellung
fuhrt zu der Frage: "welches ist der Grund (das principium essendi) der inneren
und dusseren rechtlichen Freiheit, der 4usseren, freien verbindlichen und Zwangs-
Rechte?"

213

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Noch Kant hat den systematischen Fehler begangen, so betont
Feuerbach, das Sittengesetz zum Rechtsgrund zu machen. In die-
sem Sinn hat er sich nicht aus der Naturrechtstradition von Grotius
und Pufendorf gelost. Die Wolff-Schiiler (Klein#!, Svarez, aber
auch Hufeland“s2) machen seiner Meinung nach einen dhnlichen
Fehler, da sie Rechtszwang aus Zwangspflichten deduzieren und
nicht erkennen, dal es ein Zwangsrecht auch bei moralisch-
indifferenten Handlungen - so z. B. im privatrechtlichen
Gldubiger-Schuldner-Verhéltnis 43 - geben kann. Feuerbach
kommt zu folgendem Ergebnis: Vollkommene Rechte und
Pflichten (mit Zwang versehen) entstehen nicht in der Uber-
einstimmung von innerer Moralitdt und &uBerer Rechtsgeltung,
sondern insofern als innere moralische und rechtliche Freiheit
duBerlich wirksam wird. Notigung des Willens (Moral) und Los-
lassung desselben (Recht) miissen gleichurspriinglich im
Menschen verankert sein. Die selbstauferlegte Aufgabe Feuer-
bachs lautet dementsprechend, einen im Subjekt gelegenen Grund
des Rechts aufzufinden, der vom Sittengesetz unabhéngig ist.484

481 Vgl. Klein, Schreiben an Herrn Professor Garve iiber die Zwangs= und Gewis-
sens= Pflichten. Berlin & Stettin 1789, S. 90. Ders., Grundsitze der natiirlichen
Rechtswissenschaft nebst einer Geschichte derselben, 1.Teil cap.5. § 97. Halle
1797, S. 69: "So weit dem einen Menschen nach allgemeinen Grundsiétzen, die
Befugnis zusteht, den anderen zu Erfiillung seiner Zwangspflichten anzuhalten; so
weit gebiihrt diese Befugnil auch dem anderen." Und §§ 107-8, S. 72-3: "Da
Zwang immer ein Ubel ist, wodurch die Freyheit anderer eingeschrinkt wird, und
er also nur so weit erlaubt ist, als er zum Schutz der Freyheit dient; so darf kein
groferer und hirterer Zwang, als der Zweck notwendig macht, angewendet
werden.(...) Auch dem Mifbrauche des Zwangsrechtes kann rechtlich
widerstanden werden. So lange es jedoch noch eines Zwanges zur Bewirkung der
schuldigen Handlung oder Unterlassung bedarf, mu8 der Verpflichtete dem
Berechtigten das Urtheil iiber die ZweckmaBigkeit der Zwangsmittel iiberlassen."
482 Hufeland, Lehrsitze des Naturrechts 1. 1. 1. § 52, S. 27: "Da das Naturrecht
bloss Zwang als Bestimmungsmerkmal seiner Grinzen anerkennt, und der Zwang
nur von Rechten bewiesen werden kann; so muf} es nur Zwangsrechte lehren. Der
Unterschied zwischen Pflichten der Moral und Pflichten des Naturrechts nebst der
Vorspiegelung, als ob diese auf einem andem und festem Grunde als jene
beruhten, und daher gréssere Verbindlichkeiten hitten, man sich auch wohl diesen
unterwerfen kénne, ohne jene anzuerkennen, ist also (...) nichtig, da alle Pflichten
eigentlich in die Moral gehoren."

483 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 2. 1, S. 121.

484 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 3. 1, S. 238.

214

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Recht definiert Feuerbach als praktischen Gegenstand, der
dem menschlichen Bewuftsein gegeben ist und der duieren Natur
vorausgeht. Das Recht ist in diesem Verstindnis "das Produkt der
reinen praktischen Vernunft."45 Feuerbach erweitert den Kanti-
schen Vernunftbegriff, indem er dessen moralische Kompetenz um
eine juridische ergdnzt. Die "praktisch-juridische Vernunft"4¢ ist
der Seinsgrund (principium essendi) der Rechte, wihrend die
praktisch-moralische Vernunft die Pflichten bestimmt. In dieser
doppelten Perspektive erscheint die praktische Vernunft als ein
Vermdgen, den Willen zu nétigen (moralisch) und gleichsam los-
zulassen (juridisch). Die Gesetzgebung durch praktische Vernunft
stellt mit dem Moralgesetz Verbindlichkeiten auf. Nach Feuerbach
wiirde die Vernunft in einen unvermeidlichen Widerspruch mit
sich geraten, wenn sie mit der Verbindlichkeit nicht auch den
Anspruch zu ihrer Erfiillung bereitstellen wiirde. Anders gesagt,
die praktische Vernunft bestimmt durch das Moralgesetz eine
Sphire menschlicher Freiheit (Schutz der Personlichkeit, Unver-
sehrtheit des Korpers etc.), erklart diese fiir unverletzlich und gibt
jedem einzelnen Menschen das Recht, seine Freiheit durch
Zwangsmittel zu erhalten.#? Konsequent definiert Feuerbach das
Recht als "eine, durch die Vernunft bestimmte, Moglichkeit des
Zwangs, oder ein von der Vernunft um des Sittengesetzes willen
bestimmtes Erlaubtseyn des Zwangs."4#8 Die Distanz dieser Kon-
zeption zur Kantischen Lehrmeinung ist offensichtlich. Feuerbach

485 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 3. 1, S. 242-3.

486 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 3. 1, S. 244-5: "Die praktische
Vemnunft als thétiges, positiv bestimmendes Vermégen, ist nicht blos Pflichten-
gebend, sondern sie besitzt auch ein positives, bestimmendes, Rechte gebendes
Vermogen."

487 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 3. 2, S. 258-9: Die Vernunft setzt um
des Sittengesetzes willen im Menschen etwas, "dass es mir durch Verunft
moglich ist, die Freiheit vor dem Zwange des Andem, durch Zwang zu
erhalten.(...) Die juridische Vernunft sanktioniert, um des Gesetzes willen, eine
Sphire der Handlungen, d.h. sie erklirt sie fiir unverletzlich darum, weil sie
Bedingungen zu Erreichung des hochsten Zwecks sind, und macht es dem Subjekt
moglich, sie gegen alles, was sich ihnen entgegensetzt, selbst gegen verniinftige
Wesen, mit Zwang zu behaupten.”

488 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 3. 2, S. 259. Vgl. Hufeland,
Lehrsitze des Naturrechts. Einleitung 1. § 6, S. 4: "Zwangsrecht (jus cogens) ist
die Beschaffenheit des Zwangs, vermoge deren er erlaubt, und mit einer Befugnis
verbunden ist."

215

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verankert Recht und Moral prinzipiell im Vernunftgesetz, um der
gesetzgebenden praktischen Vernunft vollstindige Wirksamkeit in
positiver Gesetzgebung zu verschaffen.#® Die Einlosung des
Friedenszustandes wird nicht wie bei Kant an die Kontingenz
historischen Geschehens - wenn einmal Moralitit und Rechts-
politik ineinandergreifen werden - verwiesen, sondern program-
matisch gefaBt: Jeder Mensch hat als moralische Persoulichkeit
auch die Befugnis, sich den Status einer Rechtsperson und den
Schutz seiner Personlichkeitsrechte zu erstreiten. Der Feuer-
bachsche Grundsatz lautet dementsprechend, "jedes vemniinftige
Wesen hat das Recht, seine Rechte durch Gewalt zu erhalten,"4°
Feuerbach versteht sich als Kantianer, der die Konsequenzen der
Kantischen Theologie- und Metaphysikkritik auf die Naturrechts-
wissenschaft iibertrdgt. Im Resultat geht es um eine Befreiung des
Rechts vom Zugriff der Moral. Das Naturrecht ist dann nicht mehr
Tochter, sondemn in einem emphatischen Sinn "Schwester der
Moral."#! Die gemeinsame Quelle von Recht und Moral verbiirgt
deren urspriingliche Identitdt, aber auch ihre Eigenstindigkeit im
Hinblick auf die Durchsetzung rechtlicher Freiheit jedes einzelnen
Biirgers. F:ouerbach hat der Ausarbeitung der rechtspolitischen
Seite seiner Naturrechtslehre den bezeichnenden Titel Anti-Hobbes
verliehen. Diese Schrift verhandelt, wie der Titel verrat®2, die

489 Feyerbach, Uber Philosophie und Empirie in ihrem Verhiltnis zur positiven
Rechtswissenschaft. Eine Antrittsrede. Landshut 1804, S. 11: "Unabhingig von
aller positiven Gesetzgebung liegt in der menschlichen Natur als die letzte Quelle
aller Rechte und aller Verbindlichkeiten das Gesetz der Vernunft, das wir
vorzugsweise das Rechtsgesetz nennen, - ewig wie die Vernunft selbst, frey von
allem Wechsel der Erfahrung, Gesetz aller Gesetzgeber, aller Gesetzgebung ewige
Norm.(...) Allein dieses Gesetz, obgleich durch sich selbst allgemeingiiltig, kann
dennoch als blosses Vernunfitgesetz nicht aligemeingeltend werden. Soll es
wirklich herrschen, so wie es ihm gebiihrt; soll der rechtliche Zustand alligemeiner
Gerechtigkeit und Freyheit unter den Menschen errichtet werden: so muss dieses
Rechtsgesetz aus dem Reiche der Vernunft in das Reich der Erfahrung, aus der
intelligiblen Welt in die Welt der Sinne hiniibergetragen (...), kurz - es muf} aus
einem Vemnunftgesetz in ein Positivgesetz, aus einem Gegenstande der
Philosophie in ein Objekt des positiven Wissens verwandelt, und so die
Gerechtigkeit vom Himmel herab auf die Erde, in die Versammlungen der
Menschen eingefiihrt werden."

490 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 3. 4, S. 298.

491 Feuerbach, Kritik des Natiirlichen Rechts 3. 4, S. 305.

492 Feuerbach, Anti-Hobbes oder iiber die Grenzen der héchsten Gewalt und das
Zwangsrecht der Biirger gegen den Oberherm Bd.1. Erfurt 1798.

216

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fragen nach einer Beschrinkung der Staatsgewalt und einem
moglichen  Zwangsrecht der Biirger gegeniiber  der
Herrschaftsinstanz. Im Zentrum steht die Problematik rechtlicher
Freiheit und politischer Obligation, die Kant zwar vorbereitet,
jedoch nicht in der gebotenen radikalen Form behandelt hat.

2.1.2. Anti-Hobbes

Die Praeliminarfrage der rechtspolitischen Schrift Feuerbachs
lautet: Kann ein Regent gezwungen werden, die rechtliche Freiheit
der Untertanen zu schiitzen, oder nicht? Diese Frage soll im
Zusammenhang mit der Lehre vom Sozialvertrag erldutert werden.
Die Verhandlung dieser Grundfrage kann nur auf juristischem
Weg vollzogen werden, deshalb gibt es auch - iiber die analoge
Formulierung des Schrifttitels hinaus - keine Gemeinsamkeiten
mit dem Anti-Machiavel, den Friedrich der GroBe verfaBt hat.43
Machiavelli gibt nach Feuerbachs Ansicht lediglich ein politisches
Kalkiil des Machterhalts, Hobbes hingegen 16st die Frage
poltischer Obligation durch ein juristisches Modell unbedingten
Gehorsams der Untertanen und unbegrenzter Zwangsgewalt der
staatlichen Institution. Der Rechtslehrer und politische Philosoph
Thomas Hobbes ist der Gegner des Juristen und Philosophen
Feuerbach.

Bereits in der Definition des Naturzustandes bezieht Feuerbach
gegeniiber Hobbes Stellung. Die Bestimmung des Menschen um-
faBt nach Feuerbach seine sinnliche und verniinftige Seite. Als
Sinnenwesen will der Mensch zwar nur seine eigene Freiheit, als
Vernunftwesen jedoch will er die Freiheit aller Menschen. In
diesem Sinn 148t sich der Naturzustand als auBerstaatliches
Verhiltnis der Menschheit und "als Stand einer vélligen dussern

493 Feuerbach, Anti-Hobbes, S.xvii. (Vorrede): "Warum ich diese Schrift nicht
Anti-Machiavel, sondern Anti-Hobbes genannt habe, wird dem gelehrten Leser
von selbst einleuchten. Machiavel ist nie unser Gegner, wenn wir gegen den
unbedingten Gehorsam und iiber die rechtlichen Grenzen der hochsten Gewalt
sprechen. Er ist Politiker und nicht Rechtslehrer und hat in keinem seiner Werke
die Frage, welche unsrer Untersuchung zum Grunde liegt, auch nur von ferne
bertihrt."

217

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesetzlosigkeit"+4 beschreiben, das aber schlieit nicht die Dis-
pensation des Grundsatzes der Gerechtigkeit ein. Dieser Grundsatz
besagt, daB8 der Gebrauch der Freiheit eines verniinftigen Wesens
dem Gebrauch derselben durch andere rationale Wesen nicht
widersprechen darf. Die praktisch-gesetzgebende Vernunft fordert
von jedem Menschen - auch auflerhalb staatlicher Anleitung -,
seinen Bereich personlicher Freiheit zu bewahren und sozial
vertrdglich zu gestalten. Dieser Forderung korrespondiert nach
Feuerbach das Bediirfnis, Freiheit unter individuellem und
sozialem Aspekt Sicherheit zu verschaffen. Im Sozialvertrag
(pactum unionis civilis) verpflichten sich die einzelnen Menschen
wechselseitig, die Freiheit der anderen zu schiitzen. Das Postulat
praktischer Vernunft und das Bediirfnis, in Sicherheit zu leben,
motiviert den Menschen zum Eintritt in eine biirgerliche Gesell-
schaft als "eine Anstalt zur moglichen Sicherheit."4%5 Der Sozial-
vertrag wird durch einen Unterwerfungsvertrag (pactum
subiectionis) ergdnzt, dessen Produkt eine "rechtlich-constituirte
Macht (...) [ist], welche die verpflichtenden Krifte zum Zwecke
der Gesellschaft leiten"+6 kann. Dieses Modell einer biirgerlichen
Gesellschaft auf der Grundlage eines doppelten Vertrags-
abschlusses erscheint auf den ersten Blick wie eine Neuauflage der
Hobbesischen Konzeption. Im Folgenden jedoch wird deutlich,
dal Feuerbachs Entwurf eine radikale Neuformulierung der
naturrechtlichen Vertragslehre impliziert.

Die entscheidende Differenz zu Hobbes liegt bei Feuerbach in
der juristischen Fassung des Unterwerfungsvertrages. Gegeniiber
der gesamten Naturrechtstradition der deutschen Aufklidrung, die
in Anlehnung an Hobbes im pactum subiectionis ein Abbild der
Relation von Mensch und Schépfergott und damit kein Rechts-,
sondern ein einseitiges Verpflichtungsverhiltnis sieht, legt Feuer-
bach das juristische Fundament dieses Vertrages frei: Der Unter-
werfungsvertrag basiert auf einem wechselseitigen Versprechen;
jedes akzeptierte Versprechen bewirkt vollkommene Verbindlich-
keit bei beiden Vertragspartnern und dergestalt auf beiden Seiten

494 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 2, S. 17.
495 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 2, S. 25.
496 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 2, S. 25.

218

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein Recht, die Erfiillung der Verbindlichkeit zu erzwingen.#7 Der
Regent verspricht im Vertragsabschluf}, die Grundgedanken des
Sozialvertrages zu respektieren, und nimmt dadurch eine voll-
kommene Verbindlichkeit auf sich, der eine Zwangsbefugnis der
Untertanen korrespondiert. Dieses Konzept ist von anderen Auto-
ren (F. Vazquius, J. Althusius, J.J. Rousseau) zwar angedeutet,
aber nicht in radikaler Form expliziert worden.#8 Mit Feuerbach
wird das theologisch-juridische Fundament der Sozialordnung im
Sinne eines einseitigen Schuldverhédltnisses vollstindig destruiert.
Feuerbachs Definition des Unterwerfungsvertrages ergibt sich
konsequent aus seiner Fassung des Naturzustandes der Mensch-
heit. Weil im Naturzustand jeder Mensch den Grundsidtzen der
praktisch-gesetzgebenden Vernunft gehorchen muB, obliegt ihm
die Pflicht, seine Freiheit zu bewahren. Verbunden mit dem
Sicherheitsbediirfnis stellt sich die soziale Pflicht ein, eine biir-
gerliche Gesellschaft zu errichten und zu konsolidieren. Diese
Pflicht fordert von jedem Menschen, sich nicht unverbindlich ei-
ner hoheren Gewalt zu unterwerfen und dadurch auszuliefern,
sondern dem Regenten die Verbindlichkeit aufzuerlegen, dafl er
den sozialen Status garantieren soll.4% Nach Feuerbach muf} der
Regent als "eine verpflichtete Person"s® vorgestellt werden. Die
Verpflichtung des Herrschers zur Sozialitdt bezieht sich auf die
Gesetzgebung praktischer Vernunft, d. h. sie geht auf "den Men-
schen im Regenten." Unter dem Gesichtspunkt der Humanitit gibt
es Feuerbach zufolge keine Differenz zwischen Untertan und Re-

497 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 6, S. 93-4: "Wenn nun jedes acceptirte Versprechen
vollkommene Verbindlichkeiten begriindet (wie ich mir denn kein Versprechen
ohne diese Eigenschaft zu denken vermag) und wenn jeder vollkommenen
Verbindlichkeit ein Recht zum Zwange entgegensteht (welches das wesentliche
Pridikat einer vollkommenen Verbindlichkeit ist): so begriindet der
Unterwerfungsvertrag 1) vollkommene Verbindlichkeit dem Organ des
allgemeinen Willens zu gehorchen, nebst einem vollkommenen Recht auf Seiten
des Regenten, seine Unterthanen zu Erfiillung dieses ihres Versprechens zu
zwingen; 2) vollkommene Verbindlichkeit fiir den Regenten dem
Unterwerfungsvertrag gemiss zu handeln und vollkommenes Recht fiir die
Unterthanen, ihre Rechte aus diesem Vertrag mit Zwang gegen den Oberherm zu
behaupten."

498 Vgl. Otto von Gierke, Johannes Althusius und die Entwicklung der
naturrechtlichen Staatstheorien. Breslau 1880.

499 Vgl. Hufeland, Lehrsitze des Naturrechts. Einleitung 1. §§ 10-5, S. 6-7.

500 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 6, S. 131.

219

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gent; alle Menschen sind gleichermaBen zur Ubernahme einer
Obligation fahig, wie sie auch gleich in Beziehung auf ihre Rechte
sind.50! Da Feuerbach in seiner Naturrechtslehre Recht iiberhaupt
als Zwangsrecht definiert hat, miissen auch Biirgerrechte dieser
Begriffsbestimmung angemessen sein. Jeder Biirger hat das Recht,
die Verbindlichkeiten des Sozialvertrages und seine daraus
resultierenden Freiheitsrechte durch Gewalt zu schiitzen, wenn der
biirgerliche Zustand ein Rechtszustand sein soll. "Ein Recht, das
ich nicht mit Zwang behaupten darf, ist kein Recht. Denn der
unterscheidende Charakter aller Rechte besteht in der juridischen
Maoglichkeit des Zwangs."s02

Feuerbachs Rechtslehre ist der vollendete Typus aufgeklirten
Naturrechtsdenkens. Im Gegensatz zu Kant hat er das Stabilitéts-
problem politischer Herrschaft ausschlieBlich zu einer Frage der
Rechtspolitik erhoben. Juridische Obligation basiert auf der Wirk-
samkeit praktisch-juridischer Vernunft, die im Modell des Sozial-
vertrags Gestalt annimmt. Selbstverpflichtung ist ein Modus des
moralischen Selbstverhiltnisses des Menschen, soziale Verpflich-
tung hingegen die AuBenseite rechtlicher Freiheit. Die praktisch-
juridische Vernunft 148t den Willen des einzelnen Mensch los (im
Gegensatz zur moralischen Notigung), um fiir die Ubernahme
sozialer Verpflichtungen Raum zu schaffen. Obligationsfihigkeit
ist bei Feuerbach nicht eine Frage der moralischen Disposition des
Menschen, sondern Ausdruck der Rechtsfreiheit. Die Grundfrage
politischer Obligation gehort folgerichtig allein in die Rechtslehre.
Politische Verhiltnisse sind dann stabil, wenn die wechselseitigen
Verpflichtungen des Kontraktes zwischen Untertanen und Regent
eingelost werden. Politische Instabilitit wird nach Feuerbach -
wiederum im Gegensatz zu Kant - in der Weise kompensiert, daf3
der Konflikt innerhalb des Rechts ausgetragen wird. Der
Vertragsbruch wird zur Gewaltfrage. Die Moglichkeit des
legitimen gewaltsamen Zwanges gegen den Regenten als Form

501 Feuerbach, Anti-Hobbes 1. 6, S. 133-4: "Es miissen also den Unterthanen
gegen den Regenten in Riicksicht seiner iibernommenen Verbindlichkeit alle die
Rechte zustehen, welche dem Menschen gegen den Menschen, gegen seines
Gleichen, wegen ubernommener Verbindlichkeiten zustehen; sie miissen also
befugt sein, die Erfiillung derselben nach vollkommenem Recht zu fordern, und
dieses vollkommene Recht durch Gewalt zu schiitzen."

502 Feuerbach, Anti-Hobbes 1. 6, S. 147.

220

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zivilen Ungehorsams hat Feuerbach eingehend erortert.503
Umgekehrt, wenn Untertanen ihre Verbindlichkeiten nicht erfiil-
len, geht es um die Frage des Strafrechts. An dieser Stelle fiihrt
Feuerbach die allgemeinen rechtspolitischen Erérterungen in den
Zusammenhang einer Strafrechtslehre ein. Entsprechend der
Entmoralisierungstendenz seiner Rechtslehre ist der Staat bei
Feuerbach nur ein Beschiitzer individueller Rechte, der als Frei-
heitsgarant auftritt, nicht aber ein "Vormund und Zuchtmeister",
der sich um die Moralitit der einzelnen Menschen zu kiimmemn
hat. Feuerbach nimmt dem Staat den Charakter einer moralischen
Anstalt zur Erziehung der Menschheit, der ihm auch bei Thoma-
sius und Gundling mittelbar noch anhaftet. Strafe ist folgerichtig
ein bloBes "physisches Ubel", dem keine moralischen Konnota-
tionen beigemessen werden.s®¢ Der Strafgrund liegt im Vertrag:
Wer seine Verpflichtung nicht erfiillt, ist strafwiirdig. Das aber
meint, wie Feuerbach betont, keine moralische Zurechnung einer
Handlung. Der Strafzweck impliziert folgerichtig auch nicht einen
Vergeltungs - oder Besserungsgedanken, sondern zielt auf
Durchsetzung der Rechtsbeziehung. Strafzweck ist, "die An-
drohung [der Strafe] selbst wirksam zu machen"%5, und sonst
nichts weiter. Entmoralisierung im Strafrecht fiihrt zu der
Konsequenz, da der moralische Freiheitsbegriff keine Funktion
fiir die Bestimmung von Strafgrund und -zweck, nicht einmal von
Strafbarkeit einnimmt. Feuerbach polemisiert in seiner ersten
strafrechtlichen Schrift, der Revision der Grundsditze und Grund-
begriffe des positiven peinlichen Rechts (Erfurt 1799), gegen die
Einmischung der Philosophie, die ihren moralischen Freiheits-
begriff der Strafrechtslehre unterschiebt.56 Ein falsches

503 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 11, S. 289ff.

504 Feuerbach, Anti-Hobbes I. 7, S. 201-02; Feuerbach beruft sich an dieser Stelle
auf Grotius, JBP II. 20. § 1, S. 314: "Est autem poena generali significatu malum
passionis quod infligitur ob malum actionis."

505 Feuerbach, Anti-Hobbes 1. 7, S. 226.

506 Feuerbach, Revision der Grundsitze und Grundbegriffe des positiven
peinlichen Rechts. 1.Theil. Erfurt 1799), S.viii-x (Vorrede): "Unsre Criminalisten
sprechen von der Freiheit, als einem Prinzip der #uBlem Strafbarkeit der
Handlungen, und jener Begriff gehért, wie ich vollkommen iiberzeugt bin, blos
und allein in die Moral und ist in dem Criminalrecht, sowohl wegen der Natur der
Freiheit, als auch wegen der Natur der Strafe, von gar keinem Gebrauch. (...)
Uberhaupt ist die Tendenz meines ganzen Systems, die AnmaBungen der

221

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verstindnis der Philosophie, einhergehend mit der AnmaBung,
juridische aus philosophischen Begriffen deduzieren zu miissen,
hat seiner Ansicht nach schwerwiegende Folgen fiir die Juris-
prudenz. Die gebotene Klarheit der juridischen Terminologie geht
verloren, sobald der moralische und rechtliche Standpunkt, der
innere und duflere Gerichtshof und moralische und biirgerliche
Strafbarkeit vermischt werden.

Die strikte Trennung von Recht und Moral macht deutlich, dafl
Feuerbachs Strafrechtslehre eng mit der Kantischen Dissoziation
von Rechts- und Tugendlehre verbunden ist.507 Der Staat ist bei
Feuerbach eine Zwangsanstalt, deren Zweck die Errichtung eines
Rechtszustandes und der Schutz der wechselseitigen Freiheit ist.
Das positive Recht ist das realisierte Vernunftgesetz, d. h. in der
praktisch-juridischen Vernunft griinden rechtliche Freiheit wie
auch positive Gesetzgebung als Garant ebendieser Freiheit. Zwang
ist legitim, wenn er zur Sicherung rechtlicher Freiheit und des
Rechtszustandes eingesetzt wird. Insofern der Rechtszustand
gefihrdet ist, hat der Staat die Befugnis, die rechtliche Freiheit des
Einzelnen durch Zwangsrechte einzuschranken. D. 1i. die
Feuerbachsche Begriindung staatlichen Strafrechts.5®® Zwang im
juristischen Verstidndnis ist in zwei Weisen beschreibbar: als
physischer und psychologischer Zwang. In seiner physischen
Bedeutung nétigt der Rechtszwang die duBleren Krifte der Men-
schen nach mechanischen Gesetzen zur GesetzmiBigkeit (Lega-
litat). Kraft psychologischen Zwanges wird der menschliche Wille
"durch bloBe Vorstellungen" zur Unterlassung gesetzwidriger
‘Handlungen angehalten. Im Strafrecht wird der Mensch nicht als
ein moralisches Wesen traktiert, sondern ausschlieflich in seiner
Bestimmung als Sinnenwesen. Das Strafrecht gibt materiale Be-
stimmungsgriinde des Willens, die - in psychologischer Hinsicht -

Philosophie in dem peinlichen Rechte einzuschrinken, der Herrschaft jener
launenhaften Tyrannin in dem positiven Rechte entgegen zu arbeiten und ihr in
der Jurisprudenz nichts weiter iibrig zu lassen, als das Geschift und die Ehre, eine
unterthénige Dienerin der Gesetze zu seyn."

507 Vgl. fiir diesen Zusammenhang O. Déring, Feuerbachs Straftheorie und ihr
Verhiltnis zur Kantischen Philosophie. In: Kantstudien (Erginzungsheft Nr.3).
Berlin 1907, S. 1-48.

508 Feuerbach, Revision der Grundsitze und Grundbegriffe des positiven
peinlichen Rechts 1. 1. (=Uber den Begriff der biirgerlichen Strafe und das Recht
dieselbe zuzufiigen), S. 1-108.

222

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine "Notigung des Willens Aller" evozieren. Die Einschrinkung
der Rechtsfreiheit durch Zwangsandrohung (psychologisch) oder -
ausiibung (physisch) 148t die moralische Persénlichkeit unberiihrt
und erhilt die Moglichkeit moralischer Freiheit (im Selbstzwang
der praktisch-moralischen Vernunft).5 Der Staat ist nach Feuer-
bach nur "ein rechtlicher Richter", der keine Kompetenz in Fragen
der Sittlichkeit beanspruchen kann. Deshalb ist die Bestimmung
moralischer Freiheit nur im Modus des Selbstzwanges denkbar
und die Verletzung des Moralgesetzes und die moralische
Verschuldung mufl von einem héchsten Richter (Gott), einem
"Herzenskiindiger" zugerechnet werden. Rechtliche Freiheit
hingegen kann der Staat eingrenzen, wenn er die GesetzmiBigkeit
menschlichen Handelns fordert. Dieser Zugriff auf den Willen des
Biirgers geschieht durch dufBerlich motivierten, psychologischen
Zwang.s10

Im Feuerbach'schen Typus aufgeklirten Naturrechtsdenkens
mufl die Definition von Strafgrund und -zweck dem positiven
Rechtsverstindnis angemessen begriffen werden. Biirgerliche
Strafe impliziert keinerlei moralische Bewertungskriterien fiir die
Moralitdt der rechtswidrigen Handlung. "Der allgemeine Grund
der Notwendigkeit und des Dasyens derselben [der biirgerlichen
Strafe] (sowohl in dem Gesetz, als in der Ausiibung derselben) ist
die Nothwendigkeit der Erhaltung der wechselseitigen Freyheit
Aller, durch Aufhebung des sinnlichen Antriebs zu Rechtsverlet-
zungen."s!! Strafgrund und -zweck erértert Feuerbach anhand der
wechselseitigen Bedingtheit von Strafandrohung und -zufiigung.
Der Rechtsgrund der Strafandrohung, d. i. die Notwendigkeit der
Sicherung allgemeiner Rechtssicherheit, legitimiert die Strafzufii-
gung; eine Strafe, die nur angedroht, nicht aber zugefiigt wiirde,

509 Feuerbach, Revision der Grundsitze und Grundbegriffe des positiven
peinlichen Rechts I. 1, S. 24-35: iiber die Differenzierung von moralischer und
rechtlicher Strafe.

510 Feuerbach, Lehrbuch des gemeinen in Deutschland geltenden Peinlichen
Rechts, 1.Buch § 17. Giessen 1801, S. 16: "Der Wille des Biirgers wird daher
durch psychologischen Zwang zur Unterlassung von Rechtsverletzungen
bestimmt, wenn jeder weiss, dass auf seine That ein Uebel folgen werde, welches
grosser ist, als die Unlust, die aus dem nichtbefriedigten Antrieb zur That
entspringt."

511 Feuerbach, Lehrbuch des gemeinen in Deutschland geltenden Peinlichen
RechtsI. § 19, S. 17.

223

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wire wirkungslos. Auch der Strafzweck, als Abschreckung vor
rechtswidrigen Handlungen durch psychologische Motivation
vorgestellt, kann nur konsequent gedacht werden, wenn die Dro-
hung wirksam gemacht wird - d. i. der einzige juristisch legiti-
mierbare Strafzweck. Andere Strafgriinde und -zwecke, hierzu
gehoren der Priventions- und Vergeltungsgedanke, die unmittel-
bare Abschreckung durch physischen (nicht aber psychologischen)
Schmerz und das Modell der moralischen Besserung, weist
Feuerbach nachdriicklich aus einer juristischen Strafrechtslehre
zuriick. Feuerbach faBt seine Untersuchung in einem "héchsten
Prinzip des peinlichen Rechts" zusammen, das seines Erachtens
die vollstindige Entmoralisierung des Strafrechts zum Ausdruck
bringt. "Jede rechtliche Strafe im Staat ist die rechtliche Folge
eines, durch die Nothwendigkeit der Erhaltung &usserer Rechte
begriindeten, und eine Rechtsverletzung mit einem sinnlichen
Uebel bedrohenden, Gesetzes."s!2 Mit diesem Ergebnis hat
Feuerbach die naturrechtliche Konzeption vom Naturzustand der
Menschheit und die Vorstellung eines natiirlichen Strafrechts auf-
gegeben.

Die Grundsitze der aufgeklarten Strafrechtslehre, die im Baye-
rischen Strafgesetzbuch von 1813 Rechtswirksamkeit erlangen,
markieren den Verfall der Naturrechtstradition: 1. Strafzufiigung
setzt ein Strafgesetz voraus (nulla poena sine lege). 2. nur eine
verbrecherische Handlung als VerstoB gegen positives Recht kann
bestraft werden (nulla poena sine crimine). 3. verbrecherisch ist
eine Handlung nur, wenn sie unter gesetzlicher Strafandrohung
vollzogen wird (nullum crimen sine poena legali).5!* Feuerbach
leugnet als konsequenter Kantianer, dal es natiirliche Verpflich-
tungen und damit folgerichtig auch eine Grundlage natiirlicher
Strafbarkeit gibt. Die Vorstellung, daB Strafbarkeit nur auf der
Grundlage einer obligatio naturalis zu fassen ist und natiirliche
Strafen der Grund staatlicher Strafpraxis sind, hat von Pufendorf>!4

512 Feuerbach, Lehrbuch des gemeinen in Deutschland geltenden Peinlichen
Rechts I. § 23, S. 20.

513 Feuerbach, Lehrbuch des gemeinen in Deutschland geltenden Peinlichen
Rechts I. § 24, S. 20.

514 pufendorf, Elementorum jurisprudentiae universalis libri duo. def. xxi. §§ 1-2,
S. 233-4; ders., ING VIII. 3. § 3, S. 792-3: "(...) sciendum est, in plerique peccatis,
inprimis quae ad alium terminantur, duo inveniri, ipsum defectum sive distantiam

224

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Lockes!s ausgehend die Naturrechtslehren des 18.Jahrhunderts
nachhaltig beeinflut.s'6 Die polemische Auseinandersetzung
zwischen Feuerbach und Klein, dem Verfasser des strafrechtlichen
Teils des Allgemeinen Landrechts der preussischen Staaten, ist ein
Beleg fiir die Tatsache, daB8 die Naturrechtstradition im geltenden
positiven Strafrecht ihre Wirkung nicht eingebiifit hat.s!?

Trotz dieser nachhaltigen Wirkung des Naturrechtsdenkens geht
die Entwicklung in eine Richtung, an deren Endpunkt die
iiberlieferte Systematik der Naturrechtslehre auseinanderbricht.
Die allgemeine Tendenz des spiten 18. Jahrhunderts geht auf Po-
sitivierung des Rechts. Positives Recht gewinnt seinen Geltungs-
anspruch durch eine Analyse der bestechenden Rechtsverhdltnisse
und - im Zeitalter der aufgeklarten Rechtslehren - im Rekurs auf

a norma legis, & damnum alteri per ista directe aut indirecte datum. Id porro
certum est, quemlibet hominem ex lege naturae teneri ad pensandum alteri
damnum sua culpa quomodo datum, & ubi ex malitia id processerit, cautionem de
non offendendo in posterum dare."

515 Locke, The second treatise of government cap. 2. §§ 8-9, S. 264-5: "(...) In
transgressing the law of nature the offender declares himself to live by another
rule than that of reason and common equity, which is the measure God has set to
the actions of men of their mutual security (...). And, in this case and upon this
ground, every man hath the right to punish the offender, and be executioner of the
law of nature. (...) and therefore if by the law of nature every man hath not a
power to punish offences against it, as he soberly judges the case to require, I see
not how the magistrates of any community can punish an alien of another country,
since in reference to him they have no more power than what every man have over
another."

516 Vgl. G. Hartung, Von Grotius zu Pufendorf. Die Herkunft des sikularisierten
Strafrechts aus dem Kriegsrecht der Frilhen Neuzeit. In: ders. & F. Palladini
(Hrsg.): Samuel Pufendorf und die europiische Frithaufklirung. Berlin 1996, S.
123-36.

517 Klein, Grundsitze des gemeinen deutschen_ Peinlichen Rechts nebst
Bemerkungen der preussischen Gesetze (Halle 17992). Klein definiert Strafe als
Sicherheitsmittel und in diesem Sinne als ein "Uberbleibsel des natiirlichen
Strafrechts"(S. 8), d.i. das Recht auf Selbstverteidigung im Sinne von Hobbes,
Pufendorf und Locke. "Der historische Ursprung des Strafrechts ist die Rachelust,
d.i. das aus der vorsitzlichen Wiedervergeltung der Beleidigung entstehende
Vergniigen, welches Vergitung des durch die Beleidigung erlittenen
Missvergniigens gesucht und gebilligt wurde."(S. 15). Der Fortschritt innerhalb
der Strafrechtslehre liegt in der Eindémmung des Racheinstinktes begriindet; der
Staat iibernimmt nach Klein fiir die Erhaltung des Friedens das natiirliche
Strafrecht, das im Sozialvertrag von jedem Einzelnen auf die Herrschaftsgewalt
ubertragen wird." Vgl. dagegen die Feuerbach'sche Polemik, Revision der
Grundsitze und Grundbegriffe des positiven peinlichen Rechts L. 1, S. 6-7.

225

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundsitze der praktischen Vernunft. Der Riickgriff auf rationale
theologische Argumentationsmuster verbietet sich den Rechtsleh-
rern nach der Kantischen Destruktion der rationalen Theologie und
Metaphysik. Wie eine systematische Naturrechtslehre ohne
theologische Absicherung aussehen muf, das zeigen Hufeland (in
seiner Deduktion des Naturrechts und Systematik des Privat-
rechtss!8) und Feuerbach (in seiner Naturrechtswissenschaft und
Strafrechtslehre) eindringlich. Auch Klein und Svarez haben
keinen Begriff von der engen systematischen Verkniipfung von
Naturrechtslehre und natiirlicher Theologie im Gesamtentwurf
ihres Lehrmeisters Christian Wolff. Diese Konstellation hdlt im
ausgehenden 18. Jahrhundert mehrere Optionen offen. Da die
Einbindung des Rechts in einen moralischen Kontext im
theologischen Rekurs auf ein principium juris & obligationis nicht
mehr garantiert wird, bleibt die Moglichkeit, Moral in Recht
aufzulésen (Darjes, Svarez) oder aber Recht und Moral radikal zu
trennen (Feuerbach). Erstere Option rettet die Grundmuster der
Naturrechtslehre  (natiirliche Rechte, Verpflichtungen und
Pflichten) in das geltende Recht, letztere hingegen verspricht eine
Grundlegung positiven Rechts ohne Riickversicherung.

Die Positivierung des Rechts impliziert dessen Entfesselung aus
moralischen Bindungen. Die Kehrseite dieser Entwicklung driangt
sich in der Frage nach der Legitimitit des positiven Rechts auf.
Wie kann eine amoralische Rechtsordnung (Zwangsordnung) vor
der Moglichkeit geschiitzt werden, den moralischen Anspruch
menschlicher Lebensverhiltnisse zu zerstéren? Wenn sich Recht
und Moral indifferent zueinander verhalten, wie ist dann Willkiir
in Rechtsfragen auszuschlieBen? Am Ubergang vom 18. zum 19.
Jahrhundert bieten sich zwei Modelle an, die eine Lésung der
skizzierten Problematik versprechen. Die historische Rechtslehre
scheidet in historischer Perspektive willkiirliche von substantiellen
Elementen des Rechts. Neben Piitter zdhlen hierzu seine Schiiler
Gustav Hugo, Justus Moser und Schiilersschiiler Karl Friedrich
Eichhorn, Friedrich Carl von Savigny und Georg Friedrich Puchta.

518 Hufeland, Einleitung in die Wissenschaft des heutigen Privatrechts nebst
einem Entwurfe einer vollstindigen Darstellung derselben. Jena 1796.

226

https://dol.org/10. 17.01.2026, 14:42:02. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1.1. Kritik der natürlichen Rechtslehre
	2.1.2. Anti-Hobbes

