Christian Wevelsiep
»Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?«

Politische Philosophie nach Heidegger und Arendt

Einleitung

Diskussionen um die Begriffe Nation, Nationalismus und Patriotismus erleben eine un-
erwartete Konjunktur. Dies mag zum Teil auf politisch initiierte Werte- und Leitkul-
turdebatten zurilick gehen, zum anderen Teil auf die unbeantwortete Frage nach der
Moglichkeit gesellschaftlicher Integration und dies im besonderen im Horizont weltge-
sellschaftlicher Konfliktszenarien. Eine der vorrangigen Fragen ist dabei, ob die Homo-
genitat eines Volkes zum Prozess der demokratischen Staatenbildung eine notwendige
oder eher irrefithrende Voraussetzung ist, ob also eine relativ homogene soziale Basis als
Grundlage der demokratischen Organisation des Staates zwingend vorauszusetzen ist
oder ob sie vielmehr in nationalistischer Regression oder einem problematischen Volks-
substantialismus miindet. Derlei Insinuationen treten Demokratietheorien beherzt ent-
gegen, indem sie die abstrakte Inklusion des Anderen in das rechtspositive Vokabular
betonen und allein demokratische Praxis als strukturbildende Voraussetzung demokra-
tischer Kulturen und eben nicht homogene vorpolitische Quellen anerkennen; politisch
im Horizont zivilgesellschaftlicher Praxen, rechtsnormativ entlang der Ermoglichung
volkssouverdner Verfahren.

Der vorliegende Aufsatz setzt an dieser Thematik an und méchte versuchen, den Be-
griff des Vorpolitischen als eine eigenstindige Dimension des Politischen einzufiihren.

Dabei geht es um die Frage, ob im Kontext vorpolitischer Sinnquellen nicht auch
vorpolitische Interessen zu verorten wiren, die nicht allein mit kulturellen Besonderhei-
ten abzugleichen sind, da sie radikaler als etwa die Opposition von Fundamentalismus
und Moderne das metapolitische Bediirfnis zum Ausdruck bringen, bestimmten Inter-
essen zu folgen. Die vorpolitischen Quellen: gemeinsamer religioser Hintergrund, ge-
meinsame Sprache, historische Bindungen, usw. miinden zwar im giinstigen Fall im Ideal
eines Verfassungspatriotismus, wenn Gerechtigkeitsprinzipien in das dichtere Geflecht
kultureller Wertorientierungen Eingang finden; Demokratietheoretiker mogen ferner
postulieren, dass die Demokratie keine begriindungstheoretische oder prozedurale Lu-
cke aufweist, durch die eine vorpolitische Substanz eindringen konnte, bzw. dass eine
Demokratie, die mehr als ein bloffer modus vivendi sein will, die vorpolitischen Quellen
religioser Lebensentwiirfe und substanzieller Uberzeugungen in demokratische Prozesse
einzubinden vermag. Um aber die Wucht gesellschaftlicher Konflikte plausibel zu ma-

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
mit, far oder In KI-Systamen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 245

chen, muss moglicherweise ein weiteres Begriffselement angenommen werden, das zwi-
schen dem Dualismus politischer und vorpolitischer Wir-Gemeinschaft zu verorten ist.

Im einzelnen soll der Begriff des Vorpolitischen entlang klassischer politischer Ent-
wirfe konturiert werden; zunichst in Opposition zum Horizont einer vorpolitischen
Homogenitit bei Heidegger und Schmitt (1); anschlieffend in einer ausfiihrlichen Aus-
einandersetzung mit der politischen Theorie Hanna Arendt's (2). Deren politischer Frei-
heitsbegriff ist einerseits mafigeblich fiir die Explikation des vorpolitischen Sinnhori-
zonts; zugleich eroffnet er offene Flanken, von denen hier vor allem die rigide Unter-
scheidung von politischen und vorpolitischen Interessen zu nennen ist (3). Das hieran
anschlieffende Schema von vorpolitischem Fundamentalismus und politischer Moderne
bringt in diesem Zusammenhang die Schwierigkeit der politischen Theorie zum Aus-
druck, vorpolitische Interessen als eigenstindige Dimension des Politischen anzuerken-
nen.

1. Zur philosophischen Explikation der vorpolitischen Homogenitit bei Heidegger und
Schmitt

Dass die Einheitlichkeit eines Volkes zu den notwendigen vorpolitischen Voraussetzun-
gen zur Bildung eines Staates zihle, ist eine Annahme von schwerwiegender Tradition.
Die klassische demokratische Staatstheorie setzte auf eine soziale Basis freier und gleicher
Biirger, die entlang angeniherter sozialer Gleichheit die Bildung eines einheitlichen Wil-
lens, die friedliche Austragung von Konflikten und die Angleichung der Interessen er-
moglichte.! Jenseits der Frage, ob die klassische Staatstheorie diese soziale Basis einfor-
derte oder aber als gegebene Voraussetzung voranstellte, lassen sich von dieser Position
aus mehrere, fiir die Politikwissenschaft relevante Unterscheidungen ableiten: in einer
Hegelianischen Linie, bei der Nation, Nationalbewusstsein und Patriotismus dem Staat
folgen und ihm insofern nicht vorangehen; ferner in vergleichbaren wirkmichtigen Ge-
schichtsschreibungen, die davon ausgehen, dass Nationen durch staatliche Macht kon-
struiert und Gber Schule, Militir, Amtssprache, usf. gebildet werden.?

Die Dekonstruktion dieser wirkmachtigen Konstruktionen der Nation ist seit gerau-
mer Zeit etabliert;® sie sieht in ihr — pauschal gesprochen — gelingende Projekte, hege-
moniefihige Konstruktionen und hegemoniale symbolische Ordnungen zu verankern,
die einerseits an reale Erscheinungen wie Sprache, Religion, Tradition ankniipfen, zu-
gleich aber entlang vermeintlich geschichtsverklirender Positionen hieraus die Grund-
lage einer gemeinsamen identititsstiftenden Kultur ableiten.

Der Umweg tiber Heidegger und Schmitt hat zunichst eine negative Funktion, denn
er dient der Abgrenzung; schliefllich gilt es zu zeigen, inwiefern der Begriff des Politi-
schen durch den zum Teil opaken Begriff des Vorpolitischen in normative Sackgassen
fihrt. Das Vorpolitische hat — wie im folgenden noch zu zeigen ist — eine aktuelle Di-

1 Franz Neumann, Die Herrschaft des Gesetzes, Frankfurt 1980.
2 Bernd Giesen, Die Intellektuellen und die Nation, Frankfurt a. M. 1993.
3 Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation, Frankfurt / New York 1996.

ZfP 56. Jg. 3/2009

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

246 Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?«

mension, denn es kreist um die Frage, ob und wie sich eine politische Ethik auf dem
Boden der Gemeinschaft griinden liefle, bzw. ob die Gemeinschaft aus den Quellen der
modernen Subjektivitit und deren radikaler Subjektivitit heraus verstanden werden sol-
le. Was immer Heidegger politisch verschliisselt haben mag — die Ablehnung des Uni-
versalismus, die Betonung der Einzigartigkeit geschichtlicher Konstellationen und die
Immanenz je besonderen Leidens verweisen auf die politischen brisanten Fluchtlinien
der Heideggerschen Philosophie.

Es ist vor allem Heideggers geschichtliches Denken, das fiir ihn die ganze Fragwiir-
digkeit der Metaphysik aufwirft.* Das metaphysische Denken richtete sich demnach in
der Unwandelbarkeit letzter Sinnbeziige ein, wohingegen eine radikal gefasste Idee von
Geschichtlichkeit jeden universalistischen Geltungsanspruch zerstorte. Dass geschicht-
liches Leben zur Grundlage des Philosophierens werde, bedeutet, dass das menschliche
Leben sich in seiner Eigentlichkeit zeigen kann. Eigentlichkeit und Vergegenstindli-
chung stellen den wegweisenden Kontrast dar, an dem sich das menschliche Leben zu
orientieren vermag. Letzteres entgleitet uns, wenn es sich aufs Objektive und Gegen-
stindliche versteift, wenn im objektivierenden Bezug das Erleben der Lebenswelt, die
uns begegnende Welt entweltet wird. Heideggers gelebter Augenblick avisiert die Selbst-
durchsichtigkeit der Lebensvollztige, er wird zur Kunst des Wachseins des Daseins fiir
sich selbst.

Dasich die Daseinsweisen nicht alle gleich gut entsprechen, entsteht ein hierarchisches
Gefille; mit dem Eigenen als dem Ursprung, dem Eigentlichen und dem Wesen erhilt
man einen normativ sich geltend machenden Maf3stab. Die Ereignishaftigkeit des Daseins
ist in diesem Sinne bereits die hochste Selbstdurchsichtigkeit, die letzteres fur sich selbst
erreichen kann. Selbstverdeckung als Uneigentlichkeit, Selbsttransparenz als Eigentlich-
keit — mit dieser doppelten Gleichung wird ein Abgrund der Freiheit eroffnet.

An just dieser Stelle wird aber auch ein politisch-ethischer Bruch deutlich, der die
vermeintlich normative Neutralitdt der Eigentlichkeitssemantik in nicht unproblemati-
sche Gefilde iiberfithrt. Heidegger bringt seine Ethik der Eigentlichkeit gegen eine Ethik
der Offentlichkeit in Stellung. Er setzt sich von der aristotelischen Tradition einer prak-
tischen Ethik des 6ffentlichen Lebens ab: Aristoteles hatte bekanntlich die »Philosophie
des Guten« auf den Boden der gesellschaftlichen Wirklichkeit seiner Zeit gebracht, er
hatte das sittlich Gute nicht in Abgrenzung zum gesellschaftlich Geltenden, sondern im
Anschluss an es gewonnen. Mit dieser weitreichenden Tradition erhilt man eine Orien-
tierungsgrofie fiir gelingendes und ethisch verantwortliches Leben, das Heidegger dif-
famierend die Welt des »Man« bezeichnet. Das Selbst des »Man« wird bei Heidegger aus
eben dieser uneigentlichen Welt des »Man« zurtckgeholt, um es zu dem Bewusstsein der
Sterblichkeit und der Zeit zu bewegen, aber auch, um ihm die Einsicht in die Unverliss-
lichkeit aller zivilisatorischen Daseinsfiirsorge zu verschaffen.> Das bei sich selbst an-
kommende Dasein ist bodenlos und losgerissen; es erhilt keinen anderen Halt als das

4 Martin Heidegger, Die Technik und die Kebre, Pfullingen 1962; Ders, Sein und Zeit, Tiibingen
1963.
5 Heidegger, Sein und Zeit, a.a.0., S. 310.

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 247

Bewusstsein des eigenen Seinkonnens. Aus diesem existentiellen Abgrund erst entsteht
die menschliche Grofle im Sinne von Spontaneitit und Schopfertum.

Es geht dann nicht primir um das gute und ethisch richtige Handeln, sondern vorrangig
um die Intensititssteigerungen des Daseins; um die Offnung fiir grofle Augenblicke,
mithin um die Entschlossenheit zum eigentlichen Leben. Gleichwohl betont Heidegger,
dass Philosophie weder moralische Auskunftsinstanz sei, noch Anweisung und Orien-
tierung verschaffen wiirde. Es geht um nichts mehr und nichts weniger als das Abtragen
von vermeintlich ethischen Objektivititen, die ein Nichts hervortreten lassen — freilich
ein Nichts, das zu seinem eigenen Seinkdnnen auffordert.

Fir Heidegger war bekanntermafien ein authentisches Leben, das der praktischen Frage
nach dem eigenen Sein nicht ausweicht, nicht moglich im Medium des 6ffentlichen Le-
bens einer demokratischen Biirgergesellschaft; um den Solipsismus der isolierten Exis-
tenz auszugleichen, musste er einen Ersatz fingieren und fand ihn im »geschichtlichen
Volk«.

Dabei vermengt er aber diese eigentlich existentialistische Aufforderung zur Stellung-
nahme mit einem problematischen Geschichts- und Politikverstindnis: der generalisierte
Andere verschwindet zusammen mit dem entfremdeten »Man« der manipulierten Of-
fentlichkeit, an seine Stelle tritt der »stille Ruf des Gewissens« und die Verabsolutierung
des »geschichtlichen Volks«.6

In dieser geschichtsphilosophischen Fluchtlinie, die verkiirzt gesagt die Betrachtung
des Volkes nur in Kategorien von Schicksals- und Willensgemeinschaft fassen kann, ist
dann auch: Carl Schmitts Postulat der nationalen Homogenitit als Voraussetzung der
Demokratie zu verorten. Ohne allzu grofie Vereinfachung lasst sich Schmitts Politikbe-
griff als ein Versuch beschreiben, das Politische als die gegeniiber dem Staat und den
Institutionen fundamentalere Dimension zur Geltung zu bringen. Das Politische wird
hier zu einer vorstaatlichen Kategorie, zu einem Intensititsgrad einer Verbindung, resp.
Trennung, die zugleich eine ordnungsstiftende Entscheidung in sich trigt. Verbindung
und Trennung gehoren zusammen, insoweit erst beide die Unterscheidung von innen
und auflen bedingen und damit erst die Moglichkeit einer substantiellen und handlungs-
fahigen Einheit. Nicht die Tatsache von Assoziation und Dissoziation ist dabei aber ent-
scheidend, sondern vielmehr deren Intensitit. Deren duflerer Grad erhilt seine produk-
tive Spannung aus der Unterscheidung von Freund und Feind.”

Wihrend der Rechtspositivismus bekanntermafien den Grund der Geltung des Rechts
in rechtlichen Normen findet, so erkennt der dezisionistische Rechtsbegriff dagegen die
auflerrechtliche und herrschaftssoziologische Basis aller Rechtsgeltung an.

Die Entscheidung entspringt mit Schmitt einem normativen Nichts; sie ist etwas vollig
anderes als das Resultat einer Rechtsbegriindung, denn sie wird nicht mit Hilfe einer
Norm zugerechnet, sondern sie bestimmt vielmehr den Zurechnungspunkt, von dem aus
Norm und normative Richtigkeit rekonstruierbar werden.® Rechtsnormen lassen sich

6 A.a.0O.S.77.
7 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen, Miinchen 1932, S. 26 ff.
8 A.a.O,S.42.

ZfP 56. Jg. 3/2009

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

248 Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?«

nicht restlos aus hoherem Recht und Gerechtigkeitsbestimmungen ableiten, sondern es
ist die Entscheidung in ihrem nicht weiter begriindungsnotwendigen Selbstbezug, die
der Normbegriindung ihre Rechtskraft verleiht. Die Basis der Rechtsgeltung ist von da-
her als knapp zu beschreiben, als sie gewissermafien einem nicht bestimmbaren und nicht
verfiighbaren Augenblick des Entscheidungsgebers entspringt.

Diesem knappen Moment der Nicht-Verfligbarkeit des Rechts entspricht eine ambi-
valente Ineinssetzung von Souverinitit und Herrschaft. Das Grundproblem der Rechts-
theorie entspringt demgemaf nicht der inhaltlichen Normativitit des Rechtsgebots, son-
dern der formalen Frage der letzten Entscheidungsinstanz. Die Rechtsnorm mag zwar
festlegen, wer entscheidet und wer interpretiert; das fiir Schmitt wesentliche Problem
verschiebt sich aber ins Unendliche, solange nicht die Frage nach dem letztentscheiden-
den politischen Willen gestellt wird.’

Fiir Schmitt ist konsequenterweise ein solches Verfahren nicht gangbar, das nach der
Legitimitdt der politischen Einheit des Staates im Sinne einer inhaltlichen Rechtfertigung
fragt. Die herrschaftssoziologische Intransingenz des Dezisionismus fithrt somit zu einer
folgenreichen Dekonstruktion des Legitimititsgedankens: Ein Staat, der die politische
Einheit eines Volkes zum Ausdruck bringe, existiere allein der Sphire des Politischen
und sei ferner einer Rechtfertigung weder bediirftig noch fahig; er agiere vielmehr in
einem Beziehungs- und Spannungsfeld, in dem noch die Anwendung physischer Gewalt
auf das Recht auf Selbsterhaltung zurtickgehe: Freund und Feind, Eigenes und Fremdes
versuchen sich in ihrer jeweiligen Besonderheit zu erhalten, so dass nicht Legitimitit im
Sinne der individuellen Freiheit die innere Rationalitit des Geltungsgrundes des Staates
markiere. Um dem Bestandssicherungsinteresse gerecht zu werden, bestimmt sich die
politische Herrschaftseinheit in einer Entscheidung immer selbst und muss dabei nach
Schmitt ihr inneres Konfliktfeld unterhalb der Freund-Feind-Schwelle halten.

Im Fluchtpunkt des von Schmitt und anderen verfolgten Demokratieverstindnisses
freilich wartet der »lange Schatten des Staatswillenspositivismus«.!° Beispielhaft am Wei-
marer Verfassungsdiskurs lisst sich eine Form der Staatsrechtslehre verfolgen, in der der
Staat als von aulen »impermeable Rechtsperson«!! selbstindig tiber seine inneren An-
gelegenheiten befindet. Ein solchermaflen verselbstindigter Staat stellte der damaligen
Auffassung nach eine Ordnung eigenen Rechts dar, die sich mit der rechtsstaatlichen und
parlamentarischen Verfassung der privaten Angelegenheiten der Gesellschaft »allenfalls
beriihren, niemals aber tiberschneiden durfte.«.12 Dieser Staat ist als Besitzer der Rechts-

9 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lebre von der Souverdnitit, Berlin 1934

(1922), S. 46.

10 Hauke Brunkhorst, Politik der Menschenrechte. Zur Verfassung der Weltgesellschaft.
In: Armin Nassehi/Markus Schroer, (Hg.), Der Begriff des Politischen, Baden-Baden 2003,
S. 71-89;
Ders., Der lange Schatten des Staatswillenspositivismus. Parlamentarismus zwischen Unterta-
nenreprisentation und Volkssouveranitit. In: Leviathan 3 (31), 2003a, S. 362-382.

11 Brunkhorst, Der lange Schatten, a.a.O., S. 356.

12 Ebd.

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 249

ordnung jederzeit in der Lage, sich von seinem »Besitz« zu trennen und sich auf seine
uberpositiv legitimierte Herrschaftsmacht zu berufen.

Die Ausfihrungen machen deutlich, dass mit dem Postulat der nationalen Homoge-
nitit als Voraussetzung der Demokratie eine normativ brisante Drift einhergeht: das na-
tionale Wir-Gefiihl, das fiir den Kitt des gesellschaftlichen Zusammenhalts zu sorgen hat,
ist dann mit dem Preis verbunden, sich dem Fremden, Heterogenen und Andern abzu-
grenzen.

Homogene und geschichtsphilosophisch verbrimte vorpolitische Voraussetzungen
konnen insofern in rigiden staatswillenspositivistischen oder kollektivistischen Unter-
scheidungen miinden; vereinfacht gesprochen: das nationale Wir-Gefuhl, das fiir den Kitt
des gesellschaftlichen Zusammenhalts zu sorgen hat, ist dann mit dem Preis verbunden,
sich dem Fremden, Heterogenen und Andern abzugrenzen, wihrend Herrschaft und
Souverinitit ineins gesetzt werden. Ohne direkt in bellizistischen oder militirischen
Engfiihrungen zu miinden, zeigt Schmitts Begriff des Politischen eine starke Affinitit
zum existentiellen Kampf zwischen Leben und Tod; das Feind-Freund-Schema lisst sich
als unmittelbar wirklichkeitsbezogene Kategorie aus nichts Auflerem ableiten als der
Schwere der realen Konfrontation. Als »Letztunterscheidung« verweist die Freund-
Feind-Distinktion nicht nur auf die Tautologie eines unbestimmten Fremden, sondern
zugleich auf einen totalitiren Begriff politischer Wirklichkeitserschliefung. An den u-
ersten identititslogischen Rand getrieben, kann er nicht »empirisch« bestritten werden,
wohl aber dessen emphatische Begriiflung hinterfragt werden.

Es ist somit wohl nicht zuletzt Schmitts offenkundige Geringschitzung, mit der er
normative Anspriiche ethischer Art als fiktive Normativismen degradiert, die den De-
zisionismus in ein offen antiliberales Klima versetzen. Der Kampfcharakter des Politi-
schen ist nicht nur jenseits der wirtschaftlichen Konkurrenz oder der geistigen Diskus-
sion zu verorten; die Vorstellung einer durchgehend pazifizierten Welt wird dort de-
konstruiert, wo sie auf eine opfer- und leidfreie Welt, auf eine kryptopolitische Leere
zusteuert. Fiir Schmitt ist das Politische somit eine Chiffre einer anti-aufklirerischen
Staatsethik, die der geschichtlichen Existenz Leben und Sinn verleiht (eine mit Blick auf
die aufbrandenden Kulturkimpfe der Moderne hochst aktuelle Deutung); der politische
Existentialismus, der hieraus resultiert, lisst den modernen Menschen sein individuelles
Sekurititsstreben tiberwinden und in der Bereitschaft zum Opfer, resp. im Phantasma
einer Uberindividuellen Verbindlichkeit aufgehen.

Die Vergleichgiiltigung des Subjekts ist es nicht zuletzt, die den politischen Existen-
tialismus in fundamentalistische Sackgassen laufen lasst, wobei Schmitt letztlich den Be-
weis schuldig bleibt, warum die Freund-Feind-Unterscheidung in einem ontologischen
Antagonismus miinden mss.

2. Zum Begriff vorpolitischer Freibeit bei Arendt

Im Horizont des Jus Publicum Europaeum sucht Schmitt nach den tiefer gelegten Fun-
damenten des Politischen und findet sie im geschichtlichen Ursprung des revolutioniren

ZfP 56. Jg. 3/2009

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

250 Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?«

Ausnahmezustands. Dem Verfassungsgesetz liegt die geschichtliche Substanz der exis-
tentiellen Entscheidung eines hoheren Subjekts voraus und diese legt die Differenz zwi-
schen konkreter und abstrakter Ordnung fest. Schmitt identifiziert hierfur zwei Mo-
mente, die fiir die Volkerrechtsverfassung seit dem Westfilischen Frieden bestimmend
sein sollen: die umfassende europiische Raumordnung und die durchgingige, anerkannte
Wirtschaftsverfassung des liberalen Konstitutionalismus.

Die These entstaatlichter Grofiriume, die von Hegemoniemichten dominiert werden
und der Abwehr raumfremder Michte verpflichtet war, wandelte sich in eine Synthese
aus europiischer Staatenegalitit und globalem Imperialismus. Zwischen Europa und der
ubrigen Welt konnte es dementsprechend keine Gleichheit geben, insofern es bei den
wilden Volkern keine Zivilisation, kein 6ffentliches Recht und keine Staatlichkeit gebe,
nur der starke Arm des Hegemons kann hier konkrete Ordnung durch ein elastisches
Mafinahmenrecht schaffen.

Man konnte es sich an dieser Stelle einfach machen und auf die politiktheoretischen
Alternativen verweisen, etwa auf die von Wingert 3 konturierte Unterscheidung nega-
tiver oder negativistischer Bezugspunkte demokratischer Gesellschaften oder auch auf
die von Nancy Fraser oder Hauke Brunkhorst erhoffte starke Weltoffentlichkeit im
Kommen. Im folgenden soll aber ein anderer, sicherlich widerspruchvollerer Weg be-
schritten werden, der sich auf die Umrisse des vorpolitischen Interessebegriffs stiitzt und
eine soziologische Alternative zu den oben beschriebenen Verengungen kennzeichnet.

Der Begriff des Vorpolitischen hat, wie gesehen, eine lange Tradition und zugleich
einen langen Schatten. Er verweist auf diejenige Sphire, die vor jeder politischen Zu-
sammenkunft ein basales soziales Geschehen im vorrechtlichen und vorpolitischen Be-
reich ermoglicht und gewissermafien vorbereitet; vereinfacht gesprochen: es ist dasjenige
Selbstverhiltnis, von dem aus politische Interessen iiberhaupt erst moglich werden.

Das vorpolitische Interesse bleibt zwar ein Begriff im Zwiespalt, denn seine Latenz
und Nichtsichtbarkeit speist sich aus einem existentialistischen Verhiltnis, eines Ge-
worfenseins (Heidegger), das vor jeder politischen Festlegung Freiheit ermoglicht und
bedingt.

Insoweit konnen wir Heidegger also folgen. Es hat aber — wie im folgenden zu zeigen
ist — durchaus politische Relevanz. Das Vorpolitische ist nicht das Unpolitische, es ist
also nicht mit einem rein immanenten Gemeinschaftsbegriff abzugleichen.

Hannah Arendt markierte in ihrer politischen Theorie einen wesentlichen Unter-
schied, indem sie die Moglichkeit eines authentischen Lebens an sein 6ffentliches Er-
scheinen bindet. Nur im Lichte der Offentlichkeit kann sich wahres oder eigentliches
Leben zeigen. An die Stelle der elitiren Verabsolutierung des geschichtlichen Volkes
treten intersubjektive Begriff der Macht, der Pluralitat und des welterschliefenden Han-
delns. Aus der Fiille ihrer politischen Ansitze und Theoreme ist im folgenden den Begriff

13 Lutz Wingert, Unpathetisches Ideal. Uber den Begriff eines biirgerschaftlichen Wir,
In: Hauke Brunkhorst, (Hg.), Demokratischer Experimentalismus, Frankfurt a. M. 1998,
S.33-44.

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 251

der Handlung exemplarisch herauszugreifen, denn an ihm zeigt sich, wie das Vorpoliti-
sche gegen Heidegger und Schmitt zu verteidigen ist.

Zunichst einmal ist die Abtrennung des Arendt'schen Handlungsbegriffs vom Telos
des Guten in den Mittelpunkt zu riicken.!*

Arendt's Idee politischer Freiheit ist in diesem Sinne radikal zu nennen, insofern sie
auf einen Bruch mit dem Kontinuum der Geschichte zielt. Der Grundgedanke, der hier
aufgegriffen wird, erkennt kein umfassendes Gesetz mit unbedingter Geltung an, son-
dern lediglich die unbegrenzte Wiederholbarkeit einer gerechten und befreienden Praxis.

Dies bedeutet: das konkrete Emanzipationsgeschehen ist jederzeit und tiberall wie-
derholbar und zugleich immer wieder anders; der konkrete Kampf der Menschen um
Freiheit, Wirde und Gerechtigkeit entzieht sich der Logik des allgemeinen Gesetzes.
Arendt wendet sich gegen die teleologische, resp. universalistische Hypothek, die das
Politische in letzten Gewissheiten und einer alle besonderen Fille iibergreifenden Ge-
setzgebung munden lasst.

Diese Dimension stellt explizit den Fundierungszusammenhang zwischen den politi-
schen Freiheitsimpulsen der Moderne und dem Menschenrechtsuniversalismus der libe-
ralen Tradition ins Zwielicht und umschreibt ihn als radikalen Bruch mit dem Kontinu-
um der Geschichte, als radikalen Neubeginn. Die sich dabei abzeichnende Endlichkeits-
philosophie interpretiert die Konstitution eines Raums 6ffentlicher Freiheit als kontin-
genten performativen Akt und dies ist eben jener bedeutende Ort des Unbestimmten,
von dem aus H. Arendt einen Anti-Universalismus entwickelt, der zwar zu profunden
Aussagen tber die politische Freiheit republikanischer Staatsformen fihrt, der aber
ebenso den grundlegenden Zusammenhang zwischen der Idee politischer Freiheit und
dem Universalismus des Menschenrechts zerteilt, ohne ihn zu zerstoren. Das entschei-
dende Moment ihres politischen Denkens findet sich in der Bestimmung eigentlichen
Handelns als Neuschépfung aus dem Nichts. Freiheit ist fiir sie die vorpolitische Quelle
politischen Handelns und sie besteht vor allem darin, dass verschiedene Akteure zu einer
gemeinsamen Sache Stellung nehmen konnen. Die gemeinsame Sache stiftet eine ge-
meinsame Welt und die vorbiirgerliche Elementarrepublik bildet sich tiber all dort, wo
Griinde im stindigen Wechsel der Perspektiven ausgetauscht und gewogen werden. Der
Ort des Interesses an der Sache selbst ist dann ein kommunikativer Zwischenraum, der
als Urform des offentlichen Raumes fungiert und von dem aus Arendt eine durchaus
einseitige Analyse der modernen Gesellschaft entwirft, die dann gesondert zu kritisieren
wire, wie sicherlich auch die zwiespiltige Haltung zum Nationalstaat oder zur Rolle
positivierter Menschenrechte.

Konzentriert man sich aber auf den Aspekt des vorpolitischen Handlungsbegriffs,
dann fallt die rigide Unterscheidung zwischen politischen und vorpolitischen Lebewesen
in den Blick.

14 Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Frankfurt 1955; Ders., Vita activa
oder: vom titigen Leben, Stuttgart 1960; Ders., Uber die Revolution. Miinchen 1974; Ders.,
Macht und Gewalt. Minchen 1975; Ders.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, Minchen
1994.

ZfP 56. Jg. 3/2009

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

252 Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?«

Fiir Arendt gab es bekanntermaflen nur ein einziges Menschenrecht: Das Recht, Rech-
te zu haben, war in ihren Augen das grundlegende Recht, einer politisch organisierten
Gemeinschaft anzugehoren und in einem politischen Bezugssystem zu leben. Ein ho-
herstufiges Recht auf Rechte wird zum vorstaatlichen Weltbiirgerrecht erklirt, das eben
nichts anderes als eine geschichtliche Moglichkeit des gegenwirtigen Zeitalters zum
Ausdruck bringt; Menschsein heiflt dann fiir sie: an 6ffentlichen Angelegenheiten Teil
zu nehmen, der Mensch ist von daher politisches Wesen, das sich von allen unpolitischen
Lebewesen unterscheidet.

Die Schwiche dieser Argumentation liegt auf der Hand: denn ein solches Recht kann
zunichst nicht mehr beinhalten, als dass es einer politischen Gemeinschaft selbst tiber-
lassen bleibt, sich selbst Recht zu geben und zu verschaffen. Was fiir Rechte das wiren
und ob sie egalitir wiren, bliebe in dieser Logik der Gemeinschaft selbst tiberlassen. Aber
die Argumentation von Arendt hat noch eine weitere Problematik, denn nur der freie
Biirger hat nach Arendt die volle Wiirde, Rechte zu haben und diese klassische aristote-
lische Unterscheidung wird noch einmal verscharft zur Dichotomie zwischen politischen
und unpolitischen Lebewesen. An diesem Punkt wird es notwendig, iiber Arendt hinaus
zu denken und die Rigiditit der Unterscheidung zwischen dem politischen und vorpo-
litischen Handlungsbegriff aufzubrechen, indem der Begriff des vorpolitischen Interes-
ses Arendts politischer Anthropologie entgegen gehalten wird.

3. Zur Differenz politischer und vorpolitischer Interessen

Theorien, die den urspriinglichen Konfliktcharakter der Moderne auffangen wollen,
miussen den agonalen Charakter des Sozialen, Auseinandersetzungen zwischen Zentren
und Peripherien, Klassen und Bewegungen und Hegemonien verorten, sie miissen ferner
den potentiell einheitssprengenden Konfliktcharakter entlang der Artikulation politi-
scher Interessen begrifflich 6ffnen.

Eine Analytik des Vorpolitischen betreibt in diesem Sinne keine bloffe Erginzung
dieses Vokabulars, sondern sie zielt auf eine Art Umstiilpung des liberalen Bildes der
Politik ab, indem sie jene Strukturen des Politischen sichtbar machen will, die in der
liberalen Selbstbeschreibung als selbstverstindlich vorausgesetzt oder marginalisiert
werden. Es geht in dieser Perspektive um implizite symbolische Ordnungen, die spezi-
fische kulturelle Codes bereitstellen, die sich dann in Diskursen und sozialen Praktiken
ausdriicken; dort, wo z. B. die liberale Selbstbeschreibung danach fragt, wie politische
Herrschaft ihre Legitimitit als Ausdruck gesellschaftlicher Interessen erreichen kann,
wird hier die Frage aufgeworfen, welche stillschweigend vorausgesetzten Codierungen
definieren, was diese Interessen und Ziele iiberhaupt sind, also nach dem, was die unbe-
wussten, unsichtbaren, eben: vorpolitischen Bedingungen des Politischen sind. Es »gibt«

15 Arendt, Uber die Revolution, a.a.0., S. 75.

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 253

in diesem Sinne elementare soziale Prozesse, nach denen sich die soziale Ordnung schon
immer selbst erschafft, bevor Ordnungsvorhaben auf den Plan treten.!®

Der Vorschlag lautet: den Begriff des vorpolitischen Interesses in die politologische
Arithmetik aufzunehmen, denn dieser Begriff vermeidet eine Engfihrung iiber rein po-
litische Interessen, die den systemisch-funktionalistischen Deutungen zu eigen sind, als
auch den abstrakten Verweis auf vorpolitische Riume oder Quellen. Ein moglicherweise
irrefihrender Dualismus ergibt sich, wenn man davon ausgeht, dass die vorpolitischen
Quellen: gemeinsamer religioser Hintergrund, gemeinsame Sprache, historische Bin-
dungen, usw.im glinstigen Fall im Ideal eines Verfassungspatriotismus mtnden.

Man miisste das differenzieren: normativ betrachtet ist es richtig, wenn Gerechtig-
keitsprinzipien in das dichtere Geflecht kultureller Wertorientierungen Eingang finden;
Demokratietheoretiker mogen ferner postulieren, dass die Demokratie keine begriin-
dungstheoretische oder prozedurale Liicke aufweist, durch die eine vorpolitische Sub-
stanz eindringen konnte, bzw. dass eine Demokratie, die mehr als ein blofler modus
vivendi sein will, die vorpolitischen Quellen religioser Lebensentwiirfe und substanzi-
eller Uberzeugungen in demokratische Prozesse einzubinden vermag.

Um aber die Wucht gesellschaftlicher Konflikte plausibel zu machen, muss mogli-
cherweise ein weiteres Begriffselement angenommen werden, das zwischen dem Dua-
lismus politischer und vorpolitischer Wir-Gemeinschaft zu verorten ist. Die politikwis-
senschaftliche Tradition zieht bekanntermaflen eine scharfe Trennlinie zwischen ratio-
nalistisch-analytischen Perspektiven und solchen, die vorpolitische Sinnhorizonte zum
Maf3stab politischer Theorie erheben. Von der Analyse gouvernmentaler und hegemo-
nial-universaler Strukturen zur normativen Explikation demokratisch verfasster Gesell-
schaften ist es dann ein weiter, durch kategoriale und erkenntnistheoretische Welten ge-
trennter Weg, der hier auch nicht vorschnell zusammen zu fiigen ist.

Gegentiber einer Vorrangstellung oder Negierung vorpolitischer Rinme, Quellen oder
Sinnhorizonte soll im vorliegenden Fall diskreter von vorpolitischen Interessen zu spre-
chen sein. Die Begrifflichkeit vorpolitischer Interessen verhindert zunichst, dass sich der
Anspruch politischer Integration vorschnell auf das Gelingen, bzw. das Vorhandensein
demokratischer Kultur reduziert. Eine solche Offnung der konflikttheoretischen Sozio-
logie ist dort vonnoten, wo die Evolution der Weltgesellschaft nicht der emergenten Lo-
gik eines neuen Gesellschaftsmodells folgt, sondern sie begrifflich fassbar als Vervielfal-
tigung von Akteuren, Interaktionsebenen, Herrschaftsverhiltnissen und Logiken kol-
lektiven Handelns wird. Die widerstreitenden Faktoren der sozialen Integration und
Desintegration sind dann zwar in einschligigen konfliktsoziologischen Mehrebenense-
mantiken aufzufangen und zu integrieren; anthropologische Dimensionen sind aber dar-
uber hinaus dort zu betonen, um zu einer eigenstindigen politischen Theorie zu gelangen,

16 Andreas Reckwitz, Die Politik der Moderne aus kulturtheoretischer Perspektive: Vorpolitische
Sinnhorizonte, symbolische Antagonismen und das Regime der Gouvernmentalitit,
In: Birgit Schwelling, (Hg.), Politikwissenschaft als Kulturwissenschaft. Theorien, Methoden,
Problemstellungen, Wiesbaden 2004, S. 33-57.

ZfP 56. Jg. 3/2009

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

254 Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?«

die im wesentlichen erfahrungskonstituiert ist.!” Geht man davon aus, dass es Basisdis-
positionen individuellen Handelns gibt, welche die Grenzen freier Politik und des Rechts
bilden, stofft man zumeist auf Bediirfniskollektionen, die Aspekte wie Selbsterhaltung,
Titigkeit, Erlebnis und Genuss, aber auch: Freiheit und Schaffen, Erwerb und Besitz,
Soziabilitit und Gesellung nennen'8. Uber die vitalen Lebensinteressen im sozialen Ver-
band hinaus lassen sich solche Interessen- und Bedarfslisten auf die Grundbediirfnisse
personal-sozialer Entfaltung sowie der Offnung zur Metaphysik und existentieller In-
terpretation und Integration zusammen fassen. Die Frage nach den vorpolitischen Inter-
essen fugt sich in diese Reihe, ohne sich zugleich einer Grunddisposition zwingend zu-
ordnen zu lassen; sie oszilliert quasi zwischen den Werten der Selbsterhaltung und der
Verwirklichung des Eigenwertes. Anthropologisches Denken, das die o. g. Bedtirfnisse
in Richtung individueller Lebenspline entwirft, behauptet, dass es diesen Dispositionen
vorhergehende Interessen gibt, die als vorpolitische ein metapolitisches Bedtirfnis Aus-
druck bringen: das grundlegende Interesse, im eigenen Interesse zu handeln.

Politische Interessen ermdglichen bekanntermaflen politische Beteiligung und biirger-
schaftliches Engagement, dieses ist bis zu einem bestimmten Grade messbar und lisst
auch Riickschlusse auf Ausmaf}, Qualitit und Entwicklung politischer Partizipation zu.
Vorpolitische Interessen hingegen bringen die Bedingungen einer subjektiven Praxis zum
Ausdruck, die rein rationalistischen Akteursperspektiven entgehen. Vorpolitische In-
teressen umschreiben das nicht restlos logofizierbare Interesse, ein bestimmtes Interesse
zu haben und zu verfolgen. Wihrend das Subjekt in funktionalistischen oder normativ-
onotologischen politischen Theorien »nur eine Projektionsfliche passiver Triger der
Nomothetik einer universalen Vernunft« bleibt,!” setzt eine wesentlich erfahrungskon-
stituierte und an der Logik des Unbestimmten orientierte Theorie an einem Subjektbe-
griff an, dessen Handlungsbestimmungen sich nicht restlos logofizieren lassen und deren
Praxis weder den logischen Postulaten einer Friedenswissenschaft noch einem »pride-
terminierten Aktualisierungsplan« folgt.2® Ohne in die Niederungen politischer Roman-
tik abzugleiten, zeichnet sich ein solcher Ansatz dadurch aus, das das hier zugrunde
liegende Politische nicht determiniert ist und wesentlich darin besteht, einen Raum po-
litischer Freiheit zu eroffnen.

Wiederholt zu betonen ist: die Unterscheidung von politischen und vorpolitischen
Interessen ist keine exklusive, sie ist nicht an der Logik der gewaltsamen Ausschlieffung
interessiert und versucht vielmehr, ihre Geltung aus dem Ineinander politischer und
vorpolitischer Interessen zu gewinnen.

Versteht man Interesse im psychologischen Sinne als kognitive Anteilnahme oder
Aufmerksamkeit, die eine Person an einer Sache oder einer anderen Person hat, dann
liessen sich hieran anschlieflend Interesse und Desinteresse, situative Interessen bis hin

17 Klaus Gerd Lutterbeck, Apriorische Politikwissenschaft, In: Zeitschrift fiir Politikwissenschaft
(54), 1, 2007, S. 21-40; ferner: Wilfried Brugger, Das anthropologische Kreuz der Entscheidung
in Politik und Recht, In: Zeitschrift fiir Politikwissenschaft 3, 2005, S. 261-273.

18 Brugger, Das anthropologische Kreuz, a.a.O., S. 261 ff.

19 Lutterbeck, Apriorische Politikwissenschaft, a.a.O., S. 33.

20 A.a.0,S.34.

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
mit, far oder In KI-Systamen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 255

zu rechtlichen und Vertragsinteressen unterscheiden. Politisch artikulierbar werden In-
teressen dartiber hinaus, wenn sie sich allgemein in der Form der Reklamation von An-
spriichen ausflaggen. Soziologisch formuliert, kann es sogar offen bleiben, ob es Inter-
essen tatsiachlich gibt; es gentigt, davon auszugehen, dass Kommunikation auf sie refe-
riert.

Interessen sind in dieser Lesart funktionale Grenzmarkierungen der Politik: die poli-
tische Markierung von Interessen ist vergleichbar mit der kommunikativen Zuschrei-
bung von bewussten Intentionen, sie fungiert als produktive Unterbrechung der eigenen
Beobachtungen durch bestimmte Unterscheidungen.

Die »Kontraktualisierung des Politischen«?! meint in diesem Sinne: das Politische soll
von seinen Schattenseiten und Irrationalititen befreit und darin rationalisiert werden.
Entfesselte Interessenkimpfe und individuelles Machtstreben gehen in politischer Ord-
nung auf.

Es ist nun das eine, diesem institutionalistischen oder kontraktualistischen Blick auf
das Politische die Diagnose einer Verflichtigung oder Diffundierung des Politischen
beiseite zu stellen. Eine solche Perspektive beobachtet dann, dass alternative Gestaltungs-
und Steuerungsformen mehr Gewicht erhalten, und dass das Politische sich aus den dafiir
vorgesehenen Institutionen verflichtigt oder auch ausweitet, so dass es zu einer Art Ent-
staatlichung der Politik kommt.

Die Unterscheidung politisch/subpolitisch ist hier allerdings nicht entscheidend, auch
wenn sie sinnvolle Analysen nahe legt. Die Unterscheidung politischer /vorpolitischer
Interessen legt hiergegen einen Zugang nahe, der analytisch schwer dingfest gemacht
werden kann und auch in normativer Hinsicht nicht einfach der Primierung zivilige-
sellschaftlicher Interessen gentigt.

Vorpolitische und politische Interessen bilden ein wechselseitiges Durchdringungs-
verhiltnis. Dekomponierbare, rationalisierbare Interessen treffen auf existentiale. Hier
wird es moglich, die Arendt'sche Differenz von politischen/unpolitischen Wesen zu er-
weitern. Fiir Arendt war Macht gleichbedeutend mit der Handlungsfahigkeit und Hand-
lungsbereitschaft einer sozialen Gruppe und dabei das Moment der Zustimmung das
entscheidende. Die Macht einer Gruppe findet ihre Grenze in der Macht anderer Grup-
pen, insofern diese nicht in Sicht sind, kann sich die Macht der einen Gruppe stabilisieren,
kann auf absehbare Zeit »grofle Reiche und zahllose Menschen beherrschen«.?? Macht
wird von Arendt dabei in einem Ausschlussverhiltnis zur Gewalt behandelt. Gewalt
kann Macht nur zerstoren, sie kann sich aber nicht an ihre Stelle setzen. Macht ver-
schwindet vielmehr im Zuge des Zusammenhalts der Gruppe. Nicht die Frage des
Machterhalts oder der Austibung der Gewalt steht im Mittelpunkt des Arendt'schen
Interesses, sondern einzig und allein das Moment der Entstehung und des Aufblithens
der Macht: »Mit realisierter Macht haben wir es immer dann zu tun, wenn Worte und
Taten untrennbar miteinander verflochten erscheinen, wo also Worte nicht leer und Ta-

21 Christian Lahusen, Die Kontraktualisierung des Politischen, In: Armin Nassehi/Markus Schro-
er, Der Begriff des Politischen, Baden Baden 2003, S. 101-117.
22 Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, a.a.0., S. 194.

ZfP 56. Jg. 3/2009

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

256 Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?«

ten nicht gewalttitig stumm sind, wo Worte nicht missbraucht werden, um Absichten
zu verschleiern, sondern gesprochen werden, um Wirklichkeiten zu enthiillen, und wo
Taten nicht missbraucht werden, um zu vergewaltigen und zu zerstoren, sondern um
neue Beziige zu etablieren und zu festigen, und damit neue Realititen zu schaffen.«?3

Hier liegt offensichtlich auch der tiefere Grund fiir Arendt, um so rigide zwischen
politisch/unpolitisch zu unterscheiden: Macht zeigt sich entweder als ein idealer sozialer
Prozess, in dem sich keine falschen Interessen gewaltformig zusammenfiigen; der Begriff
des Politischen wird hier radikal von dem der Gewalt getrennt. Die Hobbesianische
Traditionslinie wird dort durchbrochen, wo sich der — wenn auch fliichtige — Augenblick
des Zusammenhandelns offenbart und die Kluft zwischen Machtiiberlegenen und
Machtunterlegenen eingeebnet wird. Das Ausgeschlossene dessen aber findet sich in der
Masse der Unpolitischen, der Gewalttitigen, in der Ansammlung falscher Machtinter-
essen.

Die Unterscheidung von politischen und vorpolitischen Interessen kann dieses Di-
lemma nicht aus der Welt schaffen, aber es kann aus der Verlegenheit helfen, diese Un-
terscheidung mit politischen/unpolitischen Lebewesen ineins setzen zu miussen. Der
Handlungsbegriff als solcher wird phinomenologisch aufgefichert, als er nicht mehr auf
politische Interessen hin alleine fixiert wird.

Der Begriff des Vorpolitischen, bzw. des vorpolitischen Interesses lisst sich nun vor-
sichtig konkretisieren: er umschreibt — wenn man so will — das Unbestimmbare, vielleicht
auch Unbezihmbare und nicht restlos Logofizierbare konkreter Gemeinschaften, in
dessen Rahmen verschiedene Dimensionen miteinander in Anschlag gebracht werden:

Arendt sah in der menschlichen Fihigkeit zum Handeln einerseits die Idee revolutio-
nirer Weltverinderung angelegt; im Handeln enthiillte sich fiir sie die Sache der Freiheit,
die das eigentliche Wesen der Politik zum Ausdruck bringe. Die ursprungsphilosophi-
sche Semantik und das Paradigma eines politischen Neuanfangs blieb fiir sie aber in einem
gewissen Grade unvorhersehbar, unberechenbar. Freiheit war fiir sie performatives Frei-
sein, das einen Abgrund eroffnet und dem Fluch der Kontingenz verbunden bleibt. Frei-
heit war fiir sie mit dem Einbruch des jih und schlechthin Unberechenbaren verbunden,
gegeniiber dem man sich zu keiner Zeit und an keinem Ort wappnen kann, das den
beruhigenden Ordnungsrahmen jedes verfligungsrationalistischen Differenzschemas
sprengt.?*

Es ist die Freiheit eigeninitiativen Handelns, die als vorpolitische Fihigkeit des Men-
schen die Entstehung konkreter politische Institutionen ermdglicht. Die Ambivalenz der
politischen Anthropologie findet sich in der Differenz zwischen dem politischen und
dem vorpolitischen Begriff des Handelns, der zu normativen Engpassen fihrt: denn er
blendet das Unpolitische aus, oder einfacher:

unpolitische Menschen - fiir die man dann in der modernen ausdifferenzierten Ge-
sellschaft eine Ubersetzung finden miisste — haben an sich keinen Anspruch auf biirger-
liche Gleichheit, sie stellen vielmehr eine latente Gefahr fiir die Existenz der Polis dar,

23 A.a.0O.,S.195.
24 Arendt, Vita activa, a.a.O., S. 166.

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 257

wihrend allen Menschen gleichzeitig qua Natalitit eine egalitdr verteilte Freiheit zuge-
sprochen wird.

Es ist das alte Problem des ungelosten Ausgangszustands zwischen vorpolitischer La-
tenz und konkreter politischer Performanz: Man ist gezwungen, Ausgangssituationen
zu konstruieren, die durch universalistische normative Prinzipien gekennzeichnet sind:
etwa des menschenrechtlichen Grundverhiltnisses der Anerkennungswechselseitigkeit
freier und gleicher Personen. Entlang der Frage der konkreten politischen Gestaltung
wird man aber stets auf die ursprungsphilosophische Ausgangssituation zuriickverwie-
sen. Das kategoriale Element der Handlungsfreiheit weist zwar den Weg aus dem Na-
turzustand in Richtung eines wechselseitigen Freiheitsverzichts. Dieses setzt aber eine
rechts- und moraluniversalistische Beurteilungsperspektive immer schon voraus, die auf
Wechselseitigkeit, reziproker Anerkennung und menschenrechtlich abgesicherten
Grundverhiltnissen aufzubauen, resp. konkret zu entfalten wire: Die universalistischen
Konstituentien dieser Ausgangssituation konnen die Gelingensbedingungen rechtferti-
gungslogisch nicht einholen, denn sie fithren in den Bereich der transzendentalen Vor-
aussetzungen und decken dabei diejenigen Bedingungen auf, die von jedem immer schon
als erfiillt und gesichert betrachtet werden miissen, um tiberhaupt Interessen realisieren
zu konnen.

Wenn sich die Individuen aber erst dann zu einem Freiheitsverzicht bereit finden,
wenn sie sich in einer Situation des relativen Gleichgewichts befinden, dann scheint dies
fir die rechtsmoralische Verfassung der Weltgesellschaft auf prekire Konsequenzen
hinauszulaufen, da sich fiir die Mehrheit der von sozialriumlicher Exklusion bedrohten
Individuen die Frage von vornherein nicht stellt.?>

Hiergegen ist es aber sinnvoll davon auszugehen, dass politische Interessen von vor-
politischen Interessen flankiert werden; diese bilden zwar den Hauptgegenstand sozial-
wissenschaftlicher Analysen, wihrend jene aber zumindestens das Politische mit bedin-
gen, wenn auch nicht determinieren konnen. Das Begriindungsprogramm des politischen
Liberalismus ist damit nicht zu verlassen, aber seine politische Basismelodie ist mit den-
jenigen vorpolitischen Obertonen abzugleichen, die sich an den »Modernititskonflikten
in der Weltgesellschaft« entziinden.?

Die allgemein konsensfahige und im normativen Sinne hoch plausible Antwort lautet:
eine demokratische Verfassung setzt keine Homogenitit, sondern nur das Erlernen einer
demokratischen Kultur voraus; entlang rechtsstaatlicher Garantien, die den Einfluss ak-
tueller Minderheiten auf die Willensbildung von Staat und Gesellschaft aufrecht erhalten
und insofern Freiriume schaffen, in denen Einzelne ihre Vorstellungen des guten und
richtigen Lebens im Rahmen der Legalitit artikulieren konnen. Ein solchermaflen er-
moglichter minimalistischer Zusammenhalt benotigt keine vorpolitischen Homogeni-
titsvoraussetzungen, die — monistisch zugespitzt — eher im Gegensatz zu den Gelin-
gensbedingungen demokratischer Gesellschaften stehen.

25 Wolfgang Kersting, Recht, Gerechtigkeit und demokratische Tugend, Frankfurt a. M. 1997.
26 Thomas Bonacker, Modernititskonflikte in der Weltgesellschaft. Zur kulturellen Konstruktion
globaler Konflikte. In: Soziale Welt (57) 2006, S. 47-63.

ZfP 56. Jg. 3/2009

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

258 Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?«

Sinnvoll erscheint in analytisch-konflikttheoretischer Sicht aber ein theoretisches Ar-
rangement, das von einem Bedingungsverhiltnis politischer #nd vorpolitischer Interes-
sen ausgeht: sind diese relativ gut gedeckt, fallen jene weniger ins Gewicht; politisch
wenig integrierte, von kulturellen, ethno-politischen und substaatlichen Konflikten ge-
pragte Gesellschaften hingegen spiiren die Wucht vorpolitischer Interessen, die dann
zwar auf die Artikulation des Unrechts zielen, sich aber ebenso einer fatalen negatori-
schen Moral verschreiben konnen. Anstatt also demokratische Kultur als etwas zu ver-
stehen, das von auflen vorgeschrieben oder gar importiert werden kann, mag eine ntich-
terne Relationierung von politischen und vorpolitischen Interessenkonstellationen einen
reflexiven Vorteil bringen. Man umgeht zumindestens die Schwierigkeiten einer Aus-
gangszustandsparadoxie, von der Philosophien der Weltbtrgergesellschaft triumen; man
umgeht ferner eine staatszentrierte Wirklichkeitssicht, die das Vorpolitische vollkom-
men in einem asketischen Egalitarismus aufgehen sieht; bescheidener erscheint der An-
spruch einer weltpolitischen Verfassung, in der ungebundene vorpolitische Quellen nicht
erstickt oder vollkommen rationalisiert, sondern mit den gegebenen Mitteln des Rechts
umhegt werden, was selbstredend auf bekannte politische Desiderate verweist. Kritisch
wird die Unterscheidung politisch/vorpolitisch in diesem Zusammenhang daher, inso-
fern sie die Balance zwischen den gingigen politischen Interessenartikulationen und dem
damit verkniipften Realismus einerseits, der soziologischen Einsicht in die weltweit vor-
enthaltene Anerkennungsverhiltnisse andererseits aufrecht erhilt; sie dartiber hinaus
aber die Bruchstellen und Risse im Interessenhaushalt der Moderne tiberhaupt erst arti-
kulierbar macht: zugespitzt im Ausgangszustandsproblem einer weltbiirgerlichen Ver-
fassung, bei der homogene und verrechenbare Interessen immer schon vorausgesetzt
werden. Uber die einschligigen rechtstheoretischen Diskurse hinaus greift der Begriff
des Vorpolitischen das Faktum uneingeloster Interessen heraus, ohne sie auf das Niveau
von konsentierbaren Geltungsansprichen zu heben.

Gingige Konfliktschemata verlieren damit zwar nicht ihre Giiltigkeit, aber sie werden
entlang von Neotribalismen, fundamentalistischen Gruppendeutungen und den Bedin-
gungen des Massenhandelns unter prekiren herrschaftlichen Bedingungen, also entlang
der »disseminalen« Zerstreuung von Interessenkonstellationen kontingent. In den Mit-
telpunkt eines solchermafien verstandenen Konfliktverstindnisses riickt damit eine Form
der Prozessualitit, die einen konstitutiven Bruch zwischen Strategien der Einschlieffung
und Taktiken der Offnung erkennt und damit nicht ein pyramidales, sondern nicht-li-
neares Arrangement sozialer Kimpfe zugrunde legt. Diese sind eben in der Nichtbere-
chenbarkeit von Kimpfen um Anerkennung zu verorten: Das Ringen um Macht ist nicht
auf Machtlosigkeit alleine und die Gewalt nicht allein auf vorenthaltene Anerkennung
alleine zu reduzieren, sondern sie sind gewissermafien subjektpolitische Interpretationen
von Prozessen, die im Vorpolitischen in Gang gebracht werden.

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

Christian Wevelsiep - » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 259

Zusammenfassung

Der vorliegende Aufsatz mochte versuchen, den Begriff des vorpolitischen Interesses als
eine eigenstindige Dimension des Politischen einzufithren und ihn als Alternative zur
Differenz von vorpolitischem Fundamentalismus und politischer Moderne zu beschrei-
ben.

Im einzelnen soll der Begriff des vorpolitischen Interesses entlang klassischer politi-
scher Entwiirfe konturiert werden; zunachst in Opposition zum Horizont einer vorpo-
litischen Homogenitit bei Heidegger und Schmitt (1); anschliefend in einer ausfihrli-
chen Auseinandersetzung mit der politischen Theorie Hanna Arendt's (2). Deren poli-
tischer Freiheitsbegriff ist einerseits mafigeblich fir die Explikation des vorpolitischen
Sinnhorizonts; zugleich eroffnet er offene Flanken, von denen hier vor allem die rigide
Unterscheidung von politischen und vorpolitischen Interessen zu nennen ist (3). Das
Schema von Fundamentalismus und Moderne bringt in diesem Zusammenhang die
Schwierigkeit der politischen Theorie zum Ausdruck, vorpolitische Interessen als eigen-
stindige Dimension des Politischen anzuerkennen.

Abstract

The article tries to introduce the idea of »prepolitical interests« as an autonomous cate-
gory of Political Theory. It refers on the difference between fundamental and traditional
political interests, described along traditional political concepts, (1.) in opposition to the
understanding of the prepolitical dimension (Heidegger, Schmitt), further along Hannah
Arendt's political Theory (2.). Arendt's political understanding of freedom helps to ex-
plain the prepolitical dimension, though it refers to an important contradiction (3). The
pattern fundamentalism/modern society has so far no real expression for political inte-
rests, which lie before or beyond usual political interests.

Christian Wevelsiep, Political and pre-political interests — Political Theory after Heideg-
ger and Arendt

ZfP 56. Jg. 3/2009

1P 216.73.216.96, am 18.01.2026, 13:18:47. ©
far oder In KI-Systemen, Ki-Madallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

