
Christian Wevelsiep

»Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?«

Politische Philosophie nach Heidegger und Arendt

Einleitung

Diskussionen um die Begriffe Nation, Nationalismus und Patriotismus erleben eine un-
erwartete Konjunktur. Dies mag zum Teil auf politisch initiierte Werte- und Leitkul-
turdebatten zurück gehen, zum anderen Teil auf die unbeantwortete Frage nach der
Möglichkeit gesellschaftlicher Integration und dies im besonderen im Horizont weltge-
sellschaftlicher Konfliktszenarien. Eine der vorrangigen Fragen ist dabei, ob die Homo-
genität eines Volkes zum Prozess der demokratischen Staatenbildung eine notwendige
oder eher irreführende Voraussetzung ist, ob also eine relativ homogene soziale Basis als
Grundlage der demokratischen Organisation des Staates zwingend vorauszusetzen ist
oder ob sie vielmehr in nationalistischer Regression oder einem problematischen Volks-
substantialismus mündet. Derlei Insinuationen treten Demokratietheorien beherzt ent-
gegen, indem sie die abstrakte Inklusion des Anderen in das rechtspositive Vokabular
betonen und allein demokratische Praxis als strukturbildende Voraussetzung demokra-
tischer Kulturen und eben nicht homogene vorpolitische Quellen anerkennen; politisch
im Horizont zivilgesellschaftlicher Praxen, rechtsnormativ entlang der Ermöglichung
volkssouveräner Verfahren.

Der vorliegende Aufsatz setzt an dieser Thematik an und möchte versuchen, den Be-
griff des Vorpolitischen als eine eigenständige Dimension des Politischen einzuführen.

Dabei geht es um die Frage, ob im Kontext vorpolitischer Sinnquellen nicht auch
vorpolitische Interessen zu verorten wären, die nicht allein mit kulturellen Besonderhei-
ten abzugleichen sind, da sie radikaler als etwa die Opposition von Fundamentalismus
und Moderne das metapolitische Bedürfnis zum Ausdruck bringen, bestimmten Inter-
essen zu folgen. Die vorpolitischen Quellen: gemeinsamer religiöser Hintergrund, ge-
meinsame Sprache, historische Bindungen, usw. münden zwar im günstigen Fall im Ideal
eines Verfassungspatriotismus, wenn Gerechtigkeitsprinzipien in das dichtere Geflecht
kultureller Wertorientierungen Eingang finden; Demokratietheoretiker mögen ferner
postulieren, dass die Demokratie keine begründungstheoretische oder prozedurale Lü-
cke aufweist, durch die eine vorpolitische Substanz eindringen könnte, bzw. dass eine
Demokratie, die mehr als ein bloßer modus vivendi sein will, die vorpolitischen Quellen
religiöser Lebensentwürfe und substanzieller Überzeugungen in demokratische Prozesse
einzubinden vermag. Um aber die Wucht gesellschaftlicher Konflikte plausibel zu ma-

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


chen, muss möglicherweise ein weiteres Begriffselement angenommen werden, das zwi-
schen dem Dualismus politischer und vorpolitischer Wir-Gemeinschaft zu verorten ist.

Im einzelnen soll der Begriff des Vorpolitischen entlang klassischer politischer Ent-
würfe konturiert werden; zunächst in Opposition zum Horizont einer vorpolitischen
Homogenität bei Heidegger und Schmitt (1); anschließend in einer ausführlichen Aus-
einandersetzung mit der politischen Theorie Hanna Arendt`s (2). Deren politischer Frei-
heitsbegriff ist einerseits maßgeblich für die Explikation des vorpolitischen Sinnhori-
zonts; zugleich eröffnet er offene Flanken, von denen hier vor allem die rigide Unter-
scheidung von politischen und vorpolitischen Interessen zu nennen ist (3). Das hieran
anschließende Schema von vorpolitischem Fundamentalismus und politischer Moderne
bringt in diesem Zusammenhang die Schwierigkeit der politischen Theorie zum Aus-
druck, vorpolitische Interessen als eigenständige Dimension des Politischen anzuerken-
nen.

1. Zur philosophischen Explikation der vorpolitischen Homogenität bei Heidegger und
Schmitt

Dass die Einheitlichkeit eines Volkes zu den notwendigen vorpolitischen Voraussetzun-
gen zur Bildung eines Staates zähle, ist eine Annahme von schwerwiegender Tradition.
Die klassische demokratische Staatstheorie setzte auf eine soziale Basis freier und gleicher
Bürger, die entlang angenäherter sozialer Gleichheit die Bildung eines einheitlichen Wil-
lens, die friedliche Austragung von Konflikten und die Angleichung der Interessen er-
möglichte.1 Jenseits der Frage, ob die klassische Staatstheorie diese soziale Basis einfor-
derte oder aber als gegebene Voraussetzung voranstellte, lassen sich von dieser Position
aus mehrere, für die Politikwissenschaft relevante Unterscheidungen ableiten: in einer
Hegelianischen Linie, bei der Nation, Nationalbewusstsein und Patriotismus dem Staat
folgen und ihm insofern nicht vorangehen; ferner in vergleichbaren wirkmächtigen Ge-
schichtsschreibungen, die davon ausgehen, dass Nationen durch staatliche Macht kon-
struiert und über Schule, Militär, Amtssprache, usf. gebildet werden.2

Die Dekonstruktion dieser wirkmächtigen Konstruktionen der Nation ist seit gerau-
mer Zeit etabliert;3 sie sieht in ihr – pauschal gesprochen – gelingende Projekte, hege-
moniefähige Konstruktionen und hegemoniale symbolische Ordnungen zu verankern,
die einerseits an reale Erscheinungen wie Sprache, Religion, Tradition anknüpfen, zu-
gleich aber entlang vermeintlich geschichtsverklärender Positionen hieraus die Grund-
lage einer gemeinsamen identitätsstiftenden Kultur ableiten.

Der Umweg über Heidegger und Schmitt hat zunächst eine negative Funktion, denn
er dient der Abgrenzung; schließlich gilt es zu zeigen, inwiefern der Begriff des Politi-
schen durch den zum Teil opaken Begriff des Vorpolitischen in normative Sackgassen
führt. Das Vorpolitische hat – wie im folgenden noch zu zeigen ist – eine aktuelle Di-

1 Franz Neumann, Die Herrschaft des Gesetzes, Frankfurt 1980.
2 Bernd Giesen, Die Intellektuellen und die Nation, Frankfurt a. M. 1993.
3 Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation, Frankfurt / New York 1996.

245 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 245

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


mension, denn es kreist um die Frage, ob und wie sich eine politische Ethik auf dem
Boden der Gemeinschaft gründen ließe, bzw. ob die Gemeinschaft aus den Quellen der
modernen Subjektivität und deren radikaler Subjektivität heraus verstanden werden sol-
le. Was immer Heidegger politisch verschlüsselt haben mag – die Ablehnung des Uni-
versalismus, die Betonung der Einzigartigkeit geschichtlicher Konstellationen und die
Immanenz je besonderen Leidens verweisen auf die politischen brisanten Fluchtlinien
der Heideggerschen Philosophie.

Es ist vor allem Heideggers geschichtliches Denken, das für ihn die ganze Fragwür-
digkeit der Metaphysik aufwirft.4 Das metaphysische Denken richtete sich demnach in
der Unwandelbarkeit letzter Sinnbezüge ein, wohingegen eine radikal gefasste Idee von
Geschichtlichkeit jeden universalistischen Geltungsanspruch zerstörte. Dass geschicht-
liches Leben zur Grundlage des Philosophierens werde, bedeutet, dass das menschliche
Leben sich in seiner Eigentlichkeit zeigen kann. Eigentlichkeit und Vergegenständli-
chung stellen den wegweisenden Kontrast dar, an dem sich das menschliche Leben zu
orientieren vermag. Letzteres entgleitet uns, wenn es sich aufs Objektive und Gegen-
ständliche versteift, wenn im objektivierenden Bezug das Erleben der Lebenswelt, die
uns begegnende Welt entweltet wird. Heideggers gelebter Augenblick avisiert die Selbst-
durchsichtigkeit der Lebensvollzüge, er wird zur Kunst des Wachseins des Daseins für
sich selbst.

Da sich die Daseinsweisen nicht alle gleich gut entsprechen, entsteht ein hierarchisches
Gefälle; mit dem Eigenen als dem Ursprung, dem Eigentlichen und dem Wesen erhält
man einen normativ sich geltend machenden Maßstab. Die Ereignishaftigkeit des Daseins
ist in diesem Sinne bereits die höchste Selbstdurchsichtigkeit, die letzteres für sich selbst
erreichen kann. Selbstverdeckung als Uneigentlichkeit, Selbsttransparenz als Eigentlich-
keit – mit dieser doppelten Gleichung wird ein Abgrund der Freiheit eröffnet.

An just dieser Stelle wird aber auch ein politisch-ethischer Bruch deutlich, der die
vermeintlich normative Neutralität der Eigentlichkeitssemantik in nicht unproblemati-
sche Gefilde überführt. Heidegger bringt seine Ethik der Eigentlichkeit gegen eine Ethik
der Öffentlichkeit in Stellung. Er setzt sich von der aristotelischen Tradition einer prak-
tischen Ethik des öffentlichen Lebens ab: Aristoteles hatte bekanntlich die »Philosophie
des Guten« auf den Boden der gesellschaftlichen Wirklichkeit seiner Zeit gebracht, er
hatte das sittlich Gute nicht in Abgrenzung zum gesellschaftlich Geltenden, sondern im
Anschluss an es gewonnen. Mit dieser weitreichenden Tradition erhält man eine Orien-
tierungsgröße für gelingendes und ethisch verantwortliches Leben, das Heidegger dif-
famierend die Welt des »Man« bezeichnet. Das Selbst des »Man« wird bei Heidegger aus
eben dieser uneigentlichen Welt des »Man« zurückgeholt, um es zu dem Bewusstsein der
Sterblichkeit und der Zeit zu bewegen, aber auch, um ihm die Einsicht in die Unverläss-
lichkeit aller zivilisatorischen Daseinsfürsorge zu verschaffen.5 Das bei sich selbst an-
kommende Dasein ist bodenlos und losgerissen; es erhält keinen anderen Halt als das

4 Martin Heidegger, Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1962; Ders, Sein und Zeit, Tübingen
1963.

5 Heidegger, Sein und Zeit, a.a.O., S. 310.

246 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 246

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


Bewusstsein des eigenen Seinkönnens. Aus diesem existentiellen Abgrund erst entsteht
die menschliche Größe im Sinne von Spontaneität und Schöpfertum.
Es geht dann nicht primär um das gute und ethisch richtige Handeln, sondern vorrangig
um die Intensitätssteigerungen des Daseins; um die Öffnung für große Augenblicke,
mithin um die Entschlossenheit zum eigentlichen Leben. Gleichwohl betont Heidegger,
dass Philosophie weder moralische Auskunftsinstanz sei, noch Anweisung und Orien-
tierung verschaffen würde. Es geht um nichts mehr und nichts weniger als das Abtragen
von vermeintlich ethischen Objektivitäten, die ein Nichts hervortreten lassen – freilich
ein Nichts, das zu seinem eigenen Seinkönnen auffordert.
Für Heidegger war bekanntermaßen ein authentisches Leben, das der praktischen Frage
nach dem eigenen Sein nicht ausweicht, nicht möglich im Medium des öffentlichen Le-
bens einer demokratischen Bürgergesellschaft; um den Solipsismus der isolierten Exis-
tenz auszugleichen, musste er einen Ersatz fingieren und fand ihn im »geschichtlichen
Volk«.
Dabei vermengt er aber diese eigentlich existentialistische Aufforderung zur Stellung-
nahme mit einem problematischen Geschichts- und Politikverständnis: der generalisierte
Andere verschwindet zusammen mit dem entfremdeten »Man« der manipulierten Öf-
fentlichkeit, an seine Stelle tritt der »stille Ruf des Gewissens« und die Verabsolutierung
des »geschichtlichen Volks«.6

In dieser geschichtsphilosophischen Fluchtlinie, die verkürzt gesagt die Betrachtung
des Volkes nur in Kategorien von Schicksals- und Willensgemeinschaft fassen kann, ist
dann auch: Carl Schmitts Postulat der nationalen Homogenität als Voraussetzung der
Demokratie zu verorten. Ohne allzu große Vereinfachung lässt sich Schmitts Politikbe-
griff als ein Versuch beschreiben, das Politische als die gegenüber dem Staat und den
Institutionen fundamentalere Dimension zur Geltung zu bringen. Das Politische wird
hier zu einer vorstaatlichen Kategorie, zu einem Intensitätsgrad einer Verbindung, resp.
Trennung, die zugleich eine ordnungsstiftende Entscheidung in sich trägt. Verbindung
und Trennung gehören zusammen, insoweit erst beide die Unterscheidung von innen
und außen bedingen und damit erst die Möglichkeit einer substantiellen und handlungs-
fähigen Einheit. Nicht die Tatsache von Assoziation und Dissoziation ist dabei aber ent-
scheidend, sondern vielmehr deren Intensität. Deren äußerer Grad erhält seine produk-
tive Spannung aus der Unterscheidung von Freund und Feind.7

Während der Rechtspositivismus bekanntermaßen den Grund der Geltung des Rechts
in rechtlichen Normen findet, so erkennt der dezisionistische Rechtsbegriff dagegen die
außerrechtliche und herrschaftssoziologische Basis aller Rechtsgeltung an.

Die Entscheidung entspringt mit Schmitt einem normativen Nichts; sie ist etwas völlig
anderes als das Resultat einer Rechtsbegründung, denn sie wird nicht mit Hilfe einer
Norm zugerechnet, sondern sie bestimmt vielmehr den Zurechnungspunkt, von dem aus
Norm und normative Richtigkeit rekonstruierbar werden.8 Rechtsnormen lassen sich

6 A.a.O. S. 77.
7 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen, München 1932, S. 26 ff.
8 A.a.O., S. 42.

247 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 247

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


nicht restlos aus höherem Recht und Gerechtigkeitsbestimmungen ableiten, sondern es
ist die Entscheidung in ihrem nicht weiter begründungsnotwendigen Selbstbezug, die
der Normbegründung ihre Rechtskraft verleiht. Die Basis der Rechtsgeltung ist von da-
her als knapp zu beschreiben, als sie gewissermaßen einem nicht bestimmbaren und nicht
verfügbaren Augenblick des Entscheidungsgebers entspringt.

Diesem knappen Moment der Nicht-Verfügbarkeit des Rechts entspricht eine ambi-
valente Ineinssetzung von Souveränität und Herrschaft. Das Grundproblem der Rechts-
theorie entspringt demgemäß nicht der inhaltlichen Normativität des Rechtsgebots, son-
dern der formalen Frage der letzten Entscheidungsinstanz. Die Rechtsnorm mag zwar
festlegen, wer entscheidet und wer interpretiert; das für Schmitt wesentliche Problem
verschiebt sich aber ins Unendliche, solange nicht die Frage nach dem letztentscheiden-
den politischen Willen gestellt wird.9

Für Schmitt ist konsequenterweise ein solches Verfahren nicht gangbar, das nach der
Legitimität der politischen Einheit des Staates im Sinne einer inhaltlichen Rechtfertigung
fragt. Die herrschaftssoziologische Intransingenz des Dezisionismus führt somit zu einer
folgenreichen Dekonstruktion des Legitimitätsgedankens: Ein Staat, der die politische
Einheit eines Volkes zum Ausdruck bringe, existiere allein der Sphäre des Politischen
und sei ferner einer Rechtfertigung weder bedürftig noch fähig; er agiere vielmehr in
einem Beziehungs- und Spannungsfeld, in dem noch die Anwendung physischer Gewalt
auf das Recht auf Selbsterhaltung zurückgehe: Freund und Feind, Eigenes und Fremdes
versuchen sich in ihrer jeweiligen Besonderheit zu erhalten, so dass nicht Legitimität im
Sinne der individuellen Freiheit die innere Rationalität des Geltungsgrundes des Staates
markiere. Um dem Bestandssicherungsinteresse gerecht zu werden, bestimmt sich die
politische Herrschaftseinheit in einer Entscheidung immer selbst und muss dabei nach
Schmitt ihr inneres Konfliktfeld unterhalb der Freund-Feind-Schwelle halten.

Im Fluchtpunkt des von Schmitt und anderen verfolgten Demokratieverständnisses
freilich wartet der »lange Schatten des Staatswillenspositivismus«.10 Beispielhaft am Wei-
marer Verfassungsdiskurs lässt sich eine Form der Staatsrechtslehre verfolgen, in der der
Staat als von außen »impermeable Rechtsperson«11 selbständig über seine inneren An-
gelegenheiten befindet. Ein solchermaßen verselbständigter Staat stellte der damaligen
Auffassung nach eine Ordnung eigenen Rechts dar, die sich mit der rechtsstaatlichen und
parlamentarischen Verfassung der privaten Angelegenheiten der Gesellschaft »allenfalls
berühren, niemals aber überschneiden durfte.«.12 Dieser Staat ist als Besitzer der Rechts-

9 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin 1934
(1922), S. 46.

10 Hauke Brunkhorst, Politik der Menschenrechte. Zur Verfassung der Weltgesellschaft.
In: Armin Nassehi/Markus Schroer, (Hg.), Der Begriff des Politischen, Baden-Baden 2003,
S. 71-89;
Ders., Der lange Schatten des Staatswillenspositivismus. Parlamentarismus zwischen Unterta-
nenrepräsentation und Volkssouveränität. In: Leviathan 3 (31), 2003a, S. 362-382.

11 Brunkhorst, Der lange Schatten, a.a.O., S. 356.
12 Ebd.

248 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 248

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


ordnung jederzeit in der Lage, sich von seinem »Besitz« zu trennen und sich auf seine
überpositiv legitimierte Herrschaftsmacht zu berufen.

Die Ausführungen machen deutlich, dass mit dem Postulat der nationalen Homoge-
nität als Voraussetzung der Demokratie eine normativ brisante Drift einhergeht: das na-
tionale Wir-Gefühl, das für den Kitt des gesellschaftlichen Zusammenhalts zu sorgen hat,
ist dann mit dem Preis verbunden, sich dem Fremden, Heterogenen und Andern abzu-
grenzen.

Homogene und geschichtsphilosophisch verbrämte vorpolitische Voraussetzungen
können insofern in rigiden staatswillenspositivistischen oder kollektivistischen Unter-
scheidungen münden; vereinfacht gesprochen: das nationale Wir-Gefühl, das für den Kitt
des gesellschaftlichen Zusammenhalts zu sorgen hat, ist dann mit dem Preis verbunden,
sich dem Fremden, Heterogenen und Andern abzugrenzen, während Herrschaft und
Souveränität ineins gesetzt werden. Ohne direkt in bellizistischen oder militärischen
Engführungen zu münden, zeigt Schmitts Begriff des Politischen eine starke Affinität
zum existentiellen Kampf zwischen Leben und Tod; das Feind-Freund–Schema lässt sich
als unmittelbar wirklichkeitsbezogene Kategorie aus nichts Äußerem ableiten als der
Schwere der realen Konfrontation. Als »Letztunterscheidung« verweist die Freund-
Feind-Distinktion nicht nur auf die Tautologie eines unbestimmten Fremden, sondern
zugleich auf einen totalitären Begriff politischer Wirklichkeitserschließung. An den äu-
ßersten identitätslogischen Rand getrieben, kann er nicht »empirisch« bestritten werden,
wohl aber dessen emphatische Begrüßung hinterfragt werden.

Es ist somit wohl nicht zuletzt Schmitts offenkundige Geringschätzung, mit der er
normative Ansprüche ethischer Art als fiktive Normativismen degradiert, die den De-
zisionismus in ein offen antiliberales Klima versetzen. Der Kampfcharakter des Politi-
schen ist nicht nur jenseits der wirtschaftlichen Konkurrenz oder der geistigen Diskus-
sion zu verorten; die Vorstellung einer durchgehend pazifizierten Welt wird dort de-
konstruiert, wo sie auf eine opfer- und leidfreie Welt, auf eine kryptopolitische Leere
zusteuert. Für Schmitt ist das Politische somit eine Chiffre einer anti-aufklärerischen
Staatsethik, die der geschichtlichen Existenz Leben und Sinn verleiht (eine mit Blick auf
die aufbrandenden Kulturkämpfe der Moderne höchst aktuelle Deutung); der politische
Existentialismus, der hieraus resultiert, lässt den modernen Menschen sein individuelles
Sekuritätsstreben überwinden und in der Bereitschaft zum Opfer, resp. im Phantasma
einer überindividuellen Verbindlichkeit aufgehen.

Die Vergleichgültigung des Subjekts ist es nicht zuletzt, die den politischen Existen-
tialismus in fundamentalistische Sackgassen laufen lässt, wobei Schmitt letztlich den Be-
weis schuldig bleibt, warum die Freund-Feind-Unterscheidung in einem ontologischen
Antagonismus münden muss.

2. Zum Begriff vorpolitischer Freiheit bei Arendt

Im Horizont des Jus Publicum Europaeum sucht Schmitt nach den tiefer gelegten Fun-
damenten des Politischen und findet sie im geschichtlichen Ursprung des revolutionären

249 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 249

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


Ausnahmezustands. Dem Verfassungsgesetz liegt die geschichtliche Substanz der exis-
tentiellen Entscheidung eines höheren Subjekts voraus und diese legt die Differenz zwi-
schen konkreter und abstrakter Ordnung fest. Schmitt identifiziert hierfür zwei Mo-
mente, die für die Völkerrechtsverfassung seit dem Westfälischen Frieden bestimmend
sein sollen: die umfassende europäische Raumordnung und die durchgängige, anerkannte
Wirtschaftsverfassung des liberalen Konstitutionalismus.

Die These entstaatlichter Großräume, die von Hegemoniemächten dominiert werden
und der Abwehr raumfremder Mächte verpflichtet war, wandelte sich in eine Synthese
aus europäischer Staatenegalität und globalem Imperialismus. Zwischen Europa und der
übrigen Welt konnte es dementsprechend keine Gleichheit geben, insofern es bei den
wilden Völkern keine Zivilisation, kein öffentliches Recht und keine Staatlichkeit gebe,
nur der starke Arm des Hegemons kann hier konkrete Ordnung durch ein elastisches
Maßnahmenrecht schaffen.

Man könnte es sich an dieser Stelle einfach machen und auf die politiktheoretischen
Alternativen verweisen, etwa auf die von Wingert 13 konturierte Unterscheidung nega-
tiver oder negativistischer Bezugspunkte demokratischer Gesellschaften oder auch auf
die von Nancy Fraser oder Hauke Brunkhorst erhoffte starke Weltöffentlichkeit im
Kommen. Im folgenden soll aber ein anderer, sicherlich widerspruchvollerer Weg be-
schritten werden, der sich auf die Umrisse des vorpolitischen Interessebegriffs stützt und
eine soziologische Alternative zu den oben beschriebenen Verengungen kennzeichnet.

Der Begriff des Vorpolitischen hat, wie gesehen, eine lange Tradition und zugleich
einen langen Schatten. Er verweist auf diejenige Sphäre, die vor jeder politischen Zu-
sammenkunft ein basales soziales Geschehen im vorrechtlichen und vorpolitischen Be-
reich ermöglicht und gewissermaßen vorbereitet; vereinfacht gesprochen: es ist dasjenige
Selbstverhältnis, von dem aus politische Interessen überhaupt erst möglich werden.

Das vorpolitische Interesse bleibt zwar ein Begriff im Zwiespalt, denn seine Latenz
und Nichtsichtbarkeit speist sich aus einem existentialistischen Verhältnis, eines Ge-
worfenseins (Heidegger), das vor jeder politischen Festlegung Freiheit ermöglicht und
bedingt.

Insoweit können wir Heidegger also folgen. Es hat aber – wie im folgenden zu zeigen
ist – durchaus politische Relevanz. Das Vorpolitische ist nicht das Unpolitische, es ist
also nicht mit einem rein immanenten Gemeinschaftsbegriff abzugleichen.

Hannah Arendt markierte in ihrer politischen Theorie einen wesentlichen Unter-
schied, indem sie die Möglichkeit eines authentischen Lebens an sein öffentliches Er-
scheinen bindet. Nur im Lichte der Öffentlichkeit kann sich wahres oder eigentliches
Leben zeigen. An die Stelle der elitären Verabsolutierung des geschichtlichen Volkes
treten intersubjektive Begriff der Macht, der Pluralität und des welterschließenden Han-
delns. Aus der Fülle ihrer politischen Ansätze und Theoreme ist im folgenden den Begriff

13 Lutz Wingert, Unpathetisches Ideal. Über den Begriff eines bürgerschaftlichen Wir,
In: Hauke Brunkhorst, (Hg.), Demokratischer Experimentalismus, Frankfurt a. M. 1998,
S. 33-44.

250 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 250

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


der Handlung exemplarisch herauszugreifen, denn an ihm zeigt sich, wie das Vorpoliti-
sche gegen Heidegger und Schmitt zu verteidigen ist.

Zunächst einmal ist die Abtrennung des Arendt`schen Handlungsbegriffs vom Telos
des Guten in den Mittelpunkt zu rücken.14

Arendt`s Idee politischer Freiheit ist in diesem Sinne radikal zu nennen, insofern sie
auf einen Bruch mit dem Kontinuum der Geschichte zielt. Der Grundgedanke, der hier
aufgegriffen wird, erkennt kein umfassendes Gesetz mit unbedingter Geltung an, son-
dern lediglich die unbegrenzte Wiederholbarkeit einer gerechten und befreienden Praxis.

Dies bedeutet: das konkrete Emanzipationsgeschehen ist jederzeit und überall wie-
derholbar und zugleich immer wieder anders; der konkrete Kampf der Menschen um
Freiheit, Würde und Gerechtigkeit entzieht sich der Logik des allgemeinen Gesetzes.
Arendt wendet sich gegen die teleologische, resp. universalistische Hypothek, die das
Politische in letzten Gewissheiten und einer alle besonderen Fälle übergreifenden Ge-
setzgebung münden lässt.

Diese Dimension stellt explizit den Fundierungszusammenhang zwischen den politi-
schen Freiheitsimpulsen der Moderne und dem Menschenrechtsuniversalismus der libe-
ralen Tradition ins Zwielicht und umschreibt ihn als radikalen Bruch mit dem Kontinu-
um der Geschichte, als radikalen Neubeginn. Die sich dabei abzeichnende Endlichkeits-
philosophie interpretiert die Konstitution eines Raums öffentlicher Freiheit als kontin-
genten performativen Akt und dies ist eben jener bedeutende Ort des Unbestimmten,
von dem aus H. Arendt einen Anti-Universalismus entwickelt, der zwar zu profunden
Aussagen über die politische Freiheit republikanischer Staatsformen führt, der aber
ebenso den grundlegenden Zusammenhang zwischen der Idee politischer Freiheit und
dem Universalismus des Menschenrechts zerteilt, ohne ihn zu zerstören. Das entschei-
dende Moment ihres politischen Denkens findet sich in der Bestimmung eigentlichen
Handelns als Neuschöpfung aus dem Nichts. Freiheit ist für sie die vorpolitische Quelle
politischen Handelns und sie besteht vor allem darin, dass verschiedene Akteure zu einer
gemeinsamen Sache Stellung nehmen können. Die gemeinsame Sache stiftet eine ge-
meinsame Welt und die vorbürgerliche Elementarrepublik bildet sich über all dort, wo
Gründe im ständigen Wechsel der Perspektiven ausgetauscht und gewogen werden. Der
Ort des Interesses an der Sache selbst ist dann ein kommunikativer Zwischenraum, der
als Urform des öffentlichen Raumes fungiert und von dem aus Arendt eine durchaus
einseitige Analyse der modernen Gesellschaft entwirft, die dann gesondert zu kritisieren
wäre, wie sicherlich auch die zwiespältige Haltung zum Nationalstaat oder zur Rolle
positivierter Menschenrechte.

Konzentriert man sich aber auf den Aspekt des vorpolitischen Handlungsbegriffs,
dann fällt die rigide Unterscheidung zwischen politischen und vorpolitischen Lebewesen
in den Blick.

14 Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Frankfurt 1955; Ders., Vita activa
oder: vom tätigen Leben, Stuttgart 1960; Ders., Über die Revolution. München 1974; Ders.,
Macht und Gewalt. München 1975; Ders.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, München
1994.

251 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 251

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


Für Arendt gab es bekanntermaßen nur ein einziges Menschenrecht: Das Recht, Rech-
te zu haben, war in ihren Augen das grundlegende Recht, einer politisch organisierten
Gemeinschaft anzugehören und in einem politischen Bezugssystem zu leben. Ein hö-
herstufiges Recht auf Rechte wird zum vorstaatlichen Weltbürgerrecht erklärt, das eben
nichts anderes als eine geschichtliche Möglichkeit des gegenwärtigen Zeitalters zum
Ausdruck bringt; Menschsein heißt dann für sie: an öffentlichen Angelegenheiten Teil
zu nehmen, der Mensch ist von daher politisches Wesen, das sich von allen unpolitischen
Lebewesen unterscheidet.15

Die Schwäche dieser Argumentation liegt auf der Hand: denn ein solches Recht kann
zunächst nicht mehr beinhalten, als dass es einer politischen Gemeinschaft selbst über-
lassen bleibt, sich selbst Recht zu geben und zu verschaffen. Was für Rechte das wären
und ob sie egalitär wären, bliebe in dieser Logik der Gemeinschaft selbst überlassen. Aber
die Argumentation von Arendt hat noch eine weitere Problematik, denn nur der freie
Bürger hat nach Arendt die volle Würde, Rechte zu haben und diese klassische aristote-
lische Unterscheidung wird noch einmal verschärft zur Dichotomie zwischen politischen
und unpolitischen Lebewesen. An diesem Punkt wird es notwendig, über Arendt hinaus
zu denken und die Rigidität der Unterscheidung zwischen dem politischen und vorpo-
litischen Handlungsbegriff aufzubrechen, indem der Begriff des vorpolitischen Interes-
ses Arendts politischer Anthropologie entgegen gehalten wird.

3. Zur Differenz politischer und vorpolitischer Interessen

Theorien, die den ursprünglichen Konfliktcharakter der Moderne auffangen wollen,
müssen den agonalen Charakter des Sozialen, Auseinandersetzungen zwischen Zentren
und Peripherien, Klassen und Bewegungen und Hegemonien verorten, sie müssen ferner
den potentiell einheitssprengenden Konfliktcharakter entlang der Artikulation politi-
scher Interessen begrifflich öffnen.

Eine Analytik des Vorpolitischen betreibt in diesem Sinne keine bloße Ergänzung
dieses Vokabulars, sondern sie zielt auf eine Art Umstülpung des liberalen Bildes der
Politik ab, indem sie jene Strukturen des Politischen sichtbar machen will, die in der
liberalen Selbstbeschreibung als selbstverständlich vorausgesetzt oder marginalisiert
werden. Es geht in dieser Perspektive um implizite symbolische Ordnungen, die spezi-
fische kulturelle Codes bereitstellen, die sich dann in Diskursen und sozialen Praktiken
ausdrücken; dort, wo z. B. die liberale Selbstbeschreibung danach fragt, wie politische
Herrschaft ihre Legitimität als Ausdruck gesellschaftlicher Interessen erreichen kann,
wird hier die Frage aufgeworfen, welche stillschweigend vorausgesetzten Codierungen
definieren, was diese Interessen und Ziele überhaupt sind, also nach dem, was die unbe-
wussten, unsichtbaren, eben: vorpolitischen Bedingungen des Politischen sind. Es »gibt«

15 Arendt, Über die Revolution, a.a.O., S. 75.

252 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 252

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


in diesem Sinne elementare soziale Prozesse, nach denen sich die soziale Ordnung schon
immer selbst erschafft, bevor Ordnungsvorhaben auf den Plan treten.16

Der Vorschlag lautet: den Begriff des vorpolitischen Interesses in die politologische
Arithmetik aufzunehmen, denn dieser Begriff vermeidet eine Engführung über rein po-
litische Interessen, die den systemisch-funktionalistischen Deutungen zu eigen sind, als
auch den abstrakten Verweis auf vorpolitische Räume oder Quellen. Ein möglicherweise
irreführender Dualismus ergibt sich, wenn man davon ausgeht, dass die vorpolitischen
Quellen: gemeinsamer religiöser Hintergrund, gemeinsame Sprache, historische Bin-
dungen, usw.im günstigen Fall im Ideal eines Verfassungspatriotismus münden.

Man müsste das differenzieren: normativ betrachtet ist es richtig, wenn Gerechtig-
keitsprinzipien in das dichtere Geflecht kultureller Wertorientierungen Eingang finden;
Demokratietheoretiker mögen ferner postulieren, dass die Demokratie keine begrün-
dungstheoretische oder prozedurale Lücke aufweist, durch die eine vorpolitische Sub-
stanz eindringen könnte, bzw. dass eine Demokratie, die mehr als ein bloßer modus
vivendi sein will, die vorpolitischen Quellen religiöser Lebensentwürfe und substanzi-
eller Überzeugungen in demokratische Prozesse einzubinden vermag.

Um aber die Wucht gesellschaftlicher Konflikte plausibel zu machen, muss mögli-
cherweise ein weiteres Begriffselement angenommen werden, das zwischen dem Dua-
lismus politischer und vorpolitischer Wir-Gemeinschaft zu verorten ist. Die politikwis-
senschaftliche Tradition zieht bekanntermaßen eine scharfe Trennlinie zwischen ratio-
nalistisch-analytischen Perspektiven und solchen, die vorpolitische Sinnhorizonte zum
Maßstab politischer Theorie erheben. Von der Analyse gouvernmentaler und hegemo-
nial-universaler Strukturen zur normativen Explikation demokratisch verfasster Gesell-
schaften ist es dann ein weiter, durch kategoriale und erkenntnistheoretische Welten ge-
trennter Weg, der hier auch nicht vorschnell zusammen zu fügen ist.

Gegenüber einer Vorrangstellung oder Negierung vorpolitischer Räume, Quellen oder
Sinnhorizonte soll im vorliegenden Fall diskreter von vorpolitischen Interessen zu spre-
chen sein. Die Begrifflichkeit vorpolitischer Interessen verhindert zunächst, dass sich der
Anspruch politischer Integration vorschnell auf das Gelingen, bzw. das Vorhandensein
demokratischer Kultur reduziert. Eine solche Öffnung der konflikttheoretischen Sozio-
logie ist dort vonnöten, wo die Evolution der Weltgesellschaft nicht der emergenten Lo-
gik eines neuen Gesellschaftsmodells folgt, sondern sie begrifflich fassbar als Vervielfäl-
tigung von Akteuren, Interaktionsebenen, Herrschaftsverhältnissen und Logiken kol-
lektiven Handelns wird. Die widerstreitenden Faktoren der sozialen Integration und
Desintegration sind dann zwar in einschlägigen konfliktsoziologischen Mehrebenense-
mantiken aufzufangen und zu integrieren; anthropologische Dimensionen sind aber dar-
über hinaus dort zu betonen, um zu einer eigenständigen politischen Theorie zu gelangen,

16 Andreas Reckwitz, Die Politik der Moderne aus kulturtheoretischer Perspektive: Vorpolitische
Sinnhorizonte, symbolische Antagonismen und das Regime der Gouvernmentalität,
In: Birgit Schwelling, (Hg.), Politikwissenschaft als Kulturwissenschaft. Theorien, Methoden,
Problemstellungen, Wiesbaden 2004, S. 33-57.

253 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 253

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


die im wesentlichen erfahrungskonstituiert ist.17 Geht man davon aus, dass es Basisdis-
positionen individuellen Handelns gibt, welche die Grenzen freier Politik und des Rechts
bilden, stößt man zumeist auf Bedürfniskollektionen, die Aspekte wie Selbsterhaltung,
Tätigkeit, Erlebnis und Genuss, aber auch: Freiheit und Schaffen, Erwerb und Besitz,
Soziabilität und Gesellung nennen18. Über die vitalen Lebensinteressen im sozialen Ver-
band hinaus lassen sich solche Interessen- und Bedarfslisten auf die Grundbedürfnisse
personal-sozialer Entfaltung sowie der Öffnung zur Metaphysik und existentieller In-
terpretation und Integration zusammen fassen. Die Frage nach den vorpolitischen Inter-
essen fügt sich in diese Reihe, ohne sich zugleich einer Grunddisposition zwingend zu-
ordnen zu lassen; sie oszilliert quasi zwischen den Werten der Selbsterhaltung und der
Verwirklichung des Eigenwertes. Anthropologisches Denken, das die o. g. Bedürfnisse
in Richtung individueller Lebenspläne entwirft, behauptet, dass es diesen Dispositionen
vorhergehende Interessen gibt, die als vorpolitische ein metapolitisches Bedürfnis Aus-
druck bringen: das grundlegende Interesse, im eigenen Interesse zu handeln.

Politische Interessen ermöglichen bekanntermaßen politische Beteiligung und bürger-
schaftliches Engagement, dieses ist bis zu einem bestimmten Grade messbar und lässt
auch Rückschlüsse auf Ausmaß, Qualität und Entwicklung politischer Partizipation zu.
Vorpolitische Interessen hingegen bringen die Bedingungen einer subjektiven Praxis zum
Ausdruck, die rein rationalistischen Akteursperspektiven entgehen. Vorpolitische In-
teressen umschreiben das nicht restlos logofizierbare Interesse, ein bestimmtes Interesse
zu haben und zu verfolgen. Während das Subjekt in funktionalistischen oder normativ-
onotologischen politischen Theorien »nur eine Projektionsfläche passiver Träger der
Nomothetik einer universalen Vernunft« bleibt,19 setzt eine wesentlich erfahrungskon-
stituierte und an der Logik des Unbestimmten orientierte Theorie an einem Subjektbe-
griff an, dessen Handlungsbestimmungen sich nicht restlos logofizieren lassen und deren
Praxis weder den logischen Postulaten einer Friedenswissenschaft noch einem »präde-
terminierten Aktualisierungsplan« folgt.20 Ohne in die Niederungen politischer Roman-
tik abzugleiten, zeichnet sich ein solcher Ansatz dadurch aus, das das hier zugrunde
liegende Politische nicht determiniert ist und wesentlich darin besteht, einen Raum po-
litischer Freiheit zu eröffnen.

Wiederholt zu betonen ist: die Unterscheidung von politischen und vorpolitischen
Interessen ist keine exklusive, sie ist nicht an der Logik der gewaltsamen Ausschließung
interessiert und versucht vielmehr, ihre Geltung aus dem Ineinander politischer und
vorpolitischer Interessen zu gewinnen.

Versteht man Interesse im psychologischen Sinne als kognitive Anteilnahme oder
Aufmerksamkeit, die eine Person an einer Sache oder einer anderen Person hat, dann
liessen sich hieran anschließend Interesse und Desinteresse, situative Interessen bis hin

17 Klaus Gerd Lutterbeck, Apriorische Politikwissenschaft, In: Zeitschrift für Politikwissenschaft
(54), 1, 2007, S. 21-40; ferner: Wilfried Brugger, Das anthropologische Kreuz der Entscheidung
in Politik und Recht, In: Zeitschrift für Politikwissenschaft 3, 2005, S. 261-273.

18 Brugger, Das anthropologische Kreuz, a.a.O., S. 261 ff.
19 Lutterbeck, Apriorische Politikwissenschaft, a.a.O., S. 33.
20 A.a.O., S. 34.

254 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 254

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


zu rechtlichen und Vertragsinteressen unterscheiden. Politisch artikulierbar werden In-
teressen darüber hinaus, wenn sie sich allgemein in der Form der Reklamation von An-
sprüchen ausflaggen. Soziologisch formuliert, kann es sogar offen bleiben, ob es Inter-
essen tatsächlich gibt; es genügt, davon auszugehen, dass Kommunikation auf sie refe-
riert.

Interessen sind in dieser Lesart funktionale Grenzmarkierungen der Politik: die poli-
tische Markierung von Interessen ist vergleichbar mit der kommunikativen Zuschrei-
bung von bewussten Intentionen, sie fungiert als produktive Unterbrechung der eigenen
Beobachtungen durch bestimmte Unterscheidungen.

Die »Kontraktualisierung des Politischen«21 meint in diesem Sinne: das Politische soll
von seinen Schattenseiten und Irrationalitäten befreit und darin rationalisiert werden.
Entfesselte Interessenkämpfe und individuelles Machtstreben gehen in politischer Ord-
nung auf.

Es ist nun das eine, diesem institutionalistischen oder kontraktualistischen Blick auf
das Politische die Diagnose einer Verflüchtigung oder Diffundierung des Politischen
beiseite zu stellen. Eine solche Perspektive beobachtet dann, dass alternative Gestaltungs-
und Steuerungsformen mehr Gewicht erhalten, und dass das Politische sich aus den dafür
vorgesehenen Institutionen verflüchtigt oder auch ausweitet, so dass es zu einer Art Ent-
staatlichung der Politik kommt.

Die Unterscheidung politisch/subpolitisch ist hier allerdings nicht entscheidend, auch
wenn sie sinnvolle Analysen nahe legt. Die Unterscheidung politischer /vorpolitischer
Interessen legt hiergegen einen Zugang nahe, der analytisch schwer dingfest gemacht
werden kann und auch in normativer Hinsicht nicht einfach der Prämierung zivilige-
sellschaftlicher Interessen genügt.

Vorpolitische und politische Interessen bilden ein wechselseitiges Durchdringungs-
verhältnis. Dekomponierbare, rationalisierbare Interessen treffen auf existentiale. Hier
wird es möglich, die Arendt`sche Differenz von politischen/unpolitischen Wesen zu er-
weitern. Für Arendt war Macht gleichbedeutend mit der Handlungsfähigkeit und Hand-
lungsbereitschaft einer sozialen Gruppe und dabei das Moment der Zustimmung das
entscheidende. Die Macht einer Gruppe findet ihre Grenze in der Macht anderer Grup-
pen, insofern diese nicht in Sicht sind, kann sich die Macht der einen Gruppe stabilisieren,
kann auf absehbare Zeit »große Reiche und zahllose Menschen beherrschen«.22 Macht
wird von Arendt dabei in einem Ausschlussverhältnis zur Gewalt behandelt. Gewalt
kann Macht nur zerstören, sie kann sich aber nicht an ihre Stelle setzen. Macht ver-
schwindet vielmehr im Zuge des Zusammenhalts der Gruppe. Nicht die Frage des
Machterhalts oder der Ausübung der Gewalt steht im Mittelpunkt des Arendt`schen
Interesses, sondern einzig und allein das Moment der Entstehung und des Aufblühens
der Macht: »Mit realisierter Macht haben wir es immer dann zu tun, wenn Worte und
Taten untrennbar miteinander verflochten erscheinen, wo also Worte nicht leer und Ta-

21 Christian Lahusen, Die Kontraktualisierung des Politischen, In: Armin Nassehi/Markus Schro-
er, Der Begriff des Politischen, Baden Baden 2003, S. 101-117.

22 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, a.a.O., S. 194.

255 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 255

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


ten nicht gewalttätig stumm sind, wo Worte nicht missbraucht werden, um Absichten
zu verschleiern, sondern gesprochen werden, um Wirklichkeiten zu enthüllen, und wo
Taten nicht missbraucht werden, um zu vergewaltigen und zu zerstören, sondern um
neue Bezüge zu etablieren und zu festigen, und damit neue Realitäten zu schaffen.«23

Hier liegt offensichtlich auch der tiefere Grund für Arendt, um so rigide zwischen
politisch/unpolitisch zu unterscheiden: Macht zeigt sich entweder als ein idealer sozialer
Prozess, in dem sich keine falschen Interessen gewaltförmig zusammenfügen; der Begriff
des Politischen wird hier radikal von dem der Gewalt getrennt. Die Hobbesianische
Traditionslinie wird dort durchbrochen, wo sich der – wenn auch flüchtige – Augenblick
des Zusammenhandelns offenbart und die Kluft zwischen Machtüberlegenen und
Machtunterlegenen eingeebnet wird. Das Ausgeschlossene dessen aber findet sich in der
Masse der Unpolitischen, der Gewalttätigen, in der Ansammlung falscher Machtinter-
essen.

Die Unterscheidung von politischen und vorpolitischen Interessen kann dieses Di-
lemma nicht aus der Welt schaffen, aber es kann aus der Verlegenheit helfen, diese Un-
terscheidung mit politischen/unpolitischen Lebewesen ineins setzen zu müssen. Der
Handlungsbegriff als solcher wird phänomenologisch aufgefächert, als er nicht mehr auf
politische Interessen hin alleine fixiert wird.

Der Begriff des Vorpolitischen, bzw. des vorpolitischen Interesses lässt sich nun vor-
sichtig konkretisieren: er umschreibt – wenn man so will – das Unbestimmbare, vielleicht
auch Unbezähmbare und nicht restlos Logofizierbare konkreter Gemeinschaften, in
dessen Rahmen verschiedene Dimensionen miteinander in Anschlag gebracht werden:

Arendt sah in der menschlichen Fähigkeit zum Handeln einerseits die Idee revolutio-
närer Weltveränderung angelegt; im Handeln enthüllte sich für sie die Sache der Freiheit,
die das eigentliche Wesen der Politik zum Ausdruck bringe. Die ursprungsphilosophi-
sche Semantik und das Paradigma eines politischen Neuanfangs blieb für sie aber in einem
gewissen Grade unvorhersehbar, unberechenbar. Freiheit war für sie performatives Frei-
sein, das einen Abgrund eröffnet und dem Fluch der Kontingenz verbunden bleibt. Frei-
heit war für sie mit dem Einbruch des jäh und schlechthin Unberechenbaren verbunden,
gegenüber dem man sich zu keiner Zeit und an keinem Ort wappnen kann, das den
beruhigenden Ordnungsrahmen jedes verfügungsrationalistischen Differenzschemas
sprengt.24

Es ist die Freiheit eigeninitiativen Handelns, die als vorpolitische Fähigkeit des Men-
schen die Entstehung konkreter politische Institutionen ermöglicht. Die Ambivalenz der
politischen Anthropologie findet sich in der Differenz zwischen dem politischen und
dem vorpolitischen Begriff des Handelns, der zu normativen Engpässen führt: denn er
blendet das Unpolitische aus, oder einfacher:

unpolitische Menschen – für die man dann in der modernen ausdifferenzierten Ge-
sellschaft eine Übersetzung finden müsste – haben an sich keinen Anspruch auf bürger-
liche Gleichheit, sie stellen vielmehr eine latente Gefahr für die Existenz der Polis dar,

23 A.a.O., S. 195.
24 Arendt, Vita activa, a.a.O., S. 166.

256 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 256

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


während allen Menschen gleichzeitig qua Natalität eine egalitär verteilte Freiheit zuge-
sprochen wird.

Es ist das alte Problem des ungelösten Ausgangszustands zwischen vorpolitischer La-
tenz und konkreter politischer Performanz: Man ist gezwungen, Ausgangssituationen
zu konstruieren, die durch universalistische normative Prinzipien gekennzeichnet sind:
etwa des menschenrechtlichen Grundverhältnisses der Anerkennungswechselseitigkeit
freier und gleicher Personen. Entlang der Frage der konkreten politischen Gestaltung
wird man aber stets auf die ursprungsphilosophische Ausgangssituation zurückverwie-
sen. Das kategoriale Element der Handlungsfreiheit weist zwar den Weg aus dem Na-
turzustand in Richtung eines wechselseitigen Freiheitsverzichts. Dieses setzt aber eine
rechts- und moraluniversalistische Beurteilungsperspektive immer schon voraus, die auf
Wechselseitigkeit, reziproker Anerkennung und menschenrechtlich abgesicherten
Grundverhältnissen aufzubauen, resp. konkret zu entfalten wäre: Die universalistischen
Konstituentien dieser Ausgangssituation können die Gelingensbedingungen rechtferti-
gungslogisch nicht einholen, denn sie führen in den Bereich der transzendentalen Vor-
aussetzungen und decken dabei diejenigen Bedingungen auf, die von jedem immer schon
als erfüllt und gesichert betrachtet werden müssen, um überhaupt Interessen realisieren
zu können.

Wenn sich die Individuen aber erst dann zu einem Freiheitsverzicht bereit finden,
wenn sie sich in einer Situation des relativen Gleichgewichts befinden, dann scheint dies
für die rechtsmoralische Verfassung der Weltgesellschaft auf prekäre Konsequenzen
hinauszulaufen, da sich für die Mehrheit der von sozialräumlicher Exklusion bedrohten
Individuen die Frage von vornherein nicht stellt.25

Hiergegen ist es aber sinnvoll davon auszugehen, dass politische Interessen von vor-
politischen Interessen flankiert werden; diese bilden zwar den Hauptgegenstand sozial-
wissenschaftlicher Analysen, während jene aber zumindestens das Politische mit bedin-
gen, wenn auch nicht determinieren können. Das Begründungsprogramm des politischen
Liberalismus ist damit nicht zu verlassen, aber seine politische Basismelodie ist mit den-
jenigen vorpolitischen Obertönen abzugleichen, die sich an den »Modernitätskonflikten
in der Weltgesellschaft« entzünden.26

Die allgemein konsensfähige und im normativen Sinne hoch plausible Antwort lautet:
eine demokratische Verfassung setzt keine Homogenität, sondern nur das Erlernen einer
demokratischen Kultur voraus; entlang rechtsstaatlicher Garantien, die den Einfluss ak-
tueller Minderheiten auf die Willensbildung von Staat und Gesellschaft aufrecht erhalten
und insofern Freiräume schaffen, in denen Einzelne ihre Vorstellungen des guten und
richtigen Lebens im Rahmen der Legalität artikulieren können. Ein solchermaßen er-
möglichter minimalistischer Zusammenhalt benötigt keine vorpolitischen Homogeni-
tätsvoraussetzungen, die – monistisch zugespitzt – eher im Gegensatz zu den Gelin-
gensbedingungen demokratischer Gesellschaften stehen.

25 Wolfgang Kersting, Recht, Gerechtigkeit und demokratische Tugend, Frankfurt a. M. 1997.
26 Thomas Bonacker, Modernitätskonflikte in der Weltgesellschaft. Zur kulturellen Konstruktion

globaler Konflikte. In: Soziale Welt (57) 2006, S. 47-63.

257 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 257

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


Sinnvoll erscheint in analytisch-konflikttheoretischer Sicht aber ein theoretisches Ar-
rangement, das von einem Bedingungsverhältnis politischer und vorpolitischer Interes-
sen ausgeht: sind diese relativ gut gedeckt, fallen jene weniger ins Gewicht; politisch
wenig integrierte, von kulturellen, ethno-politischen und substaatlichen Konflikten ge-
prägte Gesellschaften hingegen spüren die Wucht vorpolitischer Interessen, die dann
zwar auf die Artikulation des Unrechts zielen, sich aber ebenso einer fatalen negatori-
schen Moral verschreiben können. Anstatt also demokratische Kultur als etwas zu ver-
stehen, das von außen vorgeschrieben oder gar importiert werden kann, mag eine nüch-
terne Relationierung von politischen und vorpolitischen Interessenkonstellationen einen
reflexiven Vorteil bringen. Man umgeht zumindestens die Schwierigkeiten einer Aus-
gangszustandsparadoxie, von der Philosophien der Weltbürgergesellschaft träumen; man
umgeht ferner eine staatszentrierte Wirklichkeitssicht, die das Vorpolitische vollkom-
men in einem asketischen Egalitarismus aufgehen sieht; bescheidener erscheint der An-
spruch einer weltpolitischen Verfassung, in der ungebundene vorpolitische Quellen nicht
erstickt oder vollkommen rationalisiert, sondern mit den gegebenen Mitteln des Rechts
umhegt werden, was selbstredend auf bekannte politische Desiderate verweist. Kritisch
wird die Unterscheidung politisch/vorpolitisch in diesem Zusammenhang daher, inso-
fern sie die Balance zwischen den gängigen politischen Interessenartikulationen und dem
damit verknüpften Realismus einerseits, der soziologischen Einsicht in die weltweit vor-
enthaltene Anerkennungsverhältnisse andererseits aufrecht erhält; sie darüber hinaus
aber die Bruchstellen und Risse im Interessenhaushalt der Moderne überhaupt erst arti-
kulierbar macht: zugespitzt im Ausgangszustandsproblem einer weltbürgerlichen Ver-
fassung, bei der homogene und verrechenbare Interessen immer schon vorausgesetzt
werden. Über die einschlägigen rechtstheoretischen Diskurse hinaus greift der Begriff
des Vorpolitischen das Faktum uneingelöster Interessen heraus, ohne sie auf das Niveau
von konsentierbaren Geltungsansprüchen zu heben.

Gängige Konfliktschemata verlieren damit zwar nicht ihre Gültigkeit, aber sie werden
entlang von Neotribalismen, fundamentalistischen Gruppendeutungen und den Bedin-
gungen des Massenhandelns unter prekären herrschaftlichen Bedingungen, also entlang
der »disseminalen« Zerstreuung von Interessenkonstellationen kontingent. In den Mit-
telpunkt eines solchermaßen verstandenen Konfliktverständnisses rückt damit eine Form
der Prozessualität, die einen konstitutiven Bruch zwischen Strategien der Einschließung
und Taktiken der Öffnung erkennt und damit nicht ein pyramidales, sondern nicht-li-
neares Arrangement sozialer Kämpfe zugrunde legt. Diese sind eben in der Nichtbere-
chenbarkeit von Kämpfen um Anerkennung zu verorten: Das Ringen um Macht ist nicht
auf Machtlosigkeit alleine und die Gewalt nicht allein auf vorenthaltene Anerkennung
alleine zu reduzieren, sondern sie sind gewissermaßen subjektpolitische Interpretationen
von Prozessen, die im Vorpolitischen in Gang gebracht werden.

258 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 258

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244


Zusammenfassung

Der vorliegende Aufsatz möchte versuchen, den Begriff des vorpolitischen Interesses als
eine eigenständige Dimension des Politischen einzuführen und ihn als Alternative zur
Differenz von vorpolitischem Fundamentalismus und politischer Moderne zu beschrei-
ben.

Im einzelnen soll der Begriff des vorpolitischen Interesses entlang klassischer politi-
scher Entwürfe konturiert werden; zunächst in Opposition zum Horizont einer vorpo-
litischen Homogenität bei Heidegger und Schmitt (1); anschließend in einer ausführli-
chen Auseinandersetzung mit der politischen Theorie Hanna Arendt`s (2). Deren poli-
tischer Freiheitsbegriff ist einerseits maßgeblich für die Explikation des vorpolitischen
Sinnhorizonts; zugleich eröffnet er offene Flanken, von denen hier vor allem die rigide
Unterscheidung von politischen und vorpolitischen Interessen zu nennen ist (3). Das
Schema von Fundamentalismus und Moderne bringt in diesem Zusammenhang die
Schwierigkeit der politischen Theorie zum Ausdruck, vorpolitische Interessen als eigen-
ständige Dimension des Politischen anzuerkennen.

Abstract

The article tries to introduce the idea of »prepolitical interests« as an autonomous cate-
gory of Political Theory. It refers on the difference between fundamental and traditional
political interests, described along traditional political concepts, (1.) in opposition to the
understanding of the prepolitical dimension (Heidegger, Schmitt), further along Hannah
Arendt`s political Theory (2.). Arendt`s political understanding of freedom helps to ex-
plain the prepolitical dimension, though it refers to an important contradiction (3). The
pattern fundamentalism/modern society has so far no real expression for political inte-
rests, which lie before or beyond usual political interests.

  
Christian Wevelsiep, Political and pre-political interests – Political Theory after Heideg-
ger and Arendt

259 Christian Wevelsiep · »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?« 259

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-244

