
4 Sinnprozessieren II: Tautologie, Widerspruch,

Paradoxon und Wechselwirkung in den

Ästhetischen Briefen mit Niklas Luhmann

4.1 Formalisierung von prozessualen Denkfiguren und Sinnformen
mit Luhmann

Die logischen Probleme der Paradoxie, des Widerspruchs und der Tautologie

werden in der Theorie sozialer Systeme operationalisierbar gemacht, die Be-

grifflichkeiten und Denkfiguren der Systemtheorie bieten sich an, das selbst-

bezügliche logische Problempotential der Ästhetischen Briefe so detailliert wie

möglich zu beschreiben. Dabei ›erfindet‹ die Systemtheorie die Art undWeise

der Formalisierung keineswegs neu, sondern bezieht sich in ihren Annahmen

schon auf die grundlegenden Erkenntnisse Kurt Gödels von 19311 oder auf Ge-

1 Kurt Gödels 1931 erschienenemathematische Abhandlung »Über formal unentscheid-

bare Sätze der Principia Mathematica und verwandter Systeme I« und sein darin ent-

haltener Unvollständigkeitssatz besagte, dass »kein axiomatisches System welcher Art

auch immer alle Wahrheiten der Zahlentheorie produzieren kann, außer wenn es

in sich widerspruchsvoll ist«. (Hofstadter: Gödel, Escher, Bach, S. 27). Es kann also in

keinem (mathematischen oder logischen) System widerspruchsfreie Aussagen geben

undauch einNachweis vonWiderspruchsfreiheitmüsste »selbstwiderspruchsvoll aus-

fallen« (Ternes: Exzentrische Paradoxie, S. 87). Gödels Arbeit bezog sich auf das zwischen

1910 und 1913 veröffentlichte Buch »PrincipiaMathematica«, in dem sich Bertrand Rus-

sell und Alfred North Whitehead noch dem Ziel der »Ausmerzung von ›Seltsamen

Schleifen‹ (Widersprüchen, Paradoxien) aus der Logik verschrieben« (Ebd.). Nach Gö-

dels Publikation musste dieser Versuch, für die Mathematik bestimmte Aussagen zu

verbieten, umdemProblemder Paradoxie zu entgehen, als gescheitert und illusorisch

erklärt werden. Vgl. ebd. und vgl. Hofstadter: Gödel, Escher, Bach, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

orge Spencer Browns in Laws of Form2, demzufolge Paradoxien bereits in allen

(mathematischen) und logischen Aussagen enthalten sind.3

Nur er [der Beobachter] wird auf die Paradoxie stoßen und sich eingeste-

hen müssen, daß die Paradoxie sogar in mathematischen und erst recht in

logischen Operationen als der blinde Fleck vorausgesetzt ist, der alles Un-

terscheiden, also alles Beobachten erst ermöglicht.4

Die Systemtheorie zeichnet sich gegenüber anderen Theorien dadurch aus,

dass sie es erst gar nicht mehr versucht, diese Paradoxien als kritisch zu be-

werten oder eliminieren zu wollen, sondern macht den Umgang mit ihnen

praktikabel.

So werden im Folgenden keine etymologischen, semantischen oder epis-

temologischen ›Klassifizierungen‹ von Paradoxien vorgenommen, sondern es

soll die charakteristische prozessuale Sinnform der Paradoxie, die für alle Pa-

radoxa gilt, in den Blick genommen werden.5

4.1.1 Selbstreferenz des (Kunst-)Systems

In diesem und den nachfolgenden Kapiteln sollen einige der in dieser Arbeit

verwendeten Begriffe theoretisch erläutert und vertieft werden. Zunächst soll

der Begriff der Selbstreferenz dargestellt werden, wie die Luhmannsche System-

theorie ihn verwendet. Denn auf dessen Basis entwickelt Luhmann die wei-

teren im Folgenden erläuterten Begriffe Sinn, Tautologie, Widerspruch und

Paradoxon.

Der Begriff der Selbstreferenz bezeichnet die Tatsache, daß es Systeme gibt,

die sich durch jede ihrer Operationen auf sich selbst beziehen […]. Das sind

2 Spencer Brown: Laws of Form.

3 Vgl. Ternes: Exzentrische Paradoxie, S. 87. Kritisch könnte man dazu anmerken, dass die

Systemtheorie nach LuhmanndenBegriff der Paradoxie nahezu inflationär gebrauche,

»als gelte es, Begriffe wie Sein, Dialektik, Grund von Erklärungslasten zu befreien, um

diese Lasten in den Begriff der Paradoxie zu versenken.« Ternes, Exzentrische Paradoxie,

S. 174f.

4 Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, S. 57.

5 Vgl. zu den ›allgemeinen Charakteristika der Paradoxie‹ Lau: Die Form der Paradoxie,

S. 113ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 211

(organische, psychische, soziale) Systeme, die dieWirklichkeit nur aufgrund

ihres Selbstkontaktes beobachten können […].6

Jedes System kann erst aufgrund der Selbstreferenz und aufgrund seiner in-

ternen Differenzierung von System/Umwelt eigene Beobachtungen, d.h. das

Operierenmit eigenenUnterscheidungen7, generieren8,mithilfe derer sie die

Umwelt intern beschreibt. Diese Beschreibungen bilden dadurch nie die tat-

sächliche Komplexität der Umwelt ab9, sondern sie beschreiben die Umwelt

anhand systemeigener Unterscheidungen. Die Einheit der Umwelt, die sich

von System zu System unterscheidet, konstituiert sich nur durch das Sys-

tem, sie ist aus Sicht des Systems nur die Negation des Systems – das, was

das System nicht ist.10 Das bedeutet für die Art des Umweltkontaktes, dass

das System »keine andere Form für Umweltkontakt als Selbstkontakt«11 hat.

Die Möglichkeit, zwischen Selbst- und Fremdreferenz, »internaler und ex-

ternaler Zurechnung (Attribution)«12 zu unterscheiden, ist im Hinblick auf die

systeminterne Unterscheidung System/Umwelt natürlich auch nur systemin-

tern möglich.13

Die eigene systeminterne Unterscheidung von System und Umwelt ist

unhintergehbar: zwar kann ein Beobachter sie von außen beobachten, er

selbst ist aber ebenfalls ein selbstreferentielles System mit eigener Unter-

scheidung System/Umwelt14. Verstehen z.B. eines anderen Systems ist daher

ausschließlich über den Selbstbezug, als eine Art Projektion denkbar.15

In diesen Zusammenhang ist auch der systemtheoretisch verwendete Be-

griff der Autonomie eingebettet.

6 Claudio Baraldi/Giancarlo Corsi/Elena Esposito:GLU.Glossar zuNiklas Luhmanns Theorie

sozialer Systeme. Frankfurt a.M. 31999[1997], S. 163.

7 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 110.

8 Vgl. Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 167.

9 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 602. Zum ›Komplexitätsgefälle‹ zwischen Systemund

Umwelt vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 250ff. und Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 95f.

10 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 249. Das soll nicht heißen, dass die reale Existenz der

Umwelt ausgeschlossen wird. Vgl. Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 165.

11 Luhmann: Soziale Systeme, S. 59.

12 Luhmann: Soziale Systeme, S. 123f.

13 Vgl. Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 163 und Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, S. 59.

14 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 25.

15 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 110f. Dieses ›Problem‹ der Undurchsichtigkeit zweier

sich wechselseitig beobachtender selbstreferentieller Systeme, die sich als ›black bo-

xes‹ gegenüberstehen, bezeichnet Luhmann als doppelte Kontingenz (Vgl. ebd., S. 148ff.)

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Unter Autonomie soll deswegen nicht ›Unabhängigkeit‹ verstandenwerden,

sondern selbstreferentielle Geschlossenheit.16

Gemäß der Theorie, dass das System [der Kunst] intern sich selbst und sei-

ne Umwelt beobachtet und die Kausalitäten zwischen System und Umwelt

selbstreferentiell zuordnet, stellt Kyoung-Sik Cho die These auf,

daß die ästhetische Theorie Schillers als Selbstthematisierung der Kunst in

der Umbruchszeit der Gesellschaft zur Ausdifferenzierung in Funktionssys-

teme zum Zweck der Begründung der Selbstreferentialität der Kunst zu ver-

stehen sei.17

Den ersten Teil seinerThese begründet Cho damit, dass Schiller sich selbst als

»Sachwalter« der Kunst bezeichnet18, so dass die Kunst sich vom kunstinter-

nen Standpunkt des Selbstbeobachters aus als Kunstsystem selbst thematisiert.

Cho stellt in diesem Zusammenhang die These auf, dass die Briefe aus dem

Inneren des Kunstsystems geschrieben seien19 und nicht, und davon grenzt

sich Cho dezidiert ab, aus Sicht des philosophischen Systems.20 Cho begrün-

det die Zuordnung der Ästhetik zum System der Kunst damit, dass in der

Systemtheorie die Systemgrenzen nicht durch den Gegenstandsbereich – im

Falle der Ästhetik wäre ihr Gegenstand die theoretische Reflexion der Kunst

–, sondern durch Kommunikation konstituiert würden. Ästhetische Kommu-

nikation als Selbstthematisierung der Kunst beruhe auf kunstinterner und

nicht kunstexterner Selbstbeobachtung.

Mit dieser Annahme überwindet Cho scheinbar den Widerspruch der

Ästhetischen Briefe von heteronomer kunstexterner Funktions- und Leistungs-

bestimmung der Philosophie an die Adresse der Autonomie der Kunst,

16 Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 164.

17 Cho: Selbstreferentialität der Literatur, S. 12.

18 Cho: Selbstreferentialität der Literatur, S. 124. Cho zitiert dazu aus Schillers Brief vom 13.

Juli 1793 an den Herzog von Augustenburg (vgl. ebd.).

19 Vgl. ebd.

20 Vgl. ebd., S. 122ff. Auch Englert 1993 rückt von der Annahme ab, das ästhetische System

sei ein Subsystem der Philosophie. Sie behauptet, das ästhetische System sei ein neu-

es, autonomes und selbstreferentielles System, das auf das entstehende semantische

Sinnproblem der Kunst aufgrund ihrer Selbstreferenz reagiert und das als Leistungen

für die Kunst Sinnofferten bereit hält. Das ästhetische System kämpft selbst um seinen

gesellschaftlichen Status. Vgl. Englert: Literatur als Reflexionsmedium, S. 27ff., 46, 58ff.

und 63.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 213

die sie gerade nicht mehr autonom sein lässt.21 Bei genauerem Hinsehen

verlagert er aber nur den Widerspruch der heteronomen Bestimmung der

autonomen Kunst vom philosophischen System ins Kunstsystem. Dies zeigt

der zweite Teil seiner These, dass die ›Theorie‹ Schillers die »Begründung der

Selbstreferentialität der Kunst« bezwecke.22

Cho verwendet den Begriff der Selbstreferentialität als systemtheoreti-

sche Alternative zum Autonomiebegriff.23 Die angewandte These der Selbst-

referentialität kontextualisiert für Schillers Ästhetisches den »historischen

Prozeß der Selbstreferentialisierung der Kunst«24, was der Zuordnung zu ei-

nem externen Kontext dient (Externalisierung).

Der Widerspruch besteht in der Synchronisierung von Selbstthematisie-

rung der autonomen Kunst und Autonomie rechtfertigender Kunsttheorie,

die die gesellschaftliche Funktion der Kunst als eigene Legitimierung ihrer Au-

tonomie bestimmt. Wieder führt der Widerspruch von autonomer Kunst

und heteronomer gesellschaftlicher Funktionszuschreibung das Konzept von

autonomer Kunst ad absurdum. Darüber, dass jegliche theoretisierende Be-

stimmung von Autonomie an sich widersprüchlich ist, da dabei zwangsläufig

Heteronomie auftritt, schreibt Schiller in seinem Briefwechsel mit Körner in

Kallias oder über die Schönheit (1793). Denn ein »Gegenstand« wäre dann

nicht durch sich selbst, nicht autonomisch, sondern durch etwas Äußeres

[weil sich jede Bestimmung durch Vernunft gegen ihn als etwas Äußeres als

Heteronomie verhält] also durch einen fremdenWillen bestimmt.25

21 Englert sieht die Leistung und Funktion der selbstreferentiellen Kunst im Lösen des

»semantische[n] Problem[s] selbstreferentieller Identität« (Englert: Literatur als Refle-

xionsmedium, S. 20) des Individuums. Zugleichwird die Autonomie durch das ebenfalls

autonomeund selbstreferentielle SystemderÄsthetik beansprucht, als Voraussetzung

für die Erfüllung seiner gesellschaftlichen Funktion.

22 ›Zweck‹ und ›Begründung‹ des Kunstsystems durch sich selbst in einer externalisierten

Theorie erscheinen als Erzeugungen von Fremdreferenz undHeteronomie und dienen

der Selbstreferenzunterbrechung. Die ästhetische Theorie ist damit eine Theorie, die

paradox die Autonomie des Kunstsystems zugleich als Begründungskontext für die Au-

tonomie des Kunstsystems heranzieht.

23 Vgl. Cho: Selbstreferentialität der Literatur, S. 11. Für Cho bietet »die begriffliche Alter-

native der Selbstreferentialität« (11) ein ideologisch ungefärbteres Konzept als das der

Autonomie.

24 Cho Selbstreferentialität der Literatur, S. 13.

25 Friedrich Schiller: Kallias oder über die Schönheit. Fragment aus dem Briefwechsel zwischen

Schiller und Körner. Stuttgart 1999, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Problematisch an Chos Ansatz ist weiter, dass die Autonomie (des Kunstsys-

tems) als Produkt der Ausdifferenzierung hier mit dem Autonomiebegriff

Schillers gleich gesetzt wird –, wobei letzterer wohl eher die Idee der

vollkommenen (»autonomischen«) Selbstbestimmung meint. Des Weiteren

werden hier die Konzepte der Selbstbezüglichkeit, Selbstreflexivität oder

Selbstreferentialität nicht im systemtheoretischen Sinne als inhaltliches

Thema des Textes gesehen, als ob Schiller z.B. eine ›Theorie‹ über die Selbst-

referentialität bzw. über das Kunstsystem geschrieben habe, sondern dass

die Ästhetischen Briefe rein selbstbezüglich im Sinne ihrer eigenen Anwendung

oder Selbstanwendung26 funktionieren. Festzuhalten ist, dass Chos Ansatz

in die Richtung weist, dass das Wissen der Kunst auch im System der Kunst

selbst (mit oder ohne ›Sachwalter‹) verwaltet werden kann. Es bedarf keines

äußeren Reflexionssystems wie die Philosophie oder einer eigenständigen

Disziplin wie die Ästhetik. Dass dieses Wissen im Sinne einer linearen,

faktualen und Bezug nehmendenTheorie erscheint, wird in der vorliegenden

Arbeit bezweifelt, dieses Wissen findet sich eher in der Ausformung von

Sinnprozessen zwischen Referenz und Selbstreferenz, die sich als konstitutiv

für das Kunst-/Literatursystem erweisen können. Diesen Ausformungen

von Sinn, inklusive seinen zirkulären und prozessualen Varianten, ist das

folgende Kapitel gewidmet.

4.1.2 Sinn27

Luhmann bezeichnet Sinn28 als ein »Universalmedium«29, »das sowohl Be-

wußtseinssysteme als auch soziale Systeme benutzen müssen«.30 Systeme,

die die Komplexität von Umwelt und Welt in Form von Sinn verarbeiten, sind

auf ihn angewiesen, für sie »gibt es nur dieseMöglichkeit«.31 Zwar räumt Luh-

mann ein, dass es noch anderes geben kann außer Sinn,wie z.B. Zugangswei-

sen zur unmittelbaren Erfahrungswelt, die traditionell mit »Genuß«, »Fakti-

26 Vgl. Plumpe : Kunst ist Kunst, S. 74.

27 Zu den folgenden Ausführungen vgl. so oder so ähnlich die Verfasserin: Sinn.

28 Vgl. zum Thema Sinn insbesondere Luhmann: Soziale Systeme, S. 92-147.

29 Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1997, S. 51.

30 Niklas Luhmann: »Sinn der Kunst und Sinn des Marktes – zwei autonome Systeme.«

In: Ders.: Schriften zu Kunst und Literatur. Hg. von Niels Werber. Frankfurt a.M. 2008,

S. 389-400, S. 398.

31 Luhmann: Soziale Systeme, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 215

zität« oder »Existenz« betitelt wurden,32 doch sei Sinn die allen Operationen

und Prozessen von selbstreferentiellen Systemen ausnahmslos auferlegte Ver-

arbeitungsweise. Für ein System, das seine eigene Komplexität und die seiner

Umwelt mithilfe von Sinn verarbeitet, gibt es nur diese Form: Sinn, weshalb

Luhmann auch vom Sinnzwang spricht.33 Der an sich »differenzlose«34 und

unteilbare Sinn vollziehe sich dabei nach der Maßgabe der Differenz Aktua-

lität/Potentialität35 – eine von Spencer Brown und vorher von Husserl ge-

troffene Unterscheidung.36 Diese Differenz besagt im Grunde nur, dass et-

was gerade im »Blickpunkt« steht, »und anderes wird marginal angedeutet

als Horizont für ein Und-So-weiter des Erlebens und Handelns«.37 Jeder ak-

tualisierte Sinn verweist dabei auf die andere Seite der Differenz, in der die

Welt als Möglichkeitshorizont zugänglich gehalten wird.38 Die sinnkonstitu-

tive Differenz von Aktualität und Möglichkeit birgt jedoch auch ein »Moment

der Unruhe«,39 ein ständiges Sinnprozessieren, welches aufgrund des stän-

digen Neuformierens der Differenz zustande kommt.40 Ein sehr genereller,

aber doch entscheidender Aspekt aus Sicht der Systemtheorie ist, dass an

den aktuellen Sinn beständig mit weiterem aktualisierten Sinn angeschlos-

sen werden muss, um die Kommunikation eines selbstreferentiellen Systems

am Laufen zu halten.41

Die Operationsweise der Differenz Aktualität/Potentialität kann an fol-

gendem Beispiel erläutert werden: Der Sinn der geschichtsphilosophischen

Modelle geht im Sinnprozessieren der Ästhetischen Briefe nicht verloren, es

32 Ebd., S. 97.

33 Ebd., S. 95.

34 Ebd., S. 93. »Differenzlos«wird hier von Luhmann selbst in doppelteAnführungsstriche

gesetzt als Vorschlag und Gegenentwurf zur derzeitig favorisierten Differenz Sinn/Na-

tur. Vgl. ebd.

35 Ebd., S. 100.

36 Vgl. Lau: Form der Paradoxie, S. 36f.

37 Ebd., S. 93.

38 Ebd., S. 93, 105ff.

39 Ebd., S. 98. Vgl. Anm. 25 und 27, Kap. 2.

40 Ebd., S. 100. In diesem unruhigen Prozessieren sind sich die différance Derridas und

die Luhmannsche Differenz Aktualität/Potentialität sehr ähnlich. Vgl. auch Urs Stähe-

li: Sinnzusammenbrüche. Eine dekonstruktive Lektüre von Niklas Luhmanns Systemtheorie.

Weilerswist 2000.

41 Ebd., S. 62. Die Anschlussfähigkeit eines Systems, die die Fortdauer seiner Kommu-

nikationen ermöglicht, wird auch Autopoiesis genannt. Daran zeigt sich zugleich das

Spezielle des systemtheoretischen Sinnbegriffs: Er ist auf Kommunikation ausgerich-

tet.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

wird nur ein anderer Sinn aktualisiert. Die Utopie der Vernunft wird durch

die Utopie des Ästhetischen ersetzt. Dieser neue Sinn erscheint dann als die-

ser Sinn und nichts anderes und löst den ursprünglichen Sinn nur in Bezug auf

seine Aktualität ab. Dessen Status verändert sich dadurch wiederum in der

Form, dass er als nicht aktueller Sinn in das Reich des Potentiellen zurück-

gesetzt wird, aus dem heraus er zusammen mit allem anderen die Möglichkeit

hat, als Sinn irgendwann wieder aktualisiert zu werden.42

An die Stelle der Differenz sinnvoll/sinnlos43 setzt Luhmann also die Dif-

ferenz von aktuell/potentiell und akzentuiert bei seinem Sinnbegriff das Fak-

tum der aktuellen Gegebenheit oder des aktuellen Vollzugs in der Kommu-

nikation und nicht etwa das Faktum seiner Bedeutung. Es ist der Zwang zu

einer Selektion,44 nicht zu vielen verschiedenen gleichzeitig, auf die es beim

Sinn ankommt. Sinn zwingt den nachfolgenden Sinn ebenfalls zur Selekti-

on, indem er »bestimmte Anschlussmöglichkeiten nahe legt und andere un-

wahrscheinlich oder schwierig oder weitläufig macht oder (vorläufig) aus-

schließt«.45

Die Ästhetischen Briefe, um die Formulierung aufzugreifen, legen z.B.

durch ihren Verweis auf geschichtsphilosophische Traditionen ihre Lektü-

re als Geschichtsphilosophie nahe. Durch die gleichzeitige Selektion von

anderem potentiellen Sinn in Richtung Autonomieästhetik oder Kunst

wird diese Lektüre aber wieder ausgeschlossen. Schillers Briefe machen

die Selektion dieser bestimmten und keiner anderen Anschlussvariante

schwierig bis nahezu unmöglich. Ihr widersprüchlicher Sinn erschwert

hier Anschlussselektionen aufgrund widersprüchlicher und mehrdeutiger

Lektüremöglichkeiten.

Die in allem Sinn immanente Gegebenheit, immer auch auf die ande-

re Seite der Differenz zu verweisen,46 führt allerdings zu einem Problem,

42 Ebd., S. 114.

43 Der Sinnbegriff der Systemtheorie enthält überdies keine Ideologie oder verrät dem

Sinnsuchenden, was sinnvoll oder sinnlos für ihn sein kann. Vgl. Luhmann: »Sinn der

Kunst«, S. 398f. »Die Leitfigur ist dann ein klares Paradox, nämlich die Unterscheidung

sinnvoll/sinnlos selbst für sinnvoll zu erklären.« (Ebd., S. 399.) Es sei ein »anderer Sinn-

begriff«, der die Unterscheidung sinnvoll/sinnlos gebraucht und diese nach dem Code

positiv/negativ strukturiert (vgl. ebd.).

44 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 94.

45 Ebd.

46 Beide Seiten einer Unterscheidung können nur in zeitlicher Sukzession aktualisiert

werden. Eine Unterscheidung, die gleichzeitig beide Seiten, also ihre eigene Einheit in

den Blick nimmt, verliert ihre Unterscheidungsfähigkeit und wird paradox. Vgl. Luh-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 217

das der Autopoiesis47 sinnverarbeitender Systeme tatsächlich gefährlich wer-

den könnte: die Selbstreferenz.

4.1.3 Tautologie und Selbstreferenzunterbrechung

(Asymmetrisierung)48

Denn mit der Selbstreferenz sind die Probleme der Tautologie, der Paradoxie

und des Widerspruchs verbunden, die mit ihr auftreten und die Anschlussfä-

higkeit eines Systems blockieren können.

Claus-Michael Ort versteht Selbstreferenz als »abstrakte semantische

Struktur«, deren »Problempotential aufzuspüren und insbesondere das Ver-

hältnis von Tautologie, Paradoxie und Zirkularität zu untersuchen«49 er für

nahe liegend hält.

Luhmann weist ausdrücklich darauf hin, dass Selbstreferenz als Tauto-

logie (i. S. A = A) missverstanden wäre.50 Die Operation der Selbstreferenz

bezeichne nicht sich selbst, sondern etwas, dem sie zugehöre.

Einerseits relativiert Luhmann die aus Sicht der Logik nicht ausschließ-

bare »Gefahr« der »›Entfaltung‹ reiner Tautologien zu komplexeren, inhalt-

lich gehaltvollen Selbstreferenz-Systemen«,51 denn das sei »unmöglich«,52 da

sie durch »jeden beliebigen Zufall«,53 sozusagen empirisch, enttautologisiert

würden. Außerdem werde bei ›empirischen‹ Systemen auf das ›Selbst‹ nie als

Totalität des Systems, sondern nur momenthaft auf das System (seine Ele-

mente, Prozesse) referiert.54

Paradoxien produzieren symmetrischen Sinn, aktivieren also gleichzei-

tig beide Seiten einer Differenz, was aber schon durch die universelle Ver-

weisungsfunktion des Sinns grundsätzlich in allem Sinn enthalten ist. Sinn

an sich ist kontingent und, weil er »auf alles Mögliche verweist, also auch

mann, Niklas: »Selbstreferenz und Teleologie in gesellschaftstheoretischer Perspekti-

ve«. In: Ders.: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zurWissenssoziologie dermoder-

nen Gesellschaft. Bd. 2. Frankfurt a.M. 1993, S. 9-44, S. 31.

47 Luhmann: Soziale Systeme, S. 62.

48 Vgl. die Verfasserin: Sinn.

49 Ort:Medienwechsel und Selbstreferenz, S. 4.

50 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 600.

51 Luhmann: Soziale Systeme, S. 606.

52 Ebd., S. 604.

53 Ebd.

54 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

auf gegenteiligen oder inkonsistenten Sinn, ist in jedem Sinnerleben Wider-

sprüchliches latent vorhanden.«55 Also stuft Luhmann andererseits die zirku-

läre Selbstreferenz als Problem ein, auf das die betroffenen Sinnsysteme mit

Intervention zu reagieren hätten:

Für jede Art von Selbstreferenz stellt sich, darauf hatten wir beiläufig im-

mer wieder hingewiesen, das Problem des Unterbrechens eines nur tauto-

logischen Zirkels. Das bloße Hinweisen des Selbst auf sich selbst muß mit

Zusatzsinn angereichert werden.56

Reine Selbstreferenz, wenn sie vorkommt, muss semantisch unterbrochen

und asymmetriert werden, um Informationen zu erzeugen und anschlussfä-

hig zu bleiben.57

Wenn die Systemtheorie davon ausgeht, dass jeder Beobachtung und je-

der Selektion von Sinn (über den »unmarkierten Zustand der Welt«58) zu-

nächst eine Unterscheidung zugrunde liegt59, deren eine Seite nur bezeich-

net, d.h. aktualisiert60, wird und deren andere Seite im Hintergrund abge-

blendet ist61,muss Asymmetrisierung vorausgesetzt werden.Denn beide Sei-

ten der Bezeichnung, die erscheinende und die nicht erscheinende, dürfen

nicht gleichzeitig und gleich-gültig, d.h. symmetrisch, erscheinen, wenn die

55 Luhmann: Soziale Systeme, S. 494.

56 Ebd., S. 631. Vgl. auch Luhmann: Selbstreferenz und Teleologie, S. 31.

57 Vgl. Niklas Luhmann: Tautologie und Paradoxie in den Selbstbeschreibungen der mo-

dernen Gesellschaft. In: Zeitschrift für Soziologie 16, H. 3. (1987), S. 161-174, S. 163ff.

58 Vgl. Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, S. 74.

59 Zum Problem der Willkür des Anfangs, durch z.B. die Setzung Spencer Browns (›draw

a distinction‹), und der Unmöglichkeit einer ›Urdifferenz‹, weil es dazu einer weite-

ren Unterscheidung bedürfe, also die ›erste‹ Differenz schon ein Effekt ihres eigenen

re-entry ist, vgl. Jahraus: Theorieschleife, S. 59f. und Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft,

S. 72.

60 Bei Spencer Brown, der Theorie, auf die Luhmanns Theorie der Beobachtung zurück-

geht, ist das die Form, in der Semiologie das Bezeichnende des Zeichens und nicht das

Bezeichnete (vgl. Spencer-Brown: Laws of Form, S. 73).

61 Die andere Seite kann der jeweilige Beobachter (1. Ordnung) im Akt der Beobachtung

nicht sehen, ebenso wenig die Unterscheidung selbst als auch ihre Kontingenz reflek-

tieren. Die »Unwahrscheinlichkeit des Beobachtens erster Ordnung« (Luhmann: Die

Kunst der Gesellschaft, S. 103) und ihren ›blinden Fleck‹ sehen kann erst ein Beobachter

zweiter Ordnung, der wiederum die andere Seite und die Kontingenz seiner Unter-

scheidung nicht sehen kann. Zur Beobachter-Theorie der Systemtheorie vgl. z.B. ebd.,

S. 99ff. sowie Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 123ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 219

Unterscheidung anschlussfähigen Sinn generieren soll und, vor allem, Un-

terscheidung bleiben soll.62 Eine Symmetrie beider Seiten – i. S. A (die eine

Seite) verweist auf B (die andere Seite), und B verweist wieder auf A zurück –

würde einen tautologischen Zirkel ergeben, der für weitere Operationen des

Systems nicht produktiv wäre, da er entweder unendliche Leere oder unend-

liche Beliebigkeit nach sich ziehen würde.63

Transparenz wird mit Intransparenz bezahlt; und genau darin liegt die Ga-

rantie für die (autopoietische) Fortsetzbarkeit der Operationen, für die Ver-

schiebbarkeit, für die différance (Derrida) der Differenz von Beobachtetem

und Nichtbeobachtetem.64

Die Systemtheorie hat für dieses Verfahren der Selbstreferenzunterbrechung

und Entparadoxierung einen Namen: Asymmetrisierung.65 Dabei geht es dar-

um, die Symmetrie einer Unterscheidung, die jedem Sinn zugrunde liegt, se-

mantisch zu invisibilisieren.66 Um eine Seite sichtbar zu machen und damit

Sinn zu generieren, muss die andere unsichtbar gemacht werden. Luhmann

führt mehrere semantische Formen der Asymmetrisierung auf, wie z.B. Zwe-

cke, Temporalisierung, Externalisierung und Hierarchisierung.67

62 Vgl. Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, S. 73.

63 Vgl. Luhmann: Selbstreferenz und Teleologie, S. 31. Zur Unterbrechung des tautologi-

schen Kurzschlusses des binären Schematismus (z.B. Wahrheit verweist auf Unwahr-

heit und umgekehrt) vgl. auch Luhmann 1998b, S. 310ff.

64 Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, S. 103.

65 Luhmann: Soziale Systeme, S. 631.

66 »Also gerade durch die Beobachtung, wie andere Systeme durch Invisibilisierung der

eigenen Paradoxien die Blockierung der Kommunikation durch Paradoxien vermei-

den, entparadoxiert sich die Systemtheorie als Selbstbeschreibung der Gesellschaft

selbst.« (Isenböck: »Die Paradoxie des Verstehens«, S. 346).

67 Vgl. Luhmann: »Selbstreferenz und Teleologie«, S. 23, 32-35. Vgl. auch Luhmann, Ni-

klas: »Tautologie und Paradoxie in den Selbstbeschreibungen der modernen Gesell-

schaft.« In: Zeitschrift für Soziologie (1987) 16, H. 3., S. 161-174, hier S. 163ff., sowie Luh-

mann, Niklas: »Selbstreferenz und binäre Schematisierung«. In: Ders.: Gesellschafts-

struktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. Bd. 1. 2.

Aufl. Frankfurt a.M. 21998 [1993], S. 301-313 und Dietrich Schwanitz: Systemtheorie und

Literatur. Ein neues Paradigma.Opladen 1990, S. 56f. Schwanitz zeigt, dass die Auflösung

der Paradoxie durch die Hierarchisierung von Ebenen in der Typentheorie von Bertrand

Russell nicht endgültig ist, »weil es offenbar keine höchste Ebene gibt, von der aus sich

mit mathematischen Mitteln beweisen ließe, daß die Mathematik logisch konsistent

ist.«

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Mit Externalisierung, um ein Beispiel zu geben, ist die systeminterne »Zu-

ordnung von Sinn zur Umwelt (zum Beispiel: externale Zuordnung von Kau-

salität)«68 gemeint.

Dass das Hinzufügen von Zusatzsinn zur Unterbrechung der reinen

Selbstreferenz und zur Auflösung von Zirkularität ein Moment des Fiktio-

nalen mit einschließt, gibt Luhmann zu. Es ist für ihn aber angesichts der

»Erfordernis eines solchen Verfahrens«69 nachrangig zu bewerten.

Um ein Beispiel für das Verhältnis von Tautologie und Selbstreferenz zu

geben: Das Kunstsystem operiere nicht nur tautologisch im Sinne »Kunst ist

Kunst«, es ist ihm überdies hochgradig bewusst: »Kunst ist Kunst, die weiß,

daß sie Kunst ist.«70

Angesichts dieses artifiziellen und fiktionalen Zuges bei allem Sinn wer-

den z.B. die Genieästhetik und die romantische Ironie auch als »Artefakte«71

bezeichnet, die im Zuge des Autonomisierungsprozesses des Kunstsystems

auftreten, um die eigene Selbstreferenz zu unterbrechen und zu verde-

cken.72 Auch die Verwendungen der Begriffe ›Simulation‹, ›Überspielungen‹

und ›Maskerade‹ des Kunstsystems lassen ihren fiktionalen Charakter erken-

nen. Im Entdifferenzierungs- und Retotalisierungsprogramm einer Neuen

Mythologie sieht Gerhard Plumpe zum Beispiel ebenfalls das Verfahren der

Selbstreferenzunterbrechung angewendet. Um jedoch nicht in gänzlich

selbstreferentiellen Formen verhaftet zu bleiben, muss das Kunstsystem via

Fremdreferentialisierung Sinn generieren, um anschlussfähig zu bleiben.

Interessant ist der Zusammenhang zwischen Tautologie und Paradoxie:

68 Luhmann: Soziale Systeme, S. 65.

69 Luhmann: Soziale Systeme, S. 632. Zur Fiktionalität der Asymmetrisierung vgl. ebd.,

S. 631f.

70 Plumpe 1990, S. 66-75, hier S. 74.

71 Vgl. zumUnterschied von ›artifizieller‹ und ›natürlicher‹ Selbstreferenzunterbrechung

Luhmann: Tautologie und Paradoxie, S. 171f.

72 Gerhard Plumpe begründet z.B. die Blüte der Genieästhetik als einen Versuch des

Kunstsystems, das über die eigene Autonomie und Selbstreferenz hinwegtäuschen

will. Vgl. Plumpe: Kunst ist Kunst, S. 66-75.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 221

Die tautologische Formulierung ist paradox, da sie mit einer Differenz ope-

riert, die keine ist.73

 

Tautologien sind Unterscheidungen, die nicht unterscheiden; sie sind Un-

terscheidungen ohne Differenz. Sie negieren explizit, daß das, was sie un-

terscheiden, einen Unterschied macht. […] Etwas ist, was es ist. Die Aussage

selbst negiert jedoch die Zweiteiligkeit und behauptet die Selbigkeit. Sie ne-

giert also das, was sie selbst ermöglicht, womit auch die Negation ihren Sinn

verliert.74

Die Beschreibung der Tautologie von Luhmann ist eine typische Beschreibung

eines Paradoxons.

Sinn wird also generiert durch die nachträgliche, artifizielle Entfaltung

von Paradoxien, die mit der Selbstreferenz einhergehen und den Sinnprozes-

sen zugrunde liegen. Diese angenommene Grundparadoxie der Kommuni-

kation rechtfertigt Luhmann durch das Potential der Systemtheorie, diese in

derselben wieder entfalten zu können.75

4.1.4 Widerspruch und Paradoxon

Paradoxien entstehen, wenn die Bedingungen ihrer Möglichkeiten einer

Operation zugleich die Bedingungen ihrer Unmöglichkeit sind.76

Die vielleicht berühmteste Illustration eines Paradoxons ist die Aussage von

Epimenides, der sagt: Dieser Satz ist falsch.77

73 Plumpe: Kunst ist Kunst, S. 73. Vgl. auch Luhmann: Tautologie undParadoxie, S. 170. Zur

tendenziellen Unentscheidbarkeit zwischen Paradoxie und Tautologie vgl. auch Ter-

nes: Exzentrische Paradoxie, S. 179ff. »Tautologien sind vermutlich die andere Seite der

Paradoxien, vorausgesetzt, Paradoxie und Tautologie bilden eineUnterscheidungsein-

heit, die selbst weder paradox noch tautologisch genannt werden kann« (ebd.).

74 Luhmann: Tautologie und Paradox, S. 170.

75 Vgl. so oder so ähnlich die Verfasserin: Sinn. Vgl. Isenböck: Die Paradoxie des Verste-

hens, S. 348. Im Umgang mit Paradoxien manifestiere sich gerade die Überlegenheit

der Systemtheorie gegenüber anderen Theorien. Vgl. ebd., S. 337.

76 Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 131.

77 Vgl. Baraldi u.a. (Hg.):GLU, S. 131f., auch Lau: Formder Paradoxie, S. 134ff. und Schwanitz:

Systemtheorie und Literatur, S. 55. Ein ähnliches bekanntes Beispiel für einen paradoxen,

selbstbezüglichen Satz ist die Aussage des Kreters, dass alle Kreter lügen (vgl. ebd.).

»Eine Paradoxie ist eine logische Angelegenheit. Ein Wenn-dann gerät sozusagen in

Widerspruch mit einem anderen Wenn-dann. Wenn der Barbier, der alle Männer ra-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Dieser Satz ist selbstbezüglich durch das indexikalische Wort78 »Dieser«.

Wenn dieser Satz falsch ist, so wie er von sich behauptet, ist er zugleich wahr,

denn dann stimmt es, dass er falsch ist. Wenn er aber wahr ist, widerspricht

das seiner eigenen Aussage, dass er falsch ist. Dieser Widerspruch führt ge-

nau dazu, dass er falsch ist. Das stimmt wieder mit seiner Aussage überein

und wird wahr, dadurch aber wieder falsch usw.79 Ob dieser Satz wahr oder

falsch ist, ist unentscheidbar, »weil die Bedingungen ihrer Falschheit zugleich

auch die Bedingungen ihrer Wahrheit (und umgekehrt) sind«.80

Widerspruch und Paradoxon können folgendermaßen formalisiert wer-

den:

• A = nicht A; Diese Form würde einen Widerspruch bezeichnen.

• A weil nicht A; Dies würde ein Paradoxon beschreiben: die Bedingungen

der Aussage und ihrer Negation sind dieselben.81

Beim Widerspruch handelt es sich nach Luhmann um eine »Tautologie[] mit

zugesetzter Negation. A ist (nicht) A.«82Wie die Tautologie seien Widersprü-

che als Form und in ihrer Funktion daher ›Repräsentationen‹ der reinen, pu-

ren Selbstreferenz.83

EinWiderspruch ist eine zusammengefasste Einheit von sichWidersprechen-

dem84, die die schon erreichte Bestimmtheit von Sinn wieder in Unbe-

siert, die sich nicht selbst rasieren, sich selbst rasiert, dann rasiert er sich einerseits

nicht, andererseits aber doch. Bei einer Abfolge von Ursache undWirkung löst sich die

Paradoxie jedoch auf. Hier werden wenn und dann zeitlich verstanden, und durch den

Faktor Zeit kann eine Wirkung ihrer eigenen Ursache entgegenwirken oder sie sogar

aufheben.« (Ternes: Exzentrische Paradoxie, S. 176) Dies wäre mit der Luhmannschen

Asymmetrisierungsform der Externalisierung oder Kausalisierung gleichzusetzen.

78 Zur Selbstbezüglichkeit eines Satzes, die durch indexikalische Wörter wie »dieser«

oder durch autodeiktische Wörter wie »hier«, »jetzt« ausgelöst werden, vgl. Win-

fried Nöth: Selbstreferenz in systemtheoretischer und in semiotischer Sicht. In: Achim

Barsch u.a. (Hg.): Festschriftprojekt zu Ehren von Siegfried J. Schmidt. 2000. http://sjs

chmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm, S. 5.

79 Vgl. Baraldi u.a. (Hg.): GLU und Schwanitz: Systemtheorie und Literatur.

80 Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 132.

81 Vgl. zur dieser Unterscheidung von Widerspruch und Paradoxon Baraldi u.a. (Hg.):

GLU, S. 132.

82 Luhmann: Soziale Systeme, S. 493.

83 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 493 und 494.

84 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 495.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm
http://sjschmidt.net/konzepte/texte/noeth.htm


4 Sinnprozessieren II 223

stimmtheit umschlagen lässt85. Aus der logisch unvereinbaren Einheit der

Differenz von A und der Negation von A – da die Differenz ja eben darüber

definiert ist, dass A alles das ist, was alles das, was nicht A ist, ausschließt

– folgt Kontingenz und »beliebige Anschlußfähigkeit« (493), da die bereits

erreichte Asymmetrisierung, die allem bestimmten Sinn zugrunde liegt86,

zurückgenommen wird. Beide Seiten der Differenz erscheinen symmetrisch,

verweisen tautologisch aufeinander, die Differenz hört auf, Differenz zu sein.

Wenn A in der Menge dessen, was nicht A ist, enthalten ist und umgekehrt,

ist der Sinn von A und nicht A kontingent. Dies würde die Probleme von

FichtesTheilbarkeit von A und nicht A erklären. Sinn konstituiert sich ja nach

Luhmann erst durch eine Differenz von Aktualität (A) und Nichtaktualität

des Möglichkeitshorizonts (alles, was nicht A ist), vor dem eine Form (A)

durch Aktualisierung sichtbar werden kann87. Ein Widerspruch ist nicht

von vornherein unbestimmt, sondern lässt erst das Bestimmte wieder nicht

eindeutig bestimmt erscheinen. »Das, was sich widerspricht, ist ja bestimmt;

sonst könnte man keinen Widerspruch feststellen« (493).

Paradoxien, die vom Widerspruch unterschieden werden, sind also auch

»immer spezielle Formen des Selbstbezuges«88 und enthalten wie die Tauto-

logie und der Widerspruch ein Moment des Zirkulären89. Die Bedeutung ei-

ner aufgrund von Selbstbezüglichkeit paradoxen Aussage, wie beim Satz von

Epimenides, zirkuliert und oszilliert zwischen den beiden Seiten einer Un-

terscheidung, weil die »Bedingung der Aussage zugleich die Bedingung ihrer

Negation«90 ist, so dass eindeutig zuordnungsfähiger Sinn ausgeschlossen

ist.

Für einen Beobachter besteht die Unentscheidbarkeit darin, daß es unmög-

lich ist, einen der Werte zu bezeichnen, ohne auch den anderen zu bezeich-

nen; […] es wird unmöglich, die Beobachtung weiterzuführen.91

85 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 493.

86 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 107.

87 Vgl. Luhmann: Soziale Systeme, S. 111ff.

88 Jahraus: Theorieschleife, S. 17.

89 Vgl. Luhmann: Tautologie und Paradoxie, S. 163 und 170. In seinem Aufsatz beschreibt

Luhmann sehr differenziert das Verhältnis von Selbstreferenz, Tautologie und Para-

doxie sowie deren Enttautologisierung und Entparadoxierung, die als Methoden der

Selbstreferenzunterbrechung und Asymmetrisierung in dieser Arbeit behandelt wer-

den.

90 Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 132.

91 Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Jede »Thematisierung der Einheit einer […] Unterscheidung«92, die ein

(Selbst-)Beobachter in demselben Augenblick verwendet, führt zur Entstehung

von Paradoxien93, »weil die beiden Seiten, die sie [die Unterscheidung]

bilden, […] zugleich anwesend sind«94. Dieser logische Sachverhalt würde

prinzipiell auch die Konstitution einer Wechselwirkung abbilden.Wieder hat

man es dann mit der Symmetrie beider Seiten einer Unterscheidung zu tun,

die die Unterscheidungs- und Anschlussfähigkeit eines Systems blockiert.

Eine binäre und antinomische Unterscheidung […] wird dann zur Paradoxie,

wenn ihre oppositionellen Glieder als simultan gleichrangig gedacht wer-

den, die Unterscheidung also damit eigentlich außer Kraft gesetzt wird.95

Wie deutlich wurde, führt »Selbstreferenz ohne Einschränkung und auch in

Anwendung auf sich selbst«96 zur Tautologie und Paradoxie. Die Paradoxie

liegt aber bereits in jeder Unterscheidung, da dort beide Seiten »immer zu-

gleich anwesend sind: die eine als bezeichnete, die andere als mit gemein-

te, implizierte Seite, auf die die Bezeichnung verweist.«97 Die Unterschei-

dungsfähigkeit einer Unterscheidung, die die Gleichzeitigkeit beider Seiten,

also ihre eigene Einheit98 in den Blick nimmt, wird dadurch paradoxerweise

blockiert. Die Paradoxie innerhalb der Kommunikation zu entfalten, würde

92 Ort:Medienwechsel und Selbstreferenz, S. 5.

93 Vgl. ebd. und Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 132.

94 Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 132 (Herv. AL).

95 OrtMedienwechsel und Selbstreferenz, S. 5. Vgl. auch Schwanitz: Systemtheorie und Litera-

tur, S. 56f.

96 Luhmann: Tautologie und Paradoxie, S. 170.

97 Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 132.

98 »Jede Einheit, auf die man sich bezieht, ist die Konstruktion eines Beobachters und

hängt von der benutzten Unterscheidung ab. Jede Unterscheidung übersetzt unaus-

weichlich dieWelt in eigene Formen und erlaubt deshalb keinen Zugang zu einer vom

Beobachter unabhängigen Welt. Die Welt kann somit nie von außen beobachtet wer-

den; die Beobachtung verändert unvermeidlich dieWelt,mit der sie sich konfrontiert.«

(Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 126) Durch dieses Verständnis von Erkenntnisgewinn auf-

grund von Beobachtungen, die das, was sie beobachten, indem sie es beobachten,

verändern, führt zur Bezeichnung der Systemtheorie als konstruktivistische Theorie.

Eine Beobachtung ist dadurch eine Operation (des Systems), die kontingent eine erste

Unterscheidung trifft, die aber für dieseUnterscheidung blind ist. DieUnterscheidung,

die einer Beobachtung zugrunde liegt, kann nur ein Beobachter 2. Ordnung sehen, der

seinerseits, für die Unterscheidung, die er dabei trifft, um die erste Beobachtung be-

obachten zu können, blind ist. (Vgl. Luhmann:Die Kunst der Gesellschaft, S. 99ff., Baraldi

u.a. (Hg.): GLU, S. 125ff. und Jahraus: Theorieschleife, S. 16ff.)

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 225

bedeuten, wie etwa beim Thema Sinn nur eine der beiden Seiten einer Un-

terscheidung zu aktualisieren. Die beiden Seiten einer Differenz müssen bei

dieser Operation nacheinander aktualisiert werden, in zeitlicher Sukzession.99

Fragt sie sich aber selbst mittels ihrer eigenen Unterscheidung zugleich nach

der Einheit ihrer Unterscheidung,wird sie paradox.Die »Formder Paradoxie«

ließe sich in der Folge George Spencer Browns, wie sie in seinem 11. Kapitel

der Laws of Form gefasst wird,100 mit den Worten Felix Laus folgendermaßen

sprachlich beschreiben:

Jede Paradoxie lässt sich beschreiben als das (Wieder-)Auftreten einer

Unterscheidung in ihrem eigenen Raum, auf einer Seite eben dieser Unter-

scheidung. […] Wir können eine Unterscheidung, die wir in ihren eigenen

Raum wieder-einführen, demnach entweder auf der angezeigten oder auf

der unangezeigten Seite placieren. In letzterem Fall wird die angezeigte

Seite unentwegt bestätigt. Dies wird Tautologie genannt. Wird die Unter-

scheidung aber auf der angezeigten Seite ihrer selbst eingeführt, verweist

die angezeigte Seite stets auf die nicht angezeigte und umgekehrt. In

diesem Fall sprechen wir von einer Paradoxie. Ihr charakteristisches Merk-

mal ist die Oszillation zwischen den beiden Seiten der Unterscheidung.

In sprachlichen Zusammenhängen findet man die unangezeigte Seite als

Negation der angezeigten vor.101

Wenn etwa die Unterscheidung wahr/falsch auf sich selbst angewendet wird,

also gleichzeitig fragt, ob diese Unterscheidung denn wahr oder falsch ist,

führt sie sich selbst ad absurdum; diese Frage kann nicht beantwortet werden,

da beide Seiten der Unterscheidung von der Beobachtung durch die eigene

(dieselbe!) Unterscheidung betroffen sind.Wie imBeispiel von Epimenides ist

es unentscheidbar, ob diese Unterscheidung wahr oder falsch ist. Sie landet

in der Sackgasse der Beobachtung, weitere Beobachtungen sind unmöglich,

weil sie durch ihre prozessuale Oszillation zwischen beiden Seiten ›wahr‹ und

›falsch‹ blockiert werden.102

Alles Wissen […] ist letztlich Paradoxiemanagement, und dies in der Weise,

daß man eine Unterscheidung vorschlägt, deren Einheit nicht thematisiert

99 Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 134.

100 Vgl. Lau: Form der Paradoxie, S. 139.

101 Lau: Form der Paradoxie, S. 139.

102 Vgl. Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

wird, weil dies das Beobachten in die Form einer Paradoxie bringen […] wür-

de.103

Festzuhalten ist, dass die prozessierende Zirkularität mit der Selbstreferenz

und der Selbstbezüglichkeit auftritt und dass Enttautologisierung und Ent-

paradoxierung durch die genannten semantischen Formen der Asymmetri-

sierungsmethode künstlich herbeigeführt wird.

Paradoxien sind nicht auf einen (zu vermeidenden) circulus vitiosus zurück-

zuführen, sondern solche Zirkel sindmißlungene Formen der Entparadoxie-

rung.104

Schiller nutzt gemäß der hier aufgestellten These kreativ die zirkuläre und

sinnprozessierende Form des selbstbezüglichen Paradoxons, um dem Ästhe-

tischen in der imaginären Zirkulation eine unendliche und inhaltlich gefüllte

Bestimmbarkeit zu ermöglichen.

Wenn nach Luhmann alles Wissen paradox ist, dann muss im Paradox

auch (indirektes) Wissen sein.

4.2 Wechselwirkung und selbstbezügliches Paradoxon
in den Ästhetischen Briefen

4.2.1. Die ›Verwirrung der Sphären‹105

4.2.1.1 Die Natur/Kunst-Differenz und die »Gemählde der Dichter«

 

In den Ästhetischen Briefen lassen sich, wie schon dargestellt, unterschiedliche

Verweisungsstrategien zwischen den Signifikanten des Textes feststellen. Ei-

nige Verweisungsstrategien wurden bereits herausgearbeitet wie das ewige

Verweisen der Signifikanten auf weitere Signifikanten, ohne zu einem letz-

ten Signifikat für Schönheit anzugelangen. Die Ästhetischen Briefe geben auf

die Frage des Signifikats keine Antwort, das Ästhetische verliert sich in ›See-

le‹ und ›Zirkeln‹. Die permanenten Ersetzungsprozesse auf der Ebene der Form

des Textes und seiner Textualität entsprechen auf der Ebene der inhaltlichen Be-

103 Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, zit. n . Ort 2003, S. 5.

104 Luhmann: Tautologie und Paradoxie, S. 170.

105 Vgl. NA 20, S. 347 (13. Brief). Schiller schreibt: »Sphären verwirren«.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 227

schreibung jener Bestimmung des Ästhetischen als Unbestimmtes (oder der

paradoxen Determination des Ästhetischen als Indeterminiertes).

Eine andere Verweisungsstrategie ist das unendliche Verweisen der bei-

den Seiten der binären und antinomischen Unterscheidungen Natur/Kunst,

Natur/Vernunft, Vernunft/Sinne, Gesetz/Erfahrung‹ Form/Stoff usf.106, das

der konstatiertenWechselwirkung zwischen den beiden Seiten dieser binären

Gegensatzpaare entspricht, wodurch der Sinn zwischen der einen Seite der

Differenz und der anderen Seite hin und her zirkuliert. Der eine Signifikant

erscheint in der Darstellung derWechselwirkung durch seinemediale Abhän-

gigkeit vom jeweils anderen als der andere und umgekehrt. Die Textstrategie

entspricht wiederum dieser inhaltlichenWechselbeziehung: Auch die ›Unter-

suchungsgegenstände‹ der Ästhetischen Briefe sind nie wirklich anzutreffen,

denn der Signifikant oder die eine Seite einer Differenz erscheint durch die

Beseitigung der Differentialität zwischen beiden Opponenten als das Entge-

gengesetzte. So wird die paradoxe Einheit der Differenz Erfahrung/Vernunft

thematisiert, aufgrund ihrer Vermittlung durch die jeweils andere der beiden

Seiten der antinomischen Unterscheidung, z.B. sind die Briefe 1 – 10 als Re-

de der ›Erfahrung‹ durch den Kommentar gekennzeichnet, von Brief 11 an als

abstrakt-theoretische Redeweise der Vernunft.107

Eine weitere Form der Verweisungsstruktur der Signifikanten, die ›Ver-

wirrung der Sphären‹ der sich wechselbedingenden Seiten im 13. Brief, soll

hier dargestellt werden.

Durch seine unterschiedliche Kontextualisierung erfährt derselbe Signi-

fikant einen Bedeutungswandel.

106 Wiedermuss gesagtwerden, dass hier nicht derOrt sein kann, andemdieBedeutungs-

verschiebungen und -ver-setzungen der Signifikanten im Einzelnen und vollständig

aufgezeigt werden. Dazu ist das Verweis- und Verschiebungssystem des Schillerschen

Textes viel zu komplex angelegt. In dieser Analyse werden exemplarisch die Verwei-

sungen und ›Verschiebungen‹ der Signifikanten des binären Gegensatzes Form/Stoff,

Vernunft/Schönheit, Schönheit/Wahrheit, Vernunft/Sinne, Natur/Kunst u.a. aufge-

zeigt. An den je unterschiedlichen Differenzen, die dieselben Signifikanten zusam-

men mit immer wieder wechselnden anderen Signifikanten bilden, kann man bereits

erahnen, wie komplex die Verweisungen sind.

107 Vgl. das Ende des 10. Briefes: »Zwar wird uns dieser transcendentaleWeg eine Zeitlang

aus dem traulichen Kreis der Erscheinungen und aus der lebendigen Gegenwart der

Dinge entfernen und auf dem nackten Gefild abgezogener Begriffe verweilen, aber

wir streben ja nach einem festen Grund der Erkenntnis, den nichts mehr erschüttern

soll« (NA 20, S. 341).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

So ist der Signifikant ›Natur‹, um ein Beispiel zu geben, im 4. Brief durch

seine Differentialität gegenüber seinem Opponenten ›Kunst‹ bestimmt: »Der

Wilde verachtet die Kunst, und erkennt die Natur als seinen unumschränkten

Gebieter«108, ebenso achtet der ›mechanische Künstler‹ nicht die Natur, wenn

er Kunst macht.109 Im genannten Zitat scheinen Natur und Kunst ein anti-

nomisches Gegensatzpaar abzugeben.110 Im 5. Brief sind es die ›Natur‹, die

›bloße Natur‹ und die ›Unnatur‹, die in der Darstellung des ›jetzigen Zeit-

alters‹ den ›Menschen‹ (bzw. die ›Menschheit‹) dominieren. Der Eindruck,

dass die Darstellung des »jetzigen Zeitalters« dokumentarische Züge trägt

und auf empirischen Daten beruht, ist zusätzlich durch den Ausdruck »ge-

genwärtige Ereignisse« (Anfang 5. Brief) und ›unser Zeitalter‹ (6. Brief) gege-

ben, so dass der Eindruck erweckt wird, man habe es mit der ›Wirklichkeit‹

(2., 9. und 10. Brief) zu tun. Zugleich kommuniziert die Darstellung des ›jet-

zigen Zeitalters‹ und der ›Erfahrung‹ ihre Selbstbezüglichkeit und das Media-

le ihrer Darstellung mit: Indem der ›Kommentator‹ diese Beschreibung der

›Gegenwart‹ und der ›Wirklichkeit‹ als »Gemählde«111 erscheinen lässt, zeigt

sich, dass die ›Wirklichkeit‹ immer schon durch das Mediale oder im Me-

dium der Kunst künstlich und geformt erscheint. ›Natur‹ oder ›Wirklichkeit‹

verweisen auf Kunst und umgekehrt. Die von der ›Kunst‹ zerstörte ›Natur‹

soll durch eine ›höhere Kunst‹ wiederhergestellt werden.112 An einer ande-

ren Stelle der Ästhetischen Briefe, im 10. Brief, stößt man im Text auch auf die

»Gemählde der Dichter«113. Daran wird deutlich, dass der ›Briefschreiber‹,

indem er ›sein‹ »Gemählde der Gegenwart«114 »mit den glänzendsten Farben

prangen«115 lässt, sich selbst als Dichter und nicht als Philosoph inszeniert.

Der explizit verwendete Begriff des »Gemähldes« lässt darauf schließen,

dass es sich tatsächlich um Literarisches handelt bzw. als Literarisches insze-

108 NA 20, S. 318 (4. Brief).

109 Vgl. NA 20, S. 317 (4. Brief).

110 Auch im ersten Brief wird die Unterscheidung Kunst/Natur getroffen: »Wie der Schei-

dekünstler, so findet auch der Philosoph nur durch Auflösung die Verbindung und nur

durch die Marter der Kunst das Werk der freiwilligen Natur« (NA 20, S. 310). Vgl. auch

das Ende des 6. Briefes (NA 20, S. 328.)

111 Vgl. NA 20, S. 319 (5. Brief), 321 (6. Brief), 328 (›Gemählde der Gegenwart‹, 7. Brief) und

338 (10. Brief).

112 NA 20, S. 328 (6. Brief).

113 NA 20, S. 338 (10. Brief).

114 NA 20, S. 328 (7. Brief). An dieser Stelle steht explizit und selbstreflexiv »mein Gemähl-

de der Gegenwart«.

115 NA 20, S. 338 (10. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 229

niert wird, was dort in den Ästhetischen Briefen geschrieben und dargestellt ist

– denn zur Karlsschulzeit Schillers umfasste der Begriff des Gemähldes weit

mehr als nur dasjenige der Malerei. So findet man in einem Text des Philoso-

phen Jacob Friedrich Abel, zu dessen Schülern Schiller zwischen 1776 und 1780

an der Herzoglichen Karlsschule in Stuttgart gehörte, beispielsweise den Be-

griff des poetischenGemähldes, was eine dichterische Darstellung imGegensatz

zu den Gemählden der ›Malery‹ bezeichnete.116

Auch beschreibt ermit »Dichtung« an anderer Stelle im Text explizit etwas

Literarisches117, so dass hier plausibel seiner eigenen Einschätzung folgend,

den eigenen Text als »Gemählde« zu klassifizieren, die Annahme vertreten

werden kann, dass er sich selbst als Urheber eines solchen »Gemähldes«, also

für einen »Dichter« hält.118

Die Identifizierung des Signifikanten ›Natur‹ aufgrund seiner Differen-

tialität und seiner Opposition gegenüber dem Signifikanten ›Kunst‹ wird

durch die Darstellung der ›Natur‹ als Kunst (als ›Gemählde‹) unmöglich. Die

Bestimmung von Natur ≠ Kunst widerspricht der Bestimmung von Natur

= Kunst und lässt den Signifikanten folglich als jeweils unterschiedlichen

erscheinen. Dem Signifikanten ›Natur‹ ist durch seine Indifferenz gegenüber

dem ihn mitkonstituierenden Signifikanten ›Kunst‹ aufgrund ihres Unter-

schieds kein eindeutiger Sinn, kein Signifikat, zuschreibbar. Die gleichzeitige

Bestimmung von ›Natur‹ als Unterschiedenes und als Ununterschiedenes

innerhalb derselben Unterscheidung ist aber paradox. Denn es wird paradox,

den Unterschied zwischen Kunst und Natur gleichzeitig in der Kunst bzw.

im ›Gemählde‹ selbst zu erörtern, denn dadurch wird die Einheit dieser

Differenz thematisiert.

116 Vgl. zumBegriff eines poetischenGemähldes Jacob Friedrich Abel: VomGutenGeschmak

ins besondere. In: Wolfgang Riedel (Hg.): Jacob Friedrich Abel. Eine Quellenedition

zum Philosophieunterricht an der Stuttgarter Karlsschule (1773-1782). Mit Einleitung,

Übersetzung, Kommentar und Bibliographie. Würzburg 1995, S. 41.

117 Vgl. NA 20, S. 334 (9. Brief).

118 Dem EinwandHolger Dainats, dass Schiller eher die philosophische Tradition und ihre

Diskursformen übernimmt, indem er vereinheitlichend über die »Kunst« spricht, muss

entgegengesetzt werden, dass er eben auch öfter über die ›Poesie‹ (6. und 22. Brief),

›Dichter‹ und ›Gemählde der Dichter‹ (10. Brief), ›Dichtung‹ (9. und 25. Brief) sowie

›Schriftsteller‹ (10. Brief) schreibt und nicht nur von ihrer übergeordneten Kategorie

der Kunst. Vgl. Holger Dainat:Wo spielen dieMusen?Medientheoretische Überlegun-

gen zu Schillers ästhetischer Theorie. In: Georg Bollenbeck/Lothar Ehrlich (Hg.): Fried-

rich Schiller: der unterschätzte Theoretiker. Köln u.a. 2007, S. 177-190.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Auf der inhaltlichen Ebene des Textes, der Ebene der ›Untersuchung‹, ist

die Simultaneität von Bestimmtem und Unbestimmtem (wie in einem Wi-

derspruch) aber genau das, was dem Konzept des ›Schönen‹ und des ›Ästhe-

tischen‹ wiederum entspricht.

Dadurch, dass ›Kunst‹ ebenfalls mit ›Schönheit‹ identifiziert wird (im

Zuge fortwährender Ersetzungen) und diese als unendlicher aber mit Wirk-

lichkeit gefüllter Pool des Möglichen deklariert wird, wäre Natur bzw.

Wirklichkeit logischerweise das, was die Unendlichkeit der Schönheit erfüllt

(was trotz Indetermination allen zuvor determinierten Sinns beibehalten

wird). Die Identifizierung von Natur und Kunst (›Gemählde‹) auf der einen

Seite des Widerspruchs kann hier als weiteres Indiz dafür gelten, dass es

nicht entscheidbar ist, ob der Text wörtlich oder rhetorisch zu verstehen

ist, da diese selbstbezügliche Aussage im Text, dass der Text nur ein ›Ge-

mählde‹ der Wirklichkeit präsentiert, von vorneherein ausschließt, dass alle

Bezeichnungen des Textes eigentlich und wörtlich gebraucht sind. Wenn der

Text seine eigene Darstellung durch den Kommentar als Kunst bezeichnet,

negiert er seine eigene Lesbarkeit als ernst gemeinter theoretischer und

philosophischer Text über die Ästhetik.

Es sei angemerkt, dass es nach Luhmann zum Problem der Paradoxie

führt, wenn ›Erfahrung‹ (in den Ästhetischen Briefen gleichzusetzen mit ›Wirk-

lichkeit‹ oder erfahrbarer Realität), die sich durch ihre Unterscheidung zur

›Kunst‹ konstituiert, wieder Erfahrung/Kunst zugleich beobachtet, wie es in

den Briefen 1-10 suggeriert wird. Denn die Beobachtung der Einheit einer

Unterscheidung mithilfe derselben Unterscheidung lässt nicht entscheiden,

ob ›Kunst‹ oder ›Erfahrung‹ am ›Werke‹ ist: dieWirklichkeit erscheint als »Ge-

mählde«.

4.2.1.2 Die Schein/Wahrheit-Differenz

 

Ein anderes Beispiel dieses Widerspruches als Doppelcodierung von

Unterschiedenem und Ununterschiedenem ist der Signifikant ›Schein‹.

›Ästhetischer Schein‹ wird von ›Wirklichkeit‹ und ›Wahrheit‹ differen-

ziert,119 zugleich spricht der Text von der »wahren ästhetischen Güte« und

»wahrer ästhetischer Freiheit« (22. Brief) und davon, dass die ›Wahrheit in der

119 Vgl. NA 20, S. 399: »Es versteht sich von selbst, daß hier nur von dem ästhetischen

Schein die Rede ist, den man von der Wirklichkeit und der Wahrheit unterscheidet«

(ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 231

Täuschung fortlebt‹ (9. Brief) und die allein die Kunst, die ›Dichtungskraft‹,

die ›Strahlen der Wahrheit‹ auffangen kann (ebd.). Die Kunst, so könnte man

sagen, changiert zwischen dem Wahrheitsanspruch der Kunst und ihrer

Differenz zu ›Wahrheit‹, der Täuschung. Die Unterscheidung von Kunst und

Wahrheit wird mit ihrer gleichzeitigen Identifizierung und Differenzierung

unterlaufen.120 Man fühlt sich an die verschiedenen Konnotationen von

›Schein‹ erinnert. Dieser hat eine Doppelbedeutung: Er kann ›Lügenschein‹

oder ›Erscheinung‹ bedeuten.

Da ›Kunst‹, wie gezeigt wurde, im Text mit ›Schein‹, ›Ästhetik‹ etc. zu

einem Cluster von Bedeutungen von ›Schönheit‹ zusammen gezogen wird,

erscheint deren Bedeutung nicht nur durch die Verweisungsstruktur bei der

Substitution verschoben, sondern auch durch die differente Verwendung der

verschiedenen Substituenten: Die unterschiedlichen Signifikanten ›Kunst‹

und ›Schein‹, die beide den Signifikanten ›Schönheit‹ ersetzen, werden

jeweils anders verwendet in Bezug auf ihre Differentialität zur Wahrheit.

Schon allein die Substitution von ›Schönheit‹ durch andere Signifikanten

lässt deren Bedeutung, wie schon beschrieben, immer weiter verzerren,

wenn aber überdies entweder die Ersetzungen selbst zwischen verschiede-

nen Bedeutungen changieren, (oder aber die Ersetzungen sich voneinander

durch ihre heterogenen Verwendungen und ihre unterschiedliche Differen-

tialität noch unterscheiden,) ist ›Schönheit‹ höchst (un)bestimmbar. Durch

die stete Grenzverwischung und wechselseitigen Überblendungen der Begriffe

wie bei den im Text beschriebenenWechselwirkungen, ist der Sinn insbeson-

dere von ›Schönheit‹, aber auch aller anderen Signifikanten nicht eindeutig

aktualisierbar und letztlich kontingent.

Aufgrund dieser unendlichen intratextuellen Verwebung von semanti-

schen Bezügen, die nicht nur auf ein weiteres, sondern auf ganze Bündel

von Bedeutungen verweisen, (die auch wieder auf ihre oppositionellen

Glieder verweisen,) wird ein Zustand der Un(de)terminierung durch (teils

sich widersprechende und überblendende) Überdeterminierung erreicht.

Die Polysemantik von ›Schönheit‹, als Resultat der Überdeterminierung der

differenten und differierenden Signifikanten, wechselt sich ab mit einer

semantischen Indifferenz von ›Schönheit‹ aufgrund der Un(de)terminierung,

die durch die Identifikation und Verschmelzung zweier unterschiedlicher

Signifikanten, die als dasselbe ausgegeben werden, wie bei Natur und Ver-

nunft, Form und Stoff, Schein und Kunst etc. praktiziert wurde. Alles das

120 Vgl. zu diesemWiderspruch auchBürger: ZumProblemdes ästhetischen Scheins, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

stimmt wieder exakt mit dem beschriebenen Paradoxon der ›Schönheit‹

überein: ihrer Bestimmung als etwas nicht ausschließend Bestimmtes bzw.

»Bestimmbares«.

4.2.2 Die Wechselwirkung als paradoxe Aussage:

Formalisierung mit Fichte, Schiller und Luhmann

Das im 13. Brief als Wechselwirkung beschriebene Verhältnis zwischen Form

und Inhalt besagt, ähnlich der wechselseitigen Beziehung zwischen Medium

und Formnach Luhmann121, dass »ohne Form keineMaterie, ohneMaterie kei-

ne Form«122 sein kann, sich Inhalt also nur durch Form zeigt und Form nur

durch Inhalt erkennbar ist, und dass »[b]eyde Principien […] einander also

zugleich subordiniert und coordiniert«123 sind. Interessant ist, dass das Ver-

hältnis von Form und Stoff hier zugleich als (asymmetrisierende) Hierarchisie-

rung und als (symmetrische) Wechselwirkung charakterisiert wird – dieses

Faktum wird an späterer Stelle noch einmal aufgegriffen und analysiert.

Zum Prinzip einer Wechselwirkung könnte man sagen, dass durch die

Simultaneität des unendlichen und wechselseitigen Verweisens beider Seiten

aufeinander und aufgrund der Unterminierung bzw. des Wegfalls einer

trennscharfen und stabilen Grenze zwischen Inhalt und Form verhindert

wird, dass beide Signifikanten auf jeweils ein singuläres Signifikat festge-

schrieben werden können. Sie tragen jeweils in unendlicher Zirkulation die

Verweisungsspur des opponierenden Signifikanten und, da sie aber nicht

von diesem zu trennen sind, die Verweisungsspur von sich selbst in sich.

Was die Dekonstruktion in diesem Fall als eine unendliche Verweisungsspur

bezeichnen würde, die jeden eindeutigen präsenten Sinn bis ins Unendliche

aufschiebt – das wäre in der Systemtheorie das symmetrische Simultan-

aufblenden und das gegenseitige aufeinander Verweisen beider Seiten einer

121 Vgl. z.B. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 190ff. und Niklas Luhmann: Das

Medium der Kunst. In: Ders.: Schriften zu Kunst und Literatur. Hg. von Niels Werber.

Frankfurt a.M. 2008 S. 123-139. Vgl. dazu auchWerber: LuhmannsMedien. DieseUnter-

scheidung geht auf den Formbegriff Spencer Browns zurück, der auf der Unterschei-

dung vonmarkiertemRaumund Seite beruht. Die Form ist dabei »der Raum, der durch

jedwede Unterscheidung gespalten wurde, zusammenmit dem gesamten Inhalt, den

beiden Seiten und der Grenze dazwischen. Der Spencersche Formbegriff bringt also

insofern Selbstbezüglichkeit mit sich« (Lau: Die Form der Paradoxie, S. 52).

122 NA 20, S. 348 (13. Brief).

123 NA 20, S. 348 (13. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 233

Unterscheidung, die dadurch ihre Unterscheidungsfähigkeit verliert und ihre

Kontingenz zeigt, wodurch jegliche Selektion von Sinn durch eine derartige

nicht zu unterscheidende Unterscheidung blockiert würde.Wenn man davon

ausgeht, dass bei einer Paradoxie beide Seiten immer zugleich anwesend

sind und gegenseitig auf einander bzw. auf alles Mögliche verweisen, so

ist auch in der hier vorliegenden Beschreibung der Wechselwirkung das

Verhältnis beider Seiten als paradox zu charakterisieren. Denn paradoxer

Sinn muss erst entparadoxiert und asymmetrisiert werden, um eindeutig

zu sein. Die Wechselbeziehung bleibt aber paradox, da beide Seiten ihrer

zugrunde liegenden Differenz in demselben Augenblick anwesend sind, und

könnte folgendermaßen formalisiert werden:

Form (Stoff)/Stoff (Form)

 

Der Sinn einer Wechselwirkung oszilliert wie bei einem Paradoxon zwischen

beiden Seiten einer Unterscheidung hin und her, da der Sinn beider Seiten

jeweils durch den Sinn der anderen Seite bedingt wird: das eine ist zugleich

im anderen und umgekehrt.

Die Potenzierung dieser Aussage und eine formalisierende Darstellung,

die die Verweisungsspur von sich selbst und der gleichzeitigen Vermengung

und Amalgamierung124 mit seiner oppositionellen Seite in sich trägt, könnte

etwa folgendermaßen aussehen:

Form (Stoff (Form))/Stoff (Form (Stoff)) usw.

 

Diese Aussage würde die charakteristische Form eines Paradoxons ab-

bilden.125 Das Paradoxon würde schon bei der Beschreibung einer der

beiden Seiten entstehen, weil mit dem Unterschiedenen (z.B. Form) zugleich

die Einheit der Unterscheidung (Form/Stoff) mitthematisiert würde. Die

Wechselwirkung könnte folgendermaßen formalisiert werden:

Form ist Form, weil sie nicht (nur) Form ist.

124 In den Ästhetischen Briefen wird diese Wechselwirkung im Übrigen dezidiert ›Vereini-

gung‹ und nicht ›Vermischung‹ genannt.

125 Vgl. Lau: Form der Paradoxie, S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

 

Die ›Gleichung‹ einerWechselwirkung ist prinzipiell paradox,weil statt A,weil

nicht A (wie bei einem Paradoxon) hier gilt:

A, weil nicht nur A.126

 

Beim Paradoxon ist die Bedingung dieser Aussage zugleich die Bedingung

ihrer Negation (A, weil nicht A). Hier bei der Wechselwirkung ist hingegen

eine Form nur dann gegeben, wenn sie (auch) etwas ist, das sie nicht ist.

EineWechselwirkung enthält also auch implizit die Möglichkeit zu selbst-

bezüglich paradoxen Aussagen, wodurch die Wechselwirkung an sich schon

als eine Art Paradoxon oder paradoxer Zusammenhang gesehenwerden kann.

Im Fichte-Kapitel wurde unter dem Abschnitt Vereinigung dieser Arbeit be-

reits gezeigt, dass schon Fichte das paradoxe Potential der Wechselwirkung

erkennt, denn es handelt sich hierbei um eine Differenz, die paradoxerweise

in der Wechselbestimmung ihre Unterscheidungsfähigkeit verliert:

[I]nsofern dieGlieder einesWechsels sich gegenseitig aufheben, sind siewe-

sentlich entgegengesezt. Das (wirkliche) gegenseitige Aufheben bestimmt

den Umkreis des wesentlichen Entgegenseyns. Heben sie sich nicht auf, so

sind sie sich nicht wesentlich entgegen (essentialiter opposita). – Dies ist

ein Paradoxon, gegen welches sich abermals der so eben angezeigte Miß-

verstand erhebt.127

Schon Fichte vermochte das ›Paradoxon‹ von der gleichzeitigen vollkomme-

nen Entgegensetzung der ›Glieder‹ und ihres gleichzeitigen ›Aufhebens‹ in

der Wechselwirkung nicht zu lösen.

Das Problem, diesen Widerspruch nicht ›heben‹ zu können, war wahr-

scheinlich der Grund, warum Fichte sein Konzept der Wechselwirkung

zugunsten des Verfahrens einer dialektischen Synthese aufgibt und im Fol-

genden seiner Wissenschaftslehre letzterem konsequent den Vorzug gibt: Er

möchte an den strikten Unterscheidungen festhalten, und zwar aus Gründen

wissenschaftlicher und philosophischer Legitimation für sein argumentatives

126 Vergleiche in diesem Zusammenhang Fichtes ganz ähnliche mathematisch ange-

hauchte ›Formel‹: A zum Theil = – A. Fichte, S. 272 Diese Formel, die der Formalisierung

einer Wechselwirkung sehr nahe kommt, nutzt Fiche aber für sein Prinzip der synthe-

tischen Vereinigung von Ich und Nicht-Ich und nennt es auch den ›Satz des Grundes‹

(vgl. insgesamt KapitelWechselwirkung bei Fichte).

127 Fichte: Wissenschaftslehre, S. 300.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 235

Vorgehen, wie er es in seinen Beweisführungen zeigt, die im Wesentlichen

auf Widerspruchsfreiheit beruhen.128

Die Einführung des Begriffs der »bloßen Bestimmbarkeit«129, dem Ge-

genbegriff zur »Bestimmung«, sollte Fichte in diesem Zusammenhang als

letzter Versuch, bevor er sein Konzept der Wechselwirkung in der Wissen-

schaftslehre schlussendlich ad acta legte, dazu dienen, die beiden entgegenge-

setzten Totalitäten, auf deren vollkommener Differenz und dem Beibehalten

ihrer Differenz Fichte beharrte, doch noch ›vereinigen‹ zu können,was immer

noch sein »zuförderstes«130 und dringlichstes Geschäft war.

Die Entgegengesezten sollen zusammengefaßt werden im Begriffe der blo-

ßen Bestimmbarkeit; (nicht etwa der Bestimmung). Das war ein Hauptmo-

ment der geforderten Vereinigung; und wir haben auch über dieses noch

zu reflektieren; durch welche Reflexion das so eben gesagte vollkommen

bestimmt; und aufgeklärt werden wird. Wird nemlich die zwischen die Ent-

gegengesezten […] gesezte Grenze als feste, fixierte, unwandelbare Grenze

gesezt, so werden beide vereinigt durch Bestimmung, nicht aber durch Be-

stimmbarkeit; aber dann wäre auch die in demWechsel der Substantialität

geforderte Totalität nicht erfüllt […].131

Die »bloße Bestimmbarkeit« soll die »Entgegengesezten« nun »vereinigen«

»ohne sich gegenseitig aufzuheben; und die Aufgabe ist es, dies zu den-

ken.«132 Dass diese Vereinigung im Begriff der »bloßen Bestimmbarkeit«

aber weiterhin paradox bleibt, aufgrund der letztlichen Einebnung aller

Unterschiede oder aufgrund der Entdifferenzierung aller Differenzierung,

die in dieser ›Lösung‹ angelegt ist, kann Fichte dann nicht mehr lösen: »wir

haben über dieses noch zu reflektieren; durch welche Reflexion das so eben

gesagte vollkommen bestimmt; und aufgeklärt wird.«133

128 Vgl. die beiden KapitelWechselwirkung bei Fichte und Paradoxon bei Sulzer zumUmgang

mit Widersprüchen bei Fichte und Sulzer.

129 Fichte: Wissenschaftslehre, S. 358.

130 Fichte: Wissenschaftslehre, S. 365. Auch hält er weiter daran fest, die gesamte Metho-

dik derWissenschaftslehre als synthetisches Verfahren zu bezeichnen: »Das Verfahren

war synthetisch, und bleibt es durchgängig: das auf[/]gestellte Faktum ist selbst eine

Synthesis. In dieser Synthesis sind zuförderst vereinigt zwei entgegengesezte« (ebd.).

131 Fichte: Wissenschaftslehre, S. 360.

132 Fichte: Wissenschaftslehre, S. 352.

133 Fichte: Wissenschaftslehre, S. 360.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Mit dem in den folgenden Abschnitten dargestellten Konzept der »ästhe-

tischen Bestimmbarkeit« im 21. Brief transformieren und übertreffen Schil-

lers Ästhetische Briefe Fichte insofern, als er Fichtes Formel von der »bloßen

Bestimmbarkeit«134 zwar übernimmt, diese aber in die Formel einer »blo-

ßen Bestimmungslosigkeit« (21. Brief) übersetzt, welche »leer« (21. Brief) und

ungefüllt bleibe. Er weist die Formel der »bloßen Bestimmbarkeit« als unzu-

reichend für eine Konzeptionalisierung des Ästhetischen zurück, indem er

sie um die Komponente des unendlichen inhaltlich gefüllten Bestimmungs-

reichtums des Ästhetischen als »Grund der Möglichkeit von allen« (22. Brief)

erweitert.

4.2.3 Die ›Aufhebung‹ in einem ›Dritten‹

und ›bloße Bestimmbarkeit‹ vs. ›ästhetische Bestimmbarkeit‹

Diese ›Verwirrung der Sphären‹, die an sich schon verwirrt genug sind, um sie

eindeutig fassen zu können, soll nun in einem ›Dritten‹, in einem ›Ganzen‹

als ihrem tertium comparationis ›aufgehoben‹ werden.135 Diese, wie schon

gezeigte,widersprüchlich deutbare Vereinigung zwischen ›Auflösen‹ und ›Be-

wahren‹ der unterschiedenen Seiten einer Unterscheidung in einem ›Dritten‹,

dem ›Spiel‹, ›Ästhetischen‹ etc., scheint aber überflüssig, denn die Tatsache

der gegenseitigen Wechselbedingung thematisiert schon an sich die simul-

tane Einheit von Form und Inhalt mit (und zwar auf beiden Seiten!). Dieses

Dritte, das als die Einheit der Unterscheidung von Form und Inhalt erscheint,

kann so nur als Bezeichnung dieser unbestimmbaren und ›unerforschlichen‹

Wechselwirkung erscheinen: die Einheit der wechselwirkenden und parado-

xen ununterscheidbaren Unterscheidung wird als ›Schönheit‹ oder als das

›Ästhetische‹ bezeichnet.

Überdies ist die Charakterisierung und Bestimmung dieser ›Vereini-

gung in einem Dritten‹ (trotz ihrer vermeintlichen Unbestimmbarkeit) so

bestimmt, dass sie der zuvor konstatierten Wechselwirkung von Form und

Stoff widerspricht:

Schönheit, heißt es, verknüpft zweyZuständemiteinander, die einander ent-

gegengesetzt sind, und niemals Eins werden können. Von dieser Entgegen-

setzung müssen wir ausgehen; […] so daß beyde Zustände sich auf das be-

stimmteste scheiden sonst vermischen wir, aber vereinigen nicht.

134 Fichte: Wissenschaftslehre, S. 358, vgl. den 20. Brief der Ästhetischen Briefe.

135 Vgl. den 18. Brief.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 237

 

Weil aber beyde Zustände einander ewig entgegengesetzt bleiben, so sind

sie nicht anders zu verbinden, als indem sie aufgehoben werden. Unser zw-

eytes Geschäft ist also, diese Verbindung vollkommen zu machen […], daß

beyde Zustände in einemDritten gänzlich verschwinden, und keine Spur der

Theilung in dem Ganzen zurückbleibt; sonst vereinzeln wir, aber vereinigen

nicht.136

Dieses Zitat kann als eine wichtige Schlüsselstelle der (paradoxen) Bestim-

mung des Ästhetischen bezeichnet werden, zumal der unmittelbare Satz vor

diesem Zitat lautet: »Dieß ist der eigentliche Punkt, auf den zuletzt die ganze

Frage über die Schönheit hinausläuft«.

Die Bestimmung dieser ›Vereinigung‹ in ›Schönheit‹ setzt wie bei Fich-

te eine vollkommene Entgegensetzung und ›Theilung‹ voraus, die paradoxer-

weise gerade durch die Charakterisierung derWechselwirkung nicht gegeben

ist, da beides nicht vom jeweils anderen zu trennen ist. Da der Text aber im-

mer von der gleich-gültigen137 Verbindung zwischen Stoff und Form bei der

Schönheit ausgeht, gibt er vor, als sei erst aufgrund von Schönheit die Wech-

selbeziehung gegeben, die die Entgegensetzung aufhebt, so dass keine ›Spur‹

mehr übrig bleibt.

Die wie bei Fichte geforderte ›Vereinigung‹ zweier Gegensätze beschreibt

und operationalisiert Schiller für das Ästhetische folgendermaßen: Wie bei

Fichte geht es bei der Vereinigung um ein ›Aufheben‹, aber nicht um das Auf-

heben zweier widersprüchlicher Sätze, die sich gegenseitig für ungültig er-

klären, sondern um das Aufheben im Sinne eines Bewahrens einer Differenz,

die im Medium des Ästhetischen (hier: der Schönheit) aber keine Spur der

Teilung, also ihrer Differentialität, zurücklässt.

Diese paradoxe Grundkonstitution für die Genesis der Schönheit und des

Ästhetischen entspricht hier also der Formalisierung und Beschreibung einer

Wechselwirkung, die auf einer Differenz basiert, die aber keine trennscharfe

Grenze mehr aufweist und damit prinzipiell ihre Unterscheidungsfähigkeit

verliert.

Das durch die Annahme und Anwendung von Wechselwirkungen entste-

hende ›Sinnproblem‹ wird in den Ästhetischen Briefen aber konträr zu Fichte

als differenzenaufsprengendes paradoxes Potential verwaltet sowie darüber

136 NA 20, S. 366 (18. Brief).

137 Vgl. die Verwendung desWorts »Gleichgültigkeit« bei der Beschreibung der Kunst der

Griechen im 15. Brief (NA 20, S. 359).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

W7
Notiz
Accepted festgelegt von W7

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

hinaus zur Genesis eines ›Dritten, des ›Ästhetischen‹ oder der ›Schönheit‹ im

Text genutzt.

Sobald der Mensch nur Inhalt […] ist, so ist Er nicht, und hat folglich auch

keinen Inhalt. Mit seiner Persönlichkeit ist auch sein Zustand aufgehoben,

weil beydes Wechselbegriffe sind – weil Veränderung ein Beharrliches, und

die begrenzte Realität eine unendliche fodert. […] Sobald der Mensch nur

Form ist, so hat er keine Form; undmit dem Zustand ist folglich seine Person

aufgehoben.138

Nur in dieser von Schiller beschriebenen Extremform im 11. und 13. Brief

sind sie voneinander unterscheidbar als bloßer Stoff und als bloße Form,

doch das lässt sie gerade nicht mehr unterscheiden, weil sie ohne das je-

weils andere dann nicht mehr existieren könnten. Diese logische Schluss-

folgerung aus dem Entwurf einer Wechselwirkung in den Ästhetischen Briefen

wagte Fichte in seinen Überlegungen letztlich nicht konsequent zu durchden-

ken, denn das hätte seine Forderung an die strikte Entgegensetzung beider

Seiten einer Differenz und ihre geforderte Vereinigung in einem syntheti-

schen Verfahren unglaubwürdig gemacht und Zweifel an seiner wissenschaft-

lichen Argumentations- und Vorgehensweise aufkeimen lassen.

Die Ästhetischen Briefe tragen dieser Erkenntnis jedoch Rechnung und

müssen eine Wechselbedingung aller antinomischen Gegensätze anneh-

men, vor dem Hintergrund, dass in der jeweiligen Extremform die beiden

Zustände jeweils aufgehoben seien.

In seinem Konzept der »ästhetischen Bestimmbarkeit« würdigt und er-

kennt er das Faktum des Paradoxen innerhalb der Wechselwirkung an, die

prinzipiell auf einer Differenz beruht, deren Unterscheidungsfähigkeit aber

im Modus der Wechselwirkung gleichzeitig wieder aufgehoben ist.

Dass die Ästhetischen Briefe dieses Faktum der paradoxalen Konstitution

einer Wechselwirkung anerkennen, zeigt auch ein Zitat aus dem 16. Brief:

Begriff der Wechselwirkung, vermöge dessen beide Teile einander zugleich

notwendig bedingen und durch einander bedingt werden, und deren reins-

tes Produkt die Schönheit ist.139

Diese explizite Definition klingt an dieser Stelle im Übrigen einer heutigen

Definition eines Paradoxons sehr ähnlich. Die Wechselwirkung, zunächst in

138 NA 20, S. 351f. (13. Brief).

139 NA 20, S. 361 (16. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 239

Ansätzen dargestellt bei Fichte, der aber wieder einen Schritt zurückgeht, und

noch konsequenter angewendet bei Schiller, kann als paradoxes Interferenz-

Phänomen für die Auflösung von dualen Unterschieden stehen, denn ein ex-

akter Trennstrich, eine exakte »Theilung«140 oder eine Abgrenzung zweier

entgegen gesetzter Begriffe ist durch das jeweils andere, was in jedem Be-

griff durchscheint, nicht mehr gegeben. Es handelt sich, so die These dieser

Arbeit, demnach bei Schiller um eine mindestens dreiwertige ›Sinnkonstel-

lation‹, entgegen der Auffassung Acostas, dass sich im Begriff der Wechsel-

wirkung beispielsweise eine darin enthaltene Dualität von Person und Zeit

äußere.141

Schiller nennt diese Wechselwirkungen auch die ›Verwirrung der Sphä-

ren‹ (13. Brief).142

Die Erwartung von eindeutigem Sinn in den Ästhetischen Briefen wird al-

so durch die Anwendung der Wechselbedingung gebrochen, dadurch, dass

die eine Sphäre ununterscheidbar in der anderen mit enthalten ist und um-

gekehrt. Das, was nun im 18. Brief ›Schönheit‹ heißt, gründet sich auf be-

reits indeterminierten Sinn, der noch nicht einmal ›Spuren‹ einer ›Theilung‹

oder einer Differenz zurück lässt, die nach Luhmann aber die entscheidende

Voraussetzung für Sinnphänomene ist.143 Schönheit kann dadurch nicht von

140 NA 20, S. 366 (18. Brief).

141 Vgl. Acosta: Schiller versus Fichte. Von dieser Haltung grenzt sich die vorliegende Ar-

beit ab und argumentiert in Richtung einer dreiwertigen ›Sinnkonstellation‹ bei Schil-

ler. Acosta sieht in seiner Zusammenfassung den wesentlichen Unterschied zwischen

Fichtes und Schillers Wechselwirkung interessanterweise im Verhältnis von Einheit

undDualität. Bei Fichte bezieht sich die »Dualität von IchundNicht-Ich« auf die Einheit

der ursprünglichen Synthese und dadurch auf die absolute Einheit der These des ab-

soluten Ich. Die Dualität soll demnach von der Einheit aus verstandenwerden. Schiller

geht hingegen von demFaktumaus, dass die Reflexion nicht über die Dualität von Per-

son und Zeit hinauskommen kann. Die Überwindung der Dualität durch die Vernunft

ist zwarmöglich, aber diese lässt weder den Begriff der Person in der Zeit noch den der

Schönheit hervorgehen. Nur von der Postulierung einer absoluten Dualität aus kann

sowohl das Schöne als solches als auch der Mensch als edle Seele konzipiert werden.

Das Verhältnis von Dualität und Einheit wird in dieser Arbeit aber als ein paradoxes

verstanden: es ist die gleichzeitige Wiedereinführung der Dualität der Unterschei-

dung in die Einheit dieser Unterscheidung, wo ein nicht aufgelöster ›Reflexionsrest‹

(Gotthard Günther) als prozessierender Überschuss in die Richtung einer mindestens

dreiwertigen Deutung des Ästhetischen führt.

142 Vgl. NA 20, S. 347 (13. Brief).

143 Vgl. Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

etwas anderem unterschieden werden, es bleibt ebenso unbestimmt. Die ›Be-

deutung‹ von Schönheit ist die paradoxe Indifferenz der Differenz von Form

(-trieb) und Stoff(-trieb).

Im Hinblick auf die ›Setzungen‹ der ›erfüllten Unendlichkeit‹ oder inhalt-

lich gefüllten ›ästhetischen Bestimmbarkeit‹ im 21. Brief für sein bestimm-

bares Konzept des Ästhetischen macht diese Ausführung jedoch wieder Sinn:

Es ist die paradoxe Determination von Schönheit als nicht determinierte, al-

lerdings als determinierbare.

Die Aufgabe ist also, die Determination des Zustandes zugleich zu vernich-

ten und beizubehalten, welches nur auf die einzige Artmöglich ist, daßman

ihr eine andere entgegensetzt. Die Schalen einer Wage stehen gleich, wenn

sie leer sind; sie stehen aber auch gleich, wenn sie gleiche Gewichte enthal-

ten.

Denn die Schönheit in nicht ganz unbestimmt und sinnentleert, wie bei der

»bloßen Bestimmbarkeit« bei Fichte, sondern mit Inhalt und Sinn gefüllt, aus

dessen unendlichen Reservoir sie jederzeit kunstvolle Formen schöpfen kann.

Schönheit ist aber auch nicht ausschließend bestimmt, und soll es auch

nicht sein, da die »Determination« »vernichtet« werden soll. Die Wechselwir-

kung erfüllt beide geforderten Funktionen: eine ausschließende Bestimmung

(des Schönen) wird unmöglich gemacht, durch den Wegfall der Differentiali-

tät ihrer Komponenten. Andererseits handelt es sich bei der Wechselwirkung

um keine leere Differenz, sondern um die ›ehemalige‹ inhaltlich gefüllte Dif-

ferenz von z.B. Form/Stoff.Wie schon an früherer Stelle erläutert, sind in den

Ästhetischen Briefen noch inhaltliche und ›materielle‹ Spuren dessen zu ent-

decken, was nach der Vereinigung in ›aufgehobener‹ Form in der Schönheit

›beibehalten‹ wurde z.B. das antinomische Gegensatzpaar Form und Stoff.

Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen gewinnt die zunächst wi-

dersprüchliche Bedeutung von ›Aufheben‹ eine schärfere Kontur: Im Sinne

des ›Aufhebens‹ von ›Bewahren‹ (und nicht von ›Verschwinden‹) müssten

›Form/Stoff‹ (als Wechselwirkende) = ›Schönheit‹ sein, da sie vollkommen von

Schönheit aufgenommen werden, denn die Schönheit oder das Ästhetische

sind nicht ›leer‹, sondern inhaltlich gefüllt oder ›erfüllt‹.

So ist das Ästhetische zugleich bestimmt und unbestimmt, diese Mög-

lichkeit drückt sich in dem Wort Bestimmbarkeit aus, aber nicht ›bloße‹ im

Sinne von ›leere‹ Bestimmbarkeit und Bestimmungslosigkeit wie in der Versi-

on Fichtes, sondern inhaltlich gefüllte ›ästhetische Bestimmbarkeit‹,was auch

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 241

seinerseits alle Möglichkeiten zu jeglicher inhaltlicher Bestimmung bereithält

und offen lässt.

Das Gemüt ist bestimmbar, bloß insofern es überhaupt nicht bestimmt ist;

es ist aber auch bestimmbar, insofern es nicht ausschließend bestimmt, d.h.

bei seiner Bestimmung nicht beschränkt ist. Jenes ist bloße Bestimmungs-

losigkeit (es ist ohne Schranken, weil es ohne Realität ist); dieses ist die äs-

thetische Bestimmbarkeit (es hat keine Schranken, weil es alle Realität ver-

einigt).144

Dieser reine Möglichkeitsmodus der ›ästhetischen Bestimmbarkeit‹ wird im

21.Brief weitermit den Ausdrücken erfüllteUnendlichkeit und ästhetischeBestim-

mungsfreiheit beschrieben. Der nachfolgende Satz beruft sich in Ansätzen auf

die Validität einer mathematischen Formalisierung, wenn er versucht, diese

Erkenntnis in eine numerische Funktion zu übersetzen: »In diesem ästheti-

schen Zustande ist der Mensch also Null«.145

Der Text praktiziert die selbstbezüglich paradoxen Formen, von denen er

als »Wechselwirkungen« spricht. Durch das Paradoxon bzw. die praktizierte

Wechselwirkung sind die Gegensätze nicht mehr voneinander unterscheid-

bar, wenn die Vernunft ›spricht‹, ist sie schon nicht mehr von den Sinnen zu

unterscheiden.

Es ist nicht zu entscheiden, ob es Vernunft ist, die ›spricht‹ oder die Sinne.

Durch diese Vermittlung der wechselwirkenden Seiten der jeweiligen Unter-

scheidungen kann der Text als ›ästhetisch‹ im eigenen Sinne gelesen werden.

Das Ästhetische ist durch das Zerfließen der miteinander wechselwirkenden

Seiten der jeweiligen Unterscheidungen vermittelt, was in den Ästhetischen

Briefen den inhaltlichen Beschreibungen seiner konstitutiven Beschaffenheit

prinzipiell entspricht.

4.3 Das selbstbezügliche Paradoxon

als paradigmatischer Generator des ›Ästhetischen‹146

In diesem Abschnitt wird die paradoxe Selbstbezüglichkeit der Aussagen der

Ästhetischen Briefe am Beispiel des Verhältnisses von Form und Inhalt unter-

144 NA 20, S. 376 (21. Brief).

145 NA 20, S. 377 (21. Brief).

146 Vgl. zum Folgenden die Verfasserin: Paradoxe Wiederholbarkeit, S. 38ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

sucht.Die paradoxe Selbstbezüglichkeit wurde schon imKapitel Sinnprozessie-

ren I anhand des Beispiels der Vernunft beschrieben, die über das Ästhetische

aussagt, dass die Vernunft über das Ästhetische nichts aussagen kann. Sie ne-

giert dazu die Bedingung ihrer eigenen Seinsmöglichkeit, was ihre Aussage

dadurch wieder unentscheidbar wahr oder unwahr erscheinen lässt.

4.3.1 Inhalt/Form-Differenz

Im 22. Brief wird die Feststellung getroffen, die »wahre ästhetische Freyheit«

sei etwas, das »nur von der Form zu erwarten ist, da der »Inhalt«, wie »weit-

umfassend er auch sei«, »einschränkend« wirke. Bekräftigt wird dies durch

die Formel, dass die ›Form den Stoff vertilge‹. Diese Aussage ist selbstbe-

züglich paradox, so die Annahme dieses Analyseabschnitts, und die paradoxe

Form dieser Aussage vertilgt zugleich ihren eigenen Inhalt.

In den Ästhetischen Briefenwird ›Stoff‹ mit ›Inhalt‹ gleichgesetzt. Auch ›Ma-

terie‹ und ›Realität‹ bilden die oppositionellen Pendants zu ›Form‹ im 15. Brief.

Die Widersprüchlichkeit des Verhältnisses von ›Form‹ und ›Stoff‹ wurde in

den letzten Kapiteln dargelegt. Hier soll jetzt die hierarchische Bestimmung

des Ästhetischen als ›Form vertilgt Stoff‹ im Vordergrund stehen.147

Die Aussage, dass das Ästhetische nur von der Form und nicht vom In-

halt zu erwarten ist, betrifft selbstbezüglich die eigene Aussage, da sie sich

selbst über Form und Inhalt mitteilt. Der Inhalt dieser Aussage negiert al-

so die Bedingung seiner eigenen Seinsmöglichkeit und Gültigkeit, indem er

Inhalt in Bezug auf das Ästhetische nicht gelten lässt. Wenn der Inhalt die-

ser Aussage also ›wahr‹ wäre, dann wäre sie selbstbezüglich betroffen, weil es

auch ihren eigenen Inhalt beträfe. Somit wäre alles, was der Inhalt aussagt,

auch im Hinblick auf den gesamten Inhalt der Ästhetischen Briefe und der in-

haltlichen Aussagen über das Ästhetische nicht gültig und es wäre nur auf

die Form zu achten, über die das Ästhetische sich mitteilt. ›Wahrheit‹ und

›Falschheit‹ dieser (inhaltlichen) Aussage sind nicht zu entscheiden, da sie

147 Alle Zitate inNA20, S. 382 (22. Brief). Dieses ›ParadigmadesÄsthetischen‹wird in ähn-

lichen Varianten wiederholt. Z. B. ist nur der Schein ›ästhetisch‹ und ›frei‹, wenn er »al-

len Beystand der Realität entbehrt« (NA 20, S. 402, 26. Brief), der ›ästhetische Schein‹

ist der ›reine Schein« (NA 20, S. 404, 26. Brief) bzw. der erste Sprung zum Ästhetisch-

Werden des Menschen ist geschafft, sobald der Mensch »dem Stoff die Gestalt [vor-

zieht]« (NA 20, S. 405, 27. Brief) und seine Einbildungskraft die »freie Form« versucht

(NA 20, S. 407, 27. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 243

sich selbst und ihre eigene Unterscheidung hintergeht. Der Sinn dieser Aus-

sage oszilliert und prozessiert zwischen Negation und Position ihres Inhalts

hin und her, typisch für die formallogische Beschreibung eines Paradoxons.

Form und Inhalt sind wiederum ununterscheidbar – auch, was Form

und Inhalt dieser Aussage angeht – da die Unterscheidung von Form und

Inhalt keinen Sinn mehr macht. Die Unterscheidung, die gleichzeitig sich

selbst mittels ihrer eigenen Unterscheidung beobachtet, wird paradox. Der

Sinn dieser Aussage, den sie aufgrund der Unterscheidung von Form und

Inhalt (bzw. Stoff) selektiert, zirkuliert durch den gleichzeitigen (!) Wie-

dereintritt148 der Unterscheidung von Form und Inhalt (bzw. Stoff) in die

eigene Unterscheidung unendlich zwischen beiden Seiten der nicht mehr

unterscheidungsfähigen Unterscheidung. Das beschriebene selbstbezügliche

Paradoxon könnte man folgendermaßen formalisieren:

Inhalt, weil nicht Inhalt

bzw. analog: Stoff, weil nicht Stoff

Der Inhalt dieser Aussage besagt, dass dieselbe Aussage (sie selbst) das, was

sie mit dem Inhalt aussagt, nicht aussagen kann.

Die paradoxe Konstitution dieser Aussage ermöglicht aber gerade wieder

das, was der Text selbst über das Ästhetische beschreibt, zugleich inhaltlich

unbestimmt bzw. bestimmbar (i.S. von immerwährender Potentialität) und

unendlich inhaltlich gefüllt zu sein, also zugleich Inhalt zu bejahen und zu ne-

gieren.Denn das Paradoxon ist inhaltlich gefüllt (es aktiviert zwei Seiten einer

wenn auch vermeintlichen Differenz), bleibt aber in unendlicher Zirkulation

zwischen beiden Seiten inhaltlich »nicht ausschließend bestimmt«149 bzw.

bestimmbar. Im Text wird im 21. Brief ›bemerkt‹, dass das Ästhetische in-

haltlich ›erfüllte Unendlichkeit‹ bzw. inhaltlich gefüllte ›Bestimmbarkeit‹ ist

– und damit eine Art Modus ›vor‹ jeder Bestimmung darstellt, also eine reine

Möglichkeitsbedingung für seine Bestimmung.

Es ist jenes paradoxe Konzept des Ästhetischen, das sich auf den zwei-

ten Blick über das selbstbezügliche logische Sinnprozessieren erfüllt, denn

nur dadurch bleibt es bestimmbar – im Sinne seines unendlichen stofflichen

148 Worunter also nicht dasjenige ›re-entry‹ (George Spencer Brown) verstanden werden

soll, bei dem die Paradoxie in zeitlicher Nachfolge der Beobachtung neutralisiert wer-

den kann, aufgrund von so tun, als ob es eine andere Unterscheidung wäre. Vgl. dazu

Baraldi u.a. (Hg.): GLU, S. 152ff.

149 NA 20, S. 376 (21. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Potentials. Es ist nicht bestimmt, aber auch nicht ganz unbestimmt: Es hat

zwar Inhalte bzw. Stoffe, die aber nachrangig zu bewerten sind und ›vertilgt‹

werden.Dieses selbstbezügliche Paradoxon umfasst und ›vertilgt‹ den ganzen

Text der Ästhetischen Briefe. ›Vertilgen‹ kann hier im Sinne von ›fressen‹150 und

›komplett in sich aufnehmen‹ verstanden werden, der Inhalt wird nicht ne-

giert, denn er existiert weiter innerhalb der ihn aufnehmenden Formen, er er-

scheint aber kontingent und unselektiert. Es ist unmöglich, etwas Bestimm-

tes über etwas auszusagen, das sich per Definition nicht bestimmen lässt und

dessen jegliche Bestimmung ›aufgehoben‹ ist. Die These ›Form vertilgt Stoff‹

stimmt als selbstbezügliches Paradoxon auch wieder mit ihrer scheinbar wi-

dersprüchlichen These überein, dass Form und Inhalt gleich-gültig und »zu-

gleich und wechselseitig als Effekt und Ursache« (25. Brief) sich bedingen, um

das Ästhetische, das gemeinsame Dritte, als die vollzogene Wechselwirkung,

generieren zu können. Denn in dem selbstbezüglichen Paradoxon, in dem

das Ästhetische als »Form vertilgt Stoff« ›bestimmt‹ wird, geschieht formal-

logisch fast dasselbe wie bei einer reziproken Wechselwirkung: Beide Seiten

der ›Unterscheidung‹ Form/Inhalt (bzw. Form/Stoff) bedingen einander und

sind deshalb nicht voneinander zu ›scheiden‹.151 Die zweite ›Operation‹ be-

wirkt, dass

beyde Zustände in einemDritten gänzlich verschwinden, und keine Spur der

Theilung in einem Ganzen zurückbleibt; sonst vereinzeln wir, aber vereini-

gen nicht.152

Die beschriebene Wechselwirkung kann genauso wenig zwischen ihren bei-

den Seiten unterscheiden wie die ›Unterscheidung‹ innerhalb eines selbstbe-

züglichen Paradoxons. Somit wären beide Thesen (These 1: ›Form und Inhalt

als Wechselwirkung‹ und These 2: ›Form vertilgt Inhalt‹), die auf den ersten

Blick einander widersprüchlich scheinen, in Bezug auf ihre unendlich zirku-

läre Verweisung der beiden Determinanten ihrer Unterscheidungen gleich.

150 Vgl. Ort: Stoff durch die Form vertilgen.

151 Der Sinn löst sich bei der Wechselwirkung nicht vollkommen in einer sinngebenden

dualen Differenzierung auf, wie es von Fichte (und dem ›Briefeschreiber‹) noch ge-

wünscht bzw. gefordert wurde, denn bei der paradoxen Wiedereinführung auf eine

der beiden Seiten erscheint oszillierend ein nicht aufgelöster prozessierender ›Refle-

xionsrest‹ (Gotthard Günther) als medialer Rest der Selbstbezüglichkeit.

152 NA 20, S. 366 (18. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 245

4.3.2 Das performative Erscheinen des Ästhetischen

in der logischen Form des Paradoxons

Auf der Ebene des Textes und seiner Textualität erfüllt das selbstbezügliche

Paradoxon, das als Aussageform alle in den Ästhetischen Briefen aufgestellten

Antinomien betrifft, formal genau das, was der Text inhaltlich beschreibt: die

vollkommene Wechselwirkung jeweils beider Gegensätze Form/Inhalt, Ver-

nunft/Sinne, Schönheit/Wahrheit, Natur/Kunst usf. in ihrem jeweils gemein-

samen Dritten, dem »Ästhetischen«.

Dieses selbstbezügliche Paradoxon, welches das Ästhetische erst auf einer

Art Ebene zweiter Ordnung ›generiert‹, indem jenes erst durch die Vermitt-

lung der logischen ›Form‹ des Paradoxons erscheint und nicht erscheint, wird

zum paradigmatischen Generator des ›Ästhetischen‹.

Das Ästhetische erscheint, weil das, was über das Ästhetische im Textin-

halt auf widersprüchliche Art und Weise beschrieben wird, in der Perform-

anz der selbstbezüglich paradoxen Formen, die dabei unweigerlich produziert

werden, ›materialisiert‹ erscheint. Es offenbart sich nicht im Sinne einer kon-

kreten Bedeutung, weil der Sinn des ›Ästhetischen‹ unendlich im Paradoxon

prozessiert und damit nicht auf einen eindeutigen Sinn festgeschrieben wer-

den kann. Damit entspricht es auf der ›Formseite‹ der Ästhetischen Briefe ge-

nau der Bestimmung von Schönheit im Textinhalt der Briefe – bestimmbar zu

sein, aber nicht ›bloße Bestimmbarkeit‹ (20. Brief) und ›leere Unendlichkeit‹

(19. Brief), sondern inhaltlich gefüllte ›ästhetische Bestimmbarkeit‹ (21. Brief)

und ›erfüllte Unendlichkeit‹ (21. Brief). Denn beide Seiten der paradoxen Un-

terscheidung sind zugleich an- und abwesend in der unendlichen prozessie-

renden Zirkulation des Sinns. Der Sinn des Ästhetischen (bzw. die Schönheit)

lässt sich letztlich nicht ergründen, er ist und bleibt »unerforschlich«:

Dadurch aber, daß wir die Bestandtheile anzugeben wissen, die in ihrer Ver-

einigung die Schönheit hervorbringen, ist die Genesis derselben auf keine

Weise noch erklärt; denn dazu würde erfodert, daß man j e n e V e r e i -

n i g u n g s e l b s t begriffe, die uns wie überhaupt alle Wechselwirkung

zwischen dem endlichen und unendlichen unerforschlich bleibt.153

Es ist ein Zitat über die unerklärliche ›Genesis‹ des Ästhetischen und über die

Grenzen wissenschaftlicher (und philosophischer) Erkenntnis dessen, denn

im Medium der theoretischen und wissenschaftlichen Erforschung sowie auf

153 NA 20, S. 356 (15. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

der Basis von zweiwertiger Logik und Widerspruchsfreiheit ist Schönheit,

Kunst oder Ästhetisches nicht zu erkennen, denn im widersprüchlichen und

paradoxen Sinnprozessieren kann sie einerseits nicht begrifflich ›fixiert‹ wer-

den und ist andererseits in ›reiner‹, ›bloßer‹ oder ›leerer‹ Bestimmbarkeit

nicht existent. Nur in den selbstbezüglich paradoxen Formen in der Kunst

kann das ›Ästhetische‹ in einer unerforschlichen und unergründlichen Bewe-

gung performativ ›erscheinen‹, wo es in paradoxen Sätzen wie im 15. Brief

»längst schon lebte und wirkte«154. Der strategische Einsatz von logischen

und selbstbezüglich paradoxen Denkfiguren im Text produziert dieses ästhe-

tische Sinnprozessieren, das dabei zugleich vom figurativen ›Briefeschreiber‹

beobachtet und ›aufgeführt‹, d.h. literarisch in Szene gesetzt wird.

DerWiderspruch zwischen beidenThesen 1 (Form und Inhalt alsWechsel-

wirkung) und 2 (Form vertilgt Inhalt) ist damit erklärt: Man könnte meinen,

dass man nun einfach die erste These ernst und wörtlich nehmen kann, da

sie inhaltlich schon beschreibt, was strukturell auf die andere These eben-

falls zutrifft. Doch auf den zweiten Blick, auf einer Ebene zweiter Ordnung,

kann man erkennen, dass die zweite These ebenso wörtlich zu nehmen ist

und zwar selbstbezüglich auf den eigenen Text, den sie dadurch genauestens

beschreibt. Denn aufgrund dessen, dass Schönheit nur vermittelst der Wech-

selwirkung von Form und Inhalt beschrieben werden kann, da im ›Inhalt‹ des

Textes Schönheit ja gerade als etwas bestimmt wird, das allen bestimmten

Inhalt vertilgt und unendlich bestimmbar ist (es ist ›erfüllte Unendlichkeit‹

und ›Null‹), so erscheint sie gerade nur über die ›Form‹ des Paradoxons, die

bei aller Beschreibung von Schönheit notwendig auftaucht, also auch im sel-

ben Text, der das praktiziert. So gesehen ist die zweite These die wörtlich zu

nehmende, da die ›Form‹ des Paradoxons den ›Inhalt‹ des Textes ›vertilgt‹

Die Form der Ästhetischen Briefe ist ununterscheidbar von ihrem Inhalt,

der Inhalt beschreibt in widersprüchlicher und paradoxer Art und Weise die

selbstbezüglich paradoxe Form, in der er erscheint.

Dass die ›Form den Stoff vertilge‹ ist im Übrigen das »eigentliche Kunst-

geheimnis des Meisters«155. Die ›Schönheit‹, um die die Ästhetischen Briefe

als ihrem Untersuchungsgegenstand kreisen, entzieht sich dabei durch die

unendliche Zirkulation der paradoxen Selbstbezüglichkeit und erscheint als

Form nur im Medium des logischen Paradoxons.

154 NA 20, S. 359 (15. Brief).

155 NA 20, S. 382 (22. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Sinnprozessieren II 247

Indem der Text praktiziert, was er beschreibt, indem er also in paradoxaler

Form konstituiert ist, derenWirkungsweise die inhaltliche paradoxe Beschrei-

bung wiederholt, ist er nach eigenen Vorgaben ästhetisch.156

Schiller schreibt in seiner Abhandlung Ueber die nothwendigen Grenzen beim

Gebrauch schöner Formen, er schreibe seine Abhandlungen im Stil der ›schönen

Diktion‹ und verwende nicht die wissenschaftlich-philosophische Schreib-

art.157

Der ästhetische Formgewinn geschieht durch den Einsatz von logischen

Problemfiguren. Durch diese kunstpraktizierende Operation bleibt das Äs-

thetische als Zirkulierendes das ›Geheimnis der Schönheit‹ (2. Brief) und lässt

sich nur ›in einigenwenigen auserlesenen Zirkeln‹ finden,wie in der berühm-

ten Formel im letzten Brief zu lesen ist.

156 Vgl. die Verfasserin: Paradoxe Wiederholbarkeit. Vgl. auch Berghahn: Schillers philo-

sophischer Stil, S. 294ff.

157 Vgl. Anm. 142, Kap. II.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458426-007 - am 14.02.2026, 06:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

