
4.	 Eine Anatomie						    
	 des politischen Pessimismus1

Zur Analyse der drei ausgewählten Theorien ist es unabdingbar, inhaltlich zu 
bestimmen, was überhaupt unter politischem Pessimismus zu verstehen ist. 
Ziel ist es, ein idealtypisches Modell zu bestimmen, welches als heuristisches 
Instrument dient, um sozial- und geisteswissenschaftliche Theorien zu unter-
suchen. 

4.1	Dies- und jenseitige Begründungen

Sprachgeschichtlich tritt der Begriff Pessimismus am Ende des 18. Jahrhun-
derts bei Georg Christoph Lichtenberg 1776 zuerst auf und findet in den da-
rauffolgenden Jahrzehnten Verbreitung im philosophischen Diskurs.2 Die 
Semantik Pessimismus entsteht damit in einer historischen Phase, in der sich 
die Gesellschaftsstruktur sowie die Selbstbeschreibung der Gesellschaft radi-
kal verändern. Ein Wandel, der sich auch an der nachhaltigen Erschütterung 
des Gottesglaubens im Okzident zeigt, in dessen Zuge sich die Erkenntnis aus-
breitet, dass Religion und Wissenschaft nicht widerspruchsfrei zu versöhnen 
sind.3 Gleichwohl ist das Phänomen, das mit Pessimismus beschrieben wird, 
ideengeschichtlich älter als seine Begriffsgeschichte: Pessimistische Weltauf-

1 | Die Idee zur Kapitelüberschrif t habe ich von Dienstag übernommen: Dienstag 2006, 

S. 3.

2 | Vgl. Sträglich 1971, S. 27. und Marcuse 1981, S. 36.

3 | »Wenn der Gedanke an ein allgütiges Wesen, eine höhere Ordnung im Jenseits, an 

ein Anderes als die Welt, der sich ausbreitenden pragmatisch wissenschaftlichen Ge-

sinnung schließlich weichen muß, bleibt als letzte metaphysische Wahrheit der Pessi-

mismus, zu dem Schopenhauer sich bekennt.« Horkheimer 1971, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus52

fassungen finden sich in der Antike4 ebenso wie im Christentum5, was u.a. 
die Gnosis belegt.6 Oder mit Marcuse gesprochen: »Lange, bevor es das Wort 
Pessimismus gab, war da, was es ausdrückt.«7 Je nachdem, welche Schrift über 
Pessimismus zu Rate gezogen wird, zeigt sich dabei eine unterschiedliche 
Geschichte des Phänomens. Abhängig vom Schreibenden variiert der ideen-
geschichtliche Anfangspunkt der Geschichte des Pessimismus. Allerdings 
muss der ›Ursprung‹ des Pessimismus hier nicht aufgeklärt werden, um eine 
Analysekategorie des Selben zu entwickeln. Ebenso ist das, was der jeweili-
ge Pessimismus negativ betrachtet, zunächst nicht entscheidend, sondern die 
Frage nach dem ›Sündenbock‹: Wer ist schuld am Übel der Welt? Ideenge-
schichtlich finden sich unterschiedliche Antworten, beispielsweise werden der 
böse Schöpfergott, ein kosmischer Wille, die Entartung der modernen Kultur 
oder die anthropologisch-wesenhafte Bösartigkeit des Menschen als Erklärung 
angeführt. Somit lassen sich zur Begründung des Pessimismus theologische, 
kosmische, kulturelle sowie anthropologische Erklärungen anführen – oder 
ein Mischtypus aus all diesen.8 

Auffallend ist mit Blick auf die Geschichte politischer Ideen, dass theologi-
sche Begründungen – bis heute – als Argumente für diesseitige Diagnosen und 
Prognosen herangezogen werden. Gerade die Vorstellung, die Welt sei endlich, 
und das Ende rücke näher, produziert pessimistisch-apokalyptische Erwartun-
gen – was sich etwa exemplarisch u.a. an der Kunst ablesen lässt.9 Das Beson-
dere an der jüdisch-christlichen Begründung des diesseitigen Pessimismus ist 
dabei der Kontrast bzw. Widerspruch zum jenseitigen Optimismus, im Sinne 
des Glaubens an das göttliche Heilsversprechen. Dieses Geschichtsverständ-
nis fußt auf einer endlichen Zeitvorstellung: An einen bestimmten Zeitpunkt 
in der Zukunft wird der Antichrist in Erscheinung treten und die Herrschaft 
über die Erde an sich reißen. Jene anfangs pessimistische Erwartung wird wie-
derum aufgehoben durch die optimistische Hoffnung auf die Rückkehr und 
Errettung durch Jesus Christus, der – folgt man den einschlägigen Bibelstellen 
– die Herrschaft des Antichristen beenden wird, selbst weitere tausend Jahre 
auf Erden herrschen und am Ende jener Spanne die diesseitige Zeit aufheben, 
was für die einen Erlösung bedeutet, für die anderen ewige Verdammnis. Wie 
die Geschichte schließlich genau ausgeht, darüber gibt es eine Vielzahl unter-
schiedlicher Versionen, entscheidend ist für unseren Zusammenhang, wie 

4 | Vgl. Diels 1921.

5 | Vgl. Gass 1876, Goitein 1890.

6 | Vgl. Pauen 1992.

7 | Marcuse 1981, S. 35.

8 | Die anthropologische Begründung wird im Folgenden als eine Kategorie des ideal-

typischen Pessimismus separat analysier t. 

9 | Vgl. NN 2014 – 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 53

sich diese vermeintliche ›Einsicht‹ in den weiteren Geschichtsverlauf auf das 
Verhältnis von Optimismus und Pessimismus auswirkt. 

Dass sich eine christlich-theologische Lehre mit pessimistischen Wahr-
nehmungen verbinden kann, zeigen beispielsweise die Schriften Augustins:

»Augustin ver tritt einen ausgeprägten politisch-anthropologischen Pessimismus. Die 

politische Hoffnung auf eine irdische Utopie oder Vollendung zu richten, ist nicht nur 

sinnlos, sondern hochmütig. Der Christ kann das Heil des Staates nur am Ende der Ge-

schichte im Gnadenakt Gottes erwarten.«10

Bedingt durch das Auseinanderfallen von Gottesliebe und Selbstliebe ist nach 
Augustin Gemeinschaftsbildung immer problematisch. Die Menschen kon-
kurrieren um knappe Ressourcen, und die Selbstliebe verhindert eine Konsens-
findung, womit Streit und Zwist, Kampf und Krieg die diesseitige Geschichte 
fortwährend bestimmen. Frieden, Versöhnung, Glückseligkeit und Heil sind 
in dieser Welt somit konstitutiv den Menschen vorenthalten und können nur 
durch Gottesgnade im Jenseits erlangt werden – im klaren Gegensatz zur 
optimistischen Erwartung eines diesseitigen Telos, welche insbesondere die 
neuzeitliche Geschichtsphilosophie auszeichnet. Ein Geschichtsbild, das die 
menschliche Existenz dauerhaft an Krieg und Feindschaft bindet, wird uns bei 
der Analyse der Texte Schmitts, Foucaults und Agambens wieder begegnen, 
ausschlaggebend ist dann, wie die jeweilige Philosophie der Geschichte be-
gründet wird und ob eine eventuelle theologische Exit-Option propagiert wird. 
So stellt sich beispielsweise die Frage, warum und wie diesseitig-politisches 
Handeln überhaupt noch erfolgen soll, wenn der Ausgang der Geschichte 
doch bereits feststeht? Erwächst aus jenem theologischen Geschichtsverständ-
nis nicht automatisch ein diesseitig-politischer Pessimismus? Wenn weltliches 
Handeln durch das außerweltliche Schicksal seinen Sinn verliert, warum 
dann politisch aktiv werden? Oder kann die Aussicht auf das jenseitige Heil 
als optimistische Überzeugung so stark sein, dass jeder diesseitige Pessimis-
mus absorbiert wird? Sicherlich finden sich in der Ideengeschichte der Theo-
logie sowohl ausgesprochen optimistische als auch pessimistische Positionen. 
Da die Schriften von Schmitt und Agamben eine Vielzahl von theologischen, 
eschatologischen, messianischen Anspielungen und Aussagen enthalten und 
auch Foucault die ›politische Spiritualität des Islams‹ begeisterte, wird uns be-
sagte Fragestellung in der Analyse weiter beschäftigen. 

Neben dem theologischen Pessimismus ist der Unterschied von metaphysi-
schem Pessimismus und Kultur-/Geschichtspessimismus bzw. kulturhistori-

10 | Koslowski 1982, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus54

schem Pessimismus hervorzuheben.11 Im wissenschaftlichen Diskurs werden 
die Begriffe Pessimismus und Kulturpessimismus häufig nicht differenziert, 
allerdings ist aus ideengeschichtlicher Perspektive der klare Unterschied zwi-
schen metaphysischem und kulturellem Pessimismus festzustellen, weil die 
Begründungsfigur – idealtypisch gedacht – eine völlig unterschiedliche ist. 

Unter Metaphysik kann ganz allgemein eine Perspektive verstanden wer-
den, die vorgibt, die außerzeitlichen Grundstrukturen des menschlichen 
Seins bzw. die kosmologische Determination der sozialen Welt aufzeigen zu 
können.12 Mit dem Terminus metaphysischer Pessimismus ist eine Variante 
des modernen Pessimismus bezeichnet, der nach Pauen ausschließlich im 
19. Jahrhundert, in der sogenannten »späten Goethezeit«13 zu verorten ist. Ein 
aus metaphysischer Perspektive artikulierter Pessimismus erklärt das ver-
meintlich negative und durch Leid bestimmte Leben der Menschen anhand 
einer außerzeitlichen und ahistorischen Struktur des Seins. Diese Begrün-
dung für eine als schlecht wahrgenommene Welt rekurriert damit nicht auf 
das menschliche Handeln als Ursache des Übels. Als Erklärung wird auf das 
metaphysische Wesen der menschlichen Existenz verwiesen. Die traditionelle 
Metaphysik sah die höchste und somit letzte Realität in einem transzendenten 
Gott oder Prinzip – im Gegensatz zum metaphysischen Pessimismus jedoch 
vertrat sie die Auffassung, dass die Welt im Ganzen gut ist. Der Garant dafür 
war die Existenz Gottes; gemäß seines ›Masterplans‹ haben auch Erfahrun-
gen von Leid und Schmerz einen übergeordneten Sinn und können somit als 
singuläre Ereignisse oder Abweichungen erklärt werden. Leid und Schmerz 

11 | Dienstag dif ferenzier t weiterhin: »As a rough typology I divide pessimism into three 

basic sor ts, which I call cultural, metaphysical, and existential pessimism, respective-

ly.« Dienstag 2006, S.  42. Mit existential pessimism definier t Dienstag einen Misch-

typus von kulturhistorischem und metaphysischem Pessimismus, welchen er in den 

Schrif ten von Albert Camus, Emil Cioran und Miguel de Unamuno ausmacht. Weiterhin 

bestimmt Dienstag den sogenannten »Dionysian pessimism« als einen vier ten Typus, 

der exklusiv die Philosophie Nietzsches beschreiben soll. Ebd., S. 44.

12 | »Metaphysics is a broad area of philosophy marked out by two types of inquiry. The 

first aims to be the most general investigation possible into the nature of reality: are 

there principles applying to everything that is real, to all that is? – if we abstract from 

the particular nature of existing things that which distinguishes them from each other, 

what can we know about them merely in vir tue of the fact that they exist? The second 

type of inquiry seeks to uncover what is ultimately real, frequently offering answers in 

sharp contrast to our everyday experience of the world. Understood in terms of these 

two questions, metaphysics is very closely related to ontology, which is usually taken 

to involve both ›what is existence (being)?‹ and ›what (fundamentally distinct) types of 

things exist?‹« Craig 1998, S. 338.

13 | Pauen 1997a, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 55

werden zwar nicht geleugnet, aber sie werden, gemäß jener der Theodizee zu-
grunde liegenden Argumentationslogik, nicht als Beweis für die Schlechtig-
keit der Welt angesehen. Die Geschichte wird von ihrem imaginierten Ende 
her als Heilsgeschichte interpretiert, dies gilt insbesondere für die Metaphysik 
und den deutschen Idealismus in der Folge der Aufklärung.14 

In Abgrenzung dazu bricht der metaphysische Pessimismus mit der Vor-
stellung einer guten Welt. Die Annahme wird um hundertachtzig Grad gedreht: 
Statt der prinzipiellen Güte ist davon auszugehen, dass die Welt von Grund auf 
schlecht ist und Leid das menschliche Dasein unentrinnbar bestimmt.15 Als 
Abgrenzungsbewegung zum Optimismus und Fortschrittsglauben der Auf-
klärung erfährt jene philosophische Strömung im 19. Jahrhundert besondere 
Konjunktur. Zentrales Prinzip ist dabei, dass an die Stelle des weisen und gu-
ten Gottes ein bösartiger Dämon tritt – bei Schopenhauer beispielsweise der 
außerweltliche Wille – und dafür sorgt, dass aus der besten die schlechteste 
aller möglichen Welten wird.16 Metaphysischen Optimismus und Pessimis-
mus unterscheidet demnach lediglich eine Perspektivverkehrung, freilich mit 
der Konsequenz, dass eine völlig entgegengesetzte Welt in den Blick gerät und 
die Welt aus pessimistischer Perspektive ein riesiges Übel darstellt. 

Gemäß dieser ideengeschichtlichen Skizze richtet sich die Philosophie 
Schopenhauers dann in Abgrenzung ausdrücklich gegen zwei Gegner: Ers-
tens das Christentum, d.h. die jüdisch-christliche Tradition, welche die Ge-
schichte als Heilsgeschichte interpretiert. Der zweite Gegner ist die Aufklä-
rung und deren Vernunfts- und Fortschrittsglaube. Vor jenem Hintergrund 
gelangt Schopenhauer zu ›Einsichten‹ wie der folgenden: 

»Das Leben, mit seinen stündlichen, täglichen, wöchentlichen und jährlichen, kleinen, 

größeren und großen Widerwärtigkeiten, mit seinen getäuschten Hoffnungen und sei-

nen alle Berechnung vereitelnden Unfällen, trägt so deutlich das Gepräge von etwas, 

14 | Vgl. zu diesem Zusammenhang die detaillier te Darstellung von Pauen: Ebd., 

S. 30-84.

15 | Zum historischen Entstehungszusammenhang: »Der Einzelne ist nicht mehr bereit, 

sein eigenes Leiden zugunsten eines hypothetischen Ganzen zu relativieren; genauso 

wenig mag er sich mangelnde Einsicht in die Pläne Gottes oder der Vorsehung nach-

sagen lassen, wenn er sein eigenes Schicksal nicht mehr klaglos hinnehmen will.« Ebd., 

S. 11.

16 | »In einem Punkt halten aber auch die Pessimisten an der Traditionellen Metaphy-

sik fest: Die Weltprozeß wird zwar aus der Perspektive des Einzelnen beobachtet und 

beurteilt; zurückgeführt aber wird er auf ein zentrales Prinzip. An die Stelle des weisen 

und guten Gottes tritt allerdings ein bösartiger Dämon wie der Schopenhauersche ›Wil-

le‹ und sorgt dafür, daß aus der besten die schlechteste aller möglichen Welten wird.« 

Pauen 1997b, S. 256f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus56

das uns verleidet werden soll, daß es schwer zu begreifen ist, wie man dies hat verken-

nen können und sich überreden lassen, es sei da, um dankbar genossen zu werden, und 

der Mensch, um glücklich zu seyn.«17 

Glück, wie es vorangegangene philosophische Positionen versprachen, oder die 
theologische Hoffnung auf Erlösung im Jenseits, kann es nicht geben, weil 
der außerweltliche, d.h. nicht menschliche Wille als schicksalhafte Macht dies 
verhindert. Die Radikalität dieses Pessimismus hat White treffend zusammen-
gefasst, 

»[…] das Leben sei ein schreckliches, sinnloses Streben nach Unsterblichkeit, eine 

fürchterliche Isolierung der Menschen voneinander, eine entsetzliche Unterwerfung 

unter Bedürfnisse, ohne Ziel, Motive und Chance der Er füllung. Doch letztlich und im 

Grunde läßt die Philosophie Schopenhauers das Geschehene und Geschehende un-

angetastet, da sie jeden Impuls, aus welchen Beweggründen auch immer – seien sie 

selbstsüchtig oder nicht – zu handeln, untergräbt.«18 

Durch das Anhalten jeden Impulses zu handeln, entstehen ein Defätismus 
und eine Apathie, welche in einen politischen Pessimismus münden. Scho-
penhauer avanciert zum prominentesten Vertreter und Übervater jener nega-
tiven Weltsicht und ist bis heute die prägende Figur des metaphysischen Pessi-
mismus.19 Auch aufgrund des Erfolgs der Schriften Schopenhauers kommt es 
am Ende des 19. Jahrhunderts zu einem Boom pessimistischer Literatur und 
Philosophie, beispielsweise in Form des »Fin de siècle« oder der sogenann-
ten »Schopenhauer-Schule«20, zu der u.a. die Autoren Philipp Mainländer und 
Eduard von Hartmann zählen.21 

Widersprüchlich sind der metaphysische Pessimismus wie Optimismus 
wiederum aus erkenntnistheoretischen Gründen: Eine metaphysische Beob-
achterposition begründet ihr Wissen nicht innerweltlich durch die Geschichte 

17 | Schopenhauer 1997, S. 761.

18 | White 2008, S. 313. 

19 | Die Mehrzahl aller Publikationen, die Pessimismus im Titel verwenden, befasst 

sich mit Schopenhauers Philosophie – Schopenhauer ist der Philosoph des Pessimis-

mus.  Vgl. hierzu beispielsweise: Fromm 1991. »Schopenhauers Philosophie markier t 

den Ausgangspunkt und das Hindernis für viele junge Schrif tsteller und Denker des 

letzten Jahrhundertvier tels.  Nietzsche, Wagner, Freud, Thomas Mann und Burckhardt 

haben allesamt von ihm gelernt und fanden in Schopenhauer einen Lehrer […].« White 

2008, S. 312.

20 | Müller-Seyfar th et al. 2008, S. 10.

21 | Vgl. Fischer 2000, Vgl. weiterhin Hartmann 1874 und Hartmann 1880, sowie Main-

länder 1876. Siehe zu Mainländers Pessimismus insb.: Gerhard 2008, S. 65-82.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 57

oder die Kultur, sondern beansprucht – ähnlich wie die Theologie –, kosmische 
Gesetze identifizieren zu können und somit für sich selbst einen Beobachter-
status außerhalb der Welt. Die Berufung auf eine ›metaphysische Wahrheit‹ 
reflektiert den eigenen Beobachtungstandpunkt nur unzureichend, artikuliert 
auf dieser Basis unhintergehbare Gesetzmäßigkeiten und sperrt sich demge-
mäß gegen Einsichten in die Relativität und Kontingenz der menschlichen Er-
kenntnis.

Aufgrund dieser epistemologischen Beschränkung bzw. durch die philo-
sophische Einsicht in letztere löst der kulturhistorische Pessimismus bzw. 
der Kulturpessimismus die metaphysische Begründung des Pessimismus seit 
dem Ende des 19. Jahrhunderts und insbesondere im 20. Jahrhundert ab. Ent-
scheidend ist, dass während der betreffenden historischen Phase der bis dahin 
weitverbreitete Fortschrittsglaube massiv in Zweifel gezogen wird. Die Nach-
wirkungen dieser Wissenschaftskritik und Desillusionierung prägen die er-
kenntnistheoretische Diskussion bis heute. 

Ideengeschichtlich lässt sich also um die Jahrhundertwende ein Übergang 
vom metaphysischen zum innerweltlichen Pessimismus beobachten. Der 
Unterschied zwischen metaphysischem Pessimismus und Kulturpessimis-
mus bzw. kulturhistorischem Pessimismus besteht in der dahinterstehenden 
Begründung und nicht primär in den konkreten Gegenständen, auf die sich 
der Pessimismus bezieht. Mit Gérard Raulet gesprochen: »Denn nur die Ver-
geschichtlichung beider Kategorien des Optimismus und des Pessimismus 
befreien sie […] von ihrer metaphysischen Absolutheit. […] Der metaphysische 
Pessimismus verwandelt sich in einen empirischen […].«22 Prototypisch ist 
es der Übergang von Schopenhauer zu Nietzsche: »Nietzsche geht davon aus, 
dass kulturelle Werte und moralische Kriterien ›erfunden‹ werden und danach 
Epochen und Kulturen bestimmen, bis sie durch neue ›Erfindungen‹ ersetzt 
werden.«23 Nietzsches Denken historisiert und kulturalisiert die Begründung 
des Wissens radikal.24 Durch die Absage an die Metaphysik bei gleichzeitiger 
– zumindest phasenweiser – Fortführung des Pessimismus ist Nietzsche dann 
der Referenzautor, um die Begründungsfigur des Kulturpessimismus zu illus-
trieren.25 Die Ursache für das Übel der Welt, das Leid, den Verfall und letzt-

22 | Raulet 1986, S. 41f.

23 | Bickel 2000, S. 19.

24 | Im Fall Nietzsches lässt sich weiterhin diskutieren, inwiefern der Pessimismus 

in den Spätschrif ten noch dominant ist, d.h. wie sich das Verhältnis von Optimismus 

und Pessimismus durch die Überlegungen zum Übermensch usw. verändert. Vgl. hierzu 

Kienzle 2005, S. 232ff.

25 | Anzumerken ist hier, dass Dienstag den ideengeschichtlich deutlich früheren 

Jean-Jacques Rousseau als Beispiel für den cultural pessimism nennt. Vgl. Dienstag 

2006, S. 42 u. 49ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus58

lich den Untergang sieht der idealtypische metaphysische Pessimismus im 
Fundament des Seins überhaupt, welches von Grund auf schlecht erscheint. 
Von jenem Argument ausgehend weicht der idealtypische kulturhistorische 
Pessimismus auf die empirische Ebene aus, und die Welt erscheint aufgrund 
geschichtlicher Prozesse und diesseitiger kulturelle Fehlentwicklungen als 
schlecht.26 Oder wie van Essenberg formuliert:

»Im Unterschied zu apokalyptischen Untergangsszenarios, die seit Menschengedenken 

entworfen werden, und dem populären Kulturpessimismus, der sich als moralisierende 

Sittenklage in jeder Epoche aufs Neue ar tikulier t, weisen Formen des Kulturpessimis-

mus im 19. und 20. Jahrhundert demnach vor allem geschichtliche, quasi objektive Hin-

tergrunde auf.«27

Anzumerken ist, dass beim Kulturpessimismus hinsichtlich zweier Ebenen 
zu differenzieren ist: einerseits die konkrete Problematisierung der gegenwär-
tigen Kultur (bzw. Zivilisation), wie sie sich auch im metaphysischen Pessi-
mismus findet. Anderseits in Bezug auf die Begründung, wenn die Kultur im 
Gegensatz zur Metaphysik als Nachweis des Pessimismus dient. Die spezifi-
schen Gegenstände und Charakteristika von metaphysischem Pessimismus 
und Kulturpessimismus müssen im Einzelfall nicht grundlegend voneinander 
abweichen, entscheidend ist die unterschiedliche Begründung des Urteils.28 
Womit aber nicht ausgeschlossen ist, dass auch kulturpessimistische Entwür-
fe auf metaphysische Begründungen zurückgreifen und umgekehrt. 

Im Anschluss an diese Überlegungen ist davon auszugehen, dass der Pes-
simismus im 20. Jahrhundert vornehmlich diesseitig durch ›die Kultur‹ und 
›die Geschichte‹ begründet wird. Offen bleibt dabei, wie die theologische Argu-
mentationen insbesondere von Schmitt und Agamben hier einzuordnen sind. 
Weiterhin ist Kulturpessimismus zunächst als eine Weltdeutung zu verstehen, 
welche aufgrund der Beurteilung von kulturellen bzw. historischen Erschei-
nungen zu einer negativen Auslegung der Gegenwart und Zukunft gelangt, 
und die Abgrenzung des metaphysischen vom kulturhistorischen Pessimis-
mus erfordert eine zumindest rudimentäre Definition des Kulturverständnis-
ses. Das Abstecken der Grenzen des Kultur-Begriffes ist dabei schwierig, da 
die Positionen, die als kulturpessimistisch bezeichnet werden, inhaltlich stark 
variieren und eine enorme Spannbreite aufweisen. Erschwerend kommt hin-
zu, dass eine wissenschaftlich auch nur ansatzweise konsensfähige Definition 
von Kultur bisher nicht existiert, d.h. das was Kultur bezeichnet, wird bis heute 

26 | Vgl. Pauen 1997a, S. 16 u. 144.

27 | Essenberg 2004, S. 7.

28 | Vgl. zum Verhältnis und zur Verschränkung von metaphysischem und kulturhistori-

schem Pessimismus weiterhin: Ignatow 1991, S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 59

stetig diskutiert. Deshalb scheint eine pragmatische Herangehensweise, also 
eine Orientierung an der Verwendung im Diskurs über Kulturpessimismus, 
ein praktikabler Weg.

Bereits in der zweifelhaften – weil nationalsozialistisch gefärbten – Ab-
handlung von Wahlmüllers »Der Kulturpessimismus in der deutschen Dich-
tung von 1912 bis 1932« aus dem Jahr 1939 zeigt sich die enorme Breite, von 
dem, was der »Kultur«-Pessimismus umfassen kann bzw. soll: »Die Spanne 
des Begriffsinhaltes [Kultur-Pessimismus] ist sehr groß, sie reicht von der 
einfachsten kulturellen Zeitkritik bis zur Verneinung eines Sinnes in der Ge-
schichte und zur Ablehnung der gesamten geschichtlichen Entwicklung.«29 
Weiterhin lässt sich konstatieren, dass kulturpessimistische Urteile mit ihrer 
inhaltlichen Varianz sich nicht auf die klassische (und überkommene) Unter-
scheidung von Hoch- oder Alltagskultur beschränken. Genauso wenig begren-
zen sie sich lediglich auf einen bestimmten Teilbereich der modernen Gesell-
schaft, etwa die Kunst oder die Wirtschaft. Vielmehr operiert die idealtypische 
pessimistische Kulturkritik mit Einheitsvorstellungen, die ökonomische, 
rechtliche, politische, moralische und ästhetische Perspektiven umfassen. 
Die Gegenstände, die problematisch erscheinen können, sind dabei denkbar 
heterogen: angefangen bei wirtschaftlichen Phänomenen, insbesondere dem 
Kapitalismus, den mannigfachen Formen des Globalisierungsprozesses, dem 
Versagen der Politik bzw. des Staates, der Technisierung sowie der ökologi-
schen Selbstgefährdung der modernen Gesellschaft. Aber auch die allgemeine 
Verschlechterung der Moral, der Jugend, der Familie, der Mode oder des Intel-
lektes bis zur Entwicklung der Wohlstandsgesellschaft oder die Säkularisation 
werden als Kultur bezeichnet bzw. als Verfall der selbigen gedeutet. Ebenso be-
liebt ist daneben die Kritik an Unterhaltung und Konsum in all ihren Facetten 
– unter den Bedingungen der Massenproduktion auch als »Kulturindustrie« 
im Anschluss an Horkheimer und Adorno verunglimpft. Gerade der Kultur-
betrieb kennt eine Fülle von Bereichen, denen permanent der nahe Untergang 
prophezeit wird: der modernen Kunst, dem Theater, dem Fernsehen, der Mu-
sik, dem Buch usw.30 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass all jene kulturellen Erschei-
nungen, die gemeinhin mit der Moderne und ihrer spezifischen Rationali-
tätsproblematik assoziiert werden, Gegenstände kulturpessimistischer Kritik 
sind bzw. sein können. In Anlehnung an Ernst Vollrath lässt sich formulieren: 
»Kulturkritik ist wesentlich Zivilisations- und Modernitätskritik.«31 Davon 
ausgehend, dass Kulturpessimismus eine Steigerungsform von Kulturkritik 
bedeutet, ist jener ebenfalls in diesem weiten Sinne als Zivilisations- und Mo-

29 | Wahlmüller 1939, S. 29.

30 | Zum ironischen Umgang damit siehe: Burstein 2009.

31 | Vollrath 1997, S. 424.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus60

dernitätspessimismus zu verstehen, da er sich auf fast beliebige Gegenstände 
oder Themengebiete beziehen kann. Kulturpessimismus ist dann Kritik an 
der gesamten Moderne, womit die Begriffe Kultur und Moderne – idealtypisch 
zugespitzt – in eins fallen. Entsprechend handelt es sich bei kulturpessimis-
tischen Urteilen um eine kollektive Deutung der scheinbar krisenhaften Ent-
wicklung der Moderne im Allgemeinen. Es wäre somit ebenfalls möglich, statt 
von Kulturpessimismus von Modernepessimismus zu sprechen bzw. die Be-
griffe synonym zu verwenden.32 Weiterhin ist der idealtypische Kulturpessi-
mismus ein Phänomen, das erst mit dem Ende des 19. Jahrhundert entsteht, 
nicht nur, weil diese Form von Pessimismus spezifisch moderne Erscheinun-
gen thematisiert, sondern weil metaphysische oder theologische Begründun-
gen in dieser Phase wissenschaftlich zunehmend als unhaltbar angesehen 
werden und Geschichte/Kultur hegemonial durch menschliche Praxen erklärt 
werden. 

Anhand der hier vorgeschlagenen weiten Fassung von Kultur wird die 
gleichermaßen klassische wie bedenkliche Unterscheidung »[…] oder gar anti-
thetische Gegenüberstellung von hochgeschätzter Kultur und abgelehnter 
Zivilisation«33 umgangen, wofür Thomas Manns Erzählung »Betrachtungen 
eines Unpolitischen« ein prominentes Beispiel darstellt.34 Ideengeschichtlich 
(zumindest im deutschsprachigen Raum) transportiert die Entgegensetzung 
von Kultur und Zivilisation die Höherwertung ersterer sowie das Ausspielen 
der einen gegen die andere. Eine solche Parteinahme soll hier selbstredend 
vermieden werden, zumal eine Begriffsbestimmung, die Kultur schlicht mit 
den schönen Künsten, der humanistischen Wissenschaft usw. assoziiert, we-
nig überzeugt.

Differenztheoretisch kann Kultur als die andere Seite der Unterscheidung 
von Natur definiert werden, davon ausgehend bezeichnet Kultur alle sozialen 
Phänomene. Da der Kulturbegriff diskursiv in weiten Teilen derart inflationär 
und unspezifisch eingesetzt wird und ein ausgesprochen heterogenes Feld von 
Phänomenen bezeichnet, ist er im Rahmen dieser Studie im Sinne Raymond 
Williams’ definiert als: »Yet a culture is not only a body of intellectual and 
imaginative work, it is also and essentially a whole way of life.«35 Damit folge 
ich dem Definitionsvorschlag von Bennett, der ebenfalls die Kulturdefinition 
der Cultural Studies verwendet36 und orientiere mich gleichzeitig an Stern, der 
eine ähnliche Definition vorschlägt – freilich ohne Berufung auf die Cultural 

32 | Dienstag geht hier noch weiter und schlägt die historische Begründungsfigur des 

Pessimismus als »cultural (or, perhaps, social)« vor. Dienstag 2006, S. 43. 

33 | Bollenbeck 2007, S. 14.

34 | Vgl. Mann 2004.

35 | Williams 1958, S. 325.

36 | Vgl. Bennett 2001, S. 1. und 178.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 61

Studies: »Die Kultur, um deren Kritik es hier geht, ist die der modernen Ge-
sellschaft.«37 Die beiden größten Vorteile dieser offenen Kultur-(Pessimismus)-
Definition sind schließlich erstens die klare Abgrenzung zum metaphysischen 
Pessimismus. Kultur als rein diesseitiger Begriff bezeichnet somit eine post-
metaphysische Begründung des Pessimismus, wobei hier bereits erste Zweifel 
artikuliert werden müssen, ob Agambens und Schmitts Diagnosen und Prog-
nosen in der jeweiligen Begründung völlig frei sind von metaphysischen und 
theologischen Restbeständen. Zweitens erfolgt mit diesem Kulturverständnis 
keine Festlegung über die Bedeutung und Funktion des Begriffes in den Tex-
ten Schmitts, Foucaults und Agambens. Welche Rolle der Kultur- und Moder-
nebegriff im Einzelnen spielen, ob ihnen überhaupt eine tragende Rolle zu-
kommt und worauf sich ein etwaiger Pessimismus konkret bezieht, wird die 
spätere Analyse zeigen. 

4.2	Ide alt ypischer Pessimismus 

Auf Basis des Diskurses über Pessimismus im Allgemeinen lassen sich nun 
idealtypische Charakteristika des politischen Pessimismus konstruieren. Poli-
tischer Pessimismus bezeichnet hier ein Modell, welches zur Analyse von so-
zialwissenschaftlichen Theorien dienen soll, womit dezidiert nicht behauptet 
wird, dass dieser Idealtypus so eins zu eins in einer Theorie vorkommt bzw. in 
der ›Wirklichkeit‹ existiert. Weiterhin kann der politische Pessimismus prinzi-
piell theologisch, metaphysisch, oder kulturhistorisch begründet werden. Da-
von ausgehend werden die idealtypischen Eigenschaften des politischen Pessi-
mismus in den kommenden Teilkapiteln vorgestellt.38 Mein Ziel ist es, mithilfe 
jenes selbst entwickelten Kategorien-Settings die Texte der drei Theoretiker 
zu untersuchen, um abschließend einschätzen zu können, ob und inwiefern 
die Werke eine pessimistische Weltsicht zum Ausdruck bringen und welche 
Begründungen hierfür aufgeboten werden. Dabei sollen die Kategorien eine 
differenzierte Perspektive ermöglichen, die unterschiedliche Grade, unter-
schiedliche Intensitäten und unterschiedliche Typen von Pessimismus sowie 
werksgeschichtliche Unterschiede erkennt.

37 | Stern 1963a, S. IX.

38 | Diese Kategorien finden sich verstreut und teilweise rudimentär in den wissen-

schaftlichen Werken, die sich mit dem Phänomen Pessimismus und Kulturpessimismus 

befassen, wobei sich nicht alle Befunde in allen Studien aufspüren lassen und zum Teil 

sehr unterschiedliche Schwerpunktsetzungen seitens der Autoren gewählt wurden. Die 

heterogenen Charakteristika werden hier unter sechs separaten Analysekategorien 

subsumiert.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus62

4.2.1	 Niedergang

Eines der zentralen Merkmale einer (kultur-)pessimistischen Position ist eine 
»Niedergangsgeschichte«39 oder »Verlustgeschichte«40, d.h. ein sogenanntes 
»narrative of decline«.41 Idealtypisch wird der eigenen Gegenwart ›Dekadenz‹ 
vorgeworfen oder eine verwandte Pathologiediagnose gestellt.42 Unmittelbar 
verbunden mit dieser Wahrnehmung ist der Zweifel an der Idee des Fort-
schritts. Eine Weiterentwicklung wird zwar nicht prinzipiell geleugnet, aber 
der Prozess zeichnet sich für pessimistische Beobachter vor allem durch ne-
gative Veränderungen aus.43 Eine (kultur-)pessimistische Position beobachtet 
jene Verschlechterung durch die Konstruktion einer besseren Vergangenheit 
und deren Kontrastierung mit der jeweiligen Gegenwart; der Ist-Zustand wird 
dann als eine ›Entartung‹ gegenüber einem (imaginierten) historischen Zeit-
punkt interpretiert. »Hingegen ist der Kulturpessimismus als philosophische 
Strömung durch und durch historisch. Sein Kern besteht in der Feststellung 
eines Kulturverfalls, was aber bedeutet, daß es einen Übergang von einer Blü-
tezeit zu einem Untergang der Kultur gegeben habe.«44 Hieran zeigt sich er-
neut der Unterschied zum metaphysischen Pessimismus, nach dem das Sein 
gleichermaßen immer schon und immerfort durch kosmische Gesetze zum 
Schlechten determiniert ist, wohingegen der Kulturpessimismus eine Ver-
schlechterung im historischen Prozess beobachtet.45 Beispielsweise deutete 
Nietzsche seine Gegenwart als »das Produkt eines jahrhundertelangen Dege-
nerationsprozesses, der zu einer ›völligen Ausrottung und Entwurzelung der 

39 | Vgl. zur Niedergangswahrnehmung des Pessimismus beispielsweise: Pauen 

1997a, S.  25f, Wahlmüller 1939, S.  29, Dahrendorf 1979, S.  223f, siehe auch: White 

2008, S. 327.

40 | Bollenbeck 2007, S.  12f. »Das Glück wird dabei zum Privileg der Vergangenheit, 

die Krise zum Schicksal der Gegenwart, die dann jeweils aus einer späteren Perspekti-

ve wieder als Zeit der nunmehr verlorenen Harmonie erscheinen kann.« Pauen 1997a, 

S. 25f.

41 | Bennett 2001, S. 21.

42 | Vgl. zum Zusammenhang von Pessimismus und Dekadenz insb. Müller-Seyfar th 

1993.

43 | Vgl. Bailey 1988, S. 39ff.

44 | Ignatow 1991, S. 82.

45 | Gleichwohl erscheint es denkbar, dass nicht nur kulturpessimistische Beobachter 

einen Niedergang beschreiben, sondern ebenso theologische, die möglicherweise da-

rin Zeichen für das Ende der Welt erkennen. Gleiches gilt aber ebenfalls für den meta-

physischen Pessimismus, nach dem das menschliche Sein außerzeitlich durch Leid 

bestimmt ist, auch in diesem Fall mag es prinzipiell – durch einen theorieimmanenten 

Widerspruch – möglich sein, dass zusätzlich eine Verschlechterung behauptet wird.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 63

Cultur‹ geführt habe.«46 Nietzsche konnte besagten Niedergang beobachten, 
weil er ein idealisiertes Bild der antiken griechischen Kultur entwirft. Der 
Narrativ des historischen Niedergangs ist allerdings kein spezifisch neuzeitli-
ches Phänomen, sondern tief eingeschrieben in die abendländisch-christliche 
Tradition, als Vertreibung aus dem Paradies und Degeneration des Menschen 
(Lebenserwartung).47 Die Niedergangswahrnehmung des idealtypischen Pes-
simismus kann sich dabei potenziell auf unterschiedliche Aspekte, eine be-
stimmte Nation, ein Volk, einen Staat wie auch auf die moderne Kultur bzw. 
Zivilisation im Ganzen beziehen. Diese Spannbreite wird dabei durch die oben 
eingeführte Kulturdefinition – culture is the whole way of life – antizipiert. 
Charakteristisch an der Konstruktion eines Niedergangs ist weiterhin nicht 
nur die damit einhergehende Geschichtsdeutung, sondern ebenso eine nega-
tive Gegenwartsdiagnostik.48 Letztere wird im Folgenden zusammen mit der 
Niedergangsbeschreibung zu rekonstruieren sein, wobei idealtypisch davon 
auszugehen ist, dass die Gegenwart mindestens problematisch dargestellt wer-
den muss, weil nur so der Prozess einer historischen Verschlechterung be-
hauptet werden kann. 

Beliebter Ausgangspunkt für die Diagnose eines historischen Niedergangs 
ist beispielsweise eine romantisierte bzw. idealisierte Vorstellung der griechi-
schen Antike.49 Verbreitet ist u.a. die Wahrnehmung, dass sich in Abgrenzung 
zum Auseinandertreten von Moral, Ästhetik und Wissenschaft im Zuge der 
Aufklärung der antike Wirklichkeitsbezug durch die Einheit des Guten, Schö-
nen und Wahren auszeichnet.50 Die griechische Antike erscheint als positiver 
Kontrast zu einer verfehlten Gegenwart, und erklärt wird dieses Auseinander-

46 | Pauen 1992, S. 946. 

47 | Niels Weber folgend können aktuell zudem mindestens zwei Varianten von Nie-

dergangsdiagnosen unterschieden werden: »Konnten die einen in der soziokulturellen 

Entwicklung (Aber seit wann? Seit dem Sündenfall, der französischen Revolution, dem 

Weltkrieg, der Er findung des Fernsehens?) nur noch Verfall, Degeneration, Dekadenz 

oder eben Erschlaffung ausmachen, so machten die anderen in der Kultur einen Betrieb 

aus, dessen tosende Rastlosigkeit nur übertöne, dass ein echtes Fortschreiten der Ge-

sellschaft niemals stattfinde.« Weber 2011, S. 5f.

48 | »Kulturpessimismus heißen also die Anschauungen, da in der Gegenwart die Kul-

tur im Verfall begrif fen sei – daß wir bisher noch überhaupt keine Kultur gehabt haben – 

daß Kultur eine Einbildung, ein Irrweg des menschlichen Geistes sei.« Wahlmüller 1939, 

S. 29.

49 | Ungeachtet dessen finden sich ebenso Idealisierungen des Römischen Reiches 

oder der Renaissance. Vgl. hierzu insb. Burckhardt 1956a und Burckhardt 1956b.

50 | Vgl. Noetzel 1989, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus64

klaffen von Vergangenheit und Gegenwart anhand einer Verfallsgeschichte.51 
Zudem kann eine solche Narration ebenso auf der Unterscheidung von Gesell-
schaft und Gemeinschaft gründen, die Gemeinschaft wird konstruiert als na-
türlicher, organischer und persönlicher Lebenszusammenhang, der historisch 
verloren ging; verdrängt durch die Zwänge der künstlichen, technischen und 
unpersönlichen modernen Gesellschaft, in welcher die Menschen nur noch 
als einander Fremde existieren. Prominentestes Beispiel und sich thematisch 
anschließend ist hierfür Ferdinand Tönnies’ Werk mit dem Titel »Gemein-
schaft und Gesellschaft« – zumindest wurde die genannte Auffassung in der 
Rezeption vertreten. Die Erzählung einer Verschlechterung bzw. des Verlustes 
oder Niedergangs kann weiterhin auch an der Kontrastierung von Natur und 
Kultur/Zivilisation erfolgen, eine These, die einflussreich von Jean-Jacques 
Rousseau vertreten wurde.52 

Erkenntnistheoretisch bedenklich sind Niedergangsdiagnosen, weil sie 
nur durch einen historischen Vergleich attestiert werden können, der mit sehr 
brüchigen historischen Parallelen einhergehen muss. Dies zeigt sich insbe-
sondere daran, dass Niedergang ein Urteil ist, welches auf die normative Set-
zung eines Autors verweist, der ganze Epochen als negativ oder positiv homo-
genisiert und gegeneinander ausspielt. Als Beobachtung aus einer bestimmten 
Gegenwart schafft die Niedergangsdiagnose die Vergangenheit und den Pro-
zess des Niedergangs selbst, anhand eigener, d.h. kontingenter Unterscheidun-
gen. Entsprechend ist Niedergang im Rahmen dieser Studie kein heuristisches 
Mittel, um eine Gesellschaftsdiagnose zu verifizieren, sondern eine Form von 
Geschichtsbeschreibung, die stets anders möglich ist. An welchen Kriterien 
sollte auch wissenschaftlich ›gemessen‹ werden, ob ein Verfall – in welcher 

51 | Vgl. zur Idealisierung der griechischen Antike auch Hannah Arendt, die eine Nieder-

gangsgeschichte von der Antike bis in die Gegenwart konstruier t Arendt 2008. Wobei es 

hier dahingestellt bleiben muss, ob Arendt deshalb der ideengeschichtlichen Tradition 

des Pessimismus zugerechnet werden kann.

52 | »This is most clearly seen in Rousseau’s critique of enlightenment civil society and 

his preference for man in the primitive and natural state. For Rousseau, ›our souls have 

become corrupted to the extent that our sciences and our ar ts have advanced towards 

perfection‹.« Dienstag 2006, S. 22. Tönnies und Rousseau stehen in meiner Studie als 

exemplarische Vertreter bestimmter Varianten von Verfallswahrnehmungen, ohne dass 

darüber hinaus von mir die These ver treten wird, sie seien zwangsläufig Pessimisten. 

Die Anthropologie Tönnies’ wurde allerdings bereits als pessimistisch interpretier t: »In 

seiner anthropologischen Konzeption ist der Kern zu einer tragischen Auffassung a prio-

ri enthalten.« Bickel 2000, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 65

Form auch immer – ›tatsächlich‹ stattfindet?53 Mit Blick auf die Theorien von 
Schmitt, Foucault und Agamben wird untersucht, ob die Entwicklung zur Mo-
derne als Niedergang beschrieben wird und welche Zeitdiagnose damit ver-
bunden ist.

4.2.2	 Kontrastfolie/Ideale 

Einhergehend mit der Niedergangswahrnehmung – als zweite Kategorie – kon-
frontiert eine pessimistische Beobachtung die Gegenwart, welche sie negativ 
betrachtet, mit einem normativen Ideal. Eine solche »Kontrastfolie«54 kann 
– wie oben bereits dargestellt – eine glorifizierte Vergangenheit sein, bei-
spielsweise das Bild des Mittelalters in der deutschen Romantik.55 (Kultur-)
Pessimismus enthält »eine wertende Differenz zwischen eingeschönter Ver-
gangenheit, einem Ideal als normativen Punkt (der Naturzustand, die Grie-
chen, das Mittelalter, der ›ganze Mensch‹, das Genie, der Übermensch, die 
geglückte Identität) und den schlechten Verhältnissen und Verhaltensweisen 
in der Gegenwart«.56 Diese Einschätzung Georg Bollbecks zur Wertungs- und 
Wissensform der Kulturkritik wird hier ebenso für die Beobachtungslogik des 
idealtypischen Pessimismus angenommen. Der Pessimismus glaubt – idealty-
pisch gesprochen – nicht an die Idee des Fortschritts und flüchtet stattdessen 
in dessen Gegenteil, einen Rückschritt in die Vergangenheit. So kann etwa die 
Renaissance bzw. ein bestimmtes Ideal dieser historischen Epoche als rück-
schrittliche Kontrastfolie dienen, was die Studien von Burckhardt exempla-
risch illustrieren: 

»Die Renaissance ist alles, was die moderne Welt nicht ist. Denn die Moderne verkörpert 

die einseitige Entfaltung jener Eigenschaften des Menschen, die während der Renais-

sance im Rahmen einer großen kulturellen Leistung sublimier t worden waren. Die Mo-

derne ist das Ergebnis substantieller Verluste.«57

53 | Diese Studie versucht an keiner Stelle einen historischen Niedergang zu verifizie-

ren oder einen Fortschritt zu prognostizieren, sondern es geht stets darum, die Unter-

scheidungslogik derer zu rekonstruieren, die solche Deutungen aussprechen.

54 | Pauen 1997a, S. 167.

55 | »Die Entdeckung der Zukunft in der Vergangenheit, wie sie der konservativen Kul-

turkritik des 19.  Jahrhunderts von der frühromantischen deutschen Geschichtsphilo-

sophie, vornehmlich von Novalis, mitgeteilt wurde, hatte das Mittelalter als ein ästheti-

sches und soziales Ideal gesetzt.« Bohrer 1978, S. 44.

56 | Bollenbeck 2007, S. 19f.

57 | White 2008, S. 325.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus66

Das idealisierte Sollen lässt das gegenwärtige Sein defizitär erscheinen – (kul-
tur-)pessimistische Theorien gründen somit auf einen normativen Kern, den 
es zu rekonstruieren gilt. Ohne die Kontrastierung mit einem Ideal ist ein his-
torischer Niedergang nicht zu beobachten, erst dadurch wird die Wahrneh-
mung des Verfalls geschaffen, und umgekehrt verweist das Degenerationsnar-
rativ ebenfalls auf das Ideal. Dabei ist Kulturpessimismus ein Urteil und eine 
Bewertung der Welt in der Welt, d.h. nur denkbar vor dem Hintergrund von 
Idealen. Das Ideal zur Be- oder Verurteilung der jeweiligen Gegenwart kann 
ein historisches sein, gleichwohl ist es ebenso möglich, die Welt auf Grundlage 
einer normativen bzw. theologischen Begründung zu verwerfen. Das norma-
tive Gute benötigt zur Abgrenzung das Böse. Das religiöse Heil benötigt die 
Verdammnis. Das Eigentliche braucht eine Vorstellung des Uneigentlichen, 
und auch das Authentische kann es nur geben, wenn das Nicht-Authentische 
auszumachen ist.58 Kurz: Eine pathologische Gegenwart ist nur durch eine 
entgegengesetzte Vorstellung des »Nichtpathologischen« möglich. Denkbare 
Kontrastfolien in diesem Sinne sind imaginierte – und deshalb – perfekte Ur-
gesellschaften, aber auch fiktive Gemeinwesen, die beispielsweise auf sozialen 
Konsens gründen oder die oben dargestellte positive Vorstellung der Antike. 
Populär sind weiterhin Konstruktionen von ›authentischen‹ religiösen Ge-
meinschaften, beispielsweise in Form der ersten christlichen Gemeinden oder 
frühes Mönchtum.59 

Beobachtungstheoretisch gehört zu einer Niedergangserzählung daher 
eine geschichtliche oder ahistorisch-normative Kontrastfolie; gleichgültig ob 
jene explizit artikuliert und reflektiert wird, lässt sie sich aus den Texten (re-)
konstruieren. Neben der Analyse der Niedergangsphase, -stadien oder -stufen 
ist es für diese Untersuchung somit wichtig, die unterschiedlichen Ideale zu 
rekonstruieren, die die Diagnose einer Verschlechterung überhaupt erst er-
möglichen. Dabei ergibt sich die Kategorie Kontrastfolie direkt aus der diffe-
renztheoretischen Herangehensweise. Erst dieser Referenzrahmen erlaubt es 
die Mängel der Gegenwart zu sehen. Ein solches Ideal, d.h. die Kontrastfolie, 
gestattet nicht nur die Diagnose eines Niedergangs und des defizitären Sta-
tus quo, sondern dient gleichermaßen der eigenen Orientierung. Konstitutiv 
mit einem Niedergangsnarrativ verbunden ist somit die pathologische Abwei-
chung von einer Norm. Diese Norm wird, wie gezeigt, beispielsweise im idea-
lisierten und verloren gegangenen vormodernen Zustand ausgemacht, der als 
Wertmaßstab dient. Niedergang und Kontrastfolie verweisen unmittelbar auf-
einander, sind reziproke Kategorien und somit nur im Wechselverhältnis denk-
bar. Gleichwohl werden sie in der folgenden Untersuchung analytisch geschie-

58 | Vgl. zur Konstruktion von »uneigentlich« und »unwahr« insb.: Bloch 1918, S. 341f 

oder zur Unterscheidung von »Maskerade« und »Echtem«. Jaspers 1971, S. 76.

59 | Vgl. hierzu insb.: Agamben 2012b.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 67

den, um den Verweisungszusammenhang und damit die Konstruktion von 
Geschichte und Gegenwart systematisch besser rekonstruieren zu können. 

4.2.3	 Pessimistische Anthropologie 

Die dritte Kategorie meiner Taxonomie von Pessimismus ist das Menschenbild 
bzw. die Lehre vom Menschen: »Unter ›Anthropologie‹ wird die Lehre (aus 
griech.: logos) vom Menschen (griech.: anthropos) verstanden.«60 Was ist der 
Mensch bzw. was ist das Wesen des Menschen? Auf diese Frage kann jede 
Anthropologie simplifiziert werden, wobei zwischen den Erfassungsversu-
chen zu differenzieren ist, die ein zeitloses Wesen bestimmen und jenen, die 
historisch-empirisch Beschreibungen ausarbeiten. Der Begriff Anthropologie 
meint somit die Wissenschaft vom Menschen, und die Ideengeschichte der 
Anthropologie zeugt dann insbesondere von der Unmöglichkeit, das Wesen 
oder auch nur eine unwidersprochene Beschreibung jener Spezies zu bestim-
men. Trotz besagter Schwierigkeit scheint es kaum möglich, dass Theorien 
des Sozialen oder des Politischen gänzlich auf anthropologische Setzungen 
verzichten bzw. ohne sie auskommen. 

Eine idealtypische pessimistische Anthropologie würde die Frage nach 
dem Menschen entweder mit dem Verweis auf die ontologische Bösartigkeit 
oder Gefährlichkeit usw. des Menschen beantworten oder darauf insistieren, 
dass das menschliche Leben vor allem und unhintergehbar durch Leid be-
stimmt ist. Die erste Version einer pessimistischen Anthropologie findet sich 
u.a. bei Thomas Hobbes, der den Naturzustand aufgrund des gefährlichen We-
sens des Menschen als konfliktär und kriegerisch deutet.61 Eine Anthropolo-
gie des Leidens konstruiert wiederum die Philosophie Schopenhauers, welche 
dem Menschen jede Chance auf das Glück abspricht: 

»Es gibt nur einen angeborenen Irr thum, und es ist der, daß wir da sind, um glücklich 

zu sein […]. Solange wir in diesem angeborenen Irr tum verharren, auch wohl gar noch 

durch optimistische Dogmen in ihm bestärkt werden, erscheint uns die Welt voller Wi-

dersprüche. Denn bei jedem Schritt, im Großen wie im Kleinen, müssen wir er fahren, 

60 | Krüger 2009, S.  55. Siehe zu Krügers Dif ferenzierung zwischen Philosophischer 

Anthropologie, philosophischer Anthropologie und anthropologischer Philosophie: 

Ebd., S. 55ff. Weiterhin können u.a. auch folgende Grundtypen von Anthropologie be-

stimmt werden: Die »substanzialisierende Anthropologie, die von einem vermeintlichen 

›Wesen‹ des Menschen ausgeht, [und die] empirisch-naturalistischen Anthropologien, 

die den Menschen im Modus positiver Forschung durchschaubar machen wollen«. 

Brinkmann 2004, S. 92.

61 | Vgl. Hobbes 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus68

daß die Welt und das Leben durchaus nicht darauf eingerichtet sind, ein glückliches 

Daseyn zu enthalten.«62

Darin erkennt Horkheimer – seines Zeichens selbst erklärter Pessimist: »Pes-
simismus ist die Negation des Lebenswillens.«63 D.h. eine pessimistische An-
thropologie kann den Sinn des Lebens negieren oder die Sinnhaftigkeit von 
Veränderungsbemühungen bestreiten. In der Folge der pessimistischen Anth-
ropologie Schopenhauers hat beispielsweise Eduard von Hartmann Bilanzen 
von Lust/Unlust des menschlichen Lebens entworfen, um die Determination 
der menschlichen Existenz durch ein Übermaß an Leid zu ›beweisen‹.64 Aus-
gehend von den Prämissen des metaphysischen Pessimismus in den Varianten 
von Schopenhauer und Hartmann ist das menschliche Leben konstitutiv durch 
Leid bestimmt.65 Nach Marcuse zeigt sich der Pessimismus ebenfalls seit jeher 
als »Erfahrung vom Menschen, die sein Antlitz findet in den Zügen des Lei-
des; in ihnen stellt sich dar, was wesentlich an ihm ist«.66 In Abgrenzung dazu 
würde eine idealtypische optimistische Anthropologie den Verstand, die Ratio, 
den freien Willen, die Erziehbarkeit usw. des Menschen und die damit mögli-
chen Entwicklungspotenziale hervorheben oder den Telos des Glücks, welcher 
dem menschlichen Wesen innewohnt, betonen.67 Das jeweilige Menschenbild 
entfaltet dann innerhalb einer sozialwissenschaftlichen Weltkonstruktion un-
mittelbar Bedeutung, zumal bestimmte politische Optionen aufgrund dessen 
möglich erscheinen oder systematisch ausgeschlossen werden. Beispielsweise 
eine ›Erziehungsdiktatur‹ – der ›Zwingherr‹ (Johann Gottlieb Fichte) –, um aus 
einer unmündigen Bevölkerungsmasse mündige und vernunftbegabte Sub-
jekte hervorzubringen, erscheint nur sinnvoll vor dem Hintergrund anthropo-
logischer Prämissen, die die Erziehbarkeit des Menschen nicht ausschließen. 
Theoretisch mag es somit auch möglich sein, dass sich ein prinzipiell positives 
Menschenbild in einem pessimistischen Theoriezusammenhang findet: Der 
›grundsätzlich schuldlose und gute Mensch‹ könnte dann beispielsweise ein 

62 | Schopenhauer 1997, S. 842.

63 | Horkheimer 1971, S. 3. 

64 | Vgl. Hartmann 1880.

65 | Vgl. Pauen 1997a, S. 102-113 und 122-131.

66 | Vgl. Marcuse 1981, S. 50. Marcuse nennt mehrere Ursachen für die pessimistische 

Anthropologie: die Leiden des Körpers, die Er fahrung der Unterlegenheit, der Vergleich 

und die Idealisierung, die Verunsicherung durch Doppeldeutigkeit, die Endlichkeit/der 

menschliche Tod/Ableben. Vgl. ebd., S. 51-96.

67 | Die Frage nach der Anthropologie ist eng mit der nach einer Geschichtsphilosophie 

verbunden, d.h. die Frage nach dem Ziel und Sinn der Geschichte verweist unmittel-

bar auf die Bedingungen der menschlichen Existenz, was ich im folgenden Unterkapitel 

weiter diskutiere.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 69

Opfer der äußeren Strukturen, der Geschichte, der Zivilisation usw. sein und 
eine anthropologische Setzung dergestalt den positiven Kontrast für eine Ver-
lustwahrnehmung bilden. Andererseits ist es denkbar, dass der Mensch ›von 
Natur aus‹ als bösartig und gewalttätig dargestellt wird und sich deshalb auch 
nicht erziehen lässt, was wiederum einen autoritäre Ordnung rechtfertigt, wel-
che die Menschen vor sich selbst schützt.68 

Es stellt sich vor diesem Hintergrund die Frage, welches Menschenbild 
Schmitt, Foucault und Agamben vertreten. In der folgenden Analyse des jewei-
ligen Pessimismus gilt es zu untersuchen, ob und wie die anthropologischen 
Unterscheidungen guter/schlechter oder friedlicher/gefährlicher Mensch, 
Mensch/Tier, Glück/Unglück, Freude/Leid usw. Eingang in diese Theoriege-
bäude finden. Zur Beantwortung der Frage des Pessimismus genügt – nach 
meiner Einschätzung – die Rekonstruktion jener basalen Setzungen in der 
Kombination mit der Analyse, wie sich diese in den theoretischen Zusammen-
hang einfügen. Weiterhin sind zwei Arten von negativer Anthropologie zu dif-
ferenzieren: Eine negativ-pessimistische, die vom Schlechten, Leidvollen usw. 
im Menschen ausgeht, und eine negative Anthropologie, die den Menschen 
durch das definiert, was er nicht ist – also in Abgrenzung zum Tier o.  ä.69 
Ich vertrete dabei die These: Jede politische Theorie und Philosophie gründet 
implizit auf anthropologischen Setzungen. Aus dem einfachen Grund, dass 
auch die Absage an die Anthropologie basale anthropologische Annahmen er-
fordert; in dem Sinne, dass das Wesen des Menschen eben nicht zu bestimmen 
ist und entsprechend anthropologisch unbestimmt bleibt.70 So finden sich 
anthropologische Annahmen unweigerlich in allen sozialwissenschaftlichen 
Theorien, ohne dass jene jedoch immer reflektiert werden und stattdessen im-
plizit eingeschrieben sind. Demzufolge möchte ich Anthropologie im Rahmen 
dieser Arbeit sehr weit definieren, um in den drei zu untersuchenden Theorien 
die expliziten und/oder impliziten Prämissen über die menschliche Spezies 
benennen zu können. Anthropologie ist hier somit nicht nur im Sinne einer 
systematisch ausgearbeiteten wissenschaftlichen Lehre zu verstehen. 

68 | Zu analysieren sind im Weiteren aber auch die eventuellen Widersprüche, so ist 

es beispielsweise denkbar, dass ein Autor einen Niedergang kulturhistorisch begründet 

und gleichzeitig eine negative Wesensbestimmung des Menschen vornimmt. Ein mögli-

ches Paradox bestünde dann darin, dass eine historische Verschlechterung beobachtet 

wird und gleichzeitig dem Menschen seit jeher ein sündhaftes, böses oder gefährliches 

Wesen zugesprochen wird.

69 | Marcuse lässt die Unterscheidung in eins fallen: Vgl. ebd., S. 49.

70 | Die Unhintergehbarkeit der Anthropologie gilt dann auch für meinen Versuch einer 

Beobachtung zweiter Ordnung.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus70

4.2.4	 Pessimistische Philosophie der Geschichte 

Die Niedergangserzählung verweist bereits darauf, dass einer pessimistischen 
Beobachtung – wiederum idealtypisch formuliert – eine deterministische Auf-
fassung der Geschichte zugrunde liegt. Über die Beschreibung eines Verlustes, 
der Dekadenz, des Niedergangs usw. hinausgehend identifiziert der Pessimis-
mus Gesetzmäßigkeiten in der Geschichte. Beispielsweise denkt eine pessi-
mistische Philosophie der Geschichte den Zeitenlauf in der Metapher eines 
›nach unten gerichteten Pfeils‹ oder als ewigen Krieg oder als die Wiederkehr 
des immer Gleichen und identifiziert damit universelle Bewegungsgesetze der 
Historie, die (möglicherweise) ein Ankommen im diesseitigen Paradies unter-
minieren.71 Zu denken ist hierbei insbesondere an Zyklentheorien vom quasi 
›naturgesetzlichen‹ Aufstieg und Untergang ganzer Zivilisationen à la Oswald 
Spengler.72

Weiterhin ist an dieser Stelle bewusst von der Philosophie der Geschich-
te in Abgrenzung zur Geschichtsphilosophie die Rede, insofern als sich Ge-
schichtsphilosophie durch ein positives Telos auszeichnet und eine Unterart 
der Philosophie der Geschichte ist.73 Demgemäß kann die Definition von Lö-

71 | Der Aspekt der Utopie oder Zukunftsprognose wird hier analytisch von der Philo-

sophie der Geschichte getrennt, weil in pessimistischen Theorien durchaus ein Wider-

spruch zwischen bisherigen Bewegungsgesetzen der Geschichte und einer möglichen 

Heils- oder Untergangserwartung bestehen kann. Die Kategorie Prognose/Zukünfte 

wird deshalb separat im folgenden Unterkapitel thematisier t. 

72 | Vgl. Spengler 2006, siehe zur Analyse der Übertragung des menschlichen Lebens-

zyklus auf das Werden und Vergehen von Staaten, Nationen, Völkern insb.: Blumenberg 

1986, S. 180ff.

73 | Vgl. Rohbeck 2004, S. 19. Ideengeschichtlich kann zwischen mehreren Varianten 

der Philosophie der Geschichte dif ferenzier t werden: Geschichtstheologie, Geschichts-

philosophie, Historismus und Posthistorie. Vgl. ebd., S. 20f. Geschichtsphilosophie ist, 

wie der Name anzeigt, ein Teilgebiet der Philosophie, wobei der Begrif f durch Voltaire 

geprägt wurde. Heute bezeichnet der Begrif f zwei verschiedene Varianten: erstens Ge-

schichtsphilosophie als Methodenfrage der Geschichtswissenschaft. Zweitens – die hier 

gemeinte – Gesamtdeutung der Geschichte auf ein Telos hin. Geschichtsphilosophie ist 

eine bestimmte Form der Philosophie der Geschichte, die sich ideengeschichtlich vor 

allem mit der Epoche der Aufklärung identifizieren lässt. Vor dem 18. Jahrhundert wurde 

sicherlich bereits Philosophie der Geschichte betrieben – insb. durch die christliche 

Geschichtstheologie –, aber nicht unter dem Label Geschichtsphilosophie und mit an-

deren theoretischen bzw. theologischen Vorzeichen. Die eigentliche Boom-Phase er fuhr 

diese Tradition im Zuge der Ideenrevolution des 18.  Jahrhunderts, wobei die Tradition 

der Aufklärung auf die Vernunft als leitendes Prinzip des geschichtlichen Prozesses und 

damit auf die Möglichkeit, dass die Geschichte durch menschliches Tun zum Bessern 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 71

with hier aufgegriffen werden: »In der folgenden Untersuchung bezeichnet 
der Ausdruck ›Philosophie der Geschichte‹ die systematische Ausdeutung 
der Weltgeschichte am Leitfaden eines Prinzips, durch welches historische 
Geschehnisse und Folgen in Zusammenhang gebracht und auf einen letzten 
Sinn bezogen werden.«74 

Auf den Verlust an Erklärungskraft der Geschichtsphilosophie der Auf-
klärung antworten im 19.  Jahrhundert zunächst der metaphysische und im 
Anschluss der kulturhistorische Pessimismus, mit jeweils eigenen Modellen 
der Geschichte.75 Wichtig zu bemerken ist, dass die positiv teleologische Auf-
fassung der Geschichte als Siegeszug der Vernunft als hegemoniale Deutung 
abgelöst wurde.76

Weiterhin wird der Vorwurf des Pessimismus aber gerade dann erhoben, 
wenn ein positives Telos der geschichtlichen Entwicklung, also der Geschichts-
optimismus, infrage gestellt wird. Hier gilt es genau zu differenzieren: Kritik 
an jedweder positiv-telelogischen Geschichtsphilosophie kann einerseits von 
einer Position artikuliert werden, die eine negative Philosophie der Geschichte 
vertritt, also sich in Abgrenzung selbst auf geschichtliche Entwicklungslogi-
ken beruft. Andererseits kann die Kritik am teleologischen Versprechen des 
›Siegeszuges der Vernunft‹ oder Ähnlichem aus einer skeptischen Perspektive 

veränderbar ist, ver traute. Vgl. Angehrn 2012, S. 9. Repräsentier t wird dieses optimis-

tische bzw. positive Geschichtsdenken insb. von Autoren wie Immanuel Kant, Georg 

Wilhelm Friedrich Hegel und Karl Marx, die eine Geschichtsteleologie ver treten, die 

quasi eine »Garantie der Entwicklung« verspricht. Raulet 1986, S. 34. Geschichtsphilo-

sophie in jenem Sinne entspricht der Metapher eines »aufsteigenden Pfeils« Rohbeck 

2004, S. 11, weil »die zivilisatorische, ja auch moralische Entwicklung des Menschen-

geschlechts einer aufwärts gerichteten Linie gleich zu immer höherer Vervollkommnung 

und schließlich gar zu einem Zustand paradiesischer Vollkommenheit strebt«. Vondung 

1997, S. 162. Der Marxismus, aber auch die geschichtsphilosophischen Vorläufer, dies 

hat insb. Löwith in seiner Studie »Meaning in History« (Löwith 1949) gezeigt, sind als 

utopisch geschichtsphilosophischer Glaube an die diesseitige Erlösung, säkularisier te 

Varianten der jüdisch-christlichen Eschatologie, quasi verweltlichte Heilsversprechen 

zu betrachten. Zum Verhältnis Theologie und Geschichtsphilosophie siehe auch: Vgl. 

Adam 1990, S. 97.

74 | Löwith 1953, S. 11. Löwith interpretier t Geschichtsphilosophie als säkularisier te 

Form der heilsgeschichtlichen Eschatologie. Diese Argumentation findet sich allerdings 

bereits bei Nietzsche. 

75 | Über die Begründungsproblematik von Geschichtsphilosophien jedweder Couleur 

besteht spätestens seit der Mitte des 20. Jahrhunderts Einigkeit im wissenschaftlichen 

Diskurs. Vgl. beispielsweise: Rorty 2003, S. 329ff oder Habermas 1995, S. 560f.

76 | »Wenn überhaupt, so ist derar t weitreichenden Überlegungen noch in der Theo-

logie ein Domizil zugewiesen.« Brumlik 1997, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus72

artikuliert werden, die aus erkenntnistheoretischen Gründen die geschichtli-
che Entwicklung als kontingent und offen beschreibt. Die Betonung der histori-
schen Kontingenz erscheint aus der Sicht des Geschichtsoptimismus, welcher 
beispielsweise auf den Telos des diskursiven Konsenses hofft, möglicherweise 
als pessimistisch, allerdings unterscheidet sich jene skeptische Position fun-
damental von einem pessimistisch-deterministischen Geschichtsverständnis. 
Entsprechend müssen die Aussagen von Schmitt, Foucault und Agamben zur 
gesellschaftlichen Entwicklung dahingehend beleuchtet werden, ob eine und 
wenn, welche Philosophie der Geschichte vertreten wird, d.h. welcher Sinn der 
Geschichte zugeschrieben wird bzw. ob Sinnlosigkeit der ›eigentliche‹ Sinn 
der Geschichte ist? Freilich ist in Bezug auf die Sinnlosigkeit zu konstatieren: 
»[D]ie Feststellung, daß die Geschichte keinen Sinn hat, kann nur für denjeni-
gen deprimierend sein, der an diesen Sinn einst glaubte.«77 Dies gilt ebenso für 
die These vom »Ende der großen Erzählungen« und andere Formen des Post-
historie78, wobei auch die Erzählung vom Ende der großen geschichtsphiloso-
phischen Erzählungen letztlich eine Großerzählung ist.79 Somit gilt es hier die 
eigene Distanz zur Philosophie der Geschichte in allen Varianten zu betonen, 
denn: »Sinn wird an die Geschichte vom Betrachter herangetragen. Entwick-
lungstendenzen und Lehren können nur ex post facto gezogen werden.«80 Und 
selbst letztere These von Klaus van Beyme, dass Lehren aus der Geschichte 
gezogen werden können, ist anzuzweifeln, wenn Geschichte als kontingent 
und nicht wiederholbar, also radikal antideterministisch, verstanden wird. 
Geschichte ist immer nur eine retrospektive Vergegenwärtigung und damit 
stets eine Konstruktions- bzw. Rekonstruktionsleistung, die bestimmte Mög-
lichkeiten ein- und andere völlig und zwingend ausschließt. Geschichtsphilo-
sophische und geschichtstheologische Deutungen entziehen sich durch ihren 
Anspruch an die eigenen Erkenntnismöglichkeiten den gängigen wissen-
schaftlichen Methoden der Überprüfbarkeit, wodurch sie sich, wie der meta-
physische Pessimismus, auf Begründungsfiguren berufen, die gewisserma-
ßen außerhalb dieser Welt liegen – Philosophie der Geschichte wird dadurch 

77 | Vondung 1997, S. 176.

78 | Posthistorie bezeichnet in dieser Studie – Johannes Rohbeck folgend – eine Tra-

dition der Philosophie der Geschichte, die die kulturhistorische Entwicklung in Brü-

chen, Fragmenten und Serien denkt. Vgl. Rohbeck 2004, S.  118. Der Beginn dieses 

Geschichtsdenkens lässt sich mit den Autoren Burkhardt und Nietzsche markieren. 

Posthistorie im Sinne des »Endes der Geschichte«, bedeutet hier selbstredend nicht, 

dass in der menschlichen Geschichte nichts mehr passier t, sondern dass das emphati-

sche aufklärerische Geschichtsdenken, d.h. die optimistische Idee der Geschichte als 

Ankommen im diesseitigen Paradies, zu Ende ist.

79 | Vgl. zur Erzählung vom Ende der großen Erzählungen: Lyotard 1986, S. 122.

80 | Beyme 1992, S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 73

zu einer Glaubensfrage. Aber: »Geschichten lassen sich aus unterschiedlichen 
Blickwinkeln erzählen, und statt der einzigalleinigen Wahrheit treten Wahr-
heiten auf.«81 Entsprechend empfiehlt sich auch hier eine Beobachtung zweiter 
Ordnung: Die Frage lautet nicht, was ist der Sinn der Geschichte oder hat die 
Geschichte einen Sinn, sondern wie wird der Geschichte Sinn zugeschrieben? 

Ob und wie die Autoren Schmitt, Foucault und Agamben hier eingeordnet 
werden können, wird die spätere Analyse zeigen. Bis hierhin ist davon aus-
zugehen, dass ein besonderes Merkmal vieler pessimistischer Argumentatio-
nen eine – mehr oder weniger explizite – Philosophie der Geschichte ist, quasi 
eine negative Geschichtsphilosophie, die deterministische Bewegungsgesetze 
aufstellt und in der Folge Geschichte nur noch als Schicksalsmacht erfährt.82 
Oder mit Cornelius Bickel formuliert: »Im Verhältnis zu den menschlichen 
Zielen und Hoffnungen gewinnt die Geschichte als unzugängliches Schicksal 
einen ›tragischen‹ Charakter.«83

4.2.5	 Prognose/Zukünfte

Die Einschätzung Bickels leitet direkt zur fünften Kategorie des idealtypischen 
Pessimismus über: der Prognose und Zukunftserwartung. So ist ein Ge-
schichtsbild nicht nur vom Blick in die Vergangenheit, sondern ebenso von der 
»Erwartung der Zukunft« abhängig.84 Damit ist schließlich die – latent in den 
vorausgegebenen Kategorien durchscheinende, mit diesen reziprok verknüpf-
te und im Kapitel »Pessimistische Philosophie der Geschichte« bewusst nicht 
ausführlich thematisierte – Frage nach der weiteren Entwicklung zur Sprache 
gebracht:85 Welches Zukunftsszenario wird entworfen? Schreitet der Nieder-
gang unaufhaltsam fort? Droht letztlich der Untergang? Wird jener befürchtet, 

81 | Bredow und Noetzel 2009, S. 256.

82 | In Bezug auf den Kulturpessimismus lässt sich die Geschichtsphilosophie als 

eine theorieinterne Strategie interpretieren, die der entworfenen Niedergangerzählung 

sowie dem normativen Sollzustand (Kontrastfolie) Legitimität verschaffen soll. Dabei 

markier t der pseudo-objektive Verweis auf den geschichtlichen Prozess den Unter-

schied zu anderen Formen von negativer Zukunftserwartung: Vgl. Essenberg 2004, S. 7.

83 | Bickel 2000, S. 9.

84 | Koselleck 2000, S. 349.

85 | Der Begrif f Zeitdiagnostik, also Diagnose, ist nicht zufällig aus dem medizinischen 

Vokabular entliehen, denn ein Krankheitsbefund ist mit einer Prognose, d.h. dem wei-

teren Verlauf der Krankheit verbunden, und damit ebenfalls mit möglichen Therapien. 

Anders formulier t: »Insofern werden Diagnosen in der Regel um der Therapie willen be-

müht.« Lange 2003, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus74

bedauert oder gar herbeigesehnt?86 Und was kommt nach dem Untergang? 
Mit Blick auf die zu Grunde liegende Philosophie der Geschichte stellt sich die 
Frage, ob politisch noch etwas getan werden kann oder alle Handlungsversu-
che hoffnungslos zu spät kommen? 

Alltagssprachlich versteht man unter Pessimismus eine negative Zukunfts-
erwartung, die eine Verbesserung der gegenwärtigen Lage ausschließt. An 
eine zukünftige Entwicklung mit positiver Wendung kann ein Pessimist nicht 
mehr glauben, trotzdem werden im wissenschaftlichen Diskurs Positionen als 
pessimistisch oder kulturpessimistisch interpretiert, die sich zwar durch eine 
negative Zeitdiagnose, Verzweiflung und Fatalismus auszeichnen, aber gleich-
zeitig emanzipatorisches Handeln propagieren. In jenem Zusammenhang ist 
anzumerken, dass selbst Schopenhauers Pessimismus nicht mit völliger Ver-
zweiflung gleichgesetzt werden kann. Mit der Konstruktion des »An sich« 
verspricht der Urvater des Pessimismus ein versöhnliches Moment, eine Art 
Trost. Inspiriert von der Lehre des Buddhismus argumentiert Schopenhauer 

86 | Vgl. hierzu die Einschätzung Jens Jessens: »Die Neigung, aufgrund einer Neuerung 

den gesamten Lebensbereich zu ver fluchen, in dem sie auftritt, vielleicht auch für die 

Zukunft nichts Gutes mehr zu erwarten, nennt man heute gerne Kulturpessimisms. Alles 

geht zugrunde! Das Seichte erobert die Welt! Der Pessimismus bezieht sich in dieser 

Verwendung des Wortes auf den Untergang der Kultur, den man bedauert, aber für si-

cher hält. Früher wurde das Wort anders verwendet. Der Kulturpessimist des späten 

19., beginnenden 20.  Jahrhunderts war im Gegenteil jemand, der den Untergang der 

Kultur herbeiwünschte. Sein Pessimismus bezog sich auf den Segen der Kultur, an den 

er nicht glaubte – er hätte lieber etwas mehr vitale Barbarei gehabt. Dieser Kulturpessi-

mist war erst Nietzscheaner, dann Nazi.« Jessen 2013. An jener historischen Einteilung 

und theoretischen Zuspitzung des »Zeit«-Redakteurs ist zu kritisieren, dass sich auch 

im 19. Jahrhundert und zu Beginn des 20. Jahrhunderts Formen von Kulturpessimismus 

finden, die den Verfall der Gegenwartskultur bedauern und gleichzeitig keinen Ausweg 

oder Neuanfang nach dem Untergang prognostizieren. Zu hinter fragen ist auch, inwie-

fern der Nationalsozialismus mit seinem Heilsversprechen als pessimistisch zu be-

zeichnen ist. Gleichzeitig finden sich auch Varianten dieses nicht verzweifelten ›älteren 

Kulturpessimismus‹ in unserer Gegenwart, beispielsweise in Form einer Geisteshaltung, 

die als ›ökologischer Kulturpessimismus‹ bezeichnet werden kann, wobei der Ausweg 

aus der ökologischen Selbstgefährdung der modernen Gesellschaft sowohl in gemein-

schaftlich vitalistischen Rückzügen zur ›Natur‹ ausgemacht wird oder in einem Fort-

schritt der modernen Techniken (der Naturbeherrschung). Diesen widersprüchlichen 

Zusammenhang von konservativen und progressiven Elementen im Pessimismus be-

schreibt u.a. Dahrendorf: »Die langsame Lebensweise, einschließlich des gedrosselten 

Wir tschaftswachstums und des Energiesparens, könnte sogar den Fortschrittshoffen-

den mit den Kulturpessimisten verbinden. An Beispielen für solche Übereinstimmungen 

ist kein Mangel.« Dahrendorf 1979, S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 75

trotz der Schlechtigkeit des Menschen und dem durch Leid bestimmten Le-
ben, dass der egoistisch-narzisstische Lebenswille des modernen Subjektes am 
Ende in dem Allgemeinen aufgehen wird, in die Gesamtheit des Willens »an 
sich«.87 Diese Lesart – einer »Art Erlösung«88 bei Schopenhauer – kann nun 
geteilt oder abgelehnt werden, belegt sie doch gleichwohl, dass in jedem pes-
simistischen Gedankengebäude auch optimistische bzw. tröstliche Momente 
existieren.89 Marcuse schreibt zu jenem paradoxen Verhältnis: »Es gab kaum 
je einen radikalen Pessimismus: nicht dem Umfang nach, noch ungemischt. 
Es gab keine Leidenden, die sich nicht eine Erleichterung mitschufen.«90 Und 
so bringen Studien über Pessimismus diesen (häufig) mit Utopien, Hoffnun-
gen auf eine bessere Welt nach dem Untergang oder auch mit politischen Be-
wegungen in Verbindung91 oder loben dessen positive kritische Funktion zur 
Verbesserung.92

Analytisch sollen zunächst zwei idealtypische Pole der Zukunftserwartung 
des Pessimismus unterschieden werden. Roger Griffin hat diese Extreme des 
Pessimismus auf folgende Begrifflichkeiten gebracht: 1. Verzweifelter Pessi-
mismus und 2. Palingenetischer Pessimismus.93 Der verzweifelte Pessimis-
mus konstruiert die aktuelle Kultur, Gesellschaft, Gegenwart usw. so negativ 
und deterministisch, dass kein emanzipatorisches Handeln mehr vorstellbar 
ist – die Situation erscheint völlig ausweglos, und die gegenwärtige Ära des 
Verfalls wird unaufhaltsam bis zum Untergang fortschreiten. Zum Beispiel 
spricht Horkheimer jene Verzweiflung aus, wenn er konstatiert: »[…] der Ver-
lust ist nicht mehr gutzumachen«.94 Gleiches gilt für Spengler, wenn er an-
nimmt, dass sich das »Schicksal« der Entwicklung nicht anhalten oder um-

87 | Vgl. zu dieser Lesart Horkheimer 1971, S. 4.

88 | Ebd., S. 6.

89 | Siehe zur Einschätzung, dass Schopenhauers Pessimismus nicht mit einem Quie-

tismus und politischer Ohnmacht gleichzusetzen ist, auch: Müller-Seyfar th et al. 2008, 

S. 9ff. 

90 | Marcuse 1981, S. 50.

91 | Vgl. ebenso Bailey, der etwa die Bedeutung von Utopien nicht nur für den Optimis-

mus, sondern ebenfalls für den Pessimismus betont. Bailey 1988, S. 55-76. Siehe hier-

zu auch: Bennett 2001. Vgl. zum Optimismus im Pessimismus und einer Verteidigungs-

strategie für pessimistische Positionen auch: Dienstag 2006, S. 265.

92 | Vgl. ebd.

93 | Grif fin spricht von Pessimismus, ohne zwischen metaphysischer und kulturhisto-

rischer Begründung zu dif ferenzieren. Neben Grif fin hatte bereits Wahlmüller auf den 

Aspekt des Glaubens an eine Wiedergeburt als Charakteristikum von Kulturpessimis-

mus aufmerksam gemacht. Vgl. Wahlmüller 1939, S. 12.

94 | Horkheimer 1971, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus76

kehren lässt: »Nur Träumer glauben an Auswege. Optimismus ist feige.«95 
Schließlich sei hier noch Adorno zitiert, der sagt:

»Ich kann darin keinen Vorwurf sehen, daß man in der Welt, in der wir leben, verzweifelt, 

pessimistisch, negativ sei. Eher sind doch die Menschen beschränkt, die krampfhaft 

die objektive Verzweiflung durch den Hurra-Optimismus der unmittelbaren Aktion über-

schreien, um es sich psychologisch leichter zu machen.«96

Der Untergang oder die Ausweglosigkeit der Entwicklung wird vom verzwei-
felten Pessimismus zwar bedauert, aber da keine Auswege mehr gesehen wer-
den, bleibt als logische Konsequenz nur Resignation. Allerdings findet sich 
diese idealtypische Variante – nach meiner Einschätzung – selten, oder es 
stehen ihr innerhalb der jeweiligen Theorie, auch der drei genannten, wiede-
rum abweichende Aussagen und optimistische Momente entgegen. In gewis-
ser Weise verliert die pessimistische Warnung vor dem Untergang, wenn das 
Ende nicht mehr aufzuhalten ist, ihre Funktion. Wenn der Lauf der Ereignisse 
bereits feststeht, warum dagegen anschreiben? Die Erwartung des Untergangs 
sorgt nicht nur für Verzweiflung, sondern erhöht ebenso die Bereitschaft, ra-
dikale politische Lösungen, quasi als Therapie, auszuprobieren. Anders for-
muliert: »Damit sich eine Unheilslehre empfiehlt, muß sie in eine Heilslehre 
münden.«97 

Griffin scheint die Anwendungsschwierigkeiten der verzweifelten Varian-
te in der idealtypischen Zuspitzung erkannt zu haben und stellt ihr die des 
palingenetischen Pessimismus gegenüber. Palingenese bedeutet wörtlich 
Wiedergeburt. Der Begriff bezeichnet bei Griffin entsprechend revolutionäre 
Bestrebungen, »eine Phase der Dekadenz und Degeneration durch eine neue 
Ordnung zu überwinden und eine neue Ära beginnen lassen [zu] wollen«.98 

95 | Spengler 1971, S. 61.

96 | Adorno 1969, S. 204.

97 | Michel 1985, S. 124. 

98 | Grif fin 2005, S. 24. An anderer Stelle fasst Grif fin dies wiederum folgendermaßen: 

»Far from being a form of anti-modernism, cultural pessimism, nihilism, or ›resistance 

to transcendence‹, fascism is born precisely of a human need for a sense of transcen-

dence, cultural optimism, and higher truths compatible with the forces of moderniza-

tion.« Grif fin 2007, S. 14. Mit der Hoffnung auf das »Brechen der Zeit« operier t der palin-

genetische Pessimismus immer noch im Zeitdenken der Moderne: »Mit dem ›Brechen 

der Zeit‹ wurde eine Neubestimmung und Aufwertung von Gegenwart und Zukunft auf 

Kosten einer Entwertung und Abspaltung von Vergangenheit vollzogen. Diese temporale 

Ontologie kann auch, wie wir noch sehen werden, unter Stichworten wie ›Er findung des 

Neuen‹ oder ›Setzen eines neuen Anfangs‹ zusammengefasst werden.« Assmann 2013, 

S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 77

Mit dieser definitorischen Öffnung der Kategorie (Kultur-)Pessimismus folgt 
Griffin der diskursiven Mehrheitsmeinung, die Haltungen als pessimistisch 
interpretiert, obwohl utopische Praxen als Ausweg aus der empfundenen 
gegenwärtigen Katastrophe diskutiert werden, also die Hoffnung bleibt, das 
Schicksal abwenden zu können.99 

Besagter Variante des Pessimismus erscheint die nahe Zukunft ebenfalls 
düster, entsprechend fällt die Prognose erneut zunächst einmal negativ aus 
und deutet auf den Untergang einer, d.h. der gegenwärtigen Kultur bzw. Ge-
sellschaft. Dieser Untergang einer schwachen und dekadenten Welt wird aber 
als willkommen begrüßt, frei nach Nietzsches Credo: »Oh meine Brüder, bin 
ich denn grausam? Aber ich sage: was fällt, das soll man auch noch stoßen! 
Das Alles von heute – das fällt, das verfällt: wer will es halten! Aber ich – ich 
will es noch stoßen! Was im Fallen ist, das soll man stoßen.«100 Der Untergang 
wird gewissermaßen herbeigesehnt, weil gemäß jenes Geschichtsbildes nach 
dem Zusammenbruch des Alten ein Neuanfang folgt. Der palingenetische 
Pessimismus tröstet sich mit der Utopie der Tabula rasa in der Stunde null.101 

Idealtypisch ist dieser Form des Pessimismus der Wunsch nach einem 
radikalen Neuanfang eigen, durch den es paradoxerweise möglich sein soll, 
eine ›verloren gegangene Vergangenheit‹ wiederherzustellen.102 Insbesondere 

99 | Vgl. Zu Pessimismus und Utopie Pauen 1997a, S. 164-173. Oder auch das Kapitel 

»Resignation or its Opposite« in: Dienstag 2006, S. 36ff.

100 | Nietzsche 1966, S. 455. 

101 | Insb. Stern operier t in seiner Studie »Kulturpessimismus als politische Gefahr« 

mit einem palingenetischen Verständnis von Kulturpessimismus, allerdings ohne den 

Begrif f zu verwenden. Mit Bezug auf de Lagarde, Langbehn und Moeller van den Bruck 

heißt es: »Sie konnten das Übel, das sie diagnostizier ten und in ihrem eigenen Leben 

er fuhren, nicht bannen, und so suchten sie Propheten zu werden, einen Weg zur natio-

nalen Wiedergeburt aufzuzeigen. Zu diesem Zweck schlugen sie Reformen vor, die rück-

sichtslos und brutal und gleichzeitig idealistisch, nationalistisch oder auch völlig uto-

pisch waren. Es war dieser sprunghafte Übergang von Verzweiflung zu Utopie, der ihre 

Gedankenwelt so phantastisch machte.« Stern 1963a, S. 1. Dass Stern an dieser Stelle 

von Reform statt von Revolution oder Ähnlichem spricht, ist aus systematischer Sicht 

zu kritisieren. Weiter schreibt Stern: »Gerade weil er so unlogisch ist, trif f t der Ausdruck 

›konservative Revolution‹ genau den Kern der Sache, verkörpert doch die Bewegung in 

der Tat ein Paradoxon: ihre Anhänger wollten die von ihnen verachtete Gegenwart zer-

stören, um in einer imaginären Zukunft eine idealisier te Vergangenheit wiederzufinden.« 

Ebd., S. 7.

102 | Vgl. Dahrendorf 1979, S. 225. Günter Rohrmoser – der selbst vor (kultur-)pessi-

mistischen Diagnosen nicht zurückschreckt, siehe hierzu: Rohrmoser 2008 – beschreibt 

das paradoxe Verhältnis von Kulturpessimismus und Utopie folgendermaßen: »Nicht nur 

ist der Kulturpessimismus eine mögliche Folge der verlorenen Utopie, sondern die Uto-

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus78

faschistischen und nationalistischen Ideologien ist nach Stern und Griffin jene 
Spielart des Kulturpessimismus eigen.103 Diese »nicht-apathische« Variante 
mit der sie kennzeichnenden Wut auf die alte Ordnung und dem Glauben an 
einen Neuanfang nach dem Untergang wirkt dann auch als politische Gefahr 
im Sinne von Stern oder von Baeyer-Katte.104 Gleichwohl findet sich im Kern 
der besagten palingenetischen Haltungen zweifellos ein Paradox: Einerseits 
verkünden sie eine düstere Botschaft von Verfall und Untergang. Andererseits 
enthält diese Warnung verblüffenderweise eine Botschaft der Hoffnung. 

Das sogenannte palingenetische Paradox zeigt, wie schwierig eine trenn-
scharfe Definition von Pessimismus und Optimismus sein kann. Dabei er-
scheint es logisch, dass sich sowohl Optimismus als auch Pessimismus in 
einem Werk finden: Niemand kann immer pessimistisch im Sinne von fa-
talistisch und verzweifelt sein.105 Gerade eine negative bzw. pessimistische 

pie ihrerseits kann den Kulturpessimismus zu ihrer Voraussetzung haben.« Rohrmoser 

1985, S. 32. Auf die Verschränkung von Pessimismus und politischem Gestaltungswil-

len rekurrier t ebenfalls Michel: »Denn die bisherigen pessimistischen Prognosen ver-

standen sich gemeinhin als self-destroying prophecies: Sie wollten abwenden, was ein-

treten müßte, wenn alles so weiterliefe wie zuvor.« Michel 1985, S. 125.

103 | Genau an diesem Punkt setzt auch die Kritik von Louis Dupeux an. Der französi-

sche Historiker und Germanist ver tritt in Bezug auf die sogenannte »Konservative Revo-

lution« die These, dass die Protagonisten nicht mit den Vertretern eines verzweifelten, 

der Vergangenheit zugewandten, Kulturpessimismus gleichgesetzt werden dürfen. Im 

Unterschied zum Kulturpessimismus zeichnet sich die sogenannte »Konservative Re-

volution« durch »Optimismus, Lebenskraft und Anspruch auf Modernität« auS. Dupeux 

1994, S. 287. Vgl. zu diesem Argument auch: Graf 2005, S. 105. Besagte Variante des 

Optimismus ar tikulier t sich demnach insb. durch Begrif fe wie Erneuerung, Wiederauf-

erstehung, AktivismuS. In diesem Sinne ist der Nationalsozialismus keine (kultur-)pes-

simistische Ideologie. Siehe zur gegenteiligen Auffassung: Dahrendorf 1979, S. 223f.

104 | Vgl. Baeyer-Katte 1958 Wanda von Bayer-Katte hatte die Idee, Kulturpessimis-

mus als politische Gefahr zu deuten, bereits vor Stern 1958 ausgearbeitet; Stern kann-

te die Arbeit von Bayer-Katte, zitier t sie aber nur am Rande. Vgl. Stern 1963a, S. 409. 

Vgl. zum Strukturmuster jener Form von Apokalypse auch: Vondung 1997, S. 166.

105 | Horkheimer hat in diesem Zusammenhang folgende These ver treten: »Mit theo-

retischem Pessimismus könnte eine nicht unoptimistische Praxis sich verbinden, die 

des universalen Schlechten eingedenk, das Mögliche, trotz allem, zu verbessern sucht.« 

Horkheimer 1971, S. 6. Und an anderer Stelle schreibt er weiter: »Pessimistisch ist mei-

ne Vorstellung in der Tat über die Schuld des Menschengeschlechtes, pessimistisch 

in Bezug auf die Vorstellung, wohin die Geschichte läuft […] Worin besteht aber der 

Optimismus, den ich mit Adorno, meinem verstorbenen Freund, teile? Darin, daß man 

versuchen muß, trotzdem das zu tun und durchzusetzen, was man für das Wahre und 

Gute hält. Und so war unser Grundsatz: theoretischer Pessimist zu sein und praktischer 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 79

Zeitdiagnose führt zwingend zur Überlegung hinsichtlich politischer Hand-
lungsmöglichkeiten und Lösungen. An jene Überlegung gilt es inhaltlich an-
zuknüpfen und im Einzelfall zu prüfen, wie sich eine Theorie zwischen den 
Polen Verzweiflung und Hoffnung, zwischen der Beschwörung von Ängsten 
und Untergangszenarien und der gleichzeitigen Diskussion alternativer Ord-
nungskonzepte und Praxen einordnen lässt und was dies über den politischen 
Pessimismus aussagt. Insofern ist auch nicht davon auszugehen, dass Schmitt, 
Foucault und Agamben zu einhundert Prozent einem jener beiden Idealtypen 
entsprechen, sondern es gilt explizit zu klären, welche Schriften wie in diesem 
Spektrum eingeordnet werden können.

Wichtig ist hierbei noch der Hinweis, dass ein idealtypischer und stringent 
durchgehaltener metaphysischer Pessimismus nicht hoffen kann, die Welt 
politisch zu verändern. Da das diesseitige durch außerweltliche Gegebenheit 
bestimmt ist, ist hieran nicht zu rütteln – Fatalismus ist die logische Konse-
quenz. Im Gegensatz dazu macht der kulturhistorische Pessimismus, d.h. 
der Kulturpessimismus, diesseitige Praxis oder die von Menschen gemachte 
Geschichte für die gegenwärtigen Missstände verantwortlich. Denn: »[…] was 
eine Zivilisation veranlaßt, ihren schicksalhaften Weg abwärts zu schreiten, sei 
nicht ein kosmisches Gesetz wiederkehrender Kreisläufe, sondern selbstverur-
sachte Zerstörung«.106 Damit wohnt dieser Begründung konstitutiv eine Exit-
Option inne; weil menschliche Praxen prinzipiell immer änderbar sind, kann 
einer negativen Diagnose und pessimistischen Prognose eine Utopie angekop-
pelt und somit eine Umkehrung des Verfalls gedacht werden. Im Diskurs über 
Kulturpessimismus führt die Begründungsfigur somit zu einer Ambivalenz 
zwischen Verzweiflung und Hoffnung.107 So unwahrscheinlich es erscheinen 
mag: Im Gegensatz zu metaphysischen oder auch theologischen Erklärungen 
lässt sich die Welt grundsätzlich noch verändern. Historische Fehlentwick-
lungen lassen sich korrigieren, der Masterplan einer höheren außerweltlichen 
Macht oder kosmischen Ordnung nicht.108 Diese verkappte Utopie des Kultur-
pessimismus hat dann zwei Seiten, sie ermöglicht die Kritik dessen, was ist, 

Optimist.« Horkheimer 1972, S.  175. zit.n. Raulet 1986, S.  48. Jene Unterscheidung 

zwischen »theoretischem Pessimismus« und »nicht unoptimistischen Praxen« oder op-

timistischen Praxen kann helfen, Ambivalenzen und Widersprüche auszumachen. Siehe 

zu diesem Paradox bei Schopenhauer und Nietzsche auch: Wolter 2013, S. 193ff.

106 | Löwith 1953, S. 21.

107 | Vgl. hierzu exemplarisch: Michel 1985 oder Grif fin 2005.

108 | »Der wichtigste Unterschied, der den kulturkritischen vom metaphysischen Pes-

simismus trennt, besteht darin, daß hier Leid und Verfall – wie schon in der GEBURT DER 

TRAGÖDIE – als historische Phänomene bestimmt werden. Dies implizier t zum einen 

eine stärkere Orientierung an der konkreten Er fahrung, zum zweiten ergibt sich hieraus 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus80

im Sinne der Kategorie »Kontrastfolie« und fungiert gleichzeitig als Utopie für 
das, was sein soll. 

Für die Bestimmung des politischen Pessimismus ist es demgemäß ent-
scheidend, das Spannungsverhältnis zu rekonstruieren und zu eruieren, ob die 
Lösungen ggf. im Widerspruch zu den Problemen stehen, d.h. ob die Problem-
konstellation so omnipräsent und übermächtig erscheint, dass die Lösungs-
ansätze in diesem theorieimmanenten Weltzusammenhang keine Wirkung 
mehr entfalten können. So müssen die negativen Diagnosen und Prognosen 
sowie die impliziten und theorieimmanenten Konsequenzen, die aus den Ein-
schätzungen zur Moderne abgeleitet werden können, mit den (möglicherwei-
se aufgezeigten) utopischen und emanzipatorischen Potenzialen kontrastiert 
werden. 

Von hier aus gilt es zu untersuchen, in welchem Verhältnis pessimistische 
Theorie und optimistische Praxis in den Werken von Schmitt, Foucault und 
Agamben stehen. Das Aufspüren von theorieimmanenten Widersprüchen 
führt zu einer Differenzierung und Relativierung der betrachteten Theorien 
sowie zur Klärung, bis zu welchem Grad überhaupt von Pessimismus gespro-
chen werden kann. Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass das jeweils 
entworfene Zukunftsszenario der Casus knacksus einer Definition von Pessi-
mismus ist. Es geht um die Frage, ob ausgehend von den Diagnosen überhaupt 
noch politisches bzw. emanzipatorisches Handeln vorstellbar ist? Emanzipa-
tion ist dabei neutral zu verstehen – als Freimachen von negativen Verhältnis-
sen –, unbesehen, was dann als schlecht gilt. Offen ist weiterhin, ob sich eine 
verschüttete Utopie im jeweiligen Werk ausmachen lässt und was dies für den 
jeweiligen politischen Pessimismus bedeutet. 

4.2.6	 Haltung/Performanz des Pessimismus 

Der Pessimismus zeigt sich nicht nur in Form von negativen Diagnosen und 
Prognosen, Niedergangserzählungen und negativen Menschenbildern, son-
dern ebenso in der Verwendung bestimmter Begriffe und rhetorischer Mittel. 
Jener Zusammenhang wird im Diskurs über Pessimismus oft als »Haltung« 
bezeichnet.109 Die Einschätzung, dass sich eine bestimmte Haltung in pessi-

die Annahme, der Ver fall sei auch historisch überwindbar: Nicht die kosmische Ord-

nung ist der Grund des Übels, sondern bestimmte Fehlentwicklungen der Gegenwart 

beziehungsweise der jüngeren Vergangenheit, und es besteht zumindest prinzipiell die 

Möglichkeit, diese Prozesse wieder umzukehren.« Pauen 1997a, S. 144.

109 | Nach Martin Schmidt ist darunter Folgendes zu verstehen: »Der Begrif f der Hal-

tung zielt auf eine relative Stabilität von Urteilen und Werten ab.« Schmidt 2007a, S. 59. 

Vgl. zur Haltung des Pessimismus auch Dahrendorf 1979, S.  223, Bollenbeck 2007, 

S. 15, 19, Bickel 2000, S. 23, Horkheimer 1971, S. 6, Bohrer 1978, S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 81

mistischen Texten nachweisen lässt, ist relativ verbreitet, worin sie konkret be-
stehen soll, ist hingegen strittig.

Übersetzt in die Begriffe der konstruktivistischen Beobachtungstheorie 
ist eine Haltung keine Charaktereigenschaft einer Person, geschweige denn 
Ausdruck eines Bewusstseinszustandes, sondern vielmehr eine spezielle Be-
obachtungslogik eines Textes; d.h. pessimistische Kulturkritik operiert mit 
bestimmten charakteristischen Unterscheidungen, schafft dadurch die eigene 
Welt(-wahrnehmung) und panzert diese gegen Kontingenz. Pessimismus ist 
somit ein performativer Akt, der sich in rhetorischen Zuspitzungen und Ra-
dikalisierungen zeigt bzw. durch die erste hervorgebracht wird. Die Haltung 
bezeichnet im Rahmen dieser Arbeit die Performanz des Pessimismus. Dabei 
ist davon auszugehen, dass die jeweilige Beobachtungslogik in habitualisierter 
Form in die Texte der Vergleichsautoren eingeschrieben ist und sich mittels 
einer Beobachtung zweiter Ordnung (re-)konstruieren lässt.110 Jeder der hier 
rekonstruierten Texte kann 

110 | Die Kategorie Haltung weist durchaus Parallelen zur Habitus-Theorie Pierre Bour-

dieus auf. Der Habitus fungier t im Rahmen des theoretischen Kontextes Bourdieus als 

Mittler zwischen Objektivismus und Subjektivismus, indem reflektier t wird, wie sich die 

Strukturen eines sozialen Feldes »in jedem Organismus in Gestalt von Wahrnehmungs-, 

Denk- und Handlungsschemata niederschlagen«. Bourdieu 1987, S.  101. Der Habitus 

determinier t in bestimmten Grenzen die Handlungs- und Denkschemata sozialer Akteu-

re, womit eine lohnende theoretische Alternative zur perspektivischen Limitierung des 

methodischen Individualismus gegeben ist. Ein Habitus ist folglich sozialstrukturell be-

stimmt, d.h. er wird durch Er fahrungen sozialisier t und unterscheidet sich im Einzelfall 

danach, welche Position ein Akteur im sozialen Feld innehat. Kleinbürgerliche, adelige 

oder bildungsbürgerliche Milieus, unterschiedliche Herkunft, verschiedene Schulfor-

men, aber auch Sprachen usw. produzieren divergierenden Habitus. Bourdieu argumen-

tier t in marxistischer Tradition, entsprechend wird unter der Position im sozialen Feld vor 

allem die Klassenzugehörigkeit und damit die Möglichkeit eines Akteurs, über soziales, 

ökonomisches und kulturelles Kapital zu ver fügen, verstanden. Bezogen auf den Gegen-

stand politischer Pessimismus bietet diese Theorie die Möglichkeit, sich von psycho-

logischen Argumentationen zu lösen und sozialstrukturelle und geschichtliche Gründe 

aufzuzeigen, warum ein Autor eine negative Theorie der Moderne entwickelt, präferier t 

bzw. sich stärker von einer solchen angesprochen fühlt. Eine theoretische Analyse an-

hand des Habitus-Konzeptes könnte im Weiteren danach fragen, welche Rezipienten 

– aufgrund welchen Habitus – von Schmitt, Foucault und Agamben angesprochen wer-

den. Positivistische und empirische Theorien setzen Sozialität häufig unproblematisch 

voraus, und folglich weichen auch die Sprache, die Begrif fe und die rhetorische Struktur 

der Texte deutlich von denen als pessimistisch bezeichneter Theorien ab. Obwohl die 

Theorie Bourdieus hier lohnende Ansatzpunkte bietet, möchte ich mich nicht explizit 

darauf berufen, weil erstens keine biographische und sozialstrukturelle Erklärung er-

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus82

»[…] als eine Kommunikationsform verstanden werden, die sich an einen Adressaten 

richtet und diesen von dem Wahrheitsgehalt seiner Aussagen zu überzeugen sucht. Zu-

gleich, das haben die Überlegungen zum Problem der Repräsentation sozialer Tatsa-

chen gezeigt, kommt der verwendeten Sprache eine realitätserzeugende Funktion zu. In 

diesem Verständnis entdeckt der wissenschaftliche Blick nicht die Tatbestände selbst, 

vielmehr er findet der wissenschaftliche Text seine Gegenstände.«111 

Die Rhetorik entfernt sich demnach nicht von der ›Wirklichkeit‹ – wie alt-
europäische Verständnisse von Wissenschaft behaupten –, sondern wird hier 
im Anschluss an sprachanalytische und konstruktivistische Erkenntnisse als 
konstitutiv für Wirklichkeits- und Wissensproduktion angesehen.112 Die Funk-
tion der Rhetorik besteht gerade darin, das Geschriebene und das Dargestellte 
als notwendige Beschreibung des Gegenstandes erscheinen zu lassen.113 Ent-
sprechend folgt ebenso eine pessimistische Theorie aus der Art und Weise, 
wie der jeweilige Text argumentiert, beobachtet und eben rhetorische Mittel 
verwendet. Dabei werden im Diskurs über Pessimismus immer wieder drei 
Eigenschaften genannt, die hier inhaltlich unter der Kategorie Haltung subsu-
miert werden: 1. Eine Tendenz zur Verallgemeinerung 2. Eine Ästhetisierung 
des Schrecklichen 3. Die Selbstinszenierung des Autors.

Verallgemeinerung bedeutet dabei, dass pessimistische Deutungen mit 
unzulässigen Generalisierungen Hand in Hand gehen, was Bennett auf die 
Formel zuspitzt: »In short, cultural pessimism is characterised by generalised 
negative certainty.«114 Ausgehend von einer polykontexturalen Gesellschaft 
lässt sich immer Gutes und Schlechtes beobachten, aber die pessimistische 
Haltung zeichnet sich – idealtypisch gesprochen – gerade durch eine Gene-
ralisierung des Negativen aus, positive Gegenbeispiele werden nicht gesehen 
oder erscheinen als marginale Phänomene, hinter denen sich eine negative 

folgen soll. Unter Haltung wird im Folgenden nur die Argumentations- und Unterschei-

dungslogik des jeweiligen Textes bezeichnet. Zweitens ist es meiner Untersuchung im 

gegebenen Umfang und mit dem Fokus auf die wissenschaftlichen Primärtexte der drei 

Theoretiker nicht möglich, eine empirische Analyse des jeweiligen sozialen Feldes, in 

welchem sich Schmitt, Foucault und Agamben bewegen, und der entsprechenden wirk-

mächtigen Kapitalar ten zu leisten.

111 | Farzin 2011, S. 35.

112 | Der deutschsprachige Wissenschaftsdiskurs hat sich lange und zum Teil bis heu-

te gegen solche Einsichten gesperr t; es gibt so etwas wie einen »weitreichenden Refle-

xionsstopp« Ebd., S. 36. Siehe hierzu insb.: Keller et al. 2013. 

113 | Foucault und Agamben wurden in der vorliegenden Arbeit nicht in der Original-

Sprache rezipier t, sondern in deutscher oder englischer Übersetzung, weshalb die Ana-

lyse der »Sprachästhetik« mit den Beschränkungen der Übersetzung einhergeht.

114 | Bennett 2001, S. 181.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 83

Dynamik findet. Georg Bollenbeck bezeichnet jene Tendenzen der Kultur-
kritik als »heillose Hypergeneralisierungen«115, und Pauen spricht in diesem 
Zusammenhang vom sogenannten »absolutistischen Superlativ«.116 Derarti-
ge Perspektiven verharren gewissermaßen auf der negativen Seite bzw. nur 
dieser wird mit entsprechenden Beschreibungen, Metaphern und Beispielen 
Bedeutung zugesprochen. Werden solche binären Muster nicht reflektiert, er-
scheint die Gegenwart schnell defizitär. Eine solche Art der Weltbeobachtung 
verstärkt sich kontinuierlich selbst in einer unmittelbar erzeugten Abwärts-
spirale, da nur noch Schlechtes bzw. Verschlechterungen erkannt werden.117 
Perspektivwechsel und Selbstreflexion, die das negative Weltbild und den Ob-
jektivitätsanspruch irritieren könnten, werden ausgeschlossen, so zumindest 
die hier gewollte idealtypische Zuspitzung. Eine Tendenz zur Verallgemei-
nerung bedeutet, dass nicht nur ein vielschichtiger Einzelaspekt als negativ 
interpretiert, sondern diese Deutung auf die ›gesamte Moderne‹ ausgedehnt 
wird. Aber auch die gebräuchliche und simplifizierende Verwendung von 
Begriffen wie »die Geschichte«, »die Menschheit« »die Dekadenz« usw. ist 
mit dem Preis einer erkenntnistheoretisch mangelhaften Verallgemeinerung 
erkauft. Charakteristisch für den Pessimismus ist demnach nicht nur, was 
bewertet wird, sondern vor allem wie: generalisierend negativ. Ein solcher 
Differenzierungsverlust118 müsste, wenn die oben dargestellten Bewertungen 
als pessimistisch zutreffen, die Werke von Schmitt, Agamben und Foucault 
auszeichnen. 

Ein Aspekt einer pessimistischen Haltung, den es gesondert zu analysie-
ren gilt, ist »Die Ästhetik des Schreckens« oder »Ästhetisierung des Grau-
ens«119 Für meine Untersuchung ist relevant, ob Schmitt, Foucault und Agam-
ben dem ›Schrecken‹ d.h. negativen Phänomenen, eine ästhetische Qualität 
zusprechen. Welche Funktion hat diese Form von Ästhetik für die rhetorische 

115 | Bollenbeck 2007, S. 12 und 17.

116 | Pauen 1997a, S. 7.

117 | Vgl. Bennett 2001, S. 180ff.

118 | Dif ferenzierungsverlust als Merkmal einer pessimistischen Haltung meint selbst-

verständlich nicht eine Form von Beobachtung, die ohne Unterscheidungen auskommt. 

Jede Beobachtung ist konstitutiv an eine Unterscheidung gebunden, dies gilt ebenso 

für die im hier dargelegten Sinne pessimistischen Beobachtungen. Unter Dif ferenzie-

rungsverlust soll vielmehr eine Beobachtung verstanden werden, der es nicht gelingt, 

Abweichendes zu sehen, positive bzw. negative Aspekte mit in den Blick zu nehmen.

119 | Bohrer 1978, S. 75ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus84

Plausibilisierung der jeweiligen Zeitdiagnose und Prognose?120 Und wird der 
Ästhetik vielleicht eine positive Funktion zugesprochen?121

Gegenstand der Ästhetisierung kann aber nicht nur das sogenannte 
Schreckliche sein, sondern ebenso derjenige, der den Schrecken diagnos-
tiziert. Anders formuliert: Pessimistische Warnungen können mit einem 
prophetischen Gestus einhergehen. Auch an dieser Stelle wird nicht die psy-
chologische Verfasstheit eines Autors ermittelt, sondern die textimmanente 
Darstellung der eigenen Person, d.h. des Autors. So stellen sich die Fragen: 
Woher stammt das Wissen über den Zustand und die Zukunft der modernen 
Kultur oder Gesellschaft? Ist die Zeitdiagnose erkauft mit einem Verlust an 
Selbstreflektionsfähigkeit? Und kommt der Autor der jeweiligen Theorie der 
Modernen in der beschriebenen Welt überhaupt vor, also werden die Voraus-
setzungen der eigenen Beobachtung reflektiert? Finden Erkenntnistheorie 
und eine Relativierung der eigenen Beobachterposition in den zu untersuchen-
den Theoriegebäuden überhaupt statt? 

Die Texte, die den Blick primär auf negative Gesichtspunkte lenken und 
einen Niedergang diagnostizieren, scheinen sich zumindest implizit einem 
besonderen, also höheren Rang zuzuordnen. Eine pessimistische Sicht zeich-
net sich – idealtypisch zugespitzt – durch ein übersteigertes Selbstverständnis 
aus.122 Idealtypisch empfiehlt sich der Kulturpessimist als besonders mutig 
und unerschrocken, wohingegen die vermeintlich naiven Optimisten gegen 
den eigenen Heroismus ausgespielt werden. Ein prominentes Beispiel hierfür 

120 | Welches Narrativ wird beispielsweise bemüht, um die eigene Argumentation zu 

untermauern? White folgend nutzt Burckhardt in »Die Kultur der Renaissance in Italien« 

beispielsweise das dramaturgische Mittel der Melancholie, nach der Darstellung der 

historischen Ereignisse in jedem der sechs Kapitel »wechselt die Tonlage in die dunk-

len Mollgeräusche, die Mahnung, daß alles Menschenwerk vergehen wird«. White 2008, 

S. 323. 

121 | Aus einer solchermaßen ernüchter ten Position schreibt Bernard-Henri Lévy: »Der 

antibarbarische Intellektuelle muß auch Künstler sein. Denn die Kunst ist nichts ande-

res als der in Tausenden von Jahren aufgerichtete Damm gegen die Leere des Todes, 

gegen das Chaos der Gestaltlosen, gegen die Sanduhr des Grauens. Denn allein Dich-

ter, Maler und Musiker vermögen das Böse zu benennen und seine blutigen Perlen zu 

finden.« Lévy 1978, S. 140.

122 | Pauen 1997a, S.  13. Bezüglich der Selbstinszenierung setzt Pauen den Begrif f 

sekundärer Pessimismus ein. Zum sekundären Pessimismus gehört immer eine gewisse 

Distanz zu den krisenhaften Ereignissen, die diese negativen Zeitdiagnosen stützen. 

Allerdings bleibt hierbei unklar, was genau den primären Pessimismus ausmacht, zumal 

Pauen sich sehr stark von der sog. Krisenhypothese distanzier t. Entsprechend wird er 

kaum dem primären Pessimismus einen ›direkten‹ oder ›eigentlichen‹ Realitätskontakt 

oder Krisenbezug zusprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 85

ist Webers wortgewaltiger Ausblick in seiner Rede »Politik als Beruf«: »Nicht 
das Blühen des Sommers liegt vor uns, sondern zunächst eine Polarnacht von 
eisiger Finsternis und Härte, […] Wenn diese Nacht langsam weichen wird, 
wer wird dann von denen noch leben, deren Lenz jetzt scheinbar so üppig ge-
blüht hat?«123 In der Schrift »Wissenschaft als Beruf« – ebenfalls angesichts 
des Endes des Ersten Weltkriegs erschienen – fordert er weiterhin: »Wer dies 
Schicksal der Zeit nicht männlich ertragen kann, dem muß man sagen: Er 
kehre lieber, schweigend, ohne die üblichen öffentlichen Renegatenreklame, 
sondern schlicht und einfach, in die weit und erbarmend geöffneten Arme der 
alten Kirche zurück […].«124 Ob und zu welchem Grad Webers komplexes und 
unabgeschlossenes Werk dem Typus des politischen Pessimismus entspricht, 
kann hier nicht diskutiert werden.125 Die beiden Belegstellen sollen lediglich 
als exemplarisches Beispiel intellektueller Selbstdarstellung dienen: Weber in-
szeniert sich seiner Zuhörerschaft als ›wahrhafter Mann‹, der die erschrecken-
den Zeichen der Zeit erkannt hat und dem ›Grauen‹ mutig und unerschrocken 
die Stirn bietet sowie dem ›Schrecken‹ mit seinen pathetischen Worten eine 
gewisse Ästhetik abgewinnt bzw. zuspricht.126 

Zu bedenken ist, dass die dargestellten drei Charakteristika Tendenz zur 
Verallgemeinerung, Ästhetisierung des Schrecklichen und Selbstinszenie-
rung des Autors kritisch gegen die Vertreter des (Kultur-)Pessimismus vorge-
bracht werden. Zum Teil laufen jene Kritiken auf moralisierende Verurteilun-
gen hinaus, die normative und erkenntnistheoretische Beschränkungen der 
eigenen Kritik übersehen. Normative Grundlage meiner Argumentation und 
Analyse ist die Setzung, dass die moderne Gesellschaft erstens kontingent und 
zweitens komplex ist, woraus sich die Forderung an die politische Theorie ab-
leitet, dies zu reflektieren und keine deterministischen Aussagen vorzuneh-
men. Weiterhin ist das Vorgehen, die Haltung anhand der drei Charakteristika 

123 | Weber 1958, S. 66. 

124 | Weber 1995, S. 44f.

125 | Es ist die Prognose, die Welt erstarre zu einem »stählernen Gehäuse der Hörig-

keit« (Weber 1988, S.  203f.), mit der Folge, dass »die äußeren Güter dieser Welt zu-

nehmende und schließlich unentrinnbare Macht über den Menschen« gewonnen haben, 

»wie niemals zuvor in der Geschichte«, welche die Frage nach der Reichweite pessimis-

tischer Kulturkritik in Webers Werk aufwir f t. Weber 1984, S. 188. Trotzdem ist Webers 

vielschichtiges Werk sicherlich nicht pauschal als pessimistisch, im Sinne von aus-

schließlich deterministisch und fatalistisch, zu kritisieren. 

126 | Der Ernst, welcher diese Wortwahl auszeichnet, ist im intellektuellen Selbstver-

ständnis insb. in der ersten Hälf te des 20. Jahrhunderts verbreitet und findet sich bei-

spielsweise noch bei Alexandre Kojève, dem zufolge intellektuell nur diejenigen Akade-

miker ernst zu nehmen sind, »[…] die sich auf den Kampf auf Leben und Tod eingelassen 

haben«. Zit. nach Rorty 2003, S. 332. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus86

Selbstinszenierung, Verallgemeinerung und Ästhetisierung des Schreckens 
zu (re-)konstruieren, zwangsläufig selektiv. Einerseits, weil nicht alle dies-
bezüglich relevanten Aussagen der drei Theorien analysiert werden können. 
Zweitens könnten sicherlich zusätzliche »Aspekte der Rhetorizität«127 unter-
sucht werden, wie die verwendeten Metaphern, die Beispiele zur Evidenzer-
zeugung oder die »Tropen« im Sinne Whites. Diese Selektivität des Vorgehens 
entspringt einerseits daraus, den drei, innerhalb der Pessimismus-Diskussion 
dominanten, Charakteristika der Haltung ausreichend Raum zu bieten und 
gleichzeitig die fünf inhaltlichen Kategorien des Pessimismus ebenfalls de-
tailliert analysieren zu können.128 Darüber hinaus geschieht die Begrenzung 
der Studie aufgrund pragmatischer Überlegungen: Die Feinanalyse der Rheto-
rizität des Pessimismus wäre sicherlich spannend, aber eine derart detaillier-
te Untersuchung verspricht meiner Ansicht nach keinen weitergehenden Er-
kenntnisgewinn für die übergeordneten Fragen, ob die Theorien pessimistisch 
sind und welcher Typus von Pessimismus ggf. vertreten wird. 

4.3	Resümee 

Mit diesen sechs Kategorien ist nun sicherlich nicht die abschließende Defini-
tion von Pessimismus gegeben. Eine solche kann auch aufgrund der eingehend 
erläuterten Aspekte nicht allumfassend und endgültig vorgenommen werden. 
Gleichwohl lässt sich dieses idealtypische Modell im Sinne eines Werkzeug-
kastens nutzen, um zu überprüfen, wo sich pessimistische Konstruktionen in 
den Schriften von Schmitt, Foucault und Agamben bestimmen lassen. 

Für die folgende Analyse ist zu entschlüsseln, welche Begründungen für 
eine negative Geschichts-, Gegenwarts- oder Zukunftsbeschreibung bemüht 
werden. Denkbar ist dabei, dass der Pessimismus theologisch, metaphysisch 
und/oder kulturhistorisch fundiert wird. Nicht auszuschließen ist dabei, dass 
sich mehrere Begründungen bei einem Autor oder sogar innerhalb eines Tex-
tes finden, die mehr oder weniger kohärent erscheinen. Damit ist es folglich 
ebenso erklärungsbedürftig, inwiefern diese Begründungsleistungen reflek-
tiert werden und ob ein Mangel an erkenntnistheoretischer Reflektion pessi-
mistische Deutungen begünstigt? Pessimismus bedeutet weiterhin nicht nur 
– der strengen etymologischen Definition folgend – die Wahrnehmung des 
Schlimmsten oder der schlimmsten aller möglichen Welten, sondern ebenfalls 
eine bestimmte Art der Beobachtung, welche permanent und ausschließlich 
Negatives beschreibt und sich selbst in dieser Perspektive gefangen nimmt, so 

127 | Farzin 2011, S. 49.

128 | Mit besagter Begründung der Selektivität orientiere ich mich an Farzin: Ebd., 

S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 87

dass nicht unbedingt ›das Schlimmste‹ beschrieben wird, jedoch die positive 
Seite der eigenen Unterscheidung nicht in gleichem Maße reflektiert wird. 

Einen analytischen Gewinn verspricht vor jenem Hintergrund die Frage 
nach der Form der Beobachtung, beispielsweise von Verlustwahrnehmungen, 
wie sie sich in einer Niedergangsbeschreibung finden. Darüber hinaus und 
in Kombination damit zeigt sich der Pessimismus in bestimmen Idealvor-
stellungen, welche die jeweilige Gegenwart defizitär erscheinen lassen. Für 
pessimistische Beobachtungen sind weiterhin das ihnen innewohnende Men-
schenbild sowie eine deterministische Geschichtsauffassung von Bedeutung. 
Schließlich gilt es, die Zukunftsprognosen zu analysieren und damit das sich 
dort eventuell findende widersprüchliche Spannungsverhältnis zwischen Ver-
zweiflung und Hoffnung. Zu ermessen ist dann, ob und in welcher Form poli-
tische Handlungsfähigkeit vom entsprechenden Autor noch für möglich und 
sinnvoll erachtet wird, beispielsweise, ob politische Reformen oder Revolutio-
nen noch einen Ausweg versprechen.129 Mit dieser Klassifizierung ist nicht be-
hauptet, dass sich alle Momente des Pessimistischen bei dem jeweiligen Autor 
finden müssen, sondern es wird zu prüfen sein, welche sich rekonstruieren 
lassen und welche nicht, sowie welche Schlüsse dies über den jeweiligen poli-
tischen Pessimismus erlaubt.

129 | Die Reihenfolge dieser Kategorien variier t bei den Analysen Schmitts, Foucaults 

und Agambens leicht und erklär t sich aus dem Schreibprozess und meiner (Re-)kons-

truktion des jeweiligen Theorieaufbaus, die jeweils den argumentativen Anschluss mit 

einer bestimmen, eben nicht immer derselben, Kategorie nahelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441510-004 - am 14.02.2026, 18:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

