
5. Analysen: Film als Widerstand

Die folgende Analyse umfasst fünf Dokumentarfilme, die im Weiteren hinsicht-

lich der aufgeworfenen Fragestellungen detailliert zu untersuchen sind. Die ausge-

wählten Filme (PetuMongueleiñ – Estamos vivxs, JúbaWajiín – Resistencia en la Montaña

de Guerrero, Paraná – el río, Sangre y Tierra – Resistencia indígena del Norte del Cauca, Ara

Pyau – La primavera Guaraní) werden nicht nur in Hinblick darauf analysiert, was sie

zeigen undwie sie dies zeigen (beispielsweise in Bezug auf die narrative Ebene, den

Bildausschnitt, den Ton, die Schnittfrequenz oder andere Ebenen filmischer Bear-

beitung).Durch die intensive Auseinandersetzung soll auch ihr Potenzial abgeleitet

werden, alternative Vorstellungen und Wahrnehmungen zu westlichen Konzepten

und Kategorisierungen zu stärken und in dem Sinn die Konstruktion politischer

Wirklichkeit zu beeinflussen, also einen Dekolonialisierungsprozess vorantreiben

zu können. Meine Arbeit versteht sich dabei als eine Annäherung, die Einblick in

das bedeutsame Filmschaffen Indigener in Lateinamerika vor allem im Kontext

aktueller territorialer Konflikte gewährt, indem in den Analysen der dynamische

Aushandlungsprozess von hegemonialen Diskursen und Gegendiskursen beleuch-

tet wird.

5.1 Petu Mongueleiñ – Estamos vivxs

Im Jahr 2017 produziert, folgt dieser Dokumentarfilm einer Protestbewegung der

Mapuche-Tehuelche, die in der Region rund um den Río Negro auf dem heutigen

Staatsgebiet Chiles sowie Argentiniens leben. Aufgrund einer neuen Gesetzgebung

in der Provinz sollten sie in ihren territorialen Rechten eingeschränkt werden,wes-

wegen sich der Protest formierte. Im Jahr zuvor unternahm die argentinische Re-

gierung einen ersten Versuch in der Region, eine Gesetzesreform durchzuführen,

um über die Nutzung von über fünf Millionen Hektar Land zu verfügen. Ziel war

es, dieses Land für Bergbau, den Energiesektor und andere ökonomisch rentable

Projekte zugänglich zumachen: »Se propone un régimen de tierras fiscales que res-

ponda a todas las formas de producción, ampliando las posibilidades y usos de la

tierra, las que podrán destinarse a la producción agrícola, pastoril, forestal, energé-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Filmischer Widerstand

tica, minera, turística, industrial, tecnológica, mixta u otra.«1 (Río Negro Comuni-

cación, 2016) Im November desselben Jahres organisierten die Mapuche-Tehuelche

eine Versammlung, um über die Folgen dieser Vorgehensweise und deren Legiti-

mität zu diskutieren. In einem Gutachten wurde auf die fehlende rechtliche Basis

für das Handeln der regionalen Regierung sowie auf die Missachtung bestehender

Gesetze, Umstände und Rechte hingewiesen, unter anderem:

»Desconoce los relevamientos territoriales a las comunidades indígenas ordena-

dos por la Ley Nacional 26.160. […] Ignora la Ley Integral del Indígena, la Cons-

titución Nacional y los convenios internacionales que reconocen los derechos de

los pueblos originarios. […] No valora la vida, al entender la tierra como un pro-

ducto comercial y no como el espacio social donde se proyecta la vida y se da

continuidad a las culturas de los pueblos. […] Sin participación y sin información

a las comunidades afectadas, cualquier proyecto de ley viola los derechos de los

pueblos originarios.« (ENDEPA, 2017)2

Daraufhin wurde für den 20. bis 24. April 2017 ein Protestmarsch organisiert, der

unter demMotto Petumongueleiñ, fey muta trekaleiñ (estamos vivos, por eso caminamos3)

stand. Ziel war es, ein klares Zeichen gegen die geplante Gesetzesreform zu set-

zen. Die Gruppen starteten in Bariloche bzw. Catriel, trafen sich auf demWeg und

beendeten ihren Marsch in Viedma vor dem dortigen Regierungsgebäude. Vor Ort

wurde ein Teil der Protestierenden vom amtierenden Minister Luis Di Giácomo

und dem Staatssekretär Félix San Martín empfangen. Die Vertreter*innen äußer-

ten bei dieser Gelegenheit ihren Einspruch gegen die geplante Gesetzesänderung

und verwiesen auf deren fehlende Legitimität anhand einer Analyse der geltenden

Gesetzgebung. Sie forderten, wie es auch in ihrem Gutachten festgehalten ist:

»el derecho a la tierra sin contaminación, en rechazo del nuevo Código de Tierras

Fiscales que el gobierno provincial quiere imponer sin consulta previa, libre e

informada (establecida por el convenio 169 de la Organización Internacional del

Trabajo, la Declaración de las Naciones Unidas sobre Derechos de los Pueblos

1 Durch die Regelung der staatliche Raumordnung sollen unterschiedliche Nutzungsmöglich-

keiten zugelassen und forciert werden, wie beispielsweise Agrar-, Vieh- und Forstwirtschaft,

Energiegewinnung, Bergbau, Tourismus, Industrie, Technologie, Mischbetriebe und andere.

(Übers. d. Verf.)

2 Die territoriale Ordnung der indigenen Gemeinden, wie sie durch das nationale Gesetz

26.160 festgelegt ist, wird missachtet. […] Indigene Rechte, die nationale Verfassung ebenso

wie internationale Konventionen zum Schutz indigener Rechte werden ignoriert. […] Das Le-

benan sichwirdmissachtet,wennmandie Erde lediglich als kommerzielles Produkt versteht,

und nicht als sozialen Raum,wo Leben entsteht, wo sich die Kultur der indigenenGemeinden

entfaltet. […] Haben die betroffenen Gemeinden keinMitspracherecht, keine Informationen,

ist jeder Gesetzesentwurf eine Verletzung indigener Rechte. (Übers. d. Verf.)

3 Wir leben, darummarschieren wir. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 127

Indígenas y la Declaración Americana sobre Derechos de los Pueblos Indígenas),

porque entienden que con este proyecto de ley se pretende terminar el histórico

reclamo territorial Mapuche-Tehuelche al no reconocer la preexistencia de los

Pueblos Originarios y disponer de las más de 5 millones de hectáreas, relevadas

como territorio ancestral por la Ley 26.160, al servicio de la mega minería, el

modelo extractivista de petróleo y gas por vías no convencionales, elmonocultivo,

el turismo para pocos y la continua extranjerización de la Patagonia.« (ENDEPA,

2017)4

Die Erholung der argentinischenWirtschaft nach dem finanziellen Kollaps im Jahr

2001 basierte in großen Teilen auf Bergbau sowie der Produktion bzw. dem Export

von unter anderem Soja, Weizen, Öl und Gas (Giarracca & Teubal, 2014). Insbe-

sondere ab etwa 2011 wurde die Politik verstärkt extraktivistisch ausgerichtet, was

zu Enteignung von Land und zu Vertreibung führte. Von Mapuche-Vertreter*in-

nen organisierte Bewegungen zur Verhinderung dieser Enteignung, wie sie der

hier analysierte Film zeigt, sind aufgrund der Entwicklungen im letzten Jahrzehnt

immer zahlreicher geworden.5 Die ILO 169 spielt dabei eine zentrale Rolle, um vor-

angehende Konsultationen verpflichtend einzuführen (Savino, 2016). Argentinien

ratifizierte die ILO 169 im Jahr 2000. Bis zum Zeitpunkt des filmisch begleiteten

Protestmarsches wurde jedoch keine entsprechende gesetzliche Verankerung ver-

anlasst (Torres Wong, 2018).

Der Film folgt dem Protestmarsch über mehrere Tage, begleitet also die pro-

testierenden Akteur*innen und nutzt vor allem Voiceover dieser Menschen, um die

Bilder zu kontextualisieren. Regie führte Sebastián Labaronne in Kooperation mit

Vertreter*innen der Mapuche, die im Abspann mit Vornamen (als voces6) genannt

werden: Maria, Nicasio, Monona, Luis, Patricia, Ricardo, Hugo und Nora. Weiters

4 das Recht auf eine gesundeUmwelt, und die Ablehnung der neuenGesetzgebung der staatli-

chen Raumordnung, die die Landesregierung ohne vorausgegangener unabhängiger und in-

formierter Konsultation (wie sie durch die Konvention 169 der Internationalen Arbeitsorgani-

sation, der Deklaration der Vereinten Nationen über indigene Rechte und die amerikanische

Deklaration über indigene Rechte vorsieht) durchsetzen will; denn sie sind sich darüber im

Klaren, dass mit diesem Gesetzesentwurf beabsichtigt wird, den historischen Anspruch der

Mapuche-Tehuelche auf dieses Land aufzuheben, da die zeitlich frühere Besiedelung durch

die indigenen Völker nicht anerkannt wird. Damit werdenmehr als 5 Millionen Hektar Land,

eigentlich indigenes Territorium laut Gesetz 26.160, demgroßangelegten Bergbau zur Verfü-

gung gestellt, der Öl- undGasförderung, derMonokultur-Landwirtschaft und demTourismus

für einige wenige, womit Patagonien noch weiter entfremdet wird. (Übers. d. Verf.)

5 Für detaillierter Informationen hierzu siehe beispielsweise: Savino, L. (2016). Landscapes of

contrast: The neo-extractivist state and indigenous peoples in ›post-neoliberal‹ Argentina.

In: The extractive industry and society, 3(2), S. 404-415.

6 Stimmen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Filmischer Widerstand

erwähnt werden Nahuel Manquin, Victoria Salama, Pablo Degliantoni, Hugo Ara-

neo und Inti Aranea als an der Entstehung des Films Beteiligte.

Der Film gewann den Preis des besten Dokumentarfilms des REC – Festival de

Cine (Argentinien, 2018) und wurde auf diversen Festivals gezeigt, zu denen unter

anderem die Folgenden gehörten: Festival Audiovisual Bariloche (FAB; Argentinien,

2017), Festival Nacional de Cine Independiente de Cipolletti (Argentinien, 2017), II Festival

Patagonia Rebelde (Argentinien, 2017), Festival Internacional de Cine Indígena en Wall-

mapu (Chile, 2018), Festival Internacional de Cine Político (FICIP; Argentinien, 2018),

REC – Festival de Cine (Argentinien, 2018), Festival Internacional de Cine y Comunicación

de los Pueblos Indígenas/Originarios (FICMAYAB, Guatemala, 2018) sowie 13aMuestra

Cine y Video Indígena del Museo Chileno de Arte Precolombino (Chile, 2019).

5.1.1 Von Zeitlichkeit und Unsichtbarkeiten als Verdrängungsmechanismen

Wie im oben zitierten Ausschnitt des Gutachtens erwähnt, berufen sich die

Mapuche-Tehuelche auf die Existenz ihrer Kultur bereits vor der nun herrschen-

den Territorialität des Nationalstaates, um ihre Forderung zu untermauern. Die

hegemoniale Position des Staates werde im Kontext der modernen/kolonialen

Weltordnung jedoch genutzt, um zeitlich früher etablierte Territorien zu über-

schreiben. Dieser Hinweis auf konkurrierende Räumlichkeiten wird gleich zu

Beginn des Dokumentarfilms Petu mongueleiñ – Estamos vivxs aufgegriffen. Im

Verlauf des Films wird konkretisiert, wie die Mapuche Territorium für sich de-

finieren und damit einen Gegenentwurf zur nationalstaatlichen Territorialität

liefern. Der Film veranschaulicht konkret, wie alternative Wertvorstellungen und

Überzeugungen darum ringen, Legitimität zu erlangen.

Der Film beginnt mit einer animierten Ansicht der Weltkugel, wobei der Süd-

kegel (cono sur) Lateinamerikas zu sehen ist. Die Weltkugel ist in braunschwarzen

und grauen, dunklen Tönen gehalten, die Grenzen der Nationalstaaten Bolivien,

Chile, Paraguay, Argentinien und Uruguay sind erkennbar, die Staaten sind je-

weils beschriftet. Über ein Textinsert erfährt das Publikum: »La nación Mapuche

es un pueblo originario preexistente a los estados argentino y chileno.«7 (00:00:03-

00:00:09 [Herv. i. O.]) Die Beschriftung des Filmbildes durch den Text führt das

Spannungsverhältnis konkurrierender Territorialitäten ein, auf dem die Kernaus-

sage des Films basiert. In der folgenden Einstellung wird die animierte Weltkugel

herangezoomt, sodass nur noch ein Ausschnitt des südlichen Teils Lateinameri-

kas zu sehen ist. Auf diesem ist die »Provincia de río negro«8 (00:00:10-00:00:33)

7 DieNationderMapuche ist ein indigenesVolk, das bereits vor denbeidenStaatenArgentinien

und Chile existierte. (Übers. d. Verf.)

8 Provinz Río Negro. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 129

ausgewiesen und ein weiteres Textinsert erläutert die zu Beginn dieses Kapitels be-

reits erwähnte Änderung einer Gesetzgebung, die Auslöser für Proteste war: »En

abril del 2017 las comunidades se movilizaron atravesando 800 km en repudio a un

proyecto de ley de tierras fiscales en lo que hoy es la provincia de río negro.«9 (00:00:09-

00:00:20 [Herv. i. O.]) Die Beschriftungen führen eine zeitliche Argumentation in

Bezug auf die territorialen Ansprüche ein bzw. heben die Überschreibung der Nati-

on derMapuche durch das Benennen geografischer Räume (der Provinz Río Negro)

seitens der Nationalstaaten hervor. Die hegemoniale Position westlich-moderner

Gesetzgebung wird durch die Existenz der Nation der Mapuche noch vor den Na-

tionalstaaten – also über eine zeitliche Dimension – angeprangert. Somit wird das

neue Gesetz über Land in staatlichem Eigentum in den Kontext bestehender mo-

derner/kolonialer Logiken gestellt, da die Möglichkeit der Implementierung derar-

tiger Gesetze auf dem Ignorieren bisheriger bzw. vor der Etablierung vonNational-

staaten bestehender Territorien gründet. Am rechten unteren Bildrand ist das zen-

trale Symbol der Mapuche-Kosmovision – die Abbildung des meli witran mapu10 –

zu sehen. Sie unterstreicht die Präsenz und Legitimität der Nation der Mapuche.

In weiterer Folge blenden die Ortsnamen Furilofche und Fiske Menuco auf und es

werden Linien von diesen Ausgangspunkten gezogen, die sich erst treffen und an-

schließend horizontal nach rechts weiterlaufen zumEndpunkt, der dann erscheint:

Viedma. Mit einem erneuten Heranzoomen an die gezeichnete Route werden wei-

tere Ortsnamen eingeblendet: Picaniyeu, Comallo, Huahuel Niyeo, Maquinchao,

Menucos, Kelu Meguiza, Ramos Mexia, Balcheta und San Antonio. Dabei handelt

es sich größtenteils um die Mapuche-Namen der jeweiligen Orte, die nun in Kon-

trast stehen zur noch sichtbaren Bezeichnung der Region als Provinz Río Negro

im argentinischen Staatsgebiet (Abb. 1). Über weitere Textinserts ist zu lesen: »La

nueva ley pretende desconocer a los pueblos, alienta la megaminería, el fracking y la

extranjerización de las tierras en pos de un modelo extractivista.«11 (00:00:21-00:00:31

[Herv. i. O.]) Hiermit wird einerseits erneut die Kolonialität der neuen Gesetzge-

bung herausgestrichen, die sich über indigene Gemeinden hinwegsetzt bzw. diese

ignoriert und ihnen in kolonialistischer extraktivistischer Tätigkeiten angepran-

gert und so eine Verknüpfung kolonialistischer Vorgehensweisen der Regierung

9 ImApril 2017 haben sich die Gemeinden aufgemacht und sind 800 km quer durch das Gebiet

marschiert, das heute als Provinz Río Negro bezeichnet wird, um ihre Ablehnung gegenüber

einem Gesetzesentwurf zur Widmung von Staatsgebiet zum Ausdruck zu bringen. (Übers. d. Verf.)

10 Meli witran mapu beschreibt die Repräsentation der Erde und ihrer vier Himmelsrichtungen,

wie sie in der Kosmovision der Mapuche festgelegt sind (Grebe, Pacheco & Segura, 1972).

Diese Abbildung findet sich häufig auf der Oberfläche der traditionellenMapuche Trommel,

der kultrun, bzw. auch als zentrales Symbol in der Flagge der Mapuche (Martins, o. D.).

11 Mit dem neuen Gesetz wird beabsichtigt, die [indigenen] Völker zu ignorieren, und großan-

gelegten Bergbau, Fracking sowie grundsätzlich die Umgestaltung der Gebiete zugunsten ex-

traktivistisch orientierter Vorstellungen zu forcieren. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Filmischer Widerstand

mit dem geplanten Ressourcenabbau hergestellt, der damit klar negativ konnotiert

ist.

Abbildung 1: Anfangssequenz von Petu mongueleiñ – Estamos vivxs

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:00:21, © Sebastián Labaronne)

Diese knapp 30 Sekunden dauernde animierte Anfangssequenz verdeutlicht

bereits die voice des Dokumentarfilms: Die Existenz der Mapuche vor der Eta-

blierung des Nationalstaates dient als Grundlage bzw. Rechtfertigung für den Wi-

derstand gegen die nationalstaatliche Gesetzgebung, der imWeiteren nun gezeigt

wird. Folglich bildet die Verflechtung von Raum und Zeit den Ausgangspunkt der

filmischen Argumentation. Die ästhetische Qualität der Animation verweist auf

diese Verflechtung und deutet den Aspekt der diskursiven Entleerung des Raums

durch die nationalstaatliche Territorialität an, wie nachfolgend detaillierter be-

schrieben wird. Das hier in die Argumentation eingeführte Motiv der Zeitlichkeit

verweist auf eine Bruchstelle in der Erzählung räumlicher Ordnungen, die belegt,

dass ein Territorium immer auch anders erzählt werden kann und damit ein Pro-

zess des Werdens ist. Dieses zeitliche Motiv zeigt eine Pluralität von Territoria-

litäten auf, die die Kohärenz der Nation anfechtet, da sie ihre Erscheinung als

universelle bzw. homogene Raumordnung in Zweifel zieht. Nicht zuletzt läuft das

hier eingeführte zeitliche Motiv dem Narrativ eurozentrischer Annahmen über die

Moderne zuwider, Nichtmodernes müsse zur Moderne ›aufholen‹: Während mit

der Idee des ›Aufholens‹ eine zeitliche Dimension implementiert wurde, die dazu

diente, den Prozess der Modernisierung im eurozentrischen Sinne zu depolitisie-

ren, drückt das in diesem Film bediente zeitliche Motiv eine gegenteilige Herange-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 131

hensweise aus – die zeitliche Dimension dient der Legitimierung des territorialen

Anspruchs. Damit verweigert der Film eine Depolitisierung durch zeitliche Vor-

stellungen einer singulären Entwicklung und betont die Gleichzeitigkeit westlicher

und nichtwestlicher Weltentwürfe.

Anhand der eben beschriebenen animierten Topografie wird ein Prozess des

›Kerbens‹ bildlich dargestellt. Die Ortsnamen – erst der Provinz Río Negro als ar-

gentinische Bezeichnung, anschließend die Mapuche-Ortsnamen – sowie das zen-

trale Symbol der Mapuche-Flagge machen das Spannungsfeld in der Hervorbrin-

gung des umkämpften Raums kenntlich, in dem der nationalstaatliche Raum mit

Widerstand konfrontiert ist. In diesemSichtbarmachen der konkurrierendenKräf-

te wird die Performativität topografischer Darstellungen besonders deutlich: Der

Film gibt nicht vor, ein Territorium abzubilden, sondern betreibt selbst aktives Ein-

schreiben in den Raum, indem er den beständigen Prozess des Grafierens unter-

schiedlicher Akteur*innen sichtbar macht. Die Darstellungen verweisen nicht auf

einen ontologischen Raum, sondern zeigen semiotische Interaktionen, ein Span-

nungsverhältnis territorialer Aushandlungsprozesse, das sich insbesondere durch

die Bewegung im Film artikuliert. Die den Weg des Protests markierende Linie

kerbt sich in die Topografie des argentinischen Staates ein, dessen Provinzgrenz-

markierungen und Ortsnamen klein im Hintergrund sichtbar sind, jedoch von

den Mapuche-Ortsnamen sukzessive überdeckt werden. Durch dieses Sichtbar-

machen wird auf einMehr verwiesen, eine neben der hegemonialen Raumordnung

bestehende Räumlichkeit. Die Benennung der Orte wird hier zur Aneignung des

Raums und zur Forderung, diese Weltordnung als legitim zu betrachten, ähnlich

wie etwa Paulo Freire (1987) die Macht der Benennung (naming) beschreibt, die als

Geltendmachung (claiming) der eigenen Wirklichkeit zu verstehen ist. Das Wort

ist somit eng verstrickt mit der Welt, mit der jeweiligen Wirklichkeitskonstrukti-

on: »Reading the world always precedes reading the word, and reading the word

implies continually reading the world.« (Freire, 1987, S. 35) Die Benennung eines

Ortes mit dem Mapuche-Namen ist folglich nicht als linguistische Repräsentati-

on einer vordiskursiven Entität zu verstehen, sondern als Verhandlung räumlicher

Bedingungen und damit der Aneignung eines Gebiets.

Während die filmbildliche Animation den thematischen Ausgangspunkt kon-

kurrierender Räumlichkeit einführt, lässt die auditive Ebene den schwelenden

Konflikt erahnen, auf den die Textinserts verweisen; nach anfänglichen Wind-

geräuschen und leisen Trommeln ist Stimmengewirr aus dem absoluten Off zu

hören, dieses wird konstant lauter, es scheint ein Audiomitschnitt einer Demons-

tration zu sein. Schließlich sind einzelne Wortfetzen und Sätze zu verstehen,

beispielsweise: »Tenemos que hablar con el gobernador«12 (00:00:14-00:00:19)

12 Wir müssen mit dem Regierungsvertreter sprechen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Filmischer Widerstand

bzw. besonders deutlich am Ende der Sequenz eine Frauenstimme, die in aufge-

brachtem Ton ruft: »Que nunca hubieron tierras fiscales, la tierra siempre tuvo

dueño. Son los pueblos originarios que son los dueños.«13 (00:00:19-00:00:33)

Hiermit wird auf auditiver Ebene erneut auf die Unrechtmäßigkeit der durch

die Textinserts erläuterten geplanten Änderungen der Gesetzgebung eingegangen

bzw. die Stellung der pueblos originarios als rechtmäßige Eigentümer betont. Der

Ausgangspunkt des anschwellenden Konflikts scheint eine Landnahme zu sein, die

die Präsenz indigener Bewohner*innen dieses Gebiets und damit deren Ansprüche

auf das Land ignoriert.

Die filmische Topografie zeigt eine Landkarte, in der dieMapuche nicht existie-

ren, doch die auditive Ebene markiert ihre Präsenz. Sukzessive schreiben sie sich

in die Topografie ein als Versuch, sich in dieser Raumordnung sichtbar zumachen.

Die Karte als topografische Abbildung des staatlichen Gebiets wird über die filmi-

sche Animation nicht als gegeben, sondern als veränderbar dargestellt, womit auch

das produzierte Territorium als veränderbar präsentiert wird.

Mit Verlauf des Protestzuges von Furilofche nach Viedma werden die einzelnen

Stationen gezeigt bzw. die Orte vorgestellt, an denen die Demonstrierenden Halt

machen, um bei der jeweiligen Stadtverwaltung vorzusprechen. Durch die film-

bildliche Rahmung und Montage, stellenweise aber auch durch die Erläuterungen

aus demOff, werden die filmischen Orte als vonmodernen/kolonialenMachtstruk-

turen durchzogen dargestellt, die durch das Eintreffen des Protestmarsches, die

Präsenz der Teilnehmenden und ihre Handlungen vor Ort nun kritisiert und un-

terlaufen werden. Den Anfang der Aneinanderreihung filmischer Orte macht Fu-

rilofche/Bariloche, der durch ein entsprechendes Textinsert eingeführt wird. Be-

sonders ist in der Konstruktion dieses ersten Ortes die Hervorhebung der Staats-

gewalt als ›Staats-Gewalt‹ in ihrer – durch die Kolonialherrschaftsgeschichte ge-

prägten – Kontroll- und Unterdrückungsmacht, deren Gewalttaten auch benannt

werden. Eine Reiterstatue von Julio Argentino Roca, einem argentinischen Gene-

ral und späteren Präsidenten Argentiniens (1880 bis 1886 und 1898 bis 1904), wird

sichtbar: Die Kamera blickt in Untersicht zum Kopf der Statue, im Hintergrund

das gelb beleuchtete Ziffernblatt der Kirchturmuhr (Abb. 2). Durch die Kamera-

perspektive erscheint dieses Ziffernblatt wie ein Heiligenschein der Statue, wie er

in der mittelalterlichen Kunst Europas als zentrales Gestaltungselement eingesetzt

wurde, um der abgebildeten Person eine gewisse Teilhabe am Göttlichen zu attri-

buieren. Ein Kameraschwenk über den Boden in einer der nächsten Einstellungen

zeigt Beschriftungen in gelber Farbe am Boden, Namen mit Daten sowie eine Ab-

bildung des meli witran mapu in der entsprechenden rot-gelben Farbkombination:

13 Das Land war nie Staatsgebiet, das Land gehörte bereits jemandem. Das Land gehört den

indigenen Völkern. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 133

»Genocidio fundante del estado argentino 1879 1885«14 (00:01:27-00:01:32), womit

klar wird, dass mit den Namen Opfer des hier benannten Genozids gemeint sind

(Abb. 3). Die einer Heiligendarstellung nachempfundene Einführung der Figur des

Generals wird hier bildlich mit vergangenen Gewalttaten verknüpft und scheint

auf den christlichen Glauben zu verweisen, der im Versuch der Legitimierung von

Gewalt gegen die indigene Bevölkerung nicht selten eine Rolle spielte.

Abbildung 2: Reiterstatue des Generals Roca in Untersicht

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:01:19, © Sebastián Labaronne)

General Roca, auf dessen militärische Kampagne zur Erweiterung des Staats-

gebiets Argentiniens hingedeutet wird, ging besonders offensiv gegen die ansässi-

ge indigene Bevölkerung vor und sprach bereits 1875 vom Auslöschen dieser durch

eine Kriegsoffensive: »A mi juicio, el mejor sistema para concluir con los indios,

ya sea extinguiéndolos o arrojándolos al otro lado del río Negro, es el de la gue-

rra ofensiva que fue seguida por Rosas que casi concluyó con ellos.«15 (Roca, zit.n.

Walther, 1970, S. 239) Die Jahreszahlen 1879 und 1885 gehen auf die letzte Phase

der militärischen Konfrontation der von General Roca entworfenen Conquista del

Desierto zurück, in der schließlich Gebiete der Pampa und Patagonien erobert so-

wie die Gebiete um den Río Negro und Neuquén der ansässigen indigenen Bevöl-

kerung entrissen wurden. Die Verachtung des Generals gegenüber der indigenen

14 Völkermord zur Gründung des Staates Argentinien 1879 1885. (Übers. d. Verf.)

15 Meines Erachtens wäre die sinnvollste Lösung bezüglich der indigenen Bevölkerung, sie aus-

zulöschen oder auf die andere Seite des Río Negro zu verfrachten, also offensiv gegen sie

vorzugehen,wie es schonRosas getan hat, der sie bereits beinahe auslöschte. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Filmischer Widerstand

Abbildung 3: Kameraschwenk über Beschriftungen in gelber Farbe am Boden

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:01:30, © Sebastián Labaronne)

Bevölkerung ist ausreichend dokumentiert und zeigt, dass dieser im Namen der

›Zivilisation‹ einen Genozid vorantrieb:

»Estamos como nación empeñados en una contienda de razas en que el indígena

lleva sobre sí el tremento anatema de su desaparición, escrito en nombre de la

civilización. Destruyamos, pues, moralmente esa raza, aniquilemos sus resortes

y organización política, desaparezca su orden de tribus y si es necesario divídase

la familia. Esta raza quebrada y dispersa acabará por abrazar la causa de la ci-

vilización. Las colonias centrales, la Marina, las provincias del norte y del litoral

sirven de teatro para realizar este propósito.«16 (Roca, zit.n. Quijada, 1999, S. 688)

Wie Pedro Navarro Floria (2002) festhält, beleuchtet die Analyse des damaligen

politischen Diskurses einen komplexen Prozess, in dem nicht nur die Idee der Zi-

vilisation, sondern damit verbunden auch der Entwurf des Raums als Wüste eine

16 Als Nation sind wir Teil eines Rassenkampfes, im Auftrag der Zivilisation ist der Indigene

dazu verdammt zu verschwinden. Zerstören wir diese Rasse moralisch, vernichten wir ih-

re Schriften und politische Organisation, verschwindet auch ihre Stammesordnung, verliert

sich die Sippschaft. Diese zerrüttete, zersprengte Rasse wird schließlich von der Zivilisation

erfasst und damit endgültig ihr Ende finden. Die zentralen Kolonien, die Küstengebiete, die

Provinzen im Norden und im Küstengebiet werden als Schauplatz dienen für dieses Vorha-

ben. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 135

zentrale Rolle spielte. Die Vorstellung einer Wüste ist vor allem im Zusammen-

hang mit kapitalistischen Logiken zu verstehen: »El paradigma cultural europeo-

occidental asignó la categoría de desierto no a los territorios deshabitados ni esté-

riles sino a los no apropiados ni trabajados según las pautas capitalistas.«17 (Na-

varro Floria, 2002, S. 140 [Herv. i. O.]) Domingo F. Sarmientos Ideen zufolge, wie

sie sich in Civilización y Barbarie (1874/2003) finden lassen, bringe die Wüste den

Wilden (salvaje) hervor, womit diese beiden Vorstellungen untrennbar miteinander

verbunden und imWiderspruch zur sozialen Ordnung imaginiert wurden, wie sie

der argentinische Staat anstrebte. Daraus folgte, so Navarro Floria:

»De este planteamiento del desierto fecundable como cuestión social deriva di-

rectamente, en el caso argentino, una conceptualización del desierto como pro-

grama político, programa consistente en vaciar el desierto primero discursiva-

mente, representándolo como territorio disponible, y después materialmente,

conquistándolo por el sometimiento o por el reemplazo de su población indíge-

na y criolla.«18 (2002, S. 140-141)

Die Konzeption neuer nationaler Territorien als kulturell ›leer‹ führte zu einer Po-

litik, die es nie schaffte, die indigene Bevölkerung angemessen anzuerkennen bzw.

imKontext der Nation einzugliedern (Navarro Floria, 2002).Der filmischeOrt rund

um die Statue, die immer noch die Städte Argentiniens schmückt, wird durch die

Überschreibungmit Verweisen auf diese Eroberung und deren Opfer zu einem kol-

lektiven Erinnerungsort der Mapuche, der von physischer als auch diskursiver Ge-

walt durchdrungen ist. Das Schweigen über den hier benannten Genozid, das lange

den politischen Diskurs prägte, wird damit gebrochen – das Wissen darüber ist,

wie die angeführten Zitate zeigen, stets vorhanden gewesen.Diemit Verweisen auf

den Genozid übermalte Statue – ein Motiv, das im Film immer wieder aufgegrif-

fen wird – symbolisiert die Gewalterfahrung der Conquista del Desierto. Gleichzeitig

verweist sie auf die ausgebliebene Aufarbeitung seitens der Verursacher*innen der

Gewalt und ist damit nach Assmann (2016) eine ›Leerstelle‹ in der kollektiven Erin-

nerung, die im konkreten Filmbeispiel bis in die Gegenwart reicht. Diese Leerstelle

setzt also Vergangenheit und Gegenwart unmittelbar in Relation. Sie erinnert an

die Opfer vergangener Gewalt, die unsichtbar bleiben, und markiert gleichzeitig

den aktuellen Konflikt als Fortführung jener imperialen und gewaltvollen Haltung.

17 Das kulturelle Paradigma der europäisch-okzidentalen Welt kategorisierte nicht die unbe-

wohnten, unfruchtbaren Territorien alsWüste, sondern jene, die noch nicht einverleibt und

den kapitalistischen Grundvorstellungen angepasst wurden. (Übers. d. Verf.)

18 Aus dieser Idee einer potenziell fruchtbaren Wüste in Verbindung mit sozialen Vorstellun-

gen wurde – im Fall Argentiniens – dieWüste als politische Agenda verstanden; dieseWüste

sollte erst diskursiv entleert werden, damit sie verfügbar erscheint, um sie dann auch mate-

riell zu erobern, durch die Unterdrückung oder Vertreibung der indigenen und kreolischen

Bevölkerung. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Filmischer Widerstand

In weiterer Folge ist der Eingang der Stadtverwaltung zu sehen, im Hinter-

grund ebenso erneut die Statue des Generals Roca.Durch diese Kameraperspektive

wird die eben beschriebene Verbindung von Vergangenheit und Gegenwart unter-

strichen, da mit der Reform des Nationalstaates eine Raumordnung ›übergestülpt‹

wird, die erneut bereits existierende Nationen und ihre Territorien ignoriert und

somit diskursive Gewalt ausübt. Anhand dieser Darstellung der Machtverhältnis-

se wird der filmische Ort konstruiert, an dem der Protestmarsch startet. Mit den

Worten »Estamos vivos«19 (00:01:52-00:01:54) aus dem relativen Off ist die erste

Einstellung des Protestmarsches zu sehen, der sich nun in Bewegung setzt und

durch die Stadt zieht, vorbei an der Statue des Generals Roca, an einer Kanone

und anderen Statuen, wodurch das Ausmaß der kolonialen Machtdemonstration

seitens der nationalstaatlichen Ortsgestaltung deutlich wird. Der Film setzt damit

auf das rhetorischeMittel derMetonymie, umdie filmische Topografie der Stadt als

von nationalstaatlicher Macht durchzogen abzubilden. Die raumkonstruierenden

Aspekte umfassen ausschließlich fixierte Elemente wie Gebäude, Gebäudedetails,

Aufschriften, Statuen o. Ä, die das Inventar der staatlichen Präsenz darstellen. Im

Zeigen insbesondere der Statuen von General Roca, aber auch von Straßenschil-

dern, die seinen Namen tragen, wird sichtbar gemacht, wie die nationalstaatliche

Territorialität mit kolonialen Aspekten verwoben ist – die Ehrung dieses gewalttä-

tigen Generals scheint im nationalstaatlichen Raum allgegenwärtig.

Ein zentrales Argument der filmischen Realität bildet also die Problematisie-

rung der diskursiven Entleerung des Raums, wie es zu Kolonialzeiten geschehen

war, um Gebietsaneignungen zu legitimieren, die, so zeigt der Film, immer noch

eine Strategie des Staates sind. Der Film adressiert das Thema der weiterhin be-

stehenden kolonialen Logiken über zeitliche Verbindungen, über die Betonung von

Gleichzeitigkeit und Verknüpfungen von Vergangenheit und Gegenwart, also über

Kontinuitäten. Er vermittelt den Versuch, in einer konkreten Situation gehört und

gesehen zu werden, die aber mit einem viel umfangreicheren Diskurs über Kolo-

nialität verbunden ist. Das ist die koloniale Realität, in der wir leben, scheint der

Film auszudrücken. Dabei bezieht er sich auf Gewalttaten der Vergangenheit, die

sich in die Gegenwart fortführen, womit das Argument konkretisiert und in seiner

Aussagekraft gestärkt wird.

Über das Inventar der westlich-modernen Raumkonstruktion wird der Natio-

nalstaat als vermeintlich fixiert dargestellt, jedoch durch einen Gegenentwurf un-

terlaufen, um auf die koloniale Logik dieser Räumlichkeit hinzuweisen und die

bestehende Kolonialität der Macht (Quijano, 2000) zu verdeutlichen bzw. die Ver-

antwortlichen für vergangene Gewalt an der indigenen Bevölkerung zu benennen.

Dabei zeigt der Film auf, dass das Erinnern selbst ein Schauplatz politischer Kämp-

fe ist, wenn verschiedene Kräfte versuchen, eine offizielle Geschichte zu formulie-

19 Wir leben. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 137

ren und zu deuten, wie dies die Gegenwart beeinflusst. Es wird beleuchtet, wie un-

terschiedliche Akteur*innen unterschiedlich Geschichte schreiben,wobei der Staat

versuche, das verursachte Leid der Mapuche immer noch zu verschleiern. Der Film

legt offen, dass diese Verschleierung weiterhin besteht, macht jedoch gleichzeitig

den Kampf um Anerkennung sichtbar.

Die Benennung vergangener Gewalttaten wird auch im weiteren Verlauf des

Films fortgeführt. Über ein Voiceover wird erneut der Genozid an den Mapuche,

die Anzahl der Ermordeten und desaparecidos20 sowie die Rolle des Generals Ro-

ca angesprochen. Der Staat wird als Unterdrückungsmacht beschrieben: »Gene-

raciones y generaciones seguimos con ese, con ese dolor, y más cuando el estado

aplica esta forma de represión, forma represiva que tiene. Eso se replica, hicieron

en aquello año y lo siguen haciendo hoy.«21 (00:09:06-00:09:21) Diese direkt adres-

sierten Kommentare, vielstimmig in ihrer Ausgestaltung, bieten keine neutralen,

distanzierten Berichte über die Vergangenheit, teilweise sind auch Mitschnitte lei-

denschaftlicher Reden zu hören.Durch die Tonalität wird die Subjektivität der Aus-

sagen unterstrichen, die filmische Vermittlung ist damit in erster Linie über sub-

jektive Erfahrung gestaltet. Während im Voiceover von den Versuchen des Staates

berichtet wird, die Illegitimität der Forderungen der Mapuche zu betonen, ist auf

filmbildlicher Ebene zu sehen, wie der Ort durch die Präsenz der Mapuche und

ihre politische Wirklichkeitskonstruktion geprägt wird, etwa durch das Aufmalen

des meli witran mapu auf einen Holzpfosten oder die Beschriftung des Bodens vor

einer Büste des Generals Roca mit den Worten »Existió aquí un campo de concen-

tración«22 (00:10:19-00:10:25) und »Roca Asesino«23 (00:10:29-00:10:36) in pinker

Farbe (Abb. 4). Im Anschluss erscheint die Büste des Generals als Nahaufnahme

in starker Untersicht, die gleiche pinke Farbe tropft nun vom Gesicht, als wäre es

Blut (Abb. 5). Hierdurch wird erneut auf vergangene Gewalt verwiesen und sowohl

auf filmbildlicher Ebene als auch durch die Erläuterung aus dem Off die hegemo-

niale Position des Nationalstaates als gewaltvoll und verbrecherisch erzählt, dem

gegenüber sich die Mapuche in ihrer Existenz behaupten, sichtbar machen und

einfordern, gehört und gesehen zu werden. Die Sequenz abschließend zeigt die

Kamera eine letzte Aufschrift: »El pueblo Mapuche vive.«24 (00:10:48-00:10:50)

Über das Zeigen des Beschriftens der Statuen wird filmästhetisch eine Beweis-

führung für die Gewalttaten erzeugt. Insbesondere mit den Daten und Namen

20 Verschwundenen. (Übers. d. Verf.)

21 Seit Generationen schon leben wir mit diesem Schmerz, und umso mehr, wenn der Staat

diese Form der Unterdrückung anwendet, diese Form der Unterdrückung annimmt. Es wie-

derholt sich, damals wie heute. (Übers. d. Verf.)

22 Hier stand ein Konzentrationslager. (Übers. d. Verf.)

23 Roca Mörder. (Übers. d. Verf.)

24 Das Volk der Mapuche lebt. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Filmischer Widerstand

Abbildung 4: Aufsicht auf die Beschriftung des Bodens

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:10:20, © Sebastián Labaronne)

Abbildung 5: Büste des Generals in Untersicht

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:10:20, © Sebastián Labaronne)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 139

cial, just as memory can prove crucial to the construction of a coherent argument.«

(Nichols, 2017, S. 67) In Petu mongueleiñ – Estamos vivxs stützt sich die Argumenta-

tion in weiten Teilen auf Formen der kollektiven Erinnerung. Was wird im natio-

nalstaatlichen Raum erinnert und geehrt, was wird dabei verschwiegen? Der Film

stellt im Aufwerfen dieser Fragen eine Verbindung zum aktuellen politischen Dis-

kus her. Gleichzeitig wird der Versuch vermittelt, andere Aspekte der kollektiven

Erinnerung sichtbar zu machen, die Geschichtsschreibung so in ein anderes Licht

zu rücken und über diese Diskursverschiebung in der Erinnerung auch eine Dis-

kursverschiebung in der Gegenwart zu initiieren.

Häufig wird, wie eben beschrieben, die Argumentationsstruktur des Films mit

Erzählungen über bzw. Verweisen auf vergangene Gewalttaten gebildet, um auf

die Kontinuität der Unterdrückung hinzudeuten. Neben Estamos vivxs, JúbaWajiín,

Sangre y Tierra und Ara Pyau sind diesbezüglich beispielsweise Bilba Burba (2016),

Pilmaiken resiste – Recuperación territorial en Lumako Bajo (2015) und Berta vive (2016)

zu nennen. Diese Rückblicke auf Vergangenes verweisen einerseits auf die Konti-

nuität der Gewalt, lassen aber andererseits auch den Ausblick in die unmittelba-

re Zukunft erahnen. Andere Rückblicke, beispielsweise auf vergangene Proteste,

die auf die lange Dauer des aktiven Protests, des Widerstands hinweisen, verdeut-

lichen, wie die Existenz Indigener in bestimmten Gebieten schlichtweg ignoriert

wird, untermauern die diskursive Entleerung. In Estamos vivxswird unter anderem

darauf verwiesen, indem die Dauer des Protests von über 40 Jahren hervorgeho-

ben wird, ähnlich zeigt sich dies auch in Asfaltar Bolivia (2015): Der Film vermittelt,

wie die indigene Bevölkerung seit den 1990ern gegen eine Verbot der Besiedelung

protestiert, das in einem Gebiet in Kraft treten soll, das schon über mehrere Jahr-

hunderte hinweg von Indigenen bewohnt wurde.

Die Topografie des Staates wirkt, wie aufgezeigt, in Estamos vivxs über die Fo-

kussierung auf die immer noch bestehende Ehrung des Generals Roca und die

damit einhergehende Prägung des Raums entlang einer diskursiven Entleerung.

Eine weitere bedeutende Kategorie in der Raumkonstruktion ist Unbeweglichkeit

bzw. Fixierung als Ausdruck des Aggregatzustands des staatlichen Territoriums,

der westlich-modernen Räumlichkeit. Die filmische Aussage stellt damit die As-

pekte der Macht und Kontrolle in den Vordergrund und hebt hervor, wie moder-

ne/koloniale Machtstrukturen immer noch wirken. Die Argumentation über kol-

lektive Erinnerung zu formulieren, basiert auf der Idee, dass subjektive Erfahrung

dazu beitragen kann, die Geschichtsschreibung, den politischen Diskurs zu beein-

flussen – ein Versuch, diesen zu öffnen.

von Opfern wird die Gewalt konkretisiert, wodurch der Eindruck des Tatsachenbe-

weises entsteht: »The act of retrospection, of remembering what has already been

shown and making a connection to with what is now being shown, can prove cru-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Filmischer Widerstand

5.1.2 Erläuterungen und Visualisierungen unterschiedlicher

Territorialitäten

Das Publikum beobachtet, wie der Weg des Protestmarsches als Wandmalerei dar-

gestellt wird, über ein Voiceover hört es aus dem relativen Off die Stimme einer

Frau, die die Vorstellung des spezifischen Konzepts von Territorium der Mapuche

erläutert:

»Para los Mapuche el territorio es más que tierra. El territorio lo es todo, el terri-

torio es – Y la gente Mapuche, para definir el territorio es como subirse al cerro

más alto, mirar hasta donde alcanze la vista y todo alrededor, ese es el Wallmapu.

[…] Tiene que ver con, no con la propriedad privada sino con el territorio; sino con

una cuestión de sentirse por ese entorno. El territorio es lo que vemos, lo que no

vemos; elWenuMapu, la parte de arriba, el Nag Mapu, donde estamos nosotros,

el Minche Mapu, todo lo que está bajo de la tierra. Todo eso es el territorio.«25

(00:05:45-00:06:26)

Die Einführung des Territorialitätskonzepts derMapuche artikuliert die Forderung

nach einer Pluriversalisierung der politischen Sphäre. Auf die Bilder der Wandma-

lerei folgt, in leichter Untersicht, die Totale einer der Protagonist*innen des Pro-

testmarsches: Die Frau steht auf einer Wiese und schlägt eine kultrun, hinter ihr

erstreckt sich der Gipfel eines grünen Hügels (Abb. 6). Die Kamera nähert sich, die

Untersicht wird durch die Kamerabewegung schwächer, dannwieder verstärkt.Die

Auslenkung von der Normalsicht wirkt damit umso motivierter. Auf- und Unter-

sichten, so schreiben Gräf et al.,

»treten immer genau dann auf, wenn sich die Situation zuspitzt, wenn eine Ge-

fahr droht, wenn Unruhe, egal ob äußerlich oder innerlich, vorherrscht, wenn also

ein Konflikt, eine nicht-normale Situation gegeben ist. Genau jene nichtnorma-

len, spannungsgeladenen Situationen werden visuell durch Auslenkungen aus

der Normalsicht nach oben oder unten versinnbildlicht« (2017, S. 128).

Die Kameraperspektive und -bewegung machen die Beschreibung des Territoria-

litätskonzepts der Mapuche demnach zu einer Zuspitzung in der filmischen Ver-

mittlung, womit die Konfliktbehaftung unterschiedlicher Territorialitäten artiku-

25 Für die Mapuche ist das Territorium mehr als nur Boden. Das Territorium umfasst alles, es

ist – um das Territorium zu bestimmen, steigen die Mapuche auf den höchsten Berg, blicken

bis zum Horizont in alle Richtungen, alles was sie sehen, ist wallmapu. Das hat nichts mit

privatem Eigentum zu tun, das ist unser Territorium, das ist die Erfahrung der Umgebung.

Territorium ist das, was wir sehen, aber auch, was wir nicht sehen.Wenu mapu ist über uns,

nag mapu, da sind wir, und minche mapu umfasst alles, was es unter der Erde gibt. All das

zusammen ist unser Territorium. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 141

liert wird. Es folgen Ansichten einer Steppenlandschaft, erst als Nahaufnahme in

extremer Aufsicht, anschließend als weites Panorama der trockenen Gras- bzw.

Steppenlandschaft, der blaue Himmel in starkem farblichem Kontrast zur trocke-

nen braunen Ebene (Abb. 7).

Abbildung 6: Mapuche Frau mit einer kultrun in Untersicht

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:06:26, © Sebastián

Labaronne)

Abbildung 7: Panoramaansicht der Steppenlandschaft

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:06:31, © Sebastián

Labaronne)

In einiger Entfernung schreitet ein einzelner Mensch durch das Gelände. Die

Nahaufnahme scheint dazu aufzufordern, das Steppenland genauer zu betrach-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Filmischer Widerstand

ten, die hohe Tiefenschärfe der anschließenden Panoramaeinstellung erstreckt die

Landschaft weit in den Horizont hinein und verdeutlicht damit die Größe des als

bedeutsam markierten Gebiets.

Diese Einstellungen stechen hervor, da die Mehrheit der filmischen Sequenzen

vor allem städtische Umgebungen abbilden. Damit formen die filmischen Orte der

gegenwärtig politischen Macht einen Gegensatz zu diesen Einstellungen, die die

Beschreibung des Mapuche-Konzepts von Territorium visuell begleiten. Die kör-

perliche Präsenz in dem nun als umkämpft beschriebenen Gebiet steht hier als

filmbildliches Argument für die Legitimität der Forderungen der Mapuche, wäh-

rend jene, die das Land zu tierras fiscales26 umwidmen wollen, abwesend sind, im

gesamten Film kaum sichtbar werden. Die Legitimität des staatlichen Bodens wird

grundsätzlich infrage gestellt und eine gegensätzliche Territorialität eingeführt,

die nicht auf rechtlichen Instrumenten, sondern auf direkter Interaktion der Men-

schenmit ihrer Umgebung basiert: »Tierra fiscal no hay. Las tierras en que estamos

donde están las comunidades, donde están nuestros bueyes. Ahí están ellos, con sus

poquitos animales, con sus poquitos chivos, con sus poquitos ovejas, luchando«27

(00:03:49-00:04:02), lässt sich auch an anderer Stelle aus dem relativen Off verneh-

men.

Die in einer der nächsten Einstellungen sichtbare Aufschrift »YPF«28 (00:04:41-

00:04:42) eines Gebäudes, an dem der Protestzug vorbeizieht, wirkt nun wie ein

warnendes Omen vor den geplanten extraktivistischen Tätigkeiten des Staates, die

Auslöser für die Umwidmung des Landes sind. Die angestrebte Inwertsetzung des

Gebiets scheint zugunsten einer absenten hegemonialen Instanz zu geschehen,

während die lokale Bevölkerung der Mapuche, die durch die direkte Interaktion

mit der entsprechenden Umgebung, durch die körperliche Präsenz in jener Land-

schaft charakterisiert ist, ignoriert wird. Diese Vorgehensweise wird über Erläu-

terungen aus dem relativen Off in einen kolonialen Diskurs über Zivilisation und

Entwicklung verwoben: »Nos dejaron en las tierras que ellos creían que son in-

productivas. En los cerros, los mawiza nos han metido en el territorio adentro, en

donde no molestáramos a las puestas de la civilización. Pero hoy esos territorios

tienen minería, tienen petróleo, entonces nos quieren correr de ahí.«29 (00:04:53-

26 Öffentlicher Grundbesitz. (Übers. d. Verf.)

27 Das hier ist kein öffentlicher Grundbesitz. Der Boden, auf dem wir stehen, wo unsere Dörfer

stehen, wo unsere Ochsen stehen. Da leben Menschen, mit ihren Tieren, mit ihren Zicklein,

mit ihren Lämmern, und kämpfen. (Übers. d. Verf.)

28 Yacimientos Petrolíferos Fiscales (YPF) ist eine staatliche Gesellschaft zur Ölförderung in Argen-

tinien, siehe dazu auch: https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx

29 Uns haben sie die Gebiete überlassen, die sie für unfruchtbar gehalten haben. In die Berge,

auf die mawiza, mussten wir, ins Landesinnere, wo wir die Entfaltung der Zivilisation nicht

stören würden. Heutzutage weiß man, dass in diesen Gebieten Bergbau und Ölförderung

möglich ist, deswegen wollen sie uns jetzt von dort vertreiben. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx


5. Analysen: Film als Widerstand 143

00:05:13) Die westlich-moderne Sicht auf Land wird mit der Suche nach Inwert-

setzungsmöglichkeiten gleichgesetzt, die Idee von ›Entwicklung‹ jedoch nicht mit

dieser kapitalistischen Wirtschaftsform verbunden. Der Raum soll profitabel ge-

macht werden,während dieMapuche an die Ränder des nationalstaatlichen Raums

gedrängt werden, wie aus dem Off zu hören ist: »¿A dónde nos van a llevar? A vivir

a las periferias de los barrios marginales de las ciudades, andar mendigando.«30

(00:05:14-00:05:24) Die Möglichkeit zur ›Entwicklung‹ wird nun den Mapuche zu-

geschrieben, die sich im Territoriumwiderspiegele und nicht mit wirtschaftlichem

Wachstum verbunden sei: »Nosotros somos un pueblo que tiene una capacidad

para desarrollarse. Y esa capacidad de desarrollarse se…se traduce en el territo-

rio.«31 (00:05:27-00:05:38) In dieser Erläuterung wie auch in der Beschreibung des

Territorialitätskonzepts liegt das Argument über die Beschaffenheit der Mensch-

Umwelt-Beziehung, die auf verstärkte Verwobenheit mit und Abhängigkeit von der

Umgebung hindeutet und den Begriff der ›Entwicklung‹ als Gegensatz zu extrak-

tivistischen Tätigkeiten platziert. Durch die Betonung der negativen Folgen der

ökonomischen Erschließung des umstrittenen Gebiets lässt sich eine Subjektivität

außerhalb des westlich-modernen Kapitalismus konstruieren, der damit denatu-

ralisiert wird. Der Umwelt wird die Bedeutung einer Basis für Erfahrung und Ent-

wicklung eingeschrieben, die in Kontrast steht zu einer als passiv angenommenen

Umgebung. Die geplante Inwertsetzung wird als Problem markiert und der Raum

als Territorium der Mapuche als Möglichkeit der Entwicklung eingeführt im Sinne

eines Fühlens bzw. Erfahrens durch die Umgebung (sentirse por el entorno).

Im Anschluss an die erste Sequenz der animierten Topografie, wie sie in Kapi-

tel 5.1.1 beschrieben ist, blendet der Film zu einem Flussufer auf. Die tief stehen-

de Sonne taucht das Wasser in intensive Farben, Vogelgezwitscher ist zu hören.

Es folgt eine Detailaufnahme der Wasseroberfläche in warmen Gelbtönen, Was-

serdampf steigt auf, in der Bildmitte wird der Titel des Dokumentarfilms Petu

Mongueleiñ – Estamos vivxs eingeblendet (Abb. 8). Es folgen weitere Einstellungen

unterschiedlicherWasseroberflächen, zuletzt der Ausschnitt eines Seeufers, an das

sanfte Wellen schlagen, die Wasseroberfläche glitzert durch die Reflexion des Son-

nenlichts.

Diese Einstellungen vermitteln idyllische Bilder unterschiedlicher Wassermas-

sen, wobei stets deren Bewegtheit im Vordergrund zu stehen scheint. Die Kamera

ist in unmittelbarer Nähe zum Seeufer positioniert, auch einzelne Nahaufnahmen

drücken in dieser Sequenz Nähe aus. Auf auditiver Ebene wird der Widerstand

als lang andauernder Kampf eingeführt: »Yo tenía 34 años cuando supe lo que

30 Wohin bringen sie uns? An die äußersten Ränder der städtischen Randgebiete, um dort als

Bettler*innen zu leben. (Übers. d. Verf.)

31 Unser Volk entwickelt sich immer weiter. Diese Entwicklung spiegelt sich in unserem Terri-

torium wider. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Filmischer Widerstand

Abbildung 8: Einblendung des Filmtitels

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:00:43, © Sebastián Labaronne)

era la marcha. Los años pasaron.«32 (00:00:56-00:01:07) Der hier begleitete Protest

ist eine Fortführung vergangener Widerstandsbewegungen: Der letzte bedeutende

Marsch fand im Jahr 1987 statt, damalige Teilnehmende treffen sich im aktuellen

Protestzug wieder – ein erneuter Verweis auf die Kontinuität der Unterdrückung.

Nun ist das Wasser nur noch am Horizont zu sehen, im Vordergrund hingegen

sind die dunklen Umrisse einer Reiterstatue auszumachen, die sich später als Sta-

tue des Generals Roca herausstellen wird, sowie die gehisste argentinische Flagge,

in vorwiegend kalten Farbtönen (Abb. 9). Das Publikum blickt auf diese verräum-

lichte Machtdemonstration des Staates.

Zwei Aspekte sind hervorzuheben: Das Verhältnis von Nähe und Distanz zum

Wasser, das sich mit der Einführung des Konflikts über die auditive Ebene ver-

ändert, kann als Ausdruck der territorialen Überlegenheit und Kontrolle des (ar-

gentinischen) Staates über das Land und seine Ressourcen interpretiert werden.

Des Weiteren ist das Wasser nun nicht mehr in Bewegung: Der nationalstaatliche

Raum ist, wie oben beschrieben, durch fixierte Elemente konstruiert und in glei-

cher Weise ist nun auch das Wasser unbewegt – unter Kontrolle. Die Darstellung

des Wassers in kontrastierender Weise als bewegt/unbewegt wird genutzt, um den

Versuch der Fixierung des nationalstaatlichen Raums zu vermitteln, und kann als

32 Ich war 34 Jahre alt, als ich verstand, was der Protestmarsch ist. Viele Jahre sind seither ver-

gangen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 145

Abbildung 9: Totale einer Reiterstatue des Generals Roca

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:01:06, © Sebastián Labaronne)

Verweis auf die oben beschriebene und im späteren Verlauf des Films explizit er-

läuterte Vorstellung von der Möglichkeit zur Entwicklung verstanden werden, die

sich im Territorium widerspiegele, hier jedoch – aufgrund des Aggregatzustands

des Staates – verunmöglicht wird.

ImVerlauf des Films tritt dasMotiv des fließendenWassers imZusammenhang

mit dem Protestmarsch der Mapuche immer wieder auf. Damit lässt sich anhand

des Aspekts von Bewegtheit eine Ähnlichkeitsrelation herstellen – die Bewegtheit

des indigenen Protests wirdmit der Bewegtheit desWassers assoziiert und steht in

Opposition zur Starre des nationalstaatlichen Raums, scheint diesen zu unterlau-

fen.Die Ähnlichkeitsstruktur des fließendenWassers zum bewegten Protest, eben-

so wie das distanzierte, ferne Gewässer der westlich-modernen Raumordnung,

lässt sich als Argument über die Relation der Mapuche zu ihrer Umwelt verste-

hen, die auf diese Weise in ihrer positiven Konnotation untermauert wird. Eine

damit erfolgte Grenzziehung verläuft entlang der jeweiligen Territorialitäten und

schafft einerseits einen Raum, der mit der Idee der Entwicklung, der Erfahrung

der Umgebung, mit der körperlichen Präsenz der Mapuche in der sie umgebenden

Umwelt verbunden und in Bewegung ist, und andererseits einen Raum, der zu fi-

xieren, zu entleeren versucht. Die Möglichkeit zur Entwicklung wird nur ersterem

zugeschrieben, der nationalstaatliche Raum wirkt hingegen erstarrt und leer. Das

Motiv des Wassers dient dazu, die unterschiedlichen Räumlichkeiten filmisch zu

vermitteln.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Filmischer Widerstand

5.1.3 Der Widerstand: Eine Reise des ›Hinterlands‹?

Durch den Beginn des Protestmarsches wird auf filmbildlicher und auditiver Ebene

der Impuls zur Veränderung, zumWiderstand gegen die Räumlichkeit des Staates

gegeben. Während der nationalstaatliche Raum vorwiegend durch bauliche Ele-

mente filmisch konstruiert wird, ist der Protest dagegen – gegen den Staat, die

Staatsmacht – als Produkt eines kollektiven menschlichen Handelns umgesetzt,

an dem die Zuseher*innen teilnehmen.

Über ein Voiceover aus dem relativen Off wird der den gesamten Film struktu-

rierende Protestmarsch im Anschluss an die animierte Anfangssequenz eingeführt

und die Situation sowie Beweggründe der Mapuche für diesen Protest werden er-

läutert. Betonung erfährt die lange Dauer des Konflikts: »Tenía 34 anos cuando su-

pe lo que era lamarcha. Los años pasaron.Hoy tengo 74. Largo tiempo«33 (00:00:57-

00:01:15), ist eine Frauenstimme zu vernehmen. Zu sehen ist die Rückansicht der

Statue des Generals Roca, wie sie unter 5.1.2 bereits beschrieben wurde, sie blickt

auf das offene Wasser hinaus, daneben die im Wind wehende argentinische Flag-

ge. Die diskursive Macht dieser Symbole wird deutlich, jedoch auch die Absenz

jener Menschen, die diese Raumordnung fortführen. Im Gegensatz dazu ist in den

folgenden Sequenzen des Protestzuges stets eine Vielzahl an Personen in Inter-

aktion miteinander zu sehen. Die Kollektivität der Menschen wird betont, etwa

durch Szenen des gemeinsamen Essens, durch Umarmungsgesten und gemeinsa-

mes Feiern. Daneben sind das Tragen von Flaggen mit der Abbildung des meli wi-

tranmapu, Trommeln oder bestimmte Stoffmuster Verweise auf ihre Zugehörigkeit

zu den Mapuche. Das Tragen der Flagge durch diese klar von nationalstaatlicher

Macht durchzogene Topografie und die körperliche Präsenz der Mapuche werden

hier als performativer Akt der Aneignung des Raums gegenüber den bestehenden

hegemonialen territorialen Ansprüchen dargestellt.Wiederholte Detailaufnahmen

der marschierenden Beine der Teilnehmenden des Protestzuges verdeutlichen den

Akt der Aneignung, betonen das gemeinsame Marschieren als räumliche Praktik

(Abb. 10).

Auch weitere Nah- bzw. Detailaufnahmen, etwa von Trommeln, von musizie-

renden Menschen (Abb. 11), von Stöcken, die aneinandergeschlagen werden, arti-

kulieren die Bewegtheit als Kontrast zur vermeintlich fixierten Raumordnung des

Staates, die bunten Farben der Flaggen und Gewänder stechen immer wieder her-

vor. Der Protestzug zieht vorbei an den starren Elementen des nationalstaatlichen

Raums, es wird auf diesen verwiesen, er wird somit im Widerstand ›wiederholt‹ –

beispielsweise durch das Aufsuchen der Gemeindeverwaltung in jedem Ort –, je-

doch gleichzeitig in den Hintergrund gedrängt bzw. ›überschrieben‹.

33 Ich war 34 Jahre alt, als ich verstand, was der Protestmarsch ist. Viele Jahre sind seither ver-

gangen. Heute bin ich 74. Eine lange Zeit. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 147

Abbildung 10: Großaufnahme marschierender Beine

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:04:47, © Sebastián Labaronne)

Abbildung 11: Nahaufnahme musizierender Menschen beim Protestmarsch

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:12:23, © Sebastián Labaronne)

Die Gewalt gegenüber den Mapuche, die Staatsmacht in Form physischer Prä-

senz institutionalisierter Gebäude, die Person des Generals Roca sowie die Sicht-

barmachung der eigenen Präsenz und damit die Forderung, auch entsprechend

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Filmischer Widerstand

rechtlich wahrgenommen zu werden – all diese Elemente werden in der Konstruk-

tion der verschiedenen Stationen des Protestmarsches immer wieder aufgenom-

men. Die einzelnen filmischen Orte sind durch die Reise des Protestzuges ver-

knüpft und werden stets mit ähnlichen Bildern konstruiert. Zentral ist dabei die

Ankunft bei der jeweiligen Stadtverwaltung – als Markstein des politischenMacht-

sitzes –, die Versammlung vor dem bzw. das Eindringen in das Gebäude, die Sicht-

barkeit der Mapuche-Flagge in Kombination mit Elementen der nationalstaatli-

chen Raumordnung, die auf die mit dieser Territorialität konkurrierenden Nation

der Mapuche verweist, sowie die Einblendung der jeweiligen Ortsnamen der Ma-

puche als auch der argentinischen Bezeichnung. Durch das Motiv der Reise wer-

den die einzelnen Orte, die nach einem ähnlichen Schema konstruiert sind, zum

filmischen Raum verwoben. Diese Verknüpfung wird immer wieder hervorgeho-

ben, etwa durch Angaben der bereits zurückgelegten Kilometer, womit die Reise

als Vorgang betont.

Der filmische Raum ist hier durch dasUmdrehen des kolonialen Blicks konstru-

iert, der die westliche Moderne und die mit ihr verbundene Räumlichkeit, geprägt

von Gewalt und Machtdemonstration, als Problem markiert. So scheint der Film

die Thematik der ›Reise ins Hinterland‹ aufzugreifen, sie aber in ihr Gegenteil zu

verkehren, um auf die damit verbundene physische Gewalt und normative Kraft

zu verweisen. Wie in Kapitel 3.3.2 erwähnt, war mit diesem Narrativ der Reise ins

Hinterland auch die Vorstellung der Reise in eine andere Zeit verknüpft, in eine

Vergangenheit, die bekämpft, ›modernisiert‹, zivilisiert werden müsse. Während

die ›Entwicklung‹ eines Landstriches im Sinne ökonomischer Profitabilität das Ziel

einer solchen Narration über die Geografie war, wurde den Bewohner*innen eben-

dieses ›Hinterlandes‹ keine Bedeutung zugesprochen.

Jene ›Reise ins Hinterland‹ wird nun umgekehrt: Die Menschen, Lebenswei-

sen, die Kosmovision, die im Hinterland verortet und ›bereist‹ wurden, reisen jetzt

selbst in den nationalstaatlichen Raum und eignen sich diesen an, bestehen auf

Gleichzeitigkeit. Sie fordern, wahrgenommen zu werden und überschreiben vor-

gefundene Topografien mit der eigenen Räumlichkeit, die alles andere als leer zu

sein scheint: »Nosotros estamos invisibilizados por el estado. Entonces siempre

tenemos que dar cuenta de que somos, de que existimos«34 (00:14:55-00:15:02),

ist zu hören, während auf filmbildlicher Ebene der Protestmarsch gezeigt und in

mehreren aufeinanderfolgenden Einstellungen herangezoomt wird und das Ver-

langen, wahrgenommen zu werden, unterstreicht. Weiters ist eine Frau mit einer

Kamera in der Hand zu sehen, sie filmt den Protest: Auch hier wird dieses Be-

streben nach Sichtbarmachen, nach der Einführung neuer Visualisierungen der

Mapuche als direkte Antwort auf die hegemoniale politische Macht artikuliert,

34 Der Staat versucht, uns unsichtbar zu machen. Umso mehr müssen wir daher darauf auf-

merksammachen, dass es uns gibt. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 149

die die indigene Bevölkerung immer noch ignoriere. Die eingesetzten Mittel für

die Raumaneignung durch den Protest – die Mittel der körperlichen Präsenz (die

mit Bildern des Tanzes, Musizierens, von Umarmungen und gemeinsamen Fei-

ern ausgedrückt wird) sowie die Einschreibung über das Markieren mit Mapuche-

Symboliken – stehen in Kontrast zur benannten Gewalt der vergangenen Inbesitz-

nahme von Territorien durch westlich-moderne Akteur*innen. Die Aneignung von

Land, die Hierarchie zwischen bestehenden Territorialitäten, die Normalisierung

von Gewalt an kolonialen Subjekten – ausgedrückt durch die den nationalstaatli-

chen Raum schmückenden Statuen des Generals Roca – werden als solche benannt

und gezeigt, wodurch die der westlichen Moderne inhärente Kolonialität deutlich

wird.

Der Protestzug endet in Viedma, wo einige Vertreter*innen der Mapuche an

einer Verhandlung teilnehmen, um ihre Forderungen an zwei Beamte zu über-

bringen, unter anderem mit dem Verweis auf die ILO 169. Es folgen Bilder der

Mapuche-Vertreter*innen, wie sie von Uniformierten wieder aus dem Gebäude

hinausgebeten werden. Diese Aufforderung zum Verlassen der Räumlichkeiten

am Ende des Films ist erneut ein visueller Beweis für das Argument des Films, der

argentinische Staat habe noch immer keine Politik etabliert, die auch die Interes-

sen und Forderungen der indigenen Bevölkerung berücksichtigt. Ein Aufbrechen

des nationalstaatlichen Raums scheint gescheitert, und dennoch, so schreibt etwa

Schurr über derartige Protestaktionen: »The sheer presence of bodies that are

racialized as indigenous through colonial discourses within spaces of politics that

have been marked as white for centuries destabilizes the hegemony of the post-

colonial political order.« (2013, S. 85) Trotz des scheinbaren Scheiterns der unmit-

telbaren Forderungen überwiegt eine positive Haltung: »Yo veo esta marcha con

alegría«35 (00:16:45-00:16:48), ist zu hören und der noch sichtbare Verweis auf den

Convenio 169 zu lesen, während abschließend gerufen wird: »El pueblo mapuche

vive, la lucha sigue, sigue.«36 (00:16:57-00:17:00) Die Forderungen scheinen nicht

erfüllt zu werden, trotz des Scheiterns wird derWiderstand nun nicht aufgegeben,

sondern – in Verbindung mit dem Verweis auf den Convenio 169 – als politischer

Prozess dargestellt, der weitergeht.

Bilder der Kollektivität, der Gemeinschaft, aber auch derMassen anMenschen,

die sich an dem Protest beteiligen bzw. Unterstützung signalisieren, haben die

Funktion, eine breite Front an Zustimmung für denWiderstand der Mapuche aus-

zudrücken und diesen damit auch zu legitimieren. Die Subjektivität der Vermitt-

lung erwirkt dabei die Glaubwürdigkeit des Gezeigten, weil aus persönlicher Er-

fahrung gesprochen wird, und die Klarheit der Argumentation, wie sie über die

35 Ich sehe diesen Protestmarsch mit Freude. (Übers. d. Verf.)

36 Das Volk der Mapuche lebt, der Kampf geht weiter. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Filmischer Widerstand

Kommentare zu hören ist, bestätigt dies. Das Publikum hört keine distanzierte Be-

richterstattung, sondern leidenschaftliches Engagement und Involviertheit. Durch

die Intensität,mit der es in den Protestmarsch eintaucht – die Kamera ist meist im

Protestzug, in unmittelbarer Nähe zu anderen Teilnehmenden positioniert – und

somit den Kampf der Mapuche als Teilnehmende miterlebt, wird auch erfahrbar,

wie wenig fassbar das Gegenüber ist, gegen das sich der Protest richtet.

Im Diskurs um Landrechte und Landaneignung wurden Indigene lange Zeit

ignoriert bzw. in Positionen gedrängt, die wenig bis keineHandlungsmacht bieten,

während die hegemoniale Position des Staates als unveränderlich und natürlich an-

genommenwurde. Diese Subjektpositionen sind jedoch nicht fixiert, sondern wer-

den durch verschiedene Praktiken der Kommunikation konstant (neu) konstruiert

und definiert (Carvalho et al., 2017), also diskursiv hergestellt. In Petu mongueleiñ –

Estamos vivxswird die erwähnte hegemoniale Position des Staates aufgegriffen, aus

der die Mapuche lange Zeit als ›Hindernis‹ für die Entwicklung des argentinischen

Staates konstruiert wurden, und durch die Verknüpfung mit der damit einher-

gehenden Gewalt infrage gestellt, worauf die mehrmaligen Verweise auf General

Roca und die von ihm geführte Conquista del Desierto im Film hindeuten. Mit dieser

Enthüllung vergangener Verbrechen wird der Raum für Widerstand und Transfor-

mation eröffnet, der es erlaubt, politische Forderungen zu formulieren (vgl.Norval,

2007). Aus einer subalternen Position heraus werden die Teilnehmenden des Pro-

tests als aktive politische Akteur*innen gezeigt – mehrfache Nahaufnahmen eines

Mikrofons dienen hier als Visualisierung des aktiven Erhebens der eigenen Stim-

me. Der Protest wird als kollektives Bestreben dargestellt, was dem Widerstand

Legitimität verleiht. In dieses kollektive Bestreben werden die Zuseher*innen als

Teilnehmende involviert.

Die Kommentare aus dem Off, die die filmische Argumentation vorantreiben,

werden stellenweise ins On geholt. Eine solche teilweise Überschneidung bewirkt,

auch die lediglich über den medialen Raum existierenden Stimmen im modalen

Raum zu verorten – als verschiedene Begleitpersonen während der Aktion des Pro-

testmarsches. Die Sprechenden sind somit stets auch die Protestierenden. Mit der

Überschneidung des medialen und modalen Raums wird zudem eine Nähe zwi-

schen den Zusehenden und den auf der filmbildlichen Ebene sichtbaren Menschen

hergestellt: Das Zusammenwirken der filmästhetischen Mittel erzeugt den Ein-

druck, die protestierenden Menschen erläuterten uns in einem Zwiegespräch die

vorliegende Konfliktsituation sowie die Gründe für den Protestmarsch. Im Ab-

spann des Films werden mit der Betitelung voces die gehörten Stimmen durch

Namenserwähnung vorgestellt, wobei verschiedene Personen des Protestmarsches

zu sehen sind. Die Voiceover-Stimmen bleiben dadurch keine anonymen Erzählin-

stanzen, sondernwerden unterschiedlichen Subjekten zugeordnet.Damit wird der

Konflikt zu einem kollektiven Projekt der Wissensgenerierung und -vermittlung

über die dargestellten Umstände, in die auch die Zusehenden involviert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 151

Die unterschiedlichen Stimmen, die in unterschiedlicher Modalität zum Einsatz

kommen, machen deutlich, dass hier keine objektive oder distanzierte Sicht auf

die Welt vermittelt wird, sondern subjektive Realitätserfahrungen. Der Eindruck

dieser subjektiven Erfahrung wird durch den häufigen Einsatz der Handkamera

verstärkt: Während des Protestmarsches wechselt die Kameraposition von Detail-

und Nahaufnahmen innerhalb des Demonstrationszuges, etwa der Musikinstru-

mente spielenden Menschen, und Blicken auf die vorbeiziehenden Zusehenden,

diemit Handys filmen undUnterstützung gestikulieren, zu Frontal- und Außenan-

sichten. Als Rezipierende wechseln die Zuschauer*innen somit zwischen der Rolle

der Teilnehmenden und Zusehenden. Die im Film sichtbaren Zusehenden zeigen

stets positive bzw. interessierte Reaktionen auf den Protestmarsch, sodass durch

beide Kamerapositionen eine positiv konnotierte Involviertheit seitens der Rezi-

pierenden in den dargestellten Akt des Widerstands konstruiert wird. Der mediale

Raumwird immer wieder sichtbar, indem beispielsweise derMonitor einer filmen-

den Kamera zu sehen ist. In diesem zeigt sich die Aufnahme einer Frau vor einem

gelben Hintergrund, die über den Protest spricht (Abb. 12).

Abbildung 12: Detailaufnahme des Monitors einer filmenden Kamera

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiñ – Estamos vivxs (00:03:13, © Sebastián Labaronne)

An anderer Stelle ist, wie bereits erwähnt, eine Fraumit bunter Kopfbedeckung

und einer Kamera zu sehen, die den Protest filmt. An solchen Schnittstellen ver-

stärkt sich der Eindruck besonders, Teil des Protests zu sein und nicht lediglich Be-

obachtende.Die Kommentare aus demOff, verknüpftmit den Bildern des Protests,

aber auch des Filmens, bestätigen die Mapuche sowohl als politische Akteur*innen

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Filmischer Widerstand

als auch als Filmemacher*innen, verbinden diese Positionen und machen damit

die Bedeutung des Sichtbarmachens, wie es durch das Filmen ermöglicht wird,

für den politischen Diskurs deutlich. Wir sprechen hier über uns selbst, lautet ei-

ne zentrale Aussage des Films. Nicht unerwähnt darf dabei der Genderaspekt blei-

ben: So wird mit der filmenden Frau etwa ein weiblicher Blick suggeriert, der in

Kontrast steht zu einem distanzierten, als männlich angenommenen ›neutralen‹

Beobachter, wie er im ethnographic cinema (Rony, 1996), aber auch in der Figur des

Entdeckers (Shohat, 1991) impliziert wird, wie er beispielsweise mit dem Narrativ

der Reise ins Hinterland verbunden ist.

Der Film vermittelt folglich keinen distanzierten Blick auf das Geschehen, son-

dern konstruiert die Rezipierenden als Protestierende, beteiligt sie an der Entste-

hung des Films und damit an der medialen Vermittlung der Widerstandsbewe-

gung, an der Botschaft. Das Publikum lernt über die Situation, indem es selbst

Teil der Protesterfahrung wird. Der Film überlässt es nicht den Zuseher*innen, zu

wählen, ob sie den Protest gutheißen oder die Position derMapuche vertreten wür-

den, sondern konfrontiert sie direktmit ihrer Erfahrung kolonialer Unterdrückung

bzw. des Widerstands dagegen.

5.1.4 Conclusio

Wie dargelegt verortet Petu mongueleiñ – Estamos vivxs das aktuelle Vorgehen des

Staates in der Tradition vergangener Gebietsaneignungen, stellt also eine Verbin-

dung zu kolonialen Logiken der Vergangenheit her, um die aktuelle Situation zu

schildern, wodurch die Legitimität des geplanten Vorgehens des Staates untergra-

ben wird. Damit konstruiert der Film den Raum als umkämpft, in dem sich unter-

schiedliche Formen der Territorialität zu legitimieren versuchen.Durch das Zeigen

der semiotischen Interaktionen wird das Spannungsverhältnis der Territorialitä-

ten deutlich. In diesem Zeigen findet sich die Funktion wieder, die Gleichzeitig-

keit unterschiedlicher Weltentwürfe zu beglaubigen, es verweigert die Vorstellung

Indigener als in einer scheinbaren Vergangenheit lebender Kulturen. Motive zur

filmischen Raumkonstruktion sind demnach vor allem die Zeitlichkeit, weiters die

Konfrontationmit der diskursiven Entleerung sowie die Opposition von Starre und

Bewegtheit.

Die visuelle und diskursive Rahmung konstruiert dieMapuche-Protestierenden

als Protagonist*innen im Konflikt um die Provinz Río Negro, deren Antagonist*in-

nen die staatlichen Akteur*innen darstellen. Der Ursprung des Konflikts wird in

der Überschreibung bestehender Territorialitäten, im Ignorieren existierender

Kulturen verortet und findet nicht im umkämpften Gebiet statt, sondern wird in

den nationalstaatlichen Raum getragen. Der Konflikt wird als kollektives Bestre-

ben gegen eine größtenteils unsichtbare hegemoniale Macht skizziert, in das die

Zusehenden involviert werden. Durch die in diesem Film konstruierte politische

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 153

Subjektivität, durch die vermittelte Handlungsmacht, durch das Sichtbarma-

chen wird der vermeintlich fixierte nationalstaatliche Raum angeeignet und re-

definiert. Damit werden Formen der Repräsentation eingeführt, die als direkte

Antwort auf den hegemonialen westlich-modernen Raum zu verstehen sind, in

dem die Mapuche bisher aktiv unsichtbar gemacht wurden. Die indigene Gegen-

bewegung verweist auf die Illegitimität der Vorgehensweise des Staates der immer

weiter fortschreitenden Raumaneignung, auf die im nationalstaatlichen Raum

herrschende Unsichtbarkeit und die damit einhergehende Exklusion indigener

Praktiken und Kosmovisionen. Das Motiv des Generals Roca als allgegenwärtig

im nationalstaatlichen Raum soll die Kontinuität der Exklusion und Gewalt be-

legen. Die filmische Aussage ist deutlich: Moderne/koloniale Machtstrukturen

werden im nationalstaatlichen Territorium fortgeführt. Damit deutet der Film

an, Argentinien habe es bis heute nicht geschafft, eine Politik zu etablieren, die

auch die indigene Bevölkerung angemessen inkludiert. Der Film zeigt jedoch

nicht nur den Protest als aktiven Widerstand, sondern kreiert einen räumlichen

Gegenentwurf zur diskursiven Konstruktion des argentinischen Staates, in dem

kolonialistische Vorstellungen von der ›Reise ins Hinterland‹ in ihr Gegenteil ver-

kehrt und westlich-moderne Ideen von Entwicklung als Prozess der Inwertsetzung

infrage gestellt werden. Dieses Narrativ wird in modifizierter Weise wiederholt

und subvertiert dadurch damit verbundene koloniale Vorstellungen der Notwen-

digkeit von Zivilisierungs- und Erschließungsmaßnahmen. Der nationalstaatliche

Raum wirkt erstarrt und leer, die Möglichkeit zur Entwicklung wird lediglich

der Territorialität zugeschrieben, die ein Erfahren der Umgebung (sentirse por el

entorno) zulässt bzw. anstrebt. Aus diesem Raumentwurf lässt sich folglich die

Handlungsanweisung ableiten, das Ausbreiten des leeren, erstarrten Raums zu

verhindern. Territorium wird hier durch kollektive Erfahrung, durch Interaktion

mit der Umgebung beschrieben.

Die Filmemachenden vertreten dabei die Perspektive der Protestierenden. Da-

mit erscheint die filmische Darstellung als Selbstrepräsentation der Mapuche, die

sich in derMachart des Filmsmanifestiert, indem nur diese wirklich zuWort kom-

men und größtenteils aus der Perspektive der Marschierenden gefilmt wird. Der

Staat bleibt ein anonymes Konstrukt, dem kaum fassbare Akteur*innen zugeord-

net werden, womit letztlich auch die Erfahrung indigener Gemeinschaften in Kon-

frontationen mit staatlichen Institutionen transportiert wird.

5.2 Júba Wajiín – Resistencia en la Montaña de Guerrero

JúbaWajiín, der Titel des im Folgenden analysierten Dokumentarfilms, ist ebenfalls

der Name eines indigenen Dorfes der Me’Phaá, das sich im Gebiet der Gemeinde

Malinaltepec des Bundesstaates Guerrero inMexiko befindet. Dessen Kampf gegen

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013 - am 13.02.2026, 13:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

