5. Analysen: Film als Widerstand

Die folgende Analyse umfasst fiinf Dokumentarfilme, die im Weiteren hinsicht-
lich der aufgeworfenen Fragestellungen detailliert zu untersuchen sind. Die ausge-
wahlten Filme (Petu Mongueleiii — Estamos vivxs, Jitha Wajiin — Resistencia en la Montafia
de Guerrero, Pavand — el rio, Sangre y Tierra — Resistencia indigena del Norte del Cauca, Ara
Pyau - La primavera Guarani) werden nicht nur in Hinblick darauf analysiert, was sie
zeigen und wie sie dies zeigen (beispielsweise in Bezug auf die narrative Ebene, den
Bildausschnitt, den Ton, die Schnittfrequenz oder andere Ebenen filmischer Bear-
beitung). Durch die intensive Auseinandersetzung soll auch ihr Potenzial abgeleitet
werden, alternative Vorstellungen und Wahrnehmungen zu westlichen Konzepten
und Kategorisierungen zu stirken und in dem Sinn die Konstruktion politischer
Wirklichkeit zu beeinflussen, also einen Dekolonialisierungsprozess vorantreiben
zu konnen. Meine Arbeit versteht sich dabei als eine Anniherung, die Einblick in
das bedeutsame Filmschaffen Indigener in Lateinamerika vor allem im Kontext
aktueller territorialer Konflikte gewihrt, indem in den Analysen der dynamische
Aushandlungsprozess von hegemonialen Diskursen und Gegendiskursen beleuch-
tet wird.

5.1 Petu Monguelein - Estamos vivxs

Im Jahr 2017 produziert, folgt dieser Dokumentarfilm einer Protestbewegung der
Mapuche-Tehuelche, die in der Region rund um den Rio Negro auf dem heutigen
Staatsgebiet Chiles sowie Argentiniens leben. Aufgrund einer neuen Gesetzgebung
in der Provinz sollten sie in ihren territorialen Rechten eingeschrinkt werden, wes-
wegen sich der Protest formierte. Im Jahr zuvor unternahm die argentinische Re-
gierung einen ersten Versuch in der Region, eine Gesetzesreform durchzufiihren,
um {iber die Nutzung von iiber fiinf Millionen Hektar Land zu verfiigen. Ziel war
es, dieses Land fir Bergbau, den Energiesektor und andere 6konomisch rentable
Projekte zuginglich zu machen: »Se propone un régimen de tierras fiscales que res-
ponda a todas las formas de produccién, ampliando las posibilidades y usos de la
tierra, las que podran destinarse a la produccidn agricola, pastoril, forestal, energé-

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Filmischer Widerstand

tica, minera, turistica, industrial, tecnolégica, mixta u otra.«! (Rio Negro Comuni-
cacién, 2016) Im November desselben Jahres organisierten die Mapuche-Tehuelche
eine Versammlung, um tber die Folgen dieser Vorgehensweise und deren Legiti-
mitit zu diskutieren. In einem Gutachten wurde auf die fehlende rechtliche Basis
fiir das Handeln der regionalen Regierung sowie auf die Missachtung bestehender
Gesetze, Umstinde und Rechte hingewiesen, unter anderem:

»Desconoce los relevamientos territoriales a las comunidades indigenas ordena-
dos por la Ley Nacional 26.160. [...] Ignora la Ley Integral del Indigena, la Cons-
titucion Nacional y los convenios internacionales que reconocen los derechos de
los pueblos originarios. [...] No valora la vida, al entender la tierra como un pro-
ducto comercial y no como el espacio social donde se proyecta la vida y se da
continuidad a las culturas de los pueblos. [..] Sin participacién y sin informacién
a las comunidades afectadas, cualquier proyecto de ley viola los derechos de los
pueblos originarios.« (ENDEPA, 2017)?

Darauthin wurde fiir den 20. bis 24. April 2017 ein Protestmarsch organisiert, der
unter dem Motto Petu mongueleif, fey muta trekaleiii (estamos vivos, por eso caminamos>)
stand. Ziel war es, ein klares Zeichen gegen die geplante Gesetzesreform zu set-
zen. Die Gruppen starteten in Bariloche bzw. Catriel, trafen sich auf dem Weg und
beendeten ihren Marsch in Viedma vor dem dortigen Regierungsgebiude. Vor Ort
wurde ein Teil der Protestierenden vom amtierenden Minister Luis Di Gidcomo
und dem Staatssekretir Félix San Martin empfangen. Die Vertreter*innen dufler-
ten bei dieser Gelegenheit ihren Einspruch gegen die geplante Gesetzesinderung
und verwiesen auf deren fehlende Legitimitit anhand einer Analyse der geltenden
Gesetzgebung. Sie forderten, wie es auch in ihrem Gutachten festgehalten ist:

»el derecho a la tierra sin contaminacion, en rechazo del nuevo Cédigo de Tierras
Fiscales que el gobierno provincial quiere imponer sin consulta previa, libre e
informada (establecida por el convenio 169 de la Organizacién Internacional del
Trabajo, la Declaracién de las Naciones Unidas sobre Derechos de los Pueblos

1 Durch die Regelung der staatliche Raumordnung sollen unterschiedliche Nutzungsmaglich-
keiten zugelassen und forciert werden, wie beispielsweise Agrar-, Vieh- und Forstwirtschaft,
Energiegewinnung, Bergbau, Tourismus, Industrie, Technologie, Mischbetriebe und andere.
(Ubers. d. Verf)

2 Die territoriale Ordnung der indigenen Gemeinden, wie sie durch das nationale Gesetz
26.160 festgelegt ist, wird missachtet. [...] Indigene Rechte, die nationale Verfassung ebenso
wie internationale Konventionen zum Schutz indigener Rechte werden ignoriert. [...] Das Le-
ben ansich wird missachtet, wenn man die Erde lediglich als kommerzielles Produkt versteht,
und nichtals sozialen Raum, wo Leben entsteht, wo sich die Kultur der indigenen Gemeinden
entfaltet. [...] Haben die betroffenen Gemeinden kein Mitspracherecht, keine Informationen,
ist jeder Gesetzesentwurf eine Verletzung indigener Rechte. (Ubers. d. Verf)

3 Wir leben, darum marschieren wir. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Indigenas y la Declaracién Americana sobre Derechos de los Pueblos Indigenas),
porque entienden que con este proyecto de ley se pretende terminar el histérico
reclamo territorial Mapuche-Tehuelche al no reconocer la preexistencia de los
Pueblos Originarios y disponer de las mas de 5 millones de hectéreas, relevadas
como territorio ancestral por la Ley 26.160, al servicio de la mega mineria, el
modelo extractivista de petréleoy gas por vias no convencionales, el monocultivo,
el turismo para pocos y la continua extranjerizacion de la Patagonia.« (ENDEPA,
2017)*

Die Erholung der argentinischen Wirtschaft nach dem finanziellen Kollaps im Jahr
2001 basierte in grolen Teilen auf Bergbau sowie der Produktion bzw. dem Export
von unter anderem Soja, Weizen, Ol und Gas (Giarracca & Teubal, 2014). Insbe-
sondere ab etwa 2011 wurde die Politik verstirke extraktivistisch ausgerichtet, was
zu Enteignung von Land und zu Vertreibung fithrte. Von Mapuche-Vertreter*in-
nen organisierte Bewegungen zur Verhinderung dieser Enteignung, wie sie der
hier analysierte Film zeigt, sind aufgrund der Entwicklungen im letzten Jahrzehnt
immer zahlreicher geworden.’ Die ILO 169 spielt dabei eine zentrale Rolle, um vor-
angehende Konsultationen verpflichtend einzufithren (Savino, 2016). Argentinien
ratifizierte die ILO 169 im Jahr 2000. Bis zum Zeitpunkt des filmisch begleiteten
Protestmarsches wurde jedoch keine entsprechende gesetzliche Verankerung ver-
anlasst (Torres Wong, 2018).

Der Film folgt dem Protestmarsch iiber mehrere Tage, begleitet also die pro-
testierenden Akteur*innen und nutzt vor allem Voiceover dieser Menschen, um die
Bilder zu kontextualisieren. Regie fithrte Sebastidn Labaronne in Kooperation mit
Vertreter*innen der Mapuche, die im Abspann mit Vornamen (als voces®) genannt
werden: Maria, Nicasio, Monona, Luis, Patricia, Ricardo, Hugo und Nora. Weiters

4 das Rechtaufeine gesunde Umwelt, und die Ablehnung der neuen Gesetzgebung der staatli-
chen Raumordnung, die die Landesregierung ohne vorausgegangener unabhéangiger und in-
formierter Konsultation (wie sie durch die Konvention 169 der Internationalen Arbeitsorgani-
sation, der Deklaration der Vereinten Nationen iiber indigene Rechte und die amerikanische
Deklaration ber indigene Rechte vorsieht) durchsetzen will; denn sie sind sich dariiber im
Klaren, dass mit diesem Gesetzesentwurf beabsichtigt wird, den historischen Anspruch der
Mapuche-Tehuelche auf dieses Land aufzuheben, da die zeitlich frithere Besiedelung durch
die indigenen Volker nicht anerkannt wird. Damit werden mehr als 5 Millionen Hektar Land,
eigentlich indigenes Territorium laut Gesetz 26.160, dem grofRangelegten Bergbau zur Verfi-
gung gestellt, der Ol-und Gasforderung, der Monokultur-Landwirtschaft und dem Tourismus
fiir einige wenige, womit Patagonien noch weiter entfremdet wird. (Ubers. d. Verf)

5 Fiir detaillierter Informationen hierzu siehe beispielsweise: Savino, L. (2016). Landscapes of
contrast: The neo-extractivist state and indigenous peoples in >post-neoliberal< Argentina.
In: The extractive industry and society, 3(2), S. 404-415.

6 Stimmen. (Ubers. d. Verf)

am 13.02.2028, 13:06:08.

127


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Filmischer Widerstand

erwahnt werden Nahuel Manquin, Victoria Salama, Pablo Degliantoni, Hugo Ara-
neo und Inti Aranea als an der Entstehung des Films Beteiligte.

Der Film gewann den Preis des besten Dokumentarfilms des REC - Festival de
Cine (Argentinien, 2018) und wurde auf diversen Festivals gezeigt, zu denen unter
anderem die Folgenden gehorten: Festival Audiovisual Bariloche (FAB; Argentinien,
2017), Festival Nacional de Cine Independiente de Cipolletti (Argentinien, 2017), II Festival
Patagonia Rebelde (Argentinien, 2017), Festival Internacional de Cine Indigena en Wall-
mapu (Chile, 2018), Festival Internacional de Cine Politico (FICIP; Argentinien, 2018),
REC - Festival de Cine (Argentinien, 2018), Festival Internacional de Cine y Comunicacion
de los Pueblos Indigenas/Originarios (FICMAYAB, Guatemala, 2018) sowie 13* Muestra
Cine y Video Indigena del Museo Chileno de Arte Precolombino (Chile, 2019).

5.1.1 Von Zeitlichkeit und Unsichtbarkeiten als Verdrangungsmechanismen

Wie im oben zitierten Ausschnitt des Gutachtens erwihnt, berufen sich die
Mapuche-Tehuelche auf die Existenz ihrer Kultur bereits vor der nun herrschen-
den Territorialitit des Nationalstaates, um ihre Forderung zu untermauern. Die
hegemoniale Position des Staates werde im Kontext der modernen/kolonialen
Weltordnung jedoch genutzt, um zeitlich frither etablierte Territorien zu iiber-
schreiben. Dieser Hinweis auf konkurrierende Riumlichkeiten wird gleich zu
Beginn des Dokumentarfilms Petu mongueleiii— Estamos vivxs aufgegriffen. Im
Verlauf des Films wird konkretisiert, wie die Mapuche Territorium fiir sich de-
finieren und damit einen Gegenentwurf zur nationalstaatlichen Territorialitit
liefern. Der Film veranschaulicht konkret, wie alternative Wertvorstellungen und
Uberzeugungen darum ringen, Legitimitit zu erlangen.

Der Film beginnt mit einer animierten Ansicht der Weltkugel, wobei der Stid-
kegel (cono sur) Lateinamerikas zu sehen ist. Die Weltkugel ist in braunschwarzen
und grauen, dunklen Ténen gehalten, die Grenzen der Nationalstaaten Bolivien,
Chile, Paraguay, Argentinien und Uruguay sind erkennbar, die Staaten sind je-
weils beschriftet. Uber ein Textinsert erfihrt das Publikum: »La nacién Mapuche
es un pueblo originario preexistente a los estados argentino y chileno.«” (00:00:03-
00:00:09 [Herv. i. O.]) Die Beschriftung des Filmbildes durch den Text fithrt das
Spannungsverhiltnis konkurrierender Territorialititen ein, auf dem die Kernaus-
sage des Films basiert. In der folgenden Einstellung wird die animierte Weltkugel
herangezoomt, sodass nur noch ein Ausschnitt des siidlichen Teils Lateinameri-
kas zu sehen ist. Auf diesem ist die »Provincia de rio negro«8 (00:00:10-00:00:33)

7 Die Nation der Mapuche isteinindigenes Volk, das bereits vor den beiden Staaten Argentinien
und Chile existierte. (Ubers. d. Verf.)
8 Provinz Rio Negro. (Ubers. d. Verf)

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

ausgewiesen und ein weiteres Textinsert erliutert die zu Beginn dieses Kapitels be-
reits erwihnte Anderung einer Gesetzgebung, die Ausléser fiir Proteste war: »En
abril del 2017 las comunidades se movilizaron atravesando 800 km en repudio a un
proyecto de ley de tierras fiscales en lo que hoy es la provincia de rio negro.«’ (00:00:09-
00:00:20 [Herv. i. O.]) Die Beschriftungen fithren eine zeitliche Argumentation in
Bezug auf die territorialen Anspriiche ein bzw. heben die Uberschreibung der Nati-
on der Mapuche durch das Benennen geografischer Riume (der Provinz Rio Negro)
seitens der Nationalstaaten hervor. Die hegemoniale Position westlich-moderner
Gesetzgebung wird durch die Existenz der Nation der Mapuche noch vor den Na-
tionalstaaten — also iiber eine zeitliche Dimension — angeprangert. Somit wird das
neue Gesetz iiber Land in staatlichem Eigentum in den Kontext bestehender mo-
derner/kolonialer Logiken gestellt, da die Moglichkeit der Implementierung derar-
tiger Gesetze auf dem Ignorieren bisheriger bzw. vor der Etablierung von National-
staaten bestehender Territorien griindet. Am rechten unteren Bildrand ist das zen-
trale Symbol der Mapuche-Kosmovision — die Abbildung des meli witran mapu™® -
zu sehen. Sie unterstreicht die Prisenz und Legitimitit der Nation der Mapuche.
In weiterer Folge blenden die Ortsnamen Furilofche und Fiske Menuco auf und es
werden Linien von diesen Ausgangspunkten gezogen, die sich erst treffen und an-
schlieRend horizontal nach rechts weiterlaufen zum Endpunkt, der dann erscheint:
Viedma. Mit einem erneuten Heranzoomen an die gezeichnete Route werden wei-
tere Ortsnamen eingeblendet: Picaniyeu, Comallo, Huahuel Niyeo, Maquinchao,
Menucos, Kelu Meguiza, Ramos Mexia, Balcheta und San Antonio. Dabei handelt
es sich grofitenteils um die Mapuche-Namen der jeweiligen Orte, die nun in Kon-
trast stehen zur noch sichtbaren Bezeichnung der Region als Provinz Rio Negro
im argentinischen Staatsgebiet (Abb. 1). Uber weitere Textinserts ist zu lesen: »La
nueva ley pretende desconocer a los pueblos, alienta la megamineria, el fracking y la
extranjerizacién de las tierras en pos de un modelo extractivista.«* (00:00:21-00:00:31
[Herv. i. O.]) Hiermit wird einerseits erneut die Kolonialitit der neuen Gesetzge-
bung herausgestrichen, die sich tiber indigene Gemeinden hinwegsetzt bzw. diese
ignoriert und ihnen in kolonialistischer extraktivistischer Titigkeiten angepran-
gert und so eine Verkniipfung kolonialistischer Vorgehensweisen der Regierung

9 Im April 2017 haben sich die Gemeinden aufgemacht und sind 800 km quer durch das Gebiet
marschiert, das heute als Provinz Rio Negro bezeichnet wird, um ihre Ablehnung gegeniiber
einem Gesetzesentwurf zur Widmung von Staatsgebiet zum Ausdruck zu bringen. (Ubers. d. Verf)

10 Meliwitran mapu beschreibt die Reprasentation der Erde und ihrer vier Himmelsrichtungen,
wie sie in der Kosmovision der Mapuche festgelegt sind (Crebe, Pacheco & Segura, 1972).
Diese Abbildung findet sich haufig auf der Oberflache der traditionellen Mapuche Trommel,
der kultrun, bzw. auch als zentrales Symbol in der Flagge der Mapuche (Martins, 0. D.).

11 Mit dem neuen Gesetz wird beabsichtigt, die [indigenen] Vélker zu ignorieren, und grofRan-
gelegten Bergbau, Fracking sowie grundsatzlich die Umgestaltung der Gebiete zugunsten ex-
traktivistisch orientierter Vorstellungen zu forcieren. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2028, 13:06:08.

129


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Filmischer Widerstand

mit dem geplanten Ressourcenabbau hergestellt, der damit klar negativ konnotiert
ist.

Abbildung 1: Anfangssequenz von Petu mongueleiii — Estamos vivxs

LA NUEVA LEY PRETENDE

: DESCONOCER A LOS PUEBLOS,
ALIENTA LA MEGAMINERIA, EL FRACKING Y
LA EXTRANJERIZACION DE LAS TIERRAS
EN' POS DE UN,_MODELO-EXTRACTIVISTA.

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:00:21, © Sebastidn Labaronne)

Diese knapp 30 Sekunden dauernde animierte Anfangssequenz verdeutlicht
bereits die voice des Dokumentarfilms: Die Existenz der Mapuche vor der Eta-
blierung des Nationalstaates dient als Grundlage bzw. Rechtfertigung fir den Wi-
derstand gegen die nationalstaatliche Gesetzgebung, der im Weiteren nun gezeigt
wird. Folglich bildet die Verflechtung von Raum und Zeit den Ausgangspunkt der
filmischen Argumentation. Die isthetische Qualitit der Animation verweist auf
diese Verflechtung und deutet den Aspekt der diskursiven Entleerung des Raums
durch die nationalstaatliche Territorialitit an, wie nachfolgend detaillierter be-
schrieben wird. Das hier in die Argumentation eingefithrte Motiv der Zeitlichkeit
verweist auf eine Bruchstelle in der Erzahlung riumlicher Ordnungen, die belegt,
dass ein Territorium immer auch anders erzihlt werden kann und damit ein Pro-
zess des Werdens ist. Dieses zeitliche Motiv zeigt eine Pluralitit von Territoria-
lititen auf, die die Kohirenz der Nation anfechtet, da sie ihre Erscheinung als
universelle bzw. homogene Raumordnung in Zweifel zieht. Nicht zuletzt liuft das
hier eingefiihrte zeitliche Motiv dem Narrativ eurozentrischer Annahmen tiber die
Moderne zuwider, Nichtmodernes miisse zur Moderne >aufholen<: Wihrend mit
der Idee des >Aufholens« eine zeitliche Dimension implementiert wurde, die dazu
diente, den Prozess der Modernisierung im eurozentrischen Sinne zu depolitisie-
ren, driickt das in diesem Film bediente zeitliche Motiv eine gegenteilige Herange-

am 13.02.2026, 12:06:08. - Ope


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

hensweise aus — die zeitliche Dimension dient der Legitimierung des territorialen
Anspruchs. Damit verweigert der Film eine Depolitisierung durch zeitliche Vor-
stellungen einer singuliren Entwicklung und betont die Gleichzeitigkeit westlicher
und nichtwestlicher Weltentwiirfe.

Anhand der eben beschriebenen animierten Topografie wird ein Prozess des
>Kerbens« bildlich dargestellt. Die Ortsnamen — erst der Provinz Rio Negro als ar-
gentinische Bezeichnung, anschliefend die Mapuche-Ortsnamen — sowie das zen-
trale Symbol der Mapuche-Flagge machen das Spannungsfeld in der Hervorbrin-
gung des umkimpften Raums kenntlich, in dem der nationalstaatliche Raum mit
Widerstand konfrontiert ist. In diesem Sichtbarmachen der konkurrierenden Krif-
te wird die Performativitit topografischer Darstellungen besonders deutlich: Der
Film gibt nicht vor, ein Territorium abzubilden, sondern betreibt selbst aktives Ein-
schreiben in den Raum, indem er den bestindigen Prozess des Grafierens unter-
schiedlicher Akteur*innen sichtbar macht. Die Darstellungen verweisen nicht auf
einen ontologischen Raum, sondern zeigen semiotische Interaktionen, ein Span-
nungsverhiltnis territorialer Aushandlungsprozesse, das sich insbesondere durch
die Bewegung im Film artikuliert. Die den Weg des Protests markierende Linie
kerbt sich in die Topografie des argentinischen Staates ein, dessen Provinzgrenz-
markierungen und Ortsnamen klein im Hintergrund sichtbar sind, jedoch von
den Mapuche-Ortsnamen sukzessive itberdeckt werden. Durch dieses Sichtbar-
machen wird auf ein Mehr verwiesen, eine neben der hegemonialen Raumordnung
bestehende Riumlichkeit. Die Benennung der Orte wird hier zur Aneignung des
Raums und zur Forderung, diese Weltordnung als legitim zu betrachten, dhnlich
wie etwa Paulo Freire (1987) die Macht der Benennung (naming) beschreibt, die als
Geltendmachung (claiming) der eigenen Wirklichkeit zu verstehen ist. Das Wort
ist somit eng verstrickt mit der Welt, mit der jeweiligen Wirklichkeitskonstrukti-
on: »Reading the world always precedes reading the word, and reading the word
implies continually reading the world.« (Freire, 1987, S. 35) Die Benennung eines
Ortes mit dem Mapuche-Namen ist folglich nicht als linguistische Reprisentati-
on einer vordiskursiven Entitit zu verstehen, sondern als Verhandlung raumlicher
Bedingungen und damit der Aneignung eines Gebiets.

Wahrend die filmbildliche Animation den thematischen Ausgangspunkt kon-
kurrierender Riumlichkeit einfiihrt, lisst die auditive Ebene den schwelenden
Konflikt erahnen, auf den die Textinserts verweisen; nach anfinglichen Wind-
gerduschen und leisen Trommeln ist Stimmengewirr aus dem absoluten Off zu
horen, dieses wird konstant lauter, es scheint ein Audiomitschnitt einer Demons-
tration zu sein. Schlieflich sind einzelne Wortfetzen und Sitze zu verstehen,
beispielsweise: »Tenemos que hablar con el gobernador«* (00:00:14-00:00:19)

12 Wir miissen mit dem Regierungsvertreter sprechen. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Filmischer Widerstand

bzw. besonders deutlich am Ende der Sequenz eine Frauenstimme, die in aufge-
brachtem Ton ruft: »Que nunca hubieron tierras fiscales, la tierra siempre tuvo
duefio. Son los pueblos originarios que son los duefios.«"> (00:00:19-00:00:33)
Hiermit wird auf auditiver Ebene erneut auf die Unrechtmifigkeit der durch
die Textinserts erliuterten geplanten Anderungen der Gesetzgebung eingegangen
bzw. die Stellung der pueblos originarios als rechtmiflige Eigentiimer betont. Der
Ausgangspunkt des anschwellenden Konflikts scheint eine Landnahme zu sein, die
die Prisenz indigener Bewohner*innen dieses Gebiets und damit deren Anspriiche
auf das Land ignoriert.

Die filmische Topografie zeigt eine Landkarte, in der die Mapuche nicht existie-
ren, doch die auditive Ebene markiert ihre Priasenz. Sukzessive schreiben sie sich
in die Topografie ein als Versuch, sich in dieser Raumordnung sichtbar zu machen.
Die Karte als topografische Abbildung des staatlichen Gebiets wird iiber die filmi-
sche Animation nicht als gegeben, sondern als verdnderbar dargestellt, womit auch
das produzierte Territorium als verinderbar prisentiert wird.

Mit Verlauf des Protestzuges von Furilofche nach Viedma werden die einzelnen
Stationen gezeigt bzw. die Orte vorgestellt, an denen die Demonstrierenden Halt
machen, um bei der jeweiligen Stadtverwaltung vorzusprechen. Durch die film-
bildliche Rahmung und Montage, stellenweise aber auch durch die Erliuterungen
aus dem Off, werden die filmischen Orte als von modernen/kolonialen Machtstruk-
turen durchzogen dargestellt, die durch das Eintreffen des Protestmarsches, die
Prisenz der Teilnehmenden und ihre Handlungen vor Ort nun kritisiert und un-
terlaufen werden. Den Anfang der Aneinanderreihung filmischer Orte macht Fu-
rilofche/Bariloche, der durch ein entsprechendes Textinsert eingefithrt wird. Be-
sonders ist in der Konstruktion dieses ersten Ortes die Hervorhebung der Staats-
gewalt als >Staats-Gewalt« in ihrer — durch die Kolonialherrschaftsgeschichte ge-
pragten — Kontroll- und Unterdriickungsmacht, deren Gewalttaten auch benannt
werden. Eine Reiterstatue von Julio Argentino Roca, einem argentinischen Gene-
ral und spiteren Prisidenten Argentiniens (1880 bis 1886 und 1898 bis 1904), wird
sichtbar: Die Kamera blickt in Untersicht zum Kopf der Statue, im Hintergrund
das gelb beleuchtete Ziffernblatt der Kirchturmuhr (Abb. 2). Durch die Kamera-
perspektive erscheint dieses Ziffernblatt wie ein Heiligenschein der Statue, wie er
in der mittelalterlichen Kunst Europas als zentrales Gestaltungselement eingesetzt
wurde, um der abgebildeten Person eine gewisse Teilhabe am Géttlichen zu attri-
buieren. Ein Kameraschwenk iiber den Boden in einer der nichsten Einstellungen
zeigt Beschriftungen in gelber Farbe am Boden, Namen mit Daten sowie eine Ab-
bildung des meli witran mapu in der entsprechenden rot-gelben Farbkombination:

13 Das Land war nie Staatsgebiet, das Land gehorte bereits jemandem. Das Land gehort den
indigenen Vélkern. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

»Genocidio fundante del estado argentino 1879 1885« (00:01:27-00:01:32), womit
klar wird, dass mit den Namen Opfer des hier benannten Genozids gemeint sind
(Abb. 3). Die einer Heiligendarstellung nachempfundene Einfithrung der Figur des
Generals wird hier bildlich mit vergangenen Gewalttaten verkniipft und scheint
auf den christlichen Glauben zu verweisen, der im Versuch der Legitimierung von
Gewalt gegen die indigene Bevolkerung nicht selten eine Rolle spielte.

Abbildung 2: Reiterstatue des Generals Roca in Untersicht

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:01:19, © Sebastidn Labaronne)

General Roca, auf dessen militirische Kampagne zur Erweiterung des Staats-
gebiets Argentiniens hingedeutet wird, ging besonders offensiv gegen die ansissi-
ge indigene Bevolkerung vor und sprach bereits 1875 vom Ausloschen dieser durch
eine Kriegsoffensive: »A mi juicio, el mejor sistema para concluir con los indios,
ya sea extinguiéndolos o arrojandolos al otro lado del rio Negro, es el de la gue-
rra ofensiva que fue seguida por Rosas que casi concluyé con ellos.«* (Roca, zit.n.
Walther, 1970, S. 239) Die Jahreszahlen 1879 und 1885 gehen auf die letzte Phase
der militirischen Konfrontation der von General Roca entworfenen Conquista del
Desierto zuriick, in der schliefilich Gebiete der Pampa und Patagonien erobert so-
wie die Gebiete um den Rio Negro und Neuquén der ansissigen indigenen Bevol-
kerung entrissen wurden. Die Verachtung des Generals gegeniiber der indigenen

14 Volkermord zur Griindung des Staates Argentinien 1879 188s. (Ubers. d. Verf.)

15 Meines Erachtens wire die sinnvollste Losung beziiglich der indigenen Bevolkerung, sie aus-
zuléschen oder auf die andere Seite des Rio Negro zu verfrachten, also offensiv gegen sie
vorzugehen, wie es schon Rosas getan hat, der sie bereits beinahe ausloschte. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2026, 12:06:08. - Ope

133


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Filmischer Widerstand

Abbildung 3: Kameraschwenk iiber Beschriftungen in gelber Farbe am Boden

MARG AR

GEWOCD\O
FUNDANTE

DEL ESTADO
_’ARGE NT \No

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:01:30, © Sebastidn Labaronne)

Bevélkerung ist ausreichend dokumentiert und zeigt, dass dieser im Namen der
»Zivilisation« einen Genozid vorantrieb:

»Estamos como nacién empefiados en una contienda de razas en que el indigena
Ileva sobre si el tremento anatema de su desaparicion, escrito en nombre de la
civilizacion. Destruyamos, pues, moralmente esa raza, aniquilemos sus resortes
y organizacion politica, desaparezca su orden de tribus y si es necesario dividase
la familia. Esta raza quebrada y dispersa acabara por abrazar la causa de la ci-
vilizacion. Las colonias centrales, la Marina, las provincias del norte y del litoral
sirven de teatro para realizar este propésito.«<'® (Roca, zit.n. Quijada, 1999, S. 688)

Wie Pedro Navarro Floria (2002) festhilt, beleuchtet die Analyse des damaligen
politischen Diskurses einen komplexen Prozess, in dem nicht nur die Idee der Zi-
vilisation, sondern damit verbunden auch der Entwurf des Raums als Wiiste eine

16

Als Nation sind wir Teil eines Rassenkampfes, im Auftrag der Zivilisation ist der Indigene
dazu verdammt zu verschwinden. Zerstéren wir diese Rasse moralisch, vernichten wir ih-
re Schriften und politische Organisation, verschwindet auch ihre Stammesordnung, verliert
sich die Sippschaft. Diese zerriittete, zersprengte Rasse wird schliefdlich von der Zivilisation
erfasst und damit endgiiltig ihr Ende finden. Die zentralen Kolonien, die Kiistengebiete, die
Provinzen im Norden und im Kiistengebiet werden als Schauplatz dienen fir dieses Vorha-
ben. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2026, 12:06:08. - Ope


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

zentrale Rolle spielte. Die Vorstellung einer Wiiste ist vor allem im Zusammen-
hang mit kapitalistischen Logiken zu verstehen: »El paradigma cultural europeo-
occidental asigné la categoria de desierto no a los territorios deshabitados ni esté-
riles sino a los no apropiados ni trabajados segtin las pautas capitalistas.«!” (Na-
varro Floria, 2002, S. 140 [Herv. i. O.]) Domingo F. Sarmientos Ideen zufolge, wie
sie sich in Civilizacién y Barbarie (1874/2003) finden lassen, bringe die Wiiste den
Wilden (salvaje) hervor, womit diese beiden Vorstellungen untrennbar miteinander
verbunden und im Widerspruch zur sozialen Ordnung imaginiert wurden, wie sie
der argentinische Staat anstrebte. Daraus folgte, so Navarro Floria:

»De este planteamiento del desierto fecundable como cuestidn social deriva di-
rectamente, en el caso argentino, una conceptualizacion del desierto como pro-
grama politico, programa consistente en vaciar el desierto primero discursiva-
mente, representandolo como territorio disponible, y después materialmente,
conquistandolo por el sometimiento o por el reemplazo de su poblacién indige-
nay criolla.<'® (2002, S.140-147)

Die Konzeption neuer nationaler Territorien als kulturell >leer« fithrte zu einer Po-
litik, die es nie schaffte, die indigene Bevolkerung angemessen anzuerkennen bzw.
im Kontext der Nation einzugliedern (Navarro Floria, 2002). Der filmische Ort rund
um die Statue, die immer noch die Stidte Argentiniens schmiickt, wird durch die
Uberschreibung mit Verweisen auf diese Eroberung und deren Opfer zu einem kol-
lektiven Erinnerungsort der Mapuche, der von physischer als auch diskursiver Ge-
walt durchdrungen ist. Das Schweigen iiber den hier benannten Genozid, das lange
den politischen Diskurs prigte, wird damit gebrochen — das Wissen dariiber ist,
wie die angefiihrten Zitate zeigen, stets vorhanden gewesen. Die mit Verweisen auf
den Genozid iibermalte Statue — ein Motiv, das im Film immer wieder aufgegrif-
fen wird — symbolisiert die Gewalterfahrung der Conquista del Desierto. Gleichzeitig
verweist sie auf die ausgebliebene Aufarbeitung seitens der Verursacher*innen der
Gewalt und ist damit nach Assmann (2016) eine >Leerstelle« in der kollektiven Erin-
nerung, die im konkreten Filmbeispiel bis in die Gegenwart reicht. Diese Leerstelle
setzt also Vergangenheit und Gegenwart unmittelbar in Relation. Sie erinnert an
die Opfer vergangener Gewalt, die unsichtbar bleiben, und markiert gleichzeitig
den aktuellen Konflikt als Fortfihrung jener imperialen und gewaltvollen Haltung.

17 Das kulturelle Paradigma der europdisch-okzidentalen Welt kategorisierte nicht die unbe-
wohnten, unfruchtbaren Territorien als Wiiste, sondern jene, die noch nicht einverleibt und
den kapitalistischen Grundvorstellungen angepasst wurden. (Ubers. d. Verf.)

18 Aus dieser Idee einer potenziell fruchtbaren Wiiste in Verbindung mit sozialen Vorstellun-
gen wurde —im Fall Argentiniens —die Wiiste als politische Agenda verstanden; diese Wiiste
sollte erst diskursiv entleert werden, damit sie verfigbar erscheint, um sie dann auch mate-
riell zu erobern, durch die Unterdriickung oder Vertreibung der indigenen und kreolischen
Bevolkerung. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2028, 13:06:08.

135


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Filmischer Widerstand

In weiterer Folge ist der Eingang der Stadtverwaltung zu sehen, im Hinter-
grund ebenso erneut die Statue des Generals Roca. Durch diese Kameraperspektive
wird die eben beschriebene Verbindung von Vergangenheit und Gegenwart unter-
strichen, da mit der Reform des Nationalstaates eine Raumordnung >itbergestillpt<
wird, die erneut bereits existierende Nationen und ihre Territorien ignoriert und
somit diskursive Gewalt ausiibt. Anhand dieser Darstellung der Machtverhiltnis-
se wird der filmische Ort konstruiert, an dem der Protestmarsch startet. Mit den
Worten »Estamos vivos«'® (00:01:52-00:01:54) aus dem relativen Off ist die erste
Einstellung des Protestmarsches zu sehen, der sich nun in Bewegung setzt und
durch die Stadt zieht, vorbei an der Statue des Generals Roca, an einer Kanone
und anderen Statuen, wodurch das Ausmafd der kolonialen Machtdemonstration
seitens der nationalstaatlichen Ortsgestaltung deutlich wird. Der Film setzt damit
auf das rhetorische Mittel der Metonymie, um die filmische Topografie der Stadt als
von nationalstaatlicher Macht durchzogen abzubilden. Die raumkonstruierenden
Aspekte umfassen ausschliefllich fixierte Elemente wie Gebiude, Gebiudedetails,
Aufschriften, Statuen o. A, die das Inventar der staatlichen Priasenz darstellen. Im
Zeigen insbesondere der Statuen von General Roca, aber auch von Strafenschil-
dern, die seinen Namen tragen, wird sichtbar gemacht, wie die nationalstaatliche
Territorialitit mit kolonialen Aspekten verwoben ist — die Ehrung dieses gewaltti-
tigen Generals scheint im nationalstaatlichen Raum allgegenwirtig.

Ein zentrales Argument der filmischen Realitit bildet also die Problematisie-
rung der diskursiven Entleerung des Raums, wie es zu Kolonialzeiten geschehen
war, um Gebietsaneignungen zu legitimieren, die, so zeigt der Film, immer noch
eine Strategie des Staates sind. Der Film adressiert das Thema der weiterhin be-
stehenden kolonialen Logiken iiber zeitliche Verbindungen, iiber die Betonung von
Gleichzeitigkeit und Verkniipfungen von Vergangenheit und Gegenwart, also iiber
Kontinuititen. Er vermittelt den Versuch, in einer konkreten Situation gehort und
gesehen zu werden, die aber mit einem viel umfangreicheren Diskurs tiber Kolo-
nialitit verbunden ist. Das ist die koloniale Realitit, in der wir leben, scheint der
Film auszudriicken. Dabei bezieht er sich auf Gewalttaten der Vergangenheit, die
sich in die Gegenwart fortfithren, womit das Argument konkretisiert und in seiner
Aussagekraft gestirkt wird.

Uber das Inventar der westlich-modernen Raumkonstruktion wird der Natio-
nalstaat als vermeintlich fixiert dargestellt, jedoch durch einen Gegenentwurf un-
terlaufen, um auf die koloniale Logik dieser Raumlichkeit hinzuweisen und die
bestehende Kolonialitit der Macht (Quijano, 2000) zu verdeutlichen bzw. die Ver-
antwortlichen fiir vergangene Gewalt an der indigenen Bevélkerung zu benennen.
Dabei zeigt der Film auf, dass das Erinnern selbst ein Schauplatz politischer Kimp-
fe ist, wenn verschiedene Krifte versuchen, eine offizielle Geschichte zu formulie-

19 Wirleben. (Ubers. d. Verf)

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

ren und zu deuten, wie dies die Gegenwart beeinflusst. Es wird beleuchtet, wie un-
terschiedliche Akteur*innen unterschiedlich Geschichte schreiben, wobei der Staat
versuche, das verursachte Leid der Mapuche immer noch zu verschleiern. Der Film
legt offen, dass diese Verschleierung weiterhin besteht, macht jedoch gleichzeitig
den Kampf um Anerkennung sichtbar.

Die Benennung vergangener Gewalttaten wird auch im weiteren Verlauf des
Films fortgefiihrt. Uber ein Voiceover wird erneut der Genozid an den Mapuche,
die Anzahl der Ermordeten und desaparecidos*® sowie die Rolle des Generals Ro-
ca angesprochen. Der Staat wird als Unterdriickungsmacht beschrieben: »Gene-
raciones y generaciones seguimos con ese, con ese dolor, y mas cuando el estado
aplica esta forma de represidn, forma represiva que tiene. Eso se replica, hicieron
en aquello afio y lo siguen haciendo hoy.«*! (00:09:06-00:09:21) Diese direkt adres-
sierten Kommentare, vielstimmig in ihrer Ausgestaltung, bieten keine neutralen,
distanzierten Berichte iiber die Vergangenheit, teilweise sind auch Mitschnitte lei-
denschaftlicher Reden zu héren. Durch die Tonalitit wird die Subjektivitit der Aus-
sagen unterstrichen, die filmische Vermittlung ist damit in erster Linie iiber sub-
jektive Erfahrung gestaltet. Wahrend im Voiceover von den Versuchen des Staates
berichtet wird, die Illegitimitit der Forderungen der Mapuche zu betonen, ist auf
filmbildlicher Ebene zu sehen, wie der Ort durch die Prisenz der Mapuche und
ihre politische Wirklichkeitskonstruktion geprigt wird, etwa durch das Aufmalen
des meli witran mapu auf einen Holzpfosten oder die Beschriftung des Bodens vor
einer Biiste des Generals Roca mit den Worten »Existié aqui un campo de concen-
tracién«** (00:10:19-00:10:25) und »Roca Asesino«*? (00:10:29-00:10:36) in pinker
Farbe (Abb. 4). Im Anschluss erscheint die Biiste des Generals als Nahaufnahme
in starker Untersicht, die gleiche pinke Farbe tropft nun vom Gesicht, als wire es
Blut (Abb. 5). Hierdurch wird erneut auf vergangene Gewalt verwiesen und sowohl
auf filmbildlicher Ebene als auch durch die Erliuterung aus dem Off die hegemo-
niale Position des Nationalstaates als gewaltvoll und verbrecherisch erzihlt, dem
gegeniiber sich die Mapuche in ihrer Existenz behaupten, sichtbar machen und
einfordern, gehort und gesehen zu werden. Die Sequenz abschlieRend zeigt die
Kamera eine letzte Aufschrift: »El pueblo Mapuche vive.«** (00:10:48-00:10:50)

Uber das Zeigen des Beschriftens der Statuen wird filmisthetisch eine Beweis-
fithrung fir die Gewalttaten erzeugt. Insbesondere mit den Daten und Namen

20  Verschwundenen. (Ubers. d. Verf.)

21 Seit Generationen schon leben wir mit diesem Schmerz, und umso mehr, wenn der Staat
diese Form der Unterdriickung anwendet, diese Form der Unterdriickung annimmt. Es wie-
derholt sich, damals wie heute. (Ubers. d. Verf)

22 Hierstand ein Konzentrationslager. (Ubers. d. Verf.)

23 Roca Morder. (Ubers. d. Verf))

24  Das Volk der Mapuche lebt. (Ubers. d. Verf)

am 13.02.2028, 13:06:08.

137


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Filmischer Widerstand

Abbildung 4: Aufsicht auf die Beschriftung des Bodens

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:10:20, © Sebastidn Labaronne)

Abbildung 5: Biiste des Generals in Untersicht

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:10:20, © Sebastidn Labaronne)

am 13.02.2026, 12:06:08. - Ope


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

von Opfern wird die Gewalt konkretisiert, wodurch der Eindruck des Tatsachenbe-
weises entsteht: »The act of retrospection, of remembering what has already been
shown and making a connection to with what is now being shown, can prove cru-
cial, just as memory can prove crucial to the construction of a coherent argument.«
(Nichols, 2017, S. 67) In Petu mongueleiii — Estamos vivxs stiitzt sich die Argumenta-
tion in weiten Teilen auf Formen der kollektiven Erinnerung. Was wird im natio-
nalstaatlichen Raum erinnert und geehrt, was wird dabei verschwiegen? Der Film
stellt im Aufwerfen dieser Fragen eine Verbindung zum aktuellen politischen Dis-
kus her. Gleichzeitig wird der Versuch vermittelt, andere Aspekte der kollektiven
Erinnerung sichtbar zu machen, die Geschichtsschreibung so in ein anderes Licht
zu riicken und tber diese Diskursverschiebung in der Erinnerung auch eine Dis-
kursverschiebung in der Gegenwart zu initiieren.

Hiufig wird, wie eben beschrieben, die Argumentationsstruktur des Films mit
Erzihlungen tiber bzw. Verweisen auf vergangene Gewalttaten gebildet, um auf
die Kontinuitit der Unterdriickung hinzudeuten. Neben Estamos vivxs, Jitba Wajiin,
Sangre y Tierra und Ara Pyau sind diesbeziiglich beispielsweise Bilba Burba (2016),
Pilmaiken resiste — Recuperacién territorial en Lumako Bajo (2015) und Berta vive (2016)
zu nennen. Diese Riickblicke auf Vergangenes verweisen einerseits auf die Konti-
nuitit der Gewalt, lassen aber andererseits auch den Ausblick in die unmittelba-
re Zukunft erahnen. Andere Riickblicke, beispielsweise auf vergangene Proteste,
die auf die lange Dauer des aktiven Protests, des Widerstands hinweisen, verdeut-
lichen, wie die Existenz Indigener in bestimmten Gebieten schlichtweg ignoriert
wird, untermauern die diskursive Entleerung. In Estamos vivxs wird unter anderem
darauf verwiesen, indem die Dauer des Protests von iiber 40 Jahren hervorgeho-
ben wird, dhnlich zeigt sich dies auch in Asfaltar Bolivia (2015): Der Film vermittelt,
wie die indigene Bevdlkerung seit den 1990ern gegen eine Verbot der Besiedelung
protestiert, das in einem Gebiet in Kraft treten soll, das schon iiber mehrere Jahr-
hunderte hinweg von Indigenen bewohnt wurde.

Die Topografie des Staates wirkt, wie aufgezeigt, in Estamos vivxs tiber die Fo-
kussierung auf die immer noch bestehende Ehrung des Generals Roca und die
damit einhergehende Prigung des Raums entlang einer diskursiven Entleerung.
Eine weitere bedeutende Kategorie in der Raumkonstruktion ist Unbeweglichkeit
bzw. Fixierung als Ausdruck des Aggregatzustands des staatlichen Territoriums,
der westlich-modernen Riumlichkeit. Die filmische Aussage stellt damit die As-
pekte der Macht und Kontrolle in den Vordergrund und hebt hervor, wie moder-
ne/koloniale Machtstrukturen immer noch wirken. Die Argumentation iiber kol-
lektive Erinnerung zu formulieren, basiert auf der Idee, dass subjektive Erfahrung
dazu beitragen kann, die Geschichtsschreibung, den politischen Diskurs zu beein-
flussen — ein Versuch, diesen zu 6ffnen.

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Filmischer Widerstand

5.1.2  Erlauterungen und Visualisierungen unterschiedlicher
Territorialitaten

Das Publikum beobachtet, wie der Weg des Protestmarsches als Wandmalerei dar-
gestellt wird, tiber ein Voiceover hort es aus dem relativen Off die Stimme einer
Frau, die die Vorstellung des spezifischen Konzepts von Territorium der Mapuche
erliutert:

»Para los Mapuche el territorio es mas que tierra. El territorio lo es todo, el terri-
torio es— Y la gente Mapuche, para definir el territorio es como subirse al cerro
mas alto, mirar hasta donde alcanze la vista y todo alrededor, ese es el Wallmapu.
[..] Tiene que ver con, no con la propriedad privada sino con el territorio; sino con
una cuestion de sentirse por ese entorno. El territorio es lo que vemos, lo que no
vemos; el Wenu Mapu, la parte de arriba, el Nag Mapu, donde estamos nosotros,
el Minche Mapu, todo lo que esta bajo de la tierra. Todo eso es el territorio.«*

(00:05:45-00:06:26)

Die Einfithrung des Territorialititskonzepts der Mapuche artikuliert die Forderung
nach einer Pluriversalisierung der politischen Sphire. Auf die Bilder der Wandma-
lerei folgt, in leichter Untersicht, die Totale einer der Protagonist*innen des Pro-
testmarsches: Die Frau steht auf einer Wiese und schligt eine kultrun, hinter ihr
erstreckt sich der Gipfel eines griinen Hiigels (Abb. 6). Die Kamera nahert sich, die
Untersicht wird durch die Kamerabewegung schwicher, dann wieder verstirkt. Die
Auslenkung von der Normalsicht wirkt damit umso motivierter. Auf- und Unter-
sichten, so schreiben Grif et al.,

»treten immer genau dann auf, wenn sich die Situation zuspitzt, wenn eine Ge-
fahr droht, wenn Unruhe, egal ob dufierlich oder innerlich, vorherrscht, wenn also
ein Konflikt, eine nicht-normale Situation gegeben ist. Genau jene nichtnorma-
len, spannungsgeladenen Situationen werden visuell durch Auslenkungen aus
der Normalsicht nach oben oder unten versinnbildlicht« (2017, S.128).

Die Kameraperspektive und -bewegung machen die Beschreibung des Territoria-
lititskonzepts der Mapuche demnach zu einer Zuspitzung in der filmischen Ver-
mittlung, womit die Konfliktbehaftung unterschiedlicher Territorialititen artiku-

25  Fir die Mapuche ist das Territorium mehr als nur Boden. Das Territorium umfasst alles, es
ist—um das Territorium zu bestimmen, steigen die Mapuche auf den héchsten Berg, blicken
bis zum Horizont in alle Richtungen, alles was sie sehen, ist wallmapu. Das hat nichts mit
privatem Eigentum zu tun, das ist unser Territorium, das ist die Erfahrung der Umgebung.
Territorium ist das, was wir sehen, aber auch, was wir nicht sehen. Wenu mapu ist Gber uns,
nag mapy, da sind wir, und minche mapu umfasst alles, was es unter der Erde gibt. All das
zusammen ist unser Territorium. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand 141

liert wird. Es folgen Ansichten einer Steppenlandschaft, erst als Nahaufnahme in
extremer Aufsicht, anschliefSend als weites Panorama der trockenen Gras- bzw.
Steppenlandschaft, der blaue Himmel in starkem farblichem Kontrast zur trocke-
nen braunen Ebene (Abb. 7).

Abbildung 6: Mapuche Frau mit einer kultrun in Untersicht

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:06:26, © Sebastidn
Labaronne)

Abbildung 7: Panoramaansicht der Steppenlandschaft

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:06:31, © Sebastian
Labaronne)

In einiger Entfernung schreitet ein einzelner Mensch durch das Gelinde. Die
Nahaufnahme scheint dazu aufzufordern, das Steppenland genauer zu betrach-

am 13.02.2026, 12:06:08. - Ope


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Filmischer Widerstand

ten, die hohe Tiefenschirfe der anschlieRenden Panoramaeinstellung erstreckt die
Landschaft weit in den Horizont hinein und verdeutlicht damit die Groéf3e des als
bedeutsam markierten Gebiets.

Diese Einstellungen stechen hervor, da die Mehrheit der filmischen Sequenzen
vor allem stidtische Umgebungen abbilden. Damit formen die filmischen Orte der
gegenwirtig politischen Macht einen Gegensatz zu diesen Einstellungen, die die
Beschreibung des Mapuche-Konzepts von Territorium visuell begleiten. Die kor-
perliche Prisenz in dem nun als umkimpft beschriebenen Gebiet steht hier als
filmbildliches Argument fiir die Legitimitit der Forderungen der Mapuche, wih-
rend jene, die das Land zu tierras ﬁscales26 umwidmen wollen, abwesend sind, im
gesamten Film kaum sichtbar werden. Die Legitimitit des staatlichen Bodens wird
grundsitzlich infrage gestellt und eine gegensitzliche Territorialitit eingefiihrt,
die nicht auf rechtlichen Instrumenten, sondern auf direkter Interaktion der Men-
schen mit ihrer Umgebung basiert: »Tierra fiscal no hay. Las tierras en que estamos
donde estan las comunidades, donde estin nuestros bueyes. Ahi estan ellos, con sus
poquitos animales, con sus poquitos chivos, con sus poquitos ovejas, luchando«*”
(00:03:49-00:04:02), lasst sich auch an anderer Stelle aus dem relativen Off verneh-
men.

Die in einer der nichsten Einstellungen sichtbare Aufschrift »YPF28 (00:04:41-
00:04:42) eines Gebdudes, an dem der Protestzug vorbeizieht, wirkt nun wie ein
warnendes Omen vor den geplanten extraktivistischen Tatigkeiten des Staates, die
Ausloser fiir die Umwidmung des Landes sind. Die angestrebte Inwertsetzung des
Gebiets scheint zugunsten einer absenten hegemonialen Instanz zu geschehen,
wihrend die lokale Bevolkerung der Mapuche, die durch die direkte Interaktion
mit der entsprechenden Umgebung, durch die kérperliche Prisenz in jener Land-
schaft charakterisiert ist, ignoriert wird. Diese Vorgehensweise wird tiber Erliu-
terungen aus dem relativen Off in einen kolonialen Diskurs iiber Zivilisation und
Entwicklung verwoben: »Nos dejaron en las tierras que ellos creian que son in-
productivas. En los cerros, los mawiza nos han metido en el territorio adentro, en
donde no molestiramos a las puestas de la civilizacién. Pero hoy esos territorios
tienen mineria, tienen petréleo, entonces nos quieren correr de ahi.«*® (00:04:53-

26  Offentlicher Grundbesitz. (Ubers. d. Verf))

27  Das hier ist kein 6ffentlicher Grundbesitz. Der Boden, auf dem wir stehen, wo unsere Dorfer
stehen, wo unsere Ochsen stehen. Da leben Menschen, mit ihren Tieren, mit ihren Zicklein,
mit ihren Limmern, und kimpfen. (Ubers. d. Verf.)

28 Yacimientos Petroliferos Fiscales (Y PF) ist eine staatliche Gesellschaft zur Olférderungin Argen-
tinien, siehe dazu auch: https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx

29  Uns haben sie die Gebiete (iberlassen, die sie fiir unfruchtbar gehalten haben. In die Berge,
auf die mawiza, mussten wir, ins Landesinnere, wo wir die Entfaltung der Zivilisation nicht
stéren wiirden. Heutzutage weif} man, dass in diesen Gebieten Bergbau und Olférderung
méglich ist, deswegen wollen sie uns jetzt von dort vertreiben. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx
https://www.ypf.com/LaCompania/Paginas/Todo-sobre-YPF.aspx

5. Analysen: Film als Widerstand

00:05:13) Die westlich-moderne Sicht auf Land wird mit der Suche nach Inwert-
setzungsmoglichkeiten gleichgesetzt, die Idee von >Entwicklung« jedoch nicht mit
dieser kapitalistischen Wirtschaftsform verbunden. Der Raum soll profitabel ge-
macht werden, wihrend die Mapuche an die Rinder des nationalstaatlichen Raums
gedringt werden, wie aus dem Off zu horen ist: »;A dénde nos van a llevar? A vivir
a las periferias de los barrios marginales de las ciudades, andar mendigando.«*°
(00:05:14-00:05:24) Die Moglichkeit zur >Entwicklung« wird nun den Mapuche zu-
geschrieben, die sich im Territorium widerspiegele und nicht mit wirtschaftlichem
Wachstum verbunden sei: »Nosotros somos un pueblo que tiene una capacidad
para desarrollarse. Y esa capacidad de desarrollarse se...se traduce en el territo-
rio.«®! (00:05:27-00:05:38) In dieser Erliuterung wie auch in der Beschreibung des
Territorialititskonzepts liegt das Argument tiber die Beschaffenheit der Mensch-
Umwelt-Beziehung, die auf verstirkte Verwobenheit mit und Abhingigkeit von der
Umgebung hindeutet und den Begriff der »Entwicklung« als Gegensatz zu extrak-
tivistischen Titigkeiten platziert. Durch die Betonung der negativen Folgen der
dkonomischen ErschliefSung des umstrittenen Gebiets lisst sich eine Subjektivitit
auflerhalb des westlich-modernen Kapitalismus konstruieren, der damit denatu-
ralisiert wird. Der Umwelt wird die Bedeutung einer Basis fiir Erfahrung und Ent-
wicklung eingeschrieben, die in Kontrast steht zu einer als passiv angenommenen
Umgebung. Die geplante Inwertsetzung wird als Problem markiert und der Raum
als Territorium der Mapuche als Méglichkeit der Entwicklung eingefithrt im Sinne
eines Fithlens bzw. Erfahrens durch die Umgebung (sentirse por el entorno).

Im Anschluss an die erste Sequenz der animierten Topografie, wie sie in Kapi-
tel 5.1.1 beschrieben ist, blendet der Film zu einem Flussufer auf. Die tief stehen-
de Sonne taucht das Wasser in intensive Farben, Vogelgezwitscher ist zu horen.
Es folgt eine Detailaufnahme der Wasseroberfliche in warmen Gelbténen, Was-
serdampf steigt auf, in der Bildmitte wird der Titel des Dokumentarfilms Petu
Mongueleiii — Estamos vivxs eingeblendet (Abb. 8). Es folgen weitere Einstellungen
unterschiedlicher Wasseroberflichen, zuletzt der Ausschnitt eines Seeufers, an das
sanfte Wellen schlagen, die Wasseroberfliche glitzert durch die Reflexion des Son-
nenlichts.

Diese Einstellungen vermitteln idyllische Bilder unterschiedlicher Wassermas-
sen, wobei stets deren Bewegtheit im Vordergrund zu stehen scheint. Die Kamera
ist in unmittelbarer Nihe zum Seeufer positioniert, auch einzelne Nahaufnahmen
driicken in dieser Sequenz Nihe aus. Auf auditiver Ebene wird der Widerstand
als lang andauernder Kampf eingefiihrt: »Yo tenia 34 afios cuando supe lo que

30  Wohin bringen sie uns? An die dufiersten Réander der stadtischen Randgebiete, um dort als
Bettler*innen zu leben. (Ubers. d. Verf.)

31 Unser Volk entwickelt sich immer weiter. Diese Entwicklung spiegelt sich in unserem Terri-
torium wider. (Ubers. d. Verf)

am 13.02.2028, 13:06:08.

143


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m

Filmischer Widerstand

Abbildung 8: Einblendung des Filmtitels

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:00:43, © Sebastiin Labaronne)

era la marcha. Los afios pasaron.«** (00:00:56-00:01:07) Der hier begleitete Protest
ist eine Fortfithrung vergangener Widerstandsbewegungen: Der letzte bedeutende
Marsch fand im Jahr 1987 statt, damalige Teilnehmende treffen sich im aktuellen
Protestzug wieder — ein erneuter Verweis auf die Kontinuitit der Unterdriickung.
Nun ist das Wasser nur noch am Horizont zu sehen, im Vordergrund hingegen
sind die dunklen Umrisse einer Reiterstatue auszumachen, die sich spiter als Sta-
tue des Generals Roca herausstellen wird, sowie die gehisste argentinische Flagge,
in vorwiegend kalten Farbténen (Abb. 9). Das Publikum blickt auf diese verrium-
lichte Machtdemonstration des Staates.

Zwei Aspekte sind hervorzuheben: Das Verhiltnis von Nihe und Distanz zum
Wasser, das sich mit der Einfithrung des Konflikts itber die auditive Ebene ver-
indert, kann als Ausdruck der territorialen Uberlegenheit und Kontrolle des (ar-
gentinischen) Staates itber das Land und seine Ressourcen interpretiert werden.
Des Weiteren ist das Wasser nun nicht mehr in Bewegung: Der nationalstaatliche
Raum ist, wie oben beschrieben, durch fixierte Elemente konstruiert und in glei-
cher Weise ist nun auch das Wasser unbewegt — unter Kontrolle. Die Darstellung
des Wassers in kontrastierender Weise als bewegt/unbewegt wird genutzt, um den
Versuch der Fixierung des nationalstaatlichen Raums zu vermitteln, und kann als

32 Ich war 34 Jahre alt, als ich verstand, was der Protestmarsch ist. Viele Jahre sind seither ver-
gangen. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2026, 12:06:08. - Ope


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Abbildung 9: Totale einer Reiterstatue des Generals Roca

N

BARILOCHE
KM O

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:01:06, © Sebastidn Labaronne)

Verweis auf die oben beschriebene und im spiteren Verlauf des Films explizit er-
lauterte Vorstellung von der Moglichkeit zur Entwicklung verstanden werden, die
sich im Territorium widerspiegele, hier jedoch — aufgrund des Aggregatzustands
des Staates — verunmoglicht wird.

Im Verlauf des Films tritt das Motiv des flielenden Wassers im Zusammenhang
mit dem Protestmarsch der Mapuche immer wieder auf. Damit lisst sich anhand
des Aspekts von Bewegtheit eine Ahnlichkeitsrelation herstellen — die Bewegtheit
des indigenen Protests wird mit der Bewegtheit des Wassers assoziiert und steht in
Opposition zur Starre des nationalstaatlichen Raums, scheint diesen zu unterlau-
fen. Die Ahnlichkeitsstruktur des flieRenden Wassers zum bewegten Protest, eben-
so wie das distanzierte, ferne Gewisser der westlich-modernen Raumordnung,
lasst sich als Argument tiber die Relation der Mapuche zu ihrer Umwelt verste-
hen, die auf diese Weise in ihrer positiven Konnotation untermauert wird. Eine
damit erfolgte Grenzziehung verliuft entlang der jeweiligen Territorialititen und
schafft einerseits einen Raum, der mit der Idee der Entwicklung, der Erfahrung
der Umgebung, mit der korperlichen Prisenz der Mapuche in der sie umgebenden
Umwelt verbunden und in Bewegung ist, und andererseits einen Raum, der zu fi-
xieren, zu entleeren versucht. Die Moglichkeit zur Entwicklung wird nur ersterem
zugeschrieben, der nationalstaatliche Raum wirkt hingegen erstarrt und leer. Das
Motiv des Wassers dient dazu, die unterschiedlichen Riumlichkeiten filmisch zu
vermitteln.

am 13.02.2026, 12:06:08. - Ope

145


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Filmischer Widerstand

5.1.3 Der Widerstand: Eine Reise des >Hinterlands«?

Durch den Beginn des Protestmarsches wird auf filmbildlicher und auditiver Ebene
der Impuls zur Verinderung, zum Widerstand gegen die Riumlichkeit des Staates
gegeben. Wihrend der nationalstaatliche Raum vorwiegend durch bauliche Ele-
mente filmisch konstruiert wird, ist der Protest dagegen — gegen den Staat, die
Staatsmacht — als Produkt eines kollektiven menschlichen Handelns umgesetzt,
an dem die Zuseher*innen teilnehmen.

Uber ein Voiceover aus dem relativen Off wird der den gesamten Film struktu-
rierende Protestmarsch im Anschluss an die animierte Anfangssequenz eingefithrt
und die Situation sowie Beweggriinde der Mapuche fiir diesen Protest werden er-
ldutert. Betonung erfihrt die lange Dauer des Konflikts: »Tenia 34 anos cuando su-
pe lo que erala marcha. Los afios pasaron. Hoy tengo 74. Largo tiempo«>? (00:00:57-
00:01:15), ist eine Frauenstimme zu vernehmen. Zu sehen ist die Riickansicht der
Statue des Generals Roca, wie sie unter 5.1.2 bereits beschrieben wurde, sie blickt
auf das offene Wasser hinaus, daneben die im Wind wehende argentinische Flag-
ge. Die diskursive Macht dieser Symbole wird deutlich, jedoch auch die Absenz
jener Menschen, die diese Raumordnung fortfithren. Im Gegensatz dazu ist in den
folgenden Sequenzen des Protestzuges stets eine Vielzahl an Personen in Inter-
aktion miteinander zu sehen. Die Kollektivitit der Menschen wird betont, etwa
durch Szenen des gemeinsamen Essens, durch Umarmungsgesten und gemeinsa-
mes Feiern. Daneben sind das Tragen von Flaggen mit der Abbildung des meli wi-
tran mapu, Trommeln oder bestimmte Stoffmuster Verweise auf ihre Zugehorigkeit
zu den Mapuche. Das Tragen der Flagge durch diese klar von nationalstaatlicher
Macht durchzogene Topografie und die kérperliche Prisenz der Mapuche werden
hier als performativer Akt der Aneignung des Raums gegeniiber den bestehenden
hegemonialen territorialen Anspriichen dargestellt. Wiederholte Detailaufnahmen
der marschierenden Beine der Teilnehmenden des Protestzuges verdeutlichen den
Akt der Aneignung, betonen das gemeinsame Marschieren als riumliche Praktik
(Abb. 10).

Auch weitere Nah- bzw. Detailaufnahmen, etwa von Trommeln, von musizie-
renden Menschen (Abb. 11), von Stocken, die aneinandergeschlagen werden, arti-
kulieren die Bewegtheit als Kontrast zur vermeintlich fixierten Raumordnung des
Staates, die bunten Farben der Flaggen und Gewinder stechen immer wieder her-
vor. Der Protestzug zieht vorbei an den starren Elementen des nationalstaatlichen
Raums, es wird auf diesen verwiesen, er wird somit im Widerstand >wiederholt« —
beispielsweise durch das Aufsuchen der Gemeindeverwaltung in jedem Ort —, je-
doch gleichzeitig in den Hintergrund gedringt bzw. >itberschriebenc.

33 Ich war 34 Jahre alt, als ich verstand, was der Protestmarsch ist. Viele Jahre sind seither ver-
gangen. Heute bin ich 74. Eine lange Zeit. (Ubers. d. Verf)

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Abbildung 10: GrofSaufnahme marschierender Beine

]

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:04:47, © Sebastidn Labaronne)

Abbildung 11: Nahaufnahme musizierender Menschen beim Protestmarsch

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:12:23, © Sebastidn Labaronne)

Die Gewalt gegeniiber den Mapuche, die Staatsmacht in Form physischer Pri-
senz institutionalisierter Gebiude, die Person des Generals Roca sowie die Sicht-
barmachung der eigenen Prisenz und damit die Forderung, auch entsprechend

am 13.02.2028, 13:06:08.

147


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Filmischer Widerstand

rechtlich wahrgenommen zu werden - all diese Elemente werden in der Konstruk-
tion der verschiedenen Stationen des Protestmarsches immer wieder aufgenom-
men. Die einzelnen filmischen Orte sind durch die Reise des Protestzuges ver-
kniipft und werden stets mit dhnlichen Bildern konstruiert. Zentral ist dabei die
Ankunft bei der jeweiligen Stadtverwaltung — als Markstein des politischen Macht-
sitzes —, die Versammlung vor dem bzw. das Eindringen in das Gebiude, die Sicht-
barkeit der Mapuche-Flagge in Kombination mit Elementen der nationalstaatli-
chen Raumordnung, die auf die mit dieser Territorialitit konkurrierenden Nation
der Mapuche verweist, sowie die Einblendung der jeweiligen Ortsnamen der Ma-
puche als auch der argentinischen Bezeichnung. Durch das Motiv der Reise wer-
den die einzelnen Orte, die nach einem dhnlichen Schema konstruiert sind, zum
filmischen Raum verwoben. Diese Verkniipfung wird immer wieder hervorgeho-
ben, etwa durch Angaben der bereits zuriickgelegten Kilometer, womit die Reise
als Vorgang betont.

Der filmische Raum ist hier durch das Umdrehen des kolonialen Blicks konstru-
iert, der die westliche Moderne und die mit ihr verbundene Riumlichkeit, geprigt
von Gewalt und Machtdemonstration, als Problem markiert. So scheint der Film
die Thematik der >Reise ins Hinterland« aufzugreifen, sie aber in ihr Gegenteil zu
verkehren, um auf die damit verbundene physische Gewalt und normative Kraft
zu verweisen. Wie in Kapitel 3.3.2 erwihnt, war mit diesem Narrativ der Reise ins
Hinterland auch die Vorstellung der Reise in eine andere Zeit verkniipft, in eine
Vergangenheit, die bekimpft, >modernisierts, zivilisiert werden miisse. Wahrend
die »Entwicklung« eines Landstriches im Sinne 6konomischer Profitabilitit das Ziel
einer solchen Narration tiber die Geografie war, wurde den Bewohner*innen eben-
dieses >Hinterlandes« keine Bedeutung zugesprochen.

Jene >Reise ins Hinterland« wird nun umgekehrt: Die Menschen, Lebenswei-
sen, die Kosmovision, die im Hinterland verortet und >bereist« wurden, reisen jetzt
selbst in den nationalstaatlichen Raum und eignen sich diesen an, bestehen auf
Gleichzeitigkeit. Sie fordern, wahrgenommen zu werden und tiberschreiben vor-
gefundene Topografien mit der eigenen Riumlichkeit, die alles andere als leer zu
sein scheint: »Nosotros estamos invisibilizados por el estado. Entonces siempre
tenemos que dar cuenta de que somos, de que existimos«<®* (00:14:55-00:15:02),
ist zu horen, wihrend auf filmbildlicher Ebene der Protestmarsch gezeigt und in
mehreren aufeinanderfolgenden Einstellungen herangezoomt wird und das Ver-
langen, wahrgenommen zu werden, unterstreicht. Weiters ist eine Frau mit einer
Kamera in der Hand zu sehen, sie filmt den Protest: Auch hier wird dieses Be-
streben nach Sichtbarmachen, nach der Einfithrung neuer Visualisierungen der
Mapuche als direkte Antwort auf die hegemoniale politische Macht artikuliert,

34  Der Staat versucht, uns unsichtbar zu machen. Umso mehr miissen wir daher darauf auf-
merksam machen, dass es uns gibt. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

die die indigene Bevélkerung immer noch ignoriere. Die eingesetzten Mittel fiir
die Raumaneignung durch den Protest — die Mittel der korperlichen Prisenz (die
mit Bildern des Tanzes, Musizierens, von Umarmungen und gemeinsamen Fei-
ern ausgedriickt wird) sowie die Einschreibung iiber das Markieren mit Mapuche-
Symboliken - stehen in Kontrast zur benannten Gewalt der vergangenen Inbesitz-
nahme von Territorien durch westlich-moderne Akteur*innen. Die Aneignung von
Land, die Hierarchie zwischen bestehenden Territorialititen, die Normalisierung
von Gewalt an kolonialen Subjekten — ausgedriickt durch die den nationalstaatli-
chen Raum schmiickenden Statuen des Generals Roca — werden als solche benannt
und gezeigt, wodurch die der westlichen Moderne inhirente Kolonialitit deutlich
wird.

Der Protestzug endet in Viedma, wo einige Vertreter*innen der Mapuche an
einer Verhandlung teilnehmen, um ihre Forderungen an zwei Beamte zu iiber-
bringen, unter anderem mit dem Verweis auf die ILO 169. Es folgen Bilder der
Mapuche-Vertreter*innen, wie sie von Uniformierten wieder aus dem Gebiude
hinausgebeten werden. Diese Aufforderung zum Verlassen der Riumlichkeiten
am Ende des Films ist erneut ein visueller Beweis fiir das Argument des Films, der
argentinische Staat habe noch immer keine Politik etabliert, die auch die Interes-
sen und Forderungen der indigenen Bevélkerung beriicksichtigt. Ein Aufbrechen
des nationalstaatlichen Raums scheint gescheitert, und dennoch, so schreibt etwa
Schurr tber derartige Protestaktionen: »The sheer presence of bodies that are
racialized as indigenous through colonial discourses within spaces of politics that
have been marked as white for centuries destabilizes the hegemony of the post-
colonial political order.« (2013, S. 85) Trotz des scheinbaren Scheiterns der unmit-
telbaren Forderungen iiberwiegt eine positive Haltung: »Yo veo esta marcha con
alegria«®® (00:16:45-00:16:48), ist zu horen und der noch sichtbare Verweis auf den
Convenio 169 zu lesen, wihrend abschlieflend gerufen wird: »El pueblo mapuche
36 (00:16:57-00:17:00) Die Forderungen scheinen nicht
erfillt zu werden, trotz des Scheiterns wird der Widerstand nun nicht aufgegeben,

vive, la lucha sigue, sigue.«

sondern — in Verbindung mit dem Verweis auf den Convenio 169 — als politischer
Prozess dargestellt, der weitergeht.

Bilder der Kollektivitit, der Gemeinschaft, aber auch der Massen an Menschen,
die sich an dem Protest beteiligen bzw. Unterstiitzung signalisieren, haben die
Funktion, eine breite Front an Zustimmung fiir den Widerstand der Mapuche aus-
zudriicken und diesen damit auch zu legitimieren. Die Subjektivitit der Vermitt-
lung erwirkt dabei die Glaubwiirdigkeit des Gezeigten, weil aus persénlicher Er-
fahrung gesprochen wird, und die Klarheit der Argumentation, wie sie iiber die

35  Ich sehe diesen Protestmarsch mit Freude. (Ubers. d. Verf)
36  Das Volk der Mapuche lebt, der Kampf geht weiter. (Ubers. d. Verf.)

am 13.02.2028, 13:06:08.

149


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Filmischer Widerstand

Kommentare zu horen ist, bestitigt dies. Das Publikum hért keine distanzierte Be-
richterstattung, sondern leidenschaftliches Engagement und Involviertheit. Durch
die Intensitit, mit der es in den Protestmarsch eintaucht — die Kamera ist meist im
Protestzug, in unmittelbarer Nihe zu anderen Teilnehmenden positioniert — und
somit den Kampf der Mapuche als Teilnehmende miterlebt, wird auch erfahrbar,
wie wenig fassbar das Gegentiber ist, gegen das sich der Protest richtet.

Im Diskurs um Landrechte und Landaneignung wurden Indigene lange Zeit
ignoriert bzw. in Positionen gedringt, die wenig bis keine Handlungsmacht bieten,
wihrend die hegemoniale Position des Staates als unveridnderlich und natiirlich an-
genommen wurde. Diese Subjektpositionen sind jedoch nicht fixiert, sondern wer-
den durch verschiedene Praktiken der Kommunikation konstant (neu) konstruiert
und definiert (Carvalho et al., 2017), also diskursiv hergestellt. In Petu mongueleini -
Estamos vivxs wird die erwihnte hegemoniale Position des Staates aufgegriffen, aus
der die Mapuche lange Zeit als sHindernis« fiir die Entwicklung des argentinischen
Staates konstruiert wurden, und durch die Verkniipfung mit der damit einher-
gehenden Gewalt infrage gestellt, worauf die mehrmaligen Verweise auf General
Roca und die von ihm gefithrte Conquista del Desierto im Film hindeuten. Mit dieser
Enthiillung vergangener Verbrechen wird der Raum fuir Widerstand und Transfor-
mation eroffnet, der es erlaubt, politische Forderungen zu formulieren (vgl. Norval,
2007). Aus einer subalternen Position heraus werden die Teilnehmenden des Pro-
tests als aktive politische Akteur*innen gezeigt — mehrfache Nahaufnahmen eines
Mikrofons dienen hier als Visualisierung des aktiven Erhebens der eigenen Stim-
me. Der Protest wird als kollektives Bestreben dargestellt, was dem Widerstand
Legitimitit verleiht. In dieses kollektive Bestreben werden die Zuseher*innen als
Teilnehmende involviert.

Die Kommentare aus dem Off, die die filmische Argumentation vorantreiben,
werden stellenweise ins On geholt. Eine solche teilweise Uberschneidung bewirkt,
auch die lediglich iiber den medialen Raum existierenden Stimmen im modalen
Raum zu verorten — als verschiedene Begleitpersonen wihrend der Aktion des Pro-
testmarsches. Die Sprechenden sind somit stets auch die Protestierenden. Mit der
Uberschneidung des medialen und modalen Raums wird zudem eine Nihe zwi-
schen den Zusehenden und den auf der filmbildlichen Ebene sichtbaren Menschen
hergestellt: Das Zusammenwirken der filmisthetischen Mittel erzeugt den Ein-
druck, die protestierenden Menschen erliuterten uns in einem Zwiegesprich die
vorliegende Konfliktsituation sowie die Griinde fiir den Protestmarsch. Im Ab-
spann des Films werden mit der Betitelung voces die gehdrten Stimmen durch
Namenserwahnung vorgestellt, wobei verschiedene Personen des Protestmarsches
zu sehen sind. Die Voiceover-Stimmen bleiben dadurch keine anonymen Erzihlin-
stanzen, sondern werden unterschiedlichen Subjekten zugeordnet. Damit wird der
Konflikt zu einem kollektiven Projekt der Wissensgenerierung und -vermittlung
iber die dargestellten Umstinde, in die auch die Zusehenden involviert werden.

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Die unterschiedlichen Stimmen, die in unterschiedlicher Modalitit zum Einsatz
kommen, machen deutlich, dass hier keine objektive oder distanzierte Sicht auf
die Welt vermittelt wird, sondern subjektive Realititserfahrungen. Der Eindruck
dieser subjektiven Erfahrung wird durch den hiufigen Einsatz der Handkamera
verstarkt: Wihrend des Protestmarsches wechselt die Kameraposition von Detail-
und Nahaufnahmen innerhalb des Demonstrationszuges, etwa der Musikinstru-
mente spielenden Menschen, und Blicken auf die vorbeiziehenden Zusehenden,
die mit Handys filmen und Unterstiitzung gestikulieren, zu Frontal- und Auflenan-
sichten. Als Rezipierende wechseln die Zuschauer*innen somit zwischen der Rolle
der Teilnehmenden und Zusehenden. Die im Film sichtbaren Zusehenden zeigen
stets positive bzw. interessierte Reaktionen auf den Protestmarsch, sodass durch
beide Kamerapositionen eine positiv konnotierte Involviertheit seitens der Rezi-
pierenden in den dargestellten Akt des Widerstands konstruiert wird. Der mediale
Raum wird immer wieder sichtbar, indem beispielsweise der Monitor einer filmen-
den Kamera zu sehen ist. In diesem zeigt sich die Aufnahme einer Frau vor einem
gelben Hintergrund, die iiber den Protest spricht (Abb. 12).

Abbildung 12: Detailaufnahme des Monitors einer filmenden Kamera

(=I363min|

p=

Bildquelle: Filmstill, Petu mongueleiii — Estamos vivxs (00:03:13, © Sebastidn Labaronne)

An anderer Stelle ist, wie bereits erwihnt, eine Frau mit bunter Kopfbedeckung
und einer Kamera zu sehen, die den Protest filmt. An solchen Schnittstellen ver-
starke sich der Eindruck besonders, Teil des Protests zu sein und nicht lediglich Be-
obachtende. Die Kommentare aus dem Off, verkniipft mit den Bildern des Protests,
aber auch des Filmens, bestitigen die Mapuche sowohl als politische Akteur*innen

am 13.02.2026, 12:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Filmischer Widerstand

als auch als Filmemacher*innen, verbinden diese Positionen und machen damit
die Bedeutung des Sichtbarmachens, wie es durch das Filmen ermdglicht wird,
fir den politischen Diskurs deutlich. Wir sprechen hier iber uns selbst, lautet ei-
ne zentrale Aussage des Films. Nicht unerwihnt darf dabei der Genderaspekt blei-
ben: So wird mit der filmenden Frau etwa ein weiblicher Blick suggeriert, der in
Kontrast steht zu einem distanzierten, als minnlich angenommenen >neutralen«
Beobachter, wie er im ethnographic cinema (Rony, 1996), aber auch in der Figur des
Entdeckers (Shohat, 1991) impliziert wird, wie er beispielsweise mit dem Narrativ
der Reise ins Hinterland verbunden ist.

Der Film vermittelt folglich keinen distanzierten Blick auf das Geschehen, son-
dern konstruiert die Rezipierenden als Protestierende, beteiligt sie an der Entste-
hung des Films und damit an der medialen Vermittlung der Widerstandsbewe-
gung, an der Botschaft. Das Publikum lernt iiber die Situation, indem es selbst
Teil der Protesterfahrung wird. Der Film tiberlisst es nicht den Zuseher*innen, zu
wihlen, ob sie den Protest gutheifien oder die Position der Mapuche vertreten wiir-
den, sondern konfrontiert sie direkt mit ihrer Erfahrung kolonialer Unterdriickung
bzw. des Widerstands dagegen.

5.1.4 Conclusio

Wie dargelegt verortet Petu mongueleii — Estamos vivxs das aktuelle Vorgehen des
Staates in der Tradition vergangener Gebietsaneignungen, stellt also eine Verbin-
dung zu kolonialen Logiken der Vergangenheit her, um die aktuelle Situation zu
schildern, wodurch die Legitimitit des geplanten Vorgehens des Staates untergra-
ben wird. Damit konstruiert der Film den Raum als umkimpft, in dem sich unter-
schiedliche Formen der Territorialitit zu legitimieren versuchen. Durch das Zeigen
der semiotischen Interaktionen wird das Spannungsverhiltnis der Territorialita-
ten deutlich. In diesem Zeigen findet sich die Funktion wieder, die Gleichzeitig-
keit unterschiedlicher Weltentwiirfe zu beglaubigen, es verweigert die Vorstellung
Indigener als in einer scheinbaren Vergangenheit lebender Kulturen. Motive zur
filmischen Raumkonstruktion sind demnach vor allem die Zeitlichkeit, weiters die
Konfrontation mit der diskursiven Entleerung sowie die Opposition von Starre und
Bewegtheit.

Die visuelle und diskursive Rahmung konstruiert die Mapuche-Protestierenden
als Protagonist*innen im Konflikt um die Provinz Rio Negro, deren Antagonist*in-
nen die staatlichen Akteur*innen darstellen. Der Ursprung des Konflikts wird in
der Uberschreibung bestehender Territorialititen, im Ignorieren existierender
Kulturen verortet und findet nicht im umkimpften Gebiet statt, sondern wird in
den nationalstaatlichen Raum getragen. Der Konflikt wird als kollektives Bestre-
ben gegen eine grofitenteils unsichtbare hegemoniale Macht skizziert, in das die
Zusehenden involviert werden. Durch die in diesem Film konstruierte politische

am 13.02.2028, 13:06:08.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Subjektivitit, durch die vermittelte Handlungsmacht, durch das Sichtbarma-
chen wird der vermeintlich fixierte nationalstaatliche Raum angeeignet und re-
definiert. Damit werden Formen der Reprisentation eingefithrt, die als direkte
Antwort auf den hegemonialen westlich-modernen Raum zu verstehen sind, in
dem die Mapuche bisher aktiv unsichtbar gemacht wurden. Die indigene Gegen-
bewegung verweist auf die Illegitimitit der Vorgehensweise des Staates der immer
weiter fortschreitenden Raumaneignung, auf die im nationalstaatlichen Raum
herrschende Unsichtbarkeit und die damit einhergehende Exklusion indigener
Praktiken und Kosmovisionen. Das Motiv des Generals Roca als allgegenwirtig
im nationalstaatlichen Raum soll die Kontinuitit der Exklusion und Gewalt be-
legen. Die filmische Aussage ist deutlich: Moderne/koloniale Machtstrukturen
werden im nationalstaatlichen Territorium fortgefithrt. Damit deutet der Film
an, Argentinien habe es bis heute nicht geschafft, eine Politik zu etablieren, die
auch die indigene Bevolkerung angemessen inkludiert. Der Film zeigt jedoch
nicht nur den Protest als aktiven Widerstand, sondern kreiert einen riumlichen
Gegenentwurf zur diskursiven Konstruktion des argentinischen Staates, in dem
kolonialistische Vorstellungen von der >Reise ins Hinterland« in ihr Gegenteil ver-
kehrt und westlich-moderne Ideen von Entwicklung als Prozess der Inwertsetzung
infrage gestellt werden. Dieses Narrativ wird in modifizierter Weise wiederholt
und subvertiert dadurch damit verbundene koloniale Vorstellungen der Notwen-
digkeit von Zivilisierungs- und Erschliefungsmafinahmen. Der nationalstaatliche
Raum wirkt erstarrt und leer, die Moglichkeit zur Entwicklung wird lediglich
der Territorialitit zugeschrieben, die ein Erfahren der Umgebung (sentirse por el
entorno) zuldsst bzw. anstrebt. Aus diesem Raumentwurf lisst sich folglich die
Handlungsanweisung ableiten, das Ausbreiten des leeren, erstarrten Raums zu
verhindern. Territorium wird hier durch kollektive Erfahrung, durch Interaktion
mit der Umgebung beschrieben.

Die Filmemachenden vertreten dabei die Perspektive der Protestierenden. Da-
mit erscheint die filmische Darstellung als Selbstreprisentation der Mapuche, die
sich in der Machart des Films manifestiert, indem nur diese wirklich zu Wort kom-
men und groftenteils aus der Perspektive der Marschierenden gefilmt wird. Der
Staat bleibt ein anonymes Konstrukt, dem kaum fassbare Akteur*innen zugeord-
net werden, womit letztlich auch die Erfahrung indigener Gemeinschaften in Kon-
frontationen mit staatlichen Institutionen transportiert wird.

5.2 Juba Wajiin - Resistencia en la Montana de Guerrero

Jiba Wajiin, der Titel des im Folgenden analysierten Dokumentarfilms, ist ebenfalls
der Name eines indigenen Dorfes der Me’Phad, das sich im Gebiet der Gemeinde
Malinaltepec des Bundesstaates Guerrero in Mexiko befindet. Dessen Kampf gegen

am 13.02.2028, 13:06:08.

153


https://doi.org/10.14361/9783839464175-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

