Sinn aus Erfahrung

ARPAD SZAKOLCZAI

Einleitung

Die Soziologie bedarf heute — dessen sind Bernd Giesen und ich uns einig
geworden — mehr als des iiblichen >Sich-Durchwurstelns<: Sie muss sich
auf ihre Fundamente besinnen, das heif3t zuriickkehren zu Ereignissen und
Erfahrungen; zuriick zur >Wirklichkeit<." Die Wirklichkeit, vor allem die
soziale Wirklichkeit, die Welt also, in der wir leben, ist sicherlich ein
>Konstrukt«: Sie ist das Ergebnis menschlicher Aktivitdt. Mehr noch, sie
ist nicht nur etwas, das »>da drauBenc< existiert und darauf wartet, entdeckt
und untersucht zu werden, im begrenzten Sinne quantitativer Messung. Es
ist aber auch klar, dass der >soziale Konstruktivismus<, wie er heute ver-
standen wird, iiber jedes verniinftige Ziel hinausschiefit, wenn er nurmehr
als eine Rechtfertigung fiir >anything goes< angesehen wird. Wir miissen
daher auf das >Wirkliche« der Wirklichkeit zuriickgehen, und fiir Soziolo-
gen besteht dies zu allererst in einer Riickbesinnung auf die >Erfahrungs,

1 Mit mehr als der tiblichen Ehre und Freude folge ich mit diesem Beitrag dem
Aufruf der Herausgeber. Ihre Einladung gibt mir nicht nur Gelegenheit, mei-
nen Respekt fiir Bernd Giesens Werk (vgl. etwa Giesen 1993, 2004a, 2004b,
2006) zum Ausdruck zu bringen sowie Ideen iiber ein Thema weiterzuentwi-
ckeln, das seit langem im Zentrum meiner eigenen Arbeiten steht. Sie erlaubt
es auch, so hoffe ich, unseren Dialog fortzusetzen, der besonders intensiv
und fruchtbar war wihrend meiner Zeit als Gastprofessor an der Universitit
Konstanz von Mai bis Juni 2004. Mehr als uns bewusst gewesen war, ent-
deckten wir in unseren Diskussionen gemeinsame Anliegen, die auch im Fo-
kus der vorliegenden Festschrift stehen: >Erfahrung< sowie die Eigenart und
Bedeutung von >Ereignissen<. Ich hoffe daher sehr, dass sich der gegebene
Anlass nicht nur auf die Feier des in der Vergangenheit Erreichten be-
schrinkt, sondern dass sich ein neues Kapitel unseres wissenschaftlichen
Austausches offnet.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | ARPAD SZAKOLCZAI

auf das >Erleben¢, jenseits der Extreme reiner Datenverarbeitung versus
Konstruktivismus.

Die Beziehung zwischen Text und Wirklichkeit, zwischen Wortern
und Dingen, zwischen Erfahrungen und ihrer Reproduktion stellt natiirlich
ein ewiges Dilemma dar. Genauer gesagt ist die Aufforderung zu einer
>Riickkehr zur Wirklichkeit<, weg vom Biicherwissen, seit Jahrhunderten
ein zentrales Anliegen der modernen Philosophie und der modernen Sozi-
alwissenschaften. Aus diesem Grunde ist jeder, der ernsthaft zur >Riick-
kehr zur Erfahrung< aufruft, und der aus fritheren Fehlern lernen mochte
statt diese bloB zu wiederholen, gut beraten, die Geschichte solcher Riick-
kehren kurz Revue passieren zu lassen.

Rickkehren zur Wirklichkeit:
die Philosophie der Erfahrung«

Descartes

Die zentrale Figur in der Geschichte solcher Aufrufe, vor allem verbunden
mit einer neuerlichen Betonung der Erfahrung, ist René Descartes. Worauf
Descartes abzielte war die >Scholastik< oder das >Buchwissen<, und sein
Anliegen zu seiner Zeit, an seinem Ort war fraglos begriindet. Weit weni-
ger klar ist jedoch, ob die von ihm vorgeschlagene Losung, die ausschlief3-
liche Konzentration auf das Hier und Jetzt, auf eine Erfahrungsweise, die
jedem mit >gesundem Menschenverstand< leicht verfiigbar sei und syste-
matisch wiederholt werden konne, die gesamte Bandbreite menschlichen
Erlebens abdeckt. Uberwiltigt von seinem Hauptanliegen, rein spekulati-
ves Wissen zu kritisieren, scheint er die Tatsache iibersehen zu haben, dass
Biicher auch Berichte von Ereignissen enthalten, die geschehen sind, die
einfach erlebt worden sind; und dass viele dieser Erfahrungen, gerade weil
sie mit einem vergangenen Hier und Jetzt verbunden sind, nicht fiir eine
Wiederholung und Uberpriifung verfiigbar sind. Die Wahrhaftigkeit ver-
gangener und gegenwirtiger Erfahrungen kann nicht auf ihre Wiederho-
lung reduziert werden. Um den moglichen Wahrheitsgehalt verbaler Be-
schreibungen einzuschitzen und zu begreifen, bedarf es anderer Nachprii-
fungsweisen.2

Die Betonung des Verifizierens durch Wiederholung unter kontrollier-
ten Bedingungen als einzig wirklich >wissenschaftlichen< und >rationalenc<
Weg, um den Wahrheitsgehalt zu bestimmen, ist umso erstaunlicher, als
eben mit Descartes eine der Wiederholung nahestehende Aktivitit aus der
Philosophie ausgeschlossen worden ist: die >Nachahmung<. Der Grund

2 Dieser Punkt riickt, wenngleich untergeordnet, bei Foucaults Abhandlung
iiber >Parrhesia< ins Blickfeld (vgl. Szakolczai 2003).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 65

hierfiir ist Descartes’ Begriindung der Rationalitit mit dem Zweifel, und
damit sein aus ernsthaften Erwdgungen vorgenommener Ausschluss des
Phidnomens des Nachahmens (Nachfolgens, Kopierens oder Verdoppelns)
— einer Aktivitdt, die eng mit dem Zweifeln verbunden ist3, jedoch nichts
mit berechnender Vernunft zu tun hat. Bezeichnenderweise kappte Des-
cartes nicht nur die Verbindung zwischen Nachahmung und Zweifel, son-
dern auch zwischen Nachahmung und Erfahrung, da er die Moglichkeit
verneinte, dass durch die Performanz und das buchstébliche >Wiedererle-
benc« eines Textes eine bestimmte Erfahrung sinnvoll wiederholt und damit
die potentielle >Wahrheit< dieser Erfahrung beurteilt werden konne. Im
Gefolge von Descartes wurden Performanz und Nachahmung zu >unech-
ten< Aktivitidten, die keinen irgendwie gearteten Wahrheitswert enthalten.
Das enorme Unbheil, in das uns diese Operation, die uns >S6hnen« Cartesi-
anischer Vernunft' so >natiirlich« erscheint, gestiirzt hat, beginnen wir erst
allmédhlich zu begreifen.

Descartes wollte zuriickkehren zur Realitit, zur Realitit der Erfahrung,
fort vom Buchwissen; stattdessen verdnderte er letzten Endes das, was als
wahre Wirklichkeit zdhlt; und in diesem Prozess veridnderte er zugleich —
zusammen mit Bacon — den ganzen Sinn von >Erfahrung<. Vor dem Auf-
stieg der modernen rationalistischen Philosophie bedeuteten >Erfahrung<
und >Experiment« dasselbe: Eine Erfahrung war ein Experiment im Sinne
eines Verhaltens, mit dem man andere, und auch sich selber, testete. Sha-
kespeares Dramen gehoren noch voll und ganz in dieses Universum, wo
die Protagonisten alle moglichen Experimente im klassischen Sinne ma-
chen, etwa mit Stoffen handeln, oder wo Konige ihr Reich verlassen, um
es ihren Giinstlingen anzuvertrauen und so ihre Tugend auf die Probe stel-
len. Nach Bacon und Descartes bedeutete >experimentierens, ein Phéno-
men in einer kiinstlichen Umgebung zu wiederholen, um die Wahrheit ei-
ner Hypothese zu testen. Dies brachte ganz offensichtlich gewaltige Vor-
teile fiir die Wissenschaft mit sich. Doch es hatte — vielleicht nicht so of-
fensichtlich, dafiir genauso schwerwiegend — Kosten auf der Ebene sinn-
vollen menschlichen Lebens.

Hintergrund Renaissance und Reformation

Nimmt Descartes auch einen privilegierten Platz in der Geschichte der
Riickbesinnungen auf die Wirklichkeit ein, so war er mit diesem Gestus
nicht ohne Vorginger und Nachfolger; er war lediglich ein Glied in der
Kette. Was die Vorldufer angeht, so ist von besonderem Interesse, dass
seine Ideen, wie auch im Falle Bacons, vor dem Hintergrund jener Renais-

3 Vgl die engen Beziehungen zwischen den englischen Wortern >doubt< und
>doubles, die sich beide von der Zahl >two« ableiten.
4 Im Weber’schen Sinne (vgl. Weber 1988: 1).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | ARPAD SZAKOLCZAI

sance->-Magier< entstanden, die irgendwo zwischen belesenen Gelehrten
und obskuren Zauberern anzusiedeln wiren (Yates 1962, 1974, 1979). Ob-
schon es das zentrale Anliegen von Bacon und Descartes war, >Wissen-
schaft« von >Magie< zu trennen, ist doch ein entscheidender Punkt, dass die
moderne Wissenschaft, ebenso wie die moderne Philosophie, bis zum heu-
tigen Tage durch die Tatsache befleckt ist, dass sie sich in ihren Anfingen
wie die Renaissance-Magie nicht damit zufrieden geben wollte, Wirklich-
keit bloB zu verstehen, sondern danach trachtete, diese aktiv zu verindern,
und dass sie so Wissen mit Macht verband. Offenkundig unterscheiden
sich die Mittel von Wissenschaft und Magie, ebenso wie viele ihrer kon-
kreten Ziele; aber in der Art und Weise, wie sie ihre Ziele formulieren, und
in der oft immer noch verherrlichten Haltung und Figur des >Faustischenc<
Wissenschaftlers, dhneln sich beide doch in bedngstigendem MalBe. Hier
liegen die problematischen Wurzeln der >instrumentellen Vernunft«.

Was das Problem von Erfahrung und Wirklichkeit betrifft, so ist die
Reformation ein weiterer Vorldufer Descartes’. Die Lutherische Akzent-
setzung auf den Glauben allein durch die Heilige Schrift ist bedeutsam fiir
unser Anliegen, stellt sie doch insofern einen einzigartigen und verhéng-
nisvollen Moment in der Geschichte der >Erfahrung« dar, als hier Text und
Verhalten, Institutionen und Traditionen, das Natiirliche und das Uberna-
tiirliche in ein neues Verhiltnis gesetzt wurden.

Die entscheidende Neuerung Luthers in dieser Hinsicht war die Ab-
lehnung sowohl der Tradition (institutionell wie intellektuell) als auch der
mystischen Erfahrung, was beides miteinander zusammenhing. Wie radi-
kal diese Verdnderung war, wird deutlich, wenn wir uns klarmachen, dass
es vor Luther, und seit den frithesten Tagen der Kirche, innerhalb des
Christentums eine Hauptkonfliktlinie gab, die zwischen den Bewahrern
der institutionalisierten Tradition, die iiber die geoffenbarte Wahrheit
wachten, und denjenigen, die sich aufgrund eigener individueller mysti-
scher Erfahrungen auf direkte gottliche Eingebung beriefen, verlief. Luther
machte reinen Tisch (daher »tabula rasa<), indem er gleich beiden jede
Giiltigkeit absprach und so eine neue Form der >Objekt-Subjekt-Bezie-
hung« etablierte. Damit verinderte sich die Situation des Glaubigen radi-
kal: Statt Teil einer langen Kette der Uberlieferung zu sein, die auf die Er-
lebnisse der ersten Zeugen zuriickging, beinhaltete >Christsein< von nun an
die iiberwiltigende, ausschlieBliche, personliche Verpflichtung auf ein
einziges Stiick Wirklichkeit: die Bibel als Textgegenstand. Dies bedeutete
einerseits die Verabsolutierung des Bibelwortes als verfiigbarer Text, wel-
cher, leserlich und objektiv, nichts auler sich selbst bedurfte, weder Hin-
gabe noch Ubung, weder Tradition noch weitere Erfahrung; andererseits
kam es zu einer Uberbewertung der Bedeutung menschlicher Subjektivitiit,
da das Lesen des Textes vom Gléaubigen abverlangte, die Berufung durch
den Heiligen Geist tatsdchlich, personlich zu erfahren. Auf diese Weise

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 67

erhohte das neue Lutherische Gedankengebdude sowohl die reine Objekti-
vitit als auch die reine Subjektivitit.

Die Wirkung Luthers kann mit Hilfe von Gregory Batesons Konzept
der »Schismogenese« verstindlich gemacht werden, was den zusitzlichen
Vorteil hat, dass Bateson sich Zeit seines Lebens mit Fragen der Erkennt-
nis auseinandersetzte, wobei er sich verzweifelt — wenn auch letztlich er-
folglos — daran machte, einen epistemologischen Rahmen zu schaffen, der
den Cartesianismus iiberwinden und dem >Heiligen< in der Erkenntnistheo-
rie wieder Raum geben sollte (Bateson 1983, 1990; Bateson/Bateson
2005). Von einfachster Batesonscher Warte aus betrachtet sind >die< Re-
naissance und >die< Reformation keine Objekte, keine aufeinander folgen-
den historischen Perioden, sondern miteinander zusammenhéngende Ent-
wicklungen. Dies beinhaltet, erstens, dass die >Reformation< als Prozess
der Kirchenreform keinesfalls mit Luther ihren Ausgang nahm, sondern
viele Jahrhunderte weiter zuriickreicht, als Teil der geschichtlichen Dyna-
mik zwischen Kirchenreform und Wiederbelebung der europdischen Kul-
tur, teilweise (nicht ausschlieBlich) durch eine Riickbesinnung auf die
Klassik. Und zweitens fiihrte das offentliche Auftreten Luthers zu einem
Schisma, zur Trennung zwischen Reformation und Renaissance, was einen
epistemologischen Bruch zwischen der protestantischen Auslegung der
Bibel einerseits und der damit einhergehenden Verwandlung von Renais-
sance-Humanisten in obskure >Magier< andererseits nach sich zog.

Damit ldsst sich die erkenntnistheoretische Operation, die Bacon und
Descartes (sowie andere Zeitgenossen wie Spinoza) vornahmen, besser
verstehen — eine Operation, die in Hobbes’ Arbeiten auf dem Feld der poli-
tischen Philosophie ihre genaue Parallele fand. Bis zum frithen sechzehn-
ten Jahrhundert bildete die europidische Kultur eine Einheit, nachdem sie
im dreizehnten Jahrhundert (>Duecento<), vor allem aber im fiinfzehnten
Jahrhundert (>Quattrocento<), nach verheerenden Pestepidemien, wieder
erblitht war. Das Aufeinandertreffen antiker Kulturen innerhalb dieser Re-
naissance — nicht nur griechisch-romischer, sondern auch verschiedener
hellenistischer Arbeiten, die sich aus dgyptischem, mesopotamischem und
gnostischem Geist speisten — produzierte sicherlich Spannungen, der
Bruch aber geschah erst mit Luthers 6ffentlichem Erscheinen. Zusammen
mit der anschlieBenden Schismogenese zwischen Reformation und Renais-
sance fiihrte dies zu einem Zusammenprall dreier vollig unterschiedlicher
erkenntnistheoretischer Anordnungen innerhalb Europas: der katholischen
Position, in der sich die Tradition fortsetzte, obwohl auch sie durch die
Schismogenese verindert, gleichsam dogmatischer und strenger wurde;
der neuen protestantischen Tradition, die ja eigentlich ein gelebtes Paradox
darstellte, da sich die Existenz des Protestantismus gerade der Verneinung
des Wertes von Tradition verdankte, indem er sich epistemologisch der
Objektivitat zuwandte; und der Tradition der Renaissance-Magier, die das
Wissen in alle moglichen Richtungen befreiten und die heilige Tradition

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | ARPAD SZAKOLCZAI

der ganzen Menschheit aufwerteten, die aber auch — dank des Aufhebens
der Trennung von institutionalisierter religioser Tradition und reiner Ma-
gie — einer Art Messlatte bedurften, um gehaltvolles Wissen von blankem
Unsinn und von Vorurteilen zu scheiden, was gleichwohl fiir die Errettung
der Menschheit von Nutzen war.

Was den politischen Aspekt dieses Durcheinanders anbelangte, so war
es fiir Hobbes klar — angesichts der Unmoglichkeit, den Bruch zwischen
den verschiedenen religiosen Seiten zu kitten —, dass die politische Krise
einer rein sdkularen Losung zugefiihrt werden musste (Koselleck 1988).
Dies fiihrte zur Entstehung der absolutistischen Regierungsform, einer Lo-
sung, deren unbefriedigende Aspekte zu korrigieren es Jahrhunderte be-
durfte. Auch die erkenntnistheoretische Krise musste gelost werden, da es
ein Unding war, an drei vollig verschiedenen Zugéngen zur Wahrheit in-
nerhalb einer Kultur festzuhalten. Descartes’ Vorschlag einer Losung war
genauso problematisch wie der von Hobbes; und doch erweist sich die
westliche Philosophie irgendwie immer noch als unfihig, diese Vorschlige
hinter sich zu lassen. Wir miissen uns fragen, weshalb dies so ist.

Fiihren wir uns zu Beginn noch einmal vor Augen, was die Cartesiani-
sche Riickkehr zur Wirklichkeit, in Form von >Erfahrung<, gemeint haben
konnte.

Zu allererst ist da die groBe Ahnlichkeit zwischen dem grundlegenden
Gestus Luthers und Descartes’. Dieser Gestus bestand darin, mit jeglicher
Tradition zu brechen, mit allen Mittlern, denen als bloe Scholastiker jede
Glaubwiirdigkeit und jeder Kontakt mit der Realitét abgesprochen wurde.
Der Unterschied zwischen ihnen hat zwei eng miteinander verkniipfte As-
pekte. Erstens besteht Descartes darauf, jegliches Buchwissen zu beseiti-
gen, was ganz klar — obwohl von ihm so nicht ausgesprochen — die Bibel
mit einschloss. Zweitens geht es ihm im Kern nicht um den Glauben, son-
dern um den Zweifel. Glauben und Zweifel sind zwar zwei Seiten dersel-
ben Medaille, aber ihre Reihenfolge ist entscheidend. Bereits einer der be-
riihmtesten Sitze Luthers — »Ich glaube, dass ich nicht aus eigener Ver-
nunft noch Kraft an Jesum Christum, meinen Herrn, glauben oder zu ihm
kommen kann; sondern der Heilige Geist hat mich durch das Evangelium
berufen« — enthilt eine eigenartige grammatikalische Struktur, und Des-
cartes verstirkt diese doppelte Negation nur bei seiner Suche nach einem
Ausgangspunkt, der eben nicht bezweifelt werden kann.

Zwar unterscheidet sich Descartes’ >absolut sicheres Fundament< von
demjenigen Luthers, doch die Art und Weise ihrer Suche ist dhnlich. Auch
Descartes stellt in seinem Bestreben, direkt auf die Wirklichkeit einer ur-
spriinglichen, begriindenden Erfahrung zuriickzugehen, den Wert von Tra-
dition in Abrede. Er trachtet ebenfalls nach etwas absolut Gegebenem, und
er hebt dabei zugleich das einzelne Individuum hervor, das >Subjekt« auf
der Suche nach der >objektivens, unerschiitterlichen Wahrheit. Selbst die
Art der Ermittlung objektiver Wahrheit in der >Welt da draulen< sowie die

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 69

Haltung des >suchenden Subjekts< gleichen sich in bemerkenswerter Wei-
se: Die Cartesianische Wissenschaft behandelt die objektive Wirklichkeit
als >Text¢, der nach dem >Gesetz< hin befragt wird, welches ihn geschaffen
hat. Und die Person, die nach der Enthiillung solcher Gesetze trachtet, 1dsst
auf dhnliche Weise unbeirrt alles auflerhalb ihrer selbst auler Acht.

Jeder Versuch, zu einer Synthese zu gelangen, geht zugleich von
Trennlinien aus. Identitét kann immer nur mit Hilfe einer Grenze bestimmt
werden, jenseits derer sich das Unterschiedene, das Andere befindet. Die
Frage ist, wie man solche Grenzen beurteilt: Ob sie die >Spreu< vom >Wei-
zen« trennen, oder ob sie, im Sinne Batesons, >schismogenetisch« sind. Auf
dem Gebiet der Erkenntnistheorie hatte die von Descartes vorgenommene
Operation zwei bedeutende Konsequenzen: Einerseits schied sie wirksam
Religion von Magie, die von den Renaissance-Magiern vermischt worden
waren, andererseits trennte sie nicht nur radikal zwischen religioser und
wissenschaftlicher Wahrheit und Erfahrung, sondern auch zwischen ge-
genstandsbezogener Wahrheit und der Wahrheit einer Erfahrung, die nicht
wiederholt werden kann, die aber eine positive, prigende Wirkung auf die
menschliche Seele hat. Dariiber hinaus ignorierte sie den moglichen
Wahrheitsgehalt der erfahrungsgestiitzten Performanz eines Textes. Dies
war eine schismogenetische Entwicklung, und zu dieser gehort das prob-
lematische Erbe der >instrumentellen Vernunft«.

Der nichste Schritt in der Geschichte der Erfahrung wurde von Kant
unternommen.

Kant

Das Schicksal der modernen Theorie des Sozialen ist, im Guten wie im
Schlechten, eng verkniipft mit dem Werk Kants, und nirgends ist dies
deutlicher als im Falle der >Erfahrung«. Auf der einen Seite ist Kant die
Quelle des modernen Konstruktivismus, beziehungsweise der Idee, dass
unser Geist sowie die sprachlichen Werkzeuge, derer er sich bedient, die
Realitit nicht einfach widerspiegeln, sondern dass auch sie konstruierend
titig sind. Auf der anderen Seite schrieb er diese Tatigkeit, aufgrund der
Fundierung durch die transzendentalen Kategorien, der »reinen« Vernunft
zu, und in diesem Prozess verstirkte, ja verabsolutierte er die Trennung
zwischen >Subjekt< — dem in sich abgeschlossenen »homo clausus« (Elias
1997), dem menschlichen Wesen als >reinem« Geist, was die Absurditit
skiinstlicher Intelligenz< ermoglichte — und >Objekt« — alles, was zur dufle-
ren Welt »da drauen< gehort, einer Welt, die chaotisch ist und unmoglich
auBlerhalb der Kategorien des transzendentalen Bewusstseins erfasst wer-
den kann, wodurch sich Benthams absurdes »Lustprinzip« intellektuell
rechtfertigen lieB, eine Idee, die mit der von Sokrates und Platon prakti-
zierten Philosophie unvereinbar ist. Die Art und Weise, in der Kant beteu-
erte, dass unsere Erfahrungen konstruiert seien, schloss die schiere Mog-

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | ARPAD SZAKOLCZAI

lichkeit aus, dass durchlebte Erfahrungen das Subjekt auch prigen konn-
ten. Die Moglichkeit und Notwendigkeit, iiber Kant hinauszugehen, wiirde
bedeuten, das Subjekt als von seinen Erfahrungen geprégt und durch diese
verwandelt zu denken, was sowohl Passivitit wie auch Aktivitit mit ein-
schliet, und zwar genau in dieser Reihenfolge.

In diesem Sinne kam die erste grole Herausforderung fiir Kants
Denkweise nicht von Seiten Fichtes oder Hegels, die beide der >Episteme«
(Foucault 2008) Kants verhaftet blieben, sondern von Seiten Schleierma-
chers, der sich in seinem Buch >Uber die Religion. Reden an die Gebilde-
ten unter ihren Verdchtern< aus dem Jahre 1799 mit religioser Besinnung
befasste. Schleiermacher verlor jedoch den akademischen Kleinkrieg mit
Hegel, und solcherlei wog schwer in einer »satisfaktionsfihigen Gesell-
schaft« (Elias 2005), wie es Deutschland eine war, und nicht nur das. He-
gel blieb in der Konsequenz Bezugspunkt selbst fiir jene, die die Erfahrung
anders zu denken versuchten, wie Kierkegaard und Nietzsche, und damit
blieben die verschiedenen Stromungen, die die idealistische Orthodoxie
herausforderten, und fiir die Jacobi 1799 den Begriff »Nihilismus« erfand,
miteinander unverbunden.

Schleiermachers Arbeit wurde von Dilthey in zwei entscheidenden
Schritten weiterentwickelt. Er argumentierte, dass Kants kritisches Werk
durch eine »vierte Kritik« ergédnzt werden miisse, die Kritik der »histori-
schen« Vernunft; und dass diese sich auf die Entdeckung der grundlegen-
den Strukturen von Erfahrung konzentrieren miisse, da Dilthey — anders
als Kant — der Ansicht war, unser >Erleben< der Welt sei keineswegs chao-
tisch, sondern besitze einen inhérenten Aufbau.’ Diltheys Denken blieb je-
doch noch immer in dem geistigen Rahmen verhaftet, den er iiberwinden
wollte, indem er verzweifelt auf der Suche nach einer >wirklich objekti-
venc« Philosophie war, und so war sein unvollendetes und irgendwie wirres
Werk leichte Beute fiir die Kritik von Rickert, des Wéchters iiber die neo-
kantianische Orthodoxie seiner Zeit.

>Erfahrung« jenseits des Objektes

Die Einsichten Schleiermachers und Diltheys wurden von zwei der bedeu-
tendsten intellektuellen Entdeckungen des vergangenen Jahrhunderts auf-
genommen und entscheidend vorangetrieben. Den eigentiimlichen Um-
stinden, in denen diese erfolgreichen Durchbriiche gelangen, ist es jedoch
zu verdanken, dass sie bis zum heutigen Tage kaum bekannt sind. Die eine
Entdeckung wurde durch die Korrespondenz zwischen Eric Voegelin und
Alfred Schiitz hervorgerufen, die andere geschah, weil Victor Turner zu-
fillig auf ein Buch iiber die Philosophie Wilhelm Diltheys gestof3en war.

5 Siehe hierzu den Beitrag von Suber in diesem Band.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 71

Eric Voegelin

Zeitlebens war Voegelin ein Freund von Alfred Schiitz, der seine Aufgabe
darin sah, die Philosophie Husserls in die erkenntnistheoretischen Grund-
lagen von Max Webers >verstehender Soziologie< zu verwandeln. Der
Briefverkehr zwischen beiden ist nicht nur ein einzigartiges Dokument der
Geistesgeschichte des zwanzigsten Jahrhunderts, sondern bietet auch
wertvolle Einsichten in das Problem, mit dem wir es hier zu tun haben. Im
Kontext ihrer Diskussionen iiber Husserls >Krisis der europdischen Wis-
senschaften< entdeckte Voegelin plotzlich den wunden Punkt in Husserls
Werk: Er sei mit seiner theoretischen Herangehensweise an die Intentiona-
litat, die das Denken Descartes’ und Kants iiberwinden sollte, noch wie
selbstverstindlich in der Uberzeugung gefangen gewesen, >Erfahrung< be-
deute im Wesentlichen die Wahrnehmung eines >Gegenstandes< (Voegelin
1966: 37-45; 1993: 24).

All dies folgt einer Logik. Die Reduzierung der Wahrheit auf gegens-
tandsbezogene Wahrheiten, sei es in Form eines existierenden Textes oder
eines Stiickes >fithlbarer< Wirklichkeit, hatte in der Sprachphilosophie den
Primat von Substantiven zur Folge, in der Annahme, dass Sprache im We-
sentlichen das ist, wodurch sie entsteht, ndmlich dass Dingen durch die im
Subjekt entstehenden Empfindungen Namen angeheftet werden.’ Aber
wenn Erfahrung mehr ist als eine Sinneswahrnehmung, dann konnte das
Augenmerk von Substantiven auf Verben verlagert werden. Die Frage des
sprachlichen Einfangens der Erlebniswirklichkeit fiihrt daher zur Untersu-
chung von Verben — zu allererst von Verben zur Bezeichnung des Erlebens
und Erfahrens.

Voegelins Entdeckung fand im Kontext eines Briefwechsels zwischen
zwei Freunden statt, die den Zweiten Weltkrieg in einem fremden Land zu
iiberleben suchten und um ein gewisses Mal} an existentieller Sicherheit
buchstiblich rangen; und sie blieb iiber Jahrzehnte hinweg unveroffent-
licht.” Obzwar sie zum Eckpfeiler von Voegelins Spédtwerk wurde, das sei-
ne eigene schwierige Rezeptionsgeschichte hat, wurde ihr nie die Aner-
kennung zuteil, die sie verdiente.

Die Entdeckung hatte eine Reihe von Konsequenzen fiir das Verstind-
nis, wie Erfahrung beschaffen ist, die tatsdchlich in dem Spatwerk aufge-
griffen wurden. Die wichtigste war die Erkenntnis, dass man, statt von ei-
ner >Ideen<geschichte zu sprechen, die Arbeit politischer Denker besser als
Symbolisierung hervorbringender Erfahrungen betrachten sollte, eine Er-

6 Diese Vorstellung ldsst sich bis auf Hobbes” Werk zuriickverfolgen.

7 Voegelins Brief an Schiitz wurde zuerst in dem auf Deutsch geschriebenen
Buch >Anamnesis< (Voegelin 1966) veroffentlicht. Dessen englische Uber-
setzung (Voegelin 1978) enthielt den Brief jedoch nicht; er wurde dem eng-
lischsprachigen Publikum erst 1993 zugiinglich gemacht (Voegelin 1993).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | ARPAD SZAKOLCZAI

kenntnis, die zur Umgestaltung seines ganzen Projektes fiihrte. Dies war
Teil des systematischen Schwenks weg von einem Kantischen Horizont
hin zum Denken Platons, weg von Ideen als Vorstellungen hin zu Ideen im
urspriinglichen Platonischen Sinne von seidos<.” Dariiber hinaus erlaubte
es ihm, auf Schleiermachers Beschiftigung mit religioser Besinnung zu-
riickzugreifen und zu behaupten, religiose >Ideen< seien nicht einfach >hy-
pothetische< Aussagen iiber nicht-existierende Objekte, oder Wirklichkei-
ten, die keiner wissenschaftlichen Uberpriifung unterzogen werden konn-
ten, sondern Symbolisierungen von Erfahrungen. Dies war gleichbedeu-
tend mit der Riickkehr zu der »geschichtlichen Dimension, die Husserl
ausblenden wollte«, da diese Dimension, weit davon entfernt, sich »blof3«
mit der Vergangenheit zu befassen, »die andauernde Gegenwart des Wirk-
lichkeitsprozesses, an dem der Mensch mit seiner bewussten Existenz teil-
nimmt«, umfasse, wobei diese »bewusste Existenz« ein »Ereignis inner-
halb der Wirklichkeit« darstelle, da Bewusstsein nichts als »die Erfahrung
des Partizipierens« sei (Voegelin 1966: 315).” Eine solche Riickkehr zur
Geschichte bedeutete zugleich die Riickkehr zum Problem der Transzen-
denz, jenseits des Kantischen >transzendentalen BewuBtseins«:

»Jenes Sein, das im Grund alles erfahrbaren partikuldren Seins liegt, ist eine on-
tologische Hypothese, ohne die der als real erfahrene ontische Zusammenhang in
der Existenz des Menschen unverstindlich bleibt, aber es ist an keiner Stelle ein
Datum der Erfahrung, sondern immer das streng Transzendente, an das wir nur
in der Meditation herankommen« (Voegelin 1966: 57).

Was dariiber hinaus die Anfinge der Philosophie anbelangte, erkannte er
den bedeutsamen Erfahrungsaspekt des Ausdrucks >apeirons, der fiir das
Denken Anaximanders zentral war und weithin als das erste Wort< der
Philosophie gilt.10 Schlielich erlaubte dies Voegelin, mit der sprachwis-
senschaftlichen Version einer klassisch-evolutiondren Lesart von Ge-
schichte zu brechen, die sich auf die Entsprechung von Dingen und Namen
konzentrierte, und stattdessen die Entwicklung von Begriffen mit der fort-
schreitenden Differenzierung kompakter Erfahrungen in Zusammenhang

8 Anders als das Wort »>Idee< kann sich »eidos< auf Bild und Wort zugleich be-
ziehen.

9 [Die Zitate aus dem Eingangskapitel, das Voegelin — unter anderem anstelle
des Briefes an Schiitz — extra fiir die englische Ausgabe von >Anamnesis<
verfasste, wurden, wenn nicht anders angegeben, von mir ins Deutsche iiber-
tragen. Vgl. im englischen Original Voegelin (1978: 10f.). Anm. d. Uberset-
zers].

10 Zu einer detaillierten Diskussion dieses Punktes vgl. Szakolczai (2003).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 73

zu bringen.11 Die Wirklichkeit von Erfahrung und sprachlicher Symboli-
sierung bildete so ein eng verzahntes Gebilde:

»Es gab keine hervorbringende Erfahrung als autonome Einheit, sondern nur die
Erfahrung, wie sie von Symbolen artikuliert wurde. Und am anderen Ende des
Prozesses der Verifizierung gab es keine antwortende Erfahrung als autonome
Einheit, sondern nur eine Erfahrung, die sich selbst in Sprachsymbolen artikulie-
ren konnte und, wenn nétig, die Symbole der hervorbringenden Erfahrung ver-
dndern konnte, damit so die Wahrheit der Symbole die Wahrheit der erfahrenen
Wirklichkeit adiquater wiedergeben konnte« (Voegelin 1978: 12; meine Uber-
setzung, G.G.).

Victor Turner

Diltheys Problem der Struktur von Erfahrung wurde geldst von Victor
Turner, dem berithmten Ethnologen und Theoretiker der >Liminalitit<. Ge-
gen Ende seines Lebens stolperte Turner buchstéblich iiber Diltheys Werk,
von dem er aufgrund seiner Ausbildung in der empirisch ausgerichteten
britischen »>Social Anthropology< nichts wusste, und er erkannte plotzlich,
dass die Struktur der Ubergangsriten und das daraus entwickelte Konzept
der >Liminalitit, urspriinglich entdeckt von Arnold van Gennep, die von
Dilthey aufgeworfene Frage nach der Struktur gelebter Erfahrung zu be-
antworten vermochte (Turner 1985a, 1985b, 1995).

Zur Festigung dieser Spur bemiihte Turner sogar die Etymologie und
erinnerte an den proto-indoeuropédischen Wortstamm »>*per«, der noch un-
verdndert in dem englischen Wort »experience« — >Erfahrungs, >Erlebnis< —
steckt. Aus den Arbeiten der Etymologen ergab sich fiir Turner die Bedeu-
tung dieses Wortstammes: >versuchens, >riskieren< und eine Reihe weiterer
Worter lie3 sich daran anschliefen, etwa das griechische >peira¢, >Erfah-
rungs, von dem sich auch >empirisch« ableitet, aber auch das Verb >peraos,
»ich gehe hindurchs, sowie die englischen Worter »fear< oder >peril< (Tur-
ner 1985b: 226).I2 Daraus lieB sich der Schluss ziehen, dass mit Erfahrung
auf einer grundlegenden Ebene eine gefihrliche, priifende, anstrengende
Reise gemeint ist, deren Hohepunkt ein >Hindurchgehenc« ist. Turners An-
merkungen zur Etymologie von Erfahrung befinden sich auf der letzten
Seite seiner privaten Seminarnotizen, die von seiner Frau posthum verdf-

11 Dies entspricht in besonderem Mafle der Perspektive, die von Platon in sei-
nen letzten Arbeiten entfaltet wird, insbesondere in >Politikos< und >Ge-
setzex.

12 Eine ausfiihrlichere Untersuchung dieser Worter erfolgt weiter unten; an die-
ser Stelle mochte ich lediglich anfiigen, dass >peira< nicht das griechische
Hauptwort fiir >Erfahrung« ist, da seine zentrale Bedeutung >Probex, >Ver-
such« ist, im Sinne von >gepriift werden<, obwohl es auch >Erfahrung haben
in< bedeuten kann. Ich weise darauf hin, dass >peira< und >empirisch< kei-
neswegs in einer direkten Beziehung zueinander stehen.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | ARPAD SZAKOLCZAI

fentlicht wurden, so dass sie im wahrsten Sinne des Wortes einen letzten
Hinweis darauf geben, was sein ndchstes Forschungsvorhaben gewesen
ware.

Im nichsten Abschnitt wird der Versuch unternommen, diesen Faden
aufzunehmen.

Wirklichkeitserfahrungen: zur Etymologie der
Erfahrung 1 (proto-indoeuropéisch >*per«)

Angesichts der Tatsache, dass im vorliegenden Beitrag an dieser Stelle ei-
ne detaillierte etymologische Untersuchung verschiedener auf >Erfahrung«
verweisender Begriffe folgt, ohne Anspruch auf besondere Expertise, soll-
ten zundchst die methodologischen Voraussetzungen dieser Untersuchung
geklart werden. Die gemeinsame Vergangenheit indo-européischer Spra-
chen war eine der wichtigsten geisteswissenschaftlichen Entdeckungen des
neunzehnten Jahrhunderts, die vor allem deutsche Gelehrte machten, und
so die besseren Seiten deutscher Gelehrsamkeit zeigten — freilich auch die
schlechteren, in mehr als nur einer Hinsicht (vgl. Alinei 2000b). Auf der
Ebene philosophischer Methodologie, fiir selbstverstindlich gehalten als
Schreiben in Prosa, beinhaltete dies, dass Worter angeblich Vorstellungen
reprisentierten, die wiederum Gegenstinden oder gegenstandsbezogenen
allgemeinen, abstrakten Konzepten (etwa der »>Vorstellung< des Laufens,
Schneidens, Stehens usw.) entsprachen, dem Prozess der Namensgebung
nicht unihnlich, mit Hilfe dessen heute eine Fremdsprache erlernt wird,
indem die von der »anderen< Sprache benutzten >Namen< mit den uns ver-
trauten Wortern gleichgesetzt werden. AufSer natiirlich, dass zu dem fernen
Zeitpunkt der Entstehung von Sprache gar keine >andere< Sprache existier-
te.

Voegelins und Turners Einsichten betreffen in wahrhaft fundamentaler
Weise die Beschaffenheit von Symbolen und Erfahrungen, was eine teil-
weise, gleichwohl bedeutsame Neueinschitzung des gesamten Korpus’
etymologischer Arbeiten, die auf der Basis unverbindlich gewordener phi-
losophischer Vorannahmen geschaffen wurden, erforderlich macht. Zwei
Punkte sind dabei entscheidend. Erstens, Worter reproduzieren Gegens-
tinde oder Vorstellungen nicht als ein Stiick Wirklichkeit mit angehefte-
tem Namensschildchen, vielmehr sind sie der Versuch, Erfahrungen einzu-
fangen und zu >re-prisentieren< (im wortlichen Sinne sie wieder moglichst
lebendig zu machen): das, was Menschen tatsdchlich durchgemacht und
erlebt haben. Zweitens, die Reprisentation solcher Erfahrungen entsteht
nicht einfach in einem Kldrungsprozess (in dem die verbale Wiedergabe
von Gegenstidnden oder Vorstellungen immer >deutlicher< und >priziser<
wird), sondern im Sinne einer Differenzierung: Eine Erfahrung, die ver-
dichtet war und in einer undifferenzierten Einheit vielschichtige und mit-

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 75

einander verbundene Wahrnehmungen und Impulse kombinierte, wird ge-
trennt und auf ihre konstituierenden Teile und Sinnnuancen herunter ge-
brochen, was nicht nur einen Gewinn, sondern auch einen gewissen Ver-
lust an Genauigkeit mit sich bringt. Etymologische Untersuchungen kon-
nen daher nicht auf bindre Entscheidungen reduziert werden — zwei Worter
sind entweder verwandt oder nicht. Stattdessen sollte man lieber versu-
chen, mogliche Stufen in der fortschreitenden Differenzierung der Worter
zu identifizieren. Dies ist insbesondere deshalb wichtig, weil das indoeu-
ropdische Volk, wenn Alinei Recht hat, sich lange vor seiner Sesshaftig-
keit und dem Betrieb von Ackerbau und Viehzucht getrennt hatte, so dass
in der gemeinsamen Ursprache >Erfahrung< im Sinne einer Passage durch
unbekannte Linder wohl wirklich eine entscheidende Rolle gespielt haben
konnte. Was verdichtete archaische Erfahrungen anbelangt, so sollten wir
iiber mogliche Spuren in schriftlichen Zeugnissen hinaus gelangen.

Unsere Rekonstruktion der Etymologie und Semantik von »>Erfahrung«
beginnt bei Quellen, die klassischer nicht sein konnten, den vergleichen-
den indoeuropdischen Worterbiichern von Grandsaignes d’Hauterive
(1948) und Pokorny (1959). Deren Uberlegungen werden in drei Haupt-
richtungen fortgefiihrt: durch die Beriicksichtigung der jiingeren For-
schung, vor allem des griechischen etymologischen Lexikons von Chant-
raine (1999) und des indoiranischen Lexikons von Sir Ralph Turner
(1989); durch eine Priifung der Ergebnisse aus der Perspektive des Russi-
schen, einer Sprache, die von Grandsaignes nicht beriicksichtigt wurde;
und schlieBlich, am wichtigsten, durch die nochmalige systematische Be-
trachtung der grundlegenden indoeuropiischen Sprachen selbst, vor allem
Sanskrit und Griechisch, im Lichte der Voegelinschen und Turnerschen
Entdeckungen.

Der proto-indoeuropiaische Wortstamm >*per«

Es ist geboten, die Diskussion des Wortstammes >*per< und seiner Ablei-
tungen mit einer »>soziologischen< Bemerkung im strengsten, quantitativen
Sinne zu beginnen: Von diesem Wortstamm sind die zweitmeisten Worter
in allen indoeuropdischen Sprachen abgeleitet worden, hierin {ibertroffen
nur vom Wortstamm >*ker«, der weiter unten diskutiert wird. Diese beiden
Wortstamme, die fiir den Ausdruck der verschiedenen Bedeutungsnuancen
von >Erfahrung« — oder der >Erfahrung der Erfahrung« — zentral sind, bil-
den die wichtigsten Wurzeln der gesamten Sprachfamilie.

Was die urspriingliche Bedeutung des Wortstammes >*per« betrifft, so
geht man von einer Dreiteilung aus. Zu allererst driickt er die Erfahrung
einer Passage aus", was sich schlieBlich in die Erfahrung einer Priifung

13 Den oben angestellten methodologischen Uberlegungen folgend, also eine
>Turnersche« statt eine »Kantische< Methodologie verwendend, sollten wir

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | ARPAD SZAKOLCZAI

oder eines Tests fortentwickelt (Grandsaignes 1948: 153). Diese Urbedeu-
tung des Wortstammes (sein Urerlebnis) ist eine Bestitigung der Turner-
schen Auslegung, die dieselbe Bedeutungsabfolge durchlief, nur in entge-
gengesetzter Richtung, mit den Ubergangsriten als Priifung und Perfor-
manz beginnend bis hin zur Struktur und Bedeutung von >Erfahrungs.

Sowohl der urspriingliche Sinn einer >Passage< als auch der spiter er-
langte Sinn einer >Priifung< enthalten eine besondere Note, die die genaue
Bedeutung abzukldren hilft. Hinsichtlich der >Passage« liegt die Betonung
auf einem gelungenen Abschluss. Die grundlegende Erfahrung, fundamen-
tal fiir die gesamte indoeuropiische Sprachfamilie, ist die einer erfolgrei-
chen Passage; eine erfiillte Aufgabe oder Mission."* Mit dem Einsetzen
bewusster Reflektion iiber die Passage als Test oder Priifung gewinnt der
Ausdruck jedoch eine neue, psychologische Dimension, er driickt nun das
Gesplir fiir die Bedrohung und die Furcht vor einer solchen gefihrlichen
Passage aus. Diese Psychologisierung von Erfahrung, die Wende weg von
der Tatsache des Hindurchgehens hin zur vordringlichen Sorge um den auf
dem Spiel stehenden Einsatz, weg von der Ausfithrung hin zu den Beden-
ken, findet sich in verschiedenen modernen Sprachen bei einer Reihe ge-
brauchlicher Worter wieder, die >Gefahr< und >Furcht< ausdriicken, im
Englischen etwa »>peril< und >fear<, im Deutschen >Gefahr¢, >fahren< und
>Erfahrung<, das Kantische Wort fiir »experience<, was den Umstand wi-
derspiegelt, dass das Reisen Quelle neuer Erfahrungen, aber auch unwig-
barer Risiken ist.

Die zweite Bedeutung des Wortstammes >*per«< ist >Voraussein, >an
der Front sein<. Diese Wurzel ist am besten sichtbar in den verschiedenen
Prifixen, die es schon in Sanskrit, im Griechischen und Lateinischen gibt,
dann auch in den anderen indoeuropdischen Sprachen, wie >par-<, >per-<,
>pre-<, >para-<, »peri-<, >pro-<, >for-<, >ver-< oder »vor-<, was eine enorme
Bandbreite von Wortern hervorbringt. Diese zweite Bedeutung ist eng an
die erste angelehnt und bietet eine entscheidende Spezifizierung des ur-
spriinglichen Sinnes von >Erfahrung< beziehungsweise der >Erfahrung der
Erfahrung<.15 Der erfolgreiche Abschluss einer schwierigen Passage bein-
haltet, dass irgendjemand die Fihrung iibernommen und den anderen, qua
Beispiel, den Weg gewiesen haben muss. Wenn die elementare Struktur

weniger von der >Vorstellung« als vielmehr von der Erfahrung einer Passage
sprechen. Die Implikationen beziiglich des Platonischen >eidos< konnen in
dem begrenzten Rahmen dieses Beitrages nicht erortert werden.

14 Man konnte vermuten, dass das Russische, wo alle Verben kontinuierliche
und vollkommene Aspekte besitzen, die Zentralitit dieser Erfahrung einer
Vollendung irgendwie >bewahrt< hat. Dies ist umso wahrscheinlicher, als das
Prifix, durch das ein Verb vollkommen wird, >po< — beziehungsweise >pro< —
ist.

15 Es sollte angemerkt werden, dass sich der Sinn von >Voraussein< mehr auf
den Raum als auf die Zeit bezieht.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 77

menschlicher Erfahrung als Erfahrung eine gefahrliche Passage ist, dann
besteht die elementare Struktur menschlicher Gesellschaft aus denjenigen,
die fihig sind, eine Passage zuerst zu bewiltigen, und denjenigen, die
nachfolgen. Dariiber hinaus wird der Umstand, dass der Akzent auf dem
gelungenen Abschluss einer Passage, und nicht nur auf der raumlichen Po-
sitionierung vorneweg, durch die grofle Bandbreite an Bedeutungen ge-
stiitzt, die durch die verschiedenen »>per«-Prifixe abgedeckt wird, ein-
schlieBlich der Erfahrung eines Dariiberhinaus-, Umher- und Dagegen-
seins oder -bewegens. All diese Modalititen implizieren einen Abschluss:
Die Person, die die Passage zuerst machte, die den Weg wies, ist durch
etwas hindurch gegangen, ist umher gegangen, vielleicht ist sie iiber etwas
hiniiber oder gar unter etwas hindurch gegangen, jedenfalls hat sie ein
Hindernis iiberwunden.

Immer noch innerhalb der zweiten Gruppe der Bedeutungen von > *per«
hat sich schlieBlich der Sinn eines Vorausseins von den Prifixen zu ganzen
Wortern, die fiir Spitzenpositionen und fiir hoheres Alter stehen, hin ent-
wickelt. Es gibt eine Reihe griechischer und lateinischer Worter, die ein
hohes Alter ausdriicken, die sich in modernen Sprachen nicht mehr finden
lassen, aufler in bestimmten Ableitungen, die auf Fithrungsqualitit, nicht
aber direkt aufs Alter abzielen, etwa englisch >presbyter< oder >Priester«.
Es gibt eine Reihe weiterer verwandter Worter, die »Vorrang< oder >Priori-
tit< ausdriicken, wie im Franzosischen >premier< und >printemps«< (die erste
Saison), aber auch >Prinz«, >Prinzip<, >primordial< oder >primitiv< (ein
Wort, das urspriinglich, vor der Dominanz evolutiondren Denkens, die
hochste und nicht die niedrigste Qualitit repréisentierte).

Die dritte Gruppe, die sich ausmachen ldsst, ist nicht so einheitlich,
gleichwohl ergénzt sie die anderen in ausschlaggebender Weise. Die ver-
schiedenen Bedeutungsnuancen lassen sich hier zu der Erfahrung des >Er-
langens< oder >In-die-Welt-Bringens< zusammenfassen. Sie werden drei-
fach unterteilt. Der erste Teil driickt das >In-die-Welt-Bringen«< im engeren
Sinne aus, etwa im englischen Wort >parents< und in seinen verschiedenen
Ableitungen, die fiir die meisten indoeuropéischen Sprachen zentral sind;
wir konnten unverziiglich auf die offensichtliche Ahnlichkeit zu dem Wort
>Vater< verweisen, dessen Wurzel >pater< naheliegend erscheint. Grand-
saignes stellt hier auch eine Verbindung zu griechischen Wortern wie >po-
rein< (>erhalten<; vgl. franzosisch >procurer<) und >poris< (>Kalb<; vgl. alt-
deutsch >far< und >farro« fiir >Bulle<, deutsch >Farre< fiir »Kalb<) her. Die
zweite Untergruppe driickt die Vorstellung des »>Vorbereitens< aus.'® Zu
den modernen Wortern, die sich von dieser Bedeutungsnuance ableiten,
gehoren etwa >Empire< und >Imperator<, >Reparaturs, >separat< und >Para-
de« sowie die italienischen Worter scomprare< (kaufen) und >imparare<

16 Nebenbei bemerkt ist das Wort >pre-pare< eine Verdopplung des gleichen
Wortstammes >*perc.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | ARPAD SZAKOLCZAI

(lernen). Die dritte Untergruppe schlieBlich driickt die Erfahrung aus, ein
Teil von etwas zu sein, wiederum mit einer riesigen Anzahl von Ableitun-
gen (>partitions, >Partizipierens, >partiell¢, >to depart, >partikulir<). Dies ist
eine extrem wichtige Bedeutung, die zwar verwandt ist mit der Erfahrung
einer Passage im Sinne einer >Abreise< von einer vorangehenden Einheit,
die jedoch dariiber hinaus auf die Beteiligung und Erfahrung von >Heimat«
verweist (Turnbull 1968).

Bis hierher erlaubt uns das gingige Erkenntnisvermodgen der verglei-
chenden Etymologie zu gehen. Nun aber miissen wir iiber diesen Punkt
hinaus gelangen, indem wir Turners Einsicht in das Herzstiick unserer Un-
tersuchung mit einbeziehen und — so weit es angesichts der vielfachen Be-
schrinkungen, was Raum, Zeit und Kompetenz angeht, moglich ist — die
urspriinglichen Sprachen, auf die sich die vergleichende Etymologie stiitz-
te, einer erneuten Betrachtung unterziehen. Noch einmal sei gesagt, um
Missverstdndnisse zu vermeiden, dass hier kein besonderes sprachwissen-
schaftliches Fachwissen vorgetiduscht werden soll. Es wird nur argumen-
tiert, dass jede Spezialuntersuchung in den Geistes- und Sozialwissen-
schaften auf verschiedenen philosophischen und anthropologischen Vor-
aussetzungen beruht, und wenn sich diese Voraussetzungen auf der Grund-
lage neuer Erkenntnisse @ndern (wie in unserem Falle durch Voegelins und
Turners Einsichten), dann muss die gesamte bisherige Forschung, die auf
den hinfdlligen Voraussetzungen beruhte, iiberpriift und zu einem gewis-
sen Grad verindert werden.

Fiir eine solche erneute Betrachtung der Etymologie und Semantik von
>Erfahrung< ist das Griechische der natiirliche Ausgangspunkt unter den
verschiedenen indoeuropdischen Sprachen. Griechisch ist sicherlich nicht
die »archaischste< der indoeuropdischen Sprachen, aber solche Anspriiche
auf Originalitit, die an sich fraglich sind, stehen derzeit aufgrund des prob-
lematischen Charakters der mutmaBlichen indoeuropéischen Invasion oh-
nehin unter Beschuss (Alinei 1996, 2000a, 2000b). Stattdessen ldsst sich
ein solcher Beginn durch die Bedeutung des Griechischen als Ursprung
philosophischen Denkens und Quelle der meisten europidischen Sprachen,
teilweise vermittelt durch Latein, rechtfertigen; und auch durch den eigen-
tiimlichen Umstand, dass das zentrale Wort fiir Erfahrung im Griechischen
nicht zur >*per<«-Familie gehort.

Rekurs auf Griechisch 1: >pathos:

Der griechische Begriff fiir Erfahrung ist >pathos<, ein Wort von unklarer
Herkunft und mit hochst seltsamer linguistischer Geschichte. Es wird von
dem Verb >paskho« abgeleitet: >etwas passiv durchleben¢, »erdulden«. Da-
mit ist es aktivem Tun ausdriicklich entgegengesetzt, und es zeigt Ver-
wandtschaft zu Wortern wie >pentheos, >beklagens, >lamentierens, >trau-

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 79

ern, und >penthos<, >Kummers, >Trauer, >Elends, >Leid<.'” Dies scheint
darauf hinzuweisen, dass fiir die Griechen, und nur fiir sie, im Gegensatz
zur allgemeinen indoeuropdischen Auffassung, die sowohl von romani-
schen als auch von germanischen Sprachen weitergetragen wurde, >Erfah-
rung« in erster Linie nicht eine erfolgreiche Passage bedeutet, sondern ein
Ereignis, das passiert und das man passiv zu ertragen hat — eine Auffas-
sung vom >Lebens, die mit Nietzsches unmittelbarer Einsicht in den tragi-
schen Charakter griechischer Welterfahrung tibereinstimmt.

Dank des Umstandes, dass der Wortstamm >*per< und seine Ableitun-
gen etymologisch betrachtet eine extrem bestdndige und klare Wortfamilie
darstellen, verbliifft es besonders, dass >paskho« einfach »keine Etymolo-
gie« (Chantraine 1999: 862) hat. Dieses Problem treibt die Gelehrten seit
langem um. Pokorny (1959: 641) schlug die hypothetische Wurzel
>*kwenth<« vor, wobei er ausschlieBlich an das litauische Wort >kenciuc,
>leiden<, sowie das altirische Wort >cess(a)im, mit dhnlicher Bedeutung,
dachte, aber angesichts der geographischen Distanz dieser drei Bevolke-
rungen sowie der betridchtlichen Unéhnlichkeit dieser Worter iiberrascht es
nicht, dass sein Vorschlag kaum akzeptiert wird. Des Weiteren wurde ins
Feld gefiihrt, dass der Begriff, genau wie im Falle anderer &hnlich klin-
gender, doch nicht miteinander verbundener Worter wie >penomaics, >(er)-
nihren<, >pemas, >Ungliick<, >Unheil¢, und »talaiporos<, >leidend<, >be-
kiimmert<, >erbdrmlich«, indoeuropiisch aussieht, so dass die etymologi-
schen Schwierigkeiten um so merkwiirdiger sind und diese Gruppe von
Wortern »obskur« (Chantraine 1999: 862) erscheint.'® Es lasst sich noch
mehr Verwirrung stiften, wenn wir eine Reihe von Wortern aus dem La-
teinischen anfiigen, die auch Ernout/Meillets Klassiker iiber die lateinische
Etymologie als hochst problematisch einstuft, wie >penuss, >(er)néhrenc,
das wahrscheinlich mit dem griechischen >penomai< zusammenhéngt;
>pendo, >hingen und abwégen, tiberlegen, beurteilen<, Quelle des franzo-
sischen >penser< (Ernout/Meillet 1959: 495-496); oder >poena<, das
>Schmerz< und auch >Reue« bedeutet, das vielleicht mit dem griechischen
»poinag, >Entschiddigung fiir ein Verbrechens, in Verbindung steht, und das
eine dhnlich verwickelte Etymologie aufweist (Ernout/Meillet 1959: 518).
Daher erscheint es vielversprechend, sich im Griechischen nach Wortern
umzuschauen, die eine dhnliche Form besitzen, wo man eine mogliche
Sinnverbindung auf einer kompakteren Stufe finden konnte, getreu dem
Turnerschen Gedanken, dass Erfahrung zu allererst eine Passage ist. Eine

17 Zu Verweisen auf griechische Begriffe, wenn nicht anders angezeigt, vgl.
Liddell/Scott (1951).

18 Obskure Worter in unmittelbarem Umfeld sind etwa >pempos, >sendenc,
>fithren<, und >pempsiks<, >Atems, >Luft< (Chantraine 1999: 879f.). Obwohl
diese nicht indoeuropiisch sind, konnten sie im Laufe ihrer linguistischen
Geschichte auf die anderen gestof3en sein.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | ARPAD SZAKOLCZAI

solche Suche zeitigt unmittelbar wichtige Ergebnisse — zugleich lisst sie
jedoch das Paradox nur umso groer werden.

Es gibt ein griechisches Wort, das syntaktisch dem Wort >pathos< sehr
nahe steht, und das >Passage< oder >Pfad< bedeutet: >patos<, sowie das ver-
wandte Wort >pateo<, >marschierens, >nicht einfach gehen«. >Pathos< und
>patos< gelten jedoch als etymologisch unverwandt; und das Durcheinan-
der wird noch gesteigert, da die Etymologie von >patos«< ebenfalls kompli-
ziert ist (Chantraine 1999: 863, 927f.). Man nimmt an, dass das Wort ver-
wandt ist mit >pontoss, ein Begriff, der auf das Meer als (schwierige) Pas-
sage verweist, zu unterscheiden vom allgemeinen Begriff >pelagos<, der
das Meer als flache Oberfldche bezeichnet (was etymologisch mit den eng-
lischen Wortern >planes, >plain< und >plate< verbunden ist). Die Etymolo-
gie von >pontos« stellt kein Problem dar, da der Begriff mit dem Sanskrit-
wort >panthas, >Pfad<, verwandt ist; aber seine Bedeutung wird von derje-
nigen von >patos< unterschieden (Chantraine 1999: 863). Letzeres bedeutet
einen vielbenutzten Weg, wihrend das vedische Original nicht einfach ir-
gendeinen Weg bezeichnete, sondern den >Weg, den man einschlédgt, mit
Hindernissen, ein Hiniibergehen< (Chantraine 1999: 928). Aus Turners
Sicht lassen sich die beiden Bedeutungen von >Pfad< jedoch wieder zu-
sammenbringenlg, um so nicht nur den bestehenden Verdacht einer etymo-
logischen Nihe zwischen >patos< und >pontos< zu erhirten, sondern auch
einen moglichen Zusammenhang zwischen >patos< und >pathos< zu be-
haupten, indem die Leidenserfahrung bei einer Passage mit einem schluss-
endlich ausgetretenen Weg in Verbindung gebracht wird; dies umso mehr,
als in der Geschichte dieser Worter hiufig zwischen >t< und >th< hin- und
hergewechselt wurde (vgl. Sanskrit >pantha< und griechisch >pontos<, oder
das griechische >patos< und das englische >path<).

Rekurs auf Griechisch 2: von >*per< abstammende Wérter

Diese Ansammlung von Wortern zeigt, dass im Altgriechischen praktisch
alle Bedeutungsnuancen existieren, die von den vergleichenden Worterbii-
chern angegeben werden (>peraos, >perasis< und >poros¢, >Uberfahrtc, >Pas-
sage<; »>peira¢, >Priifung<, >Versuch<; >peri<, >herums; >pera¢, >dariiber
hinaus<, >weiter<; >poros, >Schicksal, das man teilt<). Zudem fiihrt sie zu
einer Reihe von hypothetischen Einsichten. Sowohl >peirar< als auch >pe-
ras< haben die Bedeutung >Grenze<; daher driicken die griechischen Ablei-
tungen von >*per< den Spielraum zwischen Grenze und Liminalitit aus,
der von van Gennep und Turner angedacht wurde, und der im lateinischen
Wort >limes«< nicht enthalten ist; dies ist angesichts der wichtigen Rolle,
die der Begriff »apeiron« in der griechischen Philosophie spielt, ein beson-

19 Hier ist anzumerken, dass Victor Turner das Wort >trailblazer< als besonders
erhellend fiir diese Art von >Erfahrungsethnologie« erachtete.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 81

ders wichtiges Ergebnis. Dieselben Begriffe driicken ferner das Konzept
einer »letzten Entscheidung< aus; und abgesehen von >hindurchgehen« be-
deutet >perao< auch >mit einer spitzigen Waffe durchbohren«<. In diesem
Zusammenhang ist erwidhnenswert, dass die Hauptbedeutung von >peiros,
das iiblicherweise mit der Erfahrung einer Passage gleichgesetzt wird,
>durchbohrens, »>sich hindurchziehen< (vor allem beim Kochen eines
Fleischstiickes) ist. Zu einer weiteren Reihe abgeleiteter Worter gehoren
>perasis, >Uberfahrt¢, >poross, >Flussdurchquerung, >Fihre<, und >porth-
meias, >iiber einen Fluss iibersetzenc; >porsuno, >Frau, die ihrem Ehegat-
ten das Bett bereitet<, und >porphuros, >stiirmische Seex, >roter Farbstoffx;
und >Fremdheit< beziehungsweise >Status eines Ausldnders< (>peratess,
>Wanderer<, >Auswanderer<, von >peirasis<, »versuchens, >verfithren<, was
Zu >peiratoss, >Piraterie, fiihrt, von dem das moderne Wort >Pirat< ab-
stammt; vgl. auch >peratikos<, »aus dem Ausland kommends, »auswirtig«).

Zu guter Letzt gibt es eine Reihe von Wortern, die mit dem Wort-
stamm >*per< nichts zu tun haben, die aber — angesichts der extremen Sta-
bilitdt des Wortstammes mit seinen zwei Konsonanten — auf einer weniger
ausdifferenzierten Stufe hierher gehoren konnten: >peroos, »verstiimmelng,
>peris¢, >Hodensacks, >porneias, >Prostituierte<, und >pornos< >Analliebha-
ber«. Die Verbindung konnte sich aus den gewaltsamen Aspekten des
Durchbohrens, Durchquerens und Eindringens ergeben. Man konnte sich
sogar iiber so ein wichtiges Wort wie >pyr«, >Feuer<, Gedanken machen,
das eine sehr stabile Wurzel besitzt™ — konnte es mit >durchschreitenc,
>durchmachens, in Verbindung gebracht werden, im Sinne einer Feuertau-
fe; oder von etwas zum Zwecke einer Priifung in Brand stecken?

Zwischenbetrachtung

Der Rekurs auf griechische Begriffe, die auf >Erfahrung« verweisen, fiihrt
unter dem Blickwinkel der Dilthey-Voegelin-Turnerschen philosophischen
Anthropologie zu einem wichtigen Zwischenresultat. Wir haben es dem-
nach mit zwei unterschiedlichen Wortfamilien zu tun, bei denen Erfahrung
jeweils so etwas wie eine gefihrliche Passage bedeutet. Die eine ist die
>*per<-Familie, die mit ihren unstrittigen etymologischen Verbindungen
auf den erfolgreichen Abschluss einer gefiahrlichen Passage verweist. Die
andere ist eine weitaus zweifelhaftere Ansammlung von Wortern, deren
etymologische Ungewissheit sich vielleicht aber nur daraus ergibt, dass ihr
gemeinsamer Sinn, ein vielbegangener Weg, blo nicht erkannt worden
ist, wobei die Betonung aber weniger auf dem erfolgreichen Abschluss ei-
ner Passage als vielmehr auf dem >Leiden« liegt, dem man bei einer ver-
suchten Passage unterzogen ist.

20 Vgl. Sanskrit >pur< (R. Turner 1989: 472).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | ARPAD SZAKOLCZAI

Eine Riickbesinnung auf Sanskrit sollte hier mehr Klarheit schaffen,
wobei auf das von Ralph Turner zusammengestellte vergleichende Wor-
terbuch der indoiranischen Sprachen zuriickgegriffen wird, dessen Vorbe-
reitung und Herausgabe einen Grofiteil des zwanzigsten Jahrhunderts in
Anspruch nahm (R. Turner 1989: vii).

Rekurs auf Sanskrit

Die Durchsicht nicht nur der Worter mit dem Wortstamm >*per<, sondern
aller Begriffe, die mit Erfahrung verstanden als gefihrliche Passage in Zu-
sammenhang gebracht werden konnen, zeitigt zwei grundlegende Ergeb-
nisse. Erstens, die bisherige Untersuchung wird im Wesentlichen bestitigt:
In den verschiedenen Wortern der indoiranischen Sprachen lassen sich die
gleichen Bedeutungen finden. Es gibt demnach eine Gruppe von Wortern,
die die Erfahrung einer Uberfahrt zum Ausdruck bringen, und die auch
eng mit der Erfahrung des Durchgehens oder Durchbohrens im Sinne von
Durchdringen verbunden sind — der entsprechende Wortstamm ist >»*¥PRg«,
>kreuzen«< (8100 >parac, >hiniiberbringen<; 8945 >prapta¢, >jemand, der et-
was erreicht hat<, 8666 >praduras, >Tiir6ffnung<; 8627 >pratudati<, >schnei-
det durch, >dringt hindurch<; 8940 >pranta<, >Endex, >Spitze<) (R. Turner
1989: 473).>' Sodann gibt es die Vorstellung des >Vornewegseins< bezie-
hungsweise >-gehens< (8281 >purass, »vornes, »vor<; 8540 >prati, »gegens,
entgegens, >»nahe bei¢, >nebenc); und es gibt die Idee des Erreichens, Voll-
endens und Uber-etwas-Hinausgelangens — entsprechend der Wortstimme
>*PR¢, »fiillen<, und »>*PRCx, >verbinden« (7793 >pdra¢, »entfernt<, »ferner<;
8355 »prtae, »gefiillt<) (R. Turner 1989: 473, 475). Zu fehlen scheinen in
den indoiranischen Sprachen jedoch bezeichnenderweise solche Worter,
die in Bezug stehen zu den mit einer Passage verbundenen Schwierigkei-
ten oder Gefahren sowie zur Erfahrung einer Priifung oder eines Tests.
Dies fiihrt zum zweiten Ergebnis. Dieselbe Bedeutungspalette wird
von einer Reihe von Wortern ausgedriickt, die nicht mit den Silben >par«
oder >pr¢, sondern »tars, »tr< oder sogar >thr< beginnen. In dieser Gruppe
finden wir Worter, die die Erfahrung des Uberganges ausdriicken — mit
den Wortstimmen >*TR«, >kreuzen<, und >*TRD«, »>sich teilen< (5911
strtac, »liberquert<; 5911 »trtis, >Uberquerung<; 5875 »turac, >Furt¢; 5927
>trndatix, »teilt sich< oder »>dringt hindurch<; 5976 >torana¢, >Tiir6ffnung<)
(R. Turner 1989: 338f.); vielleicht sogar mit dem Wortstamm >*TRUPx,
>durchstolenc, >verletzen< (5823 >tiras«, >hiniiber<, >dariiber hinaus<) (R.
Turner 1989: 345); und selbst mit der Bedeutung, die in der vorherigen
Gruppe fehlte, dem Gespiir fiir Gefahr und Furcht — entsprechend dem

21 Aus ersichtlichen Griinden wird die komplexe Schreibweise der indoirani-
schen Worter in diesem Beitrag nicht verwendet. Da in Ralph Turners Wor-
terbuch jedem einzelnen Wort eine Nummer entspricht, lassen sie sich leicht
identifizieren.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 83

Wortstamm >*TRASx, »zittern<, >fiirchten< (6005 »trasas, »zitternd<; 6013,
>trasac< »>fiirchten<; 6092 >thars, »zittern<; 6101 >thurs, >zittern<) (R. Turner
1989: 342); angefiigt werden kann auch der Wortstamm >*TRS, >durstig
sein< (5938 »trstac, >hart<, >rau<; 5941 >trsna<, >Durst¢, »Verlangen<) (R.
Turner 1989: 339). In dieser Gruppe fehlt jedoch die Bedeutung >Vorne-
wegsein<. Dies ldsst vermuten, dass aus Sicht des indoiranischen Urerleb-
nisses die Ubernahme der Fithrung beim Uberqueren einer gefihrlichen
Passage mit dem Verspiiren von Furcht nicht vereinbar war.”?

Es gibt einen weiteren wichtigen Wortstamm, der mit den Buchstaben
>tr< beginnt, >*TRI«, was der Zahl drei entspricht (R. Turner 1989: 343).
Dieser Fihrte kann jedoch erst nach der Untersuchung einer weiteren An-
zahl von Wortern nachgegangen werden, die im Zusammenhang mit den
griechischen Begriffen >pathos< und >patos« stehen.

Ahnliche Entwicklungen im Griechischen

Ahnlichkeiten zwischen Wortern mit den Wurzeln und Initialen >pr< und
>tr< beschrianken sich nicht auf Sanskrit, sondern sind auch im Griechi-
schen zu finden. Ganz am Anfang steht hier das Wort >teiro<, das nur in
begrenzten Zeitformen benutzt wird, und das die Auswirkungen von
Schmerz und Sorge auf Korper und Geist ausdriickt; ein Wort, das eine
Verbindung aufweist zu Begriffen wie >toros<, >durchdringends, >trupaoc,
>durchstoBen¢, >toreia¢, >schnitzens, >ausmeiBeln¢, »>tribo¢, >reiben¢, >truoc<
und »>tridzo¢, >Abriebg, >titroskho<, >verwundencs, >verursachencs, >verletzen<
und >traumac, >Wundex<, >Schmerz<. Alle diese Worter sind von einem wei-
teren elementaren proto-indoeuropédischen Wortstamm, »*ter<, abgeleitet.

Der proto-indoeuropiaische Wortstamm >*ter<

Dieser Wortstamm entfaltet sich in drei Zweigen, zudem gibt es ihn in
zwei groBeren Versionen, >*terek< und >*ters<, was zusammengenommen
den Erfahrungssinn von >*per«< recht genau wiedergibt. Da ist zundchst die
Erfahrung des Hindurchgehens, wie lateinisch >trans<, deutsch >durch< und
englisch >through<, von dem die Vorstellung des Erreichens eines Endes
abgleitet wird, wie im griechischen Wort >terma< und im lateinischen Wort
>terminus< sowie in deren modernen Ableitungen (die dritte Bedeutung
von >*ter< in Grandseignes 1948: 217f.). Dies ist eng verbunden mit dem
zweiten Sinn von >*ter<, der Erfahrung des >Reibens«< oder >Beillens<, was

22 Etwas entfernt konnte man sogar noch weitere Wortstimme erwihnen:
>*TARKG(, »(sich) drehen¢, was so gewichtige Worter wie 5714 >tarkas, >Un-
tersuchung<, >Vermutung« (das in verschiedenen indoiranischen Sprachen
auch »Zweifel«, >Schitzung¢, >Gleichgewicht< oder >Waage« bedeuten kann),
und 5717 starkus, >Spindels, hervorbrachte; oder >*TARIJ<, >drohen¢, mit sei-
ner Ableitung 5718 stargas, >schrecklich, >stark< (R. Turner 1989: 325).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | ARPAD SZAKOLCZAI

jedoch auch die Erfahrung von englisch >turning«< beinhaltet, gerade so wie
eine Reihe verwandter Begriffe aus dem Englischen: >torments, >tribula-
tion< und >torture<. Diese Bedeutung kommt dem erweiterten Wortstamm
>*terek< nahe, der von Grandseignes separat aufgelistet wird, der mit der
Sanskritwurzel >*TARKGq, >sich drehens, verkniipft ist (R. Turner 1989:
325), und der jene englischen Worter umfasst, die mit einer Untersuchung
zu tun haben, wie >torchs, >torture<, >torsion< oder >retorting<. Des Weite-
ren liefert uns die erste Bedeutung von >*ter< den zentralen Erfahrungs-
sinn, der mit einer gefihrlichen Passage verbunden ist, die Erfahrung des
Zitterns (>trembling<), und verwandte englische Begriffe wie >terrible< und
>terror< weisen darauf hin, dass man unterwegs beziehungsweise am Ende
einer Passage Erfahrungen ausgesetzt sein konnte, die jenseits augen-
scheinlicher Bedrohungen direkt auf das physische Leben abzielen, die
>Erfahrung des Heiligen«, wie sie laut Victor Turner (1967) kennzeichnend
ist fiir liminale Momente.

Der letzte verwandte Begriff, der zweite erweiterte Wortstamm »>*ters,
fiigt noch einen weiteren Aspekt hinzu, der freilich sehr hilfreich ist, um
die Dinge abzurunden. Er driickt die Erfahrung von Trockenheit aus, ver-
bunden mit Sanskrit 5942 strisyati<, >durstigs, er fithrt zu modernen Begrif-
fen wie englisch >torrid< und »>toast<, und moglicherweise ist er sogar in
dem lateinischen Wort >terra< samt all seiner Ableitungen, die mit trocke-
ner Erde zu tun haben, enthalten (Grandseignes 1948: 218f.).

Sanskrit >Pfad«<

Wihrend die Erfahrung einer Passage durch die Wortstimme >pr< und »>tr<
ausgedriickt wird, steht ein anderes Sanskritwort hinter dem eigentlichen
Namen fiir einen Pfad (der damit zur Benennung mehr Bezug aufweist als
zur Erfahrung), worauf bereits bei der Diskussion der griechischen Begrif-
fe >patos< und >pontos< angespielt wurde. Nun stellt sich die Frage nach
der zugrunde liegenden Erfahrungsbasis.23

Der zentrale Begriff ist 7785 >panthas, >Pfad<, >Weg<, mit einer Reihe
von Ableitungen wie 7786 >panthing, >reisen<, oder 8091 >panthas, >Rei-
sender<, das bisweilen sein >n< verliert wie bei 7743 >pathas, >Pfad<, oder
7745 >pathikas, >Reisender«. In der Nachbarschaft lassen sich keine Begrif-
fe finden, die mit dem griechischen >pathos< (Leiden, Trauer, Verschleie-
rung) verwandt sind, es gibt aber zwei Worter mit einer sehr dhnlichen
phonetischen Struktur, die einer Betrachtung wert erscheinen: 7645 >pan-
ka<, >Schlammyc, >nass<, >wisserig<, und 7655 >panca¢, >fiinf«. Was das
erste betrifft, so dhneln sich >Schlamm«< und >Wasser< nicht nur in dem

23 Noch faszinierender ist der Umstand, dass das hebrdische Wort >pashkas,
von dem sich Begriffe fiir Ostern wie das franzosische >Paques< oder das ita-
lienische >Pasqua« ableiten, >Passage« bedeutet.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 85

>objektiven< Sinne, dass Schlamm quasi Erde vermischt mit Wasser ist,
sondern auch in dem »>Erfahrungs<sinne einer besonders beschwerlichen
Reise: Nur auf trockenem Land fillt es Menschen leicht zu gehen — so dass
die Wahrscheinlichkeit einer Verbindung zwischen strans<, >durch¢, und
sterras, >Erde<, zunimmt. Was das zweite Wort anbelangt, wenn wir es im
Lichte verwandter griechischer Begriffe betrachten, so fillt eine Reihe
dhnlicher Umwandlungen auf, die mit einer starken phonetischen Stabilitit
einhergehen. Das griechische Wort fiir >fiinf< ist >pente<, mit einem >k<->t<-
Austausch, doch bisweilen wird die Wurzel noch weiter verdndert wie bei
>pemptos<, >wir fiinf<, oder >pempakso¢, »an fiinf Fingern abzihlen«. Dies
riickt weitere Begriffe ins Blickfeld: >pathos<, >Leidenserfahrung<, >pon-
tos<, »Seefahrt< und >patos<, >Passage<, >Pfad<, aber auch >penomais, >er-
nihrens, >pema, >Elends, vielleicht sogar >pempo« >sendens, >fithren< — je-
des Wort (mit Ausnahme von >pontos<) ohne gesicherte Etymologie.
Konnten einige dieser Probleme durch die Zahl fiinf gelost werden?

Um eine mogliche Antwort auf diese Frage zu geben, miissen wir uns
auf die Ubertragung beziehungsweise Uberlagerung der >pr< und >tr< Wort-
stimme und Initialen zuriickbesinnen und diese ernst nehmen. Der Wort-
stamm >*per«< hat keine Beziehung zu irgendwelchen Zahlen; doch sein of-
fensichtliches >Aquivalent< >*ter< weist eine auffallende Nihe zur Zahl
drei auf und wird von verschiedenen etymologischen Worterbiichern mit
den Wortstimmen »>*tre<, >*tri< oder >*treu« gleichgesetzt, die dhnliche
syntaktische Umwandlungen zwischen den Anfangsbuchstaben >tr< und
>thr« (vgl. lateinisch >trix, italienisch >tre<, russisch >tre<, franzosisch >troiss,
aber altfriesisch >thre< und englisch >three<) oder einen >t<->d<-Austausch
(vgl. deutsch »>drei<) durchmachen. Verraten uns solche oberfldchlichen
Gemeinsamkeiten tatsédchlich etwas Wichtiges?

Die Erfahrungsbasis der Zahlen drei< und >flinf«

Welche Verbindungen konnten zwischen der Ideenerfahrung einer Passa-
ge, in ihren verschiedenen Ausprigungen, und den Zahlen >drei< und
>fiinf< bestehen? Konnten diese beiden Zahlen den elementaren Modaliti-
ten, in denen eine gefihrliche Passage erfahren werden kann, entsprechen?
Ich denke, die Antwort lautet ja; und das kann nicht einfach nur Gliick o-
der reiner Zufall sein.

Man sollte sich zu Beginn in Erinnerung rufen, dass bei der Auseinan-
dersetzung zwischen Durkheim und van Gennep im Jahre 1913 Zahlen ei-
ne wichtige Rolle spielten. Zentraler Punkt der Kritik, die Letzterer an den
>Elementaren Formenc iibte, war, dass Durkheim, gemif} seiner Ausbil-
dung in neokantianischer Philosophie, das ethnologische Material einem
fremden, statischen, dichotom-dualistischen Rahmen im Zeichen der Zahl

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | ARPAD SZAKOLCZAI

>zwei< unterworfen habe’*, womit er zugleich andeutete, dass es stattdes-
sen als ein Prozess mit Anfang, Hohepunkt und Schluss, also intrinsisch an
die Zahl »drei< gekoppelt, untersucht werden sollte, wie es in seinem eige-
nen zum Klassiker gewordenen Buch ersichtlich wird (van Gennep 1999).

Dieser Punkt wurde von Victor Turner weiterentwickelt, der der Sache
mit der Zahl zwei sogar noch einen Ort zuwies. Er argumentierte, dass sol-
che Dichotomien, die im Denken von Lévi-Strauss, seinem eigenen Erz-
feind, einen prominenten Platz einnahmen, tatsidchlich in liminalen Situa-
tionen vorherrschten, wo die komplexe Struktur der sozialen Ordnung
auBler Kraft gesetzt sei und binidre Gegensitze dominant seien (V. Turner
1969: 106ff.). Auf diese Weise gelang es Turner, die kantisch-neo-
kantianisch dichotomen Denkweisen nicht einfach fiir selbstverstindlich
zu nehmen, oder sie blofl zu kritisieren, sondern sie in einen bestimmten
Kontext zu stellen, ihre Grenzen auszuloten und ihnen ihren richtigen Platz
zuzuweisen. Weit davon entfernt, die Grundlagen allen >rationalen< Den-
kens zu schaffen, brachte Kant in seiner Politik (mit seinen Anliegen von
Reife und Autonomie) genauso wie in seiner Ethik und seiner Er-
kenntnistheorie lediglich die Erfahrung seiner eigenen, zutiefst liminalen
Zeiten zum Ausdruck, ohne dass es ihm je in den Sinn gekommen wire,
dass sein Denken historisch bedingt sein konnte.

Bleibt noch die Rolle der Zahl »fiinf< zu kldren. Aus dem Vorangegan-
genen scheint klar hervorzugehen, dass diese Zahl mehr mit den Widrig-
keiten einer Passage als mit deren letztendlichen Erfolg zu tun hat. In zwei
Situationen ersetzt die >fiinf< die >drei<, immer noch im Rahmen der inne-
ren Logik einer Passage: Sei es, dass die Passage missgliickt und sich die
Notwendigkeit zur Riickkehr ergibt und erneut eine Uberfahrt versucht
werden muss, so dass wir eine Sequenz von fiinf statt drei Schritten haben
(was in Turners fritherer Idee des Rituals als »soziales Drama« schon the-
matisiert wurde); oder sei es, dass man zur Riickfahrt gezwungen ist, was
insbesondere dann der Fall ist, wenn Gezeiten im Spiel sind, so dass wir
wiederum fiinf Elemente haben: die Vorbereitung, die Hinreise, das Errei-
chen des Zieles, die Riickreise und die Wiederkunft. Beide Fille bringen
zusitzliche Schwierigkeiten und Leiden mit sich; und es gibt eine klare
Thematisierung der »>Riickkehr<: eine Kreisbewegung statt einer linearen
Fortbewegung.

24 »Take my word for it, this is bookish ethnography, the sort of thing one gets
when wrongly named German method is applied to Greek and Latin texts«
(van Gennep 1984: 205).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 87

Abrundungen durch Russisch

Die bisherigen Uberlegungen konnen weiter gestiitzt werden durch das
Russische, eine Sprache, die im klassisch vergleichenden indoeuropéi-
schen Gefiige nicht sonderlich vertreten ist.” Eine Reihe von zusammen-
hingenden russischen Wortern wiederholen weniger das Argument, als
dass sie sich wie ein weiteres Netz um dieselben bis hierher erforschten
Affinitdten spannen. Das eine Set gruppiert sich um die Worter >ispytaniex,
>Untersuchung<, >Probe<, >Priifung¢, >opyt¢, >Erfahrung<, und >pytatj<,
>Vernehmung mit Folter«. Ist hier die semantische Verwandtschaft zu
westeuropédischen Wortern auch kaum ersichtlich, so kann doch eine Ver-
bindung zu Sanskrit >pitati< hergestellt werden (Vasmer 1953: 379).26 In
Analogie zur griechischen >pathos-patos-penta< Reihe lassen sich die rus-
sischen Begriffe zu Wortern in Verbindung bringen wie >putj<, >Pfads,
>Weg« (verbunden mit Sanskrit >panthac), >vspjatj<, >riickwirts gerichtets,
>pjatitj<, »>sich zuriick bewegen< (mit der russischen Wurzel >pnug,
>(an)spannen¢, >bewegen¢, die mit den griechischen Wortern >penomaic,
>erndhren<, und >ponos<, >harte Arbeit¢, >Miihsal<, verbunden ist, vgl.
Vasmer 1953), >pjatitjcja¢, >riickwirts gehen<, sowie zu der Zahl »>fiinf<
selbst (>pjatj<). Das andere Set gruppiert sich um das russische Wort fiir
Erfahrung im Sinne von Leiden und Leidenschaft, und damit um das ge-
naue Aquivalent des griechischen >pathos<, namlich >stradatj<, was Begrif-
fe umfasst wie >strada<, >schwere Arbeit<, >Plackereix, >strah<, >Furcht,
>Schreckens, >strastj<, >Leidenschaft<, >strahovanie<, >Sicherheit<, >Versi-
cherung<, und >strashnos, >schrecklich¢, >scheuBlich<, moglicherweise auch
Begriffe wie »>strana¢, >Lands, >strannos, >fremds, und >stranniks, >Reisen-
der<, >Wanderer<. Das erste Set stellt etymologisch ein Ritsel dar, da es
sich auf Sanskrit >stradati<, »>leiden< (Vasmer 1953), griechisch »>strenos,
>raug, >spitz¢, und lateinisch >strenuuss, >aktive, >tatkriftig< (vgl. im Engli-
schen sstrenuous<), zuriickfithren lisst”, die Bedeutung des lateinischen
Wortes »>sterna¢, auf das diese Worter zuriickgehen, jedoch eine ziemlich
andere ist, ndmlich >gutes Omen<. Das zweite Set von Wortern besitzt eine
etwas einfachere Etymologie, da sie Verbindungen aufweist zu Sanskrit
»strnoti<, »verschiittens, >verstreuen< (Vasmer 1953), griechisch >sternonc,
>Kiste«, und >stornemi¢, >das Bett machen, dann ausbreiten und bestreuenc,

25 Vgl. Vasmer (1953-58), Ryan/Norman (1995), Wade (1996) und Whee-
ler/Unbegaun/Falla (2000). Ein Vergleich mit dem Ungarischen, einer nicht-
indoeuropdischen Sprache, ist ebenfalls erhellend, dies wiirde jedoch den
Rahmen dieses Beitrages sprengen.

26 Vgl. den indoeuropidischen Wortstamm »>*PIS«, >schnitzen< (R. Turner 1989:
464) sowie die indoeuropdischen Worter 8218 »>pista, >zerstoBen¢, >gemah-
len, und 8165 »>pittayati<, >stampft auf eine feste Masse<; Worter, die sich ih-
rerseits nicht leicht verbinden lassen.

27 Zu Verweisen auf lateinische Begriffe, wenn nicht anders angezeigt, vgl.
Marchant/Charles (1948).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | ARPAD SZAKOLCZAI

sowie lateinisch >sterno<, >Ausdehnungs, >auf dem Boden liegen<, von dem
sich, iiber >strata<, eine Reihe von Wortern ableitet, die sowohl den Sinn
von >Schicht< als auch von >Weg« ausdriicken (vgl. >Strale< oder italie-
nisch »strada<). Wihrend aus Sicht der konventionellen Etymologie das
russische »>stradatj<, >leiden<, und das italienische »>stradas, »>Strafe«, allen-
falls eine Pseudodhnlichkeit aufweisen, kann man sich fragen, ob die bei-
den elementaren Bedeutungen von >Erfahrungs, >unterwegs sein< und >an
etwas leiden, das einem zustoBt<, nicht auch hinter diesem Zufall stecken
konnten.

Urteilserfahrungen: zur Etymologie der
Erfahrung 2 (proto-indoeuropéisch >*ker«)

Der Wortstamm »>*ker«< ist nicht blof} statistisch betrachtet der wichtigste
indoeuropdische Wortstamm. Dies hat auch etwas mit Erfahrung zu tun.
Um diesen Punkt zu sehen, und seine Bedeutung zu erkennen, miissen wir
uns einem anderen entscheidenden Theoretiker des Sozialen des letzten
Jahrhunderts zuwenden, der zur selben Generation wie Victor Turner
(1920—218983) und Mario Alinei (¥*1926) gehort: Reinhart Koselleck (1923-
20006).

Kosellecks »Kritik und Krise«

Die zentrale These von Kosellecks >Kritik und Krise<, seiner Habilitations-
schrift, ist, dass die zwei titelgebenden Worter, die heute so unterschiedli-
che Bedeutungen haben, bis zum achtzehnten Jahrhundert eigentlich nicht
unterschieden wurden. Zedlers Universal-Lexicon aus dem Jahre 1733
fithrt »>Crisis< und »>Critic< noch in einer gemeinsamen Bedeutung an. Ab-
gesehen von der Bedeutungstrennung geschah zugleich noch etwas: >Kri-
sis< als Entscheidung und Beurteilung verlor an Gewicht und wurde von
bloBer »>Kritik< ersetzt, laut Koselleck »eine der Wurzeln der Hypokrisie,
[...] zu der die Kritik im 18. Jh. entartete« (Koselleck 1992: 198f.). Dies
findet in Art und Charakter ihre Parallele in dem Bruch zwischen >Erfah-
rung< und >Experiment< — eine Entwicklung, deren Bedeutsamkeit kaum
zu iiberschitzen ist angesichts der Tatsache, dass diese vier Worter die vier
wichtigsten Worter des Denkens in der Moderne darstellen: >Experiment<
als der zentrale Begriff der modernen Wissenschaft und ihrer >wissen-
schaftlichen Methode<, >Erfahrung< als der substantielle Begriff der mo-

28 Zu dieser »Zweiten Weltkriegs<-Generation gehoren unter anderem so zent-
rale Figuren wie Pierre Hadot (*1921), Mary Douglas (*1921), Erving
Goffman (*1922), René Girard (¥*1923), Shmuel Eisenstadt (*1923), Ales-
sandro Pizzorno (*1924), Zygmunt Bauman (*1925) oder Michel Foucault
(*1926).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 89

dernen Philosophie seit Descartes, >Kritik< als der zentrale methodologi-
sche Begriff der modernen Philosophie seit Kant und >Krise« als der zent-
rale Begriff der modernen, diagnostischen Sozialwissenschaften — ein
Wort, das heutzutage iiber alle Maflen Verwendung findet, das aber tat-
sédchlich als ein entscheidendes Symptom zeitgendssischen Lebens gelten
kann, und das die Diagnose einer »permanenten Liminalitit« (Szakolczai
2000: 215ft.) stiitzt.

Koselleck argumentierte, dass sowohl >Kritik< als auch >Krise< von
dem griechischen Verb >krinein< abstammen, was >teilen< bedeutet, und
zwar in dreierlei Hinsicht: in einem politisch-militidrischen Sinne das Tref-
fen einer Entscheidung tiber Kampf oder Streit; in einem juristischen Sin-
ne das Fillen eines Urteils; und schlieBlich in einem medizinischen Sinne
das Stellen einer Diagnose und das Befinden tiber die weitere Behandlung.
SchlieBlich kam im Neuen Testament eine vierte — dhnlich entscheidende
— Bedeutung hinzu: im »Jiingsten Gericht<, wo sich eine >kritische< Beur-
teilung mit apokalyptischen Erwartungen verbindet. Hinter dem Wort >kri-
neing, das so wichtig ist fiir die Philosophie Platons, der sich weit mehr als
Kant der unabwendbaren Fallstricke bewusst war, die sich aus der geisti-
gen Titigkeit verbaler Trennung ergaben, die im Mittelpunkt der sprachli-
chen Tricks der Sophisten standzg, steht das Verb skeiro«, »schneidenc.
Dies fiihrt uns direkt zum zweiten zentralen Wortstamm >*ker.

Die Bedeutungen des proto-indoeuropaischen
Wortstammes >*ker:«

Der Wortstamm »>*ker< besitzt drei Hauptbedeutungen, die eine beinahe
endlose Anzahl von Wortern in allen indoeuropiischen Sprachen hervor-
bringen. Die erste entspricht der Erfahrung des >Sich Biegens< (englisch
>curving<). Abgesehen von >sich biegen« selbst, finden sich unter den ver-
wandten Wortern das lateinische >corona<, >Krone< (als ein kreisrunder
Gegenstand), >Kreis< mit seinen verschiedenen Ableitungen wie >Zirkus<
und dem englischen Wort >circuit<, aber auch Verben wie das franzosische
>chercher< und das italienische >cercares, >suchen«. Die zweite Bedeutung
von >*ker« ist >Kopf« beziehungsweise >Gehirn¢, wie etwa bei dem Sansk-
ritwort 2784 >karankas, >Schidel«, >Kopf<, im Griechischen >karac, >Kopfx,
und >kraniong, >Schidel<, gerade so wie im lateinischen Wort >cerebrox,
>Gehirn¢, das sich im franzosischen >cerveau< oder im italienischen >cer-
vello« fortsetzt. Derselbe Wortstamm liefert die verschiedenen Worter fiir
»Horn« (vgl. griechisch >keras, lateinisch >cornus, franzosisch >cornex, und
auch »cerf<, >Hirsch¢, >Reh¢, sowie englisch >horn<). Der dritte Zweig
brachte die bei weitem grofite Bandbreite an Bedeutungen hervor. Er um-
fasst die Erfahrung des >Schneidens<, das in den Sanskritwortern 3432

29 Vgl. insbesondere Platons >Sophistes< und >Politikos«.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | ARPAD SZAKOLCZAI

>krntati<, >schneidet<, 2858 >kartari<, >Schere<, >Messer<, und 3425 >krtix,
>Messers, im Griechischen >keiro¢, »schneiden<, und >kormoss, >ein abge-
schnittenes Stiick<, oder im Lateinischen >curtare<, >schneiden<, enthalten
ist. Es gibt unglaublich viele Ableitungen: im direktesten Sinne das fran-
zosische Wort >courts, >kurz<, von dem sich seinerseits die deutschen Wor-
ter »scheren< und >Schere< sowie eine ganze Reihe englischer Worter wie
>short¢, >shears, »share«, >shore«, >score< oder >shirt< ableiten. Von den ver-
schiedenen Erweiterungen seien hier nur einige erwihnt: deutsch >Kork«<
und »diskret<, englisch >harvest, >certainty< und >discerns, das lateinische
>caro< und das italienische >carne<, lateinisch >corium«< und franzdsisch
>cuirs, lateinisch »scribere< und franzosisch >écrire<. Zu guter Letzt gibt es
das lateinische >scrutor<, >untersuchenc, ergriinden<, was zu verschiedenen
Begriffen fiihrt, die im Umfeld einer >genauen Untersuchung< (englisch
>scrutiny«<) zu finden sind, sowie das lateinische >scrupuss, >spitzer Steing,
auch >Angst<, >Besorgnis<, was auf die verschiedenen mit >Skrupel< ver-
bundenen Begriffe verweist.

Mit diesen Wortern und ihren offenkundigen semantischen Verbin-
dungen zu Forschung und Untersuchung, und damit zu Test und Priifung,
scheint sich der Kreis zu schliefen, indem wir von dem einen proto-
indoeuropdischen Wortstamm, >*ker<, zuriick zum anderen, >*per<, gelan-
gen. Bevor wir jedoch diesen Gedanken weiterverfolgen konnen, miissen
wir noch unsere Entdeckungen beziiglich des Wortstammes >*ker< zu-
sammenfassen. Die beiden zentralen erfahrungsgesittigten Vorstellungen,
die hinter dem Wortstamm »>sich biegen< und >schneiden< stehen, lassen
sich scheinbar schwer zusammenbringen angesichts der Tatsache, dass ein
Schnitt, zumal mit einem Messer, eher eine gerade als eine krumme Linie
hervorbringt, entlang der ein Gegenstand gekiirzt oder in zwei oder mehr
Teile geschnitten wird. Doch die Verbindung zwischen beiden Vorstellun-
gen ist besonders stark, was sich nicht nur anhand der identischen Sansk-
ritwurzel >*KRTx« fiir >schneiden< und »sich schnell drehens, >spinnen< (R.
Turner 1989: 177)30, sondern auch anhand einer Reihe weiterer identischer
Worter zeigt (2854 >kartati<, >schneidet< und 2855 >kartati<, »dreht sichs;
3432 s>krntati<, >schneidet<, und 3433 >krntati<, >dreht sich<; oder 3434
»krntanas, >abschneiden< und 3435 >krntanac, »sich drehen).” Mit Hilfe
zweier miteinander in Beziehung stehender Dinge, Komplexitit und Irre-
versibilitét, ldsst sich das Rétsel 16sen, und die beiden Vorstellungen kon-
nen doch zusammengebracht werden. Eine Biegung ist immer ein Zeichen
von Komplexitit, zumal im Sinne einer Kurve, und die Erfahrung des Rei-
sens als Passage ist, wie wir gesehen haben, fiir alle indoeuropdischen
Sprachen eine sehr elementare. Kurven sind gefahrlich, da wir nicht dahin-

30 Ralph Turner unterscheidet hiervon die Sanskritwurzel >*KRUNC:, »>sich
biegen« (R. Turner 1989: 186).

31 Vereinzelte Unterschiede sind einem ausgelassenen Akzent oder einem tie-
fer- oder hohergestellten Zeichen geschuldet.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 91

ter blicken konnen; oder weil wir sie nehmen miissen, egal ob wir rennen
oder auf einem Pferd reiten. Eine dhnliche Komplexitit wird durch das
Bediirfnis hervorgerufen, einen Gegenstand in Stiicke zu schneiden, da ein
solcher Schnitt nicht mehr riickgidngig gemacht werden kann: So wie der
entscheidende Schnitt gemacht wurde, so bleibt es. Und die dritte Haupt-
bedeutung bestitigt vollends die Hypothese iiber die Komplexitit, da Ent-
scheidungen im Kopf beziehungsweise im Gehirn selbst, also im Zentrum,
getroffen werden.

>Erfahrung< als gefihrliche Passage und das Fillen eines Urteils als
unwiderrufliche Handlung, die auf der Kippe steht, hiangen eng miteinan-
der zusammen, wie es die peinlich genaue Untersuchung (englisch >scru-
pulous scrutiny<), die mit einer solchen Entscheidung zusammenhingt,
beweist. In strikter Analogie zu dem Wortstamm »>*per< konnte es jedoch
moglich sein, den Sinn dieses Wortstammes auszuweiten, ja sogar eine
weitere wichtige Zahl mit einzubeziehen.

Der Wortstamm >*per« ist mit Wortern, die eine Wurzel wie >pent< ha-
ben, wesensverwandt; dasselbe scheint fiir den Wortstamm >*ker< sowie
dessen mogliche Verbindungen zu Wortern, die eine Wurzel wie >kent<
haben, zu gelten. Grandseignes nimmt einen Wortstamm »>*kent-eo«< an,
>durchstechens, »aufstachelns, >anspornen<, mit zwei weiteren griechischen
Wéortern, die hierher gehoren: zum einen >kentrons, >spitzige Nadels,
>Zentrum< (wie in >kentrikos<, >zu einer Himmelsrichtung gehdren<), im
Lateinischen aufgegriffen als >centrums<; zum anderen >kontos<, >Pfahls,
>Pike<, >Kriicke«, >Stachelstock<, oder auch >kurz< (Grandseignes 1948:
85). Die etymologischen Schwierigkeiten werden von Chantraine (1999:
515) bestitigt. Der erste Begriff besitzt offensichtliche und wichtige Affi-
nititen zu der Bedeutung von >*ker< als Kopf oder Gehirn, da >kentron«
das Wort »Zentrumc< hervorbringt, das in allen indoeuropdischen Sprachen
auftaucht; wihrend der zweite Begriff, abgesehen von der inhaltlichen Re-
levanz, in der Form >pontos< gleichkommt, dem moglichen etymologi-
schen Verbindungsglied zwischen Sanskrit >pantha< und griechisch >pa-
tos<. Dieser Zusammenhang zwischen Zentralitdt und Komplexitit wird
noch zusidtzlich durch die mogliche Verbindung zu dem proto-indo-
europdischen Wortstamm >*kent< betont, der fiir die Zahl hundert steht.
Auf der einen Seite ist dies die Zahl fiir Komplexitit, mit ihrer Bedeutung
von »>sehr viele< in mehreren Sprachen, viel mehr als zehn, was man noch
mit den Fingern abzihlen kann. Auf der anderen Seite ist es mit Hilfe die-
ser Zahl leicht, in einer Zeichnung ein Zentrum darzustellen: Alles, was
wir machen miissen, ist, unsere zehn Finger einer Linie entlang zu legen,
dann zwei parallele Linien im rechten Winkel zu den beiden Endpunkten
zu zeichnen, so dass wir ein Quadrat erhalten, und schlie8lich den Mittel-
punkt durch zwei Diagonalen zu markieren.

Die vorangehenden Uberlegungen sind von héchst hypothetischer Art
und leiten sich von dem Vorschlag ab, von einer Cartesianisch-Kantischen

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | ARPAD SZAKOLCZAI

zu einer Dilthey-Voegelin-Turner’schen Erkenntnistheorie zu wechseln,
wo Worter nicht den Vorstellungen gleichen, die die Gegenstinde reflektie-
ren, sondern vielmehr >Erfahrungen< ausdriicken und buchstiblich re-
préasentieren (durch Performanz in die Gegenwart bringen). Statt eine de-
taillierte und spezifische Untersuchung anzustellen, was eher die Aufgabe
von Experten sein sollte, wurde versuchsweise darauf hingewiesen, dass
aus der Perspektive von >Erfahrung< verstanden als gefihrliche Passage,
die alle moglichen mentalen und geistigen Anstrengungen und Prozesse
involviert und impliziert, ein paar der fritheren Schwierigkeiten auf einmal
gelost werden konnten. Es werden Verbindungen sichtbar, die zuvor ver-
borgen blieben oder als irrelevant oder unverstindlich eingestuft wurden.

Es gibt jedoch einen weiteren Aspekt, der uns direkt zu einer der zent-
ralen Aufgaben der Soziologie zuriickfiihrt, der Diagnose der Bedingungen
der Moderne. Dies betrifft grundlegende und parallel verlaufende semanti-
sche Sinnverschiebungen bei Wortern, die von »>*per< und > *ker< abgeleitet
sind. An dieser Stelle miissen wir erneut die Arbeit von Reinhart Kosel-
leck aufnehmen und fortentwickeln.

Der Bedeutungswandel der von >*ker< und >*per«
abstammenden Wérter in der modernen Welt

Urspriinglich bedeutete >Erfahrung< eine brandgefihrliche Passage, die
man bewiéltigen musste, die eng verbunden war mit Furcht, Bedrohung, oft
auch mit Leid, die auf alle Fille den Charakter eines >Ereignisses< hatte.
Eine kritische Entscheidung beinhaltete dagegen eine vielschichtige Beur-
teilung, die aktiv gemacht werden musste, die zwar Schwierigkeiten und
Risiken bei der Entschlussfassung und der genauen Ausfithrung mit sich
brachte, die aber ihrem Wesen nach trotzdem etwas war, das man aktiv
und bewusst tun musste und fiir dessen Ergebnis man die volle Verantwor-
tung zu tragen hatte. Nun, mit dem Aufstieg der modernen Welt, verkehr-
ten sich diese Bedeutungen auf eine kaum zu iiberschétzende Art und Wei-
se in ihr Gegenteil. Der erste Wandel fand im frithen siebzehnten Jahrhun-
dert statt, mit dem Ende der Renaissance. Der zweite dagegen im acht-
zehnten Jahrhundert, mit Beginn der Aufkldarung. Wie Koselleck detailliert
iiber den zweiten Wandel ausfiihrt, nahm das Wort >Kritik< mit den fran-
zosischen >Philosophes< den Sinn einer Handlung ohne unmittelbare Ver-
antwortlichkeit an, eine Art laufender sozialer Kommentar iiber die Zeiten,
der von den >Literati< — modernen Sophisten — zum Besten gegeben wurde,
und dem die Mittel, oft auch die Absicht, fehlte, auf tatsichliche Auswir-
kung aus zu sein; eine Position, die schlieBlich Gestalt annahm in der de-
sastrosen Idee: »Lasst uns zunichst einmal die bestehende Welt nieder-
reiflen, iiber die Zukunft konnen wir uns danach noch sorgen«. Zugleich
wurde aus >Krise<, die von aktiver Beurteilung unterschieden wurde, eine

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 93

Erfahrung, die man als Zeuge historischer Ereignisse einfach passiv durch-
litt.

Die ganze Tragweite dieses Bedeutungswandels wird ersichtlich, wenn
wir ihn zusammen mit der parallel verlaufenden Verschiebung aufgrund
des Bruchs zwischen >Erfahrung< und >Experiment< betrachten. >Erfah-
rung« stellte nicht linger eine Herausforderung dar, der sich ein Mensch
(oder eine ganze Gemeinschaft) stellen musste, ein Problem, das zu 16sen
war, dessen Erfolg immer von Kriften abhing, die bis zu einem gewissen
Grad aufBlerhalb der Kontrolle des Individuums lagen, und die daher den
Charakter eines >Ereignisses< hatten — eines Ereignisses, das dariiberhinaus
sowohl das Individuum als auch die Gemeinschaft konstituierte und form-
te, wobei deren gesamte Identitit aufs Spiel gesetzt wurde; sie wurde nun
vielmehr mit Sinneswahrnehmung in Zusammenhang gebracht, vor allem
mit der Erfahrung von Lust, der das individuelle Subjekt, von dem ange-
nommen wurde, dass es bereits vor der Erfahrung existierte und durch die-
se iiberhaupt nicht verdndert werden wiirde, aktiv nachjagt. Mit der Mo-
derne kam das Subjekt daher vor die >Erfahrung«, es wurde aktives Subjekt
einer Erfahrung genauso wie eines (wissenschaftlichen) Experimentes —
eine Perspektive, aus der heraus sich »schlechte< Leidenserfahrungen als
schlicht zu vermeidende Sinneswahrnehmungen darstellten. Mit dem Auf-
stieg des Utilitarismus wurden Lust und Schmerz als Empfindungen radi-
kal abgetrennt, und ein voll rationales und bewusstes Subjekt hatte sie zu
kontrollieren, zu wihlen oder zu vermeiden.

Im abschlieBenden Teil dieses Beitrages wird eine kurze Einschitzung
dieser Entwicklung gegeben, die radikaler nicht hétte sein konnen, da sie
die moderne Erfahrung des Lebens in Kontrast zu allen anderen, vorherge-
henden Erfahrungsweisen setzte. Zuvor jedoch, und bevor diese Punkte
noch verstiarkt werden, wird ein kurzer Abriss iiber die parallel dazu ver-
laufende Entwicklung eines eng verwandten und fiir die Soziologie dhnlich
zentralen Begriffes, der viel mit instrumenteller Vernunft zu tun hat, gege-
ben: >Akt« beziehungsweise >Aktionx.

»Akt< und > Aktion«:
Etymologie und Begriffsgeschichte

Die Etymologie dieser Worter ist unkompliziert. Sie wird auf den proto-
indoeuropdischen Wortstamm >*ag«, >treiben, >in Bewegung setzens, >be-
wegens, »fithren«, >heraus-< oder >hervorziehen«, zuriickgefiihrt, der in der
Sanskritwurzel >*AJ¢, >treibens, mit 1090 »ajati¢, >treibt gegen< (R. Turner
1989: 8), beziehungsweise in dem griechischen und lateinischen Wort
»ago« praktisch ohne jede syntaktische oder semantische Verinderung ent-
halten ist. Man ist hier verleitet, diese Bedeutung von >fithren< mit dem
Wortstamm >*per¢, snach vorne gehen und die Passage nehmens, in Ver-

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | ARPAD SZAKOLCZAI

bindung zu bringen: Man sollte dabei aber zur Kenntnis nehmen, dass die
urspriingliche Bedeutung des Begriffes eng mit der Aktivitdt des Schathii-
tens verkniipft ist, mit dem buchstiblichen Vor-sich-Hertreiben, und kei-
nesfalls mit der Fithrung von Menschen, denen man den Weg weist, wofiir
zum Beispiel im Lateinischen der Begriff >duceres, »fithren, benutzt wird.
Und doch, was den Zusammenhang wiederum plausibler macht, haben ab-
geleitete Worter sowohl in Sanskrit (vgl. >agmas<) wie im Griechischen
(vgl. »ogmos<) die Bedeutung von >Wegg, >Strafe<, >Pfad«.

Im Lateinischen machte das Wort eine Reihe wichtiger Modifikationen
durch, und auf diese Weise nahm es Bedeutungen an, die es in Sanskrit
oder im Griechischen nicht gehabt hatte. Auf der einen Seite verwies das
Verb nun auf die Kraft oder den Geist, der die Dinge tatsidchlich in Bewe-
gung setzt. Auf der anderen Seite gewann es auch die genau entgegenge-
setzte Bedeutung einer nachahmenden Theaterauffithrung, wie beim engli-
schen Wort »actor<.”> Noch als Teil desselben Prozesses entwickelte sich
ein neues Wort, >actiones¢, als ob der Begriff »actus< verdoppelt worden
ware.

Die Bedeutungsverschiebungen der englischen Worter »act< (als Verb
und als Substantiv) und »action< scheinen eine dhnliche Geschichte zu er-
zihlen —ganz als ob sie die Entwicklungen im Lateinischen fortgefiihrt hat-
ten. Laut dem >Oxford English Dictionary< wurde das Wort »act< zuerst als
Substantiv benutzt, dann erst als Verb. Die urspriinglichen, nunmehr iiber-
holten Bedeutungen beider Begriffe standen nicht einfach in Beziehung zu
der Tatsache des Tuns, Erreichens oder Ausfiihrens, sondern — dem proto-
indoeuropiischen >*ag< nahekommend — zu der Erfahrung, dass etwas in
Bewegung gesetzt wird; im Besonderen zu dem aktiven Kraftprinzip, das
die Bewegung eigentlich antreibt. Es ist keineswegs zufillig, dass prak-
tisch alle Beispiele, die im >Oxford English Dictionary« fiir solche archai-
schen Verwendungen aufgelistet werden, aus der Theologie oder Religion
kommen, wo sie auf die Seele, den Geist, auf Gott oder gottliche Gnade
verweisen. Auf der anderen Seite, je mehr wir uns der Moderne néhern,
desto mehr gewinnt das Wort »act< ausschlieBlich den Sinn einer Darstel-
lung auf den Gebieten des Theaters und des Rechts, und ist somit nicht
mehr verbunden mit etwas Tun oder Erreichen, was nun ausschlieBlich mit
dem Begriff »action« verkniipft wird — bei dem jedoch ebenfalls etwas von
Recht und Theater mitschwingt. Das Resultat des Veraltens des urspriing-
lich landwirtschaftlich-bduerlichen Sinnes ist, dank seiner engen, andau-
ernden Verflechtung mit dem theologischen Sinn, dass jetzt die Bedeutun-
gen von »act< und »action< mit stark performativem, rechtlichem oder thea-
termidBigem Bezug als etwas angesehen wurden, das fiir das Prinzip der
Aktivitit steht, was schlieBlich in der soziologischen Handlungstheorie als

32 Im Griechischen wurde fiir den Schauspieler ein hiervon verschiedener Beg-
riff verwendet (>hypocrites«).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 95

das Prinzip menschlicher Autonomie und Titigkeit theoretisiert wurde,
wobei der Nachahmungsaspekt eines »acts< unberiicksichtigt blieb.

Die Untersuchung von »act< und »actionc« fiihrt also zum selben Ergeb-
nis wie die obige Untersuchung von >Erfahrung« eine radikale Verinde-
rung und Umkehrung des Sinnes mit dem Aufstieg der modernen Welt.
Wihrend »>action< mit dem Wortstamm >*ag<, genauso wie >experience<
mit dem Wortstamm >*per<, zuvor fiir einen komplexen, strukturierten
Prozess stand, bei dem einige vorangingen und eine schwierige und ge-
fahrliche Aufgabe meisterten, indem sie den Weg wiesen, und andere ih-
nen darin mehr oder weniger erfolgreich nachfolgten (sie nachahmten),
hiufig dem Leiden unterworfen, wurden >Fiihrung< und >Nachfolge« in der
modernen Welt voneinander getrennt, so dass Letztere zu einem bloBen
>Nachiffen« geworden ist, und dann war es genau dieser mimetische Akt,
der, mit dem Aufstieg des modernen Subjekts und seinem Anspruch auf
Autonomie, zum Prinzip von >Handlungsfihigkeit< und >Handlung« wurde,
wobei alle alternativen Modelle, denen man folgen konnte, arrogant igno-
riert wurden. Modernes Denken und Philosophieren, von Bacons >Experi-
ment< und Cartesianischer >Erfahrung« tiber die Kantische »>Kritik< bis hin
zu Parsons’ >Handlungstheoriex, spiegeln diese Phinomene einfach wider,
wenn sie nicht sogar ihr aktiver Urheber sind. Sie versagen sdmtlich darin,
ihre Besonderheit herauszuarbeiten und zu untersuchen. Dieses Papier hegt
die Hoffnung, einen Beitrag zu dieser Aufgabe geleistet zu haben.

Schlussfolgerung

Worter wie >Erfahrung< und >Experiments, >Kritik< und >Krise<, »Akt< und
»Aktion, vor allem in direktem Zusammenhang mit Begriffen wie >Unter-
suchungs, >Priifung«, >Wabhrheit<, >Rationalitdt< und >Wahlfreiheit<, geho-
ren nicht nur zu den wichtigsten Konzepten der Moderne in Wissenschaft,
Philosophie, Kunst, Recht und Soziologie, sie definieren geradezu die >E-
pisteme< der modernen Welt, in der wir leben. Die Tragweite der radikalen
Sinnverschiebungen, die sie in den letzten Jahrhunderten durchgemacht
haben, kann daher kaum tiberschétzt werden; und eine Untersuchung sol-
cher Verschiebungen schenkt uns unvergleichliche Einsichten in die Ver-
dnderungen, die iiber diesen Zeitraum hinweg auf der elementarsten anth-
ropologischen Ebene stattgefunden haben, und sie bestimmt zugleich de-
ren problematischen Charakter.

Zwei dieser Verdnderungen, im Herzen der Sozio- und Psychogenese
der Moderne, in dem Sinne, dass sie sowohl ihre Symptome als auch ihre
Urheber sind, sind das Verschwinden von Ereignissen und das eng damit
zusammenhingende Um-sich-Greifen des >Lustprinzips<. Bis zum moder-
nen Zeitalter war das Leben der Menschen und Gemeinschaften beherrscht
von >Ereignissen<: Dinge, die einfach geschahen, zur Freude oder — ofter —

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | ARPAD SZAKOLCZAI

zum Leidwesen, die iiberraschend und unerwartet waren, und die nach ei-
ner schnellen und passenden Antwort verlangten. Solche Ereignisse reich-
ten von Kriegen und Naturkatastrophen iiber unerwartete Ankiinfte und
Abreisen (wie Geburt und Tod) bis hin zu Freundschaft, Liebe und Betrug,
und sehr oft schufen sie ein dringendes Bewusstsein fiir die Gegenwart
des Ubernatiirlichen, oder bloBen Gliicks (Schicksals, der Vorsehung, von
>Fortuna<). Die moderne Welt versucht, vor allem durch die moderne Wis-
senschaft, das AusmaB des >Ereignisses< zu begrenzen, im Namen mensch-
licher Gliickseligkeit. In ihrem AuBersten, der extremsten Variante der
mechanischen Welt als Ort der Rationalitit, streitet sie sogar ab, dass >Er-
eignisse« iiberhaupt geschehen konnen: Alles wird von Gesetzen durch-
waltet — eine Ansicht, die genauso extrem ist wie die puritanische Vorstel-
lung, nach der alles gemif3 dem unerforschlichen Ratschluss eines verbor-
genen Gottes geschieht, als sein direkter Ausfluss.

Die Erfahrung, in einer Welt zu leben, die génzlich von mechanischen
GesetzmifBigkeiten bestimmt ist, ist extrem bedriickend, und so >musste<
dies durch eine Zwillingshypothese erginzt werden, die genauso absurd
ist, die aber eine dhnlich unerschiitterliche Grundlage moderner Welterfah-
rung darstellt: das Lustprinzip. GemiB dieser Vorstellung sind Menschen
ganz einfach Lustmaximierer — was eigentlich bedeutet, dass die einzige
Haltung, die >Hominoiden< (Lebewesen mit Vernunftbegabung) in einer
dufleren Welt eiserner Gesetze verbleibt, die Maximierung der Anzahl
lustvoller Wahrnehmungen ist, die innerlich herbeigefiihrt werden konnen.
Dadurch werden, wie durch einen tollen Zaubertrick, die bedriickenden
und entfremdenden Eigenschaften der modernen Welt in eine nie da gewe-
sene Gelegenheit zur Lustmaximierung umgewandelt — ein Prinzip, von
dem angenommen wird, dass es im Herzen der menschlichen Natur liege,
in der unaufgeklidrten Vergangenheit aber von allen moglichen Institutio-
nen, Regulierungen und Werten unterdriickt worden sei. Diese Vorstellung
liegt Benthams >radikaler< Philosophie zugrunde; und es ist das grofle
Verdienst Durkheims, trotz all seiner offenkundigen Schwichen, dass er
die Zuriickweisung des Utilitarismus, in all seinen Formen, ins Zentrum
der Soziologie riickte. Indem Voegelin, Turner und Koselleck darauf be-
harrten, den Dingen auf den Grund zu gehen und den tieferliegenden Sinn
von >Erfahrung< und >Krise< ans Licht zu bringen, legten sie den Grund-
stein fiir ein besseres Verstidndnis der Entstehung der modernen Welt mit
seiner hochst eigentiimlichen Rationalitit, die von Weber als das seinem
Leber;gwerk zugrunde liegende Problem erwéhlt wurde (Weber 1988: 1,
11£).

33 Sein Ziel war es bekanntlich, »die besondere Eigenart des okzidentalen und,
innerhalb dieses, des modernen okzidentalen, Rationalismus zu erkennen
und in ihrer Entstehung zu erkldren« (Weber 1988: 12). Im gleichen Ab-
schnitt, vor dem Zitat, werden Begriffe wie >Rationalitit, >rational< und »>ir-
rational< sechs Mal in Anfiihrungszeichen gesetzt. Die englische Uberset-

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 97

Eric Voegelin, Victor Turner und Reinhart Koselleck sind nicht blof3
>wichtige Figuren< der zeitgendssischen Theorie des Sozialen. IThr Werk
enthilt vielmehr entscheidende Hinweise, mittels derer die schlimmsten
Fehltritte der modernen Theorie des Sozialen, im Gefolge von Aufklirung
und Neo-Kantianismus, aber auch von Marx und Freud, iiberwunden wer-
den konnten. Die Arbeit von Bernd Giesen, mit ihrer Betonung von Ereig-
nissen, wie etwa die »Achsenzeit<, und der dringenden Notwendigkeit, >Er-
fahrung< neu zu denken, mit ihrem Vertrauen in Victor Turners Werk mit
seinem Konzept der Liminalitdt beim Verfechten einer moglichen >per-
formativen Wende« in der Kultursoziologie, wobei er von Reinhart Kosel-
leck, seinem ehemaligen Lehrer und langjéhrigen Kollegen, inspiriert
wird, stellt einen wichtigen Schritt in diesem Prozess dar.

(Ubersetzung: Gerold Gerber)

Literatur

Alinei, Mario (1996). La teoria della continuita. Bologna: Il Mulino.

Alinei, Mario (2000a). Continuita dal Mesolitico all’eta del ferro nelle principali
aree etnolinguistiche. Bologna: Il Mulino.

Alinei, Mario (2000b). »An Alternative Model for the Origins of European Peo-
ples and Languages: The Continuity Theory«. In: Quaderni di Semantica 21.
Jg. S. 21-50.

Bateson, Gregory (1983). Okologie des Geistes. Anthropologische, psychologi-
sche, biologische und epistemologische Perspektiven. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Bateson, Gregory (1990). Geist und Natur. Eine notwendige Einheit. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Bateson, Gregory/Bateson, Mary Catherine (2005). Angels Fear: Towards an
Epistemology of the Sacred. Cresshill, NJ: Hampton Press.

Chantraine, Pierre (1999). Dictionnaire étymologique de la langue grecque: his-
toire des mots. Paris: Klincksieck.

Elias, Norbert (1997). Uber den ProzeB der Zivilisation. Wandlungen des Ver-
haltens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Elias, Norbert (2005). Studien iiber die Deutschen. Machtkdmpfe und Habitus-
entwicklung im 19. und 20. Jahrhundert. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

zung von Parsons lédsst diese Anfiihrungszeichen symptomatischer Weise al-
le weg.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | ARPAD SZAKOLCZAI

Ernout, Alfred/Meillet, Antoine (1959). Dictionnaire étymologique de la langue
latine: histoire des mots. Paris: Klincksieck.

Foucault, Michel (2008). Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Hu-
manwissenschaften. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Giesen, Bernhard (1993). Die Intellektuellen und die Nation. Eine deutsche Ach-
senzeit. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Giesen, Bernhard (2004a). Triumph and Trauma. London: Paradigm.

Giesen, Bernhard (2004b). »Nontemporaneity, Asynchronicity and Divided
Memories«. In: Time and Society 13. Jg., Heft 1. S. 27-40.

Giesen, Bernhard (2006). »Performing the Sacred: A Durkheimian Perspective
on the Performative Turn in the Social Sciences«. In: Alexander, Jeffrey
C./Giesen, Bernhard/Mast, Jason L. (Hg.). Social Performance: Symbolic
Action, Cultural Pragmatics and Ritual Change. Cambridge: Cambridge
University Press. S. 325-367.

Grandsaignes d’Hauterive, Robert (1948). Dictionnaire des racines des langues
européennes. Paris: Larousse.

Koselleck, Reinhart (1992). Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der
biirgerlichen Welt. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Liddell, Henry G./Scott, Robert (1951). A Greek-English Lexicon. Oxford: Clar-
endon Press.

Marchant, J.R.V./Charles, Joseph L. (1948). Cassell’s Latin Dictionary (Latin-
English and English-Latin). Hants: Current Medical Research and Opinion.

Pokorny, Julius (1959). Indogermanisches Etymologisches Worterbuch. Bern:
Francke.

Ryan, W. F./Norman, Peter (1995). The Penguin Russian Dictionary. New York:
Viking.

Szakolczai, Arpad (2000). Reflexive Historical Sociology. London: Routledge.

Szakolczai, Arpad (2003). The Genesis of Modernity. London: Routledge.

Turnbull, Colin (1968). The Forest People. New York: Simon & Schuster.

Turner, Ralph L. (1989). A Comparative Dictionary of the Indo-Aryan Lan-
guages. London: Oxford University Press.

Turner, Victor W. (1967). »Betwixt and Between: The Liminal Period in >Rites
de Passage«<«. In: Ders.: The Forest of Symbols. Aspects of Ndembu Ritual.
New York: Cornell University Press. S. 93-111.

Turner, Victor W. (1969). The Ritual Process. Structure and Anti-Structure. Chi-
cago: Aldine.

Turner, Victor W. (1985a). »The Anthropology of Performance«. In: Ders.: On
the Edge of the Bush. Anthropology as Experience. Tucson: The University
of Arizona Press. S. 177-204.

Turner, Victor W. (1985b). »Experience and Performance: Towards a New Proc-
essual Anthropology«. In: Ders.: On the Edge of the Bush. Anthropology as
Experience. Tucson: The University of Arizona Press. S. 205-226.

Turner, Victor W. (1995). »Einfithrung«. In: Ders.: Vom Ritual zum Theater.
Der Ernst des menschlichen Spiels. Frankfurt/Main: Fischer. S. 7-27.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINN AUS ERFAHRUNG | 99

Vasmer, Max (1953-58). Russisches Etymologisches Worterbuch. Heidelberg:
Winter.

van Gennep, Arnold (1984). »Review of E. Durkheim, Les formes élémentaires
de la vie religieuse: Le systéme totemique en Australie«. In: Pickering,
W.S.F (Hg.): Durkheim on Religion. London: Routledge. S. 205-208.

van Gennep, Arnold (1999). Ubergangsriten. Frankfurt/Main: Campus.

Voegelin, Eric (1966). Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und Politik.
Miinchen: Piper.

Voegelin, Eric (1978). Anamnesis. On the Theory of History and Politics. Notre
Dame, Ill.: University of Notre Dame Press.

Voegelin, Eric (1993). »Letter from Voegelin to Alfred Schutz on Edmund
Husserl«. In: Emberley, Peter/Cooper, Barry (Hg.): Faith and Political Phi-
losophy: The Correspondence Between Leo Strauss and Eric Voegelin,
1934-64. University Park, PA: The Pennsylvania State University Press. S.
19-34.

Wade, Terence (1996). Russian Etymological Dictionary. London: Bristol Clas-
sical Press.

Walde, Alois (1938). Lateinisches Etymologisches Worterbuch. Heidelberg:
Winter.

Weber, Max (1988). Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie. Bd. I
Tiibingen: Mohr.

Wheeler, Marcus/Unbegaun, Boris/Falla, Paul (2000). The Oxford Russian Dic-
tionary. Oxford: Oxford University Press.

Yates, Frances A. (1964). Giordano Bruno and the Hermetic Tradition. London:
Routledge.

Yates, Frances A. (1972). The Rosicrucian Enlightenment. London: Paladine
Books.

Yates, Frances A. (1979). The Occult Philosophy in the Elizabethan Age. Lon-
don: Routledge.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 18:17:02.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

