Der Macht-Wissen-Komplex

Michel Foucault und das anthropologische Band

Marc Rélli

Eines der gegenwirtig viel diskutierten Themen der Foucault-Rezeption
liegt im Verhiltnis von Wissen und Macht. Dabei geht es um Fragen der
Gewichtung personeller und struktureller Macht oder auch um die Bezii-
ge, die zwischen repressiven und konstitutiven Machtformen bestehen.
Sind Diskurse als Ideologien zu begreifen, die in einem emanzipationso-
rientierten Demokratisierungsprozess ausgeleuchtet und entkriftet wer-
den konnen? Oder bewegt sich die Machtanalyse genealogisch inmitten
einer Immanenz, der kein normatives Ideal als urspriinglich Anderes ent-
gegensteht? Steht kritisches Denken nur der Repression entgegen oder
bezieht es sich auch auf strukturelle Macht — und ist es als Widerstands-
phinomen selbst eine Form der Macht? Wie auch immer die Antworten
ausfallen — Foucault bleibt mit seiner »Regel der Immanenz« ein perma-
nenter Gesprichspartner.!

Will man die immanenten Strukturen des Macht-Wissen-Komple-
xes bei Foucault genauer untersuchen, so bietet sich an, zwischen his-
torisch spezifischen Macht- und Diskurstypen Verbindungen herzustel-
len. Mit den aus Foucaults Sicht nicht rechtsformig fassbaren modernen
Machttypen der Disziplin und Lebensregulierung sind Wissensgebiete
verschrinkt, deren epistemologische Beschaffenheit in der Archiologie
der Humanwissenschaften ausgegraben wurde.? Folgerichtig kann das

1 | Vgl. Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualitat und Wahrheit, Bd. 1
[1976], Ubers. v. U. Raulff u. W. Seitter, Frankfurt a.M. 1992, S. 119f. und siehe
unten Abschnitt I.

2 | Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge [1966], lbers. v. W. Kdppen,
Frankfurt a.M. 1991, S. 367ff.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Marc Rolli

Immanenzverhiltnis von Macht und Wissen oder die Art und Weise ih-
rer wechselseitigen Voraussetzung durch die anthropologische episteme
der die Lebensmacht begleitenden und stiitzenden Diskurse genauer be-
stimmt werden. Diese von Foucault nicht sehr deutlich formulierte These
der Machtrelevanz von Wissensformen anthropologischen Typs steht im
Mittelpunkt meiner Uberlegungen. Sie ist an das Konzept der Moderne
gebunden, das bei Foucault durch eine tiefe Zweideutigkeit gekennzeich-
net ist. Zweideutig deshalb, weil ihre Dynamik (der Modernisierung) pa-
radox ist: Sie liegt in der Permanenz der Hervorbringung des Neuen —
oder in einer stindigen Unruhe Stabilitit zu produzieren. Das Konzept
richtet sich polemisch gegen tiberzeichnete Modernebegriffe und zu-
gleich erlaubt es eine Neufassung des Macht-Wissen-Komplexes.

Mit dem Abklingen der Postmoderne-Diskussion sind auch die Auf-
fassungen von Modernitit in den Bereich der unhinterfragten Basisan-
nahmen und Vorurteile abgesunken. Das heifst allerdings nicht, dass
nicht implizite Meinungen vorherrschen, die durchaus problematisch
sind. Es gilt als zeitgemif, in Bewegung und offen fiir Zukunft zu sein,
nicht an etwas festzuhalten, das vergangen ist. Es handelt sich hier bei-
nahe um eine Tautologie: Wenn etwas vergangen wire, wie konnte man
daran festhalten? Dabei hat die geschichtliche Qualitit der Moderne (oder
ihre Geschichtlichkeit) an Bedeutung verloren. Von generellem Verfall
und von generellem Fortschritt ist seit einiger Zeit seltener die Rede — der
planlose oder ziigellose Fortschritt ist selbst eine Verfallsform geworden.
Und die Moderne eine vielleicht in erster Linie konomische Grofe, die
sich an der profitablen Innovation bemisst. Thr muss nicht ein allgemei-
ner Fortschritt in der Menschheitsgeschichte zugemutet werden.

Sloterdijk hat in einem seiner frithen Texte von der »kopernikani-
schen Mobilmachung« gesprochen — und damit einen Terminus fiir
einen im Zeitgeist durchaus verbreiteten Glauben geprigt.* Modernisie-
rung versteht sich danach als ein Prozess ohne anthropologische und nor-
mative Maf3stibe — wie sie zur Geschichte von technischem Fortschritt
und politischer Emanzipation eigentlich gehoren. Gegen einen naiven
Optimismus macht er eine tragisch-pessimistische Weltsicht geltend, die
an Heideggers Deutung des Nihilismus erinnert. Zur Eindimmung der
destruktiven Konsequenzen kopernikanischer Dezentrierungen, die sich

3 | Vgl. Peter Sloterdijk, Kopernikanische Mobilmachung und ptolemdische
Abriistung, Frankfurt a.M. 1987.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

in das Innerste der geschichtlichen Moderne eingeschrieben haben, setzt
er auf ptolemiische Abriistung. Nicht die Vernunft moderiert und regu-
liert die historischen Verldufe, vielmehr handelt es sich um Selbstvernich-
tungstendenzen, die als Antrieb moderner Entwicklungen fungieren. In-
nerhalb dieses Programms gibt es keine Rettung.

Dieses Bild ist in seinem vereinheitlichenden Gestus sehr pauschal.
Die Optimierungsstrategien, die Foucault der von ihm so genannten
»Normalisierungsmacht« zuschreibt, sind dagegen anderen Typs. Sie
sind anders angelegt, auch wenn mit ihnen ein weiteres Mal das The-
ma der Modernisierung aufgegriffen wird. Foucault beschreibt sie als
Macht-Wissen-Komplexe, die in ihrer eigenen diskursiven Reprisentation
nicht angemessen gefasst sind, auch wenn sie sich mit Machttechniken
verbinden und praktische Wirksamkeit entfalten. In diesem Sinne wer-
den die geschichtsphilosophisch ausgerichteten Modernekonzeptionen
nicht als Ideologien — und die naturphilosophisch-kulturkritisch aus-
gerichteten Deutungen moderner Entwicklungen nicht als schlechthin
wirklichkeitsgesittigt wahrgenommen. Vielmehr liegen ihnen epistemi-
sche Strukturen zugrunde, die zu einer grundlegenden Fehldeutung der
Machtverhiltnisse einladen.

Welche Verbindungslinien verlaufen zwischen den modernen Struk-
turen des Wissens und ihren Machtverhiltnissen? Aus meiner Sicht
konnen zwischen der von Foucault anhand des Sexualititsdispositivs
herausgeschilten Machtform und der in der Archiologie der Human-
wissenschaften ermittelten Wissensordnung der Moderne Beziige her-
gestellt werden. Als Probe aufs Exempel kann auf Uberwachen und Stra-
fen Bezug genommen werden. Wenn es stimmt, dass die epistemische
Struktur, die von Foucault in der Ordnung der Dinge als anthropologische
deklariert wird, im diskursiven Kontext der Bio-Macht im Willen zum
Wissen relevant ist, dann sollte es auch moglich sein, ihre prigende Kraft
in Uberwachen und Strafen wiederzufinden. Das Folgende gliedert sich
entsprechend in vier Teile. Erstens werde ich auf Foucaults Uberlegun-
gen zu »diskursiver Macht« und »Macht-Wissen-Komplexen« im ersten
Band von Sexualitit und Wahrheit eingehen, indem ich sie im Kontext der
regelmifig auf Francis Bacon zuriickgefithrten Wissen-ist-Macht-These
erliutere (I.). Im Anschluss werden einige Uberlegungen Foucaults zur
modernen Relevanz der anthropologischen Denkweise rekonstruiert
(IL). Drittens wird ihr fortdauerndes Gewicht im Zusammenhang des
modernen Machtdispositivs am Beispiel von Uberwachen und Strafen

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

13


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114

Marc Rolli

demonstriert (II1.). Zuletzt werden einige Aktualisierungen skizziert, die
in der anthropologischen Normalisierung im Rahmen des von Foucault ana-
lysierten Dispositivs der Sexualitit und dariiber hinaus in der Gegenwart
relevant sind (IV).*

Von Francis Bacon ist ein Satz {iberliefert, der sich im Archiv der phi-
losophischen AuRerungen zum Thema der Macht an prominenter Stel-
le findet. Er lautet: »Wissen ist Macht«. In der Dialektik der Aufklirung
erkliren Horkheimer und Adorno Bacon zum Vater einer »totalitiren«
wissenschaftlichen Philosophie, die die Entzauberung der Welt und die
Herrschaft itber die Natur zum Programm erhebt.® »Das Wissen, das
Macht ist, kennt keine Schranken, weder in der Versklavung der Kreatur
noch in der Willfihrigkeit gegen die Herren der Welt.«® Im Verweis auf
eine einschligige Textstelle in Bacons Novum Organum deklarieren sie:
»Macht und Erkenntnis sind synonym.«’ Dabei hat Bacon dort deutlich
nuancierter formuliert — und die semantischen Bezugsfelder der beiden
Begriffe nicht miteinander identifiziert. Er schreibt im dritten Aphoris-
mus iber die Interpretation der Natur: »Scientia et potentia humana in
idem coincidunt, quia ignoratio causae destituit effectum.«® Wissen und
Macht fallen oder treffen zusammen, sofern mit der Unkenntnis der Ur-
sache das Verfehlen der Wirkung einhergeht. Anders formuliert: Wir-
kungen sind als solche nicht bestimmbar (vorhersehbar, kontrollierbar),
wenn ihre Ursache nicht identifiziert wurde. Erldutert wird der Konnex

4 | In Abschnitt Il. Gbernehme ich einige Passagen aus meiner Kritik der anthro-
pologischen Vernunft, Berlin 2012, S. 499-509.

5 | Vgl. Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufkldrung. Philoso-
phische Fragmente [1944], Frankfurt a.M. 1991, S. 12.

6 | Ebd., S. 10.

7 | Ebd.

8 | Francis Bacon, Neues Organon, Teilband 1, lat.-dt., hg. v. W. Krohn, Hamburg
1990, S. 80. Hoffmann (ibersetzt: »Wissen und menschliches Kénnen erganzen
sich insofern, als ja Unkenntnis der Ursache die Wirkung verfehlen Iaft.« Ebd.,
S. 81.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

der Kausalrelationen durch ihre forschungspraktischen Implikationen.
Die Erforschung der Verhiltnisse von Ursache und Wirkung macht es er-
forderlich, in die Natur einzugreifen oder sie zu bestimmten Reaktionen
zu provozieren. Es ist genau dieser Kontext einer experimentellen Praxis,
den Bacon zur Explikation des dritten Aphorismus heranzieht: »Hinsicht-
lich seiner Werke vermag der Mensch nichts anderes, als daf er die von
der Natur gegebenen Korper einander niherbringt oder sie voneinander
entfernt: das iibrige vollendet die Natur von innen her.«°

Die Natur entzieht sich der dialektischen Antizipation, die ihr abstrak-
te Wahrheiten vorschreibt, nicht aber der experimentellen Interpretation,
die ihr den Raum fiir eine unvorhergesehene Dynamik er6ffnet.”® Denn
sie iibertrifft menschlichen Sinn und Verstand an Subtilitit um ein Viel-
faches, weshalb die traditionell gebriuchlichen spekulativen Begriin-
dungen der aristotelischen Logik nicht als Fundamente taugen." »Es ist
nidmlich ein Irrtum zu behaupten, der menschliche Sinn sei das Mafl der
Dinge.«'? Tatsichlich wire es aus Bacons Sicht vergeblich, sich auf eine
dem Menschen einfach zugingliche Natur — sei es empirisch, sei es durch
angeborene Ideen — zu verlassen. Der menschliche Geist gleicht einem
»unebenen Spiegel«, der die »Strahlen der Dinge entsprechend seiner eig-
nen Gestalt« verdndert, und so »seine eigene Natur mit der Natur der Din-
ge vermengt«.!* Empiriker und Dogmatiker sind gleichermafen unfihig,
die in der experimentellen Forschung angelegte Vermittlung von Theorie
und Praxis zu beriicksichtigen. Mit diesem zu seiner Zeit durchaus neu-
artigen Ansatz wendet sich Bacon gegen das aristotelische Diktum einer
strikten Trennung rein natiirlicher und kiinstlich-artifizieller Dinge."
Es wird zu einer methodischen Forderung ersten Ranges erhoben, Ver-
inderungen in der Natur gezielt herbeizufithren. Mit dieser Forderung

9 | Ebd., S. 83. Im lat. Original heifit es: »Ad opera nil aliud potest homo, quam
ut corpora naturalia admoveat et amoveat; reliqua Natura intus transigit.« Ebd.,
S. 80.

10 | Vgl. ebd., S. 25,S. 77, S. 93.

11 | »Subtilitas naturae subtilitatem sensus et intellectus multis partibus supe-
rat; ut pulchrae illae meditationes et speculationes humanae et causationes res
male-sana sint, nisi quod non adsit qui advertat.« Ebd., S. 84.

12 | Ebd., S. 101.

13 | Vgl. ebd., S. 49-51.

14 | Vgl. Wolfgang Krohn, »Einleitungs, in: Bacon, Neues Organon, a.a.0., XVIII.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

15


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

u6

Marc Rolli

wird die Epistemologie von einer rein theoretischen zu einer immer auch
praktischen Angelegenheit transformiert. (Dieses Thema wird spiter von
Spinoza wie auch von Vico aufgenommen und variiert.)

Das bedeutet fiir die Machtthematik, dass die Kritik einer instru-
mentellen Deformation der wissenschaftlichen Erkenntnispraxis zu kurz
greift. Sie greift zu kurz ganz gleich, ob die These von der instrumentel-
len Deformation in einem starken oder schwachen Sinne aufgefasst wird.
In einem starken Sinn zielt sie auf eine interne Deformation, sofern die
begriffliche Verfasstheit der Erkenntnismethoden abstrakt zurichtend
und systematisch vereinnahmend ist. In einem schwachen Sinne meint
sie lediglich eine externe Deformation zweckrationalen Typs, sofern das
Wissen pragmatischen Interessen dienstbar gemacht wird. Die These
greift aber in beiden Varianten zu kurz, weil das Machtphinomen auf
eine sekunddre Pragmatik reduziert wird, welcher eine unverstellte Idee
des Erkennens zugrunde liegt. Die Forschungspraxis, welche Bacon fiir
die experimentelle Methode der Wissenschaften geltend macht, realisiert
dagegen einen primdren, grundsitzlich unvermeidlichen Praxisbezug des
Erkennens. Die epistemisch implizite Praxeologie kann als solche weder
auf externe Manipulation (oder Ausrichtung an auflerwissenschaftlichen
Interessen) noch auf eine interne (herrschaftsformige) Bestimmitheit des
theoretischen Zugriffs zuriickgefithrt werden. Genau an diesem Punkt
reproduziert die Bacon-Kritik der Dialektik der Aufkldrung die wenig tiber-
zeugende Pragmatismus-Kritik Horkheimers.”> Die Wissen-ist-Macht-
These Bacons zeichnet sich durch den primiren Praxisbezug des Erken-
nens, d.h. durch eine immanente Relation von Macht und Wissen aus.
Damit riickt sie in eine strukturelle Nihe zur Auffassung Foucaults, auch
wenn sie (lediglich) in einem forschungslogischen Kontext steht.

Die Beziehungen zwischen Wissen und Macht werden von Foucault
unter dem Stichwort »Immanenz« verhandelt. Im Abschnitt mit dem Ti-
tel »Periodisierung« erldutert er im ersten Band zur Geschichte der Sexu-
alitit (1976) die »Immanenz-Regel« anhand anthropologischer Diskurse
im Sexualititsdispositiv — oder, wie man auch sagen kann, im Kontext der

15 | Vgl. Max Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a.M.
1967, S. 48ff. Seine Kritik entnimmt Horkheimer einer Studie von: Max Scheler,
Erkenntnis und Arbeit. Eine Studie Giber Wert und Grenzen des pragmatischen Mo-
tivs in der Erkenntnis der Welt (1926), in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 8, Bern
1960, S. 191-382.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

spezifisch modernen Ausprigungen einer produktiven Lebens-Macht.
Diese Regel bezieht sich auf die Zuordnungsmodalititen von Macht- und
Wissensformen. Sie sind als immanente bestimmt, und das bedeutet fiir
Foucault: sie sind einander nicht-guferlich, wenngleich sie voneinander
differieren. Oder anders gesagt: sie beziehen sich durch ihre Differenz auf-
einander. Der anthropologische Diskurs mit seiner dreifachen Verkettung
von Perversions-, Entartungs- und (eugenischen) Vererbungsthemen
fungiert als »fester Knotenpunkt der neuen Technologien des Sexes«, so
Foucault, weil er an der Schnittstelle der Disziplinierung des individuel-
len Kérpers und der Regulierung ganzer Bevilkerungen angesiedelt ist.!
In diesem Diskurs riickt der Sex an die Stelle einer »biologischen Verant-
wortlichkeit« fiir das Menschengeschlecht (bzw. fiir eine Rasse, ein Volk,
eine Kultur).” Diese biologische Konstitution der menschlichen Natur
stellt ein pathologisches Kapital dar, das staatlich (biopolitisch) verwaltet
werden muss; denn es existiert die Gefahr, dass Erkrankungen auf kiinf-
tige Generationen {ibergehen — und Entartung Perversion und Perversi-
on Entartung hervorbringt. Wie Foucault gezeigt hat, vollziehen sich die
Machtprozesse in der Hervorbringung von Identititen — z.B. in der dis-
kursiven Einpflanzung von Perversionen — und damit verbunden in den
mit der Diskursivierung eingesetzten technischen Verfahren und Institu-
tionen. Wissen und Macht stehen in pragmatischen — oder wie Foucault
sagen wiirde: in »strategischen« Verhiltnissen. Er lastet der diskursiven
Wahrheitsproduktion an, eine Vorstellung juridischer, repressiver oder
kausaler Macht zu generieren, die es gerade verhindert, ihre produktiven
Seiten zu thematisieren. An diesem Punkt folgt er Nietzsche — und der
Genealogie des Willens zur Wahrheit. Aus anthropologiegeschichtlicher
Sicht kénnte man davon sprechen, dass Repression voraussetzt, dass et-
was unterdriickt wird, das an sich — im Kern oder von Natur aus — nicht
unterdriickt ist: ein menschlicher Naturzustand, ein von Michten unge-
zwungener reiner Charakter, ein harmonisch ganzheitliches gesundes
Wesen, das ein Ideal verkérpert oder verloren und daher wiederzufinden
hat. Deutlich wird: Bei der Bearbeitung des Komplexes Perversion-Ver-
erbung-Entartung »handelte es sich beileibe nicht um eine wissen-
schaftlich unzureichende und iibermiflig moralisierende Theorie. Thre

16 | Foucault, Wille zum Wissen, a.a.0., S. 143, S. 167.
17 | Ebd,, S. 142.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

17


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ud

Marc Rolli

Streuung war breit und ihre Verwurzelung tief.«'® Und Foucault verbindet
die Transformation der Machtverhiltnisse, die sich in ihren politischen
Strategien auf das Leben und seine Normalisierung und Steigerung aus-
richten, nicht nur mit der »biologischen Modernititsschwelle< einer Ge-
sellschaft«, sondern zugleich mit der »Frage des Menschen«.”

Die im Dispositiv der Sexualitit zusammenlaufenden Stringe human-
wissenschaftlicher Diskurse (Psychiatrie, Degenerationslehre, Kranio-
metrie, Eugenik, Rassen- und Charakterkunde, Vererbungsbiologie,
Nationalokonomie und Populationsstatistik, physische und psychische
Anthropologie, Sexualpathologie, Volkerkunde) finden ihren Platz in der
anthropologischen Epistemologie der Moderne, wie sie Foucault in der
Ordnung der Dinge auseinandergelegt hat. Aus seiner Sicht prigt das an-
thropologische Thema des Menschen die gesamte moderne Struktur des
(humanwissenschaftlichen) Wissens. SchliefRlich gab es im klassischen
Zeitalter »kein erkenntnistheoretisches Bewufitsein vom Menschen als
solchem.«*® »Vor dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts existierte der
Mensch nicht.«?! Mit dieser ersten These Foucaults verbindet sich eine
zweite, die ebenso bekannt und provokant ist. Sie besagt, dass der Mensch
verschwinden wird, dass er ein voriibergehendes Wesen ist, dem sein na-
her Tod bevorsteht.??> Man kann annehmen, dass auch in diesem Fall auf
eine bestimmte (und spezifisch moderne) epistemologische Struktur Be-
zug genommen wird, die in einem zu klirenden Sinne iiber sich selbst hi-
nausweist. Im Kapitel tiber »den Menschen und seine Doppel« expliziert

18 | Ebd., S. 143.

19 | Vgl. ebd., S. 170, S. 171.

20 | Vgl. Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.0., S. 373. Vgl. ebd., S. 407.

21 | Ebd., S. 373. »Es [der Mensch; Vf.] ist eine véllig junge Kreatur, die die Demi-
urgie des Wissens eigenhdndig vor noch nicht einmal zweihundert Jahren geschaf-
fen hat. Er ist aber so schnell gealtert, da® man sich leicht vorgestellt hat, da
er wahrend Tausenden von Jahren im Schatten den Moment seiner Beleuchtung
erwartet hat, in dem er schlieflich bekannt wurde.« Ebd. Vgl. ebd., S. 26.

22 | Vgl. ebd., S. 388-389, S. 412, S. 462.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

Foucault das Problem, indem er auf den philosophischen Diskurs der Mo-
derne eingeht — und seine anthropologischen Qualititen herausstreicht.?
In seiner archiologischen Untersuchung hingt die Analyse der moder-
nen Wissenschaften vom Menschen untrennbar mit einer Epistemologie
zusammen, die im philosophischen Diskurs (Kant, Hegel etc.) reflektiert
wird — und an diesem Punkt ist die ebenso grundlegende wie zwischen
den Wissenschaften charakteristisch vermittelnde Funktion der philoso-
phischen Anthropologie zu lokalisieren.

Der von Foucault konstatierte »Bruch der klassischen Ordnung« ist
nicht nur mit dem Auftauchen einer modernen episteme verbunden, son-
dern verweist zudem auf eine »Dispersion der Sprache«, die mit dem
»Verschwinden des Diskurses« bzw. mit einem »Sprung zu einer vollig
neuen Form des Denkens« zusammenhingt.?* Das heiflt, anders gesagt,
dass die Umwilzung, die sich in der Geschichte des Wissens um 1800
ereignet, eine Struktur hervorbringt, die auf eigentiimliche Weise in sich
selbst instabil ist.”® In dieser Instabilitit liegt die conditio sine qua non so-
wohl fiir den dogmatischen Charakter des anthropologischen Schlum-
mers als auch fiir die Destruktionsbewegung der immanent repetitiv an-
gelegten Modernisierungslogik. Wihrend die klassische Ordnung einen
konstitutiven Bezug zum Unendlichen aufweist, das sich im Modell der
Reprisentation (des Seins im Diskurs) niederschligt, kiindigt sich »in der
tiefen Bewegung einer [...] archiologischen Verinderung [...] auf gebiete-
rische Weise« die Endlichkeit des Menschen an.?® Diese Transformation
selbst ist ein unbegriindeter Vorgang.” Aber aus ihr resultiert, was es

23 | Vgl. ebd., S. 367-412.

24 | Vgl. ebd., S. 371. Vgl. dazu Petra Gehring, »Wird er sich auflésen? Foucaults
Anthropologiekritik - ein Retraktandums, in: Marc Rolli (Hg.), Fines Hominis? Zur
Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik, Bielefeld 2015, S. 189-211.
25 | »In Wirklichkeitist diese erste Entdeckung der Endlichkeit nicht stabil. Nichts
gestattet, sie in sich selbst festzumachen.« Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.0.,
S. 379.

26 | Vgl. ebd., S. 377, S. 379. Vgl. zur »Metaphysik des Unendlichen« Ebd.,
S. 382-383.

27 | Vgl. Petra Gehring, Innen des AuBen - AufSen des Innen. Foucault - Derrida -
Lyotard, Miinchen 1994, S. 20-41 und Gerhard Unterthurner, Foucaults Archéolo-
gie und Kritik der Erfahrung, Wien 2007, S. 121ff.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

19


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Marc Rolli

zuvor nicht gab: biologische Begriffe des Lebens, 6konomische Begriffe
der Arbeit und ein philologisches Verstindnis der Sprache.

Wenn es in der Ordnung der Dinge eine Ausarbeitung des anthropolo-
gischen Diskurses gibt, so wird sie in die Binnenstruktur der modernen
episteme, d.h. in die Analytik der Endlichkeit hineinfiihren. Erstin diesem
epistemologischen Kontext kann die Triftigkeit der von Foucault getibten
Anthropologiekritik eingeschitzt werden. »[Dlie Schwelle, von der aus
wir unsere Modernitit erkennen, [wurde] an dem Tag tiberschritten, an
dem die Endlichkeit in einem unbeendbaren Bezug zu sich selbst [dans
une référence interminable o elle-méme] gedacht worden ist.«*® Der Mensch
taucht auf mit einer eigentiimlichen »Tiefe« seines Seins, d.h. als ein le-
bendes, arbeitendes und sprechendes Wesen, das sich in Strukturen wie-
der findet, die es weder bis auf den Grund durchleuchten noch von sich
abschiitteln kann.? »Wenn das Wissen des Menschen endlich ist, dann
weil es ohne mogliche Befreiung in den positiven Inhalten der Sprache,
der Arbeit und des Lebens gefangen ist.«*° Einerseits wird der Mensch
beherrscht von seinen Existenzbedingungen, die ihm vorgingig sind.
Andererseits aber sind die genannten positiven Inhalte nicht im Raum
des Wissens einfach gegeben, »sie stellen sich der Aufgabe einer mogli-
chen Erkenntnis nur durch und durch mit der Endlichkeit verbunden.«*
Die Bedingungen der Méglichkeit der Erkenntnis liegen in der endlichen
Existenz des Menschen selbst. In diesem Satz liegt die epistemologische
Aporie des modernen Denkens oder die Paradoxie des Sinns. Keineswegs
verbindet Foucault mit dieser doppelldufigen Denkfigur des endlichen Er-
kennens eine streng transzendentale Position im Kantischen Sinne. Der
Korper [corps], das Begehren [désir] und die Sprache, d.h. »jede dieser po-
sitiven Formen, in denen der Mensch erfahren kann, daf er endlich ist,
[sind] ihm nur [vor] dem Hintergrund seiner eigenen Endlichkeit gegeben
[sur fond de sa propre finitude].«** Trotz dieser an Heidegger angelehnten

28 | Vgl. Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.0., S. 384 [frz. S. 329].

29 | Vgl. ebd., S. 378. Es ist das »Ereignis des Auftauchens des Menschen, das
sich mit dieser Endlichkeitserfahrung und einer neuartigen Positivitdt des Wis-
sens verbindet. Vgl. ebd., S. 383.

30 | Vgl. ebd., S. 382.

31 | Vgl. ebd., S. 379.

32 | Vgl. ebd., S. 380 [frz. S. 325].

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

Formulierungen zielt die Er6finung der modernen episteme auf die kriti-
sche Philosophie. Schlielich ist die von Kant in der ersten Kritik auf den
Begriff gebrachte Beziehung zwischen Denken und Erfahrung (bzw. rei-
nen Verstandesformen und empirischen Gegebenheiten) prototypisch fiir
den gesamten Foucault’schen Aufriss. Dennoch steht aber, kurz gesagt,
die Endlichkeit in letzter Instanz fiir die postulierte Instabilitit der episte-
mischen Struktur, welche sich mit Kant und nach ihm auf verschiedenen
Wegen — und stets auf problematische Weise — zu stabilisieren sucht.

In einem ersten Schritt nimmt Foucault auf eine (transzendentale)
Analytik Bezug, welche die ganze Paradoxie der selbstbeziiglichen End-
lichkeit (des Wissens und der Existenz) transportiert. Das heifét, dass
die empirischen Inhalte nur gegeben sind, weil sie durch eine endliche
Erkenntnis vermittelt werden. Das Problem an dieser Stelle ist die redu-
plizierende Vermittlungsform. »Der Mensch ist in der Analytik der End-
lichkeit eine seltsame, empirisch-transzendentale Dublette [doublet empi-
rico-transcendantal], weil er ein solches Wesen ist, in dem man Kenntnis
von dem nimmt, was jede Erkenntnis méglich macht.«** Foucault be-
zeichnet diese Form der Verdopplung, »im Menschen das Empirische fiir
das Transzendentale [...] gelten [zu] lassen«, auch als »anthropologisches
Postulat«.** Die empirischen Gegebenheiten werden als Gegebenheiten
aufgefasst, die eine transzendentale Bedeutung haben. Zum Beispiel ist
die Sprache nicht nur ein moglicher Gegenstand der empirischen Er-
forschung, gleichzeitig wird sie zur Bedingung der Moglichkeit einer
Erfahrung tiberhaupt, und dies — bei Kant — in einer begrifflich kanali-
sierten Form.* Foucaults zweiter Schritt besteht nun darin, die transzen-
dentale Asthetik und die transzendentale Dialektik als zwei Denkweisen
herauszustellen, die sich am Leitfaden der Natur bzw. am Leitfaden der
Geschichte orientieren, wenn sie die besagte Reduplikation durchfiithren.
In beiden Fillen schreiben die der empirischen Erkenntnis vorgegebenen
(natiirlichen bzw. historischen) Inhalte dieser gleichzeitig ihre Grund-
muster vor. Wihrend man in der Asthetik entdeckte, »daR die Erkenntnis

33 | Ebd., S. 384 [frz. S. 329].

34 | Vgl.ebd., S. 388.

35 | Im Grunde entzieht sich die transzendentale Funktion der Sprache ihrer die
Empirie reduplizierenden Form, wahrend das Leben und die Arbeit von Foucault
besonders herangezogen werden, den nicht kritisch haltbaren Ebenenwechsel zu
exemplifizieren. Vgl. ebd., S. 369, S. 385f.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

121


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Marc Rolli

anatomisch-physiologische Bedingungen hatte«, zeigte sich innerhalb
der Dialektik, »dafl die Erkenntnis historische [und] gesellschaftliche Be-
dingungen« voraussetzen muss.*® Foucault bedient sich hier der Kanti-
schen Begriffe Asthetik und Dialektik, verwendet sie aber strategisch zur
Bezeichnung von modernen philosophischen Denkrichtungen, die stets
an die Analytik zuriickgebunden bleiben.” Man kann das akzentuieren,
indem man die (dsthetische) Natur und die (dialektische) Geschichte des
menschlichen Erkennens als Gegenstandsbereiche einer biologisch ange-
legten Naturphilosophie bzw. einer 6konomisch angelegten Geschichts-
philosophie begreift. Beide Denkrichtungen bleiben analytisch an die
Kritik gebunden, tiberspringen aber deren aporetische Struktur, sofern
sie »positivistisch« oder »eschatologisch« den im Prinzip unbeendbaren
Selbstbezug der Endlichkeit unterbrechen und eine reine Unmittelbarkeit
restaurieren: die Natur an sich bzw. das utopische Ende der Geschichte.*®
Die Wahrheit des Diskurses liegt bei ihnen entweder in der Empirie oder
in einem vergangenen bzw. zukiinftigen Zustand ihrer (gattungslogi-
schen) Realisierung — und »der Mensch erscheint darin als eine gleich-
zeitig reduzierte und verheilene Wahrheit«.*

Drittens markiert die Phinomenologie Husserls eine weitere Varian-
te, sich philosophisch im Feld der modernen Epistemologie zurechtzu-
finden. Entgegen den positivistischen und prophetischen Verfehlungen
der menschlichen Realitit wird sie versuchen, die »vergessene Dimen-
sion des Transzendentalen wiederherzustellen«, indem sie zwischen
Natur und Geschichte vermittelt.* Die »transzendentale Erfahrung« ist
eine wesentliche Erfahrung, die aus der Einklammerung der natiirlichen

36 | Vgl. ebd., S. 385.

37 | Vgl. ebd., S. 385ff. So kann Foucault einerseits davon sprechen, dass die
»dialektischen« und die »&sthetischen« Verfahren »eine bestimmte Kritik vor-
aus[setzen]«, wahrend sie andererseits dahin tendieren, in eine vormoderne oder
»prakritische Naivitat« zuriickzufallen. Vgl. ebd., S. 386, S. 387.

38 | Beide Diskurstypen hédngen miteinanderzusammen - »Comte und Marx« wer-
den von Foucault als »Zeugen« dieser Tatsache aufgerufen -, sofern jede Analyse,
die das Empirische auf der transzendentalen Ebene wieder auftreten l&sst, auf
die Bereiche der Natur und der Geschichte verwiesen ist. Vgl. ebd., S. 386-387.
39 | vgl. ebd., S. 387.

40 | vgl. ebd., S. 387.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

Einstellung (historische und naturalistische Meinungen) resultiert.
Foucault spricht von der »Analyse des Erlebten« [analyse du vécu), die in
die transzendentale Subjektivitit Grundformen der kérperlichen und der
historischen Erfahrung aufnimmt und dabei »ein Diskurs gemischter
Natur« bleibt. »In der Tat ist das Erlebte gleichzeitig der Raum, in dem
alle empirischen Inhalte der Erfahrung gegeben werden; es ist auch die
urspriingliche Form, die jene Inhalte im allgemeinen moglich macht und
ihre erste Verwurzelung bezeichnet.«* Hiermit unterliegt die Phinome-
nologie — in diversen Spielarten — dem anthropologischen Modell der em-
pirisch-transzendentalen Dublette.”

Wiederum hinsichtlich der transzendentalen Analytik legt Foucault
die paradoxe Gestalt eines Wissens frei, das sich auf ein Sein bezieht,
das es iiberformt, verendlicht und von innen determiniert — d.h. auf ein
Sein, das, paradox formuliert, als etwas gedacht werden muss, das nicht
gedacht werden kann. Hier gibt es zunichst zwei véllig unterschiedli-
che philosophische Techniken, mit dieser Herausforderung umzuge-
hen. Die eine verharrt im anthropologischen Schema, indem sie einen
im Subjekt liegenden Grund angibt, der die Erkenntnis trigt — und die
empirischen Inhalte, die zwar die endliche Existenz des Menschen von
allen Seiten iiberragen, nicht aber das unendliche Wesen der Vernunft, das
seine Bestimmung ausmacht. Foucault kann deutlich machen, dass mit
dem Ubergang von der Klassik zur Moderne keineswegs die Metaphysik
durch die Anthropologie abgelost wird: Tatsdchlich wird die Metaphysik
(z.B. auf der Grundlage des Lebens oder der Geschichte) lediglich reha-
bilitiert, indem sie neue Formen annimmt und (bei Kant und Husserl)

41 | Vgl. Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen [1929], Husserliana
Bd. 1, hg. v. S. Strasser 1929, Den Haag 1950, S. 65f., S. 124ff., S. 177ff. In
diesem Zusammenhang diskutiert Foucault eine ebenso deskriptive wie abstrakte
Sprache der Phdnomenologie, die auf eine »irreduzible R&umlichkeit« (der leiblich
vermittelten Erfahrung) und auf (historisch vermittelte) »sedimentierte Bedeu-
tungen« im Impliziten einer reinen Erfahrung abzielt. Vgl. Foucault, Ordnung der
Dinge, a.a.0., S. 387-388.

42 | Ebd., S. 387.

43 | Vgl. zur Kennzeichnung der adressierten phdnomenologischen Positionen
(Husserl, Sartre, Merleau-Ponty, Heidegger) sowie liberhaupt zur Relevanz der
Foucaultschen Phanomenologiekritik: Unterthurner, Foucaults Archéologie,
a.a.0.,S.264-281.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

123


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Marc Rolli

das cartesianische Cogito als eine transzendentale Instanz begreift.** Das
indert aber nichts daran, dass das genannte unendliche Wesen eine spe-
kulative Annahme darstellt, die innerhalb der modernen episteme nicht
stabil verankert werden kann. »Das Cogito fithrt nicht zu einer Seinsbe-
stitigung, sondern es erdffnet den Weg zu einer ganzen Reihe von Fra-
gen, wo es sich um die Frage des Seins handelt: Was muf ich sein, der ich
denke und der ich mein Denken bin, damit ich das bin, was ich nicht den-
ke, damit mein Denken das ist, was ich nicht bin?«* Tatsichlich wird der
Mensch von einem Schatten begleitet, d.h. von einem Anderen oder von
einem ungedachten Sein, das stets im Rekurs auf das Selbstbewusstsein
und die Selbsterkenntnis zu begriinden und anzueignen ist: Das Sein an
sich muss fiir sich werden, der unbewusste Wille muss im reinen Licht
der Idee ausgeschaltet werden, die Entfremdung muss aufgehoben und
das Implizite muss ausgefiithrt werden.*® Dieser Imperativ, der das Den-
ken von innen drangsaliert, ist eine zutiefst moderne Institution, die sich
mit aller Macht dagegen wehrt, in der endlichen Existenz des Menschen
eine fundamentale Unzulidnglichkeit zu akzeptieren, die die Rettung des
menschlichen Wesens (aus den irdischen Formen des Nichtwissens und
des Nicht(zufrieden)seins) ein fiir alle Mal zu einem unméglichen Vorha-
ben erkliren wiirde.

Eine andere Strategie, die Endlichkeit philosophisch zu deuten, liegt
darin, das anthropologische Postulat aufzugeben und die Bodenlosigkeit
der Empirizitit hinzunehmen. Es ist dies die von Foucault favorisierte
Sicht der Dinge, die gegen das eingetiibte Festhalten an einer identitits-
logischen Horizontbegrenzung ausgespielt wird. An vielen Textstellen

44 | Vgl. Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.0., S. 390-393, S. 383. Vgl. zu einem
(weiterhin nicht Uberzeugenden) Versuch in diese Richtung, Anthropologie statt
Metaphysik zu betreiben: Ernst Tugendhat, Anthropologie statt Metaphysik, Miin-
chen 2007, S. 13-54.

45 | Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.0., S. 391-392.

46 | Die Formulierungen zielen auf Hegel, Schopenhauer, Marx, Husserl und
Freud. »Das ganze moderne Denken ist von dem Gesetz durchdrungen, das Unge-
dachte zu denken, in der Form des Fiir sich die Inhalte des An sich zu reflektieren,
den Menschen aus der Entfremdung zu befreien (désaliéner), indem man ihn mit
seinem eigenen Wesen versdhnt, den Horizont zu [explizieren], der den Erfahrun-
gen ihren Hintergrund der unmittelbaren [...] Evidenz gibt, den Schleier des Unbe-
wuBten zu liften.« Ebd., S. 394 [frz. S. 338] [Ubers. mod.; Vf.].

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

spricht Foucault davon, dass der Mensch nicht »zeitgenéssisch« — oder ge-
nauer: kontemporir — mit seinem Sein ist.¥ Er ist ungleichzeitig mit sich
selbst, weil er auf die »Vorherigkeit« des Seins bezogen ist, die ihn immer
schon affiziert und bestimmt hat — und die eine Wiederholungsstruktur
aufweist, die eine kompakte Aneignung der empirischen Inhalte verhin-
dert. In diesem Sinne gibt es Zeit, die aus dem »Rif8 ohne Chronologie
und Geschichte« hervortritt, wie es Sein gibt, d. i. »das Urspriingliche im
Menschen, [...] was in seiner Erfahrung Inhalte und Formen einfiihrt, die
ilter als er sind und die er nicht beherrscht.«* Diese Zeit, »von der aus
die Zeit der Erfahrung gegeben werden kann«, markiert eine statische
Zisur, d. i. die Kluft, die zwischen dem Sein und dem Denken besteht.
Diese Trennung ist nicht zu vermitteln, selbst dann nicht, wenn sie — »je-
ner Ursprung ohne Ursprung« — gedacht wird, weil das Denken ihr nicht
entgehen kann.* Die Zeit als ewige Wiederkunft des Gleichen zu denken
wird zur Aufgabe einer Philosophie, die von der modernen Entdeckung
des vorgingigen Seins auf die Aufldsung des Menschen schlief3t.

»Und dadurch, in dieser unendlichen Aufgabe, den Ursprung méglichst nahe und
moglichst fern von sich zu denken, entdeckt das Denken, dal der Mensch nicht
mit dem zeitgendssisch [contemporain] ist, was ihn existieren |aft - oder mit dem,
von wo ausgehend er ist; sondern, daf er in einer Kraft gefangen ist, die ihn zer-
streut [mais qu’il est pris a I'intérieur d’un pouvoir qui le disperse] [...]. Weil der
Mensch nicht zeitgendssisch mit seinem Sein ist, geben die Dinge sich mit einer
ihnen eigenen Zeit. Und man findet hier das anfangliche Thema der Endlichkeit
wieder.«50

Das Thema der Endlichkeit taucht hier wieder auf, nicht nur weil das
Sein des Menschen durch ihm duflerliche, positive Inhalte bestimmt
wird, sondern v.a. deshalb, weil das endliche Sein als Bedingung der
Moglichkeit der Erfahrung fungiert. Entweder wird diese transzenden-
tale Bedingung — vermittels anthropologischer Kategorien, Existentia-
lien etc. — der Erfahrung a priori zugrunde gelegt oder aber sie wird
als reine Eroffnung einer Erfahrung gedacht, und zwar so, dass das in

47 | Vgl. ebd., S. 404 [frz. S. 346].
48 | Vgl. ebd., S. 399, S. 401.

49 | Vgl. ebd., S. 400.

50 | Ebd., S. 403 [frz. S. 345], S. 404.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

125


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Marc Rolli

ihr liegende Verhiltnis von Sein und Denken nicht begrtindungslogisch
vermittelt werden kann, weil es einen anderen, (geschichts- und identi-
titsphilosophisch) unbeugsamen Sinn von Zeit voraussetzt.

Man kann also von zwei Varianten sprechen, in einem modernen Sin-
ne die Endlichkeit zu konzipieren, nimlich einmal den Menschen als ihre
Grundlage aufzufassen, ein anderes Mal aber das »Sein der Sprache« zu
akzentuieren, das den Menschen auflost oder zerstreut.” Wie gesagt, liegt
diese Zweideutigkeit in der epistemologischen Struktur als solcher, die In-
halte der Erfahrung als ihre eigenen Bedingungen bzw. ihre (empirische)
Gegebenheit mit ihrer (transzendentalen) Erméglichung zusammen zu
denken. Die zirkulire Beschaffenheit der Reduplizierung arrangiert ein
zwischen den empirischen Gegebenheiten und den transzendentalen
Grundlagen harmonisch austariertes Entsprechungsverhiltnis — indem
sie das Empirische nach transzendentalen Maf3stiben, und die transzen-
dentalen Mafistibe nach dem Bild des Empirischen modelliert. Es zeich-
net die »anthropologische Reflexion« aus, die empirischen Synthesen
abzusichern, indem sie aus der biologischen, Skonomischen oder dis-
kursiven Existenz des Menschen ein transzendentales Raster entnimmt
und geltend macht.> Foucault behauptet, dass die Anthropologie, welche
diese »Vermengung« der empirischen und der transzendentalen Ebene
generiert, im modernen Denken eine »konstitutive Rolle« gespielt bzw.
eine »grundlegende Position« eingenommen hat.>® In dieser Wendung,

51 | Vgl. ebd., S. 408, S. 411. »Ist es unsere kiinftige Aufgabe, uns zu einer Denk-
weise vorzuwagen, die bisher in unserer Kultur unbekannt ist und die gestatten
wiirde, gleichzeitig [...] das Sein des Menschen und das Sein der Sprache zu re-
flektieren? [...] Aber es ist auch mdglich, dafl das Recht, gleichzeitig das Sein der
Sprache und das Sein des Menschen zu denken, fiirimmer ausgeschlossen bleibt.
Es kann sein, daf darin eine unausldschliche Kluft [une ineffagable béance] [...]
besteht, so dafd man jede Anthropologie, in der die Frage nach dem Sein der Spra-
che gestellt wiirde [...] zu den Hirngespinsten zéhlen miifite.« Ebd., S. 408 [frz.
350]. Foucault spricht auch von einer »Inkompatibilitat«, die zwischen dem (anth-
ropologischen) Sein des Menschen und dem (quasi strukturalistischen) Sein der
Sprache besteht. Vgl. ebd.

52 | Vgl. ebd., S. 410-411.

53 | »Die Anthropologie als Analytik des Menschen hat mit Sicherheit eine kon-
stitutive Rolle im modernen Denken gespielt [...].« Ebd., S. 410. Von einer »Ver-
mengung« oder »confusion« der Ebenen spricht Foucault - und verweist auf die

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

so Foucault, findet die Philosophie einen neuen Schlaf, »nicht mehr den
des Dogmatismus, sondern den der Anthropologie«.>*

Aufwachen aus dem dogmatisch-anthropologischen Schlummer ist
eine Forderung ersten Ranges. Die Konsequenzen sind radikal: »Um das
Denken aus einem solchen Schlaf [sommeil] zu wecken, der so tief ist, dafy
es ihn paradoxerweise als Wachen [vigilance] empfindet [...], gibt es kein
anderes Mittel, als das anthropologische >Viereck« [>quadrilatére< anthro-
pologique] bis in seine Grundlagen zu zerstéren.« »Alle Anstrengungen,
neu zu denken, richten sich auf die »Entwurzelung [déracinement] der
Anthropologie« — wobei es notwendig ist, das »anthropologische Feld« zu
durchqueren und sich ihm dann zu »entreifen«.> Von der Anthropologie
bleibt danach nichts iibrig. Zwar bildete sie die grundlegende Dispositi-
on, »die das philosophische Denken von Kant bis zu uns bestimmt und
geleitet hat«, aber gegenwirtig ist sie dabei, »sich unter unseren Augen
aufzulésen« — eben weil wir damit beginnen, sie zu erkennen und sie zu
denunzieren: »sur un mode critique«.>

Kantische Demonstration einer rigiden Trennung. Vgl. ebd., 410 [frz. S. 352]. Das
ist nicht einfach so zu lesen, als wiirde sich Foucault an die altehrwiirdige Traditi-
on der klassischen Logik anschlieflen und einen Beweisfehler (metabasis eis allo
genos) rigen. Die transzendentale Logik Kants oder auch Husserls unterliegt viel-
mehr selbst dieser sprunghaften Assimilation empirischer Regelmafigkeiten auf
transzendentalem Gebiet - sofern sie die bewusstseinsphilosophischen Grundla-
gen der Subjekt-Objekt-Relation beibehélt. Foucault ist nicht daran interessiert,
einen Bereich zeitlos giiltiger Wahrheiten von der Empirie abzutrennen. Imponiert
hat ihm aber der Kantische Umgang mit der (pragmatischen) Anthropologie, die
als empirische Wissenschaft konstituiert wird und keine rechtmégigen Ansprii-
che auf transzendentalphilosophische Relevanz zu erheben befugt ist. Vgl. dazu
Michel Foucault, Einfiihrung in Kants Anthropologie [1961], libers. v. U. Frietsch,
Berlin 2010 und Andrea Hemminger, Kritik und Geschichte. Foucault - ein Erbe
Kants?, Berlin, Wien 2004, S. 59-63.

54 | Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.0., S. 411.

55 | Vgl. ebd., S. 411-412 [frz. S. 353].

56 | Ebd., S. 412 [frz. S. 353].

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

127


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Marc Rolli

Spielt das anthropologische Denken im Diskurs der Humanwissenschaf-
ten seit dem Ende des 18. Jahrhunderts eine derart zentrale Rolle, wie
macht es sich dann in Uberwachen und Strafen geltend? Wie kénnte seine
Verbindung zur Machtproblematik aussehen? Bereits im einleitenden Ka-
pitel macht Foucault mit einem Zitat aus Gabriel Bonnot de Mablys De la
législation (1789) auf eine epochale Verinderung der Strafjustiz aufmerk-
sam: »Die Strafe soll, wenn ich so sagen darf, eher die Seele treffen als
den Koérper.«*’ Dass mit dem Ausdruck »Seele« auf neuartige anthropo-
logische Diskurse Bezug genommen wird, erldutert Foucault mit einem
ganzen Katalog von Begriffen und Themenfeldern, die ohne Schwierig-
keiten den neu entstehenden Wissensfeldern der Humanwissenschaften
zugeordnet werden kénnen. »Als Vergehen oder Verbrechen beurteilt
man immer noch Rechtsgegenstinde, die vom Gesetzbuch definiert sind,
aber gleichzeitig urteilt man tiber Leidenschaften, Instinkte, Anomalien,
Schwichen, Unangepafitheiten, Milieu- oder Erbschiden; man bestraft
Aggressionen, aber durch sie hindurch Aggresivititen; Vergewaltigun-
gen, aber zugleich Perversionen [...].«*®

Der Straftiter wird zu einem Menschen gemacht, der eine psycho-phy-
sische Tiefenschicht oder einen Charakter besitzt — und damit neuartige
Entwicklungspotentiale und Bestimmungsfaktoren. In diesem Sinne ist
es fur die moderne Strafjustiz bezeichnend, dass sie auf die seelische
Qualitit des Individuums zielt, auf seinen Willen und seine verbrecheri-
schen Anlagen. Sie kann sich dabei auf wissenschaftliche Erkenntnisse
der Psychiatrie und spiter der Kriminalanthropologie berufen, um die
Bestrafung nicht nur individueller Handlungen, sondern auch der indi-
viduellen Seele zu rechtfertigen. Fraglich ist nicht allein der Sachverhalt
des Vergehens selbst, die personale Verantwortung oder die Gesetzesla-
ge. Vielmehr richtet sich das Interesse auf den kausalen Tathergang, d.h.
auf urspriingliche Beweggriinde, die auf »Instinkt, Unbewufites, Milieu,
Erbanlage« zuriickgefithrt werden.® Keineswegs begniigt man sich mit
einer Sanktion des Vergehens, sondern fragt nach den mit einer Sanktion

57 | Michel Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Geféngnisses
[1975], Gibers. v. W. Seitter, Frankfurt a.M. 1994, S. 26.

58 | Ebd., S. 27.

59 | Vgl. ebd., S. 29.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

verbundenen sittlichen Entwicklungschancen des Individuums. Mit
Hilfe psychiatrischer Gutachten und der Einfithrung mildernder Um-
stinde formuliert jedes Urteil »Normalititsabschitzungen und techni-
sche Vorschriften im Hinblick auf eine mégliche Normalisierungs, die
hinsichtlich medizinischer Therapieformen oder spezieller Sicherheits-
mafinahmen tiber die blofe Bestrafung hinausgehen und Heilung oder
Anpassung ermdglichen sollen.®® »Es formiert sich ein Wissen, das Tech-
niken und wissenschaftliche Diskurse einschlieft und sich mit der Praxis
der Strafgewalt verflicht.«®! Die Ausdehnung des Gegenstandsbereichs
der Strafjustiz, die mit den Begriffen »Seele« oder »ganzer Mensch« an-
gesprochen ist, hingt von ihrer (nicht fest juridisch eingegrenzten) wis-
senschaftlichen Legitimierbarkeit ab.

Uberwachen und Strafen thematisiert »eine Korrelationsgeschichte der
modernen Seele und einer neuen Richtgewalt«, die sich als »Genealogie
des heutigen Wissenschaft/Justiz-Komplexes« versteht.®> Gegen Durk-
heim insistiert Foucault darauf, die Strafverfahren nicht lediglich als
Indikatoren zugrunde liegender sozialer Strukturen, sondern als Tech-
niken zu analysieren, die mit gesellschaftlichen Prozessen wechselsei-
tig interagieren. Die Geschichte der modernen Seele kann nicht unab-
hingig vom »Fortschritt des Humanismus« und der »Entwicklung der
Humanwissenschaften« geschrieben werden.®® Foucault formuliert die
analytische Untersuchungsmaxime, dass die Geschichte des Strafrechts
und die Geschichte der Humanwissenschaften nicht isoliert voneinander
zu behandeln sind, sondern miteinander verbunden, sofern sie »in einen
einzigen »epistemologisch-juristischen< Formierungsprozef hineingehs-
ren.«<* In der Perspektive einer Genealogie der Macht, die von der »poli-
tischen Technologie des Korpers« ihren Ausgang nimmt, verschrinken
sich wissenschaftliche Erkenntnisse und ihre Verwendung in einer Ge-
richtspraxis —, weshalb der so gewihlte methodische Ansatz »als Prinzip
der Vermenschlichung der Strafe wie auch der Erkenntnis des Menschen

60 | Vgl. ebd., S. 31.

61 | Ebd., S. 33.
62 | Ebd., S. 33.
63 | Ebd.

64 | Ebd., S. 34.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

129


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Marc Rolli

gesetzt« ist.® Damit nimmt Foucault explizit auf den anthropologischen
Diskurs und seine moderne epistemologische Relevanz Bezug.

Die Seele fungiert als aktueller Bezugspunkt von Strafmethoden, die
an eine neuartige moderne politische Okonomie des Kérpers gebunden
sind. Sie wird tiberall dort hervorgebracht, wo die Macht tiber den Korper
ausgeiibt wird, wo iiberwacht, dressiert, bestraft, kontrolliert oder einfach
gearbeitet wird. In ihr werden »die Wirkungen einer bestimmten Macht
und der Gegenstandsbezug eines Wissens« miteinander vermittelt; »sie
ist das Zahnradgetriebe, mittels dessen die Machtbeziehungen ein Wis-
sen ermoglichen und das Wissen die Machtwirkungen erneuert und ver-
stirkt.«®® Nicht allein erméglicht das psychologische, medizinische oder
Skonomische Wissen eine Neuausrichtung der Strafpraxis; auch umge-
kehrt gilt, dass mittels einer neuartigen politischen Technologie des Kor-
pers neue Wissensgebiete entstehen oder motiviert werden. »So konnte
verstindlich werden, [...] wie eine spezifische Unterwerfungsmethode zur
Geburt des Menschen als Wissensgegenstand fiir einen >wissenschaftli-
chen« Diskurs fiithren konnte.«*”

Zugleich macht Foucault deutlich, dass mit der Seele als diskursivund
strategisch entwickelter Instanz ein typisch moderner Reproduktionsme-
chanismus etabliert wird, der sich im Streben nach Realisierung einer
(prinzipiell nicht realisierbaren) Idee kontinuierlich erhilt. Als diskursi-
ves Konstrukt dient die Seele dazu, den sog. »Emanzipationsprozess der
Menschheit« aufrecht zu erhalten — und gleichzeitig die individuelle Ein-
bindung in den Produktionsapparat zu gewihrleisten, die den menschli-
chen Kérper unterwirft und produktiv macht. Sie ist als Zielscheibe einer
bestimmten politischen Technologie weder Illusion noch Ideologie, son-
dern ein Produkt des von Foucault analysierten Macht-Wissen-Komple-
xes.%® Es wire daher véllig verfehlt, wollte man annehmen, dass der »wirk-
liche Mensch« an die Stelle der theologischen Seelensubstanz getreten

65 | Ebd.

66 | Ebd., S. 42.

67 | Ebd., S. 34-35.

68 | Die Seele reprasentiert den anthropologischen Ort einer Subjektivitat, die
einer Vielzahl von Diskursen eine spezifische epistemische Struktur verleiht:
»Psyche, Subjektivitat, Personlichkeit, Bewufitsein, Gewissen usw.; man hat dar-
auf wissenschaftliche Techniken und Diskurse erbaut; man hat darauf die morali-
schen Anspriiche des Humanismus gegriindet.« Vgl. ebd., S. 42.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

sei. Das ist nur die iibliche, mit den Machtverhiltnissen koordinierte an-
thropologische Sichtweise. Dagegen unterstreicht Foucault, dass die Seele
und das mit ihr verbundene Freiheitsversprechen nur dazu dienen, den
Kérper gefangen zu nehmen. »Der Mensch, von dem man uns spricht
und zu dessen Befreiung man einlidt, ist bereits in sich das Resultat einer
Unterwerfung, die viel tiefer ist als er.«®

Zu Beginn des Bestrafungskapitels kommt Foucault ein weiteres Mal
auf die neuartige Relevanz der »menschlichen Natur« fiir die Reform-
bewegungen der Strafjustiz zu sprechen.”® Dies erfolgt vor dem Hinter-
grund der geschilderten Eskalationsgefahren und Probleme &ffentlicher
Hinrichtungen.”! Der Mob wurde zunehmend aufsissig — und nutzte die
Gelegenheit fiir eine Auseinandersetzung mit dem Gesetz und den Behor-
den, den Reichen und Michtigen. Foucault macht an diesem Punkt klar,
dass die neu entdeckte Humanitit — der Mensch als »grofe moralische
Rechtfertigung« — eine strategische Funktion im Wandel der Macht oder
in der Uberwindung von Monarchie, Revolte und Ineffizienz ausiibt.”
Vielleicht »spielten die Gefiihle der Menschlichkeit fiir die Verurteilten
bei der Abschaffung der Marterliturgie« eine weniger grofe Rolle als »auf
seiten der Macht eine politische Angst vor der Wirkung dieser zweideuti-
gen Rituale.«” Sicher bezieht sich der moderne Begriff des Strafens auf
den Menschen, der als »Maf} der Macht« oder als »legitime Grenze der
Strafgewalt« aufgefasst wird.”* »Im 19. Jahrhundert sollte dieser im Ver-
brecher entdeckte >Mensch« zur Zielscheibe einer bessernden und in-
dernden Straf-Intervention, zum Bereich sonderbarer >Straf<-Praktiken
und >Kriminal«Wissenschaften werden.«” Aber die Milderung des
Strafsystems (mitsamt ihrer pidagogischen Qualitit) verbindet sich mit

69 | Ebd., S. 42.

70 | Vgl. ebd., S. 94.

71 | »Tyrannei und Revolte« erscheinen als entgegengesetzte Momente einer
»zweifachen Gefahr«, deresim Rahmen der Strafjustizzu begegnen gelte. Schlief3-
lich durchkreuzten sich in den peinlichen Strafen der souverdanen Macht »die
Maflosigkeit der bewaffneten Justiz und die Wut des bedrohten Volkes«. Ebd.,
S.93-94.

72 | Ebd., S. 94.
73 | Ebd., S. 85.

74 | Vgl. ebd., S. 94.
75 | Ebd.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

131


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Marc Rolli

neuen, gleichsam verfeinerten Machtprozeduren: Eigentumsdelikte 16-
sen Gewaltverbrechen ab, der Polizeiapparat vergrofRert sich zunehmend
und es werden striktere Uberwachungsmethoden der Bevélkerung und
detailliertere Strafpraktiken entwickelt.”® Und genau darauf kommt es
Foucault an: im Namen einer humanitiren Strafreform bildet sich eine
Justiz heraus, die den Gesellschaftskorper liickenloser zu durchkimmen
vermag.”” Tatsichlich stellen die kritischen Reformer zwischen der »Dena-
turiertheit« der Strafgewalt (Privilegien etc.) und der Ineffizienz der unge-
ordneten Justiz einen Zusammenhang her: Sie sei »liickenhaft aufgrund
der inneren Kompetenzkonflikte«.”® Foucault resiimiert: »In der Kritik der
Reformer geht es weniger um Schwiche oder Grausamkeit als um eine
fehlerhafte Okonomie der Macht.«” Thre Kritik zielt im Kern auf die dys-
funktionale Macht monarchischen Typs. Entsprechend dreht sich die an-
visierte neue Gerichtsbarkeit in erster Linie um eine politische Okonomie
der Strafgewalt — im Sinne einer gezielten Effizienzsteigerung: »geregel-
ter, wirksamer, bestindiger und priziser«.®® Erreicht wird sie durch eine
Befreiung von den »Privilegien der Souveranitit« und die damit verbunde-
ne Umverteilung der Macht.® Die Strafreform nimmt ihren Ausgang dort,
wo sich der Kampf gegen die Ubermacht des Souverins mit dem Kampf
gegen den Diebstahl verbindet — und neue Techniken einer detaillierten
Kontrolle notwendig macht. »Nun wird verstindlich, warum die Kritik an
den Martern in der Strafrechtsreform so bedeutsam war: in der Marter
waren die schrankenlose Macht des Souveridns und die stindig drohende
Gesetzwidrigkeit des Volkes sichtbar vereinigt. Beidem sollen nun durch

76 | »Eine sorgféltigere und genauere Justizpraxis beginnt nun, auch eine kleine«
Delinquenz zu erfassen, die sie friiher leichter durchschliipfen lief.« Ebd., S. 97.
Foucault schildert einen Wandel der Gesetzwidrigkeit des Volkes in der zweiten
Hélfte des 18. Jahrhunderts, die weniger auf die Rechte und mehr auf die Giiter
abzielt. Sie muss dezidiert bestraft werden, da sie fir das neue »Handels- und
Industrieeigentum vollig unertréglich«ist. Ebd., S. 108.

77 | Gegen praxistheoretische Einwande z.B. de Certeaus kdnnte hier geltend ge-
macht werden, dass an diesem Punkt auch die Mikropraktiken der revoltierenden,
armen Bevélkerung verschwinden.

78 | Ebd., S. 100-101.

79 | Ebd., S. 101.

80 | Vgl. ebd., S. 103.

81 | Vgl. ebd., S. 103-104.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

die Menschlichkeit der Strafen Schranken gesetzt werden: der sMenschs,
der in der Strafe geachtet werden soll, ist die rechtliche und moralische
Form dieser zweifachen Einschrinkung.«® Das neue Strafsystem dient
»zur differenzierten Behandlung der Gesetzwidrigkeiten«, nicht zu deren
globaler Unterdriickung.®® Mit ihm konsolidiert sich eine neue Machttech-
nologie der Strafgewalt.

Im Begriff des Kriminellen spiegelt sich dieser Konstitutionsprozess
einer modernen Strafgesellschaft. »Die Bestrafung ist [...] eine verallge-
meinerte Funktion, die mit dem Gesellschaftskérper [...] koextensiv ist.«3
Der Kriminelle wird als ein »Feind der Gesellschaft« definiert, die er als
Ganze angreift, auch wenn er selbst ein Teil von ihr ist.35 In dieser Ge-
sellschaftsfeindlichkeit liegt ein Ansatzpunkt der »anthropologischen In-
dividualisierung«.®® »So kénnen mit Blick auf das Phinomen der Krimi-
nalitat Diskurse und Institutionen entstehen wie die, die sich im Namen
der Psychopathologie normabweichenden Verhaltens herausbilden.«¥
Abgel6st von der Rache des Souverins riickt die Verteidigung der Gesell-
schaft in den Mittelpunkt des Interesses. Von daher auch die Prignanz
der Formel von der »Wiederherstellung der offentlichen Ordnung«. Die
epistemische Relevanz der »menschlichen Natur« liegt darin, zwischen
dem Gesellschaftsvertrag einerseits und der (blutdiirstigen, monstrésen)
Natur des Missetiters andererseits eine Verbindung herzustellen: im
»Diskurs des Herzens« oder in der allgemeinen »Empfindsamkeit des
verstindigen Menscheng, der sich dem Gesetz unterwirft, das er selbst
hervorgebracht hat.®® Allerdings besitzt die hier in Anspruch genommene
Humanitit nach Foucault auch eine strategische Seite: im 6konomischen
Kalkiil der mit der Strafe verbundenen gesellschaftlichen Konsequenzen.
»Muf das Gesetz den >Naturwidrigen< menschlich behandeln (wihrend
einst die Justiz den >Gesetzwidrigen< unmenschlich behandelte), so

82 | Ebd., S. 112-113.

83 | Vgl. ebd., S. 113. Foucault kann sich hier auf G. Le Trosne, Vues sur la justice
criminelle, 1777, berufen.

84 | Ebd., S. 114.

85 | Ebd. Hierzu ausfiihrlich Michel Foucault, Die Strafgesellschaft. Vorlesung
am Collége de France 1972-1973, iibers. v. A. Hemminger, Berlin 2015, S. 54ff.
86 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 128.

87 | Foucault, Strafgesellschaft, a.a.0., S. 58.

88 | Vgl. Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 115, S. 116.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

133


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Marc Rolli

liegt der Grund dafiir nicht in einer tief verborgenen Menschlichkeit des
Ubeltiters, sondern in der notwendigen Regulierung der Gewaltwirkun-
gen.«® Bestimmt sich das Verbrechen im Kern durch eine Stérung der
allgemeinen Ordnung, so richtet sich die Strafe daran aus, die Tatfolgen
zu kontrollieren — durch gezielte Mafnahmen zur Vorbeugung chaoti-
scher Zustinde. Die Bestrafung ist »eine Kunst der gezielten Wirkungen«
und Privention ihr konstitutives Prinzip.”® »»Menschlichkeit« ist der eh-
rerbietige Name fiir diese Okonomie mit ihren sorgfiltigen Kalkiilen.«”
Foucault benennt eine Reihe von Regeln, die die neue »Technopolitik
der Bestrafung« auszeichnen.”? Sie dokumentieren eine Umkehrung der
Zeitstruktur, die sich im Ubergang vom Manifestationsritual souveriner
Macht zur Verhinderungsstrategie der Disziplin vollzieht. An die Stelle
der Todesstrafe tritt die Idee lebenslanger Sklaverei. Die Polizei eilt der
Justiz an die Seite, mit Hilfe von Uberwachungsorganen wird die Hoff-
nung auf Straflosigkeit minimiert; das Inquisitionsmodell wird durch das
wissenschaftlich legitimierte Modell der empirischen Nachforschung er-
setzt. »So wird jedes Vergehen ans Tageslicht kommen und mit vollkom-
mener Gewiflheit bestraft werden.«** Abschliefend erliutert Foucault die
Regel der optimalen Spezifizierung. Bei ihr handelt es sich darum, alle
Rechtsbriiche genau zu definieren und in einem Strafgesetzbuch aufzu-
zeichnen. Hier liegt der Entstehungsgrund der Individualisierung des
modernen Strafrechts: »Mit der Notwendigkeit einer parallelen Klassifi-
zierung von Verbrechen und Strafen entsteht gleichzeitig die Notwendig-
keit einer Individualisierung der Strafen, die dem besonderen Charakter
eines jeden Verbrechers gerecht wird.«** Seine »innere Natur, die »in-
nere Qualitit seines Willens« sind Gegenstinde der auf den Titer selbst
bezogenen Regulierung der Strafen.” Im anthropologischen Diskurs des
19. Jahrhunderts etabliert sich die Rede von den Charaktereigenschaften,

89 | Ebd., S. 116-117.
90 | Vgl. ebd., S. 119. »Die Strafe ist nicht nach dem Verbrechen, sondern nach
seiner moglichen Wiederholung zu bemessen.« Ebd., S. 118.

91 | Ebd,, S. 117.
92 | Vgl. ebd., S. 117, S. 120ff.
93 | Ebd., S. 123.
94 | Ebd., S. 126.

95 | Ebd. Foucault verweist ausdriicklich darauf, dass mit der Thematisierung der
inneren Natur des Taters der Ort in der Strafpraxis bezeichnet ist, »an dem spéater

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

die eine physiognomische Relation zwischen der Physis (Schidelform,
Hirn, Erbgut, Rassetypus) und der Psyche (moralische Qualititen, Kultur-
stufe, Pathologien) des Menschen im Allgemeinen und des Kriminellen
im besonderen geltend machen. Im Begriff des Riickfalls sieht Foucault
erste konkrete Ansitze der »anthropologischen Individualisierung«, so-
fern sich in ihm nicht der Urheber einer Tat, sondern sein »zuinnerst
verbrecherischer Charakter offenbart.«*® Hinter der Humanisierung und
Milderung der Strafen findet man daher den »politischen Plan« einer
kalkulierten Okonomie der Strafreform wieder, der sich nicht in erster
Linie auf den Korper, sondern auf die Seele bezieht — auf die Seele »als
Korrelat einer Machttechnik«.”” Mit ihm verbindet sich die Organisation
praventiver MafRnahmen und eine Objektivierung des Téters als Feind
der Gesellschaft, »der ein wildes Stiick Natur in sich trigt« — ein »Wahn-
sinniger«, »Kranker« und bald auch ein »Anormaler«. In beiden Fillen
konstatiert Foucault einen Macht-Wissen-Komplex, eine Erginzung der
»Machtbeziehung |[...] durch eine Erkenntnisbeziehung«, was dazu fiihrt,
dass weder die Macht negativ als Verbot noch die Wissenschaft als aufler-
halb der Macht befindliche Einrichtung zu begreifen ist.”® »Die Prozesse
der Vergegenstindlichung entwickeln sich in den Taktiken und Verfah-
ren der Macht selbst.«*°

Iv.

Mit dem nicht zuletzt diskursiv abgestiitzten Wandel im Strafvollzug ver-
bindet sich die Ablésung vom Modell der Souverinitit — und damit gleich-
zeitig die Ablésung von einem negativen Machtverstindnis. Foucault
erldutert die neuartig moderne Situation der Strafgesellschaft mithilfe
eines Modells der produktiven Macht, »Leben zu machen, die sich in
der institutionell situierten Anreizung zum Diskurs und zur Identitits-
bildung manifestiert. Zwischen dem Willen zum Wissen und Uberwachen

die kasuistische Jurisprudenz durch das psychologische Wissen abgelost werden
sollte.« Ebd., S. 127.

96 | Vgl. ebd., S. 128.

97 | Vgl. ebd., S. 129.

98 | Ebd., S. 130.

99 | Ebd.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

135


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Marc Rolli

und Strafen existieren sehr enge Beziige, da sowohl fiir die Ausprigung
des Sexualititsdispositivs als auch fiir die verdnderte Strafpraxis die anth-
ropologisch grundierten Wissenschaften der Padagogik und Psychologie
(seit dem Ende des 18. Jahrhunderts) von besonderem Gewicht sind. War
dort die Rede von neuartig perversen, degenerierten oder entarteten, ras-
senanthropologisch minderwertigen Identititen, so spielte hier die neu-
artige Identitit des Kriminellen, seine biologisch-kulturelle Charakterbe-
schaffenheit die zentrale Rolle.

Die einigermaflen diffus und komplex verstreuten Machtmechanis-
men, die an die Stelle der klassischen Hierarchien treten, prozessieren
nicht wild proliferativ. Nach Foucault bilden sie Dispositive, die sich
durch Machtkonzentrationen (mit hegemonialen Effekten) auszeichnen.
Die moderne Gesellschaft sucht die »Wirkungen und Ausweitungen
[...] wieder in den Formen des Rechts zu codieren.«®® Im Hinblick auf
die Ordnung der Dinge kénnte man sagen, dass es der anthropologische
Diskurs ist, der eine entsprechend reduzierte und kanalisierte Form des
Machtdenkens reprisentiert. Nicht nur gibt es charakteristische Identit-
ten (Rasse, Geschlecht, krank-gesund, alt-jung, Dispositionen und Menta-
lititen), die innerhalb dieses Diskurses als mittlere Identititen zwischen
dem allgemeinen und dem individuell-besonderen Menschen zu stehen
kommen. Es werden in ihm auch Hierarchien erneuert, indem unter-
schiedliche Idealvorstellungen des Menschseins (gesund, erwachsen,
weifl, midnnlich, heterosexuell, christlich, fortschrittlich, leistungsstark)
tradiert werden.

Aktuell lisst sich im Kontext der Lebenswissenschaften eine Revi-
talisierung anthropologischer Denkgewohnheiten beobachten. Eine von
Foucault im Zusammenhang seiner Rassismus-Thesen entwickelte kri-
tische Analyse bezieht sich darauf, die charakteristische Fragmentierung
des Kontinuums »Leben« herauszuarbeiten, welche in der anthropologi-
schen Antwort auf die Problemstellungen der angewandten Ethik steckt.
Ab wann ist der Mensch kein Mensch mehr, an welcher Stelle wird er zur
Gefahr fur sich selbst? Und mit dieser Frage verbindet sich die Aufgabe,
anthropologische Zusammenhinge sichtbar zu machen, die die Wirk-
lichkeitsmacht des Lebens, seine gegenwirtige Okonomisierung, mit-
strukturieren. Vielleicht kann man sagen, dass die von Foucault heraus-
gestellten Momente der »Lebensmacht«, die permanente Optimierung

100 | Foucault, Der Wille zum Wissen, a.a.0., S. 132.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Macht-Wissen-Komplex

und Normalisierung des Lebens, in eine anthropologische Relation ge-
bracht werden konnen. Anders gesagt: die Normalisierung tibernimmt
(und verschiebt) das in der Ordnung der Dinge herausgearbeitete Verfah-
ren der (anthropologischen) Stabilisierung der instabilen epistemischen
Situation der Moderne.’! Es wire normal, besser als andere sein zu wol-
len — und es wire normal, schéner oder auch gesiinder zu werden, auch
reicher, berithmter und {iberhaupt leistungsstirker. Es ist dann normal,
in einer Zukunft zu leben, die immer besser zu werden verspricht. Vor
allem aber ist es normal, normal zu sein; ebenso wie es menschlich ist,
ein Mensch zu sein. In diesem Sinne sind die Angebote eines besseren
Lebens solche, die man normalerweise nicht ausschligt oder auch nicht
ausschlagen kann, darf oder soll.

Begreift man diesen dynamischen Normalismus als ein »Diskurs- und
Dispositiv-Netz«, dessen Funktion darin besteht, den Fortschritt zu regu-
lieren (etwa im Sinn der »dynamischen Stabilisierung« von H. Rosa) — so
lasst sich im Kontext der von Foucault so genannten »Biomacht« zeigen,
welche tragende Rolle das anthropologische Wissen in ihrer Machttech-
nologie spielt.”” Im Gebrauch sozialstatistischer Verfahren kénnen Nor-
malititsgrade und Normalitdtsgrenzen inhaltlich bestimmt werden, indem
anthropologische Differenzierungen namhaft gemacht werden — z.B. bei
der Definition von »Risikogruppen«. Das heifit, dass die binire Logik (nor-
mal/a(b)normal) auf charakteristische Identititen menschlichen Lebens
(Mann oder Frau, erwachsen oder Kind, gesund oder krank) angewandt
wird, selbst wenn die Grenzen als solche flexibel gehandhabt werden. Die
vererbungsbiologisch und degenerationstheoretisch fundierte populati-
onsstatistische Perspektive der Eugenik signalisiert beispielsweise nicht
allein Abweichungen von einem Durchschnitts- bzw. Sollwert, sondern
gleichzeitig das »Risiko von Denormalisierungen« und die mégliche »ho-
moostatische Adjustierung« — wobei die Normalnorm (etwa das »Erbgut«

101 | Die Normalisierungsnormen sind nicht unbedingt mit den Ergebnissen von
Reduplikationsmechanismen identisch. Mit Kant gesprochen steht den empiri-
schen Charakterbestimmungen immer ein reiner Charakter (Person, Gattung, mo-
ralische Natur des Menschen) als Ideal gegeniiber, auch wenn dieses Ideal mit ei-
nem entsprechend privilegierten empirischen Charakter zusammengedacht wird:
z.B. der weiBe, ménnliche, erwachsene, gesunde, christlich erzogene Européer.
102 | Vgl. Jirgen Link, Versuch iber den Normalismus [1997], Opladen 1999,
S. 341-343.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -

137


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Marc Rolli

eines Menschen) an einem biologisch oder anders definierten Charakter-
typus (frither z.B. ein Rassetypus) festgemacht werden kann.'”® Hier kann
auf die normativen Implikationen normalistischer Normen aufmerksam
gemacht werden, die diesen nicht von Rechts wegen, aber in vielen Fillen
faktisch zukommen.

Gemessen an etablierten, diskursiv und machtférmig konstituier-
ten Individualisierungen, ist heute die Normalisierungsunfihigkeit das
Merkmal eines Bevolkerungsanteils, der der anthropologischen Dis-
kriminierungslogik zum Opfer fillt. Abnormal ist, wer an bestimmten
Grundfihigkeiten oder Grundeigenschaften des Menschseins nicht par-
tizipiert. Das ldsst sich altersspezifisch, geschlechterspezifisch, leistungs-
spezifisch, kulturspezifisch oder kérper- und krankheitsspezifisch (auch
Klasse, Rasse, sexuelle Ausrichtung spielen noch eine enorme Rolle) kon-
kretisieren — im Raster der anthropologischen Charakteristik. Auch wird
der Ausschluss internalisiert: Ein verfemter Teil steckt in uns, der unfi-
hig ist, sich zu normalisieren, das heifdt schoner, gesiinder und erfolgrei-
cher zu werden. Anhand eines Entwicklungsmodells wird die Annihe-
rung an ein Idealbild des ganzen Menschen messbar, das sich an einer
Verbesserung des Gattungslebens — z.B. auf dem Weg einer intensiveren
informations- und kommunikationstechnologischen Vernetzung aller
mit allen — orientiert. Es liegt in der Logik dieses Gedankens, das Indi-
viduum als eine biologische Ressource fiir die Lebensverlingerung eines
anderen aufzufassen. Utopisch grell riickt die kontinuierliche Verbesse-
rung der Erbanlagen ins Licht bzw. die Gewebeziichtung mittels korpe-
reigener Stammzellenlinien: So entsteht ein Leben, das sich mit Hilfe von
Versicherungs- und Prognosetechniken von den Risiken, Defekten und
Krankheitsanlagen zu 16sen beginnt, die ein endliches Wesen stigmati-
sieren. Hieraus erklirt sich, dass auch der »transhumanistische« Traum
vom perfekten, technisch aufgeriisteten Menschen einer anthropologi-
schen Logik folgt, die auf den ganzen, ideal verklirten Menschen abzielt.

103 | Vgl. ebd., S. 344f.

14.02.2026, 09:43:49. https://wwwinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

