
Der Macht-Wissen-Komplex 
Michel Foucault und das anthropologische Band

Marc Rölli

Eines der gegenwärtig viel diskutierten Themen der Foucault-Rezeption 
liegt im Verhältnis von Wissen und Macht. Dabei geht es um Fragen der 
Gewichtung personeller und struktureller Macht oder auch um die Bezü-
ge, die zwischen repressiven und konstitutiven Machtformen bestehen. 
Sind Diskurse als Ideologien zu begreifen, die in einem emanzipationso-
rientierten Demokratisierungsprozess ausgeleuchtet und entkräftet wer-
den können? Oder bewegt sich die Machtanalyse genealogisch inmitten 
einer Immanenz, der kein normatives Ideal als ursprünglich Anderes ent-
gegensteht? Steht kritisches Denken nur der Repression entgegen oder 
bezieht es sich auch auf strukturelle Macht – und ist es als Widerstands
phänomen selbst eine Form der Macht? Wie auch immer die Antworten 
ausfallen – Foucault bleibt mit seiner »Regel der Immanenz« ein perma-
nenter Gesprächspartner.1 

Will man die immanenten Strukturen des Macht-Wissen-Komple-
xes bei Foucault genauer untersuchen, so bietet sich an, zwischen his-
torisch spezifischen Macht- und Diskurstypen Verbindungen herzustel-
len. Mit den aus Foucaults Sicht nicht rechtsförmig fassbaren modernen 
Machttypen der Disziplin und Lebensregulierung sind Wissensgebiete 
verschränkt, deren epistemologische Beschaffenheit in der Archäologie 
der Humanwissenschaften ausgegraben wurde.2 Folgerichtig kann das 

1 | Vgl. Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit, Bd. 1 

[1976], übers. v. U. Raulf f u. W. Seitter, Frankfur t a.M. 1992, S. 119f. und siehe 

unten Abschnitt I. 

2 | Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge [1966], übers. v. W. Köppen, 

Frankfur t a.M. 1991, S. 367ff.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Marc Rölli

Immanenzverhältnis von Macht und Wissen oder die Art und Weise ih-
rer wechselseitigen Voraussetzung durch die anthropologische episteme 
der die Lebensmacht begleitenden und stützenden Diskurse genauer be-
stimmt werden. Diese von Foucault nicht sehr deutlich formulierte These 
der Machtrelevanz von Wissensformen anthropologischen Typs steht im 
Mittelpunkt meiner Überlegungen. Sie ist an das Konzept der Moderne 
gebunden, das bei Foucault durch eine tiefe Zweideutigkeit gekennzeich-
net ist. Zweideutig deshalb, weil ihre Dynamik (der Modernisierung) pa-
radox ist: Sie liegt in der Permanenz der Hervorbringung des Neuen – 
oder in einer ständigen Unruhe Stabilität zu produzieren. Das Konzept 
richtet sich polemisch gegen überzeichnete Modernebegriffe und zu-
gleich erlaubt es eine Neufassung des Macht-Wissen-Komplexes.

Mit dem Abklingen der Postmoderne-Diskussion sind auch die Auf-
fassungen von Modernität in den Bereich der unhinterfragten Basisan-
nahmen und Vorurteile abgesunken. Das heißt allerdings nicht, dass 
nicht implizite Meinungen vorherrschen, die durchaus problematisch 
sind. Es gilt als zeitgemäß, in Bewegung und offen für Zukunft zu sein, 
nicht an etwas festzuhalten, das vergangen ist. Es handelt sich hier bei-
nahe um eine Tautologie: Wenn etwas vergangen wäre, wie könnte man 
daran festhalten? Dabei hat die geschichtliche Qualität der Moderne (oder 
ihre Geschichtlichkeit) an Bedeutung verloren. Von generellem Verfall 
und von generellem Fortschritt ist seit einiger Zeit seltener die Rede – der 
planlose oder zügellose Fortschritt ist selbst eine Verfallsform geworden. 
Und die Moderne eine vielleicht in erster Linie ökonomische Größe, die 
sich an der profitablen Innovation bemisst. Ihr muss nicht ein allgemei-
ner Fortschritt in der Menschheitsgeschichte zugemutet werden. 

Sloterdijk hat in einem seiner frühen Texte von der »kopernikani-
schen Mobilmachung« gesprochen – und damit einen Terminus für 
einen im Zeitgeist durchaus verbreiteten Glauben geprägt.3 Modernisie-
rung versteht sich danach als ein Prozess ohne anthropologische und nor-
mative Maßstäbe – wie sie zur Geschichte von technischem Fortschritt 
und politischer Emanzipation eigentlich gehören. Gegen einen naiven 
Optimismus macht er eine tragisch-pessimistische Weltsicht geltend, die 
an Heideggers Deutung des Nihilismus erinnert. Zur Eindämmung der 
destruktiven Konsequenzen kopernikanischer Dezentrierungen, die sich 

3 | Vgl. Peter Sloterdijk, Kopernikanische Mobilmachung und ptolemäische 

Abrüstung, Frankfur t a.M. 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 113

in das Innerste der geschichtlichen Moderne eingeschrieben haben, setzt 
er auf ptolemäische Abrüstung. Nicht die Vernunft moderiert und regu-
liert die historischen Verläufe, vielmehr handelt es sich um Selbstvernich-
tungstendenzen, die als Antrieb moderner Entwicklungen fungieren. In-
nerhalb dieses Programms gibt es keine Rettung. 

Dieses Bild ist in seinem vereinheitlichenden Gestus sehr pauschal. 
Die Optimierungsstrategien, die Foucault der von ihm so genannten 
»Normalisierungsmacht« zuschreibt, sind dagegen anderen Typs. Sie 
sind anders angelegt, auch wenn mit ihnen ein weiteres Mal das The-
ma der Modernisierung aufgegriffen wird. Foucault beschreibt sie als 
Macht-Wissen-Komplexe, die in ihrer eigenen diskursiven Repräsentation 
nicht angemessen gefasst sind, auch wenn sie sich mit Machttechniken 
verbinden und praktische Wirksamkeit entfalten. In diesem Sinne wer-
den die geschichtsphilosophisch ausgerichteten Modernekonzeptionen 
nicht als Ideologien – und die naturphilosophisch-kulturkritisch aus-
gerichteten Deutungen moderner Entwicklungen nicht als schlechthin 
wirklichkeitsgesättigt wahrgenommen. Vielmehr liegen ihnen epistemi-
sche Strukturen zugrunde, die zu einer grundlegenden Fehldeutung der 
Machtverhältnisse einladen.

Welche Verbindungslinien verlaufen zwischen den modernen Struk-
turen des Wissens und ihren Machtverhältnissen? Aus meiner Sicht 
können zwischen der von Foucault anhand des Sexualitätsdispositivs 
herausgeschälten Machtform und der in der Archäologie der Human-
wissenschaften ermittelten Wissensordnung der Moderne Bezüge her-
gestellt werden. Als Probe aufs Exempel kann auf Überwachen und Stra-
fen Bezug genommen werden. Wenn es stimmt, dass die epistemische 
Struktur, die von Foucault in der Ordnung der Dinge als anthropologische 
deklariert wird, im diskursiven Kontext der Bio-Macht im Willen zum 
Wissen relevant ist, dann sollte es auch möglich sein, ihre prägende Kraft 
in Überwachen und Strafen wiederzufinden. Das Folgende gliedert sich 
entsprechend in vier Teile. Erstens werde ich auf Foucaults Überlegun-
gen zu »diskursiver Macht« und »Macht-Wissen-Komplexen« im ersten 
Band von Sexualität und Wahrheit eingehen, indem ich sie im Kontext der 
regelmäßig auf Francis Bacon zurückgeführten Wissen-ist-Macht-These 
erläutere (I.). Im Anschluss werden einige Überlegungen Foucaults zur 
modernen Relevanz der anthropologischen Denkweise rekonstruiert 
(II.). Drittens wird ihr fortdauerndes Gewicht im Zusammenhang des 
modernen Machtdispositivs am Beispiel von Überwachen und Strafen 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Marc Rölli

demonstriert (III.). Zuletzt werden einige Aktualisierungen skizziert, die 
in der anthropologischen Normalisierung im Rahmen des von Foucault ana-
lysierten Dispositivs der Sexualität und darüber hinaus in der Gegenwart 
relevant sind (IV).4

I.

Von Francis Bacon ist ein Satz überliefert, der sich im Archiv der phi-
losophischen Äußerungen zum Thema der Macht an prominenter Stel-
le findet. Er lautet: »Wissen ist Macht«. In der Dialektik der Aufklärung 
erklären Horkheimer und Adorno Bacon zum Vater einer »totalitären« 
wissenschaftlichen Philosophie, die die Entzauberung der Welt und die 
Herrschaft über die Natur zum Programm erhebt.5 »Das Wissen, das 
Macht ist, kennt keine Schranken, weder in der Versklavung der Kreatur 
noch in der Willfährigkeit gegen die Herren der Welt.«6 Im Verweis auf 
eine einschlägige Textstelle in Bacons Novum Organum deklarieren sie: 
»Macht und Erkenntnis sind synonym.«7 Dabei hat Bacon dort deutlich 
nuancierter formuliert – und die semantischen Bezugsfelder der beiden 
Begriffe nicht miteinander identifiziert. Er schreibt im dritten Aphoris-
mus über die Interpretation der Natur: »Scientia et potentia humana in 
idem coincidunt, quia ignoratio causae destituit effectum.«8 Wissen und 
Macht fallen oder treffen zusammen, sofern mit der Unkenntnis der Ur-
sache das Verfehlen der Wirkung einhergeht. Anders formuliert: Wir-
kungen sind als solche nicht bestimmbar (vorhersehbar, kontrollierbar), 
wenn ihre Ursache nicht identifiziert wurde. Erläutert wird der Konnex 

4 | In Abschnitt II. übernehme ich einige Passagen aus meiner Kritik der anthro-

pologischen Vernunft, Berlin 2012, S. 499-509.

5 | Vgl. Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philoso

phische Fragmente [1944], Frankfur t a.M. 1991, S. 12.

6 | Ebd., S. 10.

7 | Ebd.

8 | Francis Bacon, Neues Organon, Teilband 1, lat.-dt., hg. v. W. Krohn, Hamburg 

1990, S.  80. Hoffmann übersetzt: »Wissen und menschliches Können ergänzen 

sich insofern, als ja Unkenntnis der Ursache die Wirkung ver fehlen läßt.« Ebd., 

S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 115

der Kausalrelationen durch ihre forschungspraktischen Implikationen. 
Die Erforschung der Verhältnisse von Ursache und Wirkung macht es er-
forderlich, in die Natur einzugreifen oder sie zu bestimmten Reaktionen 
zu provozieren. Es ist genau dieser Kontext einer experimentellen Praxis, 
den Bacon zur Explikation des dritten Aphorismus heranzieht: »Hinsicht-
lich seiner Werke vermag der Mensch nichts anderes, als daß er die von 
der Natur gegebenen Körper einander näherbringt oder sie voneinander 
entfernt: das übrige vollendet die Natur von innen her.«9 

Die Natur entzieht sich der dialektischen Antizipation, die ihr abstrak-
te Wahrheiten vorschreibt, nicht aber der experimentellen Interpretation, 
die ihr den Raum für eine unvorhergesehene Dynamik eröffnet.10 Denn 
sie übertrifft menschlichen Sinn und Verstand an Subtilität um ein Viel-
faches, weshalb die traditionell gebräuchlichen spekulativen Begrün-
dungen der aristotelischen Logik nicht als Fundamente taugen.11 »Es ist 
nämlich ein Irrtum zu behaupten, der menschliche Sinn sei das Maß der 
Dinge.«12 Tatsächlich wäre es aus Bacons Sicht vergeblich, sich auf eine 
dem Menschen einfach zugängliche Natur – sei es empirisch, sei es durch 
angeborene Ideen – zu verlassen. Der menschliche Geist gleicht einem 
»unebenen Spiegel«, der die »Strahlen der Dinge entsprechend seiner eig-
nen Gestalt« verändert, und so »seine eigene Natur mit der Natur der Din-
ge vermengt«.13 Empiriker und Dogmatiker sind gleichermaßen unfähig, 
die in der experimentellen Forschung angelegte Vermittlung von Theorie 
und Praxis zu berücksichtigen. Mit diesem zu seiner Zeit durchaus neu-
artigen Ansatz wendet sich Bacon gegen das aristotelische Diktum einer 
strikten Trennung rein natürlicher und künstlich-artifizieller Dinge.14 
Es wird zu einer methodischen Forderung ersten Ranges erhoben, Ver-
änderungen in der Natur gezielt herbeizuführen. Mit dieser Forderung 

9 | Ebd., S. 83. Im lat. Original heißt es: »Ad opera nil aliud potest homo, quam 

ut corpora naturalia admoveat et amoveat; reliqua Natura intus transigit.« Ebd., 

S. 80.

10 | Vgl. ebd., S. 25, S. 77, S. 93.

11 | »Subtilitas naturae subtilitatem sensus et intellectus multis partibus supe-

rat; ut pulchrae illae meditationes et speculationes humanae et causationes res 

male-sana sint, nisi quod non adsit qui advertat.« Ebd., S. 84.

12 | Ebd., S. 101.

13 | Vgl. ebd., S. 49-51.

14 | Vgl. Wolfgang Krohn, »Einleitung«, in: Bacon, Neues Organon, a.a.O., XVIII.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Marc Rölli

wird die Epistemologie von einer rein theoretischen zu einer immer auch 
praktischen Angelegenheit transformiert. (Dieses Thema wird später von 
Spinoza wie auch von Vico aufgenommen und variiert.) 

Das bedeutet für die Machtthematik, dass die Kritik einer instru-
mentellen Deformation der wissenschaftlichen Erkenntnispraxis zu kurz 
greift. Sie greift zu kurz ganz gleich, ob die These von der instrumentel-
len Deformation in einem starken oder schwachen Sinne aufgefasst wird. 
In einem starken Sinn zielt sie auf eine interne Deformation, sofern die 
begriffliche Verfasstheit der Erkenntnismethoden abstrakt zurichtend 
und systematisch vereinnahmend ist. In einem schwachen Sinne meint 
sie lediglich eine externe Deformation zweckrationalen Typs, sofern das 
Wissen pragmatischen Interessen dienstbar gemacht wird. Die These 
greift aber in beiden Varianten zu kurz, weil das Machtphänomen auf 
eine sekundäre Pragmatik reduziert wird, welcher eine unverstellte Idee 
des Erkennens zugrunde liegt. Die Forschungspraxis, welche Bacon für 
die experimentelle Methode der Wissenschaften geltend macht, realisiert 
dagegen einen primären, grundsätzlich unvermeidlichen Praxisbezug des 
Erkennens. Die epistemisch implizite Praxeologie kann als solche weder 
auf externe Manipulation (oder Ausrichtung an außerwissenschaftlichen 
Interessen) noch auf eine interne (herrschaftsförmige) Bestimmtheit des 
theoretischen Zugriffs zurückgeführt werden. Genau an diesem Punkt 
reproduziert die Bacon-Kritik der Dialektik der Aufklärung die wenig über-
zeugende Pragmatismus-Kritik Horkheimers.15 Die Wissen-ist-Macht-
These Bacons zeichnet sich durch den primären Praxisbezug des Erken-
nens, d.h. durch eine immanente Relation von Macht und Wissen aus. 
Damit rückt sie in eine strukturelle Nähe zur Auffassung Foucaults, auch 
wenn sie (lediglich) in einem forschungslogischen Kontext steht.

Die Beziehungen zwischen Wissen und Macht werden von Foucault 
unter dem Stichwort »Immanenz« verhandelt. Im Abschnitt mit dem Ti-
tel »Periodisierung« erläutert er im ersten Band zur Geschichte der Sexu-
alität (1976) die »Immanenz-Regel« anhand anthropologischer Diskurse 
im Sexualitätsdispositiv – oder, wie man auch sagen kann, im Kontext der 

15 | Vgl. Max Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfur t a.M. 

1967, S.  48ff. Seine Kritik entnimmt Horkheimer einer Studie von: Max Scheler, 

Erkenntnis und Arbeit. Eine Studie über Wert und Grenzen des pragmatischen Mo-

tivs in der Erkenntnis der Welt (1926), in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 8, Bern 

1960, S. 191-382.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 117

spezifisch modernen Ausprägungen einer produktiven Lebens-Macht. 
Diese Regel bezieht sich auf die Zuordnungsmodalitäten von Macht- und 
Wissensformen. Sie sind als immanente bestimmt, und das bedeutet für 
Foucault: sie sind einander nicht-äußerlich, wenngleich sie voneinander 
differieren. Oder anders gesagt: sie beziehen sich durch ihre Differenz auf-
einander. Der anthropologische Diskurs mit seiner dreifachen Verkettung 
von Perversions-, Entartungs- und (eugenischen) Vererbungsthemen 
fungiert als »fester Knotenpunkt der neuen Technologien des Sexes«, so 
Foucault, weil er an der Schnittstelle der Disziplinierung des individuel-
len Körpers und der Regulierung ganzer Bevölkerungen angesiedelt ist.16 
In diesem Diskurs rückt der Sex an die Stelle einer »biologischen Verant-
wortlichkeit« für das Menschengeschlecht (bzw. für eine Rasse, ein Volk, 
eine Kultur).17 Diese biologische Konstitution der menschlichen Natur 
stellt ein pathologisches Kapital dar, das staatlich (biopolitisch) verwaltet 
werden muss; denn es existiert die Gefahr, dass Erkrankungen auf künf-
tige Generationen übergehen – und Entartung Perversion und Perversi-
on Entartung hervorbringt. Wie Foucault gezeigt hat, vollziehen sich die 
Machtprozesse in der Hervorbringung von Identitäten – z.B. in der dis-
kursiven Einpflanzung von Perversionen – und damit verbunden in den 
mit der Diskursivierung eingesetzten technischen Verfahren und Institu-
tionen. Wissen und Macht stehen in pragmatischen – oder wie Foucault 
sagen würde: in »strategischen« Verhältnissen. Er lastet der diskursiven 
Wahrheitsproduktion an, eine Vorstellung juridischer, repressiver oder 
kausaler Macht zu generieren, die es gerade verhindert, ihre produktiven 
Seiten zu thematisieren. An diesem Punkt folgt er Nietzsche – und der 
Genealogie des Willens zur Wahrheit. Aus anthropologiegeschichtlicher 
Sicht könnte man davon sprechen, dass Repression voraussetzt, dass et-
was unterdrückt wird, das an sich – im Kern oder von Natur aus – nicht 
unterdrückt ist: ein menschlicher Naturzustand, ein von Mächten unge-
zwungener reiner Charakter, ein harmonisch ganzheitliches gesundes 
Wesen, das ein Ideal verkörpert oder verloren und daher wiederzufinden 
hat. Deutlich wird: Bei der Bearbeitung des Komplexes Perversion-Ver-
erbung-Entartung »handelte es sich beileibe nicht um eine wissen-
schaftlich unzureichende und übermäßig moralisierende Theorie. Ihre 

16 | Foucault, Wille zum Wissen, a.a.O., S. 143, S. 167.

17 | Ebd., S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Marc Rölli

Streuung war breit und ihre Verwurzelung tief.«18 Und Foucault verbindet 
die Transformation der Machtverhältnisse, die sich in ihren politischen 
Strategien auf das Leben und seine Normalisierung und Steigerung aus-
richten, nicht nur mit der »›biologischen Modernitätsschwelle‹ einer Ge-
sellschaft«, sondern zugleich mit der »Frage des Menschen«.19 

II.

Die im Dispositiv der Sexualität zusammenlaufenden Stränge human-
wissenschaftlicher Diskurse (Psychiatrie, Degenerationslehre, Kranio-
metrie, Eugenik, Rassen- und Charakterkunde, Vererbungsbiologie, 
Nationalökonomie und Populationsstatistik, physische und psychische 
Anthropologie, Sexualpathologie, Völkerkunde) finden ihren Platz in der 
anthropologischen Epistemologie der Moderne, wie sie Foucault in der 
Ordnung der Dinge auseinandergelegt hat. Aus seiner Sicht prägt das an-
thropologische Thema des Menschen die gesamte moderne Struktur des 
(humanwissenschaftlichen) Wissens. Schließlich gab es im klassischen 
Zeitalter »kein erkenntnistheoretisches Bewußtsein vom Menschen als 
solchem.«20 »Vor dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts existierte der 
Mensch nicht.«21 Mit dieser ersten These Foucaults verbindet sich eine 
zweite, die ebenso bekannt und provokant ist. Sie besagt, dass der Mensch 
verschwinden wird, dass er ein vorübergehendes Wesen ist, dem sein na-
her Tod bevorsteht.22 Man kann annehmen, dass auch in diesem Fall auf 
eine bestimmte (und spezifisch moderne) epistemologische Struktur Be-
zug genommen wird, die in einem zu klärenden Sinne über sich selbst hi-
nausweist. Im Kapitel über »den Menschen und seine Doppel« expliziert 

18 | Ebd., S. 143.

19 | Vgl. ebd., S. 170, S. 171.

20 | Vgl. Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 373. Vgl. ebd., S. 407.

21 | Ebd., S. 373. »Es [der Mensch; Vf.] ist eine völlig junge Kreatur, die die Demi-

urgie des Wissens eigenhändig vor noch nicht einmal zweihundert Jahren geschaf-

fen hat. Er ist aber so schnell gealter t, daß man sich leicht vorgestellt hat, daß 

er während Tausenden von Jahren im Schatten den Moment seiner Beleuchtung 

erwartet hat, in dem er schließlich bekannt wurde.« Ebd. Vgl. ebd., S. 26.

22 | Vgl. ebd., S. 388-389, S. 412, S. 462.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 119

Foucault das Problem, indem er auf den philosophischen Diskurs der Mo-
derne eingeht – und seine anthropologischen Qualitäten herausstreicht.23 
In seiner archäologischen Untersuchung hängt die Analyse der moder-
nen Wissenschaften vom Menschen untrennbar mit einer Epistemologie 
zusammen, die im philosophischen Diskurs (Kant, Hegel etc.) reflektiert 
wird – und an diesem Punkt ist die ebenso grundlegende wie zwischen 
den Wissenschaften charakteristisch vermittelnde Funktion der philoso-
phischen Anthropologie zu lokalisieren.

Der von Foucault konstatierte »Bruch der klassischen Ordnung« ist 
nicht nur mit dem Auftauchen einer modernen episteme verbunden, son-
dern verweist zudem auf eine »Dispersion der Sprache«, die mit dem 
»Verschwinden des Diskurses« bzw. mit einem »Sprung zu einer völlig 
neuen Form des Denkens« zusammenhängt.24 Das heißt, anders gesagt, 
dass die Umwälzung, die sich in der Geschichte des Wissens um 1800 
ereignet, eine Struktur hervorbringt, die auf eigentümliche Weise in sich 
selbst instabil ist.25 In dieser Instabilität liegt die conditio sine qua non so-
wohl für den dogmatischen Charakter des anthropologischen Schlum-
mers als auch für die Destruktionsbewegung der immanent repetitiv an-
gelegten Modernisierungslogik. Während die klassische Ordnung einen 
konstitutiven Bezug zum Unendlichen aufweist, das sich im Modell der 
Repräsentation (des Seins im Diskurs) niederschlägt, kündigt sich »in der 
tiefen Bewegung einer […] archäologischen Veränderung […] auf gebiete-
rische Weise« die Endlichkeit des Menschen an.26 Diese Transformation 
selbst ist ein unbegründeter Vorgang.27 Aber aus ihr resultiert, was es 

23 | Vgl. ebd., S. 367-412.

24 | Vgl. ebd., S. 371. Vgl. dazu Petra Gehring, »Wird er sich auflösen? Foucaults 

Anthropologiekritik – ein Retraktandum«, in: Marc Rölli (Hg.), Fines Hominis? Zur 

Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik, Bielefeld 2015, S. 189-211.

25 | »In Wirklichkeit ist diese erste Entdeckung der Endlichkeit nicht stabil. Nichts 

gestattet, sie in sich selbst festzumachen.« Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.O., 

S. 379.

26 | Vgl. ebd., S.  377, S.  379. Vgl. zur »Metaphysik des Unendlichen«: Ebd., 

S. 382-383.

27 | Vgl. Petra Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen. Foucault – Derrida – 

Lyotard, München 1994, S. 20-41 und Gerhard Unter thurner, Foucaults Archäolo-

gie und Kritik der Erfahrung, Wien 2007, S. 121ff.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Marc Rölli

zuvor nicht gab: biologische Begriffe des Lebens, ökonomische Begriffe 
der Arbeit und ein philologisches Verständnis der Sprache.

Wenn es in der Ordnung der Dinge eine Ausarbeitung des anthropolo-
gischen Diskurses gibt, so wird sie in die Binnenstruktur der modernen 
episteme, d.h. in die Analytik der Endlichkeit hineinführen. Erst in diesem 
epistemologischen Kontext kann die Triftigkeit der von Foucault geübten 
Anthropologiekritik eingeschätzt werden. »[D]ie Schwelle, von der aus 
wir unsere Modernität erkennen, [wurde] an dem Tag überschritten, an 
dem die Endlichkeit in einem unbeendbaren Bezug zu sich selbst [dans 
une référence interminable à elle-même] gedacht worden ist.«28 Der Mensch 
taucht auf mit einer eigentümlichen »Tiefe« seines Seins, d.h. als ein le-
bendes, arbeitendes und sprechendes Wesen, das sich in Strukturen wie-
der findet, die es weder bis auf den Grund durchleuchten noch von sich 
abschütteln kann.29 »Wenn das Wissen des Menschen endlich ist, dann 
weil es ohne mögliche Befreiung in den positiven Inhalten der Sprache, 
der Arbeit und des Lebens gefangen ist.«30 Einerseits wird der Mensch 
beherrscht von seinen Existenzbedingungen, die ihm vorgängig sind. 
Andererseits aber sind die genannten positiven Inhalte nicht im Raum 
des Wissens einfach gegeben, »sie stellen sich der Aufgabe einer mögli-
chen Erkenntnis nur durch und durch mit der Endlichkeit verbunden.«31 
Die Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis liegen in der endlichen 
Existenz des Menschen selbst. In diesem Satz liegt die epistemologische 
Aporie des modernen Denkens oder die Paradoxie des Sinns. Keineswegs 
verbindet Foucault mit dieser doppelläufigen Denkfigur des endlichen Er-
kennens eine streng transzendentale Position im Kantischen Sinne. Der 
Körper [corps], das Begehren [désir] und die Sprache, d.h. »jede dieser po-
sitiven Formen, in denen der Mensch erfahren kann, daß er endlich ist, 
[sind] ihm nur [vor] dem Hintergrund seiner eigenen Endlichkeit gegeben 
[sur fond de sa propre finitude].«32 Trotz dieser an Heidegger angelehnten 

28 | Vgl. Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 384 [frz. S. 329].

29 | Vgl. ebd., S. 378. Es ist das »Ereignis des Auftauchens des Menschen«, das 

sich mit dieser Endlichkeitser fahrung und einer neuartigen Positivität des Wis-

sens verbindet. Vgl. ebd., S. 383. 

30 | Vgl. ebd., S. 382.

31 | Vgl. ebd., S. 379.

32 | Vgl. ebd., S. 380 [frz. S. 325].

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 121

Formulierungen zielt die Eröffnung der modernen episteme auf die kriti-
sche Philosophie. Schließlich ist die von Kant in der ersten Kritik auf den 
Begriff gebrachte Beziehung zwischen Denken und Erfahrung (bzw. rei-
nen Verstandesformen und empirischen Gegebenheiten) prototypisch für 
den gesamten Foucault’schen Aufriss. Dennoch steht aber, kurz gesagt, 
die Endlichkeit in letzter Instanz für die postulierte Instabilität der episte-
mischen Struktur, welche sich mit Kant und nach ihm auf verschiedenen 
Wegen – und stets auf problematische Weise – zu stabilisieren sucht.

In einem ersten Schritt nimmt Foucault auf eine (transzendentale) 
Analytik Bezug, welche die ganze Paradoxie der selbstbezüglichen End-
lichkeit (des Wissens und der Existenz) transportiert. Das heißt, dass 
die empirischen Inhalte nur gegeben sind, weil sie durch eine endliche 
Erkenntnis vermittelt werden. Das Problem an dieser Stelle ist die redu-
plizierende Vermittlungsform. »Der Mensch ist in der Analytik der End-
lichkeit eine seltsame, empirisch-transzendentale Dublette [doublet empi-
rico-transcendantal], weil er ein solches Wesen ist, in dem man Kenntnis 
von dem nimmt, was jede Erkenntnis möglich macht.«33 Foucault be-
zeichnet diese Form der Verdopplung, »im Menschen das Empirische für 
das Transzendentale […] gelten [zu] lassen«, auch als »anthropologisches 
Postulat«.34 Die empirischen Gegebenheiten werden als Gegebenheiten 
aufgefasst, die eine transzendentale Bedeutung haben. Zum Beispiel ist 
die Sprache nicht nur ein möglicher Gegenstand der empirischen Er-
forschung, gleichzeitig wird sie zur Bedingung der Möglichkeit einer 
Erfahrung überhaupt, und dies – bei Kant – in einer begrifflich kanali-
sierten Form.35 Foucaults zweiter Schritt besteht nun darin, die transzen-
dentale Ästhetik und die transzendentale Dialektik als zwei Denkweisen 
herauszustellen, die sich am Leitfaden der Natur bzw. am Leitfaden der 
Geschichte orientieren, wenn sie die besagte Reduplikation durchführen. 
In beiden Fällen schreiben die der empirischen Erkenntnis vorgegebenen 
(natürlichen bzw. historischen) Inhalte dieser gleichzeitig ihre Grund-
muster vor. Während man in der Ästhetik entdeckte, »daß die Erkenntnis 

33 | Ebd., S. 384 [frz. S. 329].

34 | Vgl. ebd., S. 388.

35 | Im Grunde entzieht sich die transzendentale Funktion der Sprache ihrer die 

Empirie reduplizierenden Form, während das Leben und die Arbeit von Foucault 

besonders herangezogen werden, den nicht kritisch haltbaren Ebenenwechsel zu 

exemplifizieren. Vgl. ebd., S. 369, S. 385f.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Marc Rölli

anatomisch-physiologische Bedingungen hatte«, zeigte sich innerhalb 
der Dialektik, »daß die Erkenntnis historische [und] gesellschaftliche Be-
dingungen« voraussetzen muss.36 Foucault bedient sich hier der Kanti-
schen Begriffe Ästhetik und Dialektik, verwendet sie aber strategisch zur 
Bezeichnung von modernen philosophischen Denkrichtungen, die stets 
an die Analytik zurückgebunden bleiben.37 Man kann das akzentuieren, 
indem man die (ästhetische) Natur und die (dialektische) Geschichte des 
menschlichen Erkennens als Gegenstandsbereiche einer biologisch ange-
legten Naturphilosophie bzw. einer ökonomisch angelegten Geschichts-
philosophie begreift. Beide Denkrichtungen bleiben analytisch an die 
Kritik gebunden, überspringen aber deren aporetische Struktur, sofern 
sie »positivistisch« oder »eschatologisch« den im Prinzip unbeendbaren 
Selbstbezug der Endlichkeit unterbrechen und eine reine Unmittelbarkeit 
restaurieren: die Natur an sich bzw. das utopische Ende der Geschichte.38 
Die Wahrheit des Diskurses liegt bei ihnen entweder in der Empirie oder 
in einem vergangenen bzw. zukünftigen Zustand ihrer (gattungslogi-
schen) Realisierung – und »der Mensch erscheint darin als eine gleich-
zeitig reduzierte und verheißene Wahrheit«.39

Drittens markiert die Phänomenologie Husserls eine weitere Varian-
te, sich philosophisch im Feld der modernen Epistemologie zurechtzu-
finden. Entgegen den positivistischen und prophetischen Verfehlungen 
der menschlichen Realität wird sie versuchen, die »vergessene Dimen-
sion des Transzendentalen wiederherzustellen«, indem sie zwischen 
Natur und Geschichte vermittelt.40 Die »transzendentale Erfahrung« ist 
eine wesentliche Erfahrung, die aus der Einklammerung der natürlichen 

36 | Vgl. ebd., S. 385.

37 | Vgl. ebd., S.  385ff. So kann Foucault einerseits davon sprechen, dass die 

»dialektischen« und die »ästhetischen« Verfahren »eine bestimmte Kritik vor-

aus[setzen]«, während sie andererseits dahin tendieren, in eine vormoderne oder 

»präkritische Naivität« zurückzufallen. Vgl. ebd., S. 386, S. 387.

38 | Beide Diskurstypen hängen miteinander zusammen – »Comte und Marx« wer-

den von Foucault als »Zeugen« dieser Tatsache aufgerufen –, sofern jede Analyse, 

die das Empirische auf der transzendentalen Ebene wieder auftreten lässt, auf 

die Bereiche der Natur und der Geschichte verwiesen ist. Vgl. ebd., S. 386-387.

39 | Vgl. ebd., S. 387.

40 | Vgl. ebd., S. 387.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 123

Einstellung (historische und naturalistische Meinungen) resultiert.41 
Foucault spricht von der »Analyse des Erlebten« [analyse du vécu], die in 
die transzendentale Subjektivität Grundformen der körperlichen und der 
historischen Erfahrung aufnimmt und dabei »ein Diskurs gemischter 
Natur« bleibt. »In der Tat ist das Erlebte gleichzeitig der Raum, in dem 
alle empirischen Inhalte der Erfahrung gegeben werden; es ist auch die 
ursprüngliche Form, die jene Inhalte im allgemeinen möglich macht und 
ihre erste Verwurzelung bezeichnet.«42 Hiermit unterliegt die Phänome-
nologie – in diversen Spielarten – dem anthropologischen Modell der em-
pirisch-transzendentalen Dublette.43

Wiederum hinsichtlich der transzendentalen Analytik legt Foucault 
die paradoxe Gestalt eines Wissens frei, das sich auf ein Sein bezieht, 
das es überformt, verendlicht und von innen determiniert – d.h. auf ein 
Sein, das, paradox formuliert, als etwas gedacht werden muss, das nicht 
gedacht werden kann. Hier gibt es zunächst zwei völlig unterschiedli-
che philosophische Techniken, mit dieser Herausforderung umzuge-
hen. Die eine verharrt im anthropologischen Schema, indem sie einen 
im Subjekt liegenden Grund angibt, der die Erkenntnis trägt – und die 
empirischen Inhalte, die zwar die endliche Existenz des Menschen von 
allen Seiten überragen, nicht aber das unendliche Wesen der Vernunft, das 
seine Bestimmung ausmacht. Foucault kann deutlich machen, dass mit 
dem Übergang von der Klassik zur Moderne keineswegs die Metaphysik 
durch die Anthropologie abgelöst wird: Tatsächlich wird die Metaphysik 
(z.B. auf der Grundlage des Lebens oder der Geschichte) lediglich reha-
bilitiert, indem sie neue Formen annimmt und (bei Kant und Husserl) 

41 | Vgl. Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen [1929], Husserliana 

Bd.  1, hg.  v. S. Strasser 1929, Den Haag 1950, S.  65f., S.  124ff., S.  177ff. In 

diesem Zusammenhang diskutier t Foucault eine ebenso deskriptive wie abstrakte 

Sprache der Phänomenologie, die auf eine »irreduzible Räumlichkeit« (der leiblich 

vermittelten Er fahrung) und auf (historisch vermittelte) »sedimentier te Bedeu-

tungen« im Impliziten einer reinen Er fahrung abzielt. Vgl. Foucault, Ordnung der 

Dinge, a.a.O., S. 387-388.

42 | Ebd., S. 387. 

43 | Vgl. zur Kennzeichnung der adressier ten phänomenologischen Positionen 

(Husserl, Sartre, Merleau-Ponty, Heidegger) sowie überhaupt zur Relevanz der 

Foucaultschen Phänomenologiekritik: Unter thurner, Foucaults Archäologie, 

a.a.O., S. 264-281.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Marc Rölli

das cartesianische Cogito als eine transzendentale Instanz begreift.44 Das 
ändert aber nichts daran, dass das genannte unendliche Wesen eine spe-
kulative Annahme darstellt, die innerhalb der modernen episteme nicht 
stabil verankert werden kann. »Das Cogito führt nicht zu einer Seinsbe-
stätigung, sondern es eröffnet den Weg zu einer ganzen Reihe von Fra-
gen, wo es sich um die Frage des Seins handelt: Was muß ich sein, der ich 
denke und der ich mein Denken bin, damit ich das bin, was ich nicht den-
ke, damit mein Denken das ist, was ich nicht bin?«45 Tatsächlich wird der 
Mensch von einem Schatten begleitet, d.h. von einem Anderen oder von 
einem ungedachten Sein, das stets im Rekurs auf das Selbstbewusstsein 
und die Selbsterkenntnis zu begründen und anzueignen ist: Das Sein an 
sich muss für sich werden, der unbewusste Wille muss im reinen Licht 
der Idee ausgeschaltet werden, die Entfremdung muss aufgehoben und 
das Implizite muss ausgeführt werden.46 Dieser Imperativ, der das Den-
ken von innen drangsaliert, ist eine zutiefst moderne Institution, die sich 
mit aller Macht dagegen wehrt, in der endlichen Existenz des Menschen 
eine fundamentale Unzulänglichkeit zu akzeptieren, die die Rettung des 
menschlichen Wesens (aus den irdischen Formen des Nichtwissens und 
des Nicht(zufrieden)seins) ein für alle Mal zu einem unmöglichen Vorha-
ben erklären würde.

Eine andere Strategie, die Endlichkeit philosophisch zu deuten, liegt 
darin, das anthropologische Postulat aufzugeben und die Bodenlosigkeit 
der Empirizität hinzunehmen. Es ist dies die von Foucault favorisierte 
Sicht der Dinge, die gegen das eingeübte Festhalten an einer identitäts-
logischen Horizontbegrenzung ausgespielt wird. An vielen Textstellen 

44 | Vgl. Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 390-393, S. 383. Vgl. zu einem 

(weiterhin nicht überzeugenden) Versuch in diese Richtung, Anthropologie statt 

Metaphysik zu betreiben: Ernst Tugendhat, Anthropologie statt Metaphysik, Mün-

chen 2007, S. 13-54. 

45 | Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 391-392. 

46 | Die Formulierungen zielen auf Hegel, Schopenhauer, Marx, Husserl und 

Freud. »Das ganze moderne Denken ist von dem Gesetz durchdrungen, das Unge-

dachte zu denken, in der Form des Für sich die Inhalte des An sich zu reflektieren, 

den Menschen aus der Entfremdung zu befreien (désaliéner), indem man ihn mit 

seinem eigenen Wesen versöhnt, den Horizont zu [explizieren], der den Er fahrun-

gen ihren Hintergrund der unmittelbaren […] Evidenz gibt, den Schleier des Unbe-

wußten zu lüften.« Ebd., S. 394 [frz. S. 338] [Übers. mod.; Vf.].

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 125

spricht Foucault davon, dass der Mensch nicht »zeitgenössisch« – oder ge-
nauer: kontemporär – mit seinem Sein ist.47 Er ist ungleichzeitig mit sich 
selbst, weil er auf die »Vorherigkeit« des Seins bezogen ist, die ihn immer 
schon affiziert und bestimmt hat – und die eine Wiederholungsstruktur 
aufweist, die eine kompakte Aneignung der empirischen Inhalte verhin-
dert. In diesem Sinne gibt es Zeit, die aus dem »Riß ohne Chronologie 
und Geschichte« hervortritt, wie es Sein gibt, d. i. »das Ursprüngliche im 
Menschen, […] was in seiner Erfahrung Inhalte und Formen einführt, die 
älter als er sind und die er nicht beherrscht.«48 Diese Zeit, »von der aus 
die Zeit der Erfahrung gegeben werden kann«, markiert eine statische 
Zäsur, d. i. die Kluft, die zwischen dem Sein und dem Denken besteht. 
Diese Trennung ist nicht zu vermitteln, selbst dann nicht, wenn sie – »je-
ner Ursprung ohne Ursprung« – gedacht wird, weil das Denken ihr nicht 
entgehen kann.49 Die Zeit als ewige Wiederkunft des Gleichen zu denken 
wird zur Aufgabe einer Philosophie, die von der modernen Entdeckung 
des vorgängigen Seins auf die Auflösung des Menschen schließt. 

»Und dadurch, in dieser unendlichen Aufgabe, den Ursprung möglichst nahe und 

möglichst fern von sich zu denken, entdeckt das Denken, daß der Mensch nicht 

mit dem zeitgenössisch [contemporain] ist, was ihn existieren läßt – oder mit dem, 

von wo ausgehend er ist; sondern, daß er in einer Kraft gefangen ist, die ihn zer-

streut [mais qu’il est pris à l’intérieur d’un pouvoir qui le disperse] […]. Weil der 

Mensch nicht zeitgenössisch mit seinem Sein ist, geben die Dinge sich mit einer 

ihnen eigenen Zeit. Und man findet hier das anfängliche Thema der Endlichkeit 

wieder.«50 

Das Thema der Endlichkeit taucht hier wieder auf, nicht nur weil das 
Sein des Menschen durch ihm äußerliche, positive Inhalte bestimmt 
wird, sondern v.a. deshalb, weil das endliche Sein als Bedingung der 
Möglichkeit der Erfahrung fungiert. Entweder wird diese transzenden-
tale Bedingung  – vermittels anthropologischer Kategorien, Existentia-
lien etc.  – der Erfahrung a priori zugrunde gelegt oder aber sie wird 
als reine Eröffnung einer Erfahrung gedacht, und zwar so, dass das in 

47 | Vgl. ebd., S. 404 [frz. S. 346]. 

48 | Vgl. ebd., S. 399, S. 401.

49 | Vgl. ebd., S. 400.

50 | Ebd., S. 403 [frz. S. 345], S. 404.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Marc Rölli

ihr liegende Verhältnis von Sein und Denken nicht begründungslogisch 
vermittelt werden kann, weil es einen anderen, (geschichts- und identi-
tätsphilosophisch) unbeugsamen Sinn von Zeit voraussetzt.

Man kann also von zwei Varianten sprechen, in einem modernen Sin-
ne die Endlichkeit zu konzipieren, nämlich einmal den Menschen als ihre 
Grundlage aufzufassen, ein anderes Mal aber das »Sein der Sprache« zu 
akzentuieren, das den Menschen auflöst oder zerstreut.51 Wie gesagt, liegt 
diese Zweideutigkeit in der epistemologischen Struktur als solcher, die In-
halte der Erfahrung als ihre eigenen Bedingungen bzw. ihre (empirische) 
Gegebenheit mit ihrer (transzendentalen) Ermöglichung zusammen zu 
denken. Die zirkuläre Beschaffenheit der Reduplizierung arrangiert ein 
zwischen den empirischen Gegebenheiten und den transzendentalen 
Grundlagen harmonisch austariertes Entsprechungsverhältnis – indem 
sie das Empirische nach transzendentalen Maßstäben, und die transzen-
dentalen Maßstäbe nach dem Bild des Empirischen modelliert. Es zeich-
net die »anthropologische Reflexion« aus, die empirischen Synthesen 
abzusichern, indem sie aus der biologischen, ökonomischen oder dis-
kursiven Existenz des Menschen ein transzendentales Raster entnimmt 
und geltend macht.52 Foucault behauptet, dass die Anthropologie, welche 
diese »Vermengung« der empirischen und der transzendentalen Ebene 
generiert, im modernen Denken eine »konstitutive Rolle« gespielt bzw. 
eine »grundlegende Position« eingenommen hat.53 In dieser Wendung, 

51 | Vgl. ebd., S. 408, S. 411. »Ist es unsere künftige Aufgabe, uns zu einer Denk-

weise vorzuwagen, die bisher in unserer Kultur unbekannt ist und die gestatten 

würde, gleichzeitig […] das Sein des Menschen und das Sein der Sprache zu re-

flektieren? […] Aber es ist auch möglich, daß das Recht, gleichzeitig das Sein der 

Sprache und das Sein des Menschen zu denken, für immer ausgeschlossen bleibt. 

Es kann sein, daß darin eine unauslöschliche Kluft [une ineffaçable béance] […] 

besteht, so daß man jede Anthropologie, in der die Frage nach dem Sein der Spra-

che gestellt würde […] zu den Hirngespinsten zählen müßte.« Ebd., S.  408 [frz. 

350]. Foucault spricht auch von einer »Inkompatibilität«, die zwischen dem (anth-

ropologischen) Sein des Menschen und dem (quasi strukturalistischen) Sein der 

Sprache besteht. Vgl. ebd.

52 | Vgl. ebd., S. 410-411.

53 | »Die Anthropologie als Analytik des Menschen hat mit Sicherheit eine kon-

stitutive Rolle im modernen Denken gespielt […].« Ebd., S.  410. Von einer »Ver-

mengung« oder »confusion« der Ebenen spricht Foucault – und verweist auf die 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 127

so Foucault, findet die Philosophie einen neuen Schlaf, »nicht mehr den 
des Dogmatismus, sondern den der Anthropologie«.54 

Aufwachen aus dem dogmatisch-anthropologischen Schlummer ist 
eine Forderung ersten Ranges. Die Konsequenzen sind radikal: »Um das 
Denken aus einem solchen Schlaf [sommeil] zu wecken, der so tief ist, daß 
es ihn paradoxerweise als Wachen [vigilance] empfindet […], gibt es kein 
anderes Mittel, als das anthropologische ›Viereck‹ [›quadrilatère‹ anthro-
pologique] bis in seine Grundlagen zu zerstören.« »Alle Anstrengungen, 
neu zu denken«, richten sich auf die »Entwurzelung [déracinement] der 
Anthropologie« – wobei es notwendig ist, das »anthropologische Feld« zu 
durchqueren und sich ihm dann zu »entreißen«.55 Von der Anthropologie 
bleibt danach nichts übrig. Zwar bildete sie die grundlegende Dispositi-
on, »die das philosophische Denken von Kant bis zu uns bestimmt und 
geleitet hat«, aber gegenwärtig ist sie dabei, »sich unter unseren Augen 
aufzulösen« – eben weil wir damit beginnen, sie zu erkennen und sie zu 
denunzieren: »sur un mode critique«.56

Kantische Demonstration einer rigiden Trennung. Vgl. ebd., 410 [frz. S. 352]. Das 

ist nicht einfach so zu lesen, als würde sich Foucault an die altehrwürdige Traditi-

on der klassischen Logik anschließen und einen Beweisfehler (metabasis eis allo 

genos) rügen. Die transzendentale Logik Kants oder auch Husserls unterliegt viel-

mehr selbst dieser sprunghaften Assimilation empirischer Regelmäßigkeiten auf 

transzendentalem Gebiet – sofern sie die bewusstseinsphilosophischen Grundla-

gen der Subjekt-Objekt-Relation beibehält. Foucault ist nicht daran interessier t, 

einen Bereich zeitlos gültiger Wahrheiten von der Empirie abzutrennen. Imponier t 

hat ihm aber der Kantische Umgang mit der (pragmatischen) Anthropologie, die 

als empirische Wissenschaft konstituier t wird und keine rechtmäßigen Ansprü-

che auf transzendentalphilosophische Relevanz zu erheben befugt ist. Vgl. dazu 

Michel Foucault, Einführung in Kants Anthropologie [1961], übers. v. U. Frietsch, 

Berlin 2010 und Andrea Hemminger, Kritik und Geschichte. Foucault – ein Erbe 

Kants?, Berlin, Wien 2004, S. 59-63.

54 | Foucault, Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 411.

55 | Vgl. ebd., S. 411-412 [frz. S. 353].

56 | Ebd., S. 412 [frz. S. 353].

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Marc Rölli

III.

Spielt das anthropologische Denken im Diskurs der Humanwissenschaf-
ten seit dem Ende des 18. Jahrhunderts eine derart zentrale Rolle, wie 
macht es sich dann in Überwachen und Strafen geltend? Wie könnte seine 
Verbindung zur Machtproblematik aussehen? Bereits im einleitenden Ka-
pitel macht Foucault mit einem Zitat aus Gabriel Bonnot de Mablys De la 
législation (1789) auf eine epochale Veränderung der Strafjustiz aufmerk-
sam: »Die Strafe soll, wenn ich so sagen darf, eher die Seele treffen als 
den Körper.«57 Dass mit dem Ausdruck »Seele« auf neuartige anthropo-
logische Diskurse Bezug genommen wird, erläutert Foucault mit einem 
ganzen Katalog von Begriffen und Themenfeldern, die ohne Schwierig-
keiten den neu entstehenden Wissensfeldern der Humanwissenschaften 
zugeordnet werden können. »Als Vergehen oder Verbrechen beurteilt 
man immer noch Rechtsgegenstände, die vom Gesetzbuch definiert sind, 
aber gleichzeitig urteilt man über Leidenschaften, Instinkte, Anomalien, 
Schwächen, Unangepaßtheiten, Milieu- oder Erbschäden; man bestraft 
Aggressionen, aber durch sie hindurch Aggresivitäten; Vergewaltigun-
gen, aber zugleich Perversionen […].«58 

Der Straftäter wird zu einem Menschen gemacht, der eine psycho-phy-
sische Tiefenschicht oder einen Charakter besitzt – und damit neuartige 
Entwicklungspotentiale und Bestimmungsfaktoren. In diesem Sinne ist 
es für die moderne Strafjustiz bezeichnend, dass sie auf die seelische 
Qualität des Individuums zielt, auf seinen Willen und seine verbrecheri-
schen Anlagen. Sie kann sich dabei auf wissenschaftliche Erkenntnisse 
der Psychiatrie und später der Kriminalanthropologie berufen, um die 
Bestrafung nicht nur individueller Handlungen, sondern auch der indi-
viduellen Seele zu rechtfertigen. Fraglich ist nicht allein der Sachverhalt 
des Vergehens selbst, die personale Verantwortung oder die Gesetzesla-
ge. Vielmehr richtet sich das Interesse auf den kausalen Tathergang, d.h. 
auf ursprüngliche Beweggründe, die auf »Instinkt, Unbewußtes, Milieu, 
Erbanlage« zurückgeführt werden.59 Keineswegs begnügt man sich mit 
einer Sanktion des Vergehens, sondern fragt nach den mit einer Sanktion 

57 | Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses 

[1975], übers. v. W. Seitter, Frankfur t a.M. 1994, S. 26.

58 | Ebd., S. 27.

59 | Vgl. ebd., S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 129

verbundenen sittlichen Entwicklungschancen des Individuums. Mit 
Hilfe psychiatrischer Gutachten und der Einführung mildernder Um-
stände formuliert jedes Urteil »Normalitätsabschätzungen und techni-
sche Vorschriften im Hinblick auf eine mögliche Normalisierung«, die 
hinsichtlich medizinischer Therapieformen oder spezieller Sicherheits-
maßnahmen über die bloße Bestrafung hinausgehen und Heilung oder 
Anpassung ermöglichen sollen.60 »Es formiert sich ein Wissen, das Tech-
niken und wissenschaftliche Diskurse einschließt und sich mit der Praxis 
der Strafgewalt verflicht.«61 Die Ausdehnung des Gegenstandsbereichs 
der Strafjustiz, die mit den Begriffen »Seele« oder »ganzer Mensch« an-
gesprochen ist, hängt von ihrer (nicht fest juridisch eingegrenzten) wis-
senschaftlichen Legitimierbarkeit ab.

Überwachen und Strafen thematisiert »eine Korrelationsgeschichte der 
modernen Seele und einer neuen Richtgewalt«, die sich als »Genealogie 
des heutigen Wissenschaft/Justiz-Komplexes« versteht.62 Gegen Durk-
heim insistiert Foucault darauf, die Strafverfahren nicht lediglich als 
Indikatoren zugrunde liegender sozialer Strukturen, sondern als Tech-
niken zu analysieren, die mit gesellschaftlichen Prozessen wechselsei-
tig interagieren. Die Geschichte der modernen Seele kann nicht unab-
hängig vom »Fortschritt des Humanismus« und der »Entwicklung der 
Humanwissenschaften« geschrieben werden.63 Foucault formuliert die 
analytische Untersuchungsmaxime, dass die Geschichte des Strafrechts 
und die Geschichte der Humanwissenschaften nicht isoliert voneinander 
zu behandeln sind, sondern miteinander verbunden, sofern sie »in einen 
einzigen ›epistemologisch-juristischen‹ Formierungsprozeß hineingehö-
ren.«64 In der Perspektive einer Genealogie der Macht, die von der »poli-
tischen Technologie des Körpers« ihren Ausgang nimmt, verschränken 
sich wissenschaftliche Erkenntnisse und ihre Verwendung in einer Ge-
richtspraxis –, weshalb der so gewählte methodische Ansatz »als Prinzip 
der Vermenschlichung der Strafe wie auch der Erkenntnis des Menschen 

60 | Vgl. ebd., S. 31.

61 | Ebd., S. 33.

62 | Ebd., S. 33.

63 | Ebd.

64 | Ebd., S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Marc Rölli

gesetzt« ist.65 Damit nimmt Foucault explizit auf den anthropologischen 
Diskurs und seine moderne epistemologische Relevanz Bezug. 

Die Seele fungiert als aktueller Bezugspunkt von Strafmethoden, die 
an eine neuartige moderne politische Ökonomie des Körpers gebunden 
sind. Sie wird überall dort hervorgebracht, wo die Macht über den Körper 
ausgeübt wird, wo überwacht, dressiert, bestraft, kontrolliert oder einfach 
gearbeitet wird. In ihr werden »die Wirkungen einer bestimmten Macht 
und der Gegenstandsbezug eines Wissens« miteinander vermittelt; »sie 
ist das Zahnradgetriebe, mittels dessen die Machtbeziehungen ein Wis-
sen ermöglichen und das Wissen die Machtwirkungen erneuert und ver-
stärkt.«66 Nicht allein ermöglicht das psychologische, medizinische oder 
ökonomische Wissen eine Neuausrichtung der Strafpraxis; auch umge-
kehrt gilt, dass mittels einer neuartigen politischen Technologie des Kör-
pers neue Wissensgebiete entstehen oder motiviert werden. »So könnte 
verständlich werden, […] wie eine spezifische Unterwerfungsmethode zur 
Geburt des Menschen als Wissensgegenstand für einen ›wissenschaftli-
chen‹ Diskurs führen konnte.«67 

Zugleich macht Foucault deutlich, dass mit der Seele als diskursiv und 
strategisch entwickelter Instanz ein typisch moderner Reproduktionsme-
chanismus etabliert wird, der sich im Streben nach Realisierung einer 
(prinzipiell nicht realisierbaren) Idee kontinuierlich erhält. Als diskursi-
ves Konstrukt dient die Seele dazu, den sog. »Emanzipationsprozess der 
Menschheit« aufrecht zu erhalten – und gleichzeitig die individuelle Ein-
bindung in den Produktionsapparat zu gewährleisten, die den menschli-
chen Körper unterwirft und produktiv macht. Sie ist als Zielscheibe einer 
bestimmten politischen Technologie weder Illusion noch Ideologie, son-
dern ein Produkt des von Foucault analysierten Macht-Wissen-Komple-
xes.68 Es wäre daher völlig verfehlt, wollte man annehmen, dass der »wirk-
liche Mensch« an die Stelle der theologischen Seelensubstanz getreten 

65 | Ebd.

66 | Ebd., S. 42.

67 | Ebd., S. 34-35.

68 | Die Seele repräsentier t den anthropologischen Ort einer Subjektivität, die 

einer Vielzahl von Diskursen eine spezifische epistemische Struktur verleiht: 

»Psyche, Subjektivität, Persönlichkeit, Bewußtsein, Gewissen usw.; man hat dar-

auf wissenschaftliche Techniken und Diskurse erbaut; man hat darauf die morali-

schen Ansprüche des Humanismus gegründet.« Vgl. ebd., S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 131

sei. Das ist nur die übliche, mit den Machtverhältnissen koordinierte an-
thropologische Sichtweise. Dagegen unterstreicht Foucault, dass die Seele 
und das mit ihr verbundene Freiheitsversprechen nur dazu dienen, den 
Körper gefangen zu nehmen. »Der Mensch, von dem man uns spricht 
und zu dessen Befreiung man einlädt, ist bereits in sich das Resultat einer 
Unterwerfung, die viel tiefer ist als er.«69

Zu Beginn des Bestrafungskapitels kommt Foucault ein weiteres Mal 
auf die neuartige Relevanz der »menschlichen Natur« für die Reform-
bewegungen der Strafjustiz zu sprechen.70 Dies erfolgt vor dem Hinter-
grund der geschilderten Eskalationsgefahren und Probleme öffentlicher 
Hinrichtungen.71 Der Mob wurde zunehmend aufsässig – und nutzte die 
Gelegenheit für eine Auseinandersetzung mit dem Gesetz und den Behör-
den, den Reichen und Mächtigen. Foucault macht an diesem Punkt klar, 
dass die neu entdeckte Humanität – der Mensch als »große moralische 
Rechtfertigung« – eine strategische Funktion im Wandel der Macht oder 
in der Überwindung von Monarchie, Revolte und Ineffizienz ausübt.72 
Vielleicht »spielten die Gefühle der Menschlichkeit für die Verurteilten 
bei der Abschaffung der Marterliturgie« eine weniger große Rolle als »auf 
seiten der Macht eine politische Angst vor der Wirkung dieser zweideuti-
gen Rituale.«73 Sicher bezieht sich der moderne Begriff des Strafens auf 
den Menschen, der als »Maß der Macht« oder als »legitime Grenze der 
Strafgewalt« aufgefasst wird.74 »Im 19. Jahrhundert sollte dieser im Ver-
brecher entdeckte ›Mensch‹ zur Zielscheibe einer bessernden und än-
dernden Straf-Intervention, zum Bereich sonderbarer ›Straf‹-Praktiken 
und ›Kriminal‹-Wissenschaften werden.«75 Aber die Milderung des 
Strafsystems (mitsamt ihrer pädagogischen Qualität) verbindet sich  mit 

69 | Ebd., S. 42.

70 | Vgl. ebd., S. 94.

71 | »Tyrannei und Revolte« erscheinen als entgegengesetzte Momente einer 

»zweifachen Gefahr«, der es im Rahmen der Strafjustiz zu begegnen gelte. Schließ-

lich durchkreuzten sich in den peinlichen Strafen der souveränen Macht »die 

Maßlosigkeit der bewaffneten Justiz und die Wut des bedrohten Volkes«. Ebd., 

S. 93-94.

72 | Ebd., S. 94.

73 | Ebd., S. 85.

74 | Vgl. ebd., S. 94.

75 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Marc Rölli

neuen, gleichsam  verfeinerten Machtprozeduren: Eigentumsdelikte lö-
sen Gewaltverbrechen ab, der Polizeiapparat vergrößert sich zunehmend 
und es werden striktere Überwachungsmethoden der Bevölkerung und 
detailliertere Strafpraktiken entwickelt.76 Und genau darauf kommt es 
Foucault an: im Namen einer humanitären Strafreform bildet sich eine 
Justiz heraus, die den Gesellschaftskörper lückenloser zu durchkämmen 
vermag.77 Tatsächlich stellen die kritischen Reformer zwischen der »Dena-
turiertheit« der Strafgewalt (Privilegien etc.) und der Ineffizienz der unge-
ordneten Justiz einen Zusammenhang her: Sie sei »lückenhaft aufgrund 
der inneren Kompetenzkonflikte«.78 Foucault resümiert: »In der Kritik der 
Reformer geht es weniger um Schwäche oder Grausamkeit als um eine 
fehlerhafte Ökonomie der Macht.«79 Ihre Kritik zielt im Kern auf die dys-
funktionale Macht monarchischen Typs. Entsprechend dreht sich die an-
visierte neue Gerichtsbarkeit in erster Linie um eine politische Ökonomie 
der Strafgewalt – im Sinne einer gezielten Effizienzsteigerung: »geregel-
ter, wirksamer, beständiger und präziser«.80 Erreicht wird sie durch eine 
Befreiung von den »Privilegien der Souveränität« und die damit verbunde-
ne Umverteilung der Macht.81 Die Strafreform nimmt ihren Ausgang dort, 
wo sich der Kampf gegen die Übermacht des Souveräns mit dem Kampf 
gegen den Diebstahl verbindet – und neue Techniken einer detaillierten 
Kontrolle notwendig macht. »Nun wird verständlich, warum die Kritik an 
den Martern in der Strafrechtsreform so bedeutsam war: in der Marter 
waren die schrankenlose Macht des Souveräns und die ständig drohende 
Gesetzwidrigkeit des Volkes sichtbar vereinigt. Beidem sollen nun durch 

76 | »Eine sorgfältigere und genauere Justizpraxis beginnt nun, auch eine ›kleine‹ 

Delinquenz zu er fassen, die sie früher leichter durchschlüpfen ließ.« Ebd., S. 97. 

Foucault schildert einen Wandel der Gesetzwidrigkeit des Volkes in der zweiten 

Hälf te des 18. Jahrhunderts, die weniger auf die Rechte und mehr auf die Güter 

abzielt. Sie muss dezidier t bestraft werden, da sie für das neue »Handels- und 

Industrieeigentum völlig unerträglich« ist. Ebd., S. 108.

77 | Gegen praxistheoretische Einwände z.B. de Certeaus könnte hier geltend ge-

macht werden, dass an diesem Punkt auch die Mikropraktiken der revoltierenden, 

armen Bevölkerung verschwinden.

78 | Ebd., S. 100-101.

79 | Ebd., S. 101.

80 | Vgl. ebd., S. 103.

81 | Vgl. ebd., S. 103-104.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 133

die Menschlichkeit der Strafen Schranken gesetzt werden: der ›Mensch‹, 
der in der Strafe geachtet werden soll, ist die rechtliche und moralische 
Form dieser zweifachen Einschränkung.«82 Das neue Strafsystem dient 
»zur differenzierten Behandlung der Gesetzwidrigkeiten«, nicht zu deren 
globaler Unterdrückung.83 Mit ihm konsolidiert sich eine neue Machttech-
nologie der Strafgewalt. 

Im Begriff des Kriminellen spiegelt sich dieser Konstitutionsprozess 
einer modernen Strafgesellschaft. »Die Bestrafung ist […] eine verallge-
meinerte Funktion, die mit dem Gesellschaftskörper […] koextensiv ist.«84 
Der Kriminelle wird als ein »Feind der Gesellschaft« definiert, die er als 
Ganze angreift, auch wenn er selbst ein Teil von ihr ist.85 In dieser Ge-
sellschaftsfeindlichkeit liegt ein Ansatzpunkt der »anthropologischen In-
dividualisierung«.86 »So können mit Blick auf das Phänomen der Krimi-
nalität Diskurse und Institutionen entstehen wie die, die sich im Namen 
der Psychopathologie normabweichenden Verhaltens herausbilden.«87 
Abgelöst von der Rache des Souveräns rückt die Verteidigung der Gesell-
schaft in den Mittelpunkt des Interesses. Von daher auch die Prägnanz 
der Formel von der »Wiederherstellung der öffentlichen Ordnung«. Die 
epistemische Relevanz der »menschlichen Natur« liegt darin, zwischen 
dem Gesellschaftsvertrag einerseits und der (blutdürstigen, monströsen) 
Natur des Missetäters andererseits eine Verbindung herzustellen: im 
»Diskurs des Herzens« oder in der allgemeinen »Empfindsamkeit des 
verständigen Menschen«, der sich dem Gesetz unterwirft, das er selbst 
hervorgebracht hat.88 Allerdings besitzt die hier in Anspruch genommene 
Humanität nach Foucault auch eine strategische Seite: im ökonomischen 
Kalkül der mit der Strafe verbundenen gesellschaftlichen Konsequenzen. 
»Muß das Gesetz den ›Naturwidrigen‹ menschlich behandeln (während 
einst die Justiz den ›Gesetzwidrigen‹ unmenschlich behandelte), so 

82 | Ebd., S. 112-113.

83 | Vgl. ebd., S. 113. Foucault kann sich hier auf G. Le Trosne, Vues sur la justice 

criminelle, 1777, berufen. 

84 | Ebd., S. 114.

85 | Ebd. Hierzu ausführlich Michel Foucault, Die Strafgesellschaft. Vorlesung 

am Collège de France 1972-1973, übers. v. A. Hemminger, Berlin 2015, S. 54ff.

86 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 128.

87 | Foucault, Strafgesellschaft, a.a.O., S. 58.

88 | Vgl. Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 115, S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Marc Rölli

liegt der Grund dafür nicht in einer tief verborgenen Menschlichkeit des 
Übeltäters, sondern in der notwendigen Regulierung der Gewaltwirkun-
gen.«89 Bestimmt sich das Verbrechen im Kern durch eine Störung der 
allgemeinen Ordnung, so richtet sich die Strafe daran aus, die Tatfolgen 
zu kontrollieren – durch gezielte Maßnahmen zur Vorbeugung chaoti-
scher Zustände. Die Bestrafung ist »eine Kunst der gezielten Wirkungen« 
und Prävention ihr konstitutives Prinzip.90 »›Menschlichkeit‹ ist der eh-
rerbietige Name für diese Ökonomie mit ihren sorgfältigen Kalkülen.«91

Foucault benennt eine Reihe von Regeln, die die neue »Technopolitik 
der Bestrafung« auszeichnen.92 Sie dokumentieren eine Umkehrung der 
Zeitstruktur, die sich im Übergang vom Manifestationsritual souveräner 
Macht zur Verhinderungsstrategie der Disziplin vollzieht. An die Stelle 
der Todesstrafe tritt die Idee lebenslanger Sklaverei. Die Polizei eilt der 
Justiz an die Seite, mit Hilfe von Überwachungsorganen wird die Hoff-
nung auf Straflosigkeit minimiert; das Inquisitionsmodell wird durch das 
wissenschaftlich legitimierte Modell der empirischen Nachforschung er-
setzt. »So wird jedes Vergehen ans Tageslicht kommen und mit vollkom-
mener Gewißheit bestraft werden.«93 Abschließend erläutert Foucault die 
Regel der optimalen Spezifizierung. Bei ihr handelt es sich darum, alle 
Rechtsbrüche genau zu definieren und in einem Strafgesetzbuch aufzu-
zeichnen. Hier liegt der Entstehungsgrund der Individualisierung des 
modernen Strafrechts: »Mit der Notwendigkeit einer parallelen Klassifi-
zierung von Verbrechen und Strafen entsteht gleichzeitig die Notwendig-
keit einer Individualisierung der Strafen, die dem besonderen Charakter 
eines jeden Verbrechers gerecht wird.«94 Seine »innere Natur«, die »in-
nere Qualität seines Willens« sind Gegenstände der auf den Täter selbst 
bezogenen Regulierung der Strafen.95 Im anthropologischen Diskurs des 
19. Jahrhunderts etabliert sich die Rede von den Charaktereigenschaften, 

89 | Ebd., S. 116-117.

90 | Vgl. ebd., S. 119. »Die Strafe ist nicht nach dem Verbrechen, sondern nach 

seiner möglichen Wiederholung zu bemessen.« Ebd., S. 118.

91 | Ebd., S. 117.

92 | Vgl. ebd., S. 117, S. 120ff.

93 | Ebd., S. 123.

94 | Ebd., S. 126.

95 | Ebd. Foucault verweist ausdrücklich darauf, dass mit der Thematisierung der 

inneren Natur des Täters der Ort in der Strafpraxis bezeichnet ist, »an dem später 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 135

die eine physiognomische Relation zwischen der Physis (Schädelform, 
Hirn, Erbgut, Rassetypus) und der Psyche (moralische Qualitäten, Kultur-
stufe, Pathologien) des Menschen im Allgemeinen und des Kriminellen 
im besonderen geltend machen. Im Begriff des Rückfalls sieht Foucault 
erste konkrete Ansätze der »anthropologischen Individualisierung«, so-
fern sich in ihm nicht der Urheber einer Tat, sondern sein »zuinnerst 
verbrecherischer Charakter offenbart.«96 Hinter der Humanisierung und 
Milderung der Strafen findet man daher den »politischen Plan« einer 
kalkulierten Ökonomie der Strafreform wieder, der sich nicht in erster 
Linie auf den Körper, sondern auf die Seele bezieht – auf die Seele »als 
Korrelat einer Machttechnik«.97 Mit ihm verbindet sich die Organisation 
präventiver Maßnahmen und eine Objektivierung des Täters als Feind 
der Gesellschaft, »der ein wildes Stück Natur in sich trägt« – ein »Wahn-
sinniger«, »Kranker« und bald auch ein »›Anormaler‹«. In beiden Fällen 
konstatiert Foucault einen Macht-Wissen-Komplex, eine Ergänzung der 
»Machtbeziehung […] durch eine Erkenntnisbeziehung«, was dazu führt, 
dass weder die Macht negativ als Verbot noch die Wissenschaft als außer-
halb der Macht befindliche Einrichtung zu begreifen ist.98 »Die Prozesse 
der Vergegenständlichung entwickeln sich in den Taktiken und Verfah-
ren der Macht selbst.«99 

IV.

Mit dem nicht zuletzt diskursiv abgestützten Wandel im Strafvollzug ver-
bindet sich die Ablösung vom Modell der Souveränität – und damit gleich-
zeitig die Ablösung von einem negativen Machtverständnis. Foucault 
erläutert die neuartig moderne Situation der Strafgesellschaft mithilfe 
eines Modells der produktiven Macht, »Leben zu machen«, die sich in 
der institutionell situierten Anreizung zum Diskurs und zur Identitäts-
bildung manifestiert. Zwischen dem Willen zum Wissen und Überwachen 

die kasuistische Jurisprudenz durch das psychologische Wissen abgelöst werden 

sollte.« Ebd., S. 127.

96 | Vgl. ebd., S. 128.

97 | Vgl. ebd., S. 129.

98 | Ebd., S. 130.

99 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Marc Rölli

und Strafen existieren sehr enge Bezüge, da sowohl für die Ausprägung 
des Sexualitätsdispositivs als auch für die veränderte Strafpraxis die anth-
ropologisch grundierten Wissenschaften der Pädagogik und Psychologie 
(seit dem Ende des 18. Jahrhunderts) von besonderem Gewicht sind. War 
dort die Rede von neuartig perversen, degenerierten oder entarteten, ras-
senanthropologisch minderwertigen Identitäten, so spielte hier die neu-
artige Identität des Kriminellen, seine biologisch-kulturelle Charakterbe-
schaffenheit die zentrale Rolle.

Die einigermaßen diffus und komplex verstreuten Machtmechanis-
men, die an die Stelle der klassischen Hierarchien treten, prozessieren 
nicht wild proliferativ. Nach Foucault bilden sie Dispositive, die sich 
durch Machtkonzentrationen (mit hegemonialen Effekten) auszeichnen. 
Die moderne Gesellschaft sucht die »Wirkungen und Ausweitungen 
[…] wieder in den Formen des Rechts zu codieren.«100 Im Hinblick auf 
die Ordnung der Dinge könnte man sagen, dass es der anthropologische 
Diskurs ist, der eine entsprechend reduzierte und kanalisierte Form des 
Machtdenkens repräsentiert. Nicht nur gibt es charakteristische Identitä-
ten (Rasse, Geschlecht, krank-gesund, alt-jung, Dispositionen und Menta-
litäten), die innerhalb dieses Diskurses als mittlere Identitäten zwischen 
dem allgemeinen und dem individuell-besonderen Menschen zu stehen 
kommen. Es werden in ihm auch Hierarchien erneuert, indem unter-
schiedliche Idealvorstellungen des Menschseins (gesund, erwachsen, 
weiß, männlich, heterosexuell, christlich, fortschrittlich, leistungsstark) 
tradiert werden.

Aktuell lässt sich im Kontext der Lebenswissenschaften eine Revi-
talisierung anthropologischer Denkgewohnheiten beobachten. Eine von 
Foucault im Zusammenhang seiner Rassismus-Thesen entwickelte kri-
tische Analyse bezieht sich darauf, die charakteristische Fragmentierung 
des Kontinuums »Leben« herauszuarbeiten, welche in der anthropologi-
schen Antwort auf die Problemstellungen der angewandten Ethik steckt. 
Ab wann ist der Mensch kein Mensch mehr, an welcher Stelle wird er zur 
Gefahr für sich selbst? Und mit dieser Frage verbindet sich die Aufgabe, 
anthropologische Zusammenhänge sichtbar zu machen, die die Wirk-
lichkeitsmacht des Lebens, seine gegenwärtige Ökonomisierung, mit-
strukturieren. Vielleicht kann man sagen, dass die von Foucault heraus-
gestellten Momente der »Lebensmacht«, die permanente Optimierung 

100 | Foucault, Der Wille zum Wissen, a.a.O., S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Macht-Wissen-Komplex 137

und Normalisierung des Lebens, in eine anthropologische Relation ge-
bracht werden können. Anders gesagt: die Normalisierung übernimmt 
(und verschiebt) das in der Ordnung der Dinge herausgearbeitete Verfah-
ren der (anthropologischen) Stabilisierung der instabilen epistemischen 
Situation der Moderne.101 Es wäre normal, besser als andere sein zu wol-
len – und es wäre normal, schöner oder auch gesünder zu werden, auch 
reicher, berühmter und überhaupt leistungsstärker. Es ist dann normal, 
in einer Zukunft zu leben, die immer besser zu werden verspricht. Vor 
allem aber ist es normal, normal zu sein; ebenso wie es menschlich ist, 
ein Mensch zu sein. In diesem Sinne sind die Angebote eines besseren 
Lebens solche, die man normalerweise nicht ausschlägt oder auch nicht 
ausschlagen kann, darf oder soll. 

Begreift man diesen dynamischen Normalismus als ein »Diskurs- und 
Dispositiv-Netz«, dessen Funktion darin besteht, den Fortschritt zu regu-
lieren (etwa im Sinn der »dynamischen Stabilisierung« von H. Rosa) – so 
lässt sich im Kontext der von Foucault so genannten »Biomacht« zeigen, 
welche tragende Rolle das anthropologische Wissen in ihrer Machttech-
nologie spielt.102 Im Gebrauch sozialstatistischer Verfahren können Nor-
malitätsgrade und Normalitätsgrenzen inhaltlich bestimmt werden, indem 
anthropologische Differenzierungen namhaft gemacht werden – z.B. bei 
der Definition von »Risikogruppen«. Das heißt, dass die binäre Logik (nor-
mal/a(b)normal) auf charakteristische Identitäten menschlichen Lebens 
(Mann oder Frau, erwachsen oder Kind, gesund oder krank) angewandt 
wird, selbst wenn die Grenzen als solche flexibel gehandhabt werden. Die 
vererbungsbiologisch und degenerationstheoretisch fundierte populati-
onsstatistische Perspektive der Eugenik signalisiert beispielsweise nicht 
allein Abweichungen von einem Durchschnitts- bzw. Sollwert, sondern 
gleichzeitig das »Risiko von Denormalisierungen« und die mögliche »ho-
möostatische Adjustierung« – wobei die Normalnorm (etwa das »Erbgut« 

101 | Die Normalisierungsnormen sind nicht unbedingt mit den Ergebnissen von 

Reduplikationsmechanismen identisch. Mit Kant gesprochen steht den empiri-

schen Charakterbestimmungen immer ein reiner Charakter (Person, Gattung, mo-

ralische Natur des Menschen) als Ideal gegenüber, auch wenn dieses Ideal mit ei-

nem entsprechend privilegier ten empirischen Charakter zusammengedacht wird: 

z.B. der weiße, männliche, erwachsene, gesunde, christlich erzogene Europäer. 

102 | Vgl. Jürgen Link, Versuch über den Normalismus [1997], Opladen 1999, 

S. 341-343. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Marc Rölli

eines Menschen) an einem biologisch oder anders definierten Charakter-
typus (früher z.B. ein Rassetypus) festgemacht werden kann.103 Hier kann 
auf die normativen Implikationen normalistischer Normen aufmerksam 
gemacht werden, die diesen nicht von Rechts wegen, aber in vielen Fällen 
faktisch zukommen.

Gemessen an etablierten, diskursiv und machtförmig konstituier-
ten Individualisierungen, ist heute die Normalisierungsunfähigkeit das 
Merkmal eines Bevölkerungsanteils, der der anthropologischen Dis-
kriminierungslogik zum Opfer fällt. Abnormal ist, wer an bestimmten 
Grundfähigkeiten oder Grundeigenschaften des Menschseins nicht par-
tizipiert. Das lässt sich altersspezifisch, geschlechterspezifisch, leistungs-
spezifisch, kulturspezifisch oder körper- und krankheitsspezifisch (auch 
Klasse, Rasse, sexuelle Ausrichtung spielen noch eine enorme Rolle) kon-
kretisieren – im Raster der anthropologischen Charakteristik. Auch wird 
der Ausschluss internalisiert: Ein verfemter Teil steckt in uns, der unfä-
hig ist, sich zu normalisieren, das heißt schöner, gesünder und erfolgrei-
cher zu werden. Anhand eines Entwicklungsmodells wird die Annähe-
rung an ein Idealbild des ganzen Menschen messbar, das sich an einer 
Verbesserung des Gattungslebens – z.B. auf dem Weg einer intensiveren 
informations- und kommunikationstechnologischen Vernetzung aller 
mit allen – orientiert. Es liegt in der Logik dieses Gedankens, das Indi-
viduum als eine biologische Ressource für die Lebensverlängerung eines 
anderen aufzufassen. Utopisch grell rückt die kontinuierliche Verbesse-
rung der Erbanlagen ins Licht bzw. die Gewebezüchtung mittels körpe-
reigener Stammzellenlinien: So entsteht ein Leben, das sich mit Hilfe von 
Versicherungs- und Prognosetechniken von den Risiken, Defekten und 
Krankheitsanlagen zu lösen beginnt, die ein endliches Wesen stigmati-
sieren. Hieraus erklärt sich, dass auch der »transhumanistische« Traum 
vom perfekten, technisch aufgerüsteten Menschen einer anthropologi-
schen Logik folgt, die auf den ganzen, ideal verklärten Menschen abzielt.

103 | Vgl. ebd., S. 344f.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

