»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE?
ZUR KRITIK AN KULTURALISTISCHEN

VEREINNAHMUNGEN DER MENSCHENRECHTSIDEE

HEINER BIELEFELDT

Zum Problem

Eine offene Ablehnung der Menschenrechte ist heute selten geworden. Wih-
rend noch vor zwei oder drei Generationen die Befiirworter menschenrechtli-
cher Emanzipation konservativen Skeptikern oder dezidierten politischen
Gegnern gegeniiberstanden, hat die Menschenrechtsidee in Politik, Recht
und Diplomatie in den letzten Jahrzehnten international ein solches Gewicht
gewonnen, dass ihr nur noch wenige Politiker, Wissenschaftler oder Publizis-
ten mit offenem Widerspruch entgegentreten. Man kann in dieser Tatsache
einen historischen Fortschritt sehen, wird doch darin deutlich, dass zumin-
dest das formale Bekenntnis zu Menschenrechten fast universal geworden
ist. Politischer Widerstand gegen die Menschenrechte, den es bekanntlich
gleichwohl nach wie vor gibt, duflert sich heute typischerweise in relativie-
renden Einwinden. An die Stelle eines schroffen »Nein« ist tendenziell ein
»Ja-Aber« getreten, in dem sich die Zustimmung zu Menschenrechten mit
teils weitreichenden Einschrankungen oder Vorbehalten verbinden kann. Ge-
legentlich fallen die Vorbehalte so massiv aus, dass die formelle Anerken-
nung der Menschenrechte faktisch leer luft.

Eine solche »Ja-Aber«-Struktur im Verhiltnis zu den Menschenrechten
zeigt sich in vielen Varianten: Wer Menschenrechte dem Primat nationaler
Sicherheitspolitik unterordnet, degradiert sie gewollt oder ungewollt zu ei-
nem Luxusgut fiir ruhige Zeiten. Ahnliches gilt, wenn Regierungen die Ver-
wirklichung der Menschenrechte erst fiir das Ende eines wirtschaftlichen
Entwicklungsprozesses versprechen. Auch die Verkopplung von Menschen-
rechten mit Menschenpflichten kann auf einen Relativismus hinauslaufen,
nimlich dann, wenn die Gewihrleistung der Menschenrechte von vorgingi-
ger Pflichterfullung nach Mafistab staatlicher Definitionsmacht abhingig
gemacht wird. Grofler Schaden fiir die Sache der Menschenrechte entsteht
ferner dann, wenn man diese als Bestandteil einer imperialen Zivilisations-
mission propagiert — eine Tendenz, fiir die nicht nur die aktuelle US-AufRen-
politik dramatische Beispiele bietet. Unterminiert wird der Universalismus
der Menschenrechte schlieRlich auch durch eine kulturalistische Identitits-
politik, in denen die Menschenrechte als das besondere Erbe einer bestimm-
ten Kultur oder Religion in Anspruch genommen werden.

Dieses Problem der kulturalistischen Vereinnahmung steht im Zentrum
des vorliegenden Beitrags. Es soll an zwei Beispielen diskutiert werden, nim-

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | HEINER BIELEFELDT

lich der okzidentalistischen und der islamistischen Okkupation der Men-
schenrechte. Zuvor aber sei der normative Anspruch der Menschenrechte
kurz umrissen. Der Beitrag endet mit einigen Uberlegungen zu Menschen-
rechten als Kern eines interkulturellen »overlapping consensus«.

Zur Bestimmung der Menschenrechte

Zur Klirung des Menschenrechtsbegriffs mochte ich drei Aspekte hervorhe-
ben, die in ihrer Verbindung das normative Profil der Menschenrechte ausma-
chen. Es sind dies: (1) der universale Geltungsanspruch der Menschenrechte,
(2) ihre inhaltliche Zielrichtung auf eine an der Wiirde des Menschen orien-
tierte Ordnung gleicher Freiheit und gleichberechtigter Partizipation sowie
schlieflich (3) ihre politisch-rechtliche Durchsetzungsintention.

(1) Menschenrechte formulieren, wie schon der Begriff erkennen lisst,
einen universalen Anspruch. Im Unterschied zu traditionellen Standesrech-
ten oder auch modernen Staatsbiirgerrechten kniipfen Menschenrechte nicht
an partikulare Merkmale von Herkunft oder Zugehoérigkeit an, sondern gel-
ten fir den Menschen schlechthin, d.h. letztlich fiir alle Menschen in der
Welt. In der Praambel zur Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte der Ver-
einten Nationen von 1948 heifdt es, Menschenrechte seien »ein von allen
Volkern und Nationen zu erreichendes gemeinsames Ideal« (Allgemeine Er-
klirung 1948: 26). Unter dem Einfluss der Menschenrechtserklirung be-
kennt sich das Grundgesetz »zu unverletzlichen und unverduflerlichen Men-
schenrechten als Grundlage jeder menschlichen Gemeinschaft, des Friedens
und der Gerechtigkeit in der Welt« (Artikel 1, Absatz 2). Auf der Wiener
Weltmenschenrechtskonferenz der Vereinten Nationen von 1993 ist der
menschenrechtliche Universalismus noch einmal ausdriicklich bekraftigt
worden, hilt die Wiener Abschlusserklirung doch fest: »Der universelle Cha-
rakter dieser Rechte und Freiheiten steht auler Frage« (Wiener Erklirung
1993: 52I).

Der Blick auf die Geschichte zeigt, dass das Bekenntnis zur Universalitit
der Menschenrechte offensichtlich nicht immer ganz ernst gemeint war. Un-
ter den Verfassern der ersten Menschenrechtsdokumente des spiten 18.
Jahrhunderts finden sich sogar Sklavenbesitzer. Der Universalismus der
Menschenrechte stellt indessen ein kritisches Prinzip dar, das sich immer
auch gegen Inkonsequenzen und Halbherzigkeiten in der Formulierung oder
Positivierung von Menschenrechtsnormen richtet und oft genug eine Wir-
kung entfaltet hat, die tiber die Absichten ihrer Autoren weit hinausgeht. Zur
Geschichte der Menschenrechte gehort daher auch die Kritik an den jeweils
herrschenden Menschenrechtsnormen, wie sie von verschiedenen Befrei-
ungsbewegungen — z.B. der Frauenbewegung, der Anti-Sklaverei-Bewegung,
den Gewerkschaften oder den Selbstorganisationen von Behinderten — vorge-

13.02.2026, 21:58:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 125

tragen wurde und wird. So wurde die androzentrische Verkiirzung der Décla-
ration des droits de ’homme et du citoyen von 1789 bereits von der jungen fe-
ministischen Bewegung der Revolutionszeit als Unrecht entlarvt und im Jah-
re 1791 mit einer von Olympe de Gouges verfassten Déclaration des droits de la
femme et de la citoyenne beantwortet, in der die Autorin gleiche Rechte fiir
Frauen und Mianner verlangt und so mit dem menschenrechtlichen Universa-
lismus sehr viel entschiedener ernst macht.”

(2) Menschenrechte, auch dies ist bereits im Begriff impliziert, gelten fiir
jeden Menschen gleichermafien, sind also Gleichheitsrechte. Sie erlauben kei-
ne Diskriminierung nach Stand, Geschlecht, Religionszugehérigkeit, ethni-
scher Herkunft usw. Als fundamentale Rechte des Menschen schlechthin
sind sie das genaue Gegenteil von Privilegien, namlich Gleichheitsrechte.
Wihrend der Begriff des Privilegs im Kontext der traditionellen europiischen
Stindegesellschaft einen Rechtsbegrift darstellt, hat er fiir unser heutiges,
menschenrechtlich geprigtes Empfinden bezeichnenderweise Unrechtscha-
rakter. Die menschenrechtliche Gleichheit meint nicht etwa Gleichférmigkeit
oder Uniformitit, sondern gleiche Freiheit, und zwar nicht nur die gleiche
Freiheit personlicher Lebensfithrung, sondern auch die gleichberechtigte Parti-
zipation an den Belangen der Gemeinschaft, insbesondere auch in der Poli-
tik. Inhaltlich sind Menschenrechte demnach durch ihre emanzipatorische
StofRrichtung gekennzeichnet, die man im Anschluss an die berithmte Trias
der Franzgsischen Revolution mit »Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit« um-
reiflen kann — wobei es angemessen wire, den Begrift der »Briiderlichkeit«
heute durch »Solidaritit« zu ersetzen (vgl. Huber/Tédt 1977: 8off.).

Das politisch-rechtliche Prinzip gleicher Freiheit und Partizipation ver-
weist auf die Wiirde des Menschen, die in Menschenrechten zur Geltung ge-
bracht werden soll. In Artikel 1 Absatz 1 des Grundgesetzes heift es: »Die
Wiirde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schiitzen ist Ver-
pflichtung aller staatlichen Gewalt.« Als fundamentale Schutznormen der
Menschenwiirde haben die Menschenrechte gleichsam Anteil an der »Unan-
tastbarkeit« der Menschenwiirde; sie sind »unverletzlich« und »unveriufler-
lich« (Art. 1 Abs. 2 GG). Menschenrechte bringen die wesentliche Gleichheit
der Menschen als sittliche Subjekte dadurch zur Geltung, dass sie einem je-
den gleiche Freiheit und gleichberechtigte Partizipation ermdglichen. Diese
komplexe normative Konstellation — die innere Verbindung von Wiirde und
Recht sowie die Strukturierung des Menschenrechtsdenkens nach den Prin-
zipien von Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit (beziehungsweise Solidari-
tit) — kommt in Artikel 1 der Allgemeinen Menschenrechiserklirung von 1948
zum Ausdruck, der besagt:

1 Abgedruckt ist die Erklirung der Olympe de Gouges — in Gegeniiberstellung zur
offiziellen Menschenrechtserklirung von 1789 — im Anhang der Studie von Ger-
hard (1990). Vgl. auch den Kommentar ebd.: 49ff.

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | HEINER BIELEFELDT

»Alle Menschen sind frei und an Wiirde und Rechten gleich geboren. Sie sind mit Ver-
nunft und Gewissen begabt und sollen einander im Geist der Briiderlichkeit begeg-

nen.«

(3) Menschenrechte stellen eine politisch-rechtliche Kategorie dar. Thr Gel-
tungsanspruch beschrinkt sich nicht auf einen humanitiren Appell, sondern
findet Gestalt in politisch-rechtlichen Institutionen und Verfahren, die sich
auf nationaler, regional-volkerrechtlicher und globaler Ebene herausgebildet
haben bzw. derzeit noch entwickelt werden. Im modernen Verfassungsstaat
sind Menschenrechte teils als einklagbare Grundrechte verankert, die, wie es
im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland heift, »Gesetzgebung, voll-
ziehende Gewalt und Rechtsprechung als unmittelbar geltendes Recht« bin-
den (Artikel 1, Absatz 3). Als bisher erfolgreichstes Beispiel einer regional-
volkerrechtlichen Normierung von Menschenrechten gilt die Europiische
Menschenrechtskonvention, die im Rahmen des Europarates 1950 entstan-
den und seit dem Jahre 1953 in Kraft ist. Nach dem Ende des Ost-West-Kon-
flikts sind ihr mittlerweile auch fast alle osteuropdischen Staaten beigetreten.
Die Europiische Menschenrechtskonvention erdffnet den im Bereich der
Mitgliedsstaaten lebenden Menschen die Méglichkeit, ihre Rechte vor dem
Europdischen Gerichtshof fiir Menschenrechte in Strafburg einzuklagen.
Vergleichbare (wenn auch bislang weniger effiziente) regional-volkerrecht-
liche Menschenrechtskonventionen bestehen auch im interamerikanischen
Raum sowie in Afrika. Den Auftakt fiir die Etablierung von Menschenrechts-
standards im Rahmen der Vereinten Nationen bildet die bereits erwidhnte All-
gemeine Erklirung der Menschenrechte vom 10. Dezember 1948. Aus ihr sind
in der Folgezeit mehrere internationale Menschenrechtskonventionen her-
vorgegangen, die fiir die Vertragsstaaten auch volkerrechtlich verbindlich
sind, darunter der Internationale Pakt tiber biirgerliche und politische Rechte
sowie der Internationale Pakt iiber wirtschaftliche, soziale und kulturelle
Rechte (beide von 1966, in Kraft getreten 1976). Da es einen internationalen
Gerichtshof fiir Menschenrechte bislang nicht gibt, obliegt die Uberwachung
dieser (und zahlreicher anderer) Konventionen eigens eingesetzten unabhin-
gigen Priifungsausschiissen, deren Durchsetzungsmoglichkeiten derzeit al-
lerdings noch viel zu wiinschen iibrig lassen.

Aus dem spezifisch politisch-rechtlichen Charakter von Menschenrech-
ten ergeben sich zugleich auch immanente Grenzen ihres normativen An-
spruchs. Auf diese Grenzen hinzuweisen ist gerade im Blick auf interreligic-
se oder interkulturelle Debatten wichtig, werden doch nach wie vor Bedenken
laut, Menschenrechte seien eine moderne globale »Humanititsreligions, die
die Vielfalt der Religionen oder Kulturen iiberwinden solle. Manche Befiir-
worter der Menschenrechte geben solchen Befiirchtungen Nahrung, indem
sie den Anspruch der Menschenrechte tiberziehen und etwa mit Bassam Tibi
die Idee der Menschenrechte als »religion civile« (Tibi 1994: 280) bezeich-

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 127

nen. Will man sich gegen den Vorwurf wehren, menschenrechtliches Enga-
gement sei eine moderne Fortsetzung religiéser Kreuzziige oder eine Varian-
te eurozentrischer Zivilisationsmission, so gilt es, den Geltungsanspruch der
Menschenrechte klar zu limitieren und auf die politisch-rechtliche Ebene zu
konzentrieren.

Geht von man der Verbindung der drei genannten Aspekte — des univer-
salen Geltungsanspruchs, der emanzipatorischen Stofrichtung (»Freiheit,
Gleichheit, Solidaritit«) und der politisch-rechtlichen Durchsetzungsinten-
tion — aus, so erweisen sich Menschenrechte als eine spezifisch moderne Idee.
Ein entscheidender Durchbruch fand in den grofien demokratischen Revolu-
tionen des spiten 18. Jahrhunderts statt, in denen die ersten politisch wirk-
samen Menschenrechtsdokumente entstanden, darunter die Virginia Bill of
Rights von 1776 und die Déclaration des droits de 'homme et du citoyen von
1789. In das internationale Recht fanden Menschenrechte weitaus spiter
Eingang, namlich erst mit Griindung der Vereinten Nationen. Menschen-
rechte gehoren somit der Moderne an. Es wire aber ein Missverstindnis,
wollte man die Modernitit der Menschenrechte im Sinne einer einlinigen
Fortschrittsgeschichte konzipieren und pauschal gegen vormoderne Traditio-
nen von Ethik und Recht stellen. Denn Menschenrechte bieten eine Antwort
gerade auch auf massive Unrechiserfahrungen der Moderne. Dies kommt
ebenfalls in der Allgemeinen Menschenrechtserklirung von 1948 zu Wort, wenn
die Priambel von »Akten der Barbarei« spricht, »die das Gewissen der
Menschheit tief verletzt haben«, und damit insbesondere an die Griueltaten
des Nationalsozialismus erinnert. Von Anfang an stellen Menschenrechte ei-
nen Protest gegen konkret erfahrenes Unrecht dar, und zwar nicht zuletzt
gegen solche strukturellen Unrechtserfahrungen, die sich aus dem Umbruch
der Gesellschaft zur Moderne und den damit einhergehenden Krisen und Er-
schiitterungen ergeben haben. Doch so verkiirzt es wire, Menschenrechte in
eine simple Fortschrittsideologie der Moderne zu vereinnahmen, so einseitig
wire es umgekehrt, wollte man sie nur gleichsam als »Notbremse« gegen ei-
ne allgemeine Verfallsgeschichte der Moderne verstehen. Denn gerade in den
neuzeitlichen Krisen des traditionellen, unmittelbar religios begriindeten
ethischen Konsenses und der traditionellen Rechtsinstitutionen bricht sich
zugleich ein neues Freiheitsdenken Bahn, das die sittliche Subjektstellung
des Menschen, seine Verantwortung und Miindigkeit in bis dahin unbekann-
ter Entschiedenheit in den Mittelpunkt von Ethik, Politik und Recht stellt.

2 Die normativen Komponenten, aus denen das moderne Menschenrechtsdenken
entstanden sind, lassen sich historisch natiirlich viel weiter zuriickverfolgen. Weder
die biblische Idee der Gottesebenbildlichkeit jedes Menschen noch auch die Magna
Charta von 1215 kénnen jedoch im engeren Sinne als Menschenrechte verstanden
werden: Im ersten Fall fehlt die unmittelbare politisch-rechtliche Durchsetzungsin-
tention, im zweiten Fall fehlt der universale Geltungsanspruch.

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | HEINER BIELEFELDT

Dieses moderne Freiheitsdenken ist auch fiir die Menschenrechte mafige-
bend geworden (Bielefeldt 1998).

Zur okzidentalistischen Vereinnahmung der Menschenrechte

Aus der kaum bestreitbaren Tatsache, dass Menschenrechte historisch zu-
nichst in Europa und Nordamerika zum Durchbruch gelangt sind, wird oft
der Schluss gezogen, sie seien an die kulturellen, philosophischen und meta-
physischen Voraussetzungen des »westlichen« Denkens notwendig gebun-
den. Diese These findet sich in vielen Varianten. Verbreitet ist beispielsweise
die Uberzeugung, Menschenrechte entstammten letztlich der christlichen
Tradition und kénnten nur in ihrem Horizont angemessen verstanden wer-
den. In diesem Sinne schreibt der katholische Moralphilosoph Jozef Punt:

»In der Scholastik vorbereitet, im Humanismus iibersteigert und in der Aufklirung
sakularisiert, ist die Einsicht in die Wiirde und Freiheit des natiirlichen Menschen
letztlich eine religios-philosophische Kategorie, die zwar auf das Christentum und die
Stoa zuriickgeht, die aber im christlichen Abendland doch vor allem durch die bibli-
sche Lehre der Schopfungsordnung und der Gottesebenbildlichkeit lebendig geblieben
und durch die Jahrhunderte hindurch weitergetragen wurde.« (Punt 1987: 87)

Georg Picht verweist in einer ideengeschichtlichen Studie auf die Rolle der
stoischen Philosophie, deren metaphysischer Rahmen nicht nur fiir die Er-
klarung der Genese, sondern auch fiir das aktuelle Verstindnis der Men-
schenrechtsidee unverzichtbar sei: »Stellt man die Grundlehren der européi-
schen Metaphysik in Frage, so erschiittert man zugleich die Menschen-
rechtsdoktrin« (Picht 1980: 131). Die historische Herleitung der Menschen-
rechte aus der Reformation wird etwa von Wolfgang Fikentscher vertreten,
der den Ursprung menschenrechtlicher Forderungen in den Befreiungs-
kampf der niederlindischen Protestanten gegen die katholischen Spanier
datiert (Fikentscher 198y). Auch er sieht die christliche Herkunft und Deu-
tung als »fiir Grund- und Menschenrechte konstitutiv« an (ebd.: 60). Lud-
ger Kithnhardt schliefRlich verortet den Ursprung der Menschenrechte in
der neuzeitlichen Wendung des abendlindischen Naturrechtsdenkens. Er
schreibt: »Der geschichtlich entscheidende geistige Durchbruch zur Idee un-
verduferlicher Menschenrechte wurde durch das Werk John Lockes (1632-
1704) geleistet« (Kithnhardt 1987: 81). Man kénnte die Reihe der Beispiele
fortsetzen.

Problematisch an diesen und #hnlichen Herleitungen der Menschen-
rechte ist, dass sie implizit oder explizit zu einer Vereinnahmung der Men-
schenrechtsidee in den geistig-kulturellen Horizont der christlich-abend-
lindischen Tradition fithren. Fiir Menschen anderer kultureller Herkunft

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 129

oder Orientierung hat dies zur Folge, dass sie, wenn tiberhaupt, dann nur als
Trittbrettfahrer »westlicher Wertvorstellungen« an Menschenrechten teilha-
ben konnen. Die Universalitit der Menschenrechte erweist sich dann aber
entweder als von vornherein illusiondr, oder sie wird mit dem globalen
Durchsetzungsanspruch einer bestimmten Religion oder Kultur vermischt
und gerdt damit zu einer Kategorie imperialistischer Zivilisationsmission.
Die erstere Konsequenz zieht Picht, fiir den »die Utopie einer globalen Men-
schenrechtsordnung nur als leerer Wahn betrachtet werden« kann (Picht
1980: 127). Die zweite Moglichkeit klingt bei Fikentscher an, wenn er mit
spitzer Ironie vermerkt, dass »die meist sikular gesonnenen >westlichen« Re-
former« in den Lindern der Dritten Welt nolens volens christliche Werte
propagieren: »Unwissend betreiben sie mit ihren politischen Bestrebungen
christliche Mission« (Fikentscher 1987: 64).

Gewiss sind Menschenrechte nicht in einem kulturellen, philosophi-
schen und religidsen Vakuum entstanden, sondern mit geistig-kulturellen
Stromungen in Christentum, hellenistischer Philosophie, Renaissance und
Aufklirung vielfiltig verwoben. Der Aufweis solcher historischer und ideen-
geschichtlicher Beziige darf allerdings nicht zu dem Kurzschluss fiihren, die
Idee der Menschenrechte sei gleichsam im kulturgenetischen Potenzial der
abendlindischen Tradition von Anfang an grundgelegt und deshalb substan-
ziell und exklusiv an den Horizont westlicher Kultur gebunden. Gegen eine
solche >kulturessenzialistische« Sicht sollte man sich klarmachen, dass das
Aufspiiren ideengeschichtlicher Motive, die in der einen oder anderen Weise
in die Formulierung von Menschenrechten eingegangen sind, stets von heute
aus, also im Riickblick geschieht. Im Blick zuriick in die Geschichte aber wer-
den wir allzu leicht zu >Hegelianerns, die allenthalben Kontinuititen und Li-
nien zur Moderne hin entdecken und den Fahrplan der Geschichte bis in die
Urquellen zuriick verfolgen. So entsteht dann der Eindruck, die moderne
Demokratie habe in der Athener Volksversammlung genauso ihren Vorldufer
wie die modernen Grundrechtsgarantien in der englischen Magna Charta von
1215. Gegen eine derart >hegelianisierende« Geschichtsbetrachtung gilt es,
immer wieder an die Kontingenz der Geschichte zu erinnern, die sich nicht
gleichsam naturwiichsig als Entfaltungsprozess kultureller Potenziale voll-
zieht, sondern auch ganz anders hitte verlaufen kénnen. Diese Kontingenz
zu vergegenwirtigen, wire zugleich ein erster Schritt zur Uberwindung kul-
turessenzialistischer Vereinnahmungen der Menschenrechte bzw. positiv
ausgedriickt: zur Offenheit fiir mogliche alternative Wege zur Anerkennung
der Menschenrechte.

Auferdem diirfen neben den Elementen historischer Kontinuitit die
Aspekte von Diskontinuitit nicht aus dem Blick geraten. Auch im Westen
mussten (und mussen!) Menschenrechte erkdmpft werden; sie sind den west-
lichen Gesellschaften nicht wie eine reife Frucht in den Schof gefallen, son-

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | HEINER BIELEFELDT

dern wurden gegen erbitterte Widerstinde durchgesetzt.> Bemerkenswert
ist, dass zu den Gegnern menschenrechtlicher Freiheiten lange Zeit auch die
christlichen Kirchen zihlten, die sich — abgesehen von einigen Freikirchen —
erst spat zu einer Anerkennung der Menschenrechte durchgerungen haben.
Nachdem die romischen Pépste die Menschenrechte im allgemeinen und die
Religionsfreiheit im besonderen im 19. Jahrhundert wiederholt kompromiss-
los abgelehnt hatten, zeichnete sich erst im 20. Jahrhundert in der katholi-
schen Kirche ein allmihlicher Wandel ab, der schlieRlich zur offiziellen An-
erkennung von Menschenrechten und Religionsfreiheit auf dem Zweiten Va-
tikanischen Konzil fithrte (vgl. Hilpert 1991: 137ff.). Die Tatsache, dass mit
den Kirchen gerade die berufenen Vertreter der abendlindisch-christlichen
Kultur sich lange Zeit der Anerkennung der Menschenrechte verweigerten,
ist ein Indiz dafiir, dass Menschenrechte auch im Westen nicht von vornher-
ein als jene »self-evident truths« gegolten haben, als die sie in der Amerikani-
schen Unabhingigkeitserklirung behauptet werden.

Fir die praktische Durchsetzung der Menschenrechte ist es gewiss von
Vorteil, wenn die christlichen Kirchen inzwischen im Ethos der Menschen-
rechte heute ein ureigenes ethisches Anliegen in neuer Gestalt wiederentde-
cken und ihr Engagement fiir die Wahrung von Wiirde und Recht des Men-
schen aus ihrem christlichen Auftrag her begreifen und begriinden (ebd.:
161). Eine solche »Aneignung« der Menschenrechtsidee darf aber nicht zu
deren einseitiger Vereinnahmung zu exklusiv »christlichen Werten« fithren.
Im Bemiihen, eine Briicke zwischen Tradition und Moderne zu schlagen,
darf das Bewusstsein dafiir nicht verloren gehen, dass Menschenrechte nicht
nur von Christen, sondern oft auch von erklirten Nicht-Christen erkimpft
worden sind, und zwar nicht nur mit Billigung, sondern vielfach gerade auch
gegen die ausdriickliche Missbilligung der Kirchen. Erst die Vergegenwirti-
gung nicht nur der Kontinuititen, sondern auch der geschichtlichen Briiche
und Umbriiche schafft die Voraussetzung dafiir, dass die Aneignung der
Menschenrechte durch die christlichen Kirchen als das Ergebnis einer kom-
plizierten »Lerngeschichte« begreifbar wird (ebd: 161ff.). Und erst in der
selbstkritischen Offenlegung dieser Lerngeschichte entsteht zugleich die Of-
fenheit fiir mogliche neue Lernerfahrungen. Diese prinzipielle Offenheit aber
ist die Voraussetzung fiir ein ernsthaftes Menschenrechtsgesprich mit An-
gehdrigen anderer religiéser oder weltanschaulicher Uberzeugung, die ihre
eigenen — vielleicht dhnlichen, vielleicht aber auch anderen — Lernerfahrun-
gen im Umgang mit Menschenrechten einbringen kénnen.

3 Vgl. Senghaas (1994): »Die Rechtsstaatlichkeit oder die von einzelnen einklagba-
ren Menschenrechte sind westliche Errungenschaften, die in langwierigen politi-
schen Konflikten wihrend des Modernisierungsprozesses in Europa erkimpft wur-
den. Sie sind also keineswegs das eherne Erbe einer urspriinglichen kulturgeneti-
schen Ausstattung Europas« (S. 112).

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 131

Gegen eine vorschnell-harmonisierende Integration der Menschenrechts-
idee in das Gesamt der westlichen Kultur und Geschichte spricht schliefllich
auch die Tatsache, dass Menschenrechte erst in der Moderne zum Durch-
bruch gelangt sind. Und zwar geschah dies zu einem Zeitpunkt, als die reli-
gios-kulturelle Zentrierung der europiischen Gesellschaften in eine Krise ge-
raten war. In der Krise der traditionellen normativen Ordnungen und den da-
raus resultierenden Bedrohungen der Humanitit bestand zugleich die Chan-
ce, dass die sittliche Verantwortung des Menschen als innerer Grund aller
ethischen und rechtlichen Normen in neuer Weise zu Bewusstsein kam. Man
kann diesen Prozess der Innewerdung menschlicher Miindigkeit als >Aufkla-
rung< bezeichnen. Ohne eine so verstandene Aufklirung sind universale
Menschenrechte als politisch-rechtlicher Freiheitsanspruch eines jeden Men-
schen undenkbar.

Es wire indessen verfehlt, den Begriff der Aufkldrung auf eine bestimm-
te Epoche der europiischen Geschichte — auf das »siécle des lumiéres« — zu
verkiirzen, generell mit der westlich-modernen Zivilisation gleichzusetzen
oder gar mit bestimmten westlichen Philosophien abschliefend zu identifi-
zieren. Die Vereinnahmung der Menschenrechte in eine auf diese Weise ver-
dinglichte Vorstellung »westlich-moderner Aufklirung« wire fiir den men-
schenrechtlichen Universalismus um nichts weniger problematisch als ihre
Reduzierung auf einen partikularen Kanon »abendlindischer Werte«. Au-
Rerdem geraten die Begriffe von »europiischer Aufklirung« und »westlicher
Moderne« in solch verdinglichter Gestalt entweder zum Programm einer im-
perialistischen Zivilisationsmission oder zu Ausgrenzungskategorien, durch
die Menschen nicht-westlicher Herkunft pauschal als »unaufgeklart« diskre-
ditiert und von der Mitgestaltung der modernen multikulturellen Gesell-
schaft ausgeschlossen werden konnten. In aggressiver Form zeigt sich eine
solche Ausgrenzung bei Hans Ebeling, wenn er alle »religios grundierten
>Kulturen«« summarisch als »primodern« bezeichnet (Ebeling 1994: 68) und
gegen den nach seiner Meinung insbesondere von Seiten des Islams drohen-
den Fundamentalismus eine westliche »Aufklirung« mobilisiert, die nicht
nur von vornherein eurozentrisch definiert, sondern zugleich auch mit mili-
tirischen Konnotationen aufgeladen wird. Ebelings Polemik gegen den Mul-
tikulturalismus kulminiert in der Forderung:

»[...] daf heute die Aufklirung eine Funktion tibernehmen muf, die spitestens seit Karl
Martell und der Schlacht zwischen Tours und Poitiers (732) auf der Linge eines nicht
unbedeutenden Jahrtausends gerade das Christentum wahrgenommen hatte.« (Ebd.:

75)

Eine solche Verdinglichung des Aufklirungsbegriffs zu einer quasi-kultura-
listischen Kategorie wire indessen letztlich das Ende von Aufklirung, sofern
man darunter den Anspruch riickhaltloser und bestindiger Selbstkritik, ver-

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | HEINER BIELEFELDT

bunden mit der Bereitschaft zu kommunikativer Auseinandersetzung ver-
steht. Menschenrechte stellen demgegeniiber den Versuch dar, den religis-
sen, weltanschaulichen und kulturellen Pluralismus der modernen Gesell-
schaft dadurch »aufklirerisch< zu bewaltigen, dass sie ihn um der miindigen
Verantwortung und Wiirde des Menschen willen politisch-rechtlich anerken-
nen und schiitzen. In dieser Weise innerlich auf den Pluralismus als Aus-
druck menschlicher Wiirde und Freiheit bezogen, sind Menschenrechte
selbst mit einer Vielzahl philosophischer und weltanschaulicher Letztdeu-
tungen vereinbar, einschlielich solcher Deutungen, die sich aus religiésen
Traditionen speisen. In dieser Perspektive aber besteht keine Rechtfertigung
dafiir, die legitimen Interpretationen von Menschenrechten von vornherein
auf die Religionen und Philosophien europiischen Ursprungs zu beschrin-
ken, weil nur sie angeblich zur Aufklirung fihig seien. Im Gegenteil: Die
Moglichkeit, in Menschenrechten humane Anliegen der eigenen Tradition in
moderner Gestalt wiederzuerkennen und zur >Aufklirung< der Tradition
fruchtbar zu machen, kann — auch um der Universalitit der Menschenrechte
willen — kein Privileg des Westens sein.

Zur islamistischen Vereinnahmung der Menschenrechte

Gegen die »westlich« verstandenen Menschenrechte werden seit einigen
Jahrzehnten alternative Menschenrechtskonzeptionen zur Geltung gebracht,
die sich auf »nicht-westliche« kulturelle oder religiése Quellen berufen. Para-
digmatisch dafiir stehen einige »islamische Menschenrechtserklirungen«
muslimischer Autoren oder islamischer Institutionen. Da auch sie in der Re-
gel einen universalen Geltungsanspruch erheben, spiegeln sie die kulturim-
perialistischen Tendenzen, wie sie sich aus einer Okzidentalisierung der
Menschenrechtsbegriffe ergeben kénnen, unter anderen Vorzeichen wider.
So betont Abul A’la Mawdudi, ein Vierteljahrhundert nach seinem Tode
lingst zum Klassiker des Islamismus avanciert, in seinem Buch Human
Rights in Islam:

»The people in the West have the habit of attributing every good thing to themselves and
try to prove that it is because of them that the world got this blessing [...].« (Mawdudi

1976: 13)

Gegen die, wie er meint, primar europaisch geprigten internationalen Men-
schenrechtsnormen setzt Mawdudi eine exklusiv »islamische« Menschen-
rechtskonzeption, die im Ergebnis allerdings gewiss nicht weniger essentia-
listisch gehalten ist als die von ihm kritisierten Ideologen des Westens. Maw-
dudi sieht die Menschenrechte sowohl als Konzept als auch in ihren einzel-
nen Verbiirgungen unmittelbar in den Quellen des Islams — also in Koran

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 133

und Sunna — begriindet. Aus dem gottlichen Ursprung der Menschenrechte
schliefst Mawdudi auf deren zeitlose Giiltigkeit und Unverinderlichkeit:

»The rights which have been sanctioned by God are permanent, perpetual and eternal.
They are not subject to any alterations or modifications, and there is no scope for any
change or abrogation.« (Ebd.: 15)

Mawdudi fithrt eine Reihe einzelner Rechte auf — die Rechte auf Leben, Si-
cherheit, individuelle Freiheit, Gerechtigkeit, die Gleichheit der Menschen
usw. —, die er jeweils mit Belegstellen aus dem Koran theologisch untermau-
ert. Mit der koranischen Begriindung der Menschenrechte verbindet er den
Anspruch, dass der Islam auch in historischer Perspektive die Errungen-
schaft der Menschenrechte fiir sich reklamieren kann. Wihrend der Westen
Menschenrechte nicht vor dem 17. Jahrhundert gekannt habe (ebd.: 13), seien
sie im Islam von Anfang an grundgelegt und praktiziert worden.

Die Behauptung, die Menschenrechte seien erstmals im Islam formuliert
worden, hat auch Eingang in einige halb-offizielle Menschenrechtsdokumen-
te islamischer Konferenzen und Organisationen gefunden. So heiflt es in den
Abschlussthesen eines im Dezember 1980 in Kuwait durchgefithrten Semi-
nars iiber Menschenrechte im Islam:

»Islam was the first to recognise basic human rights and almost 14 centuries ago it set
up guarantees and safeguards that have only recently been incorporated in universal
declarations of human rights.« (Human Rights 1982: 9)

Markanter noch beginnt die im Jahre 1981 vom Islamrat fiir Europa — einer
nicht-staatlichen islamischen Organisation — vorgelegte Allgemeine Islamische
Menschenrechtserkldrung mit den Worten:

»Vor vierzehn Jahrhunderten legte der Islam die >Menschenrechte< umfassend und tief-
griindend als Gesetz fest.« (Allgemeine Islamische Menschenrechtserklirung 1981: 20)

Wie die Vereinnahmung der Menschenrechte in einen Kanon »westlicher
Werte« im Ergebnis auf die Relativierung des menschenrechtlichen Univer-
salismus oder seine Verkehrung in imperialistische europiische Zivilisa-
tionsmission hinauslduft, so nimmt analog auch der islamistisch verein-
nahmte Menschenrechtsbegriff entweder partikularistische oder imperialisti-
sche Ziige an. Dies zeigt sich in der Verquickung menschenrechtlicher und
islamrechtlicher Begriffe, wie sie fiir die Menschenrechtserklirung des Islam-
rats von 1981 charakteristisch ist (vgl. Forstner 1991; Mayer 1991). Indem
sich die Erklirung — jedenfalls in ihrer arabischen Fassung — wiederholt auf
die Scharia, die islamische Umma und die islamische Armensteuer (Zakat)
bezieht, werden die Menschenrechte einseitig >islamisiert<. Von der men-

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | HEINER BIELEFELDT

schenrechtlichen Universalitit kann folglich allenfalls insofern noch die Rede
sein, als auch die géttliche Botschaft des Islams an die gesamte Menschheit
gerichtet ist.

Deutlicher noch als in der Menschenrechtserklarung des Islamrats von
1981 kommt die Islamisierung menschenrechtlicher Begriffe im Entwurf ei-
ner Erkldrung der Menschenrechte im Islam zum Ausdruck, der von den Au-
Renministern der »Organisation der Islamischen Konferenz« im August
1990 in Kairo angenommen wurde (Erklirung 1990: 93-98). Sowohl die Er-
klarung im ganzen als auch die einzelnen Rechte stehen unter dem Vorbe-
halt, dass sie mit der Scharia tibereinstimmen miissen. Artikel 24 bestimmt
in diesem Sinne: »Alle Rechte und Freiheiten, die in dieser Erklirung ge-
nannt werden, unterstehen der islamischen Scharia.« Und der abschlieRende
Artikel 25 bekriftigt noch einmal: »Die islamische Scharia ist die einzige zu-
stindige Quelle fiir die Auslegung oder Erklirung jedes einzelnen Artikels
dieser Erklirung.« Angesichts des nachdriicklich behaupteten Vorrangs der
Scharia kénnen Menschenrechte in ihrer Eigenstruktur — geschweige denn in
ihrem kritischen Anspruch — von vornherein nicht zur Geltung kommen. Im
Gegenteil besteht eher der Eindruck, dass die islamische Menschenrechtser-
klarung von Kairo zur Rechtfertigung autoritirer Freiheitsbeschrinkungen
herhalten kann, wenn beispielsweise die Rechte auf Leben und auf kérperli-
che Unversehrtheit (Artikel 2) oder auf Meinungsfreiheit (Artikel 22) Vorbe-
haltsklauseln zugunsten der Scharia enthalten.

Wihrend Mawdudi in seinem Kapitel {iber die Gleichheit der Menschen
bezeichnenderweise lediglich vier Diskriminierungsverbote auflistet — nim-
lich Hautfarbe, Rasse, Sprache und Nationalitit, nicht aber Religionszugeho-
rigkeit und Geschlecht! (Mawdudi 1976: 23) —, proklamiert die Kairoer Erkli-
rung in Artikel 1 die gleiche Wiirde aller Menschen »ohne Ansehen von Ras-
se, Hautfarbe, Sprache, Geschlecht, politischer Einstellung, sozialem Status
oder anderen Griinden«. Auf diese weitreichende Gleichheitsvorstellung folgt
jedoch der Hinweis: »Der wahrhafte Glaube ist die Garantie fiir das Erlangen
solcher Wiirde auf dem Pfad zur menschlichen Vollkommenheit.« Selbst
wenn man davon ausgeht, dass die Gleichheit der Wiirde uneingeschrankt
gelten soll, bleibt indes unklar, ob aus der gleichen Wiirde auch gleiche Rechte
folgen. In Bezug auf das Geschlechterverhiltnis wird jedenfalls die ungleiche
Rollenverteilung und Rechtsstellung festgeschrieben, wenn es in Artikel 6
heif3t:

»a. Die Frau ist dem Mann an Wiirde gleich, sie hat Rechte und auch Pflichten; sie ist
rechtsfihig und finanziell unabhingig, und sie hat das Recht, ihren Namen und ihre
Abstammung beizubehalten. b. Der Ehemann ist fiir den Unterhalt und das Wohl der
Familie verantwortlich.«

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 135

Pragnant zeigt sich der Widerspruch zu den Menschenrechtsstandards der
Vereinten Nationen bei Artikel 10, der anstelle eines allgemeinen Rechts auf
Religionsfreiheit den Vorrang des Islams behauptet. Dort heifit es:

»Der Islam ist die Religion der reinen Wesensart. Es ist verboten, irgendeine Art von
Druck auf einen Menschen auszuiiben oder seine Armut oder Unwissenheit auszu-

nutzen, um ihn zu einer anderen Religion oder zum Atheismus zu bekehren.«

Auch wenn in dieser Formulierung kein unmittelbares Verbot der Konversi-
on vom Islam zu einer anderen Religion ausgesprochen ist, lduft der Artikel
doch zumindest auf eine Achtung jeder Missionstitigkeit unter Muslimen
und damit auf eine Beschrinkung der Religionsfreiheit hinaus. Die Kairoer
Erklirung erweist sich damit als ein politisches Dokument, das die inhaltli-
che Kontinuitit mit den universalen Menschenrechtsstandards der Vereinten
Nationen bewusst preisgibt.

Der Anspruch auf eigenstindige »islamische« Menschenrechte klingt
auch im europiischen islamischen Schrifttum immer wieder an. So bekennt
sich etwa Murad Hofmann zu islamisch konzipierten Menschenrechten, von
denen er zugleich betont, dass sie bei aller inhaltlichen Nihe mit den interna-
tional anerkannten Menschenrechten doch »nicht voll mit den Menschen-
rechtspakten der Vereinten Nationen iibereinstimmen« (Hofmann 2000:
104). Worin die Differenzen konkret bestehen, wird nicht niher ausgefiihrt.
Auch die Islamische Charta, die der Zentralrat der Muslime in Deutschland, ei-
ner der islamischen Spitzenvereinigungen, im Februar 2002 vorgelegt hat,*
verbindet die Anerkennung der Menschenrechte in Artikel 13° mit einem
doppelten — materialen und formalen — Vorbehalt. Zum einen bleibt es be-
schrinkt auf einen nicht niher definierten »Kernbestand« der Menschen-
rechte. Zum anderen wird die Menschenrechtserklirung mit dem Adjektiv
»westlich« versehen. Sofern dabei (wie man vermuten darf) die Allgemeine
Erklirung der Menschenrechte der Vereinten Nationen von 1948 gemeint ist,
legt deren Qualifikation als »westliches« Dokument den Eindruck nahe, dass
ihr Geltungsanspruch als fiir Muslime nicht unmittelbar verbindlich angese-
hen wird (vgl. Bielefeldt 2003: 68ff.).

Auf der anderen Seite finden sich auch unter Muslimen sehr entschiede-
ne Verteidiger des menschenrechtlichen Universalismus, die kurzschliissige
Verschmelzung der Menschenrechtsidee mit den religionsrechtlichen Quel-

4 Zu beziehen ist die Islamische Charta beim Zentralrat der Muslime in Deutschland
(ZMD, Postfach 12 24, D-52232 Eschweiler); sie ist auch im Internet verfiigbar.

5 »Zwischen den im Koran verankerten, von Gott gewdhrten Individualrechten und
dem Kernbestand der westlichen Menschenrechtserklirung besteht kein Wider-
spruch.«

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | HEINER BIELEFELDT

len des Islams einer systematischen Kritik unterziehen.® Es wire deshalb
verfehlt, die hier genannten Dokumente als reprisentativ fiir den »islami-
schen Menschenrechtsansatz« zu betrachten, den es in solch monolithischer
Gestalt genauso wenig gibt wie ein einheitlich >westliches<« Menschenrechts-
verstindnis.”

Menschenrechte als Kern eines interkulturellen
»overlapping consensus«

Kulturalistische Deutungen stellen die derzeit am stirksten verbreitete Vari-
ante der Relativierung der Menschenrechte dar. Zum Teil laufen sie auf eine
direkte Preisgabe des menschenrechtlichen Universalismus hinaus, zum Teil
verkniipfen sie die Menschenrechte derart mit einem kulturellen oder religis-
sen Erbanspruch, dass die universale Geltung der Menschenrechte unter der
Hand zur Zumutung einer kulturellen oder religiosen Konversion (beispiels-
weise zu »westlichen Werten«) gerit. Die Alternative zur kulturalistischen
Vereinnahmung besteht darin, die politisch-rechtliche Eigenstruktur der
Menschenrechte ernst zu nehmen. Damit ist die Moglichkeit keineswegs
ausgeschlossen, zwischen Menschenrechten einerseits und spezifischen reli-
gios-weltanschaulichen oder kulturellen Perspektiven andererseits zu vermit-
teln.

Zur Beschreibung dieser Vermittlung bietet sich der Begriff des »over-
lapping consensus« an, den John Rawls (1993: 133ff.) geprigt hat. Rawls hat
diesen Begriff freilich fiir eine etwas anders gelagerte Debatte eingefiihrt,
nimlich um die Rolle der leitenden politischen Gerechtigkeitsvorstellung in
einer modernen liberalen Gesellschaft zu kliren, in der unterschiedliche
Weltanschauungen nebeneinander oder auch gegeneinander stehen. Die
Uberlegungen Rawls’ zur politischen Gerechtigkeit als Zentrum eines »over-
lapping consensus« in der pluralistischen Gesellschaft lassen sich indessen
auch fiir das interkulturelle Verstindnis universaler Menschenrechte frucht-
bar machen. Drei Aspekte mochte ich in freiem Anschluss an Rawls heraus-
heben: (1) den eigenstindigen kritischen Anspruch der Menschenrechte, (2)
ihre begrenzte normative Reichweite als politisch-rechtliches Konzept und (3)
die Moglichkeit, sie tiber die politisch-rechtliche Ebene hinaus umfassender
auszudeuten.

(1) Rawls betont, dass die von ihm rekonstruierte politische Gerechtig-
keitsvorstellung mehr als ein bloBer Kompromiss zwischen simtlichen in der

6 Beispielsweise die Beitrige der muslimischen Diskussionspartner — insbesondere
Mohamed Talbi, Mohamed Charfi und Ali Merad — in: Schwartlinder (1993).

7 Zur Vielfalt islamischer Begriindungsansitze fiir Menschenrechte und Demokra-
tie vgl. grundsitzlich Krimer (1999).

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 137

Gesellschaft vorhandenen Wertorientierungen sein soll. Die liberalen Prinzi-
pien politischer Gerechtigkeit bringen namlich einen eigenstindigen normati-
ven Anspruch zum Ausdruck, der mit autoritiren Ideologien oder konservati-
ven Wertorientierungen in der Gesellschaft durchaus konflikthaft zusam-
menstoflen kann und in diesem Fall Vorrang beansprucht. Der Begriff des
»overlapping consensus« ist daher nicht ein deskriptiver, sondern ein norma-
tiver Begriff. Er bezeichnet nicht einen faktischen Konsens, sondern die
normative Zielvorstellung eines Konsenses, der zwar eine Vielfalt weltan-
schaulicher Uberzeugungen freisetzt, gleichzeitig aber auch Grenzen der To-
leranz markiert.®

Analog gilt auch fiir die Menschenrechte, dass sie als universale Frei-
heitsrechte zu manchen autoritiren Bestandteilen religiéser, weltanschauli-
cher und kultureller Traditionen in Widerspruch stehen. Menschenrechte
enthalten mithin eine >kulturkritische< Komponente, durch die sie zum Fer-
ment gesellschaftlichen und kulturellen Wandels werden kénnen. Um es mit
Walter Kilin zu sagen:

»Menschenrechte sind auf Emanzipation angelegt, sie sind immer auch Stachel im
Fleisch einer Kultur, welcher die eigenen Traditionen und Gewohnheiten angenehm
geworden sind.« (Kilin 1994: 20)

Die Anerkennung der Menschenrechte durch die katholische Kirche ging
dementsprechend einher mit einer durchgreifenden Revision traditioneller
kirchlicher Positionen zu Fragen der Religionsfreiheit und des Verhiltnisses
von Staat und Kirche. Auch im islamischen Denken kénnen Menschenrechte
ohne Bereitschaft zu Selbstkritik und politisch-rechtlichen Reformen etwa im
Familienrecht auf lingere Sicht keine Heimat finden. Der in der Idee des
menschenrechtlichen Universalismus intendierte Konsens meint deshalb
nicht lediglich die Schnittmenge der weltweit faktisch vorhandenen kulturel-
len Wertorientierungen (so Dundes Renteln 1990), sondern beinhaltet die
normative Zumutung der wechselseitigen Anerkennung von Menschen unter-
schiedlicher Orientierung und Lebensweise auf der Grundlage gleicher Frei-
heit und gleichberechtigter Partizipation. Der menschenrechtliche »overlapp-
ing consensus« ist folglich kein interkultureller Minimalkonsens, sondern
impliziert umgekehrt einen kritischen Maf3stab moderner Interkulturalitit.
Die von Menschenrechten freigesetzte Interkulturalitit ist kein vorbehalt-
loser Multikulturalismus, der gegebene Lebensformen oder Wertorientierun-
gen allein schon deshalb anerkennt, weil sie als Bestandteile kultureller Tra-
dition firmieren. Normative Primisse des Menschenrechtsdenkens ist viel-
mehr die Einsicht, dass unter den Bedingungen der Moderne die Pluralitit kul-

8 Ausgeschlossen aus dem Rawlsschen »overlapping consensus« sind in seiner
Terminologie »unreasonable doctrines«. Vgl. Rawls 1993: 58ff.

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | HEINER BIELEFELDT

tureller Lebensformen und religiéser und weltanschaulicher Orientierungen
nur dann produktiv gestaltet werden kann, wenn Menschen einander in ihrer
Differenz dadurch anerkennen, dass sie einander gleiche Freiheit und gleich-
berechtigte Mitwirkung zuerkennen. Dieser spezifisch moderne politisch-
rechtliche Achtungsanspruch wiederum kann nur zum Tragen kommen,
wenn er zugleich kritisch auf vorgegebene Traditionen zuriickwirkt, die sich
den Ideen miindiger Selbst- und Mitverantwortung auf Dauer nicht verwei-
gern kénnen.

(2) Der »kulturkritische« Anspruch der Menschenrechte ist freilich in
seiner Reichweite begrenzt, weil Menschenrechte keine umfassende Weltan-
schauung bilden. Auch dies ist ein Aspekt, der sich von Rawls’ Idee des
»overlapping consensus« iibernehmen lisst. Rawls betont nimlich, dass sich
die von ihm rekonstruierte liberale Gerechtigkeitsvorstellung auf die »basic
structure of society« konzentriert (Rawls 1993: 11) und keineswegs simtliche
Aspekte des guten Lebens abdecken oder gar eine weltanschauliche Orientie-
rung bieten will. In ihrer Differenz zu den miteinander konkurrierenden
»comprehensive doctrines« der weltanschaulich pluralistischen Gesellschaft
soll die politische Gerechtigkeit selbst gerade nicht als umfassende Doktrin,
sondern als verbindliche Rahmenordnung fungieren (ebd.: 154ff.).

Entsprechendes gilt fiir Menschenrechte, die — wie bereits oben darge-
stellt — als politisch-rechtliches Konzept in ihrer normativen Reichweite von
vornherein begrenzt sind. Menschenrechte geben keine Antwort auf die Frage
nach dem Sinn menschlichen Lebens, Leidens und Sterbens. Sie enthalten
keine umfassenden Weisungen fiir die rechte Lebensfiihrung als Individuum
und in der Gemeinschaft. Sie bieten keine Riten und Symbole, durch die
Menschen iiber die politisch-rechtliche Gleichberechtigung hinaus einander
Achtung bezeugen und Verbundenheit oder auch Differenz zum Ausdruck
bringen konnen. Menschenrechte stehen deshalb nicht unmittelbar in Kon-
kurrenz zu umfassenden religiésen bzw. weltanschaulichen Uberzeugungen
oder kulturellen Lebensformen, auch wenn sie mit ihrem emanzipatorischen
Anspruch durchaus kritisch auf diese zurtickwirken kénnen.

Das Menschenrechtsdenken konzentriert sich zunichst auf politisch-
rechtliche Standards einschliefllich des darin sich ausdriickenden modernen
politischen Freiheitsethos. In dieser normativen Begrenzung geben Men-
schenrechte einer Vielfalt religidser und weltanschaulicher Uberzeugungen
bzw. kultureller Lebensformen Raum. Menschenrechte wollen weder ein um-
fassendes Ethos® oder eine globale Einheitskultur durchsetzen noch gar ei-
ne fiir die gesamte Menschheit verbindliche Weltanschauung oder »Zivilre-
ligion« zustandebringen. Wer Menschenrechte zu einer Art moderner Hu-

9 In dieser Hinsicht bleiben Menschenrechte hinter dem von Hans Kiing unter-
nommenen Versuch zur Formulierung eines interreligiés und interkulturell kon-

sensfihigen Weltethos zurtick. Vgl. Kiing (1991): Projekt Weltethos.

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 139

manititsreligion stilisiert, unterminiert durch solche Uberziehung ihren spe-
zifisch politisch-rechtlichen Geltungsanspruch und verbaut zugleich die
Chancen ihrer faktischen Akzeptanz. Der in den Menschenrechten intendier-
te »overlapping consensus« verlangt auch keine umfassende Okumene der
Religionen, Weltanschauungen und Kulturen. Vielmehr steht es den Men-
schen frei, ihre individuelle und gemeinschaftliche Identitit auch gegeneinan-
der zu bestimmen und Grenzen wechselseitigen Verstehens zuzugestehen,
solange die politisch-rechtliche Gleichberechtigung gewahrt bleibt.

(3) Auch wenn das Menschenrechtsdenken sich auf politisch-rechtliche
Standards konzentriert, ist es freilich offen fiir weitergehende Ausdeutungen.
Wie die von Rawls eruierten Gerechtigkeitsprinzipien tiber ihre politisch-
rechtliche Orientierungsfunktion hinaus im Rahmen unterschiedlicher
»comprehensive doctrines« interpretiert werden kénnen (ohne selbst eine
»comprehensive doctrine« darzustellen), so besteht auch hinsichtlich der
Menschenrechte die Méglichkeit, sie von verschiedenen religiosen, philoso-
phischen oder kulturellen Perspektiven aus zu verstehen und zu vertiefen.
Mehr noch: eine solche Vertiefung ist nicht nur méglich, sondern sinnvoll,
sofern sie dazu verhilft, {iber die unerlissliche Ebene politischer Pragmatik
und positiv-rechtlicher Regelung hinaus als humanes >Sinnangebot< umfas-
send zu explizieren und damit die Attraktivitit des Menschenrechtskonzepts
zu erhéhen.

Vor allem die den Menschenrechten normativ zugrundeliegende Idee der
unantastbaren Menschenwiirde bietet Ankniipfungsmoglichkeiten fiir eine
>Beheimatung« der Menschenrechte in unterschiedlichen religitsen, weltan-
schaulichen und kulturellen Traditionen.™ Ein in Amerika durchgefiihrtes
»Project on Religion and Human Rights« kommt in diesem Sinne zu dem
Schluss:

»[...] there are elements in virtually all religious traditions that support peace, tolerance,
freedom of conscience, dignity and equality of persons, and social justice.« (Kelsay/
Twiss 1994: 116)

Um der Universalitit der Menschenrechte willen darf ihre umfassende Aus-
deutung allerdings nicht in Vereinnahmung umschlagen. Es kann deshalb
nicht darum gehen, die Struktur moderner Menschenrechte unmittelbar in
der Bibel, im Koran, in den heiligen Schriften der Hindus, in den Lehren des
Konfuzius oder in den Erzihlungen afrikanischer Vélker aufzuspiiren und
somit Menschenrechten ein je eigenes religioses bzw. kulturelles Fundament
zu verschaffen. Sonst droht die Idee der Menschenrechte in eine Vielzahl re-

10 Vgl. eine im Rahmen der UNESCO erstellte Textsammlung, die Affinititen zwi-
schen Menschenrechten und unterschiedlichen Traditionen belegen will: Le droit
d’étre un homme (1968).

13.02.2026, 21:58:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | HEINER BIELEFELDT

ligios, weltanschaulich oder kulturell begriindeter Konzepte auseinander zu
brechen, die auler dem gemeinsamen Namen nichts mehr verbindet. Des-
halb gilt, was oben tiber die Moglichkeiten der Inkulturation von Menschen-
rechten in die »westliche Tradition« gesagt wurde, analog auch fiir andere
Traditionen: Ein Briickenschlag zur Tradition kann nur geschehen als riick-
blickende kritische Vermittlung vom hermeneutischen Ort der Moderne aus.
Auf diese Weise lassen sich in unterschiedlichen Traditionen humanitire
Haftpunkte fiir menschenrechtliches Denken finden, die aber gerade nicht
kurzschliissig zu »Wurzeln« oder exklusiven kulturellen Quellen der Men-
schenrechte stilisiert werden sollten.

Bestimmte kulturelle oder religiése Erbanspriiche auf die Idee der Men-
schenrechte zu erheben, erweist sich nicht nur in historischer Perspektive als
problematisch, sondern wiirde vor allem auch der weltweiten Durchsetzung
der Menschenrechte hinderlich sein. Falls iiberhaupt jemand einen Erban-
spruch auf die Menschenrechte geltend machen kénnte, so betont mit Recht
der ehemalige Vorsitzende der Afrikanischen Kommission der Menschen-
rechte und Rechte der Volker, dann wire dies niemand anders als die gesam-
te Menschheit (Nguéma 1990: 301).

Literatur

Menschenrechts-Dokumente

Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte (1948) [Vereinte Nationen], in: Tomu-
schat, Christian (Hg.) (1992): Menschenrechte. Eine Sammlung internatio-
naler Dokumente zum Menschenrechtsschutz, Bonn: Gesellschaft fiir die
Vereinten Nationen.

Allgemeine Islamische Menschenrechtserklirung (1981) [Islamrat fur Europa],
Deutsche Ubersetzung von Martin Forstner, in: CIBEDO-Dokumentation,
Nr. 15/16, Juni/September 1982.

Erkliarung der Menschenrechte im Islam (1990) [Kairo, Organisation der Islami-
schen Konferenz], Deutsche Ubersetzung in: Gewissen und Freiheit (Halb-
jahreszeitschrift der Internationalen Vereinigung zur Verteidigung und
Férderung der Religionsfreiheit), Bd. 36 (1. Halbjahresband 1991), 93-98.

Human Rights in Islam (1982): Report of a seminar held in Kuwait, December
1980, organized by the International Commission of Jurists, University of
Kuwait, and Union of Arab Lawyers, Genf 1982: IC].

Islamische Charta (2002), Grundsatzerklirung des Zentralrats der Muslime
in Deutschland (ZMD) zur Beziehung der Muslime zu Staat und Gesell-
schaft [www.islam.de].

Le droit d’étre un homme (1968), Recueil de textes preparé sous la direction de
Jeanne Hersch, Paris: UNESCO.

13.02.2026, 21:58:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 141

Wiener Erkldrung und Aktionsprogramm (25. Juni 1993) [Weltmenschenrechts-
Konferenz der Vereinten Nationen], Teil I, Abschnitt 1, in: Europdische
Grundrechte Zeitschrift 20 (1993), S. 520-533.

Biicher und Aufsitze

Bielefeldt, Heiner (1998): Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines
weltweiten Freiheitsethos, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sdkularen Rechtsstaat. Integrationschan-
cen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Dundes Renteln, Alison (1990): International Human Rights. Universalism
Versus Relativism, Newbury Park u.a.: Sage Publications.

Ebeling, Hans (1994): Der multikulturelle Traum. Von der Subversion des Rechts
und der Moral, Hamburg: Europiische Verlagsanstalt.

Fikentscher, Wolfgang (1987): »Die heutige Bedeutung des nicht-sikularen
Ursprungs der Grundrechte, in: Bockenférde, Ernst-Wolfgang/Spae-
mann, Robert (Hg.): Menschenrechte und Menschenwiirde. Historische Vor-
aussetzungen — sikulare Gestalt — christliches Verstindnis, Stuttgart: Klett-
Cotta, 43-73.

Forstner, Martin (1991): »Inhalt und Begriindung der Allgemeinen Islami-
schen Menschenrechtserklirung«, in: Hoffmann, Johannes (Hg.): Be-
griindung von Menschenrechten aus der Sicht unterschiedlicher Kulturen,
Frankfurt/Main: Verlag fiir interkulturelle Kommunikation, 249-273.

Gerhard, Ute (1990): Gleichheit ohne Angleichung. Frauen im Recht, Miinchen:
C.H. Beck.

Hilpert, Konrad (1991): Die Menschenrechte. Geschichte — Theologie — Aktuali-
tit, Diisseldorf: Patmos.

Hofmann, Murad Wilfried (2000): Der Islam im 3. Jahrtausend. Eine Religion
im Aufbruch, Kreuzlingen: Diedrichs.

Huber, Wolfgang/T6dt, Ernst Eduard (1977): Menschenrechte. Perspektiven ei-
ner menschlichen Welt, Stuttgart: Kreuz-Verlag.

Kilin, Walter (1994): »Menschenrechte in der kulturellen Vielfalt«, in: Batzli,
Stefan u.a. (Hg.): Menschenbilder, Menschenrechte. Islam und Okzident: Kul-
turen im Konflikt, Zuirich: Unionsverlag, 17-22.

Kelsay, John/Twiss, Sumner B. (Hg.) (1994): Religion and Human Rights: Re-
ligion and the roots of Conflict, New York, NY: [Fund for Free Expressi-
on].

Kithnhardt, Ludger (198y): Die Universalitit der Menschenrechte. Studie zur
ideengeschichtlichen Bestimmung eines politischen Schliisselbegriffs, Miinchen:
Olzog.

Kiing, Hans (*1991): Projekt Weltethos, Miinchen/Ziirich: Piper.

Krimer, Gudrun (1999): Gottesstaat als Republik. Reflexionen zeitgendssischer
Muslime zu Islam, Menschenrechten und Demokratie, Baden-Baden: Nomos.

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | HEINER BIELEFELDT

Mawdudi, Abul A’'la (1976): Human Rights in Islam, Leicester: The Islamic
Foundation.

Mayer, Ann Elizabeth (1991): Islam and Human Rights. Tradition and Politics,
Boulder: Westview Press.

Nguéma, Isaac (1990): »Perspektiven der Menschenrechte in Afrika«, in: Eu-
ropiische Grundrechte Zeitschrift, 301-304.

Picht, Georg (1980): »Zum geistesgeschichtlichen Hintergrund der Lehre von
den Menschenrechtens, in: Hier und Jetzt. Philosophieren nach Auschwitz
und Hiroshima, Stuttgart: Klett-Cotta.

Punt, Jozef (198y7): Die Idee der Menschenrechte. Ihre geschichtliche Entwicklung
und ihre Rezeption durch die moderne katholische Sozialverkiindigung, Pa-
derborn: Schéningh.

Rawls, John (1993): Political Liberalism, New York: Columbia University Press.

Senghaas, Dieter (1994): Wohin driftet die Welt? Uber die Zukunft friedlicher
Koexistenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Schwartlinder, Johannes (Hg.) (1993): Freiheit der Religion. Christentum und
Islam unter dem Anspruch der Menschenrechte, Mainz: Griinewald.

Tibi, Bassam: 1994: Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte,
Miinchen/Ziirich: Piper.

Tomuschat, Christian (Hg.) (1992): Menschenrechte. Eine Sammlung interna-
tionaler Dokumente zum Menschenrechtsschutz, Bonn: Gesellschaft fiir die
Vereinten Nationen.

13.02.2026, 21:58:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401538-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

