Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten
Gewaltkonzepten

»Es wire vielleicht schon, aber es wire
falsch, formulierend anzuheben: >Ge-
walt ist .., oder >Gewalt ist, wenn ..c
Gewalterscheinungen sind proteusartig
gestaltenreich [..], ohne da[ss] man sie
allzu rasch auf einen Nenner bringen diirf-
te. Es sei denn, man erkaufe begriffliche
Klarheit und Eindeutigkeit damit, da[ss]
man ganze Dimensionen der sozialen
Wirklichkeit aussparte.«

(Narr 1983: 51)

Im nichsten Schritt auf dem Weg zu einer Theoretisierung epistemischer Gewalt
suche ich in weiten Gewaltkonzepten, die in der sozialwissenschaftlichen Debatte
bereits besser bekannt sind als jenes der epistemischen Gewalt, nach Anschlussstel-
len fiir eine Problematisierung des Zusammenhangs von Wissen(schaft) und Ge-
walt. Diese Konzepte finden sich weit verstreut iiber heterogene disziplinire, ideo-
logische und historische Entstehungskontexte, weshalb sie auch erkenntnistheo-
retisch mitunter weit voneinander entfernt sind. Mit struktureller (Galtung 1969;
1971; 1975), symbolischer (Bourdieu 1998b; Bourdieu/Passeron 1970, 1973), diskursi-
ver (Foucault 1973, 1974, 1993), kultureller (Galtung 1990), normativer (Butler 1990;
Chambers/Carver 2008), ethischer (Butler 2005, 2007a), sprachlicher (Kuch/Herr-
mann 2010)," visueller (Regener 2010) oder sogenannter langsamer Gewalt (Nixon
2007) werden Aspekte thematisierbar, die bei engen Gewaltkonzeptionen ausge-
spart bleiben.

1 Die weitverzweigten, philosophischen, linguistischen und dartiberhinausgehenden interdis-
ziplindren Debatten iiber den Zusammenhang von Sprache und Gewalt kénnen hier nicht
angemessen rezipiert werden. Das zitierte Uberblickswerk von Hannes Kuch und Steffen K.
Herrmann (2010) spannt den Bogen mit 21 unterschiedlichen Konzepten sprachlicher Cewalt
von Platon bis Honneth.

- am 12.02.2026, 23:03:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Epistemische Gewalt

Die analytische Tiefe dieser Gewaltkonzepte und ihre disziplinire Perspektivie-
rung sind ebenso heterogen wie deren Reichweite in unterschiedlichen Feldern der
Auseinandersetzung mit Gewalt es ist. Gemeinsam ist ihnen die Feststellung, dass
es zur Analyse von Gewaltereignissen und -verhiltnissen nicht ausreicht, sich auf
einen engen Gewaltbegriff zu verlassen, der lediglich die direkte und physische
Dimension adressiert. Zudem ist es bei kritisch-heuristischen Zugingen selbst-
verstindlich, nicht trennscharf zwischen Macht, Gewalt, Zwang, Herrschaft, Do-
minanz und Hegemonie unterscheiden zu miissen beziehungsweise gar nicht im-
mer zu kénnen oder zu sollen. Diese Offnungen des Gewaltbegriffs zielen vielmehr
darauf ab, die vermeintlich eindeutigen Grenzen dieser Unterscheidbarkeit selbst
infrage zu stellen, um Gewalt nicht nur als Ereignis, sondern auch als facetten-
reichen Prozess und komplexes Verhiltnis analytisch zu fassen. Auch wenn die-
se nicht immer ausdriicklich als solche benannt wird, kommt der Dimension des
Epistemischen in allen weiten Gewaltbegriffen eine wichtige Bedeutung zu. Nicht
zuletzt deshalb fordern sie die vermeintlich eindeutige sDemarkationslinie« zum
liberalen Mythos der Gewaltlosigkeit von Wissen(schaft) heraus. Dieser Mythos ist
umso schwieriger aufrechtzuerhalten, je weiter Gewalt konzeptionell gefasst und
je zentraler die Dimension des Epistemischen darin gesetzt wird. Dann namlich
ist Wissen(schaft) nicht mehr Gegenteil von und Gegenmittel fiir Gewalt, sondern
potenziell auch einer ihrer integralen Bestandteile.

Aus der Fille der genannten, ausdriicklich weiten Gewaltkonzepte habe ich
vier ausgewihlt, um sie fiir eine Weiterentwicklung des Konzepts epistemischer
Gewalt an der Schnittstelle von Friedens- und Konfliktforschung, Internationalen
Beziehungen und Politischer Theorie zu nutzen. Allen voran z3hlt dazu strukturel-
le Gewalt nach Johan Galtung (1969, 1971, 1975). Deren ausdriicklich im Dienste ei-
ner internationalen Friedenforschung vorgenommene Konzeptionierung stellt den
frithesten, am weitesten verbreiteten, von konventioneller Gewaltforschung aber
auch am stirksten abgelehnten Gegenentwurf zu einem engen Gewaltverstind-
nis dar. In Hinblick auf die Dimension des Epistemischen ist Galtungs spiterer
und deutlich schwicher rezipierter Begriff der kulturellen Gewalt (1990) von noch
unmittelbarerem Interesse. An beiden Begriffen orientiert der norwegische Frie-
densforscher seine Zivilisationstheorie und Kosmologie (2014). Darin bettet er eine
Konzeption >des Westens:« ein, in dessen Epistemologie und Politik er die Voraus-
setzungen struktureller wie auch kultureller Gewalt als Basis direkter personaler
Gewalt verortet. Er spricht dabei von einem kollektiven Unbewussten von Zivilisa-
tionen, das er zugleich als Terrain der Intervention einer von ihm mitbegriindeten
internationalen, transdisziplinir konzipierten und praxisorientierten Friedensfor-
schung identifiziert, die zu einem tiefgreifenden Paradigmenwechsel in Richtung
Gewaltfreiheit beitragen soll. Ausgehend von den zuvor diskutierten Konzeptionie-
rungen epistemischer Gewalt im Kontext der kolonialen Moderne erscheint Gal-
tungs Gewalttheorie ebenso vielversprechend wie problematisch.

- am 12.02.2026, 23:03:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Als zweitem Autor und dritten weiten Gewaltkonzept widme ich mich Bour-
dieus Theoretisierung symbolischer Gewalt. Entgegen dessen andernorts breiter
Rezeption wird dieser Begriff in der Friedens- und Konfliktforschung und in den
Internationalen Beziehungen noch seltener verwendet als strukturelle oder kultu-
relle Gewalt. Ein Grund dafiir mag sein, dass der franzgsische Soziologe dieses fir
sein gesamtes Werk zentrale Konzept nicht im Kontext globaler internationaler po-
litischer Gewaltverhiltnisse entwickelt hat. Analytisch widmet sich Bourdieu dem
Verhiltnis von symbolischer Macht, Herrschaft und Gewalt innerhalb abgegrenz-
ter binnengesellschaftlicher Ordnungen. Aus post- und dekolonialer Perspektive
ist jedoch besonders interessant, in welchem Zusammenhang seine frithen eth-
nologischen Untersuchungen biuerlicher Landbevolkerung im von Frankreich ko-
lonisierten Algerien mit spiteren soziologischen Analysen des franzdsischen Bil-
dungssystems, der Kulturproduktion, des Geschlechterverhiltnisses, der Wissen-
schaften und anderen Teilen seiner Gesellschaftstheorie stehen, in denen er das
Konzept symbolischer Gewalt entwickelt. Mit einer Relektiire seines diesbeziiglich
von ihm selbst und in der Sekundirliteratur als zentral bezeichneten Essays Die
ménnliche Herrschaft (2012), seiner Sprach-, Bildungs-, Wissenschafts- und Insti-
tutionenkritik (Bourdieu 2005, 2017; Bourdieu/Passeron 1970; 1973; Bourdieu/Wac-
quant 1996b) sowie der spiten Uberlegungen zum Staat und dessen nicht nur phy-
sischem, sondern auch symbolischen Gewaltmonopol (Bourdieu 1998¢c, 2014) lote
ich die Dimension des Epistemischen in Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt
aus. Es erscheint in Hinblick auf eine Theoretisierung epistemischer Gewalt diffe-
renzierter und produktiver als Galtungs Gewalttheorie, ist aber ebenfalls nicht frei
von Eurozentrismus, Okzidentalismus und Androzentrismus.

Danach diskutiere ich Teile des Werks der US-amerikanischen Philosophin
Butler, deren Umschreibungen normativer Gewalt die Normalisierungen und
Naturalisierungen politischer Gewalt insbesondere in der jiingeren Gegenwart des
sogenannten Krieges gegen den Terror infrage stellt (2004a, 20092, 2009b, 2010).
Ahnlich wie Teile von Galtungs und Bourdieus Gewalttheorie wurzelt auch ihre
Argumentation zum Teil in einer materialistischen Theorietradition. Zugleich ist
letztere in einer diskurstheoretischen Perspektive nach Foucault verankert, ohne
die Butlers Zugrift auf Gewalt in ihrer epistemischen Dimension nicht denkbar
ist. Am pragendsten fiir ihre Perspektive ist ein queer-feministisches Erkenntnis-
interesse sowie eine theoretische Verortung, die auch Anleihen an postkolonialen
Perspektiven nimmt. Daher ist Butlers Ansatz auch am besten an die zuvor dis-
kutieren Konzeptionierungen epistemischer Gewalt anschlussfihig. Zentral fur
ihre Konzeption des Zusammenhangs von Wissen und Gewalt sind die Begriffe
von Verletzbarkeit und Anerkennbarkeit als Moglichkeitsbedingungen normativer
Gewalt, das Konzept diskursiv und affektiv hervorgebrachter Rahmungen, in
denen diese Gewalt wirksam wird, sowie ein daraus abgeleitetes Bekenntnis zu
einer globalen Verantwortlichkeit fiir Gewaltlosigkeit und Gewaltfreiheit: ein Ziel,

- am 12.02.2026, 23:03:08.

149


https://doi.org/10.14361/9783839451311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Epistemische Gewalt

das aus Butlers Perspektive — und auch auf Basis eines komplexen Verstindnisses
von epistemischer Gewalt — ebenso unmdéglich zu erreichen wie zugleich stets
notwendig zu verfolgen ist.

Mit Galtung, Bourdieu und Butler kénnen wir Gewalt anders und weiter
denken, anstatt mit einem engen Gewaltbegriff immer wieder naturalisierte
Phinomene auch ontologisch festzuschreiben. Ihre Werke stellen zahlreiche
Anschlusspunkte fiir eine transdisziplinire Theoretisierung epistemischer Gewalt
bereit, auch wenn dieser Begriff von ihnen selbst nicht benutzt wird. Abgesehen
von ihrer unterschiedlichen diszipliniren Professionalisierung stehen die genann-
ten Autor_innen fir verschiedene (geo-)politische Standorte der Theoriebildung
zu Fragen von Gewalt im Kontext internationaler Beziehungen ebenso wie fir
heterogene (wissens-)politische und erkenntnistheoretische Standpunkte einer
Gewaltkritik. Zeitlich sind ihre Beitrige zur Erweiterung des Gewaltbegriffs iiber
mehr als sechs Jahrzehnte gestreut, womit sie notwendigerweise auf unterschied-
liche politische Gewaltereignisse und -verhiltnisse sowie Theoriedebatten ihrer
Zeit Bezug nehmen. Einander nahe sind Galtung, Bourdieu und Butler mit ihrem
Anliegen, hegemoniale eurozentrische Wissensbestinde und -praktiken einer Kri-
tik zu unterziehen und gerade dort ein massives Gewaltpotenzial zu verorten. Dies
wird jedoch auf sehr unterschiedliche Weise analytisch durchdrungen, politisch
problematisiert und (nicht immer) eingeldst. Schliefilich liegt allen dreien an der
Uberwindung nicht nur direkter physischer Gewalt, sondern auch jener von ihnen
beschriebenen strukturellen, kulturellen, symbolischen Gewalt und normativen
Gewalt, die dariiberhinausgehende Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhiltnisse
aufrechterhalten. In all diesen Aspekten sind diese Konzepte eng verwandt mit
den bislang diskutierten Konturierungen epistemischer Gewalt.

In seiner Darstellung des Konzepts symbolischer Gewalt schreibt der franzosi-
sche Soziologe Gérard Mauger, dass eine Rekonstruktion der Konzepte, die nicht
auch ihre Entstehungsgeschichte nachvollzieht, vielleicht gerade das verfehle, wor-
auf es ankomme (Mauger 2005: 208): »die Denkarbeit, deren Produkte sie sind«
(ebd.) sowie »ihren Entwicklungscharakter, die Briiche, die mit ihnen vollzogen
wurden, und die Verinderungen, die sich im Laufe der Zeit in ihnen niederge-
schlagen haben« (ebd.). »Wie also, fragt er, »beschreibt man Denkwerkzeuge, die
sich beim Gebrauch notwendig verdndern [...]?« (ebd.). Auch die vier der hier dis-
kutierten Denkwerkzeuge — strukturelle, kulturelle, symbolische und normative
Gewalt — sind im Wandel begriffen, wihrend ich ihre Genese und Entwicklung auf
mein Ziel einer Theoretisierung epistemischer Gewalt darstelle.

Bei Galtung und Butler wird ein weites Verstindnis von Gewalt in einen explizi-
ten Bezug zu Phinomenen direkter, personaler und physischer Gewalt im Kontext
internationaler Politik gestellt, ohne sie darauf zu beschrinken. Bei Bourdieu wird
dieser Bezugspunkt — seine frithen Erfahrungen als franzésischer Forscher und
Soldat wihrend des Algerienkrieges — weniger deutlich ausgesprochen, ist aber

- am 12.02.2026, 23:03:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

nichtsdestotrotz fiir seinen weiten Gewaltbegriff prigend. Alle vier Konzepte ste-
hen schliellich ebenso wie das der epistemischen Gewalt in einer transdisziplini-
ren Tradition der Analyse und Kritik von Gewalt als Prozess und Verhiltnis.

Mit einer an epistemischer Gewalt interessierten Relektiire dieser Konzepte
wird auch in der Theoriebildung zu Gewalt neues Terrain betreten. Bei den im Fol-
genden diskutierten drei Autor_innen finden sich zahlreiche, weit iiber ihr CEuvre
verstreute Hinweise auf das Verhiltnis zwischen Wissen und Gewalt. Die Dimen-
sion des Epistemischen in ihren Gewaltkonzepten in Hinblick auf eine Theoreti-
sierung epistemischer Gewalt zu systematisieren, ist das Ziel dieses Kapitels.

- am 12.02.2026, 23:03:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

