
Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten

Gewaltkonzepten

»Es wäre vielleicht schön, aber es wäre

falsch, formulierend anzuheben: ›Ge-

walt ist …‹, oder ›Gewalt ist, wenn …‹

Gewalterscheinungen sind proteusartig

gestaltenreich […], ohne da[ss] man sie

allzu rasch auf einen Nenner bringen dürf-

te. Es sei denn, man erkaufe begriffliche

Klarheit und Eindeutigkeit damit, da[ss]

man ganze Dimensionen der sozialen

Wirklichkeit aussparte.«

(Narr 1983: 51)

Im nächsten Schritt auf dem Weg zu einer Theoretisierung epistemischer Gewalt

suche ich in weiten Gewaltkonzepten, die in der sozialwissenschaftlichen Debatte

bereits besser bekannt sind als jenes der epistemischenGewalt, nach Anschlussstel-

len für eine Problematisierung des Zusammenhangs von Wissen(schaft) und Ge-

walt. Diese Konzepte finden sich weit verstreut über heterogene disziplinäre, ideo-

logische und historische Entstehungskontexte, weshalb sie auch erkenntnistheo-

retisch mitunter weit voneinander entfernt sind. Mit struktureller (Galtung 1969;

1971; 1975), symbolischer (Bourdieu 1998b; Bourdieu/Passeron 1970, 1973), diskursi-

ver (Foucault 1973, 1974, 1993), kultureller (Galtung 1990), normativer (Butler 1990;

Chambers/Carver 2008), ethischer (Butler 2005, 2007a), sprachlicher (Kuch/Herr-

mann 2010),1 visueller (Regener 2010) oder sogenannter langsamer Gewalt (Nixon

2007) werden Aspekte thematisierbar, die bei engen Gewaltkonzeptionen ausge-

spart bleiben.

1 Dieweitverzweigten, philosophischen, linguistischen unddarüberhinausgehenden interdis-

ziplinären Debatten über den Zusammenhang von Sprache und Gewalt können hier nicht

angemessen rezipiert werden. Das zitierte Überblickswerk von Hannes Kuch und Steffen K.

Herrmann (2010) spannt den Bogenmit 21 unterschiedlichen Konzepten sprachlicher Gewalt

von Platon bis Honneth.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-005 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Epistemische Gewalt

Die analytische Tiefe dieser Gewaltkonzepte und ihre disziplinäre Perspektivie-

rung sind ebenso heterogen wie deren Reichweite in unterschiedlichen Feldern der

Auseinandersetzung mit Gewalt es ist. Gemeinsam ist ihnen die Feststellung, dass

es zur Analyse von Gewaltereignissen und -verhältnissen nicht ausreicht, sich auf

einen engen Gewaltbegriff zu verlassen, der lediglich die direkte und physische

Dimension adressiert. Zudem ist es bei kritisch-heuristischen Zugängen selbst-

verständlich, nicht trennscharf zwischen Macht, Gewalt, Zwang, Herrschaft, Do-

minanz und Hegemonie unterscheiden zu müssen beziehungsweise gar nicht im-

mer zu können oder zu sollen. Diese Öffnungen des Gewaltbegriffs zielen vielmehr

darauf ab, die vermeintlich eindeutigen Grenzen dieser Unterscheidbarkeit selbst

infrage zu stellen, um Gewalt nicht nur als Ereignis, sondern auch als facetten-

reichen Prozess und komplexes Verhältnis analytisch zu fassen. Auch wenn die-

se nicht immer ausdrücklich als solche benannt wird, kommt der Dimension des

Epistemischen in allen weiten Gewaltbegriffen eine wichtige Bedeutung zu. Nicht

zuletzt deshalb fordern sie die vermeintlich eindeutige ›Demarkationslinie‹ zum

liberalen Mythos der Gewaltlosigkeit von Wissen(schaft) heraus. Dieser Mythos ist

umso schwieriger aufrechtzuerhalten, je weiter Gewalt konzeptionell gefasst und

je zentraler die Dimension des Epistemischen darin gesetzt wird. Dann nämlich

ist Wissen(schaft) nicht mehr Gegenteil von und Gegenmittel für Gewalt, sondern

potenziell auch einer ihrer integralen Bestandteile.

Aus der Fülle der genannten, ausdrücklich weiten Gewaltkonzepte habe ich

vier ausgewählt, um sie für eine Weiterentwicklung des Konzepts epistemischer

Gewalt an der Schnittstelle von Friedens- und Konfliktforschung, Internationalen

Beziehungen und Politischer Theorie zu nutzen. Allen voran zählt dazu strukturel-

le Gewalt nach Johan Galtung (1969, 1971, 1975). Deren ausdrücklich im Dienste ei-

ner internationalen Friedenforschung vorgenommene Konzeptionierung stellt den

frühesten, am weitesten verbreiteten, von konventioneller Gewaltforschung aber

auch am stärksten abgelehnten Gegenentwurf zu einem engen Gewaltverständ-

nis dar. In Hinblick auf die Dimension des Epistemischen ist Galtungs späterer

und deutlich schwächer rezipierter Begriff der kulturellen Gewalt (1990) von noch

unmittelbarerem Interesse. An beiden Begriffen orientiert der norwegische Frie-

densforscher seine Zivilisationstheorie und Kosmologie (2014). Darin bettet er eine

Konzeption ›des Westens‹ ein, in dessen Epistemologie und Politik er die Voraus-

setzungen struktureller wie auch kultureller Gewalt als Basis direkter personaler

Gewalt verortet. Er spricht dabei von einem kollektiven Unbewussten von Zivilisa-

tionen, das er zugleich als Terrain der Intervention einer von ihm mitbegründeten

internationalen, transdisziplinär konzipierten und praxisorientierten Friedensfor-

schung identifiziert, die zu einem tiefgreifenden Paradigmenwechsel in Richtung

Gewaltfreiheit beitragen soll. Ausgehend von den zuvor diskutierten Konzeptionie-

rungen epistemischer Gewalt im Kontext der kolonialen Moderne erscheint Gal-

tungs Gewalttheorie ebenso vielversprechend wie problematisch.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-005 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 149

Als zweitem Autor und dritten weiten Gewaltkonzept widme ich mich Bour-

dieus Theoretisierung symbolischer Gewalt. Entgegen dessen andernorts breiter

Rezeption wird dieser Begriff in der Friedens- und Konfliktforschung und in den

Internationalen Beziehungen noch seltener verwendet als strukturelle oder kultu-

relle Gewalt. Ein Grund dafür mag sein, dass der französische Soziologe dieses für

sein gesamtesWerk zentrale Konzept nicht imKontext globaler internationaler po-

litischer Gewaltverhältnisse entwickelt hat. Analytisch widmet sich Bourdieu dem

Verhältnis von symbolischer Macht, Herrschaft und Gewalt innerhalb abgegrenz-

ter binnengesellschaftlicher Ordnungen. Aus post- und dekolonialer Perspektive

ist jedoch besonders interessant, in welchem Zusammenhang seine frühen eth-

nologischen Untersuchungen bäuerlicher Landbevölkerung im von Frankreich ko-

lonisierten Algerien mit späteren soziologischen Analysen des französischen Bil-

dungssystems, der Kulturproduktion, des Geschlechterverhältnisses, der Wissen-

schaften und anderen Teilen seiner Gesellschaftstheorie stehen, in denen er das

Konzept symbolischer Gewalt entwickelt. Mit einer Relektüre seines diesbezüglich

von ihm selbst und in der Sekundärliteratur als zentral bezeichneten Essays Die

männliche Herrschaft (2012), seiner Sprach-, Bildungs-, Wissenschafts- und Insti-

tutionenkritik (Bourdieu 2005, 2017; Bourdieu/Passeron 1970; 1973; Bourdieu/Wac-

quant 1996b) sowie der späten Überlegungen zum Staat und dessen nicht nur phy-

sischem, sondern auch symbolischen Gewaltmonopol (Bourdieu 1998c, 2014) lote

ich die Dimension des Epistemischen in Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt

aus. Es erscheint in Hinblick auf eine Theoretisierung epistemischer Gewalt diffe-

renzierter und produktiver als Galtungs Gewalttheorie, ist aber ebenfalls nicht frei

von Eurozentrismus, Okzidentalismus und Androzentrismus.

Danach diskutiere ich Teile des Werks der US-amerikanischen Philosophin

Butler, deren Umschreibungen normativer Gewalt die Normalisierungen und

Naturalisierungen politischer Gewalt insbesondere in der jüngeren Gegenwart des

sogenannten Krieges gegen den Terror infrage stellt (2004a, 2009a, 2009b, 2010).

Ähnlich wie Teile von Galtungs und Bourdieus Gewalttheorie wurzelt auch ihre

Argumentation zum Teil in einer materialistischen Theorietradition. Zugleich ist

letztere in einer diskurstheoretischen Perspektive nach Foucault verankert, ohne

die Butlers Zugriff auf Gewalt in ihrer epistemischen Dimension nicht denkbar

ist. Am prägendsten für ihre Perspektive ist ein queer-feministisches Erkenntnis-

interesse sowie eine theoretische Verortung, die auch Anleihen an postkolonialen

Perspektiven nimmt. Daher ist Butlers Ansatz auch am besten an die zuvor dis-

kutieren Konzeptionierungen epistemischer Gewalt anschlussfähig. Zentral für

ihre Konzeption des Zusammenhangs von Wissen und Gewalt sind die Begriffe

von Verletzbarkeit und Anerkennbarkeit als Möglichkeitsbedingungen normativer

Gewalt, das Konzept diskursiv und affektiv hervorgebrachter Rahmungen, in

denen diese Gewalt wirksam wird, sowie ein daraus abgeleitetes Bekenntnis zu

einer globalen Verantwortlichkeit für Gewaltlosigkeit und Gewaltfreiheit: ein Ziel,

https://doi.org/10.14361/9783839451311-005 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Epistemische Gewalt

das aus Butlers Perspektive – und auch auf Basis eines komplexen Verständnisses

von epistemischer Gewalt – ebenso unmöglich zu erreichen wie zugleich stets

notwendig zu verfolgen ist.

Mit Galtung, Bourdieu und Butler können wir Gewalt anders und weiter

denken, anstatt mit einem engen Gewaltbegriff immer wieder naturalisierte

Phänomene auch ontologisch festzuschreiben. Ihre Werke stellen zahlreiche

Anschlusspunkte für eine transdisziplinäre Theoretisierung epistemischer Gewalt

bereit, auch wenn dieser Begriff von ihnen selbst nicht benutzt wird. Abgesehen

von ihrer unterschiedlichen disziplinären Professionalisierung stehen die genann-

ten Autor_innen für verschiedene (geo-)politische Standorte der Theoriebildung

zu Fragen von Gewalt im Kontext internationaler Beziehungen ebenso wie für

heterogene (wissens-)politische und erkenntnistheoretische Standpunkte einer

Gewaltkritik. Zeitlich sind ihre Beiträge zur Erweiterung des Gewaltbegriffs über

mehr als sechs Jahrzehnte gestreut, womit sie notwendigerweise auf unterschied-

liche politische Gewaltereignisse und -verhältnisse sowie Theoriedebatten ihrer

Zeit Bezug nehmen. Einander nahe sind Galtung, Bourdieu und Butler mit ihrem

Anliegen, hegemoniale eurozentrische Wissensbestände und -praktiken einer Kri-

tik zu unterziehen und gerade dort ein massives Gewaltpotenzial zu verorten. Dies

wird jedoch auf sehr unterschiedliche Weise analytisch durchdrungen, politisch

problematisiert und (nicht immer) eingelöst. Schließlich liegt allen dreien an der

Überwindung nicht nur direkter physischer Gewalt, sondern auch jener von ihnen

beschriebenen strukturellen, kulturellen, symbolischen Gewalt und normativen

Gewalt, die darüberhinausgehende Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhältnisse

aufrechterhalten. In all diesen Aspekten sind diese Konzepte eng verwandt mit

den bislang diskutierten Konturierungen epistemischer Gewalt.

In seiner Darstellung des Konzepts symbolischer Gewalt schreibt der französi-

sche Soziologe Gérard Mauger, dass eine Rekonstruktion der Konzepte, die nicht

auch ihre Entstehungsgeschichte nachvollzieht, vielleicht gerade das verfehle, wor-

auf es ankomme (Mauger 2005: 208): »die Denkarbeit, deren Produkte sie sind«

(ebd.) sowie »ihren Entwicklungscharakter, die Brüche, die mit ihnen vollzogen

wurden, und die Veränderungen, die sich im Laufe der Zeit in ihnen niederge-

schlagen haben« (ebd.). »Wie also«, fragt er, »beschreibt man Denkwerkzeuge, die

sich beim Gebrauch notwendig verändern […]?« (ebd.). Auch die vier der hier dis-

kutierten Denkwerkzeuge – strukturelle, kulturelle, symbolische und normative

Gewalt – sind imWandel begriffen, während ich ihre Genese und Entwicklung auf

mein Ziel einer Theoretisierung epistemischer Gewalt darstelle.

Bei Galtung und Butler wird ein weites Verständnis von Gewalt in einen explizi-

ten Bezug zu Phänomenen direkter, personaler und physischer Gewalt im Kontext

internationaler Politik gestellt, ohne sie darauf zu beschränken. Bei Bourdieu wird

dieser Bezugspunkt – seine frühen Erfahrungen als französischer Forscher und

Soldat während des Algerienkrieges – weniger deutlich ausgesprochen, ist aber

https://doi.org/10.14361/9783839451311-005 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 151

nichtsdestotrotz für seinen weiten Gewaltbegriff prägend. Alle vier Konzepte ste-

hen schließlich ebenso wie das der epistemischen Gewalt in einer transdisziplinä-

ren Tradition der Analyse und Kritik von Gewalt als Prozess und Verhältnis.

Mit einer an epistemischer Gewalt interessierten Relektüre dieser Konzepte

wird auch in der Theoriebildung zu Gewalt neues Terrain betreten. Bei den im Fol-

genden diskutierten drei Autor_innen finden sich zahlreiche, weit über ihr Œuvre

verstreute Hinweise auf das Verhältnis zwischen Wissen und Gewalt. Die Dimen-

sion des Epistemischen in ihren Gewaltkonzepten in Hinblick auf eine Theoreti-

sierung epistemischer Gewalt zu systematisieren, ist das Ziel dieses Kapitels.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-005 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

