
ABC 
der Weltanschauungen

Michael Utsch [Hrsg.]

EZW-Texte l 272

2. Auflage

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EZW-Texte

herausgegeben von

der Evangelischen Zentralstelle  
für Weltanschauungsfragen (EZW)

Band 272

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.Auflage

ABC 
der Weltanschauungen

Michael Utsch [Hrsg.]

2., erweiterte und aktualisierte Aufl age

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

2., erweiterte und aktualisierte Auflage 2024

© Die Autor:innen

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-7560-1888-8 
ISBN (ePDF):	978-3-7489-4780-6

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748947806

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 
4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

© Titelbild: blackred – istockphoto.com

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

In den letzten Jahrzehnten ist die weltanschauliche Vielfalt in Deutschland
enorm gewachsen. Weil gleichzeitig die kirchliche Bindung und Tradition
nachgelassen  hat  und  viele  Kirchenmitglieder  ausgetreten  sind,  hat  sich
religiöse Landschaft stark verändert. Entsprechend groß ist der Bedarf an
aktuellen  religionskundlichen Übersichten  über  gesellschaftlich  relevante
religiöse  und  weltanschauliche  Gruppen  und  Strömungen.  Vor  zwanzig
Jahren hat das damalige EZW-Team die Sinnsuche und Heilsversprechen zu
Beginn des 21. Jahrhunderts in einem Handbuch als „Panorama der neuen
Religiosität“ abgebildet (hg. von Reinhard Hempelmann u. a.,  2005).  Im
Vorwort schrieb der langjährige Leiter der EZW im Rückblick auf die Arbeit
des Instituts:

„Obgleich sich weltanschauliche Landschaften verändern, die zu behan‐
delnden Themen wechseln und die Veralterungsgeschwindigkeit neuer
religiöser Bewegungen groß ist, gibt es ein erstaunliches Maß an Kon‐
tinuität in Arbeitsweise und inhaltlicher Ausrichtung der EZW. Sie ver‐
sucht beides zusammenzuhalten: dialogische Offenheit und die Bereit‐
schaft zur öffentlichen Rechenschaft des Glaubens, zur Unterscheidung,
gegebenenfalls auch zum Protest gegenüber krankmachender und verlet‐
zender Religiosität.“

Diesem EZW-Motto „Dialog und Unterscheidung“ ist auch der vorliegende
EZW-Text verpflichtet. Neben einer religionskundlichen Beschreibung steht
am Ende jedes Beitrags eine kurze Einschätzung aus evangelischer Sicht.

Immer wieder wurde an unser Institut der Wunsch herangetragen, kom‐
pakte  Grundlagentexte  zu  weltanschaulichen  Gruppen  und  Themen  zu
veröffentlichen. Deshalb entstand die Rubrik „Stichwort“ im EZW-Journal
„Zeitschrift für Religion und Weltanschauung (ZRW, bis 2020: „Material‐
dienst der EZW“). Seit vielen Jahren ist in jeder Nummer der ZRW ein
„Stichwort“ zu einem einschlägigen Thema abgedruckt. Um dem Bedarf nach
schneller und einfacher Verfügbarkeit dieser einführenden Grundlagentexte
entgegenzukommen, werden die „Stichwörter“ gleichzeitig mit ihrer Veröf‐
fentlichung in der Zeitschrift als „Lexikon“ auf der EZW-Internetpräsenz
bereitgestellt. Über die Jahre ist so das Online-Lexikon auf mittlerweile fast
200 Einträge angewachsen.

5

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das 100-jährige Jubiläum der „Apologetischen Centrale“, des Vorläuferin‐
stituts der EZW, im Jahr 2021 war ein Anlass, einige der für das öffentliche
Interesse besonders bedeutsamen „Stichwörter“ zwischen zwei Buchdeckeln
zu bündeln und in der institutseigenen Reihe der „EZW-Texte“ zu veröffent‐
lichen. Die Auswahl wurde in einem längeren Diskussionsprozess im Kolle‐
gium der EZW festgelegt. Nachdem nun die ZRW seit einigen Jahren im
Nomos-Verlag erscheint, lag es nahe, die aktualisierte Neuauflage vom „Welt‐
anschauungs-ABC“ auch hier zu verlegen. Ergänzend zur 1. Auflage (2021)
sind folgende acht Stichwörter neu hinzugekommen: Achtsamkeit, Kunstre‐
ligion, Life-Coaching, Naturspiritualität/Ökologismus, Neugeist-Bewegung,
Nihilismus, Rechtes Christentum und Spiritualität.

Mein besonderer Dank richtet sich an die ehemaligen Kolleginnen und
Kollegen  Alexander  Benatar,  Friedmann  Eißler,  Andreas  Fincke,  Hanna
Fülling, Claudia Jetter, Reinhard Hempelmann, Claudia Knepper, Jeannine
Kunert und Matthias Pöhlmann, die ihre jeweiligen Texte durchgesehen und
auf den neusten Stand gebracht haben. Dem aktuellen Kollegium der EZW,
Rüdiger Braun und Martin Fritz, danke ich für ihre Beiträge, Johanna Ulrichs
für ihr aufmerksames Lektorat.

Benötigen wir heute noch eine ABC der Weltanschauungen, wo doch das
Internet sekundenschnell Informationen liefert? „Abecedarien“ wurden im
Mittelalter populär. Es waren alphabetisch geordnete Handbücher der Le‐
benshilfe  und  Seelsorge  wie  etwa  das  geistliche  ABC  des  Franziskaners
Francisco de Osuna, das zu einem theologischen Bestseller im 16. Jahrhundert
wurde1. Heute stößt das geistliche Leben einer Christin oder eines Christen in
der Öffentlichkeit nur noch auf wenig Interesse. Hingegen ist ein Ratgeber auf
dem unübersichtlichen Feld der Weltanschauungen und Sinndeutungen in
einem „postsäkularen Zeitalter“ (Habermas) sinnvoll.  Für den aktuell  so
wichtigen Prozess interkultureller und interreligiöser Verständigung bildet
religionskundliches  Wissen und eine theologische Einschätzung wichtige
Voraussetzungen. Wir wünschen diesem ABC, dass es als Verständnishilfe
dient und die eigene Sprachfähigkeit im Dialog mit anderen Glaubensüber‐
zeugungen verbessert.

Michael Utsch Berlin, im Mai 2024

1 Francisco  de  Osuna:  Versenkung.  Weg  und  Weisung  des  kontemplativen  Gebets.
Freiburg, Herder 1982.

Vorwort

6

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Michael Utsch
Achtsamkeit 11

Matthias Pöhlmann
Anthroposophie und Christengemeinschaft 23

Claudia Knepper
Astrologie 33

Michael Utsch
Bruno Gröning-Freundeskreis 41

Friedmann Eißler
Buddhismus im Westen 47

Claudia Knepper
Engel 55

Matthias Pöhlmann
Esoterik 61

Reinhard Hempelmann
Evangelikale Bewegung 69

Reinhard Hempelmann
Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue 79

Martin Fritz
Fundamentalismus, christlicher 89

Friedmann Eißler
Gülen-Bewegung (Hizmet) 99

7

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jeannine Kunert
Homöopathie 107

Friedmann Eißler
Islam 115

Michael Utsch
Jehovas Zeugen 123

Andreas Fincke
Konfessionslosigkeit und Atheismus 131

Martin Fritz
Kunstreligion 139

Michael Utsch
Life-Coaching 151

Michael Utsch
Meditation 161

Kai Funkschmidt
Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage) 171

Kai Funkschmidt
Naturspiritualität / Ökologismus 181

Claudia Jetter
Neugeist-Bewegung 191

Kai Funkschmidt
Neuheiden, germanische (Ásatrú) 201

Martin Fritz
Nihilismus 211

Inhaltsverzeichnis

8

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kai Funkschmidt
Okkultismus und Satanismus 221

Reinhard Hempelmann
Pfingstbewegung 229

Martin Fritz
Rechtes Christentum 237

Hanna Fülling
Säkularisierung 249

Michael Utsch
Scientology 255

Rüdiger Braun
Spiritualität 263

Kai Funkschmidt
Verschwörungstheorien 277

Alexander Benatar
Yoga 289

Die Autorinnen und Autoren 297

Inhaltsverzeichnis

9

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Achtsamkeit

Michael Utsch

Achtsamkeit gilt als ein Grundprinzip im Buddhismus. Seit 2600 Jahren
wird diese Geisteshaltung vor allem in buddhistischen Klöstern geübt.
Doch heute ist „Achtsamkeit“ in aller Munde. In der Personalführung,
im Coaching, in der Psychotherapie, selbst in kirchlichen Bildungshäusern
und Meditationskursen werden fernöstliche Bewusstseinsprinzipien inten‐
siv eingesetzt (Freund / Utsch 2015). Mit einer achtsamen Haltung soll
sogar alltägliches Verhalten an Tiefe und Bedeutung gewinnen. Die Gesell‐
schaft hat sich durch die enorme Verbreitung sozialer Medien verändert,
die Überfülle an medialen Reizen und eine Erwartung von Multitasking-
Fähigkeiten wird immer häufiger als Überforderung erlebt. Angesichts die‐
ser Entwicklung ist konzentrierte Aufmerksamkeit heute sehr gefragt.

Unzählige Ratgeber überschwemmen seit Jahren den Büchermarkt, die
in Aussicht stellen, mit einer achtsamen Haltung dem alltäglichen Verhalten
Tiefe und Bedeutung verleihen zu können. Manche erhoffen sich durch
Achtsamkeit sogar eine gesellschaftspolitische Wende. Rund 200 britische
Abgeordnete und Parlamentsmitarbeiter haben in England bereits Acht‐
samkeits-Kurse besucht. Diese Aktionsgruppe legte im Jahr 2016 das Pro‐
gramm „Mindful Nation UK“ vor, das empfiehlt, Meditation auf breiter
Basis an Schulen, im Gesundheitswesen, in öffentlichen Institutionen und
im Justizsystem zu etablieren. Wie lässt sich der erstaunliche Achtsamkeits-
Boom erklären? Warum fasziniert diese aus dem Buddhismus stammende
Technik der Geistesschulung? Und wie viel Buddhismus enthält Achtsam‐
keit?

Was ist Achtsamkeit?

Achtsamkeit ist die deutsche Entsprechung des Pali-Begriffs satipatthana.
Damit wird im Buddhismus eine Form konzentrierten Bewusstseins ver‐
standen, in der dieses sich selbst und alle Außeneindrücke wahrnimmt.
Achtsamkeit wird als absichtsvolle, nicht-wertende Lenkung der Aufmerk‐
samkeit auf den gegenwärtigen Augenblick definiert. Es handelt sich aber

11

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um eine komplexe Übungspraxis, die neben dieser bewussten Aufmerksam‐
keitslenkung auch die Schulung der Absicht und der Haltung einbezieht.
Um den Prozess als Ganzes zu verstehen, soll die buddhistische Lehre von
der Freiheit vom Leiden in Bezug auf sich selbst und alle Wesen als Absicht
und Haltung verinnerlicht werden. Die andauernde Geistesschulung der
Achtsamkeit stellt das Erlangen von Weisheit in Aussicht. Es soll möglich
werden, jenseits von begrifflichen und emotionalen Konzepten eine Ein‐
sicht in die Wirklichkeit zu erhalten, „wie sie ist“.

Achtsamkeitsübungen wie der Body-Scan oder die Atembeobachtung
haben eine entspannende Wirkung. Dabei wird eingeübt, den Körper acht‐
sam wahrnehmen und mit der Aufmerksamkeit ganz bei sich selbst zu
bleiben und schrittweise den ganzen Körper oder den Atem zu spüren
- von den Füßen bis zum Kopf. Dazu wird empfohlen, sich selbst und
allen Gedanken, Empfindungen und Gefühlen mit einer wohlwollenden,
akzeptierenden Haltung zu begegnen.

Achtsamkeitsbasierte Konzepte in der Psychotherapie

Das neue psychologische Interesse an den therapeutischen Ressourcen re‐
ligiöser Einstellungen und Praktiken konzentriert sich vor allem auf den
Buddhismus – buddhistische Psychologie ist heute in Fachkreisen gefragt
(von Brück / Anderssen-Reuster 2022). Achtsamkeit ist eine Form medita‐
tiver Selbstentspannung. Schon in den 1920er Jahren haben sich im deut‐
schen Sprachraum Formen der Meditation etabliert. Wesentliche Impulse
für Psychiatrie und Psychotherapie kamen dabei aus Asien, von hinduis‐
tisch oder buddhistisch geprägten Versenkungsmethoden des Yoga und des
Zen (Langen 1963). Diese Methoden stießen in der Psychiatrie und Psycho‐
therapie auf Interesse, weil sie der Sammlung und Konzentration dienten
und von der Konzeption und ihrem Selbstverständnis her auf den moder‐
nen, westlichen Menschen zugeschnitten waren. Die Psychotherapie wurde
so zu einem Nährboden neuer, kontemplativer Übungsweisen. Der Weg zu
veränderten, auch meditativen Bewusstseinszuständen wurde besonders in
den psychotherapeutischen Verfahren der Hypnose, der Psychoanalyse und
des Autogenen Trainings methodisch weiterentwickelt.

Seit 50 Jahren ist das Interesse am Thema Achtsamkeit in der Psychothe‐
rapie ständig angewachsen. Die Neugier der Psychotherapeuten in Bezug
auf buddhistische Techniken setzte in den 1960er Jahren im Zuge der
Hippie-Bewegung und des Protests gegen den Vietnam-Krieg ein. Jack

Michael Utsch

12

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kornfield, der mehrere Jahre lang den Buddhismus in Thailand, Burma
und Indien kennenlernte, gründete 1974 in Kalifornien die bis heute ein‐
flussreiche Gesellschaft für Einsichts-Meditation (www.dharma.org). 1979
entwickelte der amerikanische Molekularbiologe Jon Kabat-Zinn einen sä‐
kularisierten achtwöchigen Kurs zur achtsamkeitsbasierten Stressreduktion
(MBSR, „mindfulness based stress reduction“). Das Programm trat einen
Siegeszug an und wird erfolgreich bei Schmerz- und Burnout-Patienten
eingesetzt.

Es existieren gesicherte Erkenntnisse darüber, dass die Achtsamkeits-Me‐
ditation als ein körperorientiertes Entspannungsverfahren der Gesundheit
dient: Durch regelmäßige Meditationspraxis hergestellte Entspannungszu‐
stände stärken das Immunsystem und erhöhen die Belastbarkeit des Herz-
Kreislauf-Systems. In den USA haben Kliniken weltanschaulich neutrale
Meditationstechniken als festen Bestandteil in ihr Therapieprogramm auf‐
genommen und erzielen damit beachtliche Erfolge. Achtsamkeitstechniken
werden in der Trauma-Therapie, bei der Behandlung von Depressionen
und Angststörungen, Schmerzen und Stress-Symptomen eingesetzt.

2013 wurde ein amerikanischer Forschungsverbund für Achtsamkeitsstu‐
dien gegründet, der evidenzbasierte Fakten für den Prozess, die Praxis und
das Konzept von Achtsamkeit sammelt (https://goamra.org). Ein monatli‐
cher Newsletter wertet die in den letzten Jahren sprunghaft angestiegenen
wissenschaftlichen Studien zu diesem Thema aus und verhilft damit zu
einem besseren Überblick.

Der Buddhismus wird heute in der Psychotherapie auf seine therapeuti‐
schen Ressourcen hin fruchtbar gemacht und wissenschaftlich ausgewertet.
Das buddhistische Geistestraining will neuartige Möglichkeiten zur Über‐
windung von ungünstigen Selbstkonzeptionen zur Verfügung stellen. Die
buddhistisch geprägten Psychologen sind sich darin einig, dass durch die
gezielte Einbeziehung von Meditation eine nachhaltige Bewusstseinsverän‐
derung erreicht werden kann. Der Zugang zu einem achtsamen Gewahr‐
sein sei auch inmitten von Leid und Schmerzen möglich. Insbesondere
wird auf die Kultivierung von Mitgefühl und die Entwicklung von Selbst‐
mitgefühl hingewiesen. Studien deuten darüber hinaus an, dass Psychothe‐
rapeuten, die selbst meditieren, bessere Therapieergebnisse erzielen als
Kollegen ohne eine entsprechende Praxis.

Achtsamkeitsbasierte Konzepte zielen einerseits auf die Verbesserung der
Akzeptanz unangenehmer Lebensumstände und Emotionen, andererseits
auf die Verbesserung einer emotionsfreien Beobachtung innerseelischer
Prozesse.

Achtsamkeit

13

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.dharma.org
https://goamra.org/
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.dharma.org
https://goamra.org/


Achtsamkeit hat die Meditationsbewegung abgelöst

Ist Achtsamkeit eine Besonderheit und ein Alleinstellungsmerkmal bud‐
dhistischer Geistesschulung? Auch in der christlichen Tradition haben sich
über Jahrhunderte verschiedene Übungswege der geschulten Aufmerksam‐
keit für die unsichtbare Gegenwart Gottes herausgebildet (Dahlgrün 2009).
Sowohl in der Ost- als auch der Westkirche wurden Weisen des Gebets
und der Kontemplation kultiviert, aus denen sich unterschiedliche Schulen
christlicher Gottesbegegnung wie das Herzensgebet, die ignatianischen Ex‐
erzitien oder das betrachtende Gebet entwickelt haben. Bemerkenswert ist
hier der Hinweis des Bewusstseinsforschers Vaitl (2012, 296), der in seinem
Lehrbuch über veränderte Bewusstseinszustände feststellte, dass „die in
christlichen Traditionen verankerten Meditations- und Kontemplationsfor‐
men wissenschaftlich fast gar nicht untersucht worden sind“. Hier werden
aber Lücken aufgeholt, und die Effekte christlicher Meditation werden
neuerdings intensiver wissenschaftlich untersucht und therapeutisch ange‐
wendet (Knabb 2021).

Seit den 1970er Jahren haben sich auch in den christlichen Einkehr‐
häusern asiatische Versenkungsmethoden wie Yoga, Zen und Achtsamkeit
ausgebreitet. Diese Methoden haben nicht die christlich-kontemplative Tra‐
dition im Sinne der biblischen Betrachtung (lectio divina) weitergeführt,
sondern zeitgenössische Trends der Körperkultur und der transpersonalen
Psychologie aufgegriffen und buddhistische und neuhinduistische Elemen‐
te hinzugefügt. Dadurch hat die Meditationspraxis in Bezug auf die Kör‐
perhaltung, Atmung und Entspannung wesentliche Neuerungen erfahren.
Mittlerweile haben die Achtsamkeits-Methoden die in die Jahre gekomme‐
ne Meditationsbewegung abgelöst.

Besonders unter Psychotherapeuten wird der Buddhismus heute sehr
geschätzt, weil er den weit verbreiteten narzisstischen Störungen etwas
entgegensetzen könne. Das buddhistische Geistestraining stelle Möglichkei‐
ten zur Überwindung von ungesunden Selbstkonzeptionen zur Verfügung,
durch die egoistische Motive unwichtiger würden und das Selbstmitgefühl
wachsen könne (von Brück / Anderssen-Reuster 2022).

Eine nachhaltige Bewusstseinsveränderung, darin sind sich die buddhis‐
tisch geprägten Psychologen einig, könne durch die gezielte Einbeziehung
von Meditation erreicht werden. Der Zugang zu einem achtsamen Gewahr‐
sein sei auch inmitten von Leid und Schmerzen möglich. Insbesondere
wird auf die Kultivierung von Mitgefühl und die Entwicklung von Selbst‐
mitgefühl hingewiesen. Eine häufig zitierte Studie weist darauf hin, dass

Michael Utsch

14

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Psychotherapeuten, die selbst meditierten, bessere Therapieergebnisse er‐
zielen als Kollegen ohne eine entsprechende Praxis (Grepmair u. Nickel
2007). Achtsamkeitsbasierte psychotherapeutische Konzepte zielen einer‐
seits auf die Verbesserung der Akzeptanz unangenehmer Lebensumstände
und Emotionen, andererseits auf die Verbesserung einer neutralen, emoti‐
onsfreien Beobachtung innerseelischer Prozesse.

Die drei bekanntesten achtsamkeitsbasierten Therapien sind die dialek‐
tisch-behaviorale Therapie (DBT) nach Marsha Linehan, die „acceptan‐
ce-comitment-therapy“ (ACT) nach Steven Hayes sowie das Verfahren
der „mindfulness based stress reduction“ (MBSR) nach Jon Kabat-Zinn.
Alle drei Verfahren haben starke Verbindungen zum Buddhismus, auch
wenn diese oft nicht reflektiert und transparent gemacht werden. Marsha
Linehan, die Begründerin der DBT, hat 2015 bei dem Festakt zum 90.
Geburtstag des Zen-Meisters Willigis Jäger diese Wurzeln beschrieben. In
ihrer Laudatio würdigte sie das Werk Willigis Jägers, von dem sie selbst
nach langjähriger Schülerschaft zur Zen-Meisterin ernannt wurde. In ihrer
Rede hob Linehan hervor, dass Jäger eigentlich der Co-Autor aller ihrer
Veröffentlichungen sei, weil seine Gedanken die DBT maßgeblich geprägt
hätten (Linehan 2015). Auch Steven Hayes, der Begründer der ACT, hat
schon vor vielen Jahren auf Gemeinsamkeiten seines therapeutischen An‐
satzes mit dem buddhistischen Menschenbild hingewiesen, ohne dabei die
Widersprüche zwischen der zweieinhalb tausend Jahre alten Weisheitslehre
und moderner Psychotherapie zu verschweigen (Hayes 2002).

Die weiteste Verbreitung im Gesundheitswesen haben die MBSR-Kurse
von Jon Kabat-Zinn (2013) gefunden, weil ihre positive Wirkung wissen‐
schaftlich erwiesen ist und sie deshalb in vielen Ländern gefördert wer‐
den. Der deutsche MBSR-Dachverband (2017) betont in seinen ethischen
Qualitätsrichtlinien die weltanschauliche Neutralität der Achtsamkeit und
verpflichtet die Lehrenden in diesem Netzwerk, auf „weltanschauliche und
religiöse Indoktrination“ zu verzichten. Weiter heißt es: „Auf gezieltes
Nachfragen“ sollen die Trainer den ihrer „Arbeit zugrunde liegenden Hin‐
tergrund und die eigene Praxis“ benennen. Transparenz ist auf dem Gebiet
des weltanschaulichen Dialogs eine wesentliche Vertrauensbasis, deshalb ist
diese Richtlinie des MBSR-Verbandes zur Neutralitätsdebatte wichtig.

Achtsamkeit

15

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrnehmung oder Versenkung?

Aus psychologischer Sicht wird Achtsamkeit als ein besonderer geistiger
Zustand verstanden, der wissenschaftlicher Beobachtung zugänglich ist
(von Brück / Anderssen-Reuster 2022). Allerdings unterscheiden sich Me‐
ditation und Entspannungsverfahren wie z. B. die Progressive Muskelent‐
spannung oder das Autogenes Training in wesentlichen Punkten. Alle me‐
ditativen Techniken haben zwar auch eine körperliche Entspannung zur
Folge, aber das ist nicht ihr eigentliches Ziel. Nach Brenner (2011) sollte
deshalb die Entspannungs- von einer Versenkungsmeditation unterschie‐
den werden. Körper-Meditationen, die sich als Wahrnehmungs- und Kon‐
zentrationsübung verstehen und der Gymnastik ähneln, können in Form
einfacher Yoga-Übungen oder anderer fernöstlicher Bewegungskünste dazu
beitragen, Verspannungszustände und Schmerzsymptome zu lindern.

Von der Wahrnehmungsmeditation unterscheidet sich die Versenkungs‐
meditation, bei der die Bewusstseinserweiterung und Verbindung zu einem
„höheren Selbst“ im Zentrum steht. Ursprünglich wurde Achtsamkeit nicht
zur körperlichen und seelischen Entspannung eingesetzt, sondern hatte die
religiöse Erleuchtung zum Ziel. Auch bei säkularen Achtsamkeitskursen
steht – wie auch im Yoga - die Entspannung im Zentrum, allerdings sind
die Übergänge zur Versenkung und damit die Verknüpfung mit einem
weltanschaulichen Überbau je nach Lehrer fließend.

Die Frage, ob eine ursprünglich spirituelle Praxis mit dem Ziel der Er‐
leuchtung aus ihrem religiös-weltanschaulichen Zusammenhang herausge‐
löst werden kann, wird verschieden beantwortet. Es sind nicht nur christ‐
liche Theologen, die hier Bedenken anmelden. Auch manche Buddhisten
befürchten die Verwässerung ihrer Lehre und lehnen eine instrumentelle
Verwendung etwa der Achtsamkeitsmeditation zur Steigerung der Arbeits‐
fähigkeit ab.

Die Fraktion der Vertreter der säkularen Formen von Achtsamkeitsmedi‐
tation argumentieren, dass Meditieren unausweichlich zu ethisch besserem
Verhalten führe. Dem widersprechen Meditationslehrer, die ihr Angebot
in einen buddhistischen Kontext einbetten. Das Praktizieren von isolierten
Meditationstechniken könne eine zweifelhafte moralische Haltung fördern
und zur Passivität verleiten. Spöttisch macht deshalb auch der Begriff
„McMindfulness“ die Runde. Wenn Achtsamkeitstrainings von Arbeitge‐
bern finanziert werden, um die Leistungsfähigkeit ihrer Angestellten zu
steigern, ist Skepsis berechtigt. Oft ist Achtsamkeit selbst schon Teil der
Beschleunigungs- und Selbstoptimierungskultur geworden, zu der sie ur‐

Michael Utsch

16

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-autogenes-training-8163.php
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-autogenes-training-8163.php


sprünglich einen Gegenpol bilden wollte. Wenn Achtsamkeit nur der Maxi‐
mierung von Glück, Gewinn oder Geschwindigkeit dient – verliert man
da nicht das spirituelle Ziel, nämlich den Ausstieg aus dem Kreislauf der
Wiedergeburt, aus dem Blick? Angesichts der zahlreichen Ausprägungen
von Achtsamkeit ist es nützlich, sich die weltanschauliche Grundlage des
gewählten Lehrers vor Augen zu halten und mit der eigenen abzugleichen.

Im Unterschied zu den buddhistischen Schulungswegen, deren Wirk‐
samkeit empirisch gut belegt ist, sind die christlichen Meditationsformen
bisher wissenschaftlich kaum untersucht worden. Als ein Grund für die
Zurückhaltung gegenüber empirischen Wirksamkeitsprüfungen der Medi‐
tation ist die Überzeugung von der Unverfügbarkeit Gottes zu nennen,
dessen Gegenwart nicht durch meditative Techniken hergestellt werden
könne.

Allerdings verändern sich durch die östlichen Meditationspraktiken auch
die Inhalte. Eine Studie der Universität Aachen belegt, dass fortgeschrittene
Praktiker christlicher Meditation hauptsächlich dem Ursprung nach nicht-
christliche Formen wie Zen oder Achtsamkeit üben. Annette Meuthrath
(2014) befragte Christen, die entweder mehrjährige Übungserfahrungen
in einer östlichen Meditationsform (Zen, Vipassana, Achtsamkeit: 451 Be‐
fragte) oder in einer christlichen Meditationsform (hauptsächlich nach
der Würzburger Schule der Kontemplation, einige das Herzensgebet: 311
Befragte) praktizieren. Die Befragten dieser Studie erlebten die östliche
Meditation überwiegend als „christlich“. Die Studie belegt, dass sich die
christliche Identität und das Menschen- und Gottesbild durch die zumeist
östliche Meditationspraxis der Befragten maßgeblich geändert haben.

Risiken und Nebenwirkungen von Achtsamkeit

Unbestreitbaren Wirkungen der Achtsamkeitstrainings stehen Risiken und
Nebenwirkungen gegenüber, die allerdings bisher wenig erforscht sind. Bei
den zahlreichen Heilsversprechen in der Meditations-Szene ist daran zu
erinnern, dass Achtsamkeit kein Allheilmittel darstellt. Wenn eine Situation
aus therapeutischen oder moralischen Gründen verändert werden kann
oder sollte, ist nicht „achtsames Wahrnehmen“, sondern aktives Handeln
das Mittel der Wahl! Und wenn jemand depressiv ist, benötigt er keine wei‐
teren unangenehmen Erfahrungen, an denen er seine Achtsamkeit schulen
kann. Deshalb ist eine genaue Differentialdiagnose wichtig, bevor ein in‐
tensives Training aufgenommen wird. Risiken und Nebenwirkungen haben

Achtsamkeit

17

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sedlmeier (2016, 174–194) und Tremmel und Ott (2016) prägnant zusam‐
mengefasst, indem sie die wenigen vorhandenen Studien dazu ausgewertet
haben. Besondere Vorsicht ist geboten, wenn extreme Praktiken angewen‐
det werden oder eine psychische Vorerkrankung vorliegt – die Gefahren
einer psychotischen Reaktion sind groß. Dies gilt vor allem bei traumati‐
sierten Teilnehmern, für die es eine komplette Überforderung bedeuten
würde, wenn in der Übung ihr Kontrollbedürfnis nicht respektiert würde.

Der buddhistisch orientierte amerikanische Psychotherapeut John Wel‐
wood (2010) hat den Begriff des „spiritual bypassing“ geprägt. Damit ist
gemeint, eine Achtsamkeitsmeditation als Ausweichmanöver zu benutzen,
um sich nicht mit den eigenen unerledigten psychischen und emotionalen
Problemen auseinandersetzen zu müssen. Meditation – von der man sich
Entspannung und Wohlgefühl erhofft (!) – wird deshalb einem anstrengen‐
den und aufwühlenden Therapieprozess vorgezogen. Hier können spiritu‐
elle Erfahrungen eine willkommene Fluchtmöglichkeit darstellen, in der
eine mühsame Heilbehandlung gegen ein schnelles Heilsversprechen und
intensives Gruppenerleben eingetauscht wird. Nicht viele Meditationsleh‐
rer sind diagnostisch so versiert und finanziell so unabhängig, wie Graf
Dürckheim es gewesen ist, der manche seiner Schüler mit dem Auftrag
abgelehnt hat, zunächst ihre neurotischen Konflikte zu bearbeiten und erst
dann wieder zu seinen Meditationskursen zurückzukommen.

Grenzen der Integration und Einschätzung

Die zentrale buddhistische Weisheit behauptet, dass Leben Leiden bedeute,
dessen verhängnisvoller Kreislauf durch Geistesschulung beendet werden
könne. Dieses buddhistische Welt- und Menschenbild wird bei den acht‐
samkeitsbasierten Verfahren vorausgesetzt, jedoch nicht immer reflektiert.
Aus buddhistischer Sicht birgt jeder Mensch in sich das psychologische
Potential, sich von persönlichem Leid zu befreien. Dieses Erwachen im
Sinne einer endgültigen Befreiung von allem Leiden soll durch achtsames
Geistestraining möglich werden, durch das die falsche Identifizierung des
Menschen mit sich selbst und seiner Umwelt aufgelöst werden könne. Wird
mit dieser Interpretation nicht eine negativ getönte Wirklichkeitsdeutung
vorausgesetzt, die durch diszipliniertes Geistestraining überwunden wer‐
den soll? Legte man ein christliches Wirklichkeitsverständnis zu Grunde,
würde das Weltbild als gute Schöpfung Gottes inklusive des Menschen
als Ebenbild des Schöpfers freundlicher und positiver ausfallen. Statt mühe‐

Michael Utsch

18

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voller Selbsterlösung stünde die voraussetzungslose Liebe Gottes und die
Rechtfertigung des fehlbaren Menschen im Zentrum. Statt der spirituellen
Selbstoptimierung könnte das Anerkennen der eigenen Verwundbarkeit
und die Annahme des Scheiterns zu mehr Gelassenheit und innerem Frie‐
den führen.

Die aufmerksame Wahrnehmung des Körpers offenbart viel über den
seelischen Zustand. Unbestritten können Achtsamkeitsübungen einseitig
kognitive Meditationsformen sinnvoll erweitern und ausgleichen. Aller‐
dings wird oft übersehen, dass der Buddhismus den Menschen gänzlich
anders definiert als die westliche Psychologie. Weil es bei Achtsamkeit
nicht nur um die Wahrnehmungsverfeinerung, sondern auch um Haltung
und Absicht geht, müssen die anthropologischen Vorentscheidungen des
buddhistischen Welt- und Menschenbildes reflektiert und berücksichtigt
werden.

Anbieter von Achtsamkeitsverfahren behaupten oft die weltanschauliche
Neutralität dieser Methode. Schaut man aber genauer hin, ist eine Zwei‐
gleisigkeit zu erkennen. Gerade bei MBSR-Kursen wird mit Blick auf Kran‐
kenkassen nach außen hin ein verhaltensmedizinisches, weltanschaulich
neutrales Programm verkauft, das bei manchen Anbietern jedoch eindeu‐
tig auf buddhistischer Psychologie und Philosophie basiert. Die achtsame
Wahrnehmung des Augenblicks will begriffliche Konstrukte überwinden
und die Wirklichkeit erkennen, „wie sie ist“. Das spirituelle Ziel, den leid‐
vollen Kreislauf des Lebens zu überwinden, steht damit im Gegensatz zu
Achtsamkeitsübungen im Gesundheitskontext, wo funktional Stress redu‐
ziert und Krisen überwunden werden sollen.

Manchmal wird die achtsame Versenkung in der buddhistischen Tradi‐
tion mit der kontemplativen Herzensruhe im Christentum gleichgesetzt.
Unter der Voraussetzung eines mystischen Kerns aller Religionen wird von
einem vergleichbaren Erleben ausgegangen. Dabei verschwimmen jedoch
wichtige Unterschiede, weil beide Wege von jeweils verschiedenen Prämis‐
sen ausgehen. Eine klassische Methode zur Wahrnehmung der Gegenwart
Gottes ist die geistliche Lesung (lectio divina). Dieser in der monastischen
Theologie entwickelte Schulungsweg verfährt in der Abfolge von lectio
(Schriftlesung), meditatio (bedenken), oratio (Gebet) und contemplatio
(Herzensruhe). Um in den Zustand der vom Geist Gottes „eingegossenen
Beschauung“ oder Herzensruhe zu gelangen, sind die genannten drei vor‐
bereitenden Schritte unverzichtbar. In der buddhistischen Achtsamkeit geht
es um die Befreiung des Menschen von der Ich-Anhaftung, in der christli‐
chen Meditation um die Vorbereitung auf die Begegnung mit Gott.

Achtsamkeit

19

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für den christlichen Glauben ist die Gottesbeziehung konstitutiv, in
den Worten Hans-Martin Barths (2008, 82): „Glaube ist die – von Gott
geschenkte – Gottesbeziehung des Menschen“. Während das Nicht-Anhaf‐
ten und die Leere zentrale Entwicklungsziele im Buddhismus darstellen, ist
als spezifisch christliches Merkmal die in der Meditation gepflegte Gottes‐
beziehung zu nennen, die nicht bei der Innenschau stehen bleibt, sondern
sich den Nöten der Welt zuwendet.

Gegenseitige Bereicherung

Bei allen theologischen Divergenzen darf aber nicht übersehen werden:
Viele Christen finden in ihrer Alltagserfahrung immer weniger Bezüge
zur christlichen Lehre. Bei fortgeschrittener Säkularisierung auch in kirch‐
lichen Kreisen kann die buddhistische Praxis als Anregung verstanden
werden, weniger an überzeugenden Dogmatiken zu feilen, sondern sich
aufmerksam in die Gegenwart Gottes zu begeben und dabei Erfahrungen
zu machen.

Dogmatische Gegensätze relativieren sich, wenn die Praxis ins Spiel ge‐
bracht wird, die ja besonders der Buddhismus betont und aller Theorie vor‐
zieht. Bei der meditativen Praxis gibt es zahlreiche Berührungspunkte zwi‐
schen Christen und Buddhisten, die zu einer gegenseitigen Bereicherung
beitragen. Eine Gemeinsamkeit stellt die nichtwertende Wahrnehmung des
Augenblicks dar. Im Sinne einer natürlichen Mystik kann dies christlich
gedeutet werden – „Aufmerksamkeit ist das natürliche Gebet der Seele“
(Bäumer / Plattig 1998). Aus dieser Perspektive können mittlerweile weit
verbreitete Meditationsformen wie das aus den Exerzitien stammende „Ge‐
bet der liebenden Aufmerksamkeit“ oder das aus der Ostkirche stammende
Herzensgebet als christliche Formen der Achtsamkeit verstanden werden.

Doch auch beim Vergleich zwischen christlichem Gebet und buddhisti‐
scher Meditation gilt es, die Unterschiede nicht zu übergehen. Gebet be‐
deutet, sich auf das Abenteuer einer Begegnung mit sich selbst einzulassen
und – darüber hinaus – bewusst in die Gegenwart Gottes zu treten. Das
Gebet ist kein Mittel, um etwas zu erlangen. Das bedeutet, ohne Absicht
und Zweck die Nähe Gottes aufzusuchen – einfach aus Dankbarkeit und
Glück – ein radikaler Gedanke, der es in unserer heutigen Zeit mit ihren
Sach- und Erfolgszwängen schwer hat. Während der Zeitgeist Erfolg, Nut‐
zen, Output, Effizienz verlangt, öffnen Stille und Gebet die Verlangsamung
und ermöglichen das genaue Hinschauen und Staunen. Dabei können bud‐

Michael Utsch

20

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dhistische Techniken helfen, im Augenblick anzukommen. Die Wahrneh‐
mung der verborgenen Anwesenheit Gottes und das Hören auf Gottes Wort
gehen jedoch entscheidende Schritte weiter und setzen Glauben voraus.

Literatur

Anderssen-Reuster Ulrike / von Brück, Michael (2022): Buddhistische Basics für Psy‐
chotherapeuten. Stuttgart.

Baier, Karl (2009): Meditation und Moderne, 2 Bde., Würzburg.
Barth, Hans-Martin (2008): Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der Weltreli‐

gionen, Gütersloh.
Bäumer, Regina / Plattig, Michael (2012): Geistliche Begleitung in der Zeit der Wüs‐

tenväter und der personzentrierte Ansatz nach Carl R. Rogers - eine Seelenverwandt‐
schaft? Würzburg.

Dahlgrün, Corinna (2009): Christliche Spiritualität. Formen und Traditionen der Suche
nach Gott, Berlin.

Freund, Henning / Utsch, Michael (Hg., 2015): Achtsamkeit aus psychologischer und
theologischer Sicht, EZW-Texte 235, Berlin.

Knabb, Joshua (2021): Christian Meditation in Clinical Practice: A Four-Step Model and
Workbook for Therapists and Clients, Downers Grove (Ill.).

Goldstein, Jack / Kornfield, Jack (1996): Einsicht durch Meditation. Die Achtsamkeit des
Herzens – Buddhistische Einsichts-Meditation für westliche Menschen, München.

Grepmair Ludwig / Nickel, Marius (2007): Achtsamkeit des Psychotherapeuten, Wien.
Hayes, Steven (2002): Buddhism and Acceptance and Commitment Therapy. Cognitive

and Behavioral Practice 9, 58 – 66.
Kabat-Zinn, Jon (2006): Gesund durch Meditation. Das große Buch der Selbstheilung,

Frankfurt a. M.
Meuthrath, Annette (2014): Wenn ChristInnen meditieren. Eine empirische Untersu‐

chung über ihre Glaubensvorstellungen und Glaubenspraxis, Münster.
Langen, Dieter (1963): Archaische Ekstase und asiatische Meditation und ihre Beziehun‐

gen zum Abendland, Stuttgart.
Linehan, Marsha (2015): Laudatio zum 90. Geburtstag von Willigs Jäger. https://www.y

outube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE (letzter Abruf 23.06.2024).
Vaitl, Dieter (2012): Meditation, in: ders., Veränderte Bewusstseinszustände, Stuttgart,

294 – 328.

Achtsamkeit

21

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE
https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE
https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthroposophie1 und Christengemeinschaft

Matthias Pöhlmann

Die Anthroposophie ist besonders durch ihre praktischen Lebensformen be‐
kannt: Waldorfpädagogik, biologisch-dynamischer Landbau („Demeter“),
anthroposophische Medizin in Praxen und Kliniken, Pharmaka und Kos‐
metika (Wala und Weleda) gehören zum festen Bestand unserer Gesell‐
schaft. Doch nur wenige wissen, dass all dies – und noch manches andere
– auf der „Anthroposophie“ gründet. Ihre Weltanschauung selbst ist weit‐
gehend unbekannt. Inhaltlich von ihr inspiriert, organisatorisch aber von
der Anthroposophischen Gesellschaft unabhängig ist der Kultus der 1922
gegründeten Christengemeinschaft.

Geschichte der Anthroposophie

Die Anthroposophie (wörtlich: „Weisheit vom Menschen“) ging aus dem
Wirken Rudolf Steiners (1861 – 1925) hervor. Er hatte Naturwissenschaften
studiert, Goethes naturwissenschaftliche Schriften kennengelernt und wur‐
de in Philosophie promoviert. Um 1900 kam er in Berlin in Kontakt mit
Mitgliedern der Theosophischen Gesellschaft, einer esoterischen Organisa‐
tion, und schloss sich dieser Bewegung zunächst an. Seit 1901 wirkte er als
Generalsekretär ihrer deutschen Sektion. In zahlreichen Büchern, Aufsät‐
zen und Vorträgen, die auch heute noch zum Grundbestand der Anthropo‐
sophie zählen, formulierte Steiner auf der Basis theosophischer, christlicher
und philosophisch-idealistischer Elemente seine Weltanschauung, die er
nach der Trennung von den Theosophen „Anthroposophie“ nannte und
die 1913 mit der Gründung der Anthroposophischen Gesellschaft ihren
organisatorischen Rahmen erhielt.

Nach dem Ersten Weltkrieg entwickelte er, angeregt durch Anfragen sei‐
ner Anhänger, die Waldorfpädagogik (benannt nach der Waldorf-Astoria-
Zigarettenfabrik in Stuttgart, für deren Arbeiterkinder sie zunächst gedacht

1 Der von Jan Badewien (1947 – 2021) verfasste Text zur Anthroposophie wurde von
Matthias Pöhlmann aktualisiert und um das Kapitel zur Christengemeinschaft erwei‐
tert.

23

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war), den biologisch-dynamischen Landbau, Grundzüge der anthroposo‐
phischen Medizin – und gemeinsam mit einigen Theologen den religiösen
Zweig der Bewegung, die Christengemeinschaft, die institutionell unabhän‐
gig blieb und der Steiner selbst nie angehört hat (s. u.).

Nach Steiners Tod im Jahre 1925 wurde der Schweizer Dichter Albert
Steffen sein Nachfolger. Heftige Auseinandersetzungen, u. a. um die Rechte
an Steiners Werk, erschütterten in der Folgezeit die Anthroposophische Ge‐
sellschaft. Im nationalsozialistischen Deutschland wurde sie 1935 verboten.
Nach 1945 erlebte die Anthroposophie hingegen einen bemerkenswerten
Aufschwung.

Noch heute hat die Anthroposophische Gesellschaft ihr Zentrum in
Dornach bei Basel: das sog. „Goetheanum“ – dessen erstes Gebäude in
der Neujahrsnacht 1922/23 einer Brandstiftung zum Opfer fiel und dessen
jetzige Gestalt (Stahlbeton!) noch auf Steiners Entwürfe zurückgeht.

Lehre und Organisation der Anthroposophie

Steiner bezeichnet die Anthroposophie als einen Erkenntnisweg, „der das
Geistige im Menschenwesen zum Geistigen im Weltenall führen möchte“
(Anthroposophische Leitsätze, GA 26, 14). Ihren Anspruch auf Wissenschaft‐
lichkeit begründet er damit, dass die Erforschung der übersinnlichen Welt
in methodischer Weise vor sich gehe. Deshalb nennt er die Anthroposophie
„Geisteswissenschaft“ und meint damit eine Wissenschaft von der (über‐
sinnlichen) „geistigen Welt“, die über die Grenzen bisherigen Erkennens
hinausführt. Zugleich betrachtet er sie als „Geheimwissenschaft“, das heißt
als Wissenschaft von dem, was dem Außenstehenden, der diesen Erkennt‐
nisweg nicht gegangen ist, geheim, verborgen, „okkult“ bleibt (zum Beispiel
in den Büchern Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten? und
Geheimwissen im Umriss).

Rudolf Steiner entwirft ein höchst komplexes Menschenbild, das den
Menschen einspannt in eine sehr eigenwillige Evolutionslehre. Nach die‐
ser Lehre ist der Mensch nicht Spätform, sondern Anfang. Um seiner
Höherentwicklung willen wurde das ganze Weltgeschehen in Gang gesetzt.
Der Mensch hat derzeit vier Wesensglieder oder „Leiber“, die ihn mit
vier Bereichen der Welt in Verbindung bringen: den physischen Leib
(mineralisch), den Äther- oder Lebensleib (pflanzlich), den Astral- oder
Seelenleib (tierisch) und die ewige Individualität, das Ich, das ihn mit der
geistig-göttlichen Welt verbindet. Diese Wesensglieder hat der Mensch im

Matthias Pöhlmann

24

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lauf der Evolution erlangt, und seine Aufgabe besteht darin, in langwieri‐
gen Fortentwicklungen, die die Existenz des jetzigen Planeten Erde weit
übersteigen, auch die „niederen“ Glieder zu vergeistigen, um ganz in die
geistige Heimat einzugehen und die materielle Hülle (den sichtbaren Leib)
endgültig abzulegen.

Diesem Ziel dient die anthroposophische Pädagogik, die im Waldorfkin‐
dergarten beginnt, sich in den Schulen fortsetzt und für die Anhänger von
Steiners Lehre weitergeht. Auch in der jenseitigen, geistigen Welt wird das
Ich permanent geschult. Die Evolution des Menschen vollzieht sich nicht
durch Naturgesetze, sondern durch Entfaltung des Bewusstseins – durch
Schulung. Um sein Entwicklungsziel zu erreichen, untersteht der Mensch
zwei geistigen Gesetzen: der Reinkarnation und dem Karma. Reinkarnati‐
on eröffnet die Dimension der Zeit: Die Entwicklung des Ich vollzieht
sich über viele Erdenleben hinweg. Die Ergebnisse eines Lebens werden als
Karma an die nächsten Erdenleben weitergegeben. Das Karma bestimmt
das Schicksal. Als „geistiges Ursachengesetz“ steht es für Kausalität, aber
auch für Gerechtigkeit: Jeder Mensch erhält in seinem Leben, was er sich
zuvor verdient hat.

Der Mensch ist in letzter Instanz verantwortlich für sein Tun und des‐
sen Folgen. Daher kann ihn vom Karma kein vergebender Gott erlösen.
Christus kann allerdings das „Weltenkarma“ auf sich nehmen – jenen Teil
einer Schuld, die das Weltganze betrifft und nicht den verantwortlichen
Täter. Auch stärkt der „Christus-Impuls“ die Ich-Kräfte des Menschen
und ermöglicht ihm den stufenweisen Aufstieg in die geistige Welt. Unter
Christus versteht Steiner die höchste geistige Wesenheit, die während der
Johannestaufe aus dem Sonnendasein in den Körper Jesu herabgestiegen
ist, dort drei Jahre wohnte, bei der Kreuzigung seinen menschlichen Leib
verließ und in die Erdenaura einzog, also zum Erdengott wurde, und so –
als „Christus-Impuls“ – für die Menschen wirkt.

Steiners Erkenntnisquelle ist die „Akasha-Chronik“, ein sogenanntes
„geistiges Weltengedächtnis“, zu dem er Zugang zu haben behauptet. Dieser
„Akasha-Chronik“ entnimmt Steiner seine „Menschenkunde“ und auch
seine Christologie (Aus der Akasha-Forschung: Das Fünfte Evangelium, GA
148). Mittels des oben erwähnten Erkenntnisweges soll auch die Schüler‐
schaft zu solchen Erkenntnisquellen vorstoßen können.

Die Allgemeine Anthroposophische Gesellschaft hat ihr Zentrum in Dor‐
nach bei Basel. Dort unterhält sie eine „Freie Hochschule für Geisteswis‐
senschaft“. In den einzelnen Ländern gibt es „Landesgesellschaften“, die
von anthroposophischen Arbeitszentren gebildet werden. Der Allgemeinen

Anthroposophie und Christengemeinschaft

25

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthroposophischen Gesellschaft Deutschland gehören etwa 20 000 Mit‐
glieder an, ihre Zentrale befindet sich in Stuttgart, ihr angeschlossen sind
zehn regionale Zentren.

Die Waldorfschulen in Deutschland sind zu einem Bund der Freien
Waldorfschulen zusammengeschlossen, der seinen Sitz ebenfalls in Stuttgart
hat. Hierzulande gibt es 254 Waldorf- und Rudolf-Steiner-Schulen mit
90000 Schülern (Stand: 4/2023), die Lehrerausbildung erfolgt in speziellen
Seminaren.

Die Christengemeinschaft

Die von der Anthroposophie inspirierte, aber unabhängig von ihr organi‐
sierte Christengemeinschaft (CG) bezeichnet sich als „Bewegung für reli‐
giöse Erneuerung“. Ihre Gründung jährte sich 2022 zum 100. Mal. Die
CG will in ihren Gemeinden Menschen vereinen, „die in einer zeitgemä‐
ßen Form Christen sein wollen“. Wesen und Zentrum der CG bilden
der neue Kultus und die Sakramente. Ungewöhnlich ist auch ihr theologi‐
scher Sprachgebrauch. Ihr Gottesdienst heißt „Menschenweihehandlung“.
Im Unterschied zu den klassischen Sondergemeinschaften handelt es sich
nicht um eine Laienbewegung, sondern um eine Gemeinschaft, die sich auf
Lehrfreiheit beruft und in der das priesterliche Amt, zu dem auch Frauen
zugelassen sind, eine besondere Rolle spielt.

Die CG zählt zu den wenigen Sondergemeinschaften, die im deutschen
Sprachraum entstanden sind. Untrennbar mit ihrer Entstehungsgeschichte
verbunden ist neben Rudolf Steiner der evangelische Theologe Friedrich
Rittelmeyer (1872 – 1938), der zu ihrer prägenden Führungsgestalt wer‐
den sollte. Am 16. September 1922 wurde die CG offiziell gegründet. An
diesem Tag vollzog Rittelmeyer in Anwesenheit Rudolf Steiners die erste
Menschenweihehandlung im weißen Saal des Goetheanums in Dornach /
Schweiz. Steiner selbst hatte die Bezeichnung „Menschenweihehandlung“
als Äquivalent zu „Initiation“ bzw. „Weihe“ vorgeschlagen, um damit die Zu‐
rückführung des Menschen zu seinem göttlichen Ursprung zum Ausdruck
zu bringen.

Der offiziellen Gründung waren verschiedene Etappen vorausgegangen.
Bereits am 21. Mai 1921 traten rund 20 Studenten, die auf der Suche nach
einer Erneuerung des Christentums waren, mit der Bitte an Steiner heran,
die Anthroposophie für das religiöse Gebiet fruchtbar zu machen. Darauf‐
hin führte Steiner vom 12. bis 16. Juni 1921 den ersten „Theologenkurs“

Matthias Pöhlmann

26

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch. Steiner trat der neuen Gemeinschaft nicht bei. Gleichwohl hat er
den Wortlaut des Kultus übermittelt und das bis heute gültige Glaubensbe‐
kenntnis der CG formuliert. Die Selbstbezeichnung Christengemeinschaft
sollte das überkonfessionelle Anliegen zum Ausdruck bringen, um über
Katholizismus und Protestantismus hinaus die dritte Kirche zu errichten.
Im Zentrum der religiösen Praxis steht der neu offenbarte Kultus, dessen
Wortlaut Rudolf Steiner den ersten Priestern der CG in mehreren Schu‐
lungskursen zwischen 1921 und 1924 mitgeteilt hat.

Bald darauf erfolgten Gemeindegründungen in Deutschland, auch in
Prag, in der Schweiz, in Österreich, Norwegen, Holland, Schweden und
England. 1925 wurde zur Verbreitung des Schrifttums der „Verlag der
Christengemeinschaft“ (heute Verlag Urachhaus) in Stuttgart gegründet.
Ebenfalls in Stuttgart richtete die CG 1933 ein Priesterseminar ein. 1941
verhängten die Nationalsozialisten ein Verbot gegen die CG. Nach 1945
nahm diese ihre Arbeit wieder auf und gründete zahlreiche neue Gemein‐
den in Europa. 1953 entstand in Stuttgart ein neues Seminargebäude. 1960
wurde der Verband der Sozialwerke der CG ins Leben gerufen. Zu dessen
Tätigkeitsfeldern zählen u. a. Kinder- und Jugendfreizeiten sowie Fortbil‐
dungsangebote für Gruppenleiter und für Mitarbeiter in der Altenpflege.

Das Hauptverbreitungsgebiet der CG liegt im nord- und mitteleuropäi‐
schen Raum; einzelne Gemeinden wurden seit den 1990er Jahren neu
gegründet, wie in Tschechien, Russland, Estland, in der Ukraine und in
Georgien. Neben dem Priesterseminar in Stuttgart arbeitet seit 2001 in
Hamburg ein weiteres Priesterseminar; ein berufsbegleitendes Proseminar
besteht in Köln. Seit 2003 gibt es ein Priesterseminar in Nordamerika
(ursprünglich in Chicago, dann in New York, jetzt in Vaughan bei Toronto
in Kanada). Die Christengemeinschaft ist derzeit in 35 Ländern vertreten
und hat – nach eigenen Angaben – weltweit etwa 35 000 Mitglieder. In
Deutschland gibt es 126 Gemeinden mit ca. 16 000 bis 20 000 Mitgliedern;
hinzu kommen zahlreiche Freunde, die nicht Mitglieder sind.

Die CG versteht sich als Kultusgemeinschaft und beansprucht Lehr- und
Bekenntnisfreiheit. Ihre kultischen Grundlagen stützen sich außer auf bib‐
lische – vor allem neutestamentliche – Aussagen (die meist spirituell-esote‐
risch bzw. allegorisch gedeutet werden) auf die Anthroposophie Steiners.
Seine „Geisteswissenschaft“ dient als hermeneutischer Schlüssel für die
Interpretation der Bibel. Die von Steiner durch geistige Schau vermittelten
Ritualtexte und seine Hinweise zur Ausübung des Kultus gelten für den
einzelnen Priester als verbindlich. Er darf keine Auffassungen vertreten,
die dem Inhalt des durch Steiner dargereichten Kultus widersprechen.

Anthroposophie und Christengemeinschaft

27

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Kultus ist neben dem Neuen Testament als zweite Offenbarungsquelle
zu betrachten (Debus 2011, 21). Steiner habe den Kultus aus der Christus-
Offenbarung heraus „vermittelt“. Der Kultus sei „durch Anthroposophie
dargereicht“. Nicht „Dogmatik“, sondern das religiöse Erlebnis ist nach
Meinung der CG für den Wahrheitsgehalt ausschlaggebend: Die „Kultus‐
lautworte“ würden sich im Erleben des Kultus selbst bestätigen. Daher
lehnt es die CG ab, den Wortlaut des Kultus zu veröffentlichen. Er soll
vielmehr gehört und erlebt werden.

Zentraler Kultus im religiösen Leben der CG ist die Menschenweihe‐
handlung, die vom Priester täglich gefeiert wird. Ihr Ablauf orientiert sich
im Wesentlichen am katholischen Messritus. Weitere Elemente der Men‐
schenweihehandlung sind das von Steiner formulierte Glaubensbekenntnis
der CG, eine kurze Predigt und das Vaterunser. Im Vollzug der Menschen‐
weihehandlung finden liturgische Gewänder, Ministranten und Weihrauch
Verwendung. Im Credo, dem einzig verbindlichen öffentlichen Text der
CG, treten ihre Besonderheiten deutlich hervor:

• So ist die Rede von einem „allmächtigen geistig-physischen Gotteswesen“
als Daseinsgrund,
das unpersönliche Züge aufweist.

• Christus, nach Steiner der hohe Sonnengeist, ist die beherrschende Mitte
des Kultus der CG. Seine Sendung wird im kosmischen Rahmen begrif‐
fen und gilt der gesamten Menschheit und dem Universum. Christus
wird zu Grund, Mitte und Ziel für den Prozess der „Durchgeistigung“
des Irdischen.

• Das Credo der CG deutet die Sündhaftigkeit vom Wesen des Menschen
her. Es ist demnach erkrankt und droht zu ersterben. Sünde wird wesent‐
lich als „Krankheit an dem Leiblichen“ verstanden. Gnade ist in diesem
Verständnis lediglich ein Gnadenimpuls, mit dem die Glaubenden arbei‐
ten müssen. Ziel sei letztlich die Vergeistigung des Wesenhaften. Diese
Wesensverwandlung steht in enger Beziehung zum „Weltenfortgang“
kosmischen Ausmaßes. In diesem Zusammenhang gibt es innerhalb der
CG eine große Offenheit für die anthroposophische Karma- und Re‐
inkarnationsvorstellung, die zwar nicht offiziell gelehrt wird, die letztlich
aber als grundlegend für das Wirken der CG vorausgesetzt werden kann.

Die CG kennt insgesamt sieben Sakramente: Taufe, Konfirmation, Men‐
schenweihehandlung, Beichte, letzte Ölung, Priesterweihe und Trauung.
Unterschiede zu den großen christlichen Kirchen zeigen sich besonders
in ihrem Verständnis der Taufe, die in der CG im Regelfall nur bis zum

Matthias Pöhlmann

28

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Lebensjahr vollzogen wird. Sie wird als Inkarnationshilfe verstanden:
Die vorgeburtliche Seele soll in den menschlichen Körper einziehen. Als
Taufsubstanzen dienen Wasser, Salz und Asche. Diese triadische Substanz
soll mit der Trichotomie des Menschen und letztlich mit der göttlichen
Trinität korrespondieren (Debus 2011, 121).

In der CG gibt es elf Kultushandlungen mit einem je eigenen Kultus‐
wortlaut. Zu den Kultushandlungen zählen neben den sieben Sakramenten
die Sonntagshandlung für Kinder, die Weihnachtshandlung für Kinder
(meist am 25. Dezember), das Kinderbegräbnis sowie die Bestattung. Ein
Kirchenaustritt wird von der CG nicht erwartet, sondern dem freien Er‐
messen des Einzelnen überlassen, sodass Doppelmitgliedschaft prinzipiell
möglich ist.

Die CG weist eine priesterschaftlich-hierarchisch geprägte Organisati‐
onsform auf: Auf geistlicher Ebene wird sie vom „Siebenerkreis“ geleitet,
dem der Erzoberlenker, zwei Oberlenker und vier Lenker angehören. Sitz
des Erzoberlenkers und der Leitung ist Berlin. Seit 1. Juni 2021 amtiert
João Torunsky (Jg. 1956) als „Erzoberlenker“. Seine Vorgänger waren Fried‐
rich Rittelmeyer (am 24. Februar 1925 zum ersten Erzoberlenker der CG
ernannt), Emil Bock, Rudolf Frieling, Taco Bay und Vicke von Behr.

Die Gesamtbewegung ist als Stiftung holländischen Rechts unter dem
Namen Stichting de Christengemeenschap (international) eingetragen. Die
Mitgliedschaft ist erst ab einem Alter von 18 Jahren möglich.

Einschätzung zur Anthroposophie und zur Christengemeinschaft

Anthroposophie ist eine von der Theosophie inspirierte (Zander 2007)
esoterische Weltanschauung, deren Hauptquelle nicht diskutierbar ist, da
sie nur von einem „Eingeweihten“ eingesehen werden kann. Da das Men‐
schenbild ebenso wie das Christus- und das Gottesbild aus dieser Quelle zu
sein beanspruchen und nicht biblischen Ursprungs sind, erscheint die An‐
throposophie mit den Grundlagen aller christlichen Kirchen unvereinbar:

• An die Stelle des in Jesus Mensch gewordenen Gottes tritt eine unhistori‐
sche ewige Christus-Wesenheit.

• An die Stelle der Gnade Gottes, die den Schuldigen annimmt und ihm
die Schuld abnimmt, tritt die Notwendigkeit, aus eigener Kraft das nega‐
tive Karma abzuarbeiten.

• An die Stelle der verheißenen Auferstehung tritt Reinkarnation – eine
Folge vieler Erdenleben.

Anthroposophie und Christengemeinschaft

29

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


• Neben die Bibel tritt als Quelle der Christus-Erkenntnis das „Fünfte
Evangelium“ aus der „Akasha-Chronik“.

Zwischen Vertretern der evangelischen Kirche und der Christengemein‐
schaft hat es in den letzten Jahrzehnten vielfältige Kontakte und Gespräche
gegeben. Die publizierten Ergebnisse haben – trotz mancher weiterfüh‐
render Impulse – die Unterschiede zwischen evangelischer und christenge‐
meinschaftlicher Theologie deutlich hervortreten lassen. Die Abhängigkeit
von anthroposophischen Überzeugungen, nicht zuletzt in Gestalt der durch
Steiners geistige Schau vermittelten „Kult-Neuoffenbarung“, entfremdet die
CG von biblisch gewonnenen Grundeinsichten, denen sich die christlichen
Kirchen verpflichtet wissen. Der Sonderweg der „Bewegung für religiöse
Erneuerung“ zeigt sich nicht zuletzt in ihrem Taufverständnis, das von
einer vorgeburtlichen Existenz der Seele ausgeht. Die Taufe der CG wird
von der Evangelischen Kirche in Deutschland (nach mehreren Beratungen
in den Jahren 1949, 1968 und 1969), aber auch von der katholischen Kirche
nicht anerkannt. Der von Steiner geformte Kultus, sein Vollzug und sein
Erleben, hat in der CG die gleiche Autorität wie die biblischen Schriften.
Insofern handelt es sich bei der Christengemeinschaft – Bewegung für re‐
ligiöse Erneuerung um ein anthroposophisch interpretiertes Christentum
neben den konfessionellen Kirchen.

Quellen (Anthroposophie)

Rudolf Steiner Gesamtausgabe (GA) – mehr als 350 Bde.; zahlreiche Bände liegen
als Taschenbuch vor. Zur Einführung wichtig: Wie erlangt man Erkenntnisse der
höheren Welten, Geheimwissenschaft im Umriss, Aus der Akasha-Chronik.

Umfangreiche Literatur in eigenen Verlagen (Freies Geistesleben, Stuttgart; Rudolf-
Steiner-Verlag, Dornach u. a.).

Zeitschriften

Das Goetheanum. Wochenschrift für Anthroposophie, Dornach.
Erziehungskunst, hg. vom Bund der Freien Waldorfschulen, Stuttgart.
Info3. Zeitschrift zur Erneuerung von Wissen, Kunst und sozialem Leben, Frankfurt a.

M.

Quellen (Christengemeinschaft)

Debus, Michael (2011): Auferstehungskräfte im Schicksal. Die Sakramente der Christen‐
gemeinschaft, 3. Aufl., Stuttgart.

Debus, Michael (2020): Maria-Sophia. Das Element des Weiblichen im Werden der
Menschheit, 2. Aufl., Stuttgart.

Matthias Pöhlmann

30

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frieling, Rudolf (1974): Christentum und Wiederverkörperung, Stuttgart.
Hörtreiter, Frank (2021): Die Christengemeinschaft im Nationalsozialismus, Stuttgart.
Schroeder, Hans-Werner (2001): Die Christengemeinschaft. Entstehung, Entwicklung,

Zielsetzung, 2. Aufl., Stuttgart.

Zeitschrift

Die Christengemeinschaft – Monatsschrift zur religiösen Erneuerung (2024 im 96. Jg.).

Sekundärliteratur

Allgemein

Fincke, Andreas (Hg., 2007): Anthroposophie – Waldorfpädagogik – Christengemein‐
schaft. Beiträge zu Dialog und Auseinandersetzung, EZW-Texte 190, Berlin.

Pöhlmann, Matthias / Jahn, Christine (Hg., 2015): Handbuch Weltanschauungen, Reli‐
giöse Gemeinschaften, Freikirchen, hg. im Auftrag der VELKD, Gütersloh, 568 – 593.

Zander, Helmut (2007): Anthroposophie in Deutschland. Theosophische Weltanschau‐
ung und gesellschaftliche Praxis 1884 bis 1945, 2 Bde., Göttingen.

Zander, Helmut (2011): Rudolf Steiner. Die Biografie, München.
Zander, Helmut (2019): Die Anthroposophie. Rudolf Steiners Ideen zwischen Esoterik,

Weleda, Demeter und Waldorfpädagogik, Paderborn, 61 – 73.

Zur Waldorfpädagogik

Barz, Heiner / Randvoll, Dirk (Hg., 2007): Absolventen von Waldorfschulen. Eine empi‐
rische Studie zu Bildung und Lebensgestaltung, Wiesbaden.

Bierl, Peter (2005): Wurzelrassen, Erzengel und Volkslieder, Hamburg.
Buddemeier, Heinz / Schneider, Peter (2005): Waldorfpädagogik und staatliche Schule.

Grundlagen, Erfahrungen, Projekte, Stuttgart / Berlin.

Zur Heilkunde

Burkhard, Barbara (2000): Anthroposophische Arzneimittel. Eine kritische Betrachtung,
Eschborn.

Zur Christengemeinschaft

Becker, Claudia (2000): Versuche religiöser Erneuerung in der Moderne am Beispiel des
evangelischen Theologen Friedrich Rittelmeyer, Dissertation, FU Berlin.

Evangelischer Oberkirchenrat (Hg., 2004): Zur Frage der Christlichkeit der Christenge‐
meinschaft. Beiträge zur Diskussion, Stuttgart.

Pöhlmann, Matthias / Jahn, Christine (Hg., 2015): Handbuch Weltanschauungen, Reli‐
giöse Gemeinschaften, Freikirchen, hg. im Auftrag der VELKD, Gütersloh, 331 – 346.

Anthroposophie und Christengemeinschaft

31

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zander, Helmut (2005): Evangelische Kirche und anthroposophische Christengemein‐
schaft – quo vaditis?, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts Bens‐
heim 6, 116 – 119.

Zander, Helmut (2007): Anthroposophie in Deutschland. Theosophische Weltanschau‐
ung und gesellschaftliche Praxis 1884 – 1945, 2 Bde., Göttingen, insbesondere Bd. 2,
1611 – 1676.

Internet

https://www.anthroposophische-gesellschaft.org.
https://www.goetheanum.org/de.
https://christengemeinschaft-international.org.
https://www.relinfo.ch/anthroposophie (kritisch).
(Abruf der Internetseiten: 05.01.2024)

Matthias Pöhlmann

32

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.anthroposophische-gesellschaft.org
https://www.goetheanum.org/de
https://christengemeinschaft-international.org
https://www.relinfo.ch/anthroposophie
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.anthroposophische-gesellschaft.org
https://www.goetheanum.org/de
https://christengemeinschaft-international.org
https://www.relinfo.ch/anthroposophie


Astrologie

Claudia Knepper

Astrologie bedeutet wörtlich „Lehre von den Sternen“. Anders als die Astro‐
nomie, die die Himmelskörper und -kräfte mit den Mitteln der Naturwis‐
senschaft untersucht, deutet die Astrologie irdisches Geschehen anhand
von Sternenkonstellationen. Man kann dementsprechend die Astronomie
als „rechnende“ und die Astrologie als „deutende“ Sternkunde bezeichnen.
Die Astrologie folgt dabei dem Prinzip der Entsprechung „wie oben, so
unten“. Sie sieht einen Zusammenhang zwischen kosmischem Geschehen
und Ereignissen auf der Erde. Die Konstellation der Sterne zu einem be‐
stimmten Zeitpunkt und von einem bestimmten Ort aus gesehen – bei Ho‐
roskopen sind das Zeit und Ort der Geburt – bildet ein komplexes System
von Zeichen, das dem Astrologen etwas über den Charakter eines Men‐
schen, sein Schicksal oder über sonstige Ereignisse verrät, die bestimmte
Gruppen von Menschen oder die ganze Welt betreffen. Dabei gibt es unter‐
schiedliche Vorstellungen, wie es zu einer Entsprechung zwischen Himmel
und Erde kommt. Eher selten vertreten wird heute die Vorstellung einer
kausalen Wirkung der Sterne auf die Erde. Häufiger wird eine nicht weiter
erklärbare Synchronizität bzw. eine allgemeine Vernetzung alles Seienden
angenommen. Ihre Lehre von den Beziehungen zwischen den Sternen und
dem Leben auf der Erde sieht eine solche Astrologie meist in der Erfahrung
begründet.

Geschichte

Die Astrologie war in ihren Anfängen in Astralreligionen verwurzelt. Kul‐
turgeschichtlich hatte sie in der Antike und während der Renaissance in
Europa eine erhebliche Bedeutung. Im Laufe der Geschichte hat sie sich
immer weiter von ihren religiösen Wurzeln gelöst. In Deutschland wird
eine mit der Psychologie verbundene Astrologie heute hauptsächlich als
Lebensberatung in einer völlig säkularisierten Gestalt betrieben. Lange Zeit
waren die astronomische Beobachtung und Berechnung der Gestirne und
die astrologische Schicksalsdeutung untrennbar miteinander verbunden.

33

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erst mit der Herausbildung der Naturwissenschaften in der Neuzeit löste
sich die Einheit von Astronomie und Astrologie auf.

Als eigentliche Wiege der Astrologie gilt Mesopotamien. In Babylonien
bildete sich die klassische Form einer Astralreligion heraus. Die Planeten
sowie Sonne und Mond repräsentierten Götter, die die Natur und das
menschliche Leben regierten. Jupiter symbolisierte zum Beispiel als Planet
des obersten babylonischen Gottes Marduk göttliche Kraft. Mars vertrat
den kriegerischen und Unheil bringenden Unterweltgott Nergal. Venus
verkörperte die Göttin der Liebe, des Krieges und der Fruchtbarkeit Ischtar.
Bis heute fließt die damalige Symbolik der Planeten in die Horoskopdeu‐
tung ein. In Babylonien entwickelte sich auch die Astronomie als Hilfsmit‐
tel der Astrologie. Ebenfalls aus Babylonien stammen die Einteilung des
Tierkreises in zwölf Teile und die ersten Horoskope. Das älteste bekannte
Horoskop in Keilschrift stammt aus dem Jahr 410 v. Chr.

Weitere wichtige Stationen der Entwicklung der Astrologie in der Antike
waren das gräzisierte Ägypten, wo aus der babylonischen Astrallehre ein
Wahrsagehandwerk gemacht wurde, und das hellenistische Griechenland.
Hier entwickelte sich die sogenannte „klassische Astrologie“. Die Entspre‐
chung zwischen Mikro- und Makrokosmos, eine magische Analogie und
Sympathie zwischen „Oben“ und „Unten“, wurde zunächst Teil eines von
dem Gott Hermes Trismegistos offenbarten okkulten Wissens. Unter dem
Einfluss der aristotelischen Philosophie gewann das Entsprechungsdenken
eine physikalisch-rationale Gestalt, bei der kausale Wirkungen unpersönli‐
cher Naturkräfte die Sterngötter ersetzten.

Im alten Rom der Zeitenwende fand die aus dem hellenistischen Kultur‐
kreis übernommene Astrologie großen Zuspruch, aber auch scharfe Kriti‐
ker. Als ars mathematica gehörte sie zu den sieben Künsten, bis sie Kaiser
Diokletian 294 aus dem Katalog der legitimen Wissenschaften streichen
ließ. Von jüdischen Religionsvertretern wurde die Astrologie ebenso abge‐
lehnt wie von den meisten Kirchenvätern. Vom Konzil von Toledo im Jahr
400 an galt sie nicht nur als wissenschaftliche Irrlehre, sondern auch als
Häresie.

Im 6. Jahrhundert flohen Astrologen vor dem römischen Recht, das ih‐
nen mit Todesstrafe drohte, nach Persien. Dort wanderte die Astrologie in
das indische und arabische Denken ein. Der Islam akzeptierte eine Astrolo‐
gie, die nicht fatalistisch war und sich auf Zeichendeutung beschränkte. Mit
ihren Kenntnissen der Mathematik entwickelten die Araber die Horoskop‐
deutung entscheidend weiter. Um 1000 gelangte die griechisch-arabische
Sternkunde über Spanien nach Europa. Thomas von Aquin unterschied

Claudia Knepper

34

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf der Grundlage aristotelischer Lehren bei der Astrologie zwischen Wis‐
senschaft und Aberglauben. Gestirne waren für ihn Werkzeuge Gottes, die
zwar auf den menschlichen Körper, nicht aber auf dessen Seele einwirken
konnten. Über die natürlichen Himmelskörper, Ursachen und Wirkungen
könne die Vernunft Aussagen treffen. Aberglaube seien Vorhersagen, die
Zufälliges und den freien Willen sowie die Vernunft des Menschen beträ‐
fen.

Als man in der Renaissance die Antike wiederentdeckte, blühte die Astro‐
logie noch einmal richtig auf, bevor sie von der Aufklärung endgültig aus
dem Bereich der Wissenschaft verdrängt wurde. Zwischen 1450 und 1650
hatte die Astrologie einen gewaltigen Einfluss auf das öffentliche und pri‐
vate Leben. Die Verehrung der Antike beförderte auch ein magisches Welt‐
bild, in dem Wissenschaften wie Alchemie, Astrologie oder Magie ebenso
populär waren wie ein Analogie- bzw. magisches Sympathiedenken. Der be‐
kannteste Astrologe der Renaissance war Nostradamus. Die Astrologie war
jedoch umstritten. Auch in der katholischen und den evangelischen Kir‐
chen war man geteilter Meinung. Melanchthon vertrat ähnlich wie Thomas
von Aquin eine empirisch-rationale Astrologie. Luther dagegen war höchst
skeptisch. Calvin galt die Astrologie als „teuflischer Aberglauben“. Kirchli‐
che Kritiker warfen der Astrologie eine unberufene Einmischung in Gottes
Plan (curiositas) und eine Leugnung des freien Willens (Determinismus)
vor. Andere, wie der Humanist Pico della Mirandola, brachten Vernunft
und Erfahrung gegen die Astrologie in Stellung.

Mit dem neuen Weltbild von Kopernikus und Kepler, wonach sich die
Erde um die Sonne drehe und nicht umgekehrt, verlor die Astrologie an
Bedeutung. Beide vertraten selbst eine platonische Astrologie mit einer
symbolischen Entsprechung zwischen Mikro- und Makrokosmos. Eine
aristotelisch-physikalische Einwirkung der Sterne auf das Schicksal lehnten
sie ab.

Ebenfalls zum rapiden Bedeutungsverlust der Astrologie führte nach
dem Ende des Dreißigjährigen Krieges die neuzeitliche Philosophie. Ratio‐
nalismus und Empirismus traten der Astrologie mit neuen Erkenntnisme‐
thoden der Logik und der empirischen Beobachtung entgegen. Aufgeklärte
Fürsten bekämpften die Astrologie mitsamt dem Aberglauben. Die Astrolo‐
gie scheiterte auch an der Frage des freien Willens. Lange Zeit war das
abendländische Gemüt von einem Gefühl der Abhängigkeit von höheren
Mächten geprägt gewesen. Das änderte sich mit der Aufklärung, für die
Kant den Leitspruch „des Ausgangs des Menschen aus seiner selbst ver‐
schuldeten Unmündigkeit“ fand.

Astrologie

35

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im 19. Jahrhundert blieb die Astrologie nur in England populär. Dort
wurde auch die esoterische Lehre Helena Petrovna Blavatskys begeistert
aufgenommen. Als Teil des damit entstehenden modernen Okkultismus
bzw. der Esoterik fand die Astrologie im 20. Jahrhundert wieder Anhänger.
Die Esoterik entlehnt ihr Grundprinzip „wie unten, so oben“ dem magi‐
schen Entsprechungsdenken der antiken hermetischen Tradition. Die Be‐
ziehung zwischen Mikro- und Makrokosmos wird nicht kausal verstanden,
sondern im Sinne eines abstrakten und unpersönlichen geistigen Prinzips.
Zusätzlich kann sich die esoterische Astrologie mit Vorstellungen von Kar‐
ma und Reinkarnation verbinden, was mit einer stark fatalistisch-determi‐
nistischen Perspektive einhergeht.

Einen ganz anderen Ansatz bietet die sogenannte „revidierte Astrologie“,
die von Carl Gustav Jung symbolisch-tiefenpsychologisch begründet wur‐
de. Jung nahm esoterische und spirituelle Ansätze in seine Psychoanalyse
auf und führte so auch Psychologie und Astrologie zusammen. Für ihn
ist der Sternenhimmel ein aufgeschlagenes Bilderbuch der menschlichen
Seele. Symbole versteht er als zeitlose Sprache eines kollektiven Unbewuss‐
ten. Die individuelle Psyche mit ihrer eigenen Bildsprache ist demnach in
ein kosmisches Geschehen eingebunden. Jung hat die „Ursymbole“ nach
zeitlosen Archetypen geordnet, z. B. das „Urweibliche“ und das „Urmännli‐
che“. Die Astrologie hat die Archetypenlehre Jungs dankbar aufgenommen.
Die aus der astrologischen Tradition bekannten Prinzipien werden nun in
das Innere des Menschen projiziert: Mond wird zum Empfangenden und
Weiblichen, Sonne zum Männlichen, Mars zum dynamisch Fortschreiten‐
den usw.

Im Gefolge einer Rezeption des tiefenpsychologischen Ansatzes Jungs
hat sich in Deutschland die Horoskopdeutung zur Lebensberatung ent‐
wickelt und konzentriert sich hauptsächlich auf die Interpretation von
Charakter und Psyche. Vorhersagen von Ereignissen bzw. die Deutung ei‐
nes unausweichlichen Schicksals spielen kaum mehr eine Rolle – anders als
im angloamerikanischen Raum, wo die Vielfalt astrologischer Ansätze grö‐
ßer ist. Der Psychoanalytiker Fritz Riemann ist ein Beispiel dafür, wie sich
umgekehrt auch die Psychologie der Astrologie öffnen konnte. Andere ein‐
flussreiche Beispiele einer „revidierten Astrologie“ sind die „astrologische
Menschenkunde“ von Thomas Ring und die „Kosmobiologie“ von Rein‐
hold Ebertin. Auch Ansätze einer „christlichen Astrologie“ sind wiederholt
versucht worden, zum Beispiel von dem Theologieprofessor Dietrich von
Heymann und dem Benediktinerpater Gerhard Voss.

Claudia Knepper

36

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum Schluss bleibt noch die sogenannte Vulgärastrologie zu nennen,
von der sich die bisher erwähnten Ansätze, sich selbst als seriös verstehend,
scharf abgrenzen. Zu diesem populären Phänomen können Zeitungshoro‐
skope sowie zahlreiche kommerzielle astrologische Beratungsangebote im
Fernsehen, im Internet und auf dem Buchmarkt gerechnet werden. Da die
Berufsbezeichnung „Astrologe“ nicht geschützt ist, bemüht sich der Deut‐
sche Astrologen-Verband (DAV, www.astrologenverband.de) um Standards
einer „seriösen“ Astrologie, unter anderem durch eine eigene DAV-Prüfung
für Astrologen.

Einschätzung

In den letzten 50 Jahren wurde in zahlreichen Studien versucht, astrologi‐
sche Aussagen empirisch zu überprüfen. Es gelang bisher nicht, den Zu‐
sammenhang zwischen Persönlichkeitsmerkmalen und Horoskopen nach‐
zuweisen. Überprüfungen astrologischer Vorhersagen ergeben regelmäßig,
dass sich die meisten Prognosen nicht erfüllen. Aus astronomischer Sicht
ist zu kritisieren, dass die Astrologie mit falschen Vorstellungen der as‐
tronomischen Verhältnisse am Himmel arbeitet und neue astronomische
Kenntnisse nicht aufnimmt.

Aus einer konstruktivistischen Perspektive kann die Astrologie als „nütz‐
liche Fiktion“ angesehen werden. Dabei ist es nicht von Interesse, ob
astrologische Deutungen der „Wahrheit“ über das Leben eines Menschen
entsprechen, was sich ohnehin kaum empirisch überprüfen lässt. Vielmehr
kommt die Beratungssituation in den Blick, bei der Astrologe und Klient
gemeinsam anhand der symbolischen Deutung des Horoskops die Lebens‐
geschichte des Klienten bzw. seine Persönlichkeit konstruieren.

Entsprechend haben sich in den letzten Jahren psychologische Untersu‐
chungen auf die Frage konzentriert, warum Menschen astrologische Aussa‐
gen plausibel und stimmig finden. Gewohnt, in einer hochkomplexen Welt
ständig Deutungen vornehmen zu müssen, sehen Menschen unbewusst
auch dort Zusammenhänge, wo „objektiv“ keine sind. Menschen identifi‐
zieren sich bevorzugt mit allgemein und vage gehaltenen Persönlichkeits‐
beschreibungen (Barnum-Effekt), vor allem dann, wenn sie glauben, dass
die Aussagen für sie individuell erstellt worden sind. Zutreffende Aussagen
werden selektiv eher wahrgenommen und erinnert als unzutreffende Be‐
schreibungen. Was den eigenen Überzeugungen entspricht, wird eher gese‐
hen als das, was ihnen widerspricht. Positiven Aussagen wird eher geglaubt

Astrologie

37

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.astrologenverband.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.astrologenverband.de


als negativen. Ein mit Fachbegriffen gefütterter Vortragsstil kann beeindru‐
cken und über den dürftigen Inhalt hinwegtäuschen (Dr.-Fox-Effekt). Wer
der Astrologie positiv gegenübersteht, glaubt ihren Aussagen eher und
sucht und findet entsprechende Indizien in seinem Leben. Der Wunsch
oder die Befürchtung, dass ein bestimmtes Ereignis eintreten könnte, führt
zu einem Verhalten, das das Ereignis herbeiführt (sich selbst erfüllende
Prophezeiung).

Die Popularität der Astrologie sowie ihre gegenwärtige Ausprägung als
Lebensberatung zeigen das Bedürfnis nach Orientierung in einer als un‐
übersichtlich empfundenen Welt. Das Denken in Symbolen kann dabei
durchaus Selbsterkenntnis in einem konstruktivistischen Sinn fördern. Ein
Reiz der Astrologie kann darin bestehen, dass sie Entscheidungen erleich‐
tert und abnimmt. Der Glaube an ein Schicksal oder den Einfluss von
Sternen auf das Leben kann von Verantwortung entlasten und helfen, in
den gegebenen Lebensumständen einen Sinn zu sehen und sich mit ihnen
abzufinden. Faszination kann auch von der Vorstellung ausgehen, dass der
Astrologe aus dem Horoskop das ganze Leben eines Klienten (sowie gege‐
benenfalls vorangegangene Reinkarnationen) ersehen kann, einschließlich
Charakter und Bestimmung. Es wird ihm damit eine enorme Deutungsho‐
heit über das eigene Leben eingeräumt. Aus einer solchen Sicht können
Abhängigkeiten entstehen.

Aus christlicher Perspektive sind nicht die Sterne Herren über das Le‐
ben der Menschen, sondern Gott. Der christliche Glaube rechnet mit der
grundsätzlichen Freiheit des Menschen, sein Leben in eigener Verantwor‐
tung zu gestalten. Entgegen eines immer schon gesprochenen Urteils über
das Wesen eines Menschen glauben Christen an die Möglichkeit seiner
Verwandlung in eine „neue Kreatur“ in der Begegnung mit Christus. Statt
Sicherheit in astrologischen Berechnungen sucht der christliche Glaube
Freiheit im Vertrauen. Luther soll auf die astrologische Warnung hin, die
Elbe an diesem Tag nicht im Boot zu überqueren, mit den Worten „Domini
sumus“ in den Kahn gesprungen sein. Der Satz hat sowohl die Bedeutung
„Wir sind des Herrn“ als auch „Wir sind Herren“.

Quellen

Dethlefsen, Thorwald (1990): Schicksal als Chance. Das Urwissen zur Vollkommenheit
des Menschen, München.

Riemann, Fritz (1988): Lebenshilfe Astrologie. Gedanken und Erfahrungen, Dillingen.
Schubert-Weller, Christoph (1996): Wege der Astrologie. Schulen und Methoden im

Vergleich, Mössingen.

Claudia Knepper

38

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Analytisch-kritische Literatur

Furthmann, Katja (2006): Die Sterne lügen nicht. Eine linguistische Analyse der Textsor‐
te Pressehoroskop, Göttingen.

Hergovich, Andreas (2005): Die Psychologie der Astrologie, Bern.
Janzen, Wolfram/Ruppert, Hans-Jürgen (2005): Astrologie – Zeichen am Himmel, in:

Hempelmann, Reinhard u. a. (Hg.): Panorama der neuen Religiosität. Sinnsuche und
Heilsversprechen zu Beginn des 21. Jahrhunderts, 2. Aufl., Gütersloh, 230 – 233.

Pöhlmann, Matthias (Hg., 2009): Gut beraten bei Astro-TV? Esoterik-Fernsehen in der
Kritik, EZW-Texte 205, Berlin.

Ruppert, Hans-Jürgen (1999): Vom Sternenkult zum Computerhoroskop. Weltanschauli‐
che Deutungsansätze der Astrologie, EZW-Texte 150, Berlin.

Schoener, Gustav-Adolf (2016): Astrologie in der Europäischen Religionsgeschichte. Kon‐
tinuität und Diskontinuität, Tübinger Beiträge zur Religionswissenschaft, Bd. 8,
Frankfurt a. M.

Stuckrad, Kocku von (2003): Geschichte der Astrologie. Von den Anfängen bis zur
Gegenwart, München.

Astrologie

39

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bruno Gröning-Freundeskreis

Michael Utsch

Der Bruno Gröning-Freundeskreis (BGF) stellt sich auf seiner Internetseite
als „eine der größten weltweit tätigen Vereinigungen zur Heilung auf dem
geistigen Weg“ vor. Auf allen Kontinenten der Erde gibt es mittlerweile ört‐
liche Gemeinschaften, wo sich Anhänger und Interessierte in dreiwöchigen
Abständen zu Gemeinschaftsstunden treffen. In Deutschland ist von über
680 regionalen Gruppen auszugehen, genauere Zahlen liegen nicht vor.
Die Informationen der Internetseite sind in Dutzenden Sprachen abrufbar,
weltweit soll es fast 4000 regionale Gruppen in etwa 150 Ländern geben.
Auf den „Wunderheiler“ Bruno Gröning (1906 – 1959) ist eine weltweite
Bewegung zurückzuführen.

Bruno Gröning

Bruno Grönkowski wurde am 30. Mai 1906 als viertes von sieben Kindern
in einfachen Verhältnissen in Danzig geboren und katholisch erzogen.
1936 ließ er den Nachnamen seiner jungen Familie – mit 21 Jahren hatte
er geheiratet, sein erster Sohn war zwei Jahre später geboren worden –
in Gröning eindeutschen. Nach der Volksschule brach er verschiedene
Ausbildungen ab und war als Gelegenheitsarbeiter tätig. 1943 kam er zur
Wehrmacht, 1946 kehrte er aus russischer Kriegsgefangenschaft zurück und
zog nach Dillenburg (Hessen). Seine Hauswirtin berichtete dort, dass er
ihre Nichte geheilt habe. Die Nachricht von Grönings „göttlicher Kraft“
verbreitete sich, sodass auch ein Herforder Ingenieur, dessen achtjähriger
Sohn an Muskelschwund litt, Gröning um Hilfe bat. Dem Jungen ging es
zunächst tatsächlich besser – wie das bei dieser Krankheit zeitweise der Fall
sein kann. Einige Jahre später starb er jedoch an seiner Krankheit.

Die vermeintliche Heilung sorgte 1949 für ein großes mediales Interes‐
se, und zahlreiche Kranke strömten zum „Wunderheiler“ nach Herford.
Weitere Stationen seiner Heilaktivitäten in den Jahren 1950 bis 1953 waren
Hamburg, Oldenburg, Wangerooge und Oberbayern. Wegen der fehlenden
Heilerlaubnis geriet Gröning allerdings bald in Konflikte mit den Gesund‐

41

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heitsbehörden. Weil er immer wieder gesetzliche Bestimmungen ignorierte,
wurde 1954 in München ein umfangreiches Ermittlungsverfahren eingelei‐
tet. Ihm wurde vorgeworfen, wissentlich gegen das Heilpraktikergesetz ver‐
stoßen und dabei fahrlässig den Tod von mindestens einem Menschen in
Kauf genommen zu haben. Er wurde zu einer Strafe von acht Monaten
Gefängnis verurteilt und erhielt ein Auftrittsverbot für die gesamte Bundes‐
republik. In einem früheren Gerichtsverfahren antwortete Gröning auf die
Frage, welche Krankheiten er heilen könne: „Ich heile alle Krankheiten auf
der Erde!“ Auf die Rückfrage hin, warum er nicht bei sich selbst anfange
und seinen deutlich sichtbaren Kropf heile, erwiderte er, dass er denselben
brauche, um darin alle Krankheiten der Menschen auf der ganzen Welt
einzusammeln. Wer an ihn als Erlöser glaube, der werde sofort von seinem
Leiden befreit.

Schon 1950 hatte sich im Auftrag der Staatsanwaltschaft Oldenburg ein
Arzt unter die Heilungssuchenden bei einer Veranstaltung mit Gröning
gemischt und ihm anschließend in einem Gutachten „Größen- und Verfol‐
gungswahn“ bescheinigt. Der bekannte Heidelberger Psychiater Alexander
Mitscherlich attestierte Gröning in einem Gerichtsgutachten eine „krank‐
hafte Persönlichkeit [...] mit einem überdurchschnittlichen Maß an Sugges‐
tivkraft“. Vielen Ratsuchenden habe er Heilung versprochen und ihnen aus‐
drücklich geraten, keinen weiteren Arzt aufzusuchen. Selbstbewusst habe
er auch jede fachärztliche Hilfe bei der Behandlung seiner kranken Kinder
abgelehnt. Die beiden Söhne des Heilers starben in jungen Jahren an einem
Herzklappenfehler bzw. einer Brustfellentzündung.

Gröning selbst erkrankte an Magenkrebs und ließ sich 1958 schulmedizi‐
nisch in Paris behandeln. Das Karzinom war aber bereits inoperabel und
führte am 26. Januar 1959 zu Grönings Tod. Seine Anhänger erklärten rück‐
blickend, er sei innerlich verbrannt, weil sein „Heilstrom“ nach dem Verbot
nicht mehr habe fließen können. In jedem Jahr werden große Gedenkfeiern
am Geburts- und Todestag Grönings abgehalten.

Der BGF als Vermittlungsorganisation des „göttlichen“ Heilstroms

Zur Organisation seiner Vorträge gründete Gröning im Jahr 1953 den „Ver‐
ein zur Förderung seelisch-geistiger und natürlicher Lebensgrundlagen“,
wodurch die ersten lokalen Gemeinschaften von Geheilten und Heilungs‐
suchenden in Deutschland entstanden. 20 Jahre nach Grönings Tod, im
Jahr 1979, kam es zu einer Abspaltung. Der „Bruno Gröning-Freundeskreis“

Michael Utsch

42

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(BGF) trennte sich unter Leitung der österreichischen Lehrerin Grete
Häusler (1922 – 2007) von dem bestehenden Verein. Häusler hatte 1950
selbst Heilung durch Gröning erlebt und die Gemeinschaften in Österreich
organisiert. Ihr gelang es, das Archiv von Bruno Gröning zu übernehmen.
Seit 2007 wird der BGF von ihrem Sohn Dieter Häusler (geb. 1962) geleitet.

Der BGF versteht sich als legitimer Erbe und Verwalter der Lehre Grö‐
nings und als Vermittlungsorganisation des „göttlichen“ Heilstroms. Kon‐
kurrenz erlebt der BGF durch Gruppierungen und Einzelpersonen, die
selbst als authentische Nachfolger Grönings auftreten und den BGF ableh‐
nen. Die heutige Leitung des ursprünglichen, von Gröning gegründeten
Vereins hat Grete Häusler und dem BGF nachgewiesen, an einigen Stellen
die Vorträge und Lehren Grönings nachträglich bearbeitet zu haben.

Im BGF ist die mit Abstand größte Anhängerschaft Grönings versam‐
melt, was auf die professionelle Vermarktung von dessen Lehre zurückge‐
führt werden kann. Heute umfasst das Sortiment des Grete-Häusler-Verlags
ein umfangreiches und vielfältiges Repertoire aus Büchern, Hörbüchern,
Musik-CDs, DVDs, Videos, Jahreskalendern sowie der Informationszeit‐
schrift des BGF. Die meisten Artikel sind auch auf Englisch, Französisch,
Niederländisch, Spanisch und Polnisch erhältlich. Als wirtschaftlich güns‐
tig dürfte sich die Tatsache erweisen, dass alle Mitarbeiter ihre Arbeit eh‐
renamtlich ausüben und „aus Nächstenliebe“ tätig sind. Angeblich arbeitet
auch die Geschäftsleitung des Verlags unentgeltlich. Wohin die Gewinne
des Verlags fließen, ist unklar.

Als wichtiges Werbemittel werden Filme eingesetzt. In einem eigenen
Kanal bei YouTube sind Hunderte von Filmausschnitten in zahlreichen
Sprachen abzurufen. Neben Mitschnitten von Vorträgen Grönings werden
hauptsächlich enthusiastische Heilungsberichte geboten. Seit 2003 wirbt
der BGF mit dem Dokumentarfilm „Das Phänomen Bruno Gröning“. Der
Film wurde in über 35 Sprachen übersetzt und wird in öffentlichen Kinos
vorgeführt, um neue Anhänger für den BGF zu gewinnen. Der Eintritt ist
frei, um Spenden wird gebeten. Wegen der Überlänge – der Film dauert
viereinhalb Stunden – wird er in drei Teilen vorgeführt. Die beiden Pausen
sind eine gute Gelegenheit für die Anhängerinnen und Anhänger, gezielt
mit Interessierten ins Gespräch zu kommen.

2015 kam der zweite Dokumentarfilm „Das Phänomen der Heilung“
heraus. Er zeichnet die Geschichte der Bewegung nach dem Tode Grönings
nach. Im Zentrum des Films stehen 20 Erfolgsberichte, in denen Anhänger
ihre medizinisch unerklärliche Heilung darstellen. Dazu kommen auch
Ärzte der Medizinisch-Wissenschaftlichen Fachgruppe des BGF zu Wort,

Bruno Gröning-Freundeskreis

43

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die schildern, wie sie anfängliche Bedenken gegenüber der Lehre Grönings
überwunden haben. Wie in früheren Publikationen wird auch in dem
neuen Dokumentarfilm vehement behauptet, Heilung auf dem geistigen
Weg sei medizinisch beweisbar. Allerdings stellt die Werbebehauptung „me‐
dizinisch beweisbar“ eine Täuschung dar. Medizinisch beweisbar ist eine
Heilung nur bei Anwendung der in der wissenschaftlichen Medizin gelten‐
den Regeln. Diese kommen hier jedoch nicht zum Zug. Im Film werden
nur subjektive Erfolgsberichte erzählt, die nicht nach wissenschaftlichen
Regeln geprüft wurden.

Lehre und Praxis

Gröning versprach den Kranken Hilfe und Heilung auf geistigem Weg.
Er fühlte sich von Gott beauftragt und wähnte sich in Übereinstimmung
mit dem katholischen Glauben. Er selbst hat keine Lehre formuliert, son‐
dern beeindruckte als charismatischer Redner. Laut Gröning gibt es keine
unheilbare Krankheit, was ärztlich geprüfte Erfolgsberichte bestätigen wür‐
den. Heilungen geschähen allein auf geistigem Weg und seien nicht an
Bruno Grönings materiellen Körper gebunden.

Kern der Lehre und Praxis Grönings bildet ein „Heilstrom“, der vom
„Herrgott“ ausgehe und durch ihn hindurch Kranke heilen könne. Um den
„Heilstrom“ aufzunehmen, sitzt der Hilfesuchende mit nach oben geöffne‐
ten Händen vor einem Foto Grönings. Arme und Beine sollen dabei nicht
verschränkt sein, um das Fließen des Heilstroms nicht zu unterbinden.
Nach Darstellung des BGF stößt der Heilstrom, wenn er durch den Körper
fließt, auf durch Krankheit belastete Organe, die er zu reinigen beginnt.
Wenn dabei Schmerzen auftreten, sei dies ein Anzeichen für die Reinigung
des Körpers. Krankheit sei ihrem Wesen nach nicht von Gott gewollt.
Deshalb sei es notwendig, dass sich der Mensch gedanklich nicht mehr mit
der Krankheit beschäftige, sondern mit der Heilung.

Präventiv stellen sich die Anhängerinnen und Anhänger Grönings täg‐
lich auf den Empfang des Heilstroms ein. Die geistige Kraft des göttlichen
Heilstroms von Gröning soll bis heute unvermindert wirken, sofern man
darum bitte und sich darauf „einstelle“. Ein Anhänger Grönings beschreibt
die Wirkungen des Heilstroms als „eine sehr zarte Elektrifizierung, verbun‐
den mit einer Durchwärmung, Durchblutung und Entspannung des kran‐
ken Organs“ (Retlow 1949, 11).

Michael Utsch

44

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der gesunde Körper bildet nach Grönings Lehre die Voraussetzung für
ein Leben in Einklang mit sich selbst, den Mitmenschen und der Natur.
Dazu dienen auch die Gemeinschaftstreffen, die nach einer festen Ordnung
ablaufen. Nachdem zunächst ein gemeinsames Lied gesungen wurde, folgt
eine Ansprache des Leiters über einen Abschnitt aus dem Leben Grönings.
Klassische oder meditative Musik unterbricht die Ansprache in der Regel
mehrmals. Nach Grönings Erfahrung und Überzeugung sei dies eine gute
Möglichkeit, sich vom Alltag und von negativen Gedanken zu lösen. Nach
der Ansprache berichten Mitglieder über erfolgreiche Heilungen, auch
Fernheilungen zählen dazu. Während der abschließenden „Einstellung“
wird nochmals Musik eingespielt, die den Heilerfolg verstärken soll.

Der BGF sieht in Gröning den Vermittler des Heilstroms, der die Welt
retten kann. Portraitfotos von Gröning sollen den Empfang des Heilstroms
verstärken. Viele Mitglieder tragen für den Notfall stets ein Bild des Heilers
bei sich. In einem Lied, das in den Gemeinschaftsstunden gesungen wird,
heißt es: „Als die Welt erkennen musste, dass sie keinen Weg mehr wusste,
um befreit zu werden, schickte Gott auf Erden wieder einen Mann, der da
neu begann, die Menschen zu befreien: Bruno Gröning.“

Einschätzung

Die Botschaften des BGF schüren bei Kranken utopische und übersteigerte
Heilungserwartungen. Die Behauptung, dass es keine unheilbaren Krank‐
heiten gebe, ist für Heilungsuchende eine gefährliche Irreführung. Dank
des medizinischen Fortschritts lassen sich heute viele Erkrankungen wir‐
kungsvoll lindern, viele auch heilen. Allerdings gibt es immer noch zahlrei‐
che unheilbare und chronische Krankheiten, die eben nicht geheilt werden
können, sondern bewältigt werden müssen. Hier setzt die Heilungsrhetorik
des BGF Kranke erheblich unter Druck, wenn der angebliche Heilstrom
keine Wirkungen zeigt. Es kann lebensgefährlich werden, wenn den Ver‐
sprechen des BGF geglaubt und notwendige medizinische Hilfe abgelehnt
wird. Die Behauptung, Gesundheit sei die Voraussetzung für Wohlbefinden
und Glück, entspricht zwar dem Zeitgeist, ist aber ein Irrtum. Auch mit
Einschränkungen, Behinderungen und Krankheit ist ein sinnvolles und
erfülltes Leben möglich.

Angebliche Wunderheiler wie Bruno Gröning, die durch rituelle und
gruppendynamische Elemente starke Placebo-Wirkungen hervorrufen kön‐
nen, üben eine bleibende Faszination aus. Menschen lassen sich mitunter

Bruno Gröning-Freundeskreis

45

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von irrationalen Mythen leiten. Dazu bedarf es eines Idols und Retters,
der den Fanatismus steuert und kanalisiert. Die Sehnsucht nach Heilung
und die Einbildungskraft sind menschliche Grundkonstanten, die leicht
ausgenutzt werden können.

Quellen

Busse, Thomas (Hg., 2007): Bruno Gröning. Leben und Lehre, Jestetten.
Pesch, Christoph / Hülsmann, Mechthild (Hg., 1999): 1001 Weg. Bruno Gröning in

Tagebüchern junger Menschen, Mönchengladbach.
Retlow, Friedrich (1949): Bruno Grönings Heilstrom. Seine Natur und seine Wirkung,

Herford.

Zeitschrift: Bruno Gröning. Informationszeitschrift des Freundeskreises (4 x jährlich, 26.
Jg. 2023).

Internet: https://www.bruno-groening.org.

Sekundärliteratur

Mildenberger, Florian (2019): „Im Gewand des Geistlichen“. Bruno Gröning als Ersatz‐
priester, in: Teut, Michael / Dinges, Martin / Jütte, Robert (Hg.): Religiöse Heiler im
medizinischen Pluralismus in Deutschland, Stuttgart, 35 – 50.

Pöhlmann, Matthias / Jahn, Christine (Hg., 2015): Handbuch Weltanschauungen, Reli‐
giöse Gemeinschaften, Freikirchen, hg. im Auftrag der VELKD, Gütersloh, 446 – 454.

Michael Utsch

46

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bruno-groening.org
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bruno-groening.org


Buddhismus im Westen

Friedmann Eißler

Der Buddhismus und buddhistische Lehren sind in vielfältigen Formen
im Westen angekommen. Buddhistische Zentren, Viharas (buddhistische
Klöster), Tempel und Pagoden gehören in urbanen Regionen zum Stadtbild
oder laden in ländlicher Umgebung zum Retreat ein. Die im 5./4. Jahrhun‐
dert v. Chr. von Siddhartha Gautama, dem Buddha, in Nordindien gestifte‐
te Religion (ca. 350 bis 500 Millionen Menschen weltweit) hat ein positives
Image. Der Buddhismus gilt weithin als friedfertige und tolerante Religion.
Ethische Gesichtspunkte wie Gewaltverzicht, Tötungsverbot von Tieren
und vegetarische Ernährung üben auf viele eine große Anziehungskraft aus.
Doch zeigt das Beispiel Myanmar, dass diese idealisierte Perspektive der
Realität nicht wirklich standhalten kann.

Im Westen findet vor allem in gebildeteren Milieus die Vorstellung von
der Gesetzmäßigkeit des Karmas als Prinzip des Werdens und Vergehens
oder die erfahrungsbezogene religiöse Praxis in verschiedenen Meditations‐
formen großen Zuspruch. Oftmals werden aber nur einzelne buddhistische
Lehren herangezogen, ohne dass man sich einer buddhistischen Tradition
in Gänze verschreibt. Die buddhistischen Lehren werden z. T. neu gedeutet
und angepasst. Der Markt für Wellness-Buddhismus und esoterische Ange‐
bote mit buddhistischen Inhalten floriert.

Geschichte

Der Philosoph Arthur Schopenhauer (1788 – 1860) war ein bedeutender
Vermittler buddhistischen Gedankenguts, der großen Einfluss auf die
deutschsprachigen Buddhisten der ersten Generationen ausübte. Die frü‐
he Orientalistik machte den Buddhismus vor allem durch Texteditionen
zugänglich. So waren es in einer ersten Phase zunächst Gebildete, die früh‐
buddhistische Schriften (Pali-Kanon) studierten und im (Theravada-)Bud‐
dhismus eine philosophisch-ethische, von Mythen und Dogmen befreite
Vernunftreligion sahen. Die Idealisierung des Buddhismus im Westen
nahm hier ihren Ausgang(?). Die Übersetzungen von Lehrreden Buddhas

47

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus dem Pali-Kanon durch Karl Eugen Neumann (1865 – 1915) ab 1892
gehören zu den bekanntesten Übertragungen buddhistischer Texte ins
Deutsche. Neumann konvertierte selbst zum Buddhismus. Die älteste bud‐
dhistische Tempelanlage Europas ist das 1924 von dem Arzt Paul Dahlke
gegründete Buddhistische Haus in Berlin-Frohnau. Traditionsbildende Ver‐
einigungen wie die Buddhistische Gesellschaft Hamburg entstanden.

Eine zweite Phase war zunächst vor allem von einer Zen-Begeisterung
(Mahayana-Buddhismus) geprägt, die ab den 1960er Jahren breitere soziale
Milieus ergriff und auch in kirchlichen Kreisen auf Resonanz stieß. Anti‐
bürgerliche, Aussteiger, sog. Alternative entdeckten den Buddhismus. Im
Zuge der sozialen Umbrüche der Zeit und der New-Age-Bewegung rückte
das Interesse an körperlich-spiritueller Erfahrung in den Vordergrund. Ihr
wurde in der praxisorientierten Meditationsbewegung entsprechend viel
Raum gegeben. Nach und nach kamen asiatische Buddhisten nach Europa
und gründeten neue Zentren, um Lehre und Praxis zu vertiefen.

Die Erfolgsgeschichte des tibetischen Buddhismus (Vajrayana) ab den
1980er Jahren markiert eine dritte Phase der Ausbreitung des Buddhismus
im Westen. Die wachsende Zahl asiatischer Lehrer trug dazu ebenso bei
wie die Popularität des Dalai Lama. Buddhismus wurde zur „Trendreligion“.
Viele Gruppen haben ihre Zahlen in den 1980er und 1990er Jahren verviel‐
facht. So hat sich das Bild gewandelt. Der Ruf des Buddhismus als Religion
eher für Intellektuelle ist weiterhin nicht unbegründet. Doch die Vielfalt
des Angebots spricht ganz unterschiedliche Milieus an. Heute ist das Inter‐
esse an meditativen und ritualisierten Elementen größer als früher, als vor
allem das Rational-Kognitive betont wurde. Auch wenn dadurch hier und
da eine stärkere Gemeinschaftsorientierung und Traditionsgebundenheit
festzustellen ist, wird insgesamt – vor allem unter den deutschstämmigen
Buddhisten – die Individualität sehr stark betont, während man der Insti‐
tutionalisierung skeptisch gegenübersteht. Am häufigsten treten dem Bud‐
dhismus entlehnte Meditationspraxen in losen Zusammenschlüssen wie z.
B. diversen Meditationsgruppen auf.

Inhalte, Richtungen

Der Buddhismus ist eine alle Lebensbereiche erfassende Religion, Philoso‐
phie und Geistesschulung, darüber hinaus auch ein praktisches Meditati‐
onssystem. Zum Buddhismus bekennt sich, wer die dreifache „Zuflucht
genommen“ hat, nämlich zu den „drei Juwelen“: Buddha, Dharma (Lehre,

Friedmann Eißler

48

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[Daseins-]Gesetz) und Sangha (Gemeinde, Gemeinschaft der Buddhisten).
Im Vajrayana-Buddhismus gibt es die Zufluchtnahme zum (persönlichen)
Lehrer (Lama, Guru) als eine fortgeschrittene Übung (Guruyoga).

Der Dharma beinhaltet die Erkenntnis der Vier Edlen Wahrheiten als
zentrale Grundlage der buddhistischen Lehre:

1. Das Leben im Daseinskreislauf ist letztlich leidvoll.
2. Ursachen des Leidens sind Gier, Hass und Verblendung.
3. Erlöschen die Ursachen, erlischt das Leiden.
4. Zum Erlöschen des Leidens führt der Edle Achtfache Pfad.

Die Glieder des Achtfachen Pfades sind: 1. rechte Einsicht / ganzheitliche
Anschauung, 2. rechte Gesinnung / ungeteilter Entschluss, 3. untadelige
Rede, 4. vollkommenes Handeln, 5. rechter Lebensunterhalt / ganzheitliche
Lebensführung, 6. rechtes Streben / gleichgewichtige Anstrengung, 7. unab‐
lässige Achtsamkeit, 8. rechte Sammlung / ganzheitliche Einswerdung.

Ziel der buddhistischen Praxis ist es, nach dem Vorbild des Buddha
Nirvana, das „Verlöschen“ des leidhaften Bedingtseins durch Gier, Aggressi‐
on und Verblendung (auch übersetzt als Abstoßung, Anhaftung, Unwissen‐
heit), zu erlangen. Der Mensch hat die Fähigkeit, sich in der radikalen
Erkenntnis der Grundbedingungen allen Lebens („wie es wirklich ist“) ein‐
zuüben und dadurch persönlich zu transformieren, um schließlich durch
Bodhi („Erwachen“) aus dem Kreislauf des leidhaften Daseins und der
Wiedergeburten zu treten bzw. die innere Buddhanatur vollkommen zu ver‐
wirklichen. Die Vier Edlen Wahrheiten und der Achtfache Pfad leiten dazu
an. Sie sind nicht als Dogmen, sondern als wirklichkeits- und erfahrungsbe‐
zogene Werkzeuge zu verstehen, um wahrhaftes Glück zu erreichen.

Im Lauf der Zeit haben sich sehr unterschiedliche Lehrmeinungen, bud‐
dhistische Richtungen und „Schulen“ herausgebildet. Dabei ergibt sich ein
deutlich heterogeneres Bild mit größeren Unterschieden als beispielsweise
zwischen den Konfessionen des Christentums. Die drei Hauptströmungen
sind:

• Theravada:1 Auf der Grundlage vor allem der Lehrreden des Buddha in
den frühbuddhistischen Pali-Schriften steht hier der individuelle Heils‐
weg der Entsagung im Vordergrund, der mit besonderer Wertschätzung
des enthaltsamen, kontemplativen Lebens der Mönche einhergeht. Die

1 „Lehre der Alten“, in früherer Literatur auch als Hinayana, „Kleines – oder: grundle‐
gendes – Fahrzeug“, bezeichnet.

Buddhismus im Westen

49

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beiden anderen „Fahrzeuge“ werden nicht als authentische Auslegung
der buddhistischen Lehren akzeptiert.

• Mahayana (das „große Fahrzeug“): Mit Bezug auf eine breitere Text‐
grundlage und ursprünglich esoterisch vermittelte Lehren ist der Blick
über die („egoistische“) Konzentration auf die mühevolle individuelle
Bewältigung des Achtfachen Pfades hinaus erweitert. Betont wird die
Entwicklung tugendhafter Handlungen und der positiven Qualitäten der
jedem fühlenden Wesen innewohnenden Buddhanatur bis zur völligen
Selbstlosigkeit. Jeder Laie, jedes leidverstrickte Wesen hat das Potenzial
zur Erleuchtung. Nirvana sieht man daher (nur) als eine Stufe auf dem
Weg zum Ziel der vollständigen Buddhaschaft. Der Bodhisattva, der dem
Mahayana-Pfad folgt, zeigt sein Mitgefühl auf die Weise, dass er den
endgültigen Austritt aus dem Daseinskreislauf bewusst hinauszögert, um
mit „geschickten Mitteln“ durch konkrete Hilfe oder Übertragung positi‐
ven Karmas für die Erlösung aller anderen Wesen zu wirken. Auf dem
Hintergrund der Verehrung von Bodhisattvas, Buddhaerscheinungen
und der Einflüsse vorbuddhistischer Göttervorstellungen ist die große
Bedeutung von Gottheiten (etwa Schutzgottheiten, auch Dämonen) in
vielen Ausprägungen des Mahayana zu verstehen.

• Vajrayana („Diamantfahrzeug“, auch: Tantrayana), nach dem Symbol
des sogenannten „Donnerkeils“, der für das absolute und ewig-unverän‐
derliche Prinzip steht: Aufbauend auf dem indischen Mahayana-Bud‐
dhismus ist die „Arbeit mit dem Geist“ durch Meditation, Visualisierun‐
gen, Mantrarezitation sowie die Hingabe an den spirituellen Meister
(Guruyoga) typisch für das Vajrayana, das seine eigene Prägung seiner
Beheimatung im Himalayagebiet verdankt (tibetischer Buddhismus).

Buddhismus in Deutschland

Die Angaben zur Anzahl der in Deutschland lebenden Buddhistinnen und
Buddhisten schwanken: Nach der Eurobarometer-Umfrage 2018 sind es
0,7 % der Befragten. REMID geht aktuell von 0,27 % aus.2 Häufig genann‐
te Schätzungen belaufen sich auf 220.000 – 250.000 Religionszugehörige,
von denen der größere Teil asiatische Zugewanderte sind, vorwiegend aus

2 Bundeszentrale für politische Bildung: Religion. Eurobarometer-Umfrage, Angaben
in Prozent der Bevölkerung, Deutschland, West- und Ostdeutschland, 2018, 10.8.2020,
https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-deutschlan
d/145148/religion (Abruf der in diesem Beitrag angegebenen Internetseiten: 29.6.2021).

Friedmann Eißler

50

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-deutschland/145148/religion
https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-deutschland/145148/religion
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-deutschland/145148/religion
https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-deutschland/145148/religion


Vietnam, China und Thailand. In Deutschland gibt es rund 600 buddhis‐
tische Zentren. 62 Gemeinschaften und zusätzlich 2400 Einzelmitglieder
und 2100 assoziierte Mitglieder sind in der Deutschen Buddhistischen Union
(DBU), dem Dachverband der Buddhisten und buddhistischen Gemein‐
schaften in Deutschland, organisiert (Stand 2021).

Die DBU gab sich 1984 ein buddhistisches Bekenntnis (überarb. 2004,
2020), das seitdem auch Bestandteil ihrer Satzung ist – eine Besonderheit
im deutschen Kontext –, die eine schulenübergreifende gemeinsame Basis
und Richtschnur für die vielfältigen unterschiedlichen Traditionen formu‐
liert.3 Wer der DBU angehören möchte, muss bestimmte Voraussetzungen
erfüllen, die die Offenheit für einen innerbuddhistischen Austausch wie
auch für interreligiösen Dialog einschließen und die Verwirklichung eines
„authentischen Buddhismus“ fördern sollen. Von Alkoholgenuss wird abge‐
raten.

1985 stellte die DBU erstmals den Antrag auf Anerkennung als Körper‐
schaft des öffentlichen Rechts. Ob eine solche Anerkennung erstrebenswert
ist, wird allerdings innerhalb der DBU mit Blick auf die Trennung von Staat
und Religion nicht einmütig bejaht.

Der größte Einzelverband der DBU war der Buddhistische Dachverband
Diamantweg e. V. (BDD), bis er 2019 freiwillig aus dem DBU austrat.4
Am Beispiel der innerbuddhistischen Diskussion um dessen Lama Ole
Nydahl und seine Bewegung, in der es inhaltlich um die Interpretation
von buddhistischen Prinzipien und mögliche „Verwestlichungsgrade“ des
Buddhismus (Vorwurf des „Buddhismus light“) geht, zeigt sich einerseits
das weite Spektrum buddhistischen Lebens in Westeuropa, andererseits
die Aufmerksamkeit, die der Ausgestaltung im Einzelnen geschenkt wird.
Der Führungsstil und die Rolle Ole Nydahls als Lehrer dieser Ausprägung
des tibetischen Buddhismus sowie deren Auswirkungen auf Anhänger und
ihr soziales Umfeld sind gelegentlich Thema von – teils auch öffentlichen
– Kontroversen geworden. Nydahls Äußerungen zum Islam und muslimi‐
schen Menschen wurden mehrfach als islamfeindlich gedeutet, wogegen er
selbst sich wehrt.5

Die mit exklusivem Anspruch vorgetragene Opposition der Neuen Ka‐
dampa Tradition (NKT, seit 2003 mit dem Namenszusatz „International

3 https://www.buddhismus-deutschland.de/buddhistisches-bekenntnis.
4 https://www.diamantweg-buddhismus.de/ueber.
5 Vgl. Mechthild Klein: Lama Ole unterliegt in Rechtsstreit zu islamfeindlichen Äußerun‐

gen, 26.1.2021, https://www.deutschlandfunk.de/buddhistischer-meister-lama-ole-unte
rliegt-in-rechtsstreit.886.de.html?dram:article_id=491422.

Buddhismus im Westen

51

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.buddhismus-deutschland.de/buddhistisches-bekenntnis
https://www.diamantweg-buddhismus.de/ueber
https://www.deutschlandfunk.de/buddhistischer-meister-lama-ole-unterliegt-in-rechtsstreit.886.de.html?dram:article_id=491422
https://www.deutschlandfunk.de/buddhistischer-meister-lama-ole-unterliegt-in-rechtsstreit.886.de.html?dram:article_id=491422
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.buddhismus-deutschland.de/buddhistisches-bekenntnis
https://www.diamantweg-buddhismus.de/ueber
https://www.deutschlandfunk.de/buddhistischer-meister-lama-ole-unterliegt-in-rechtsstreit.886.de.html?dram:article_id=491422
https://www.deutschlandfunk.de/buddhistischer-meister-lama-ole-unterliegt-in-rechtsstreit.886.de.html?dram:article_id=491422


Kadampa Buddhist Union“) gegen die Schule des Dalai Lama und ins‐
besondere gegen diesen selbst führt zu Konflikten und macht sich in
Deutschland auch in Form von Demonstrationen bemerkbar. Die NKT
ist eine weltweite buddhistische Organisation, die 1991 von dem britisch-ti‐
betischen Lama Geshe Kelsang Gyatso begründet wurde und sich von der
tibetischen Gelugpa-Tradition trennte, aus der sie stammt. Die NKT ist
nicht Mitglied in der DBU.

Eine neue Entwicklung zeichnet sich durch das erste buddhistische Zen‐
trum für Spiritual Care in Deutschland ab, das in Bad Saarow unweit von
Berlin entstanden ist. Hier sind Pflege, ein buddhistisches Hospiz und eine
„Akademie“ unter einem Dach vereint, getragen von der Tertön Sogyal
Stiftung, einer Organisation des tibetischen Buddhismus (Rigpa-Netzwerk,
Sogyal Rinpoche).6

Lama Sogyal Rinpoche wurde 2017 in einem Brief von seinen Anhän‐
gerinnen und Anhängern des Machtmissbrauchs und der sexualisierten
Gewalt beschuldigt.7 Weiteren buddhistischen Lehrern wurde ebenfalls
sexualisierte Gewalt vorgeworfen: Joshu Sasaki und Eido Shimano (Rinzai-
Zen, USA) oder Richard Baker Roshi und Dennis Genpo Merzel (Zentatsu
Richard Baker, USA).

Buddhismus und Christentum

Der Buddhismus bietet als praktisches Meditationssystem in vielen seiner
Ausrichtungen einen erfahrungsbezogenen, methodisch strukturierten Weg
zur Wirklichkeitserkenntnis an. Viele westliche Buddhisten kennen im Un‐
terschied zum trinitarischen Gottesglauben der Christen keinen Gottglau‐
ben, sondern betrachten die buddhistische Philosophie in diesem Sinne als
Erkenntnislehre über die Wirklichkeit und als Weg zur Selbstfindung. Der
buddhistischen Lehre von Ursache und Wirkung zufolge (Karma) ziehen
sowohl positive als auch negative Absichten und Handlungen eine Wirkung
(in diesem oder im nächsten Leben) nach sich. Eine Wirkung zeigt sich
in der Wiedergeburt (Reinkarnation), solange der Zustand des Erwachens
und der wahren Einsicht in den Charakter der Wirklichkeit noch nicht

6 https://www.sukhavati.eu.
7 Der Brief in deutscher Übersetzung: https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/deb

atte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-s
chuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vo
m-14-juli-2017.html.

Friedmann Eißler

52

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sukhavati.eu
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sukhavati.eu
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html


erreicht ist. Anders als der in Teilen der biblischen Tradition (vgl. das
Buch Hiob) anzutreffende und Gott zugeschriebene Tun-Ergehen-Zusam‐
menhang kennt das buddhistische Kausalitätsgesetz keine Vorstellung von
einer transzendenten Gerechtigkeit oder von einem Handeln Gottes.

Eine mit Mitteln der Übung und der Einsicht erreichbare Erkenntnis
auf dem Hintergrund der karmischen Gesetzmäßigkeit von Ursache und
Wirkung steht, als „Erlösung aus sich selbst heraus“, in deutlicher Spannung
zur Hoffnung des christlichen Glaubens auf Errettung durch die Gnade
Gottes in Jesus Christus. Biblisch begründeter Glaube geht davon aus, dass
dem Menschen nur ein Leben geschenkt wird (Hebr 9,27), dass er von
Gott geliebt wird und keiner karmischen Aufarbeitung bedarf, wenn er
unwiderruflich stirbt und – zum Gericht – aufersteht. Auch wenn die Wie‐
dergeburt nicht als Selbsterlösung verstanden wird, kennzeichnet sie das
Gesetz der „Leistung“, nach dem der Mensch sich allmählich zur wahren
Reife entwickeln kann und muss.

Weitere Themen des christlich-buddhistischen Dialogs sind etwa das
Menschenbild (Nicht-Selbst und Verantwortung, „Buddhanatur oder Sün‐
der?“), der Sinn des Leidens (christlich gesprochen konzentriert in der Fra‐
ge nach der Gerechtigkeit Gottes, Theodizee), aber auch praktische Fragen
der Ethik, des Tier- und Naturschutzes und der Gestaltungsverantwortung
in der gemeinsamen Gesellschaft.

Quellen

Brucker, Karin / Sohns, Christian (2007): Tibetischer Buddhismus. Handbuch für Prak‐
tizierende im Westen. Geschichte, Lehre und Praxis. Feste, Rituale und Feiertage,
2. Aufl., Frankfurt a. M.

Deutsche Buddhistische Union (2017): Heilsame und unheilsame Strukturen in Grup‐
pen. Eine Orientierungshilfe der DBU, Fassung vom 30.4.2017, https://buddhismus-de
utschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukture
n-DBU-Orientierungshilfe.pdf.

Khema, Ayya (2008): Buddha ohne Geheimnis. Die Lehre für den Alltag, Stuttgart.
Side, Dominique (2010): Buddhismus. Ein Grundlagenwerk für Lehrende, Lernende und

alle Interessierten, übers. aus dem Engl., Manjughosha Edition in Kooperation mit
der DBU, Zeuthen.

Sogyal Rinpoche (2010): Das Tibetische Buch vom Leben und Sterben. Ein Schlüssel zum
tieferen Verständnis von Leben und Tod, München (6. Aufl. 1994).

Zeitschriften

Buddhismus aktuell (München, Zeitschrift der DBU).
Ursache & Wirkung – Buddhistische Aspekte (Wien).

Buddhismus im Westen

53

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf
https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf
https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf
https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf
https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf


Internet

https://buddhismus-deutschland.de (Internetpräsenz der DBU).
https://buddhismus-aktuell.de.

Sekundärliteratur

Baumann, Martin (1995): Deutsche Buddhisten. Geschichte und Gemeinschaften,
2. Aufl., Marburg.

Brück, Michael von (1998): Buddhismus. Grundlagen – Geschichte – Praxis, Gütersloh.
Dehn, Ulrich / Ruch, Christian (Hg., 2006): „Wenn Eisenvögel fliegen ...“ Der tibetische

Buddhismus und der Westen, EZW-Texte 185, Berlin.
Freiberger, Oliver / Kleine, Christoph (2011): Buddhismus. Handbuch und kritische

Einführung, Göttingen.
Höbsch, Werner (2013): Hereingekommen auf den Markt. Katholische Kirche und Bud‐

dhismus in Deutschland, Paderborn.
Hutter, Manfred (2001): Das ewige Rad. Religion und Kultur des Buddhismus, Graz u. a.
Kleine, Christoph (2011): Der Buddhismus in Japan. Geschichte, Lehre, Praxis, Tübin‐

gen.
Matsudo, Yukio (2015): Faszination Buddhismus. Beweggründe für die Hinwendung der

Deutschen zum Buddhismus, Norderstedt.

Friedmann Eißler

54

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://buddhismus-deutschland.de
https://buddhismus-aktuell.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://buddhismus-deutschland.de
https://buddhismus-aktuell.de


Engel

Claudia Knepper

Der Glaube an Engel erfährt in der Gegenwart unerwarteten Zuspruch.
Engel sind nicht nur ein beliebtes Motiv in der Werbung, regelmäßig sind
sie auch in Filmen zu sehen, gern werden kleine Engelfiguren verschenkt,
in zahlreichen Kinderbüchern tauchen Engel auf, und für Erwachsene
gibt es Engel-Ratgeberliteratur. Attraktiv ist dabei vor allem der Schutzen‐
gel. In der Esoterik nehmen Engel einen so bedeutenden Platz ein, dass
herkömmliche Esoterikmessen inzwischen Engeltage heißen. Hier ist der
Engel vor allem eine Quelle der Kraft, des persönlichen Schutzes und der
ganzheitlichen Heilung. Einige Umfragen kamen in den letzten 15 Jahren zu
dem Ergebnis, dass etwas mehr Menschen an Engel glauben als an Gott, al‐
lerdings widersprechen sich die Ergebnisse zum Teil. Jedenfalls überrascht
die Popularität der Engel vor allem in den großen Kirchen, wo Engel in der
Verkündigung kaum mehr eine Rolle spielen.

Ursprünge

Engel gehören religionswissenschaftlich gesehen zu Zwischenwesen, die
weder menschlich noch göttlich sind, wie auch Dämonen, Geister und
ähnliche Gestalten. Sie befinden sich gleichsam zwischen Mensch und
Gott und können eine vermittelnde Funktion übernehmen. Nach dem
herkömmlichen Verständnis im jüdischen, christlichen und islamischen
Monotheismus sind Engel immer auf Gott bezogene, von ihm geschaffene
und ihm dienende Wesen. Im Alten Testament lassen sich vor allem zwei
Gruppen unterscheiden. Eigentliche Engel (abgeleitet vom griechischen an‐
gelos, Bote; hebräisch mal’ak) treten meist in unscheinbarer menschlicher
Gestalt als Gottes Boten auf. Als zweite Gruppe gottnaher Wesen sind Che‐
rubim und Seraphim zu nennen. Cherubim bewachen den Garten Eden,
sie umgeben die Bundeslade und den Thron Gottes. Sie haben Menschen‐
gestalt, vier Gesichter und vier Flügel. Seraphim sind mit sechs Flügeln
ausgestattet, sie gehören ebenfalls zum Thronrat Gottes und beten Gott an.
Von daher haben Engel eine Bedeutung für die kirchliche Liturgie.

55

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus der biblischen Tradition bekannt bzw. aus ihr abgeleitet treten Engel
in Judentum, Christentum und Islam auch als Deuteengel, Schutzengel,
Gerichts-, Straf- oder Todesengel auf. Namentlich bekannt sind einzelne
Erzengel. Im Alten und Neuen Testament werden Gabriel und Michael ge‐
nannt, aus den alttestamentlichen Apokryphen kennen wir außerdem Ra‐
phael und Uriel. In verschiedenen jüdischen und christlichen Engellehren
(Angelologien) wurden zum Teil Engelhierarchien gebildet. Engel konnten
hier weitere Funktionen übernehmen, zum Beispiel als Natur- und Elemen‐
tarengel, in denen sich Kräfte der Natur personalisierten. Neben der Vier‐
zahl der Erzengel gibt es weitere jüdische Traditionen mit sieben oder sechs
Erzengeln, die unterschiedliche Namen tragen können. Im Christentum
waren unter anderem die Engellehren von Dionysius Areopagita, Augusti‐
nus und Thomas von Aquin einflussreich.

Ebenfalls aus dem Alten Testament abgeleitet ist die Vorstellung eines
Engelfalls, der zu einem Engeldualismus führt. Demnach stehen den En‐
geln, die Gott dienen und dem Menschen wohlwollend oder neutral ge‐
sinnt sind, gefallene Engel gegenüber, die den Menschen zum Abfall von
Gott und zum Bösen verführen und den Menschen und Gott schaden
wollen. Zeitweise konnte sich in der Tradition ein herausragender Engel
wie Satan zum fast gleich starken Gegenspieler Gottes entwickeln.

Sowohl im Judentum als auch in den christlichen Großkirchen wurde
der Gefahr „verwildernder“ Engellehren vorgebeugt, indem man die Ge‐
schöpflichkeit der Engel betonte, ihre Verehrung verbot und sie als „dienst‐
bare Geister“ (Luther) Gottes Souveränität unterstellt sein ließ.

Engel in der gegenwärtigen Theologie

Bis zur Aufklärung gehörten Engel zum selbstverständlichen Bestand
christlicher Glaubenspraxis und Theologie. Im 19. Jahrhundert verloren sie
im Zuge eines naturwissenschaftlich-rationalen Weltbildes vor allem in der
evangelischen Theologie massiv an Bedeutung. Im 20. Jahrhundert gewann
man hier neue Zugänge zur Angelologie. Paul Althaus sah eine wichtige
Funktion der Engel darin, den Menschen an seine Begrenztheit zu erinnern
sowie daran, sich nicht als „höchste persönliche Kreatur“ anzusehen. Auch
sei Gott mit der Anbetung durch die Engel nicht allein auf das Schöpfungs‐
lob der Menschen angewiesen. Paul Tillich bot eine moderne Deutung der
Engel als „konkret-poetische Symbole der Ideen oder Seinsmächte“. Karl
Barth verstand Engel als Zeugen des Wortes Gottes.

Claudia Knepper

56

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf katholischer Seite ließ Karl Rahner in der Schwebe, ob Engel exis‐
tieren. Für ihn sind sie weder wesentlicher Glaubensgegenstand noch über‐
flüssiges Beiwerk. Die jüngste eigenständige Engellehre stammt von dem
katholischen Theologen Thomas Ruster. Er deutet Engel im Sinne von
Mächten und Gewalten als funktionale Systeme (gute Engel) oder autono‐
misierte Systeme (gefallene Engel) nach der Systemtheorie des Soziologen
Niklas Luhmann. In der praktischen Theologie kann die Rede von Engeln
wertgeschätzt werden, um Glaubenserfahrungen zum Ausdruck zu bringen.
Besondere Popularität haben die Engelbücher des Benediktinerpaters An‐
selm Grün erlangt. Er greift Engel als Bilder auf, um lebenspraktische
Ratschläge zu geben. Grün ist auch in Esoterik-Kreisen angesehen und
wird z. B. in der Zeitschrift „Engelmagazin“ (Auflage 80 000) aufgegriffen,
aber er weiß sich theologisch von einem esoterischen Engelverständnis
abzugrenzen. So kritisiert er die Weise, wie man in der Esoterik glaubt über
Engel verfügen zu können. Dem hält er entgegen, dass Engel Boten Gottes
seien, über die der Mensch keine Macht habe.

Engel in der Esoterik

Von Ruster liegt eine interessante Interpretation zur Popularität der Engel
in der Esoterik vor. Er kann regelrecht von einer „neuen Engelreligion“
sprechen, die der Logik der Waren- und Konsumwelt entsprechend einer
maßlos gesteigerten Bedürfnisbefriedigung folge. Was man nicht mit Geld
kaufen kann, stellen die Engel als „himmlische Dienstleister“ (vgl. Mur‐
ken / Namini 2007) auf Wunsch mit ihrem höheren Wissen und ihrer gött‐
lichen Liebe zur Verfügung: Das reicht von einfachen alltagspraktischen
Dingen wie Hilfe bei der Parkplatzsuche über Assistenz bei der Partner‐
wahl, wunderbare Bewahrung vor oder in Unfällen und Lebenshilfe in
allen Fragen bis zur Entwicklung des eigenen Bewusstseins und zu spiritu‐
ellem Wachstum in Liebe, Vertrauen, Leichtigkeit, Hingabe und Zuversicht.
Mit der Hilfe der Engel gelange man – so eine Überschrift im „Engelmaga‐
zin“ – „Von der Verzweiflung zu Freude und Licht“.

In der Esoterik kommt es zu einer Verschiebung im Vergleich zur Engel‐
vorstellung der monotheistischen Hochreligionen. Zwar kann noch von
Gott gesprochen werden, aber tatsächlich führen die Engel ein Eigenleben
ohne direkten Gottesbezug. Ähnlich wie frühere gnostisch beeinflusste
Engellehren, die Engel nicht als Geschöpfe Gottes verstanden, sondern
als Emanationen, die einer göttlichen Quelle entsprungen seien und am

Engel

57

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


göttlichen Wesen Anteil haben, versteht die Esoterik Engel als Ausfaltungen
eines unpersönlich vorgestellten Göttlichen, eines guten geistigen oder en‐
ergetischen Grundprinzips allen Seins. Engel werden in der Esoterik selbst
als etwas Göttliches verehrt.

Dabei ist bemerkenswert, dass ein wichtiges Merkmal des Heiligen fehlt,
das Rudolf Otto als „tremendum“ bezeichnet. Engel haben heute nichts
Furchteinflößendes, Ehrfurchtgebietendes mehr. Im Grunde kann jeder
Mensch unbefangen zu seinen Engeln Kontakt aufnehmen, so lehren es
Engelexpertinnen, die in Büchern und Kursen von ihren Engelerfahrungen
berichten und zu eigenen Engelerfahrungen anleiten. Nötig seien dazu
meist nur eine „Öffnung des Herzens“ und eine geschulte Sensibilität; dann
könne man leicht seine Engel spüren oder sogar mit dem inneren Auge
sehen. Jeder Mensch, so die Vorstellung, ist immer von Engeln umgeben,
die nur darauf warten, vom Menschen angesprochen zu werden, um ihm zu
helfen oder Fragen zu beantworten.

In Deutschland bekannt sind seit einigen Jahren zum Beispiel Sabrina
Fox, eine ehemalige Fernsehmoderatorin und Künstlerin, die aus Russland
stammende Jana Haas sowie die als Talkshowgast bekannt gewordene „En‐
geldolmetscherin“ Alexa Kriele. Im englischsprachigen Raum war Doreen
Virtue eine prominente Engelexpertin, die sich aber etwa im Jahr 2015 zum
christlichen Glauben bekehrte und seitdem ihre früheren Lehren ablehnt.
Weiterhin ist Lorna Byrne mit erfolgreichen Büchern in Deutschland auf
dem Markt vertreten. Helga Schaub ist eine Ausnahme, insofern sie nicht
nur die lichte Seite von Engeln bedenkt, sondern sich bewusst mit den
„Mächten der Dunkelheit“ auseinandersetzt und eine weißmagische Befrei‐
ung von negativen Energien verspricht.

Neben Büchern, Einzelberatungen und Seminaren werden auf dem
Markt auch alternativmedizinisch-therapeutische und magisch-esoterische
Angebote gemacht. Dazu gehören zum Beispiel „Engelessenzen“, die man
auf die Haut aufträgt, um körperliche und seelische Heilungsprozesse
zu unterstützen. Engelkarten sollen ähnlich wie Tarotkarten zur Selbst‐
erkenntnis beitragen oder bei Entscheidungen helfen. Einzelne Anbieter
verstehen sich als Medium, die Botschaften von Engeln „channeln“ (von
engl. channel, Kanal) und sich damit an Ratsuchende wenden, das Weltge‐
schehen deuten oder Prophezeiungen bekanntgeben. Ein neuer Trend ist
das Engel-Coaching zur persönlichen Begleitung von Menschen in ihrer
Entwicklung sowie das Angebot an Klienten, sich selbst als Engelmedien
ausbilden zu lassen. Damit einher geht eine „Hyperindividualisierung“
von persönlichen Engeln. Als Großveranstaltung gibt es seit 2006 einmal

Claudia Knepper

58

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jährlich einen Engelkongress im deutschsprachigen Raum (Hamburg und
Salzburg).

Einschätzung

Vor allem der esoterische Engelglaube ist eine Herausforderung für die
Kirchen, aus deren Traditionsbestand die Engel in die säkulare Welt aus‐
gewandert sind. In ihm kommt eine Sehnsucht nach Geborgenheit, be‐
dingungsloser Liebe und Annahme sowie nach Heilung und Sinnstiftung
zum Ausdruck. Der Religionspsychologe Sebastian Murken erklärt die At‐
traktivität eines Engel- gegenüber einem Gottesglauben damit, dass Engel
persönlicher und individueller seien. Engel können von jedem wahrgenom‐
men werden und erweisen sich im Alltag als wirksam. Die Erfahrung
eines allmächtigen, universellen Gottes entspreche dagegen nicht mehr
der Alltagserfahrung. Während Gott auch eine dunkle, verborgene und
unheimliche Seite hat, ist der Glaube an Schutzengel tröstlich, die nur eine
helle, behütende und helfende Seite haben. Der Vorteil von Engeln liegt
nach Murken darin, dass sie zum einen ein fester Bestandteil unserer Kultur
und Ikonografie sind und zum anderen der individuellen Interpretation
Raum lassen.

Die christlichen Kirchen und die Theologie kann der populäre Engel‐
glaube daran erinnern, dass nur ein Teil der geschaffenen Welt dem Men‐
schen unmittelbar zugänglich ist, es darüber hinaus aber einen erfahrbaren
„Himmel“ gibt, „Mächte und Gewalten“, die nicht mit Gott selbst zu ver‐
wechseln sind (vgl. Ruster 2010). Eine Besinnung auf Engel im christlichen
Glaubensleben kann das Augenmerk auf Phänomene unserer natürlichen
Wirklichkeit lenken, die über sich hinausweisen. Der Soziologe Peter L.
Berger spricht im Blick auf solche Zeichen der Transzendenz von „Spuren
der Engel“. Gegen die Tendenz der Instrumentalisierung der säkular ver‐
selbstständigten Engel für die individuelle Wunscherfüllung ist aus christli‐
cher Perspektive einzuwenden, dass Engel als „dienstbare Geister Gottes“
(Luther) dem Zugriff des Menschen entzogen sind.

Quellen

Byrne, Lorna (2009): Engel in meinem Haar. Die wahre Geschichte einer irischen
Mystikerin, München.

Fox, Sabrina (2001): Auf der Suche nach Wahrheit, München.
Gregg, Susan (2020): Engel, Heilige und Gottheiten. Wie sie im täglichen Leben zu

deinem Glück beitragen können, Köln.

Engel

59

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grün, Anselm (2008): Was soll ich tun? Antworten auf Fragen, die das Leben stellt,
Freiburg i. Br.

Haas, Jana (2008): Engel und die neue Zeit. Heilwerden mit den lichten Helfern, Berlin.
Kriele, Alexa (2007): Wie im Himmel so auf Erden. Einführung in die christliche Engel‐

kunde, 4 Bde., Berlin.
Schaub, Helga (2005): Befreiung von Dunkel-Mächten, Güllesheim.
Virtue, Doreen (2007): Botschaft der Engel, Berlin.

Zeitschrift: ENGELmagazin (erscheint seit 2008 sechsmal jährlich).

Sekundärliteratur

Brandl, Marianne / Pöhlmann, Matthias (2010): „Send me an angel!“, in: Katholische
Blätter 135, 394 – 399.

Dürr, Oliver (2009): Der Engel Mächte. Systematisch-theologische Untersuchung: An‐
gelologie, Stuttgart.

Ebertz, Michael N. / Faber, Richard (Hg., 2008): Engel unter uns. Soziologische und
theologische Miniaturen, Würzburg.

Fugmann, Haringke (2019): Engel – sind auch nicht mehr das, was sie waren. Eine
evangelische Engelslehre für Schule und Gemeinde, München.

Hafner, Johann Ev. (2010): Angelologie, Paderborn.
Hugendick, David (2023): Hilfe! Das Geheimnis der Engel: in: Die Zeit Nr. 54/2023,

S. 13 –15.
Mann, Ulrich / Seebaß, Horst / Grözinger, Karl Erich u. a. (1982): Art. Engel, in:

Theologische Realenzyklopädie, Bd. 9, Berlin, 580 – 615.
Murken, Sebastian / Namini, Sussan (2007): Himmlische Dienstleister. Religionspsycho‐

logische Überlegungen zur Renaissance der Engel, EZW-Texte 196, Berlin.
Pöhlmann, Matthias (2006): Energien aus höheren Welten? Zum Engel-Boom in der

Esoterik, in: Weltanschauung (hg. vom Bischöflichen Seelsorgeamt Augsburg) 3.
Ruster, Thomas (2010): Die neue Engelreligion. Lichtgestalten – dunkle Mächte, Kevela‐

er.
Schumacher, Thomas (2022): Engel in Bibel, Geschichte und Theologie, München.
Winter, Franz (2003): Zwischenwesen. Engel, Dämonen, Geister, in: Figl, Johann (Hg.):

Handbuch Religionswissenschaft, Innsbruck u. a., 651 – 662.

Claudia Knepper

60

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ezw-berlin.de/publikationen/publikation/ezw-texte-196/
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ezw-berlin.de/publikationen/publikation/ezw-texte-196/


Esoterik

Matthias Pöhlmann

Neue Spiritualität, Ganzheitlichkeit, kosmisches Bewusstsein – das sind
Schlüsselbegriffe, die im Kontext moderner Esoterik immer wieder auf‐
tauchen. Ein Blick in die Regale größerer Buchhandlungen zeigt ein ver‐
wirrendes Bild unterschiedlicher Themen und Praktiken: von Pendeln,
Tarotkarten und I Ging über Heilsteine, Bachblüten und Reiki bis hin zu
Channeling-Kontakten mit außermenschlichen Wesenheiten (z. B. Engel,
Aufgestiegene Meister). Gefragt sind vor allem esoterische Heilungsprak‐
tiken und magische Techniken für die individuelle Lebensbewältigung.
Fast immer geht es in den esoterischen Offerten um ein „Ur-Wissen“ der
Menschheit, das nun dem Einzelnen für die eigene Praxis erschlossen
werden soll („Hexenwissen im Alltag für jedefrau und jedermann“). Ver‐
mittelt werden sollen dabei einerseits unmittelbare, stark auf individuelle
Bedürfnisse abgestimmte und angeblich auf höherer Erkenntnis basierende
Praktiken, die der menschlichen Sehnsucht nach innerem Wohlbefinden,
Harmonie und persönlicher Heilung entgegenkommen. Andererseits geht
es um eine Selbstermächtigung durch Magie im Sinne von Kraftübertra‐
gung.

Kritische Beobachter sprechen inzwischen von einem „Milliardenmarkt
Esoterik“. Die geschätzten Umsatzzahlen (20 bis 25 Milliarden Euro pro
Jahr in Deutschland) sind mitunter beträchtlich, besonders im Bereich
kommerzialisierter Beratungsangebote, die über Telefon, Internet, durch
thematische Zeitschriften oder crossmediale Angebote (z. B. AstroTV)
vermittelt werden. Darüber hinaus gibt sich die moderne Esoterik durch
Bücher und Zeitschriften als literarisches Phänomen zu erkennen, das sich
zwischen Unterhaltung und Lebenshilfe bewegt. Nach Umfrageergebnissen
sind es vor allem Frauen zwischen 30 und 40 Jahren, die sich von der
Esoterik angezogen fühlen. Auffällig ist auch eine „Esoterisierung der Ge‐
sellschaft“: Esoterische Themen sind ihrem ursprünglich subkulturellen Ni‐
schendasein entwachsen und zu einem gesellschaftlich-kulturellen Faktor
in der modernen Erlebnis- und Wohlfühlwelt aufgestiegen.

61

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anspruch

Der Begriff Esoterik leitet sich vom griechischen Adjektiv esōterikós ab,
was wörtlich übersetzt „zum inneren Kreis gehörig“ bedeutet. In antiken
Philosophenschulen war damit ein Wissen gemeint, das nur für einen Kreis
von Eingeweihten bestimmt war und als „Insider-Wissen“ einer Art „Ge‐
heimhaltung“ unterlag. Das Substantiv „Esoterik“ ist wesentlich jünger und
meint dasselbe wie der etwa zeitgleich aufgekommene Begriff Okkultismus.
Letzterer umfasst die diversen überlieferten okkulten und magischen Prak‐
tiken und Vorstellungen (z. B. Astrologie, Alchemie, Magie, Mantik, Hexen‐
tum, Rosenkreuzertum, Theosophie).

Vom Wesen und Begriff her bezeichnet Esoterik also ursprünglich ein
exklusives Sonderwissen, ein Elitedenken, ein Geheimwissen von „Einge‐
weihten“. Die „inneren“ Kreise einer Gemeinschaft, denen das „esoterische
Wissen“ vorbehalten ist, definieren sich als „Orden“, „Logen“, „Esoterische
Schulen“ usw. Zu den esoterischen Überlieferungen gehören u. a. die Leh‐
ren von Gnosis, Hermetik, Kabbala, Alchemie, Rosenkreuzertum u. a. m.
Seit den letzten 150 Jahren steht die Rezeption dieser Überlieferungen im
Zeichen des Okkultismus: Diese Weltanschauung versucht, die traditionel‐
len esoterischen Anschauungen und Praktiken auf der Basis des modernen
Monismus und Evolutionismus u. a. als Ausdruck einer esoterischen „Ur-
Weisheit“ hinter den verschiedenen Religionen zu vereinheitlichen. Das
klassische Beispiel dafür ist die „Theosophie“ Helena Petrovna Blavatskys
(1831 – 1891). Dieser Entwurf gilt als „Stammmutter der modernen Esote‐
rik“. Damit erweist sich die Esoterik als universalreligiöse Bewegung, die
beansprucht, über den traditionellen Religionen zu stehen bzw. diese auf
einer neuen Ebene als „Bruderschaft der neuen Menschheit“ zusammenzu‐
führen.

Aspekte gegenwärtiger Esoterik

Mit der Popularisierung der Esoterik seit den 1980er Jahren im Rahmen
der sog. „Esoterik-Welle“ ergibt sich der paradoxe Vorgang, dass ein ur‐
sprünglich elitäres Wissen öffentlich, für die breite Masse zugänglich, kom‐
merzialisiert und marktförmig wurde. Es bildete sich ein entsprechender
Esoterik-Markt, wobei sich das Spektrum des zur Esoterik Gerechneten
stetig erweitert. Als Teil der modernen „Erlebnisgesellschaft“ wurde Eso‐
terik auf diese Weise inzwischen auch in Deutschland zu einem beachtli‐

Matthias Pöhlmann

62

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Geschäftszweig. Dabei sind allerdings zwei Ebenen zu unterscheiden:
die kommerzialisierte Szene freier „spiritueller“ Angebote und ein dement‐
sprechendes „Publikum“ oder eine „Klientel“ einerseits(?), die Ebene orga‐
nisierter Weltanschauungsgruppen (Rosenkreuzer, Templer, Theosophen,
Anthroposophen, Spiritisten u. a.) andererseits(?).

Während Letztere zahlenmäßig kaum vom „Esoterik-Boom“ profitieren,
vollzieht sich die eigentliche religiös-weltanschauliche Dynamik auf dem
„freien Religionsmarkt“ kommerzieller Anbieter. Nur bezogen auf diese
Ebene kann inzwischen von Esoterik als Alltagsphänomen die Rede sein.
Die elitären esoterischen „Sucher“ und Weltanschauungsgemeinschaften
neben der marktförmigen Esoterik distanzieren sich meist von dieser Art
der Popularisierung (z. B. Vertreter der Anthroposophie).

Als Publikumsreligion begegnet die Esoterik v. a. im Zusammenhang
entsprechender (Ratgeber-)Literatur und Zeitschriften sowie in Gestalt
deutschlandweit stattfindender Esoterik-Messen (Verkauf von Gegenstän‐
den und Dienstleistungen) mit begleitenden Vortrags- und Workshop-An‐
geboten. Hier kann es auch zur „Klientenreligion“ kommen: Der Nutzer
dieser Angebote bleibt nicht bloß Konsument, sondern wird zum Klienten,
von dem ein höheres Maß an zeitlichem und finanziellem Engagement
erwartet wird. In der Esoterik gibt es – im Unterschied zu fest strukturier‐
ten Gruppen – keine verbindliche Mitgliedschaft. So kann man von einer
Esoterik-Szene sprechen: Es gibt offene Zugangsbedingungen, aber keine
verbindlichen Lehrinhalte bzw. kein gemeinsames Credo. Von besonderer
Bedeutung sind sog. Events, die das Wir-Gefühl steigern sollen.

In der gegenwärtigen Esoterik wird neben den Rationalitätskriterien des
wissenschaftlichen und weltanschaulichen Denkens eine besondere und
höhere Erkenntnisform postuliert, die sich in der Vergangenheit „angeblich
nur einem Innenkreis von entsprechend Sensiblen, Erleuchteten, spirituell
Fortgeschrittenen oder Eingeweihten erschlossen hat oder heute erschließt“
(Grom 2002). Daraus ergeben sich folgende esoterische Überzeugungen
und Haltungen:

• Antiinstitutionelle Affekte: In der Esoterik dominiert eine stark antiinsti‐
tutionelle Haltung. Sie richtet sich gegen die etablierten Wissenschaften
und gegen eine rational geprägte Weltdeutung. Dabei lassen sich Vorbe‐
halte gegenüber der wissenschaftlichen Medizin und eine große Offen‐
heit gegenüber nichtkonventionellen Heilweisen feststellen. Der stark
individualisierte, konsum- und entdeckungsfreudige Religionsvollzug in
der Esoterik ist verbunden mit einer Absage an organisierte und tradi‐

Esoterik

63

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionelle Formen von Religion. Er entspringt einem tiefen Misstrauen
gegenüber institutionalisierten Formen insgesamt. Daher ist innerhalb
der Esoterik eher von Spiritualität oder generell vom Spirituellen die
Rede.

• Esoterische Verschwörungsmythen: Die Haltung in der Esoterik ist seit
den 2000er Jahren stark bestimmt von Vorbehalten und Misstrauen ge‐
genüber den Medien und der Politik insgesamt. Dabei kommt es zum
Rückgriff auf mitunter obskure Quellen und durch höhere Erkenntnis‐
se vorgenommene geschichtliche (Um-)Deutungen. So soll die angeb‐
lich ursprünglich in der Bibel enthaltene Reinkarnationsvorstellung von
christlichen Konzilien entfernt worden sein. Einzelne Protagonisten ha‐
ben in Verbindung mit der um 2001 entstandenen sog. Truther-Bewe‐
gung alternative esoterische Videoportale geschaffen, die angeblich vom
„Mainstream“ unterdrückte Erkenntnisse zu Gesundheitsthemen und zur
„Hintergrundpolitik“ präsentieren.

• Suche nach dem Überwissen bzw. Ur-Wissen der Menschheit: Die moder‐
ne Esoterik geht davon aus, dass das Wissen, auf das sie sich beruft, im
kollektiven Unbewussten der Menschheit „gespeichert“ ist. Es muss vom
Menschen angezapft und individuell bewusst gemacht werden.

• Erlebnisreligiosität: Die Esoterik thematisiert sehr stark den Innenbe‐
reich des Menschen. Sein Ich soll erweitert, vertieft und spirituell ent‐
faltet werden. Gegenüber den Dogmen der großen Religionen betont
die Esoterik die Erfahrungsdimension von Religiosität. Sie offeriert in
Seminaren und Workshops Einübungen in unzähligen Formen und An‐
geboten.

• All-Einheit als Ausgangspunkt und Ziel (Monismus): Prägend für die
moderne Esoterik ist ein monistischer Grundzug: Dinge oder Ereignisse
an sich gibt es nicht. Die Unterschiede zwischen Gott, Mensch, Tier-
und Pflanzenwelt werden als nur graduell aufgefasst. Alles sei lediglich
Erscheinungsform fließender Energie.

• Anthropozentrische Weltsicht: Der Mensch wird gedacht als spirituelles
Wesen, dessen innerster Kern göttlich ist. Er ist Motor und Impuls für
die spirituelle Evolution. Die Esoterik hält Ausschau nach Methoden
und Praktiken, die dem Menschen höhere Erkenntnis, Bewusstseinser‐
weiterung und spirituelles Wachstum ermöglichen (spiritueller Evolutio‐
nismus).

• Westlich geprägte Karma- und Reinkarnationsvorstellungen: Im Unter‐
schied zu östlichen Reinkarnationsvorstellungen ist hierbei der Gedan‐
ke eines pädagogischen Evolutionismus leitend: Der Mensch soll über

Matthias Pöhlmann

64

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehrere, aufeinander folgende irdische Leben dazulernen, sich höher
entwickeln und vervollkommnen. Mithilfe karmischer „Gesetzmäßigkei‐
ten“ wird alles menschliche Leid, Krankheit etc. als selbst verursacht
gedeutet. Das Kontinuum der wiederholten Erdenleben ist das Ich, der
menschliche Geist oder die ewige Individualität. Ziel ist die geistige
Welt. Das Karma begründet den Schicksalsrahmen eines Lebens. Was
dem Menschen in diesem Leben schicksalhaft widerfährt, ist durch ein
früheres Leben verursacht.

Konspiritualität und rechte Esoterik

Heutige Esoterik hat ein Sensorium für gesamtgesellschaftliche Krisenlagen
entwickelt. Im Zuge der Pandemie 2020/2021 zeigten sich bei sog. Anti-
Corona-Demonstrationen überraschende Allianzen von Esoterikern und
rechtsextremen Ideologien, die besonders über Verschwörungserzählungen
milieu- und szeneübergreifend wirken. Diese Tendenzen rechter Esoterik
erweisen sich als anschlussfähig an unterschiedliche antidemokratische,
antisemitische Strömungen und Initiativen.

Moderne Esoterik und Verschwörungsglaube bilden ein Zwillingspaar.
Diese spezifische Form der „Konspiritualität“ (Ward / Voas 2011) oder Ver‐
schwörungsesoterik wurde im Kontext der Corona-Pandemie besonders
sichtbar. Sie äußerte sich in unterschiedlichen Verschwörungsnarrativen,
die davon ausgingen, dass das Corona-Virus von bösen Drahtziehern
bewusst in Umlauf gebracht wurde, oder darin, dass die Existenz der
Pandemie bezweifelt oder diese als gezieltes Ablenkungsmanöver für die
Durchsetzung böser Machenschaften der globalen Elite gedeutet wurde.
Damit verbinden sich oft stereotype antisemitische Muster. Dabei berufen
sich einzelne Vertreter auf die hundertfach als Fälschung erwiesenen Proto‐
kolle der Weisen von Zion oder behaupten, die Familie Rothschild sei ein
maßgeblicher Hintergrundakteur. Stark von Konspiritualität sowie rechtse‐
soterischem und antisemitischem Gedankengut ist die Anastasia-Bewegung
geprägt, die sich auf die gleichnamige, ursprünglich auf Russisch erschiene‐
ne zehnbändige Buchreihe bezieht (Pöhlmann / Goldenstein 2021).

Einschätzung

Heutige Esoterik changiert zwischen Alltagsphänomen und Krisensym‐
ptom. Die nachhaltige Verbreitung und Akzeptanz der Esoterik hängen mit

Esoterik

65

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religiösen und gesellschaftlichen Veränderungen in den letzten Jahrzehn‐
ten zusammen, ohne die sie nicht zu verstehen und zu deuten sind. Das
Entstehen eines „Religions-Marktes“ freier Anbieter, ein „freies religiöses
Unternehmertum“ ist weit über die Esoterik-Szene hinaus ein Kennzeichen
gegenwärtiger „Religiosität“. Prognosen hängen also damit zusammen, wie
weit künftig dieser „Religions-Markt“ expandiert, bei dem esoterische An‐
gebote eine zentrale Rolle spielen.

Die inzwischen inflationären esoterischen Überzeugungen und ihre
Akzeptanz in der Gesellschaft verdeutlichen, dass hier tiefe menschliche
Sehnsüchte nach Heil und Heilung berührt werden. Die Esoterik in ihrer
aktuellen Erscheinungsform ist zudem Ausdruck von Pluralismus und In‐
dividualismus, resultiert aus der Suche nach ichbezogenen Formen und
Erlebnissen, außergewöhnlichen Erfahrungen sowie nach unverbindlichen
und auf persönliche Bedürfnisse zugeschnittenen Formen von Religiosität.

Im direkten Gespräch wird von esoterischer Seite die christliche Position
als „dogmatisch“, rational oder insgesamt als überholt betrachtet. Intuitive
Erlebnisse bzw. Fähigkeiten werden im Zuge eines „Erfahrungsfundamen‐
talismus“ sehr schnell als Beweis für die eigene esoterische Wahrheit ins
Feld geführt, womit man sich kritischen Anfragen zu entziehen versucht.
Dennoch sollten im kritischen Dialog auch die Defizite esoterischer Reli‐
giosität und die Differenzen im Gottes- und Menschenbild aus christlicher
Perspektive zur Sprache kommen. Protest ist insbesondere angezeigt:

• wenn religiöse oder magische Erfahrungen für den Einzelnen zum ver‐
bindlichen Glaubensinhalt erklärt und damit Abhängigkeiten von einem
Medium geschaffen werden;

• gegenüber überzogenen Heilungsversprechen oder gegenüber Deutun‐
gen, die das jetzige menschliche Schicksal auf angeblich „karmische Ver‐
fehlungen“ früherer Erdenleben zurückführen wollen;

• gegenüber einer sehr oft propagierten und auch eingeforderten Metho‐
dengläubigkeit, die von einer automatischen, weil magischen Wirksam‐
keit einzelner Techniken ausgeht;

• gegenüber „von höherer Ebene“ vorgenommenen esoterischen Deutun‐
gen, die im Blick auf Menschen, die zu Opfern von Verbrechen und
Naturkatastrophen werden, zynische Aussagen treffen und jegliches
menschliche Mitgefühl vermissen lassen.

Gefordert wäre hier auch eine Untersuchung der jeweiligen esoterischen
Angebote: Was können sie leisten und was nicht? Welche Risiken sind
damit verbunden? Verfügt der Anbieter über eine entsprechende Qualifika‐

Matthias Pöhlmann

66

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion, oder beruft er sich lediglich auf eine höhere intuitive Erkenntnis?
Esoterische Angebote stehen in der Gefahr, die Gebrochenheit menschli‐
cher Existenz zu verharmlosen oder generell zu ignorieren. Manche der
Offerten, die versprechen, den Menschen mit Vollmacht auszustatten, kön‐
nen diesen tatsächlich nur überfordern, wenn sie vorgeben, alle Kräfte
der Heilung und Erlösung lägen im Menschen selbst. Man gewinnt den
Eindruck, dass in Teilen heutiger Esoterik auch eine ideologisierte Form
von Leistungsoptimierung des Menschen angestrebt wird.

Der höhere esoterische Erkenntnisanspruch vertritt Auffassungen jen‐
seits wissenschaftlichen und weltanschaulichen Denkens. Sie lehnen die
herkömmlichen Rationalitätskriterien ab und berufen sich stattdessen auf
„eine besondere, höhere Erkenntnis […], die sich angeblich nur einem In‐
nenkreis von entsprechend Sensiblen, Erleuchteten, spirituell Fortgeschrit‐
tenen oder Eingeweihten in der Vergangenheit erschlossen hat oder heute
erschließt.“ (Grom 2002, 11) Dieser Anspruch hat enorme Konsequenzen,
entzieht sich doch solches „spirituelles Überwissen“ der rationalen Über‐
prüfbarkeit. Im schlimmsten Fall sind psychische und finanzielle Abhän‐
gigkeit von spirituellen Coaches und esoterischen Lehrerinnen und Meis‐
tern sowie eine unkritische Methodengläubigkeit die Folge, die in eine
Esoteriksucht münden kann.

In der Esoterik ist zwar viel vom Göttlichen die Rede; es stellt sich
jedoch die Frage, ob hier – wie in traditionellen Religionen – „ein Gott
eintritt“ oder ob in der Esoterik-Bewegung nicht vielmehr der Mensch das
höchste Wesen bleiben will und soll.

Literatur

Amadeu Antonio Stiftung (Hg., 2024): Mystische Menschenfeindlichkeit. Hintergründe
und Erscheinungsformen rechter Esoterik, Berlin.

Grom, Bernhard (2002): Hoffnungsträger Esoterik?, Regensburg.
Gutierrez, Cathy (Hg., 2015): Handbook of Spiritualism and Channeling (Brill Hand‐

books on Contemporary Religion, Bd. 9), Leiden / Boston.
Hanegraaff, Wouter J. (Hg., 2005): Dictionary of Gnosis and Western Esotericism, 2

Bde., Leiden / Boston.
Hanegraaff, Wouter J. / Forshaw, Peter J. / Pasi, Marco (Hg., 2019): Hermes Explains.

Thirty Questions about Western Esotericism, Amsterdam.
Hempelmann, Reinhard (Hg., 2007): Christliche Identität, alternative Heilungsansätze

und moderne Esoterik, EZW-Texte 191, Berlin.
Hempelmann, Reinhard / Pöhlmann, Matthias (2008): Esoterik als Trend. Phänomene

– Analysen – Einschätzungen, EZW-Texte 198, Berlin.

Esoterik

67

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pöhlmann, Matthias (2009): Gut beraten bei AstroTV? Esoterik-Fernsehen in der Kritik,
EZW-Texte 205, Berlin.

Pöhlmann, Matthias (2021): Rechte Esoterik. Wenn sich alternatives Denken und Extre‐
mismus gefährlich vermischen, Freiburg i. Br.

Pöhlmann, Matthias / Goldenstein, Johannes (Hg. 2021): Handbuch Weltanschauungen,
Religiöse Gemeinschaften, Freikirchen. Ergänzungsheft, hg. im Auftrag der VELKD,
Hannover, 18 – 40.

Pöhlmann, Matthias / Jahn, Christine (Hg., 2015): Handbuch Weltanschauungen, Reli‐
giöse Gemeinschaften, Freikirchen, hg. im Auftrag der VELKD, Gütersloh, 561 – 765.

Ruppert, Hans-Jürgen (2005): Suche nach Erkenntnis und Erleuchtung – moderne
esoterische Religiosität, in: Hempelmann, Reinhard u. a. (Hg.): Panorama der neuen
Religiosität. Sinnsuche und Heilsversprechen zu Beginn des 21. Jahrhunderts, 2. Aufl.,
Gütersloh, 201 – 303.

Ward, Charlotte / Voas, David (2011): The Emergence of Conspirituality. In: Journal of
Contemporary Religion 26, 103 – 121.

Zinser, Hartmut (2009): Esoterik. Eine Einführung, München.

Internet

www.astrotv.de; www.engelmagazin.de; www.esoterikmesse.de; https://nuoviso.tv;
www.questico.de; www.spirituelle.info.

(Abruf: 21.12.2023)

Matthias Pöhlmann

68

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.astrotv.de
https://www.engelmagazin.de
https://www.esoterikmesse.de
https://nuoviso.tv
https://www.questico.de
https://www.spirituelle.info
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.astrotv.de
https://www.engelmagazin.de
https://www.esoterikmesse.de
https://nuoviso.tv
https://www.questico.de
https://www.spirituelle.info


Evangelikale Bewegung

Reinhard Hempelmann

Wenn von den Evangelikalen gesprochen wird, kann sehr Unterschiedli‐
ches gemeint sein: unabhängige freikirchliche Bewegungen, die Bekennt‐
nisbewegung „Kein anderes Evangelium“, das Netzwerk Bibel und Bekennt‐
nis, die vielfältig sich darstellende Pfingstbewegung, die evangelistische Ak‐
tion „ProChrist“, die „Willow-Creek-Bewegung“, die Deutsche Evangelische
Allianz, mit der sich ca. 1,3 Millionen Christen in Deutschland verbunden
wissen, teils aus den evangelischen Landeskirchen (ca. die Hälfte), teils
aus den Freikirchen und evangelistisch ausgerichteten Initiativen. Stellung‐
nahmen zur evangelikalen Bewegung erfordern differenzierende Wahrneh‐
mungen und Urteilsbildungen. In Teilen der Medienöffentlichkeit werden
Evangelikale pauschal mit christlichen Fundamentalisten gleichgesetzt, die
gegen Homosexualität, gegen Feminismus, mithilfe exorzistischer Praktiken
gegen Dämonen und den Teufel kämpfen. Eine solche Wahrnehmung trifft
jedoch nur einzelne Ausprägungen des Evangelikalismus. Sie wird der Viel‐
falt der Bewegung nicht gerecht.

Anliegen evangelikaler Frömmigkeit

Das englische Wort „evangelical“ kann mit evangelisch übersetzt werden.
Das deutsche Wort evangelikal hat diese weite Bedeutung nicht. Es be‐
zeichnet eine Frömmigkeitsprägung und bezieht sich auf eine spezifische
Ausprägung des Evangelischen.

Die Wurzeln evangelikaler Bewegungen liegen im Pietismus, im Metho‐
dismus und in den Erweckungsbewegungen des 19. Jahrhunderts. Vorläu‐
fer haben sie in Bibel- und Missionsgesellschaften, in der Bewegung der
Christlichen Vereine junger Männer und Frauen, in der Gemeinschaftsbe‐
wegung sowie in der 1846 gegründeten Evangelischen Allianz. Bereits die
geschichtliche Entwicklung belegt, dass der Evangelikalismus an vorfunda‐
mentalistische Strömungen anknüpft und dass innerhalb der Bewegung ein
breites Spektrum an Ausprägungen der Frömmigkeit vorliegt. Es reicht von

69

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Heiligungsbewegung, aus der die Pfingstfrömmigkeit erwuchs, bis hin
zu sozial aktiven Ausprägungen evangelikaler Frömmigkeit.

Ähnlich weit wird das Spektrum, wenn die gegenwärtige evangelikale
Bewegung in ihrer globalen Verbreitung und Verzweigung ins Blickfeld
kommt. Sie hat in unterschiedlichen Kontinenten verschiedene Profile.
Im deutschsprachigen und europäischen Kontext geht es neben konfessi‐
onsübergreifenden missionarischen und evangelistischen Aktivitäten (u. a.
Christival, Alpha-Glaubenskurse, Gemeindeaufbaukonzepte) unter ande‐
rem auch darum, überschaubare Ergänzungen und Alternativen zu landes-
bzw. volkskirchlichen Einrichtungen zu entwickeln. In Afrika und Südame‐
rika gibt es pfingstliche und charismatische Bewegungen, die ein Wohl‐
stands- und Gesundheitsevangelium verkündigen, ebenso jedoch auch
evangelikale Kreise, die sich kritisch mit ihrer eigenen Tradition auseinan‐
dersetzen und darum bemüht sind, Evangelisation und soziale Verantwor‐
tung in einen engen Zusammenhang zu bringen.

Weder die Frömmigkeitsformen noch die theologischen Akzente im
Schriftverständnis, in den Zukunftserwartungen und im Verständnis von
Kirche und Welt weisen ein einheitliches Bild auf. Mit Recht wird in einer
umfangreichen Studie von Thorsten Dietz darauf hingewiesen, dass das,
was Evangelikalismus ist, nicht durch eine einzige „Story“ abbildbar ist.
(Dietz, 9). Gleichwohl lassen sich gemeinsame Anliegen in Theologie und
Frömmigkeit benennen. David W. Bebbington hat vier der im Folgenden
skizzierten Merkmale in seinem sogenannten „Quadrilateral“ mit den Be‐
griffen „conversionism, activism, biblicism, crucicentrism“ (vgl. Noll / Beb‐
bington / Marsden 2019, 31 – 55) zusammengefasst:

• Charakteristisch für evangelikale Theologie und Frömmigkeit ist die
Betonung der Notwendigkeit persönlicher Glaubenserfahrung in Buße,
Bekehrung/Wiedergeburt und Heiligung sowie die Suche nach Heils-
und Glaubensgewissheit.

• In Absetzung von einem bestimmten Verständnis der Bibelkritik liberaler
Theologie wird die unmittelbare und teils historisch und hermeneutisch
nicht reflektierte Geltung der Heiligen Schrift als höchster Autorität
in Glaubens- und Lebensfragen unterstrichen. Entsprechend der theolo‐
gischen Hochschätzung der Heiligen Schrift ist eine ausgeprägte Bibel‐
frömmigkeit kennzeichnend.

• Als Zentrum der Heiligen Schrift wird vor allem das Heilswerk Gottes
in Kreuz und Auferstehung Jesu Christi gesehen. Der zweite Glaubensar‐
tikel wird im theologischen Verständnis und in der Frömmigkeit akzen‐

Reinhard Hempelmann

70

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tuiert. Die Einzigartigkeit Jesu Christi wird pointiert hervorgehoben.
Evangelikale Religionstheologie ist überwiegend exklusivistisch geprägt.

• Gebet und Zeugendienst stehen im Mittelpunkt der Frömmigkeitspraxis.
Gemeinde bzw. Kirche werden vor allem von ihrem Evangelisations- und
Missionsauftrag her verstanden.

• Die Ethik wird vor allem aus den Ordnungen Gottes und der Erwartung
der Parusie Jesu Christi und des kommenden Reiches Gottes heraus
entwickelt.

Kristallisationspunkt der Sammlung der Evangelikalen ist die Evangelische
Allianz, die sich zunehmend in Richtung einer evangelikalen Allianz ent‐
wickelt hat. Zentrale Dokumente der Bewegung sind die Allianz-Basis (in
Deutschland/Österreich und der Schweiz in unterschiedlichen Fassungen),
die Lausanner Verpflichtung von 1974, die durch das Manila-Manifest
(1989) bekräftigt und durch den Dritten Lausanner Kongress für Weltevan‐
gelisation in Kapstadt weitergeführt wurde, der im Oktober 2010 stattfand.
Vor allem mit der Lausanner Verpflichtung bekamen die weit verzweigten
evangelikalen Bewegungen ein wichtiges theologisches Konsensdokument,
welches zeigt, dass sie sich nicht allein aus einer antiökumenischen und
antimodernistischen Perspektive bestimmen lassen, sondern dass in ihnen
die großen ökumenischen Themen der letzten Jahrzehnte aufgegriffen wer‐
den (z. B. Verbindung von Evangelisation und sozialer Verantwortung,
Engagement der Laien, Mission und Kultur).

Zusammenarbeit auf der Basis gleichartiger Glaubenserfahrungen

Im Unterschied zur ökumenischen Bewegung, in der Kirchen miteinander
Gemeinschaft suchen und gestalten, steht hinter den evangelikalen Bewe‐
gungen das Konzept einer evangelistisch-missionarisch orientierten Gesin‐
nungsökumene, in der ekklesiologische Eigenarten und Themen zurückge‐
stellt und im evangelistisch-missionarischen Engagement und Zeugnis der
entscheidende Ansatzpunkt gegenwärtiger ökumenischer Verpflichtung ge‐
sehen wird. Evangelikalen und pfingstlich-charismatischen Gruppen geht
es weniger um die offizielle Kooperation und Gemeinschaft von Kirchen,
wie dies in der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen (ACK) der Fall
ist, sondern um eine transkonfessionell orientierte Gemeinschaft auf der
Basis gleichartiger Glaubenserfahrungen und -überzeugungen.

Mit ihren Akzenten in Theologie und Frömmigkeit wird der personale
Aspekt des Glaubens betont, während die Sakramente in ihrer Bedeutung

Evangelikale Bewegung

71

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurücktreten. Das Verhältnis zwischen evangelikaler Bewegung und katho‐
lischer Kirche war über lange Zeit entsprechend distanziert. Inzwischen
sind von beiden Seiten zahlreiche gemeinsame Anliegen entdeckt worden,
unter anderem im pointierten Festhalten an den überlieferten Glaubensin‐
halten und in ethischen Orientierungen, etwa zu den Themen Ehe und
Familie, Homosexualität, Lebensschutz am Anfang und Ende des Lebens.
In seiner Modernitäts- und Relativismuskritik sprach Papst Benedikt XVI.
(gestorben 2022) vielen Evangelikalen aus dem Herzen, ebenso in seinen
religionstheologischen Überlegungen (vgl. Dominus Jesus), seinen herme‐
neutischen Anliegen und der Christuszentriertheit vieler seiner Predigten.
Seine Bücher „Jesus von Nazareth“ I, II und III (2007 – 2012) riefen in
evangelikalen Kreisen ein überaus positives Echo hervor. Dabei wurde u. a.
gelobt, mit welcher Entschiedenheit der Papst die Autorität und Glaubwür‐
digkeit der Heiligen Schrift hervorhebt. Evangelikale und Katholiken spre‐
chen von einer „geistlichen Ökumene“, die in den letzten Jahren kontinuier‐
lich gewachsen sei und die der Konsens- und Konvergenzökumene, die
in Kommissionen stattfinde, etwas hinzufüge, was sich aus gemeinsamen
Erklärungen nicht zwangsläufig ergebe, „eine Ökumene des gemeinsamen
Lesens und betenden Bedenkens der Bibel als Wort Gottes und als Wegwei‐
sung Gottes für unser Leben; in der geistlichen Ökumene machen wir uns
gemeinsam auf den Weg der Nachfolge Jesu. In dem Maße, in dem wir mit
ihm eins sind, werden wir es auch untereinander sein“ (Walter Kardinal
Kasper).

Vielfältige Typen innerhalb des evangelikalen Spektrums

Evangelikale Aktivitäten im deutschsprachigen Raum konkretisieren sich
in zahlreichen missionarischen Aktionen, Konferenzen, in theologischer
Forschung, die in den letzten Jahren einen deutlichen Kompetenzgewinn
verzeichnen kann, in publizistischen Aktivitäten (z. B. „idea“) und einer
wachsenden medialen Präsenz. Das Profil evangelikaler Bewegungen in
Deutschland ist einerseits durch das Gegenüber zur pluralen Volkskirche
und durch Kritik an bestimmten kirchlichen Entwicklungen bestimmt,
andererseits auch durch konstruktive Kooperation in verschiedenen Initia‐
tiven. Erich Geldbach weist darauf hin, dass die evangelikalen Bewegungen
in steigendem Maße durch „intellektuelle Offenheit und irenischen Geist“
gekennzeichnet seien (vgl. Geldbach 2005, 338). Diese Einschätzung trifft
jedoch nicht gleichermaßen auf alle Ausdrucksformen des Evangelikalis‐

Reinhard Hempelmann

72

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus zu. Es gibt unterschiedliche Typen evangelikaler Bewegungen, die sich
berühren, überschneiden, teilweise auch deutlich unterscheiden:

• Der klassische Typ, der sich in der Evangelischen Allianz, der Gemein‐
schaftsbewegung und der Lausanner Bewegung konkretisiert. Dieser
Strang knüpft an die „vorfundamentalistische“ Allianzbewegung an und
stellt den Hauptstrom der evangelikalen Bewegung dar.

• Der fundamentalistische Typ, für den ein Bibelverständnis charakteris‐
tisch ist, das von der absoluten Irrtumslosigkeit (inerrancy) und Unfehl‐
barkeit (infallibility) der „ganzen Heiligen Schrift in jeder Hinsicht“
ausgeht (vgl. Chicago-Erklärung). Kennzeichnend ist ebenso sein stark
auf Abwehr und Abgrenzung gerichteter Charakter im Verhältnis zur
historisch-kritischen Bibelforschung, zur Evolutionslehre, in ethischen
Fragen (Abtreibung, Pornografie, Feminismus etc.).

• Der bekenntnisorientierte Typ, der an die konfessionell orientierte Theo‐
logie, die altkirchlichen und die reformatorischen Bekenntnisse anknüp‐
fen möchte und sich in der Bekenntnisbewegung „Kein anderes Evange‐
lium“ und der „Konferenz Bekennender Gemeinschaften“ konkretisiert.

• Der missionarisch-diakonisch orientierte Typ, der die Notwendigkeit
einer ganzheitlichen Evangelisation hervorhebt, in der Evangelisation
und soziale Verantwortung in ihrer engen Zusammengehörigkeit akzen‐
tuiert werden. Dieser Typ ist unter anderem in der „Dritten Welt“ bei
den „social concerned evangelicals“ verbreitet. Er findet seinen Ausdruck
z. B. in Projekten, die an einer Kontextualisierung von Evangelisation
und Mission interessiert sind.

• Der Emerging-Church-Typ, der auf Herausforderungen der sogenannten
Postmoderne reagiert, sich vielfältig in seinen Anliegen darstellt und
in Theologie und Frömmigkeit auch evangelikale und charismatische
Orientierungen durchbricht. Stichworte sind Kontextualität, Pluralität,
Partizipation, narrative Theologie, Universalität des Heils bzw. Heilsin‐
klusivismus. Von konservativen Evangelikalen wird dieser Typ als zu
modernitätskonform kritisiert.

• Der pfingstlich-charismatische Typ, dessen Merkmal über die evangelika‐
le Orientierung hinaus eine auf den Heiligen Geist und die Gnadengaben
(v. a. Zungenrede, Prophetie, Heilung) bezogene Frömmigkeit ist. Er
hat sich seinerseits nochmals vielfältig ausdifferenziert und mindestens
drei verschiedene Richtungen ausgebildet: innerkirchliche Erneuerungs‐
gruppen, pfingstkirchliche Bewegungen, neocharismatische Zentren und
Missionswerke, die sich als konfessionsunabhängig verstehen und die

Evangelikale Bewegung

73

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theologisch und in der Frömmigkeitspraxis eine große Nähe zur Pfingst‐
bewegung aufweisen.

Zu allen Typen gibt es entsprechende Gruppenbildungen und Grundlagen‐
texte. Die Vielfalt und Diversität evangelikaler Bewegungen weisen auf
interne Spannungen und Kontroversen hin. Auch im evangelikalen Spek‐
trum wird mit der Bibel in der Hand die Frauenordination begründet und
abgelehnt. Mit Bezugnahme auf die Heilige Schrift wird eine bestimmte
Verfassung von Gemeinschaft, Gemeinde und Kirche gefordert und als „un‐
biblisch“ beurteilt. Mit Berufung auf die Bibel werden unterschiedliche Plä‐
doyers zur Homosexualitätsthematik und zur gleichgeschlechtlichen Ehe
abgegeben. Der Kanon der Bibel lässt auch im evangelikalen Spektrum eine
Vielzahl von Deutungsmöglichkeiten zu. Die Bibel ist insofern nicht nur
gemeinsames Fundament evangelikaler Bewegungen. Sie verbindet evange‐
likale Christinnen und Christen und trennt sie.

Europäischer und nordamerikanischer Evangelikalismus

Geschichtliche Wurzeln haben evangelikale Bewegungen nicht allein in Eu‐
ropa, sondern auch in den USA. Die Präsenz erwecklicher Bewegungen aus
dem nordamerikanischen Bereich im europäischen Kontext wird oft von
kulturellen Differenzerfahrungen begleitet. Historisch gesehen kehren die
einst aus Europa verdrängten spiritualistischen und „wiedertäuferischen“
Strömungen zurück. Die Gestalt des Christentums, das sich im nordame‐
rikanischen Kontext entwickelte, wird in seiner globalen Bedeutung oft
unterschätzt.

Im Blick auf erweckliche Strömungen Nordamerikas können folgende
Charakteristika beobachtet werden: das Auftreten plötzlicher Bekehrungen,
nicht selten unter intensiven psychischen und leiblichen Begleiterscheinun‐
gen, ein der Bekehrung folgender intensiver Vollzug eines „heiligen“ christ‐
lichen Lebens (kein Alkohol, kein Drogenkonsum etc.), Gemeinschaftsbil‐
dungen von hoher Bindekraft, gottesdienstliche Versammlungen mit ele‐
mentaren Predigten und großen Zuhörerschaften, heute auch in sogenann‐
ten Megachurches, Betonung eines Laienchristentums und Verwurzelung
im Volk (finanzielle Eigenverantwortung der Gemeinden und Gruppen),
starke Zersplitterung in zahlreiche Denominationen, zugleich Wettbewerb
in gegenseitiger Hochachtung (vgl. Küng 1994, 722f).

Der voluntaristisch geprägten nordamerikanischen Religionskultur, die
bis in den politischen Bereich ihre Wirkungsgeschichte hat („Yes, we can“),

Reinhard Hempelmann

74

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gaben Erweckungsbewegungen ein eigenes Gepräge. Zwar gibt es im Kon‐
text religiöser Globalisierungsprozesse vielfältige Beziehungen, gleichzeitig
allerdings signifikante Unterschiede, etwa zum Pietismus, der wichtigsten
protestantischen Frömmigkeitsbewegung im kontinentalen Europa nach
der Reformation. Der Pietismus blieb weitgehend im Umfeld kirchlicher
Organisationen und im Bereich der evangelischen Landeskirchen und
behielt vielerorts bis heute den Charakter einer innerkirchlichen Erneue‐
rungsbewegung. Erweckungsbewegungen aus dem angloamerikanischen
Bereich sind jedoch transkonfessionell geprägt. Sie überschreiten Konfessi‐
ons- und Ländergrenzen.

In den historischen Kirchen werden erweckliche Erneuerungsgruppen
teils als Hoffnungszeichen, teils als Störung empfunden. Für ein christliches
Selbstverständnis, das sich eng mit der säkularen Kultur verbunden hat,
sind evangelikal geprägte Gemeinden und Gruppen ein Thema, das in
direkten Zusammenhang mit der Fundamentalismusdiskussion gestellt und
als Bedrohung für ein modernes, aufgeklärtes Christentum empfunden
wird. Die Berichterstattung von Teilen der säkularen Medien zielte in den
letzten Jahren immer wieder darauf ab, die Evangelikalen als Gefahr darzu‐
stellen. Kritik, die gegenüber Einzelgruppen berechtigt und plausibel ist,
wurde pauschal auf die Bewegung als ganze übertragen. Wenn amerikani‐
sche Soziologinnen und Soziologen etwa argumentieren, dass es auch in
den USA nicht bei allen Evangelikalen enge Verbindungen zum Neokon‐
servatismus und zur religiösen Rechten gibt, ist dies fraglos zutreffend.
Das politische Engagement einzelner beschränkt sich keineswegs auf den
Kampf gegen Abtreibung, Pornografie und die Gleichstellung homosexu‐
eller Lebenspartnerschaften. Vielmehr haben sie auch die Bekämpfung
von Armut, den Umweltschutz und das Eintreten für Gerechtigkeit und
Frieden auf die Agenda ihrer Aktivitäten gesetzt. Es ist jedoch im Blick
auf die USA übertrieben, von einem Trend zur Distanzierung zahlreicher
Evangelikalen von der religiösen Rechten zu sprechen. Vielmehr wurden
im Zusammenhang der Präsidentschaft von Donald Trump die engen Ver‐
bindungen, Zusammenhänge und Übergange zwischen Evangelikalismus
und der religiösen Rechten unverkennbar deutlich, sodass eine Reihe der
sozial engagierten Evangelikalen inzwischen darüber nachdenken, ob sie
sich noch länger als „evangelicals“ bezeichnen und verstehen wollen. An‐
ders als in den USA stellen politisierte Formen des Evangelikalismus im
europäischen und deutschen Kontext keinen hoch organisierten und poli‐
tisch einflussreichen Faktor dar.

Evangelikale Bewegung

75

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einschätzungen

Wenn christliche Religion in intensiven Ausdrucksformen gelebt wird, ruft
dies nicht nur Bewunderung und Zustimmung, sondern auch Distanzie‐
rung und Ablehnung hervor. Wo christlicher Glaube eine deutliche Gestalt
gewinnt und mit großem persönlichem Einsatz gelebt wird, treten auch
Gefährdungen und Schattenseiten auf. Die Ausbreitung des erwecklichen
Christentums ist in den letzten Jahrzehnten von diesen Schatten begleitet
worden. Es wäre jedoch falsch und verzerrend, die Wahrnehmung der
Bewegungen auf ihre Schattenseiten zu konzentrieren. Allerdings kann
eine Urteilsbildung auch nicht daran vorbeigehen, dass beispielsweise
einzelne pfingstlich-charismatische Gruppen als konfliktträchtige religiöse
Bewegungen in Erscheinung treten oder dass bestimmte Ausformungen
evangelikaler Endzeiterwartungen politische Implikationen enthalten, die
konfliktverschärfende politische Optionen beinhalten. Eine kritische Aus‐
einandersetzung mit erwecklichen Frömmigkeitsformen ist insofern nötig.
Sie kann an Kontroversen anknüpfen, die innerhalb dieser Bewegungen
selbst sichtbar werden.

Vor allem ist zu betonen, dass die vielfältigen Ausdrucksformen evangeli‐
kaler Bewegungen zu differenzierten Beurteilungen nötigen. Frömmigkeits‐
bewegungen brauchen solidarische und kritische Begleitung.

Die Stärke und Herausforderung der evangelikalen Bewegung besteht
darin, angesichts einer oft unverbindlichen Christlichkeit die Notwendig‐
keit persönlicher Entscheidung und Verpflichtung hervorzuheben, auf
Gestaltwerdung des gemeinschaftlichen christlichen Lebens zu drängen,
Raum zu geben für den unmittelbaren Zugang jedes Christen zur Bibel
und den missionarischen Auftrag in den Mittelpunkt der Glaubenspraxis
zu stellen. Ihre Schwäche liegt in der Vernachlässigung historisch-kritischer
Bibelinterpretation, einer verengenden Erfahrungsorientierung (Wiederge‐
burt als konkret datierbares Erlebnis) mit strenger Unterscheidung zwi‐
schen Glaubenden und Nichtglaubenden und der Tendenz der Konzentra‐
tion auf die eigene Frömmigkeitsform, die die Vielfalt und Unterschiedlich‐
keit von authentischen christlichen Lebens- und Frömmigkeitsformen zu
wenig wahrnimmt.

Literatur

Dietz, Thorsten (2022): Menschen mit Mission. Eine Landkarte der evangelikalen Welt,
Holzgerlingen.

Reinhard Hempelmann

76

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geldbach, Erich (2005): Art. Evangelikale Bewegung, in: Baer, Harald (Hg.): Lexikon
neureligiöser Gruppen, Szenen und Weltanschauungen. Orientierungen im religiösen
Pluralismus, Freiburg i. Br., 338 – 344 (dort weitere Literatur).

Geldbach, Erich (1986): Art. Evangelikale Bewegungen, in: EKL, 3. Aufl., Bd. 1, 1186 –
1191.

Hemminger, Hansjörg (2016): Evangelikal. Von Gotteskindern und Rechthabern, Gie‐
ßen.

Hempelmann, Reinhard (Hg., 1997): Handbuch der Evangelistisch-missionarischen
Werke, Einrichtungen und Gemeinden, Stuttgart.

Hempelmann, Reinhard (2009): Evangelikale Bewegungen. Beiträge zur Resonanz des
konservativen Protestantismus, EZW-Texte 206, Berlin.

Küng, Hans (1994): Christentum. Die religiöse Situation der Zeit, München.
Laubach, Fritz (1972): Der Aufbruch der Evangelikalen, Wuppertal.
McGrath, Alister (1993): Evangelicalism and the Future of Christianity, London.
Noll, Mark A./Bebbington, David W./Marsden, George M. (Hg., 2019): Evangelicals.

Who they have been, are now and could be, Grand Rapids, MI.
Pally, Marcia (2010), Die neuen Evangelikalen in den USA. Freiheitsgewinne durch

fromme Politik, Berlin.
Tidball, Derek (1999): Reizwort Evangelikal. Entwicklung einer Frömmigkeitsbewegung,

Stuttgart.

Evangelikale Bewegung

77

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

Reinhard Hempelmann

Freikirchen sind zu einem Thema kritischer medialer Diskurse geworden
und werden dabei häufig in einen Zusammenhang mit der Ausbreitung
evangelikaler Bewegungen und mit Fundamentalisierungsprozessen der
christlichen Religion gestellt. Die etablierten Kirchen und Gemeinschaften
sind mit einer neuen stilistischen Vielfalt in den Ausdrucksformen christ‐
licher Frömmigkeit konfrontiert. Migration, Mission und religiöse Globa‐
lisierung verschärfen nicht nur kulturelle, weltanschauliche und religiöse
Pluralisierungsprozesse. Sie verstärken auch die innerchristliche Vielfalt.
Menschen distanzieren sich heute von bestehenden Gemeinden und Kir‐
chen. Zugleich lassen sich neue Sammlungsbewegungen, Gemeinschaftsbil‐
dungen und Gemeindegründungen beobachten, und zwar in bestehenden
Kirchen und Freikirchen, zum Beispiel in geistlichen Gemeinschaften oder
Richtungs- und Personalgemeinden, aber auch – in den letzten Jahrzehnten
zunehmend – außerhalb von ihnen. An die Arbeitsgemeinschaft Christli‐
cher Kirchen (ACK), ebenso an die Vereinigung Evangelischer Freikirchen
(VEF) werden von einzelnen dieser Gemeinschaften Anträge auf Gastmit‐
gliedschaft gestellt.

Die freikirchliche Tradition

In historischer Perspektive gehört die Entstehung von Freikirchen zu den
Folgeerscheinungen der Reformation, wobei die Begrifflichkeit Freikirche
„eigentlich nicht isoliert für sich genommen werden kann, sondern nur auf
dem Hintergrund der Existenz von ‚Großkirchen‘ zu erfassen ist“ (Kirchner
[Hg.] 1987, 11). Im Gegenüber zu den Volkskirchen betonen sie die grund‐
legende Verschiedenheit von Christen- und Bürgergemeinde, die Freiwillig‐
keit der Mitgliedschaft und das persönliche Bekenntnis jedes Einzelnen,
ebenso das Prinzip der Freiheit der Kirche vom Staat.

„Die Freikirche verlangt eine Entscheidung zur Mitgliedschaft [...] es
kann in erstaunlichem Ausmaß zur Laienmitarbeit […] aber auch zur
Anwendung von Kirchenzucht kommen. Die stets zu vollziehende Er‐

79

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neuerung der Kirche findet am urchristlichen Gemeindeleben ihre Aus‐
richtung. Freiwilligkeit und evangelistisch-missionarische Anstrengung
sind zwei Seiten einer Münze. Auf christliche Erziehungsarbeit (Sonn‐
tagsschule, Gemeindebibelschule, Vacation Bible School) und Jugendar‐
beit wird großer Wert gelegt“ (Geldbach 1986, 1361).

Erst seit dem 19. Jahrhundert waren die rechtlichen Rahmenbedingungen
für die Ausbreitung verschiedener Freikirchen in Deutschland gegeben.
Diese konnten bis heute zahlenmäßig nur eine begrenzte Resonanz erzie‐
len, obgleich sie sich in ihren Grundforderungen auch als Alternative zu
den evangelischen Landeskirchen und zur römisch-katholischen Kirche
anboten und nicht selten durch ein intensives missionarisches Engagement
in Erscheinung traten.

In einer „zweiten“ Pluralisierungsphase entwickeln sich seit einigen Jahr‐
zehnten außerhalb und neben den etablierten kirchlichen und freikirchli‐
chen Strukturen alternative Formen christlicher Frömmigkeit, die ihren
Ausdruck in eigenständigen Gemeinden, Denominationen und Konfessio‐
nen suchen, insbesondere im evangelikalen und pentekostal-charismati‐
schen Kontext. In der Insidersprache spricht man davon, dass neuer Wein
in neue Schläuche gehöre, dass neue Frömmigkeitsformen sich chancen‐
reich nur in neuen Strukturen verwirklichen könnten. Dabei beruft man
sich etwa auf die Gemeindewachstumsbewegung (Church Growth) und
deren Grundsatz, dass Gemeindegründung eine überaus effektive Missi‐
onsmethode sei.

Inzwischen sind zahlreiche solcher Initiativen gestartet worden. Etwas
verspätet wird damit in Deutschland das nachgeholt, was in der englisch‐
sprachigen Welt bereits länger erprobt wurde. Blickt man über den deut‐
schen Kontext hinaus, z. B. nach England, wird deutlich, dass auch in
etablierten Kirchen und Freikirchen zunehmend davon ausgegangen wird,
dass die Bildung neuer, z. T. zielgruppenorientierter Gemeinden in gesamt‐
kirchlicher Einbindung ein Weg sein könnte, sich neuen missionarischen
und pastoralen Herausforderungen zu stellen und die Präsenz der Kirche in
entkirchlichten Bereichen zu stärken.

Phänomene

Heute bezeichnen sich als Freikirchen nicht nur Gemeindeverbände, die
in der Vereinigung Evangelischer Freikirchen (VEF) zusammengeschlossen
sind, wie die Evangelisch-methodistische Kirche, der Bund Evangelisch-

Reinhard Hempelmann

80

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freikirchlicher Gemeinden, der Bund Freier evangelischer Gemeinden,
die Arbeitsgemeinschaft mennonitischer Gemeinden in Deutschland, die
Heilsarmee in Deutschland, die Kirche des Nazareners, der Mülheimer Ver‐
band Freikirchlich-evangelischer Gemeinden, die Anskar-Kirche, das Frei‐
kirchliche Evangelische Gemeindewerk, die Gemeinde Gottes (Cleveland,
pfingstlerisch), der freikirchliche Bund der Gemeinde Gottes (evangelikal,
aus der Heiligungsbewegung kommend), der Bund Freikirchlicher Pfingst‐
gemeinden (BFP), Apostolische Gemeinschaft, oder der VEF im Gaststatus
angeschlossen sind, wie die Evangelische Brüder-Unität (Herrnhuter Brü‐
dergemeine) und die Gemeinschaft der Siebenten-Tags-Adventisten.

Vielmehr kann beobachtet werden, dass sich mehr und mehr neue Grup‐
pen unter der Selbstbezeichnung „evangelische Freikirche“ etablieren, die
keine organisatorische Beziehung zu den klassischen Freikirchen kennen
und in ihrem Selbstverständnis teilweise hervorheben, dass sie konfessions‐
unabhängig (nondenominational) sind. Die „neuen Freikirchen“ verstehen
sich dabei nicht nur im Gegenüber zu evangelischen Landeskirchen und
zur katholischen Kirche, sondern auch als Alternative zu den „alten Frei‐
kirchen“. Ihre Distanz zu den etablierten Freikirchen kann kulturelle und
religiöse Gründe haben. Wenn religiöse Gründe im Vordergrund stehen,
fürchtet man beispielsweise, dass durch den Anschluss an etablierte Struk‐
turen eine Verwässerung des eigenen Profils erfolgen könnte.

Unter den neuen Gemeindebildungen lassen sich die folgenden Typen
unterscheiden:

• Seit den 1980er Jahren sind allein in Deutschland mehrere hundert
„konfessionsunabhängige“ freie pfingstlich-charismatische Gemeinden
entstanden, die teils klein und unbemerkt blieben, teils sich zu großen
Zentren pentekostal-charismatisch geprägter Frömmigkeit mit weit aus‐
strahlender Wirkung entwickelten. Dieser erste Typ neuer freikirchli‐
cher Gemeinschaftsbildung konkretisiert sich u. a. in christlichen Zen‐
tren (Christliches Zentrum Frankfurt, Ruhrgebiet, Wiesbaden u. a.),
in Vineyard-Gemeinden (Aachen, Dresden, Hamburg, München, Spey‐
er, Staufen i. Br., Nürnberg u. a.), die als Gemeindegründungsbewegun‐
gen, teilweise auch als innerkirchliche Laienbewegungen auftreten, in
Gruppen, die sich unter dem Einfluss der auch in der charismatischen
Bewegung umstrittenen amerikanischen Wort-des-Glaubens-Bewegung
gebildet haben (Gemeinde auf dem Weg, Berlin; Gospel Forum, Stutt‐
gart, von dem sich inzwischen Gruppen verselbständigt haben), in
Calvary Chapels (Siegen, Leipzig, Hannover, Görlitz u. a.), in Interna‐

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

81

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tional-Christian-Fellowship-Gemeinden (ICF in Augsburg, Berlin, Biele‐
feld, Freiburg, Karlsruhe, München, Nürnberg, Stuttgart u. a.), deren
Ausstrahlungskraft in den letzten Jahren gewachsen ist.

• Zwischen Einzelgemeinden können netzwerkartige und freundschaftli‐
che Verbindungen bestehen. Trotz zahlreicher Unterschiede zwischen
neuen unabhängigen charismatischen Gemeinden in Lehre und Fröm‐
migkeitspraxis lassen sich gemeinsame inhaltliche Anliegen benennen:
Anbetung, Lobpreis, Seelsorge, Evangelisation, Heilungsdienste; das Er‐
fasst- und Erneuertwerden des ganzen Menschen wie auch der Gemein‐
de werden hervorgehoben. Dabei wird eine auf den Heiligen Geist und
die Charismen (vor allem Heilung, Prophetie, Glossolalie) bezogene
erfahrungsorientierte Frömmigkeit akzentuiert, die in einzelnen Grup‐
pen auch umstrittene exorzistische Praktiken, einen unrealistischen Hei‐
lungsoptimismus und die enge Verknüpfung von Evangelium, Erfolg
und Wohlstand beinhalten kann. Diakonische Dienste werden in enger
Zuordnung zum Evangelisationsauftrag praktiziert. Sozialformen sind
u. a. Haus- und Gebetskreise, Glaubenskurse und Einführungsseminare,
Anbetungs-, Heilungs- und Segnungsgottesdienste, Kongresse. Vor allem
junge Erwachsene und junge Familien finden in solchen Gemeinden
Orte, an denen sie ihrem Glauben Ausdruck verleihen und ein Fromm‐
sein mit Begeisterung leben können, das bestimmt ist durch die Suche
nach erfahrungsbezogener Glaubensvergewisserung und einer evangelis‐
tischen Praxis in der Kraft des Heiligen Geistes.

• Ein geografischer Schwerpunkt neuer Gemeinden liegt in
(groß)städtischen Kontexten, wo die Lockerung der Kirchenbindung
und der Abbruch christlicher Tradition am weitesten fortgeschritten
sind. Ein zweiter Schwerpunkt bezieht sich auf Regionen, die durch
den Pietismus und erweckliche Frömmigkeitsformen geprägt sind, wo
vor allem junge Menschen die aus ihrer Sicht traditionelle Frömmigkeit
verlassen und charismatische Ausdrucksformen des Glaubens aufgreifen.
Professionell gestaltete Anbetungsmusik, die Aufnahme von Elementen
der Jugend- und Popkultur, die Nutzung moderner Medien verstärken
die Resonanz neuer freikirchlicher Bewegungen und sind Grund für den
Wechsel des Frömmigkeitsstils.

• Ein zweiter, vergleichsweise weniger einflussreicher Typ neuer freikirch‐
licher Gemeinschaftsbildungen repräsentiert eine konservativ geprägte,
evangelikal-bibelfundamentalistisch orientierte Richtung. Sie konkreti‐
siert sich u. a. in der Konferenz für Gemeindegründung (KfG), die
lockere Kontakte zu einigen hundert kleinen Gemeinden (freie Brüder‐

Reinhard Hempelmann

82

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeinden, freie Baptisten, Biblische Missionsgemeinden etc.) unterhält.
In diesen Gemeinschaften herrscht häufig eine dezidierte Ablehnung lan‐
deskirchlicher Strukturen, die, wie auch die römisch-katholische Kirche,
als „unbiblische Systeme“ angesehen werden.

• Dieser Typ setzt sich aber auch abgrenzend und kritisch mit in Deutsch‐
land populären evangelikalen Initiativen und Trends auseinander. Pro‐
blematisiert werden z. B. die Gemeindewachstumsbewegung, Alpha-
Glaubenskurse oder die evangelistische Aktion „ProChrist“ mit Satelli‐
tenübertragung in zahlreiche europäische Länder. Die KfG wendet gegen
diesen „modernen“ Evangelikalismus ein, dass dort Marketingmethoden
mehr Gewicht hätten als Inhalte. Kritisiert werden auch das Zahlen-
und Wachstumsfieber, die Betonung von kulturellen Anpassungsprozes‐
sen und der Verzicht darauf, Kontrastgesellschaft zu sein. Dem „moder‐
nen“ Evangelikalismus wird eine „evangelikal-bibelfundamentalistische“
Position entgegengesetzt. Pointiert wird für die Beibehaltung patriarcha‐
lischer Autorität und die Nichtberücksichtigung von Frauen in Leitungs‐
positionen plädiert. Zur pfingstlich-charismatischen Bewegung hat die‐
ser Typ ein distanziertes Verhältnis.

• Seit den 1980er Jahren wächst auch die Zahl von Migranten- bzw.
Einwandererkirchen kontinuierlich. Unabhängige christliche Gemein‐
schaftsbildungen sprießen vor allem in städtischen Regionen wie Pilze
aus dem Boden. Broschüren zur religiösen Landschaft in Großstädten
und wissenschaftliche Publikationen dokumentieren diese Entwicklun‐
gen und zeigen, dass ein Teil der weltweiten Christenheit im europä‐
ischen Kontext angekommen ist. In Städten wie Berlin, Hamburg, Frank‐
furt, Köln, München, Leipzig, Dresden oder Halle gehören koreanische,
indonesische oder afrikanische Gemeinden zum Erscheinungsbild einer
zunehmenden innerchristlichen Pluralisierung, die vonseiten der eta‐
blierten Kirchen nur begrenzt zur Kenntnis genommen wird.

• Spätestens wenn Migrationsgemeinden eine Kirchengemeinde darum
bitten, das Gemeindehaus oder die Kirche nutzen zu dürfen, wird es
unausweichlich, sich mit ihnen zu befassen. Im Blick auf das religiöse
Leben zahlreicher christlicher Migrantinnen und Migranten herrscht
in Kirche und Gesellschaft nicht selten eine große Unwissenheit. Es
ist nicht leicht, an zuverlässige Informationen im Blick auf Mitglied‐
schaft, Organisationsformen, Mitgliederzahlen zu kommen. Viele die‐
ser Gemeinden praktizieren in ihren gottesdienstlichen Versammlungen
pfingstlich-charismatische Ausdrucksformen ihres Glaubens und verste‐
hen sich im Kontext der Ausbreitung pentekostaler Bewegungen. Die

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

83

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


christliche Religion spielt für das Selbstverständnis und die Lebenspraxis
vieler Migrantinnen und Migranten eine wichtige Rolle und hat deshalb
auch für das, was als Integration bezeichnet wird, eine wichtige Funkti‐
on.

• Der Zusammenhang von Religion, Migration und kultureller Identität
verdeutlicht sich auch in zahlreichen eigenständigen Aussiedlergemein‐
den. In den zurückliegenden Jahrzehnten sind aus dem Gebiet der frühe‐
ren Sowjetunion mehr als drei Millionen Menschen zugewandert. Ihre
kulturelle und religiöse Prägung mussten sie in ihrer Heimat oftmals
gegen Diskriminierung behaupten. Das Ankommen in der deutschen
Gesellschaft ist ein langer Prozess. Dies gilt sowohl in kultureller wie
auch in religiöser Hinsicht.

In der Diasporasituation sind die Lebens- und Frömmigkeitsformen durch
kulturellen und religiösen Traditionalismus bestimmt.

„[Bei] älteren Russlanddeutschen trifft eine rigide [...] Moral auf die libe‐
raleren Normen der einheimischen Gemeindeglieder. Alkohol, Rauchen,
der offene Umgang mit Fragen der Sexualität, mitunter auch Kosmetika
und modische Kleidung werden vielfach abgelehnt; die Frauen tragen
im Gottesdienst Kopftuch und sitzen von den Männern getrennt“ (Theis
2006, 231).

Die öffentlichen Debatten über Schulverweigerung aus religiösen Motiven
bzw. die Forderung nach Homeschooling unterstreichen teilweise auch un‐
erledigte gesellschaftspolitische Aufgaben im Kommunikationsprozess zwi‐
schen Aufnahmegesellschaft und einzelnen Aussiedlergemeinschaften. Ob‐
gleich diese vielfach durch eine antimodernistische Theologie und Fröm‐
migkeit geprägt sind, tragen sie zur Pluralisierung vor allem der protestan‐
tischen Frömmigkeit bei, auch dort, wo sie eine spezifische konfessionelle
Orientierung (z. B. baptistisch, mennonitisch, lutherisch, pfingstlerisch)
verkörpern, denn diese wird weithin unabhängig von bestehenden volks-
und freikirchlichen Strukturen entwickelt. Die Integration in bestehende
freikirchliche Gemeinden ist weithin nicht gelungen. Eine Partizipation am
kirchlichen Gemeindeleben findet nur begrenzt statt, trotz zahlreicher Bei‐
spiele für Gastfreundschaft, Hilfestellungen bei der Suche nach geeigneten
Räumlichkeiten und vielen diakonischen Projekten.

Auch wenn einzelne der genannten Gemeinschaftsbildungen ihre Zu‐
kunftsfähigkeit noch unter Beweis stellen müssen, zeigen die skizzierten
Entwicklungen, dass das freikirchliche Spektrum des Protestantismus in

Reinhard Hempelmann

84

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den letzten Jahrzehnten an Gewicht gewonnen hat, insbesondere unter
Jugendlichen und jungen Erwachsenen. In der Arbeitsgemeinschaft Christ‐
licher Kirchen (ACK) und den Mitgliedskirchen der VEF ist nur ein Teil
derjenigen Gruppen vertreten, die sich als Freikirchen verstehen und be‐
zeichnen. Eine Nähe und Verwandtschaft der neu entstandenen Gemein‐
schaftsbildungen ist am ehesten zur VEF und zur Deutschen Evangelischen
Allianz gegeben. Zu den Mitgliedskirchen der VEF gehören ca. 280 000
erwachsene Mitglieder. Die Zahl der freikirchlich geprägten Christen in
Deutschland ist jedoch deutlich größer, als bisherige Statistiken es naheleg‐
ten. Sie wird zu verdoppeln sein. Präzise Daten liegen nicht vor. Es wird
jedoch deutlich, dass sich in „neuen Freikirchen“ vor allem ein evangeli‐
kaler und pfingstlich-charismatischer Frömmigkeitstyp ausbreitet, dessen
weltweite Resonanz auch im deutschsprachigen Kontext Europas erkenn‐
bar wird, wenn auch im Vergleich mit Afrika, Asien und Südamerika nur in
begrenztem Umfang. Unabhängige Gemeinde- und Kirchenbildungen sind
für diesen Frömmigkeitstyp zu einem wichtigen Verbreitungsprinzip ge‐
worden. Ansatzweise zeigt sich auch in Europa, was in globaler Perspektive
vielfach beobachtet werden kann: Christliches Leben scheint gegenwärtig
am augenfälligsten in von den historischen Kirchen und Denominationen
mehr oder weniger unabhängigen Gemeinschaftsgruppen, Gemeinden und
Kirchen zu pulsieren.

Einschätzungen

Pauschale Orientierungen wird es für den Umgang mit neuen christlichen
Gemeindebildungen nicht geben können. In der Begegnung mit pentekos‐
tal geprägten Gemeindeneugründungen sind andere Fragen relevant, als
dies etwa im Blick auf Gemeindeneugründungen im Kontext eines ausge‐
prägten anticharismatischen Bibelfundamentalismus der Fall ist. Zu unter‐
scheiden ist ebenso zwischen Gemeinschaftsbildungen innerhalb kirchli‐
cher und ökumenischer Strukturen und solchen außerhalb.

Neue Gemeindegründungen tragen Züge unserer Zeit und Kultur. Sie
folgen den Trends der Individualisierung, der Erlebnisorientierung, der
Profilierung: Individualität statt Konvention, Erfahrungsorientierung statt
Verkopfung, Profil statt Beliebigkeit. Die Akzente sind dabei in den Ge‐
meinschaftsbildungen je verschieden. In Zeiten des Abbaus von Autorität
wird nach der Aufrichtung von starker Autorität gefragt. Unübersichtlich‐
keit provoziert die Sehnsucht nach Verlässlichkeit, nach Klarheit, nach Ver‐

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

85

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bindlichkeit, auch nach Abgrenzung. Das für alle protestantischen Kirchen
charakteristische Schriftprinzip wird in manchen neuen freikirchlichen Ge‐
meinschaftsbildungen zum Verbalinspirationsdogma gesteigert und gewis‐
sermaßen in den Rang des Bekenntnisses erhoben, um anfechtungsfreie
Gewissheit herzustellen.

In ökumenischer Perspektive werfen Missionsaktivitäten neuer Freikir‐
chen die Frage nach dem Zusammenhang zwischen Mission und Ökume‐
ne auf. Ein überzeugendes missionarisches Zeugnis kann es nur gemein‐
sam geben. Missionarische Berufung und ökumenische Verantwortung
gehören zusammen. Hinter neuen Gemeinschaftsbildungen stehen teilwei‐
se Konflikte und klärungsbedürftige theologische Voraussetzungen, die
allerdings nur unscharf unter dem Stichwort Fundamentalismus zusam‐
mengefasst werden können. Zur dialogischen Begegnung mit neuen christ‐
lichen Gemeinschaftsbildungen gibt es keine Alternative. Ökumenischer
Dialog eröffnet die Möglichkeit, Tendenzen fundamentalistischer Selbstab‐
schließung wirkungsvoll zu begegnen.

Neue freikirchliche Gemeinschaftsbildungen sind freilich auch ein Pro‐
testphänomen gegen die fehlende Flexibilität etablierter Institutionen. Sie
sind ein Antwortversuch auf die zurückgehende Bedeutung konfessioneller
Identitäten und werfen die Frage nach der Gestalt und Verfassung unseres
gemeindlichen und kirchlichen Lebens auf. Die Kirche darf ihren heutigen
Auftrag nicht mit der Festschreibung ihrer Gemeindestrukturen von ges‐
tern verwechseln. Sie hat auf Erden keine Ewigkeitsgestalt, sondern eine
Werdegestalt. In ausdifferenzierten modernen Gesellschaften braucht die
Kirche eine Vielzahl von Sozialgestalten.

Literatur

Geldbach, Erich (2005): Freikirchen. Erbe, Gestalt und Wirkung, Bensheimer Hefte 70,
2., neu bearbeitete Aufl., Göttingen.

Geldbach, Erich (1986): Art. Freikirche, in: EKL, 3. Aufl., Bd. 1, 1359 – 1362.
Hempelmann, Reinhard (Hg., 1997): Handbuch der Evangelistisch-missionarischen

Werke, Einrichtungen und Gemeinden. Deutschland – Österreich – Schweiz, Stuttgart.
Hempelmann, Reinhard (2009): Evangelikale Bewegungen. Beiträge zur Resonanz des

konservativen Protestantismus, EZW-Texte 206, Berlin.
Kick, Annette/Hemminger, Hansjörg (2020): Unabhängige Gemeinden neben Kirchen

und Freikirchen, EZW-Texte 265, Berlin.
Kirchner, Hubert (Hg., 1987): Freikirchen und konfessionelle Minderheitskirchen. Ein

Handbuch, im Auftrag der Studienabteilung beim Bund der Evangelischen Kirchen
in der DDR, Berlin.

Reinhard Hempelmann

86

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reimer, Hans-Diether (1996): Für eine Erneuerung der Kirche. Aufsätze, Berichte, Frag‐
mente, Gießen.

Theis, Stefanie (2006): Religiosität von Russlanddeutschen, Stuttgart.
Vereinigung Evangelischer Freikirchen (Hg., 2000): Freikirchenhandbuch. Informatio‐

nen – Anschriften – Berichte, Wuppertal.

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

87

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fundamentalismus, christlicher

Martin Fritz

Als „Fundamentalist“ gilt, wer kompromisslos und kritikresistent an be‐
stimmten Prinzipien und Überzeugungen festhält und sie womöglich ande‐
ren, vielleicht sogar mit Gewalt, aufzuzwingen versucht. Dieses landläufige
Verständnis ist weit und vage. Die notorische Unschärfe geht auf einen
mehrstufigen Verallgemeinerungsprozess zurück, den der Terminus durch‐
laufen hat. Zunächst Selbstbezeichnung einer Bewegung im US-amerikani‐
schen Protestantismus, wurde er bald auch auf ähnliche Tendenzen im
Christentum bezogen. In der Folge der Islamischen Revolution im Iran
(1979) wurde der Ausdruck dann auf Erscheinungen in weiteren Religionen
übertragen, bevor man schließlich auch politische, soziale und philosophi‐
sche Strömungen als „fundamentalistisch“ titulierte. Im Zuge dieser Weite‐
rungen vollzog sich zugleich eine Umwertung. Aus einer stolzen Selbstdefi‐
nition wurde ein Kampfbegriff, mit dem Gegner als radikal, autoritär und
gewaltträchtig diffamiert werden. Trotz dieser Probleme erscheint der Be‐
griff jedenfalls zur Kartierung des religiösen Feldes unverzichtbar, nämlich
als Bezeichnung für einen charakteristischen Abweg der Religion in der
Moderne. Aber wer ihn gebraucht, muss ihn möglichst präzise bestimmen.
Ein solcher Bestimmungsversuch soll im Folgenden für den religiösen,
insbesondere den christlichen Fundamentalismus gegeben werden.

Die amerikanischen Ursprünge

1919 wurde in den USA die World‘s Christian Fundamentals Association
gegründet. Darin verbanden sich protestantische Frömmigkeitsströmungen
des 19. Jahrhunderts wie die Erweckungsbewegung, die methodistisch ge‐
prägte Heiligungsbewegung, eine calvinistisch-presbyterianische Neuortho‐
doxie und ein prophetisch-apokalyptisches Naherwartungschristentum. Sie
fanden in der Ablehnung aller „liberalen“ Tendenzen in der Theologie
und in den Mainline-Kirchen zusammen. Als Einheitsband wirkte dabei
vornehmlich die Absage an die historisch-kritische Bibelauslegung, die sich
im 19. Jahrhundert auch in der Theologie und den Kirchen der USA zu

89

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etablieren begann. Dem hielten die amerikanischen Protofundamentalisten
das Postulat der wortwörtlichen Eingebung (Verbalinspiration) der ganzen
Bibel durch den Heiligen Geist entgegen, womit sie auf das prinzipien‐
theologische Grundaxiom der altprotestantischen Orthodoxie des 17. Jahr‐
hunderts zurückgriffen (und deutlich von der Schriftlehre Martin Luthers
abwichen).1 Jenes Postulat untermauerten sie zudem mit der Behauptung
der absoluten Unfehlbarkeit (infallibility) und Irrtumslosigkeit (inerrancy)
der Heiligen Schrift nicht nur in Heilsbelangen, sondern auch in allen
Sachfragen. Denn wenn die Bibel in scheinbaren Äußerlichkeiten irrte, wie
sollte sie dann als Wort Gottes gelten können? Und wie sollte sie dann in
den schlechthin entscheidenden Fragen des Heils vertrauenswürdig sein?

Die genannten Postulate wurden bereits in der massenhaft verbreiteten
Schriftenreihe The Fundamentals – A Testimony to the Truth (1910 – 1915)
propagiert. Deren Beiträge bekräftigen darüber hinaus vor allem überkom‐
mene christologische Dogmen (göttliche Natur, jungfräuliche Geburt, stell‐
vertretendes Sühneopfer, leibliche Auferstehung und endzeitliche Wieder‐
kunft Jesu Christi). Insgesamt vertreten die Fundamentals eine protestan‐
tische Neuorthodoxie mit apokalyptischem und evangelistisch-missionari‐
schem Einschlag. Insofern sie die Lehren der alten Orthodoxie freilich in
einer gänzlich gewandelten geistigen Lage verteidigen, unterscheiden sie
sich im Gesamtduktus deutlich. War die altprotestantische Schriftlehre der
Versuch, der Theologie mit dem Axiom der Verbalinspiration gerade eine
adäquate wissenschaftlich-methodische Grundlage zu verschaffen (unter
der Voraussetzung des damals aktuellen Wissenschaftsbegriffs), richtet sich
die Behauptung von Inspiration und Irrtumslosigkeit (mitsamt den daraus
abgeleiteten Dogmen) nun dezidiert gegen die Standards der aktuellen,
modernen Wissenschaft. Der Neuorthodoxie der Fundamentals eignet mit‐
hin der Charakter antimodernistischer Apologetik: Zur Abgrenzung vom
Zeitgeist der Gegenwart wird der Zeitgeist einer klassischen Vergangenheit
heraufgerufen. Mit deren altbewährtem Mittel, dem Ausweis der wörtlich
inspirierten Bibel als unbezweifelbarem Grunddatum von Glauben und
Theologie, versucht man sich gegen die neuartigen Verunsicherungen des
Glaubens abzusichern.

Die skizzierte Position wurde in den Fundamentals nicht aggressiv,
sondern eher in gemäßigt-pastoralem Ton vorgetragen. Bald allerdings ver‐
schärfte sich die Auseinandersetzung zwischen der fundamentalistischen

1 Siehe dazu vom Vf. das Stichwort Schriftprinzip (historisch), in: Materialdienst der
EZW 83/6 (2020), 463 – 471.

Martin Fritz

90

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Allianz des Antiliberalismus“ (Holthaus 1993, 88) und den Kräften der
liberalen Moderne – spätestens im berühmten „Affenprozess“ von Dayton /
Tennessee im Jahre 1925. Zuvor war die Ablehnung der Darwin’schen Evo‐
lutionstheorie, in den Fundamentals selbst nur ein Randthema, zum Prüf‐
stein fundamentalistischer Gesinnung avanciert. War die Bibel irrtumslos,
so musste man nach Genesis 1 auch die Schöpfung der Welt und aller ihrer
Lebewesen in buchstäblich sechs Tagen annehmen, gegen die Lehre von
der langsamen Entstehung der Arten durch Prozesse von Mutation und
Selektion (einschließlich der Abstammung des Menschen vom Affen!). Der
Prozess trug der fundamentalistischen Partei einen juristischen Sieg ein,
zugleich aber ein Publicity-Desaster: Ihre Anhänger wurden in den Medien
als fromme Hinterwäldler dargestellt und vom Publikum mehrheitlich so
wahrgenommen. Die Bewegung zog sich daraufhin aus der Öffentlichkeit
zurück und verlegte sich verstärkt auf die Gründung von Bibelschulen
und eigenen publizistischen Organen. Sie verankerte sich damit fest in der
US-amerikanischen Gesellschaft – und sammelte Kräfte für ein Comeback.

Zentrale Charakteristika des religiösen Fundamentalismus

Ausgehend von der amerikanischen Ursprungsgestalt bildete sich ein religi‐
onswissenschaftlicher Begriffsgebrauch aus, wonach „Fundamentalismus“
einen bestimmten Typus von Religion bezeichnet, der in verschiedenen Re‐
ligionen auftreten kann. In Orientierung an jener Ursprungsgestalt lassen
sich für diesen Religionstyp folgende essenzielle Merkmale aufführen:

• Der schlechthin zentrale Wesenszug des religiösen Fundamentalismus,
sein Grundakt, ist die Behauptung absoluter und unerschütterlicher ob‐
jektiver „Fundamente“ des Glaubens: Bestimmten religiösen Wahrheits‐
quellen und Grundwahrheiten werden unbezweifelbare Geltung und
normative Autorität für Glauben und Leben zugeschrieben. Mit ihrer
Anerkennung steht und fällt nach fundamentalistischer Auffassung die
jeweilige Religion.

• Dieser Fundierungsakt dient der Absicherung des Glaubens gegen die In‐
fragestellung durch alternative Weltansichten und Lebensweisen. Durch
die Setzung fragloser Fundamente sucht man sich der fraglich geworde‐
nen Wahrheit des Glaubens zu versichern.

• Der Versuch der Selbstversicherung ist eine defensive Reaktion auf Mo‐
dernisierungsprozesse, insofern eignet ihm ein elementarer Antimoder‐
nismus. Mit Aufklärung, Neuzeit und Moderne, insbesondere mit der

Fundamentalismus, christlicher

91

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Etablierung der Natur- und Geisteswissenschaften, hat sich das, was all‐
gemein als wahr gilt, auf vielen Gebieten einschneidend gewandelt. Und
es haben sich die religiösen und nichtreligiösen Optionen der Lebensan‐
schauung vervielfacht. Weil damit der althergebrachte Glaube bedroht
wird, wendet sich der Fundamentalismus insgesamt gegen den Geist der
Moderne.

• Diese Defensive führt in geistige Isolation. Unumstößliche Wahrheitsga‐
ranten lassen sich nur gewinnen, sofern man sich vom modernen Wahr‐
heitsbewusstsein und seinen kritischen Fragen konsequent abkoppelt.
Mit dem geforderten sacrificium intellectus („Opfer der Vernunft“), der
Abblendung des zeitgenössischen Denkens, gerät man ins Abseits eines
weltanschaulichen Obskurantismus. Im Interesse religiöser Selbstversi‐
cherung vermählt sich Frömmigkeit mit bewusst gewählter „Absonder‐
lichkeit“, die als Attribut frommen Gehorsams gewertet und als Preis der
Gewissheit in Kauf genommen wird.

• Der weltanschaulichen Isolation korrespondiert ein Dualismus im Welt‐
verhältnis. Weil es sich im Rückzug in die Sonderwelt des Glaubens
von der umgebenden Welt entfremdet, bezieht sich das fromme Subjekt
auf diese Welt bevorzugt im Modus scharfer Entgegensetzung (wahr
und falsch, gut und böse, gläubig und ungläubig). Seine religiöse Identi‐
tät erhält das markante Gepräge einer Gegen-Identität, verbunden mit
einem ausgeprägten Heilsexklusivismus für die eigene Gemeinschaft der
wahrhaft Gottzugehörigen.

• Zum Aufbau der fundamentalistischen Selbstgewissheit gehört ein hand‐
greiflicher Wahrheitspositivismus: das Bewusstsein, vermittels einer kla‐
ren und deutlichen Offenbarung gewissermaßen im Besitz der göttlichen
Wahrheit zu sein und damit über Gott in gewisser Weise zu verfügen.

• Unbeschadet der Opposition gegen die zeitgenössische Vernunft voll‐
zieht sich mit dem fundamentalistischen Grundakt eine Intellektualisie‐
rung des Religiösen. Die Behauptung fundamentaler Wahrheiten impli‐
ziert, dass es für den Glauben ausschlaggebend sei, selbige für wahr
zu halten. Insofern jene Wahrheiten im Interesse der Selbstvergewisse‐
rung in klaren Glaubenssätzen festgehalten werden, besteht „Glaube“
nun wesentlich in der kognitiven Zustimmung zu bestimmten Aussagen.
Gemessen an Traditionen religiöser Innerlichkeit, wo Glaube als Seelen‐
erhebung, Gewissensbefreiung oder Herzensvertrauen begriffen wird,
bedeutet das eine lehrhaft-verstandesmäßige Veräußerlichung.

• Charakteristisch ist zugleich die zentrale Bedeutung der Glaubensent‐
scheidung, also ein religiöser Dezisionismus. Nach der Logik einer not‐

Martin Fritz

92

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendigen Voraussetzung glaubensbesitzgarantierender Fundamente ge‐
währt erst deren vorauslaufende Anerkennung die persönliche Teilhabe
an dem Besitz. Nur wer zuvor die umfassende Geltung und Autorität
der Schrift anerkennt, kann seinen Glauben auf ihre Aussagen gründen.
Die verstandesmäßige Bejahung der Fundamentalwahrheiten wird somit
zur Zugangsbedingung des Glaubens, die vorab in einem Willensakt, der
Grundentscheidung für die Glaubensfundamente und gegen die kritische
Vernunft, erfüllt werden muss.

Variable Zusatzmerkmale

Mit dem angeführten Merkmalskomplex ist das religiös-weltanschauliche
„Zentrum“ der fraglichen Erscheinungsform von Religion umrissen. Sie ist
damit aber noch nicht vollständig beschrieben. Vielmehr lagern sich an das
Zentrum regelmäßig weitere Kennzeichen an, die mit dem fundamentalis‐
tischen Grundakt in einer weniger unmittelbaren Beziehung stehen und
daher eine größere Variabilität im Vorkommen zeigen. Zwischen den zen‐
tralen und den peripheren Merkmalen bestehen „Wahlverwandtschaften“,
die keine zwangsläufige Verknüpfung, aber doch eine erhebliche Verknüp‐
fungsneigung begründen.

Ethisch ergibt sich aus der strengen Bindung an normative Fundamente
eine starke Tendenz zu Traditionalismus und Rigorismus. Wer den Zeitgeist
der Gegenwart grundsätzlich ablehnt und sich stattdessen auf eine gehei‐
ligte Vergangenheit fixiert, wird sich wahrscheinlich auch hinsichtlich der
richtigen Weise zu leben an den autoritativen Stimmen dieser Vergangen‐
heit orientieren wollen. Und wer der Akzeptanz klar bestimmter Glaubens‐
sätze zentrale Heilsbedeutung beimisst, wird auch die strikte Befolgung der
dort zu vernehmenden Handlungsgebote und -verbote für maßgeblich zu
halten geneigt sein.

Soziologisch tendiert der Fundamentalismus in seiner weltanschaulich-
religiösen „Absonderlichkeit“ zur Absonderung von den religiösen Mas‐
senanstalten (christlich: den Kirchen) in kleine Gemeinschaften gleicher‐
maßen ernster, entschiedener und „welt“-abgewandter Gläubiger, die sich
wechselseitig in ihrer geheiligten Unzeitgemäßheit bestärken. Aufgrund
dieses Zuges zum religiösen Separatismus ist die typische Sozialform des
Fundamentalismus die religiöse Sondergruppe, Freikirche oder „Sekte“, wo
wiederum eine gewisse Neigung zu autoritärer Führung herrscht.

Fundamentalismus, christlicher

93

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Psychologisch kann sich das Bewusstsein des Wahrheitsbesitzes im Ge‐
genüber zur gottlosen Welt (womöglich durchzogen von gegenläufigen
Gefühlen der Bedrohung durch den kaum je ganz abzublendenden Zweifel
am selbsterklärten Besitz) in einem kompromisslosen und fanatischen Einge‐
nommensein sowie in einem aggressiven Eintreten für die fromme Sache
und gegen die „Ungläubigen“ äußern. Aber es gibt natürlich auch viele
gemäßigte, persönlich integre, durchweg friedliebende und ungefährliche
Fundamentalistinnen und Fundamentalisten.

Politisch kann aus der Sehnsucht nach einer durchgreifenden Herrschaft
Gottes und aus dem Gefühl missionarischer Sendung das Streben nach
einer Umgestaltung der Gesellschaft nach den göttlichen Geboten erwachsen,
bis hin zum Ziel der Errichtung einer Theokratie. Dabei können sich Nei‐
gungen zu Kompromisslosigkeit und Intoleranz zu einer Unerbittlichkeit
steigern, die auch Gewalt als Mittel nicht scheut. Aber auch hierbei handelt
es sich nur um ein Potenzial. Manche Fundamentalistinnen sehen den
ihnen von Gott gewiesenen Weg gar nicht in der Weltgestaltung, sondern
in der Weltentsagung. Wie der religiöse Fanatismus können sonach auch
der politische Realisierungswille und die Gewaltbereitschaft nicht zu den
eigentlichen Wesensmerkmalen des Fundamentalismus gezählt werden.

In der Geschichtsauffassung besteht ein Hang zur apokalyptischen Gegen‐
wartsdeutung. Wer die eigene Zeit im Lichte des schroffen Gegensatzes zwi‐
schen der Schar der wahrhaft Frommen und der Masse der Ungläubigen
(oder lauen Scheingläubigen) wahrnimmt, den können geeignete Weissa‐
gungen innerhalb der heiligen Schriften oder Traditionen zu endzeitlichen
Spekulationen verleiten. Die eigene Marginalisierung stellt sich dann als
Ausnahmezustand dar, welcher der nahen Aufhebung durch Gottes Ein‐
greifen harrt. Ist dieses Ventil frommen Überschwangs einmal geöffnet,
sind dem Aufschwung der Zeitdeutungsfantasie kaum Grenzen gesetzt, und
sie lässt sich auch durch alle analogen Fehldeutungen aus Vergangenheit
und Gegenwart kaum je in ihrem Flug beirren.

Fundamentalismus im katholischen Christentum

Die vorgeschlagene Konzeption mit der Stufung von Grundakt,
Zentralattributen und Periphermerkmalen des religiösen Fundamentalis‐
mus bietet den dreifachen Vorzug der Ableitung aus dem historischen Ur‐
sprung, der inneren Konsistenz und der phänomenologischen Variabilität.
Der Begriff lässt sich damit auf religiöse Erscheinungen übertragen, die

Martin Fritz

94

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trotz größter Unterschiede dennoch strukturelle Ähnlichkeiten zum protes‐
tantischen Protofundamentalismus zeigen.

Auch für das katholische Christentum stellt seit Mitte des 19. Jahrhun‐
derts die moderne Revolution der Welt- und Lebensansichten ein Schlüs‐
selproblem dar, und seine Geschichte seitdem lässt sich geradezu als Ge‐
schichte des Streits zwischen „fundamentalistischen“ und „liberalen“ Reak‐
tionen auf die „Modernismuskrise“ erzählen. So wurde zur Absicherung
des katholischen Systems der Wahrheits- und Heilsvermittlung das dog‐
matische Postulat der Unfehlbarkeit päpstlicher Lehraussagen aufgestellt
(1. Vatikanisches Konzil 1870). Damit wurde dem Oberhaupt der katholi‐
schen Kirche die letzte Autorität in religiösen, aber auch in weltanschauli‐
chen und ethischen Fragen zugesprochen. Und es wurde überhaupt der
Anspruch des katholischen Dogmas auf absolute Geltung und Autorität
ausdrücklich festgeschrieben. Mit dem 2. Vatikanischen Konzil (1962 –
1965) schien indes eine Gegenbewegung den Sieg davonzutragen, die zur
Vermeidung geistiger Isolation auf Modernisierung und Liberalisierung des
Katholischen drang. Aber seitdem treten immer wieder Kräfte auf den Plan,
die neuerlich letztgültige Fundamente für den kirchlichen Wahrheits- und
Heilsbesitz proklamieren, meist mit Rekurs auf „die katholische Tradition“.

Auch für die orthodoxe Ostkirche ließen sich analoge Tendenzen aufwei‐
sen, ebenso für die anderen Schriftreligionen Judentum und Islam. Bewe‐
gungen eines religiösen, oftmals religiös-nationalistischen Fanatismus im
Hinduismus oder auch im Buddhismus sind, soweit sie nicht auf die Abso‐
lutsetzung religiöser Schriften oder Traditionen zurückgehen, allenfalls als
fundamentalistisch in einem weiteren, unspezifischen Sinne von religiösem
Radikalismus zu bezeichnen, nicht in dem oben dargelegten charakteristi‐
schen Sinne.

Fundamentalismus – eine bleibende Versuchung des Christentums

Die Moderne mit ihren geistigen Umwälzungen hatte und hat für traditio‐
nelle Religionen krisenhafte Folgen – zur Moderne gehört die religiöse Ver‐
unsicherung. In dieser Situation stehen zwei gegenläufige Auswege offen:
die antimodernistische Reaktion oder die modernisierende Transformation
(und mannigfache Mittelwege). Die Wahl der ersten Option ist ein fast
schon „natürlicher“ Reflex. Der Fundamentalismus ist aus der modernen
Religionsgeschichte daher nicht wegzudenken und wird aus ihr auch nicht
mehr verschwinden. Aber er ist mit erheblichen Schwierigkeiten und „Fol‐

Fundamentalismus, christlicher

95

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gekosten“ verknüpft, die seine vermeintliche Attraktivität empfindlich trü‐
ben:

• Gegen die fundamentalistische Grundforderung, bestimmte Sachverhal‐
te für wahr zu halten (und dabei kritische Einwände von innen und
außen bewusst zu missachten), sträubt sich die urprotestantische Reserve
gegenüber Selbsterlösung und Leistungsreligion: Wir werden aus Gnade
mit Gott verbunden, nicht durch eigene Glaubenswerke. Der Fundamen‐
talismus ist eine eigentümliche Form von religiöser „Werkerei“ (Luther).

• Die Forderung des sacrificium intellectus verstößt gegen das christlich-
humanistische Gebot der Wahrhaftigkeit und belastet das Wahrheitsge‐
wissen. Für geistig aufrichtige Menschen wird sie daher zur Zugangsbar‐
riere, die sie vom Glauben ausschließt. Bei allen, die ihr im Namen des
Glaubens Folge leisten, entsteht bestenfalls eine Gewissheit mit schlech‐
tem Gewissen.

• Die Basisbehauptung des biblizistischen Fundamentalismus (Verbalin‐
spiriertheit und Irrtumslosigkeit) setzt die unmittelbare Verständlichkeit
und Einheitlichkeit aller wesentlichen Aussagen der Bibel voraus. Nur
unter dieser Voraussetzung vermag sie das Bedürfnis nach religiöser Ein‐
deutigkeit zu befriedigen. Die Bibellektüre wird daher mit einem spezifi‐
schen sacrificium intellectus belegt: mit der Verwerfung der hermeneuti‐
schen Vernunft. Aber die Interpretationsbedürftigkeit und Uneinheitlich‐
keit vieler biblischer Texte und Einzelaussagen sind für den gesunden
Menschenverstand schlicht unübersehbar. Ebenso unverkennbar ist die
fundamentalistische Strategie, die geforderte Evidenz und Einheitlichkeit
je und je mittels einer Auswahl passender Schriftstellen, also in einem
eklektischen Verfahren herzustellen. Im Namen radikaler „Bibeltreue“
nötigt der Fundamentalismus zu einer Lektüre mit zugekniffenen Augen.

• Im fundamentalistischen Grundakt wird den Fundamenten objektive
Geltung zugesprochen, und zwar vom religiösen Subjekt. Ausschlagge‐
bend ist der subjektive Akt der Behauptung oder Anerkennung objektiver
Geltung. Die Objektivität, die religiöse Gewissheit garantieren soll, ist
eine subjektiv zugesprochene, behauptete, geglaubte Objektivität. Die
intendierte Vergewisserung verdankt sich somit einem Akt der religiösen
Selbstversicherung. Die vermeintliche Gewissheit der objektiven Fundie‐
rung des Glaubens beruht folglich auf einer Selbsttäuschung. Die funda‐
mentalistische Gewissheit ist verschwistert mit der heimlichen Angst vor
Ent-Täuschung.

Martin Fritz

96

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


• Wer die Unfehlbarkeit der Offenbarung in der Schrift (bzw. Tradition)
behauptet, will nicht akzeptieren, dass wir unseren „Schatz in irdenen
Gefäßen haben“ (2. Kor 4,7). Er verabsolutiert die Offenbarungsmedien
und nimmt Gott selbst die Absolutheit und Souveränität, sich durch sie
zu offenbaren, „wo und wann es ihm gefällt“ (Augsburger Bekenntnis,
Art. V). Er missachtet damit die Majestät und Transzendenz Gottes, der
trotz aller Offenbarung dem menschlichen Zugriff entzogen bleibt. Im
Namen der Gottesfurcht und aus Angst vor Gottferne verfällt er der
Vergötzung menschlicher Instanzen.

• Die Verschlingung von Frömmigkeit und geistiger „Absonderlichkeit“
führt entweder zum Rückzug in die fromme Enklave oder in ein Doppel‐
leben, teils in der realen Welt der Gegenwart, teils in der Sonderwelt
des Glaubens. Eine solche Aufspaltung aber ist weder der seelischen
Gesundheit im Allgemeinen förderlich, noch dient sie einem Leben
in frommer Gelassenheit. Vielmehr kann daraus das Bedürfnis erwach‐
sen, den Zwiespalt durch religiöse Erhitzung vergessen zu machen. Die
mögliche Folge ist eine Radikalisierung, die Grundmaximen christlicher
Ethik wie Freiheits- und Friedensliebe zugunsten der fanatisch-religiösen
Selbstbestätigung in den Hintergrund drängt. Aus einer Religion der
Freiheit wird dann eine Religion der Gesetzlichkeit und des Zwangs.

Die Problematik fundamentalistischen Christentums ist damit angezeigt.
Welche Gruppierungen ihm zuzurechnen sind, ist mit alledem noch nicht
gesagt. Hier ist auch zu diagnostischer Umsicht zu mahnen. Keinesfalls
dürfen alle Gestalten konservativen oder „entschiedenen“ Christentums
pauschal als fundamentalistisch eingestuft werden. So hat sich etwa die
evangelikale Bewegung nach dem Zweiten Weltkrieg in einen fundamenta‐
listischen und einen dezidiert nichtfundamentalistischen Flügel gespalten.

Im Einzelnen ist die Grenze freilich nicht leicht zu ziehen. Sie ist auch
Gegenstand kontroverser innerevangelikaler Debatten. Es ist dabei auch
mit einem breiten Übergangsfeld zu rechnen, in dem gewisse fundamen‐
talistische Neigungen herrschen, ohne konsequent umgesetzt zu werden.
Bekenntnisse zur Irrtumslosigkeit der Schrift (oder katholischerseits zur
Unfehlbarkeit der Tradition) dienen mitunter mehr dazu, die eigene prin‐
zipielle Bibeltreue (oder Traditionstreue) sowie den mit ihr assoziierten
Glaubensernst und Bekennermut zu signalisieren, als dass damit überhaupt
nähere inhaltliche Aussagen verbunden würden. Manch eine erquickt sich
am konservativ-frommen und erbaulich antiliberalen Klang bestimmter
Signalwörter, ohne sich über die Implikationen für Glauben und Leben

Fundamentalismus, christlicher

97

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allzu sehr den Kopf zu zerbrechen. Es ist daher nicht zuletzt zwischen
fundamentalistischer Rhetorik und ernsthaft gelebtem Fundamentalismus
zu unterscheiden. Ein Schlüsselkriterium für die in Rede stehende Grenze
dürfte mithin das Maß an Kompromisslosigkeit sein, mit der der funda‐
mentalistische Grundakt durchgeführt wird.2

Literatur

Fritz, Martin (2020a): Säkularisierung, Pluralisierung, Radikalisierung – Die neue Un‐
übersichtlichkeit der religiösen Lage in Europa, in: Dittmer, Jörg / Kemnitzer, Jan /
Pietsch, Michael (Hg.): Christlich-jüdisches Abendland? Perspektiven auf Europa
(Theologische Akzente 9), Stuttgart, 289 – 308.

Fritz, Martin (2020b): Schriftprinzip (historisch), in: Materialdienst der EZW 83/6, 463
– 471.

Grünschloß, Andreas (2009): Was ist „Fundamentalismus“? Zur Bestimmung von Be‐
griff und Gegenstand aus religionswissenschaftlicher Sicht, in: Unger, Tim (Hg.):
Fundamentalismus und Toleranz, Hannover, 163 – 199.

Hempelmann, Reinhard (1997): Christlicher Fundamentalismus. Ausprägungen, Hinter‐
gründe, Auseinandersetzungen, in: Materialdienst der EZW 60/6, 163 – 172.

Hempelmann, Reinhard (2006): Sind Evangelikalismus und Fundamentalismus iden‐
tisch?, in: Materialdienst der EZW 69/1, 4 – 15.

Holthaus, Stephan (1993): Fundamentalismus in Deutschland. Der Kampf um die Bibel
im Protestantismus des 19. und 20. Jahrhunderts, Bonn.

Kienzler, Klaus (2000): Art. Fundamentalismus II.2.a., in: RGG4, Bd. 3, 415 – 416.
Raatz, Georg (2015): Unbedingtsetzung von Bedingtem. Paul Tillichs Begriff religiösen

Fundamentalismus’, in: International Yearbook for Tillich-Research 10, 241 – 272.
Riesebrodt, Martin (2000): Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus und der

„Kampf der Kulturen“, München.
Sandeen, Ernest R. (1970): The Roots of Fundamentalism. British & American Millenar‐

ianism, 1800 – 1930, Chicago / London.

2 In einer ausführlichen Phänomenologie des christlichen Fundamentalismus wäre auch
auf das Pfingstchristentum einzugehen. Im Anschluss an Martin Riesebrodt hat Rein‐
hard Hempelmann zwischen Wort- und Geistfundamentalismus unterschieden (vgl.
sein Stichwort „Pfingstbewegung“ in diesem Band). Das Fundamentalistische an Letz‐
terem ist demnach das religiöse Vergewisserungsinteresse, das sich aber nicht auf
das Bibelwort, sondern auf erlebbare Manifestationen des Heiligen Geistes stützt. Im
Mittelpunkt des hier vorgeschlagenen Begriffs steht hingegen, in engerer Anlehnung
an die Ursprungsgestalt, die postulatorische Setzung manifest gegebener Glaubensfun‐
damente. Infolgedessen ziehe ich die Unterscheidung zwischen einer (bibel- oder tradi‐
tions-)fundamentalistischen und einer geistenthusiastischen Glaubensvergewisserung
vor, wobei sich im Pfingstchristentum meist beide Vergewisserungsmodi in eigentümli‐
cher Weise verschränken.

Martin Fritz

98

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gülen-Bewegung (Hizmet)

Friedmann Eißler

Das Netzwerk des islamischen Predigers Fethullah Gülen hat vor allem
deshalb einen Bekanntheitsgrad erreicht, weil die türkische Regierung es
für den gescheiterten Putsch im Jahr 2016 verantwortlich macht. Seitdem
werden diejenigen massiv verfolgt, die mit der Gülen-Bewegung in Ver‐
bindung gebracht werden. Zehntausende „Fethullahcis“ wurden verhaftet,
verloren ihre Posten in Justiz, Polizei und Militär, flohen ins Ausland. Viele
leitende Verantwortliche kamen nach Deutschland. Allein im Jahr 2019
ersuchten Berichten zufolge fünftausend Hizmet-Anhänger um Asyl. Dabei
hatte sich die Bewegung über Jahrzehnte zu einer tragenden Säule des
türkischen Systems entwickelt und durch die Besetzung wichtiger Stellen
im Staatsapparat und im Bildungswesen genau das Projekt vorangetrieben,
für das sich Erdoğan und die AKP auf politischem Terrain einsetzen. Inter‐
national wurden die Massenverhaftungen in der Türkei verurteilt, zugleich
machten sie wie auch die Verstaatlichung von Gülen-nahen Unternehmen,
die Übernahme von Zeitungen und die Schließung von Sendern die Aus‐
dehnung des Netzwerks deutlich. Markenkern der Bewegung war und ist
die Bildungsförderung unter den Stichworten „Dialog und Bildung“, um
eine „goldene Generation“ gut ausgebildeter junger Menschen zu prägen,
die eine starke muslimische Identität entwickeln und die Gesellschaft in
Zukunft durch eine intellektuelle und spirituelle Aufklärung aus den tradi‐
tionellen Quellen des Islam transformieren sollen.

Geschichte

Muhammed Fethullah Gülen wurde 1941 (nach manchen Angaben – sym‐
bolisch aufgeladen – auch 1938, im Todesjahr Atatürks) im Nordosten der
Türkei in der Nähe der Stadt Erzurum geboren und genoss nur wenige
Jahre staatlichen Schulunterricht, während er in islamischen Medresen
und Tekken eine traditionelle religiöse Bildung erhielt. Er wurde Imam,
schloss sich der Nurculuk-Bewegung an und konnte als gefragter Redner
und Wanderprediger seit den 1960er Jahren immer mehr Menschen dafür

99

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begeistern, sich für die Verbindung von islamischer Frömmigkeit und mo‐
dernem gesellschaftlichem Engagement einzusetzen. Ein wichtiges Mittel
der Verbreitung waren neben zahlreichen Büchern Gülens Predigten, die
auf Audio- und Videokassetten weite Verbreitung fanden und nicht zuletzt
auf die aufstrebende türkische Mittelschicht einen nachhaltigen Einfluss
ausübten.

Nach dem Politikwechsel in der Türkei 1980 widmete sich Gülen intensiv
dem Aufbau der Bewegung. Er weitete seine Aktivitäten international aus
und setzte verstärkt auf interreligiösen Dialog. Als ihn staatsanwaltliche
Ermittlungen als islamistische Gefahr ins Visier nahmen, ging er im März
1999 in die USA und blieb dort. 2006 wurde er von den Vorwürfen freige‐
sprochen. Nach dem Bruch mit seinem ehemals Verbündeten Erdoğan 2013
und dem Putschversuch in der Türkei im Juli 2016 wurde einerseits die
„Unterwanderung“ des türkischen Staates durch die Gülen-Anhängerschaft
sichtbar, andererseits nutzt der jetzige Staatspräsident die Lage, um mit
äußerster Härte gegen Gülen-Anhänger vorzugehen. Hizmet wurde als Ter‐
rororganisation eingestuft, genannt FETÖ (zu Deutsch etwa „Fethullahisti‐
sche Terrororganisation“). Die Entwicklungen haben auch in Deutschland
erhebliche Auswirkungen, da sich etwa zwischen (AKP-nahen) DİTİB-An‐
hängern und Hizmet-Kreisen teilweise tiefe Gräben aufgetan haben.

Es dauerte eine Zeitlang, doch dann war zu sehen, dass die Hizmet-
Bewegung, wie sie sich seit einigen Jahren gerne nennt (s. dazu weiter
unten), sich gerade in Deutschland neu sammelt, alte mit neuen Konzep‐
ten koordiniert und Impulse ihres Engagements in der Gesellschaft setzt.
Die Kernziele werden weiter verfolgt, und dies mit verstärktem hochquali‐
fiziertem Personal. Flankiert wird die neue Phase etwa mit Publikationen
und Ausstellungen, die auf die weltweite Verfolgung der Anhängerschaft
Gülens als Beleg dafür abheben, dass Gülen schon immer aufseiten der
Demokratie und der Menschenrechte gestanden habe – im Gegensatz zu
Erdoğan. Die jetzige Feindschaft wird als grundsätzliche inhaltliche Diffe‐
renz in Anschlag gebracht. So stellt das neue Narrativ den (friedlichen,
moderaten, bildungsorientierten) „Sufi-Islam“ Gülens dem (aggressiven,
rückwärtsgewandten, demokratiefeindlichen) „politischen Islam“ Erdoğans
quasi diametral gegenüber. Die gemeinsame, geradezu symbiotische part‐
nerschaftliche Vergangenheit in der Bekämpfung liberaler, säkularer Oppo‐
sitioneller und die Tatsache, dass ein dramatischer Kampf um die Macht
in der Türkei, jedoch gerade nicht eine inhaltliche Auseinandersetzung zum
Bruch geführt hat, werden dabei nicht thematisiert.

Friedmann Eißler

100

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lehre, religiöser Hintergrund

Fethullah Gülen vertritt ein traditionelles, türkisch-sunnitisch und konser‐
vativ geprägtes Islamverständnis mit sufischer Grundhaltung. Er propagiert
keine verbindliche „Lehre“ und keinen Reformislam. Der reformerische
Impuls Gülens und seiner Anhänger besteht in einem innovativen islami‐
schen Denken, das den Islam als gesellschaftliche Kraft stärken soll. Es zeigt
sich aufgeschlossen für die Moderne und ausgesprochen pragmatisch:

„Im Umgang mit anderen [...] ist es ihnen wichtiger, wenigstens einen
Teil ihrer Wertvorstellungen zu vermitteln (auch wenn sie dafür ihre
islamische Motivation in den Hintergrund treten lassen), als durch ein
zu offenes islamisches Auftreten gar keine Wirkung über die islamischen
Kreise hinaus zu haben“ (Agai 2005).

Das Netzwerk versteht sich nicht als „Organisation“ oder Bruderschaft,
sondern als eine vom Islam inspirierte soziale Bewegung.

Die pragmatische Flexibilität hängt nicht zuletzt mit der Geschichte im
Herkunftskontext zusammen. In der Türkei wurde der Islam lange aus den
öffentlichen Institutionen verdrängt und in staatsunabhängigen Parallel‐
strukturen privat vermittelt. Die säkularen Wissenschaften verstanden sich
weithin antireligiös, die Religiösen entsprechend wissenschaftsskeptisch.
Eine Rückbesinnung auf den Islam und die Läuterung der Gesellschaft zur
islamischen Pflichterfüllung schienen am besten auf dem Wege säkularer
Bildung möglich. Dies erkannte Said Nursi (1879 – 1960), der Gründer
der Nurculuk-Bewegung. Er vertrat offensiv die Vereinbarkeit von Wissen‐
schaft(en) und Islam. Ein Dschihad mit den Waffen der Wissenschaft und
der Wirtschaft sollte Unwissenheit, Armut und Zwietracht, die drei Haupt‐
feinde des Islam, bekämpfen. Dadurch würde man auch die Unabhängig‐
keit vom Westen erreichen. Säkulare Bildung wurde islamisch nicht nur
akzeptabel, sondern bedeutsam, ja zur religiösen Aufgabe. Auch Fethullah
Gülen betont die Bedeutung der Naturwissenschaft für die Zukunft des Is‐
lam. Vor diesem Hintergrund wird verständlich, dass seine Anhänger Schu‐
len ohne religiösen, vielmehr mit naturwissenschaftlichem Schwerpunkt
als islamisch sinnvoll und förderungswürdig ansehen. Ein häufig zitiertes
Motto Gülens lautet: Gründet Schulen statt Moscheen!

Das Engagement der Gülen-Anhänger ruht auf vier Säulen:

• Dienst (hizmet). In kleinen, verbindlich organisierten Wohngemeinschaf‐
ten von Freiwilligen, die in der Regel ehrenamtlich für die gemeinsame
Sache tätig sind (sog. „Lichthäuser“), wird der friedliche Dienst für

Gülen-Bewegung (Hizmet)

101

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Sache Gottes vorbereitet und eingeübt. Mit diesem Begriff werden
höchste religiöse Werte verbunden.

• Ganze Hingabe für die Sache / Mission (dava). Dazu Gülen: „Ferner muss
der Mensch des hizmet alles Widrige aus seiner Hand stoßen können,
das ihn von seiner dava zurückhält. Ob Haus, Frau und Kinder, Arbeit,
er darf unter dem Einfluss keiner Sache stehen, die eine Kette für seine
Füße ist. Im Wesentlichen hat der Mensch der dava außer in einigen
bestimmten Situationen kein persönliches Leben“ (zit. nach Agai 2008,
233).

• Dschihad (cihad). Für Gülen absolute Pflicht eines jeden Muslims. Der
sog. „kleine Dschihad“ zielt darauf, die Bedingungen so zu verändern,
dass allen Menschen die göttliche Weisheit nähergebracht werden kann.
So kann auch Bildungsarbeit als Dschihad betrachtet werden. Waffen‐
gewalt spielt dabei freilich keine Rolle, wenngleich Gülen (staatliche)
Gewaltanwendung in bestimmten Ausnahmefällen nicht ausschließt.

• Opferbereitschaft. Ziel des Islam ist es, so Gülen, Menschen über die Welt
hinaus zur ewigen und absoluten Wahrheit zu führen. Damit dies nicht
abstrakt bleibt, wird es in ein aktives Programm transformiert, das „gren‐
zenlose Opferbereitschaft und Selbstlosigkeit“ erfordert. Kampfgeist und
Entbehrung sind für den Einsatz für die Sache Gottes zentral.

Gülen kündigt ein neues Zeitalter an, das auf der Basis von Frieden und
Toleranz eine einzige gemeinsame Zivilisation hervorbringen soll.

Verbreitung, Organisationsform

Kernzellen sind neben den Wohngemeinschaften und den engsten internen
Kreisen verschiedene Bildungseinrichtungen, die seit Anfang der 1990er
Jahre auch in Deutschland verbreitet sind. In mehr als 50 Ländern ist Hiz‐
met mit Schulen, Organisationen und „Dialogvereinen“ präsent. Vor einiger
Zeit wurde die Zahl der Nachhilfezentren in Deutschland auf 150 geschätzt
(es wurden auch höhere Zahlen genannt). Sie heißen Regenbogen, Primus,
Pangea-Bildungszentren oder einfach Lernstube. Es gibt etwa 30 staatlich
anerkannte Privatschulen im Umfeld. Daneben ist Hizmet in den Bereichen
Wirtschaft und Medien aktiv. Infolge des Bruches zwischen Erdoğan und
Gülen gab es teilweise Einschränkungen, einzelne Bereiche wurden redu‐
ziert, andere verstärkt. Die Aktivitäten sind bundesweit, regional und lokal
strukturiert und untereinander vernetzt. Der interreligiöse und interkultu‐
relle Dialog steht bei Vereinen wie dem Interkulturellen Dialogzentrum

Friedmann Eißler

102

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


München (IDIZEM) oder dem Forum Dialog in Berlin im Vordergrund.
Im interreligiösen Großprojekt „House of One“ in Berlin ist der muslimi‐
sche Partner ein Gülen-Verein. Das „Internationale Sprach- und Kulturfes‐
tival“ (Deutsch-Türkische Kulturolympiade) ist als Sprachwettbewerb und
Brauchtumsfest für Jugendliche zum Event geworden. Tatkräftige finanziel‐
le Unterstützung kommt aus der mittelständischen türkeistämmigen Wirt‐
schaft.

Die wenigsten Akteure machen den Bezug zu Gülen deutlich. Lange
haben Gülen-Vereine dementiert, in Verbindung zur Bewegung zu stehen.
Heute präsentiert man sich gegebenenfalls als „Gülen-nah“ oder „von Gülen
inspiriert“. Nur wenige Institutionen wie die Stiftung Dialog und Bildung
mit Sitz in Berlin geben diesbezüglich eindeutig Auskunft, in diesem Fall
um der Öffentlichkeitsarbeit der Hizmet-Bewegung in Deutschland ein
Gesicht zu verleihen.

Charakteristisch ist die dezentrale Netzwerkstruktur, zumindest nach
außen. Die Cemaat (aus dem Sufismus für „Gemeinschaft“) tritt jung und
dynamisch auf, Vereine entstehen aus Eigeninitiative engagierter Mitbürger.
Das Spendenaufkommen von Einzelpersonen und eingebundenen Unter‐
nehmen ist groß. Gülen selbst hat keine formal leitenden Funktionen, die
lokalen Institutionen arbeiten dementsprechend unabhängig. Intern gibt es
allerdings eine straffe Hierarchie, an deren Spitze allein und konkurrenzlos
Fethullah Gülen steht. Er bestimmt mit einem „Beraterkreis“ aus seinen
treuesten Schülern die Hauptziele und Strategien der Bewegung. Auf dieser
Ebene ist ein „Welt-Imam“ für die Koordinierung der Aktivitäten weltweit
zuständig. Darunter kommen Ebenen für Regionen, Länder und Städte bis
hin zu Stadtvierteln und den Lichthäusern. Ein ağabey (oder abi, „großer
Bruder“) ist ein männlicher Leiter oder Mentor, abla („große Schwester“)
das weibliche Pendant. Die „Funktionäre“ handeln in enger Tuchfühlung
mit dem verehrten Lehrer (z. B. über die Internetseite www.herkul.org) und
sind untereinander gut vernetzt.

Die „Gülen-Schulen“ stehen allen offen (bislang sind dort jedoch fast nur
türkische Kinder), der Unterricht folgt dem normalen Lehrplan, Schulspra‐
che ist Deutsch, mitunter wird statt Religionsunterricht Ethik unterrichtet.
Gülen selbst spielt im Schulalltag keine nennenswerte Rolle, viele Lehrende
gehören nicht zur Cemaat. Die Schulen und Bildungseinrichtungen bieten
jedoch ein ideales Umfeld junger Menschen, die mit unterschiedlichen
Freizeitangeboten angesprochen werden. Hier wird für die Kreise gewor‐
ben, in denen die Ideen Gülens gepflegt und Führungskräfte rekrutiert
werden.

Gülen-Bewegung (Hizmet)

103

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.herkul.org
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.herkul.org


Einschätzung

Die Türkei hat die ehemals mächtige Cemaat mit brutaler Gewalt zu Boden
gezwungen und stellt ihren Anhängerinnen und Anhängern auch im Aus‐
land nach. Die Diffamierung und Denunzierung von Mitbürgerinnen und
Mitbürgern geht alle an. In Sachen Sicherheit, Bürgerrechte und Wahrung
des Respekts dürfen keine Einschränkungen akzeptiert werden.

Der türkisch-amerikanische Prediger und der heutige türkische Präsi‐
dent waren seit dem Aufschwung der Regierungspartei AKP 2002 enge
Verbündete. Man spielte sich die Bälle zu, schaltete gemeinsame Gegner
aus und war sich – wie übrigens auch mit der Milli-Görüş-Bewegung –
in wichtigen Grundpositionen einig: Ablehnung jeglicher „Verwestlichung“,
Verklärung des Osmanischen Reiches, zentrale Elemente der „Türkisch-isla‐
mischen Synthese“ (Einheit von türkischer Nation und islamischer Religi‐
on), Forderung einer „sittlich-moralischen Erneuerung“ der Türkei. Gülen
war gegen eine direkte Politisierung des Islam und gründete daher auch
keine eigene Partei; das überließ er Necmettin Erbakan (Milli Görüş),
Erdoğan (AKP) und anderen.

Hierzulande wird es von der interessierten Öffentlichkeit vielfach posi‐
tiv wahrgenommen, dass Hizmet sich am säkularen Bildungsdiskurs aktiv
beteiligt. Viele sehen Gülen und seine Anhänger als Reformer, die traditio‐
nelle Frömmigkeit mit einem moderaten Islamverständnis verbinden – li‐
beral, unpolitisch und dialogisch. Kritiker sehen in ihnen dagegen Akteure
mit einer islamisch-politischen Agenda, die die Gesellschaft islam(ist)isch
transformieren wollen. Die Bewegung ist auf den globalisierten Bildungs‐
markt bestens vorbereitet. Erfahrungen im laizistischen türkischen Kontext
ließen sie die religiösen Aspekte nach außen hin sehr zurücknehmen
(früher wurden sie ganz verschwiegen). Dies führt bei Unkenntnis des
religiösen Hintergrunds zu einer einseitigen Wahrnehmung. Das aufopfe‐
rungsvolle ehrenamtliche Engagement in der Mitte der Gesellschaft für
Integration und zur Friedensförderung ist als solches zu begrüßen und
zu würdigen. Eine offene Haltung gegenüber der modernen Gesellschaft
wird eingeübt und der Wert der Bildung – auch und gerade für Frauen –
attraktiv und nachhaltig vermittelt.

Auf der anderen Seite ist nicht zu übersehen, dass das Gülen-Schrifttum
eine programmatische Orientierung an einem konservativ-islamischen Ge‐
sellschaftsbild durchzieht, das sich an Koran und Sunna ausrichtet und
in wichtigen Aspekten der Menschen-, insbesondere der Frauenrechte, der
Meinungs- und Religionsfreiheit sowie der Trennung von Religion und

Friedmann Eißler

104

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Staat dem Gesellschaftsbild der Mehrheitsgesellschaft entgegensteht. Wie
dieses Modell aussieht, kann man sich anhand der Koranausgabe von Ali
Ünal, der Zeitschrift „Die Fontäne“ oder Produkten aus dem Programm
des Main-Donau- (früher Fontäne-)Verlags vor Augen führen. Erschwe‐
rend kommt die mangelnde Transparenz hinsichtlich der Zugehörigkeit
der zahllosen Gülen-Vereine zur Bewegung hinzu. Die dezentrale Struktur
macht sie wenig (an)greifbar, da problematische Positionen ausweichend
oder relativierend als Einzelmeinungen „anderer“ deklariert werden.

Wenn sich die Anhänger Gülens heute als die – im Gegensatz zu Er‐
doğan – wahren Demokraten und Vertreter von Religionsfreiheit und Men‐
schenrechten präsentieren, sollte im Blick bleiben, dass diese Redeweise
zwar von Anfang an zur Selbstdarstellung der Gülen-Bewegung gehört hat,
dass sie aber ebenso von Anfang an in weitreichender Übereinstimmung
mit den (langfristigen) inhaltlichen Zielen Erdoğans verstanden wurde und
wird. Kurz: In der machtpolitischen Konstellation hat sich alles, im Blick
auf die Vision einer islamischen Gesellschaft, die Gülen mit den politischen
Protagonisten teilt, hat sich nichts geändert.

Was die Schulen anbetrifft, erscheint es derzeit fraglich, ob sie die bisher
entstandenen „ethnischen Nischen“ im Laufe der Zeit öffnen werden oder
umgekehrt gemäß dem Motto „Islamisierung durch Bildung“ verstärkt zu
Parallelstrukturen beitragen.

Eine kritische Auseinandersetzung hat sich nicht auf die religiöse Moti‐
vation für das gesellschaftliche Handeln an sich zu richten, sondern auf
die mangelnde Klarheit in Bezug auf die letztlich vertretene Haltung zur
religiös-weltanschaulich pluralen Situation, in der dieses Handeln seinen
Ort hat. Ein „Scharia-Vorbehalt“, in welcher Form auch immer – und sei es
in modernem Dialogformat –, ist nicht hinnehmbar. Hier scheint es deut‐
lich mehr Reformbedarf zu geben, als die Anhängerinnen und Anhänger
Fethullah Gülens bisher erkennen lassen.

Literatur

Agai, Bekim (2005): Ein moderner türkisch-islamischer Reformdenker? (Porträt Fethul‐
lah Gülen), Qantara.de, 19.1.2005, https://de.qantara.de/inhalt/fethullah-guelen-ein
-moderner-tuerkisch-islamischer-reformdenker (Abruf: 18.6.2021).

Agai, Bekim (2008): Zwischen Netzwerk und Diskurs. Das Bildungsnetzwerk um Fethul‐
lah Gülen, Bonner Islamstudien Bd. 2, 2. Aufl., Hamburg-Schenefeld (Dissertation).

Eißler, Friedmann (Hg., 2015): Die Gülen-Bewegung (Hizmet). Herkunft, Strukturen,
Ziele, Erfahrungen, EZW-Texte 238, Berlin.

Ergene, M. Enes (2008): Das neue Gesicht des Islams, Offenbach a. M.

Gülen-Bewegung (Hizmet)

105

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.qantara.de/inhalt/fethullah-guelen-ein-moderner-tuerkisch-islamischer-reformdenker
https://de.qantara.de/inhalt/fethullah-guelen-ein-moderner-tuerkisch-islamischer-reformdenker
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.qantara.de/inhalt/fethullah-guelen-ein-moderner-tuerkisch-islamischer-reformdenker
https://de.qantara.de/inhalt/fethullah-guelen-ein-moderner-tuerkisch-islamischer-reformdenker


Gülen, M. Fethullah (2004): Aufsätze, Perspektiven, Meinungen, Mörfelden-Walldorf.
Gülen, M. Fethullah (2014): Was ich denke, was ich glaube, Freiburg i. Br.
Karakoyun, Ercan (2017): Die Gülen-Bewegung. Was sie ist, was sie will, Freiburg i. Br.
Ünal, Ali (2012): Der Koran und seine Übersetzung mit Kommentar und Anmerkungen,

2. Aufl., Offenbach a. M.

Zeitschriften

Die Fontäne (Vierteljahreszeitschrift, Main-Donau-Verlag).
Yeni Ümit („Die Neue Hoffnung“, türkisch) u. a.

Internet

https://sdub.de; https://www.forumdialog.org; https://academy-ev.de; https://dtj-onli
ne.de; https://bddi.org; https://www.lbe-bw.de; https://www.vge-ev.de; https://buv
-ev.de (Abruf 8.1.2024).

Friedmann Eißler

106

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://sdub.de
https://www.forumdialog.org
https://academy-ev.de
https://dtj-online.de
https://dtj-online.de
https://bddi.org
https://www.lbe-bw.de
https://www.vge-ev.de
https://buv-ev.de
https://buv-ev.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://sdub.de
https://www.forumdialog.org
https://academy-ev.de
https://dtj-online.de
https://dtj-online.de
https://bddi.org
https://www.lbe-bw.de
https://www.vge-ev.de
https://buv-ev.de
https://buv-ev.de


Homöopathie

Jeannine Kunert

Medizinhistorisch wird die Homöopathie den alternativen Heilmethoden
zugeordnet (Jütte 1996a, 13). Die Frage jedoch, was als alternativ zu be‐
werten ist, ist dabei immer im historischen und sozialen Kontext zu be‐
trachten und folglich kontingent. Bezogen auf ihre gesellschaftliche Aner‐
kennung hat die Homöopathie eine wechselvolle Geschichte hinter sich.
Dem Paradigma des „Wissenschaftspluralismus“ folgend, ist Homöopathie
in Deutschland (Stand 2024) umstritten, aber immer noch als Therapie‐
richtung staatlich anerkannt. Der deutsche Gesetzgeber unterscheidet drei
„besondere Therapierichtungen“ (§ 109a AMG), zu denen neben der phyto‐
therapeutischen und der anthroposophischen Therapierichtung auch die
homöopathische zählt.

Gesellschaftlich erwachsen ist die Homöopathie aus der Kritik an der
ärztlichen Praxis des späten 18. und des 19. Jahrhunderts und trug so
von Beginn an ein konfrontatives Moment in sich. In den Auseinanderset‐
zungen zwischen Homöopathie-Anhängern und -Gegnern treffen konträre
Wissenschaftsverständnisse und z. T. Weltanschauungssysteme aufeinander.
Die Frage nach der weltanschaulichen Relevanz dieser Therapieform wird
durch den Umstand erhöht, dass die „Ganzheitsmedizin“, der die Homöo‐
pathie ebenfalls zugerechnet wird, sowohl körperliche, geistige, seelische
als auch spirituelle Bedürfnisse des Menschen berücksichtigen und so der
wahrgenommenen Fragmentierung und Ökonomisierung des Lebens ent‐
gegentreten will (Jeserich 2010, 204).

Geschichte

Die Homöopathie geht auf den Meißner Arzt Samuel Hahnemann (1755 –
1843) zurück, der am Ende des 18. Jahrhunderts ein neues Heilungsprinzip
entwickelte und es ab 1810 zunehmend propagierte. Bereits im Jahr 1784
veröffentlichte Hahnemann seine Ideen zur Medizinhygiene und medizi‐
nischen Prophylaxe als handlungsbestimmende Grundhaltung von Medizi‐
nern. Als „Geburtsstunde der Homöopathie“ gilt die Schrift Versuch über

107

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein neues Princip zur Auffindung der Heilkräfte der Arzneisubstanzen, nebst
einigen Blicken auf die bisherigen im „Journal der practischen Arzneykun‐
de“ von 1796.

Schon Zeitgenossen Hahnemanns wie Goethes Arzt Friedrich Hufeland
wurde deutlich, dass hier ein alternatives System zur herkömmlichen
Medizin entstand, das auf anderen Logiken als den rational-naturwissen‐
schaftlichen beruht. Entsprechend wurde der Homöopathie von Beginn an
Unwissenschaftlichkeit oder Pseudowissenschaftlichkeit vorgeworfen (Jese‐
rich 2010, 211ff ). Ein weiterer Grund für die vehemente Ablehnung lag
im unversöhnlichen Auftreten Hahnemanns, der seinen therapeutischen
Zugang als den einzig wahren betrachtete und jegliche Abweichung von
seiner „reinen Arzneimittellehre“ missbilligte. Im Jahr 1831 führte er den
diskreditierenden Kampfbegriff der „Allopathie“ (griech. állos, „anders“)
zur Bezeichnung der „Schulmedizin“ ein, die Krankheitssymptome mit Mit‐
teln behandelt, die diesen entgegenwirken. Ein entsprechendes Echo seitens
der etablierten (Hoch-)Schulmediziner ließ nicht lange auf sich warten und
hallt bis heute nach.

Nach einigen unsteten Jahren unterhielt Hahnemann zunächst in Torgau
bei Leipzig, ab 1821 in Köthen / Anhalt die erste homöopathische Praxis.
Vom Herzog von Anhalt-Köthen wurde er alsdann protegiert und mit
Privilegien, wie dem Dispensierrecht, d. h. dem Recht zur Herstellung und
Ausgabe von Arzneimitteln, ausgestattet. In Köthen empfing er bis zu seiner
Migration nach Paris zahlreiche gut- und hochgestellte Persönlichkeiten
und scharte einen Kreis von Schülern um sich. Hier wurde 1829 auch der
Deutsche Zentralverein homöopathischer Ärzte gegründet, der bis in die
Gegenwart eine zentrale Rolle in der Propagierung und Etablierung der
Homöopathie einnimmt und seit 1832 die „Allgemeine Homöopathische
Zeitung“ (AHZ) unterhält. Die Zeitschrift beinhaltet fachliche Artikel zur
Forschung, Praxis und Kasuistik sowie eine Rubrik „Arzneimittelprüfun‐
gen und -bilder“. Zugleich stellt sie das Vereinsorgan des Zentralvereins dar.

Eine Erklärung für den – trotz aller Widrigkeiten – andauernden Erfolg
der Homöopathie liegt u. a. in der günstigen Vernetzung Hahnemanns
und seiner Anhänger mit einflussreichen Medizinern, Aristokraten sowie
dem wohlhabenden Bürgertum, die sich durchaus positiv auf die Durchset‐
zung im Diskurs auswirkte (Jütte 1996a, 179ff ). Zudem professionalisierten
sich die homöopathische Arzneimittelproduktion und der Vertrieb, die
fachliche Aus- und Weiterbildung sowie das homöopathische Vereins- und
Verlagswesen. Hierzu zählt auch die zunehmende Systematisierung der Ho‐
möopathika, die im Homöopathischen Arzneibuch (HAB) ihren Ausdruck

Jeannine Kunert

108

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


findet. In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts beschritt die Homöopathie
weiter den Weg der Institutionalisierung durch die Einrichtung spezieller
Krankenhäuser und universitärer Professuren. Beispielhaft sind hier das
Robert-Bosch-Krankenhaus in Stuttgart (1915) sowie die Lehrstühle von
Ernst Bastanier in Berlin (1939) und Alfons Stiegele in Stuttgart (1942) zu
nennen.

In der Zeit von 1933 bis 1945 fiel die Homöopathie unter den Schutz der
„Neuen Deutschen Heilkunde“. Nach 1945 konnte sich das homöopathische
Vereinswesen von den Folgen der nationalsozialistischen Gleichschaltung
und des Zweiten Weltkrieges nicht gänzlich erholen und verlor wie das
homöopathische Krankenhauswesen und die universitäre Ausbildung an
Einfluss. Allerdings beförderten die durch die Homöopathie und andere
alternativmedizinische Zugänge gestellten Herausforderungen laut Robert
Jütte, dem ehemaligen Leiter des Stuttgarter Instituts für Geschichte der
Medizin der Robert-Bosch-Stiftung, die Professionalisierung der Medizin.
Als kritisches Gegenüber nimmt die Homöopathie weiterhin Einfluss und
wirkt mit ihren Forderungen nach mehr Ganzheitlichkeit in der Medizin
in den Diskurs hinein. Anwendung findet sie – mit Parallelen zu ihren
Anfängen – heute als milieuspezifisches Distinktionsmerkmal vor allem bei
gut gebildeten, wohl situierten Menschen (Röding 2022).

Grundprinzipien

„Daß sie [Krankheiten] einzig geistartige (dynamische) Verstimmungen
der geistartigen, den Körper des Menschen belebenden Kraft (des Le‐
bensprincips, der Lebenskraft) sind. Die Homöopathik weiß, daß Hei‐
lung nur durch Gegenwirkung der Lebenskraft gegen die eingenomme‐
ne, richtige Arznei erfolgen kann, eine um desto gewissere und schnelle‐
re Heilung, je kräftiger noch beim Kranken seine Lebenskraft vorwaltet“
(zit. nach Jütte 1996b, 156).

Die Homöopathie vertritt einen holistischen Ansatz von Heilung. Krank‐
heiten und ihre Symptome seien nicht stofflich, z. B. durch Viren oder
Bakterien, bedingt, sondern Resultat einer „verstimmten Lebenskraft“ (Fe‐
derspiel / Herbst 2005, 159ff ), so dass sie mithilfe der Selbstheilungskräfte
des Körpers bekämpft werden könnten (Jänicke / Grünwald 2006, 102ff ).

Um diese Kräfte zu aktivieren, hat Hahnemann die Idee entwickelt, Ähn‐
liches mit Ähnlichem zu heilen, und dies in die Formel „similia similibus
curentur“ gegossen. Das Ähnlichkeitsprinzip geht davon aus, dass Krank‐

Homöopathie

109

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heiten mit Substanzen in potenzierter Form geheilt werden, die ähnliche
Leiden evozieren. Hahnemann zufolge führt also dasjenige Heilmittel zum
Erfolg, das bei einem gesunden Menschen möglichst ähnliche Symptome
erzeugt. Die so „wohldosiert gesetzten Krankheitsreize“ würden im Körper
„Abwehrleistungen veranlassen“ und ihn in die Lage versetzen, sich selbst
zu heilen (Stumpf 2008, 8). Der Mensch werde schließlich in seiner „Le‐
benskraft“ normalisiert, weil nicht nur die Symptome bekämpft worden
seien, sondern die Ursache der Krankheit an sich. Folglich müsse die
homöopathische Arznei dem Gesamtbild des Menschen entsprechen, um
erfolgreich zu sein.

Die Wirkung der Homöopathika werde durch die Verfahren der Poten‐
zierung und Dynamisierung des Ausgangsstoffs erreicht. Potenzieren meint
die hochgradige Verdünnung der „Urtinktur“ (Jänicke / Grünwald 2006,
104). Damit die „dynamischen Kräfte“ der Substanzen hervortreten, wer‐
den sie durch rhythmisches Klopfen „herausgeschüttelt“. Das Zutun von
Energie durch den Klopfvorgang unterscheide die so erzeugten Potenzen
von reinen Verdünnungen. Der energetische Zustand in der Verdünnung
werde so verändert und die geistige „Arznei-Kraft“ entfaltet (Dynamisie‐
rung). Je höher nun die Potenz ist, desto höher sei auch die Wirkkraft
(König 1987, 64ff ). Ab einer Potenz von D23 ist die Verdünnung jedoch so
hoch, dass naturwissenschaftlich betrachtet (nach der sogenannten Avoga‐
dro-Konstante, d. h. der Messung der Teilchenzahl pro Stoffmenge) keine
wirksamen Moleküle mehr enthalten sind.

Die Wirkung, von der Homöopathen überzeugt sind, wird mitunter mit
quantenphysikalischen Theorien erklärt, gemeinhin aber durch das „Ge‐
dächtnis des Wassers“ (Nuhn 2005), welches die entsprechende Informati‐
on oder Energie speichere. „Stoffliches [werde] Schritt für Schritt in etwas
Unstoffliches umgewandelt“ (Stumpf 2008, 10). Je höher die Potenz ausfalle,
desto geringer sei der stoffliche und desto höher sei der geistartige Anteil
im Heilmittel. Demnach spielen hier Vorstellungen von Geistartigkeit und
Energie eine wesentliche Rolle, die mit rational-naturwissenschaftlichen
Weltbildern schwer vereinbar sind. In esoterischen Kreisen wird in diesem
Kontext vom Feinstofflichen (im Gegensatz zum Grobstofflichen) gespro‐
chen.

Schließlich wird nach der Potenzierung und Dynamisierung die Lösung
auf Trägerstoffe, wie beispielsweise Globuli, gebracht.

Jeannine Kunert

110

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auseinandersetzungen

Die Homöopathie musste von Beginn an mit Kritik umgehen. Ein wesentli‐
ches Argument, welches nach wie vor von außen gegen die Homöopathie
vorgebracht wird, ist ihre mangelnde Wissenschaftlichkeit, die u. a. mit der
Geschlossenheit des Systems begründet wird. D. h., dass die Grundprinzi‐
pien der Homöopathie von ihren Vertretern und Vertreterinnen nicht hin‐
terfragt, sondern als gesetzt angenommen werden, sich damit jedoch jedwe‐
der wissenschaftlichen Validierung entziehen. Die Aussagen Hahnemanns
gewinnen damit den Status eines heiligen Textes. Hinzu kommen die mit
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen nicht in Einklang zu bringenden
Vorstellungen von energetischen Zuständen und Informationsspeicherung.
Gegner führen die Wirkung von Homöopathika daher auf den Placebo-Ef‐
fekt, Autosuggestion oder die Selbstheilungskraft des Körpers zurück (Jütte
1996a, 187ff ). In der „Marburger Erklärung zur Homöopathie“ (1992) ha‐
ben 16 Heidelberger Mediziner die Homöopathie als Aberglauben und Irr‐
lehre bezeichnet. Sie stehen damit in einer langen Tradition. Zum Missfal‐
len der homöopathischen Ärzte strichen seit 2019 die Landesärztekammern
einzelner Bundesländer und 2022 schließlich auch die Bundesärztekammer
die Zusatzbezeichnung „Homöopathie“ aus ihren Weiterbildungsordnun‐
gen.

Auch die Kostenübernahme für homöopathische Heilmethoden durch
die gesetzlichen Krankenkassen wird in Deutschland kontrovers disku‐
tiert – in Frankreich werden die Kosten seit 2021 nicht mehr von den
Krankenkassen übernommen. Ihre Kritiker meinen, dass die ansonsten
verbindlich angewendeten medizinischen Standards ausgehebelt werden,
und ziehen dazu Dissonanzen in der deutschen Gesetzgebung heran. Im
aktuellen deutschen Arzneimittelgesetz (AMG, § 38-39) wird für bestimmte
Homöopathika lediglich eine Registrierung verlangt, sofern keine Wirkun‐
gen und Anwendungsgebiete in den Packungsbeilagen und auf der Umver‐
packung benannt sind. Dies bedeutet, dass ihre Wirksamkeit – anders
als bei der Zulassung – nicht zuvor mittels medizinisch standardisierter
Studien bewiesen sein muss. Im Rahmen des sogenannten „Binnenkonsen‐
ses“ genügen stattdessen zur Bestätigung der Wirksamkeit Erfahrungen der
Homöopathinnen und Homöopathen in der Praxis, d. h. die von ihnen be‐
obachteten Behandlungserfolge. In der wissenschaftlichen Beweisführung
gilt ein solches Vorgehen als Zirkelschluss und damit als Beweisfehler.
Gegenüber anderen Arzneimitteln stelle es eine nicht begründete Privile‐
gierung dar. Auch sind diese Homöopathika kraft dieser gesetzlichen Son‐

Homöopathie

111

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derregelung von der ärztlichen Pflicht zur Meldung von Nebenwirkungen
ausgenommen, womit die umfassende Dokumentation ihrer Effekte unter‐
laufen wird.

Im medizinischen Diskurs wird fernerhin die finanzielle Besserstellung
der homöopathisch arbeitenden Ärzte und Ärztinnen in Bezug auf die
Erstattungshöhe der Behandlungen (z. B. der Erstanamnese) durch die
gesetzlichen Krankenkassen gegenüber ihren nichthomöopathischen Kol‐
legen und Kolleginnen bemängelt. Im Übrigen ist festzustellen, dass die
Homöopathie ein etablierter Bestandteil des konventionellen Gesundheits‐
systems ist und damit ein Teil des Marktes, den sie kritisiert (Jeserich 2010,
204).

Auch innerhalb der Homöopathie gibt es Auseinandersetzungen. Es
existieren unterschiedliche Auslegungen und Schulen. Die „klassische Ho‐
möopathie“ legt die Texte Hahnemanns sehr eng aus und folgt strikt
seinen Prinzipien. Daneben gibt es Zugänge, die die Verbindung mit ande‐
ren Therapieansätzen erlauben, sowie die „naturwissenschaftlich-kritische
Richtung“, die an der Fortentwicklung der Homöopathie interessiert ist
(Jeserich 2010, 212ff ). Unterschiedliche Ausprägungen bestehen zudem in
Bezug auf die Höhe der zu verabreichenden Potenzen oder in der Frage
nach der Verabreichung von Komplexmitteln. Somit kann kaum von einer
Homöopathie an sich, sondern muss von ihr im Plural gesprochen werden.
Dies zeigte sich deutlich am Umgang verschiedener Richtungen mit der
durch SARS-CoV-II verursachten Pandemie (Kunert 2020).

Einschätzung

Der Homöopathie liegen keine Vorstellungen von Göttern, Geistern und
Dämonen zugrunde. Ihr fehlt ein Transzendenzbezug, weswegen sie nicht
in direkter und offensichtlicher Konkurrenz zum Christentum oder ande‐
ren Religionen steht. Dennoch liegen ihr Vorstellungen zugrunde, die es aus
einer in der Gegenwart verankerten evangelischen Perspektive zumindest
kritisch zu befragen gilt. Krankheiten werden nicht auf Erreger oder kör‐
perliche Zellveränderungen zurückgeführt, sondern auf eine vermeintliche
Störung der „Lebenskraft“. Wie dargelegt wurde, baut die Homöopathie
auf Theorien auf, wonach naturwissenschaftlich unerklärliche Energien
walten und wirkstoffverändernde Mechanismen (Dynamisierung) greifen.
Die Trägerlösung habe die Fähigkeit zum Erinnern. Zudem wirke Feinstoff‐

Jeannine Kunert

112

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liches in den homöopathischen Mitteln. Der Heilungseffekt wird durch
eine energetische Resonanz erklärt.

Hahnemann, Kind des 19. Jahrhunderts und ohne Kenntnisse der mo‐
dernen biochemischen Forschungen, grenzte sich deutlich von der „Allopa‐
thie“ ab – über jeden Zweifel erhaben, vertrete nur er die „wahre Heilkunst“.
Sofern dieser exklusivistische Anspruch von homöopathisch arbeitenden
Ärzten und Heilpraktikerinnen geteilt wird, birgt das mit Blick auf ernsthaf‐
te Krankheiten ein großes Konfliktpotenzial, das nicht nur familiäre Bin‐
dungen sprengen kann. Dessen ungeachtet kommt die Homöopathie dem
Bedürfnis des Einzelnen nach mehr „Menschlichkeit“ und „Sichtbarkeit“
im Gesundheitswesen entgegen, dem Wunsch nach sanften Heilmitteln,
und sie drückt eine Skepsis gegenüber etablierten Systemen aus, die unsere
Zeit gemeinhin prägt.

Aus christlicher Sicht – wie auch in der Gesamtgesellschaft selbst – gibt
es durchaus divergierende Einschätzungen zur Homöopathie, die freilich
stark von individuellen Haltungen der Autorinnen und Autoren zu den
Grundannahmen der Homöopathie abhängig sind. Der katholische Pries‐
ter Jörg Müller (2004) sieht beispielsweise die Wirksamkeit der Homöopa‐
thie als erwiesen an, hegt „keinerlei Bedenken gegen die Homöopathie“
und unterstellt ihr „keineswegs dubiose, spiritistische Quellen“. Dagegen
stehen Positionen, die mehr das rational-kritische Moment in den Vorder‐
grund stellen, naturwissenschaftliche Erkenntnisse betonen und die Glau‐
benssätze der Homöopathie infrage stellen.

Außer Frage sollte stehen, dass Homöopathie ein Weltanschauungssys‐
tem mit entsprechenden Praktiken ist. Ihre Heilmethode fußt auf system‐
immanenten Beobachtungen, die nicht falsifizierbar sind. In der Anwen‐
dung von Homöopathika sollte dies mitbedacht werden. Und jede und
jeder sollte sich selbst fragen, ob man als Patient oder Patientin die homöo‐
pathische Vorstellungswelt von energetischen Zuständen und Informations‐
übertragung teilen kann.

Literatur

Dahlke, Rüdiger (2007): Das große Buch der ganzheitlichen Therapien, München.
Federspiel, Krista / Herbst, Vera (2005): Die Andere Medizin. „Alternative“ Heilmetho‐

den für Sie bewertet, Stiftung Warentest, Berlin.
Jänicke, Christof / Grünwald, Jörg (2006): Alternativ heilen. Kompetenter Rat aus Wis‐

senschaft und Praxis, München.

Homöopathie

113

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jeserich, Florian (2010): Spirituelle / religiöse Weltanschauungen als Herausforderung
für unser Gesundheitswesen: Am Beispiel der Homöopathie, in: Becker, Raymond
u. a. (Hg.): „Neue“ Wege in der Medizin. Alternativmedizin – Fluch oder Segen?,
Heidelberg.

Jütte, Robert (1996a): Geschichte der Alternativen Medizin, München.
Jütte, Robert (1996b): Wo alles anfing: Deutschland, in: Dinges, Martin (Hg.): Weltge‐

schichte der Homöopathie, München.
König, Reinhard (1987): Sanfte Heilverfahren, Neuhausen.
Kunert, Jeannine (2019): Homöopathie in der Kontroverse. Zur aktuellen Debatte, in:

Materialdienst der EZW 8, 283 – 291.
Kunert, Jeannine (2020): Covid-19 macht Zwiespalt unter Homöopathen deutlich, in:

Materialdienst der EZW 83/4, 306 – 308.
Müller, Jörg (2004): Alternative Heilverfahren. Therapeutischer Anspruch und Bewer‐

tung aus christlicher Sicht, Stuttgart.
Nuhn, Peter (2005): Das Gedächtnis des Wassers, in: Pharmazeutische Zeitung 49,

https://www.pharmazeutische-zeitung.de/ausgabe-492005/das-gedaechtnis-des-was
sers (Abruf: 21.6.2021).

Röding, D. (2022): Homöopathie als distinktive Praxis sozialer Milieus. Querschnittsstu‐
die anhand Daten des European Social Survey, in: Das Gesundheitswesen 84(08/09),
706, DOI: 10.1055/s-0042-1753574.

Stumpf, Werner (2008): Homöopathie für Kinder, München.

Jeannine Kunert

114

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.pharmazeutische-zeitung.de/ausgabe-492005/das-gedaechtnis-des-wassers
https://www.pharmazeutische-zeitung.de/ausgabe-492005/das-gedaechtnis-des-wassers
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.pharmazeutische-zeitung.de/ausgabe-492005/das-gedaechtnis-des-wassers
https://www.pharmazeutische-zeitung.de/ausgabe-492005/das-gedaechtnis-des-wassers


Islam

Friedmann Eißler

Der Islam ist mit mehr als 1,9 Milliarden Anhängern und damit bald einem
Viertel der Weltbevölkerung die zweitgrößte Weltreligion nach dem Chris‐
tentum. Die Zahl der Muslime hat sich zwischen 1900 und 2000 mehr als
verfünffacht, der Anteil an der Weltbevölkerung ist in der Zeit um mehr
als 10 % gestiegen. Die Staaten mit der größten muslimischen Bevölkerung
sind Indonesien, Pakistan und Bangladesch. Osteuropa hat teilweise recht
starke islamische Minderheiten, in Europa hat die Herrschaft der Osmanen
auf dem Balkan islamische Bevölkerungen hinterlassen. Durch Auswande‐
rung und Arbeitsmigration hat sich eine islamische Diaspora in allen Teilen
der Welt gebildet.

Heute leben in Europa schätzungsweise mehr als 53 Millionen Muslime,
davon die meisten im europäischen Teil Russlands. In der Europäischen
Union sind es über 16 Millionen, manche Schätzungen sprechen von bis zu
23 Millionen Muslimen. Deutschland zählt mit etwa 5,3 bis 5,6 Millionen
Muslimen (6,4 bis 6,7 % der Bevölkerung) zu den Ländern mit einer star‐
ken muslimischen Minderheit, die ihre spezifische Prägung insbesondere
durch den – seit 2015 zwar gesunkenen, aber immer noch hohen – Anteil
an Zuwanderern aus der Türkei erhalten hat.

Anfänge

Muhammad ibn Abdallah wurde – dem traditionellen Narrativ folgend –
um 570 n. Chr. in Mekka geboren. Früh verwaist war er Hirtenjunge und
Kaufmannsgehilfe, dann wahrscheinlich Karawanenbegleiter. Chadidscha,
seine reiche und einflussreiche Arbeitgeberin, heiratete ihn um 595; sie war
40 Jahre alt, er etwa 25. Mit ihr lebte er monogam, erst nach ihrem Tod
hatte er mehrere Frauen (9 bis 14 [Ehe-]Frauen werden genannt, darunter
die Lieblingsfrau Aischa, die er im Kindesalter ehelichte; Muslimen sind
nach Sure 4,3 bis zu vier Frauen erlaubt). Von Muhammads Kindern erlebte
nur seine Tochter Fatima das Erwachsenenalter, die als Frau Ali b. Abi
Talibs die Ahnfrau der schiitischen Imame wurde.

115

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um 610 hatte Muhammad die erste Offenbarung, die er dem Engel
Gabriel zuschrieb (im Koran Sure 96,1-5). Chadidscha wurde die erste
Gläubige. Mit seinem öffentlichen Auftreten ab ca. 612 rief Muhammad,
beeinflusst von der Bewegung der Hanifen (Bekenner des Eingottglaubens
gegenüber dem polytheistischen Umfeld), zu reiner, unbedingter Hingabe
(islam) an den einen und einzigen Gott auf, den Schöpfer und Richter,
der keine „Teilhaber“ neben sich duldet und als dessen „Gesandter“ er sich
verstand. Die Mekkaner hielten ihn für verrückt oder besessen, später für
einen Lügner (Sure 25,4; 34,43-45).

Muhammad und seine Gefährten emigrierten 622 n. Chr. nach Yathrib,
später Medina genannt („die Stadt“ des Propheten). Diese Übersiedelung
(Hidschra) markiert den Übergang zu einem religiösen Gemeinwesen mit
politisch-staatlicher Macht und zugleich den Beginn der islamischen Zeit‐
rechnung. Muhammad näherte sich inhaltlich den Juden an, bezeichnete
sie als das Bundesvolk, wählte als Gebetsrichtung Jerusalem, führte ähnli‐
che Fastenzeiten ein. Er verstand sich bzw. den Koran als Bestätiger der
früher ergangenen Offenbarungen Gottes (Tora für die Juden, das Evange‐
lium für die Christen; vgl. Sure 5,44-48 u. ö.), den Islam als die „Religion
Abrahams“ (Sure 2,130-135; 6,161).

In der Auseinandersetzung mit Juden und Christen wandte sich Mu‐
hammad jedoch zunehmend von diesen ab, theologisch wurde der Verfäl‐
schungsvorwurf formuliert (vgl. Sure 4,46; 5,13f u. a.), als Gebetsrichtung
Mekka festgelegt (Qibla, Sure 2,140-145). Praktisch wurden auch gewalt‐
same Maßnahmen ergriffen und die Juden aus Medina vertrieben oder
umgebracht. Neben die ideologische Auseinandersetzung mit den Gegnern
trat das Mittel der Kriegführung („Offenbarung des Befehles zum Kampf “,
Sure 22,39-41; 2,190-195).

In der Formierung der Gemeinde in Medina (umma, Gemeinschaft der
Muslime) liegen die Wurzeln für das heute weit verbreitete Verständnis
der Untrennbarkeit von Religion und Politik im Islam. Im islamischen
Staat ist seither für die monotheistischen „Schriftbesitzer“ (Juden, Christen,
Sabäer) der Status von „Schutzbefohlenen“ vorgesehen (dhimmi), der gegen
die Entrichtung der Kopfsteuer (dschizya) den Schutz des Lebens, der
Religion(sausübung) und der Kultstätten garantiert.

Im Streit um die Nachfolge Muhammads (Kalifat) unmittelbar nach des‐
sen Tod spaltete sich die Gemeinde in Sunniten, die einen fähigen Araber
aus Muhammads Stamm zum Nachfolger bestimmen wollten, und Schiiten,
die auf der Blutsverwandtschaft mit Muhammad als Voraussetzung für die
religiöse Führerschaft, das Imamat, bestanden. Von den ersten vier „recht‐

Friedmann Eißler

116

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geleiteten Kalifen“ (632 – 661) erkennen die Schiiten nur Ali an, den Vetter
und Schwiegersohn Muhammads.

In der Auseinandersetzung um die religiöse und politische Führung
formierte sich auch (vorübergehend) die Richtung der Charidschiten, einer
radikalen Abspaltung der frühen Schiiten, die den Fähigsten zum Nachfol‐
ger bestimmen wollte und allein den Koran als Maßstab des Handelns
gelten ließ. Muslime, die andere Auffassungen vertraten, wurden zu Un‐
gläubigen erklärt und mit Gewalt und Terror bekämpft. Fernwirkungen des
Charidschitentums sind im saudischen Wahhabismus und seinem Einfluss
auf den heutigen islamistischen Extremismus zu sehen.

In der Entfaltung der religionsgesetzlichen Bestimmungen des Islam ha‐
ben sich durch die Autorität bestimmter Gelehrtentraditionen neben dem
Schiitentum vier sunnitische Rechtsschulen gebildet (Hanafiten, Malikiten,
Schafiiten, Hanbaliten), mit regionalen Unterschieden in der Anwendung
der anerkannten Quellen der Rechtsfindung und damit in der religiösen
Praxis.

Glaube und Praxis

Gott sandte im Laufe der Zeit viele Propheten, die die eine Botschaft von
der Wahrheit des einen und einzigen Gottes als Schöpfer und Richter der
Welt ihrem Volk überbrachten. Alle Menschen sind daher und in diesem
ursprünglichen Sinne „Muslime“ (i. e. in den Willen Gottes Ergebene,
vgl. Sure 30,30). Schon Adam und mit ihm die ganze Menschheit ist auf
dieselbe Botschaft verpflichtet worden (Sure 7,172). Sure 29,46: „Unser Gott
und euer Gott ist einer. Und wir sind ihm ergeben (= Muslime).“ Maß
und Kriterium der Bestätigung früherer Offenbarungen ist der Koran. Der
letzte Prophet ist Muhammad, das „Siegel der Propheten“ (Sure 33,40),
dessen Leben bis in die Details alltäglicher Entscheidungen als das „schöne
Vorbild“ (Sure 33,21) gilt, dem Muslime uneingeschränkt nacheifern sollen.

Gott hat in seiner Barmherzigkeit – ein Schlüsselbegriff islamischer
Theologie, jede Sure bis auf Sure 9 beginnt mit der Basmala („Im Namen
Gottes, des Erbarmers, des Barmherzigen“; vgl. Sure 6,12) – alle Lebenszu‐
sammenhänge in Weisheit geordnet und seinen Willen kundgetan („Recht‐
leitung“). Muhammad wurde „nur als Barmherzigkeit“ für die Welt gesandt
(Sure 21,107). Der Mensch – von Adam her Stellvertreter / Statthalter Got‐
tes auf Erden (Sure 2,30) – findet Gottes Barmherzigkeit als Ermöglichung
vor, den „geraden Weg“ des göttlichen Willens (Sure 1,6) zu gehen. Als

Islam

117

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diener Gottes (Abd Allah) kommt er seiner Bestimmung am nächsten
(Sure 1,5; 2,21.207 u. ö.; die Möglichkeit einer Gotteskindschaft wird von
den Voraussetzungen des Korans in Sure 5,18 bestritten).

Ein anderer Schlüsselbegriff ist die Gerechtigkeit Gottes, die alles Sein
durchwirkt und gestaltet, die – distributiv und dichotomisch verstanden –
die Gläubigen im Gericht belohnt und die Sünder bestraft. Gottes Gerech‐
tigkeit bewahrt und errettet die Propheten und ihre Gläubigen. Deshalb
konnten die Juden Jesus nicht töten, vielmehr hat Gott ihn bewahrt und zu
sich erhoben (Sure 4,157-159).

Die Praxis des Islam, der „Religion bei Gott“ (Sure 3,19.85), ruht auf den
„fünf Säulen“, die für alle erwachsenen Muslime verpflichtend sind: 1. das
Glaubensbekenntnis: „Es gibt keinen Gott außer Allah und Muhammad
ist sein Gesandter“ (Schahada); 2. das Ritualgebet fünfmal täglich (Salat);
3. das Fasten (im Monat Ramadan, Saum); 4. die Sozialabgabe („Almosen‐
steuer“, Zakat); 5. die (einmalige) Pilgerfahrt nach Mekka (Haddsch).

Anders als im Christentum (aber ähnlich wie im Judentum) wird der
Alltag von religiösen Geboten und Verboten bestimmt. Die aus den Grund‐
texten Koran und Sunna (in mehreren Bänden gesammelte „authentische“
Überlieferungen des Propheten) sich ergebenden Normen – für alle Le‐
bensbereiche einschließlich Ritualpraxis, sozialer Beziehungen, Familien- /
Erbrecht, Strafrecht – werden insgesamt als Scharia bezeichnet. Die kon‐
krete Anwendung der (unveränderlichen) Normen obliegt Gelehrten der
(abgeleiteten) Rechtswissenschaft (Fiqh). Die „Geltung“ bzw. Reichweite
eines Rechtsgutachtens (Fatwa), das ein Rechtsgelehrter (Mufti) in Bedarfs‐
fällen erlässt, hängt von der Autorität des Verfassers ab. Der Islam kennt
kein zentrales „Lehramt“.

„Kreative Symbiose“ von Juden, Christen und Muslimen im Mittelalter

Über lange Zeit gab es im Mittelalter eine enge Verflechtung der kulturellen
Lebenswelten von Juden, Christen und Muslimen. Die in vielerlei Hinsicht
gemeinsame Wissenschaftskultur (u. a. Philosophie, Mathematik, Medizin,
Kunst, Musik) hat – mit Arabisch als lingua franca – Werke von bleiben‐
der Bedeutung hervorgebracht und bildet eine geistesgeschichtliche Brücke
vom hellenistischen Erbe der Antike zur lateinischen Scholastik. Die Sum‐
ma theologica des Thomas von Aquin z. B. wäre ohne die Impulse des
muslimischen Philosophen und Arztes Ibn Sina alias Avicenna aus Zentral‐

Friedmann Eißler

118

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


asien (um 980 – 1037) oder des andalusischen Aristoteleskommentators Ibn
Ruschd alias Averroes, eines Berbers aus Cordoba (1126 – 1198), nicht denk‐
bar. Gelehrte aus allen drei Religionen haben in einer „kreativen Symbiose“
(Shlomo D. Goitein)1 Anteil an dem gemeinsamen Phänomen der sog.
„mittelalterlichen Aufklärung“ (Alexander Altmann). Ein erstes Zentrum
der Transmission des griechischen Erbes in den lateinischen Westen war
das „Haus der Weisheit“ des Kalifen al-Ma’mun in Bagdad (9. Jahrhundert),
wo hauptsächlich christliche Wissenschaftler antike griechische Werke ins
Arabische übersetzten. Die Übertragung ins Lateinische erfolgte in späterer
Zeit u. a. in Toledo. Man muss nicht verklärend von einem „Goldenen
Zeitalter“ reden, um anzuerkennen, dass sich die Identität eines „christli‐
chen Europa“ historisch nicht anders als in der ständigen Interaktion mit
Judentum und Islam herausgebildet hat.

Ausprägungen des Islam, Sonderformen, Islam in Deutschland

Sunniten (85 – 90 %) und Schiiten (ca. 10 %) bilden die überwiegende
Mehrheit der Muslime weltweit. Asketische und gnostische Strömungen
mit eigenen Frömmigkeitsformen und später mannigfachen Ordensbildun‐
gen werden unter dem Sammelbegriff Sufismus (islamische Mystik) zu‐
sammengefasst. Abweichungen von der Orthodoxie der Rechtsgelehrten
machen theologisch-philosophische Entwürfe der Sufis für Fundamentalis‐
ten und Islamisten verdächtig, für Vordenker des interreligiösen Dialogs
besonders attraktiv.

Als eigenständige Bewegung am Rande des Islam entstand das Aleviten‐
tum aus verschiedenen heterodoxen, gnostischen und sufischen Strömun‐
gen vom 13. bis 16. Jahrhundert in Anatolien. Aleviten („Ali-Anhänger“, in
Deutschland ca. 600 000) teilen mit den Schiiten die besondere Verehrung
für Ali sowie manche Glaubensvorstellungen, nicht aber die rituelle Praxis.
Aleviten versammeln sich im Cem-Haus (keine Moschee), Koran und Scha‐
ria haben nicht den Stellenwert wie bei Sunniten, es gilt die Gleichheit aller
Menschen (keine Geschlechtertrennung beim Ritual) usf. Gott / Wahrheit,
Muhammad und Ali werden als Drei-Einheit bekannt.

Die Ahmadiyya (Ahmadiyya Muslim Jama’at; 1889 in Nordindien ge‐
gründet) versteht sich sunnitisch, vertritt jedoch verschiedene Sonderleh‐

1 Shlomo D. Goitein: Jews and Arabs. Their contacts through the ages, New York 31974,
11f.

Islam

119

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren und verehrt den Gründer Mirza Ghulam Ahmad als den „Verheißenen
Messias“, als Mahdi der Endzeit und Prophet, sowie dessen Nachfolger
bis heute als Khalifatul Masih, „Nachfolger des Verheißenen Messias“ und
„zweite Manifestation Gottes“. Die streng hierarchische und missionarische
Organisation (in Deutschland etwa 30 000 Mitglieder) wird von „orthodo‐
xen“ Muslimen als „Sekte“ ausgegrenzt.

In Deutschland sind die größten islamischen Verbände türkisch- (und
arabisch-)sunnitisch geprägt. Im Koordinationsrat der Muslime in Deutsch‐
land (KRM) sind die Türkisch-Islamische Union der Anstalt für Religion
(DİTİB) – die mit rund 900 Moscheegemeinden mit Abstand größte
und strukturell eng mit dem türkischen Staat verbundene Organisation
–, der Islamrat für die Bundesrepublik Deutschland (IRD, dominiert von
Millî Görüş), die Union der Albanisch-Islamischen Zentren in Deutschland
(UIAZD), der Zentralrat der Muslime in Deutschland (ZMD) sowie der
Zentralrat der Marokkaner in Deutschland (ZRMD) vertreten. Der große,
türkisch geprägte Verband der Islamischen Kulturzentren (VIKZ) ist Grün‐
dungsmitglied des KRM, aber im Oktober 2023 aus diesem ausgetreten.

Eine ganze Reihe von jungen islamischen Akteuren hat sich in den
letzten Jahren unabhängig von den Verbänden etabliert: So die Alham‐
bra Gesellschaft mit lebhaften Aktivitäten in einem gesellschaftlichen und
innerislamischen kritischen Diskurs,, die Deutsche Islam Akademie (DIA)
oder die Muslimische Akademie Heidelberg (Teilseiend e. V.), um nur wenige
Beispiele zu nennen. Im liberalen Spektrum bewegen sich Initiativen wie
der Liberal-Islamische Bund (LIB), die Ibn Rushd-Goethe Moschee (Seyran
Ateş u. a.) oder mit stärker säkularem Akzent die „Freiburger Deklaration“
(„säkulare Muslime“). Eren Güvercin, Mouhanad Khorchide oder Abdel-
Hakim Ourghi sind wichtige Stimmen. Deutlich distanzierter gegenüber
der Tradition und grundsätzlich religionskritisch gefärbt sind die Äußerun‐
gen von Hamed Abdel-Samad, Necla Kelek u. a.

Islam und Islamismus

Der heute übliche Begriff Islamismus bezeichnet eine politisch-extremisti‐
sche Ideologie, die politische Herrschaft aus der Religion ableitet. Sie stellt
eine mögliche – und heute weit verbreitete – Variante im zeitgenössischen
Islam dar, die seit Mitte des vergangenen Jahrhunderts weltweit Anhänger
gefunden und durch Migration und „Ideologieimport“ auch in Europa
Fuß gefasst hat. Der moderne Islamismus geht auf islamische Reformbe‐

Friedmann Eißler

120

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strebungen in Reaktion auf die europäische Kolonialisierung und die damit
verbundenen Krisen seit Ende des 19. Jahrhunderts zurück. Die Verbin‐
dung reformistischer Ansätze, die sich auf die Ursprünge und die Frühzeit
des Islam berufen, mit der (antiwestlich, antikolonial ausgerichteten) Poli‐
tisierung der Religion brachte einflussreiche islamistische Organisationen
wie die Muslimbruderschaft oder die Jama’at-e-Islami hervor, später den
schiitischen Islamismus und die türkische Milli Görüş-Bewegung. Von der
Muslimbruderschaft führt eine Entwicklungslinie über den Theoretiker des
radikalen Islamismus Sayyid Qutb (1906 – 1966) zum militant-dschihadisti‐
schen Salafismus.

Islamisten verfolgen das Ziel einer islamgemäßen Transformation der
gesellschaftlichen Verhältnisse. Die staatliche Ordnung und die Gesellschaft
bis in die private Lebenswelt der Menschen sollen vom fundamentalistisch
ausgelegten islamischen Recht bestimmt werden, das als umfassendes Re‐
gelsystem auf der Basis von göttlich geoffenbarten, unveränderlichen Nor‐
men verstanden wird (Scharia). Eine Trennung von Religion und religiös-
weltanschaulich neutralem Staat (Prinzip der Säkularität) wird abgelehnt.
Der Islamismus beruft sich auf die religiösen Quellen des Islam (Koran
und Sunna), denen mehr oder weniger unmittelbar gesellschaftspolitische
Handlungsanweisungen entnommen werden.

Die Unterscheidung zwischen Islam und Islamismus ist einerseits proble‐
matisch, nämlich wenn damit suggeriert wird, Islamismus gehöre nicht
zum Islam. Ein solches Urteil lässt sich weder politisch im Hinblick auf
die breiten, in vielen Weltgegenden dominanten radikalen Ausprägungen
des Islam, noch religionsgeschichtlich, noch im Hinblick auf die Quellen
begründen, da eine entsprechende Hermeneutik die Begründung des radi‐
kalen Islam aus den autoritativen Quellen ermöglicht. Die Unterscheidung
zwischen Islam und Islamismus ist daher andererseits dennoch sinnvoll
und notwendig. Ohne sie wäre eine Differenzierung zwischen islamischen
Positionen, die das vorhandene Reformpotenzial des Islam ausloten (mo‐
derne Hermeneutik, kulturwissenschaftliche Zugänge, „Reformislam“), und
einer von Islamisten geforderten „Reform“ im Sinne einer islamisch-theo‐
kratischen Gesellschaft nicht möglich. Diese Unterscheidung signalisiert,
dass Muslime nicht auf Islamismus festgelegt werden dürfen und dass in‐
nerhalb des Islam unterschieden werden muss.

Literatur

Aslan, Reza (2019): Kein Gott außer Gott. Der Glaube der Muslime von Muhammad bis
zur Gegenwart, übers. von Rita Seuß, München (zuerst 2006).

Islam

121

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ende, Werner / Steinbach, Udo (Hg., 2005): Der Islam in der Gegenwart. Entwicklung
und Ausbreitung – Kultur und Religion – Staat, Politik und Recht, 5., aktual. und erw.
Aufl., München.

Halm, Heinz (2015): Der Islam: Geschichte und Gegenwart, 10. Aufl., München.
Der Islam, erschlossen und kommentiert von Peter Heine (2007), Düsseldorf (bebil‐

dert).
Nagel, Tilman (2001): Islam. Die Heilsbotschaft des Korans und ihre Konsequenzen,

Westhofen.
Rohe, Mathias (2011): Das islamische Recht. Geschichte und Gegenwart, 3., aktual. und

erw. Aufl., München.
Rohe, Mathias (2018): Der Islam in Deutschland. Eine Bestandsaufnahme, 2., aktual.

Aufl., München.
Rudolph, Ulrich (2013): Islamische Philosophie. Von den Anfängen bis zur Gegenwart, 3.,

durchgesehene und erw. Aufl., München.
Zirker, Hans (1993): Islam. Theologische und gesellschaftliche Herausforderungen, Düs‐

seldorf.

Friedmann Eißler

122

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jehovas Zeugen

Michael Utsch

Jehovas Zeugen sind die wohl bekannteste religiöse Sondergemeinschaft
in Deutschland. Wegen strenger Schulungen, gegenseitiger Kontrollen und
der Erwartung des baldigen Weltendes gelten sie als die „Sekte“ schlechthin.
2023 sollen nach eigenen Angaben 8,8 Millionen sog. „Verkündiger“ aus
weltweit 118 000 Ortsgemeinden („Versammlungen“) missionarisch aktiv
gewesen sein.1 Während die Mitgliedszahlen in den deutschsprachigen
Ländern stagnieren und teilweise zurückgehen, verzeichnet die Organisa‐
tion ein nennenswertes Wachstum in Osteuropa und in Lateinamerika.
Bemerkenswert ist ihre professionelle Publizistik. Auf der Internetseite
www.jw.org stellt die Religionsgemeinschaft ihre Texte in über 1000 Spra‐
chen in Schrift-, Bild-, Ton- und Videoformaten kostenfrei zur Verfügung.

Zur Geschichte

Am Anfang der Bewegung stand Charles Taze Russell (1852 – 1916). Er hatte
als junger Mensch in den USA unterschiedliche Kirchen kennengelernt
und verschiedenes Glaubensgut in sich aufgenommen, so auch die für die
späteren Zeugen Jehovas wichtige Überzeugung von der Berechenbarkeit
und Datierbarkeit des Weltendes. Zunächst erwarteten Russell und seine
Freunde für 1872/73 das Ende der Welt und die sichtbare Wiederkunft
Christi. Als dieser Zeitpunkt verstrichen war, hoffte man auf das Jahr 1874.
Nachdem sich die Wiederkunft Christi auch dann nicht ereignet hatte,
gründete Russell einen eigenen Bibelstudienkreis. Ab 1879 gab er eine Zeit‐
schrift heraus, die später den Titel „Der Wachtturm“ erhielt. Es entstanden
Lesezirkel, die sich „Ernste Bibelforscher“ nannten.

Russell wollte überkonfessionell wirken und keine neue Denomination
oder gar „Sekte“ gründen. Er steckte sein nicht geringes Vermögen in das
von ihm ins Leben gerufene Verlags- und Missionswerk, den Vorläufer
der heutigen „Watch Tower Bible and Tract Society of Pennsylvania“, die

1 Vgl. Jahrbuch der Zeugen Jehovas, Selters 2024.

123

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wachtturm-Gesellschaft (WTG). Ein Schwerpunkt der Botschaft Russells
war die Verheißung, dass mit dem Jahre 1914 das Königreich Gottes auf
der Erde in Gestalt eines großen Friedensreiches beginnen werde. Als auch
diese Prophezeiung nicht eintrat, wandten sich Tausende enttäuscht ab.
Russell starb 1916.

1917 wurde Joseph Franklin Rutherford (1869 – 1942) Russells Nachfol‐
ger. Er machte die Bewegung zu dem, was wir heute unter den Zeugen
Jehovas verstehen: Er zwängte die nur lose miteinander verbundenen
Versammlungen in eine straff geführte Organisation. Rutherford beseitig‐
te die demokratischen Strukturen: Die frei gewählten Ältesten wurden
durch eingesetzte Versammlungsleiter ersetzt (sog. „Dienstkomitees“). Es
entstand ein Netzwerk gegenseitiger Kontrolle. Aus engagierten Laien und
interessierten Bibellesern („Bibelforschern“) wurden geschulte Wachtturm-
Verkäufer. Rutherford perfektionierte die bekannten Besuche von Haus zu
Haus. Auf ihn gehen auch die monatlichen Predigtdienstberichte, die jähr‐
lichen Kongresse sowie die Einführung der „Königreichssäle“ (Versamm‐
lungsräume) zurück.

Nach Rutherfords Tod 1942 wurde Nathan Homer Knorr (1905 – 1977)
Präsident der WTG. Er war der große Organisator, unter dessen Leitung
die Gesellschaft ein rapides Wachstum erlebte. Allein in den Jahren 1939
bis 1948 verfünffachte sich die Zahl der „Verkündiger“. Knorr richtete das
sog. „Ältestenamt“ für Männer ein, die sich durch besonderes Engagement
qualifiziert haben. Der Präsident verlangt von ihnen strenge Disziplin. Seit
2000 sind die amtierenden Präsidenten im Unterschied zu ihren Vorgän‐
gern kein Mitglied der leitenden Körperschaft (s. u.) mehr. Sie übernehmen
reine Verwaltungsfunktionen und sind der leitenden Körperschaft unterge‐
ordnet. Die leitende Körperschaft steuert die Geschicke und Theologie der
WTG allein.

Im Nationalsozialismus wurden Jehovas Zeugen unterdrückt und ver‐
folgt. 1933 wurden sie verboten und waren eines der ersten Opfer des NS-
Regimes. Sie waren als Volksverräter gebrandmarkt, denn die internationa‐
le Ausrichtung, ihre US-amerikanische Herkunft sowie der Verdacht, dass
die Gemeinschaft Handlanger des Judentums sei, waren den Nationalsozia‐
listen ein Dorn im Auge. Im alltäglichen Leben wurde die Verweigerung
des „Hitlergrußes” und des Kriegsdienstes zum Verhängnis. Viele von ihnen
wurden schikaniert, verloren ihren Arbeitsplatz und wurden in Konzentra‐
tionslagern inhaftiert. Jehovas Zeugen waren dort die einzige Gruppe, die
im Falle einer Abkehr von der WTG hätte entlassen werden können. Nur
sehr wenige nahmen diese Möglichkeit in Anspruch. Sie wurden wegen

Michael Utsch

124

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Wehrkraftzersetzung” oder Kriegsdienstverweigerung zum Tode verurteilt
und hingerichtet. Dieser staatlich sanktionierte Mord war auch ein Anlass,
im Grundgesetz der Bundesrepublik das Recht auf Wehrdienstverweige‐
rung zu verankern. Insgesamt kamen während der NS-Zeit über tausend
Zeugen Jehovas ums Leben.

Zur Lehre

Grundlage ist die Heilige Schrift in der von der WTG genehmigten Ausle‐
gung. 1950 legte die WTG erstmals eine eigene, englischsprachige Übertra‐
gung der biblischen Texte vor, die „Neue-Welt-Übersetzung der Heiligen
Schrift“ (NWÜ – NT 1950, AT 1960, Revision 2013). Die mittlerweile über
193 kompletten Übersetzungen der NWÜ in andere Sprachen, auch in die
deutsche, gehen dabei nicht von den zur Verfügung stehenden Urschriften
aus, sondern verwenden als Grundlage stets die englische Übertragung
der WTG. Allerdings geben die Herausgeber an, die Ursprachen genau
berücksichtigt zu haben.

Einer der gravierenden Eingriffe in dieser Übertragung, die die umfang‐
reichen historisch-kritischen Bemühungen der Bibelwissenschaften igno‐
riert, besteht darin, dass an 237 Stellen der (angebliche) Gottesname „Jeho‐
va“ in den Text des Neuen Testaments aufgenommen wurde, obwohl dieses
Wort im Urtext gar nicht vorkommt. Im griechischen Urtext des Neuen
Testaments kommt der Begriff kyrios (= Herr) 718-mal vor. Warum dieser
Begriff jedoch in der NWÜ nur 237-mal mit Jehova übersetzt und warum in
den anderen Fällen „Herr“ eingesetzt wurde, bleibt offen.

Die Bibel wird wortwörtlich genommen (literalistisch), zudem ist sie aus
Sicht der Zeugen wissenschaftlich und historisch wahr. Jede Bibelstelle gilt
einer anderen als gleichwertig. Häufig argumentieren Zeugen Jehovas mit
biblischen Aussagen in einem völlig anderen Kontext als dem in der Hei‐
ligen Schrift vorgegebenen. Aus dem Verständnis des ersten Schöpfungsbe‐
richts wird die Weltentstehung als Langzeit-Kreationismus abgeleitet, da sie
davon ausgehen, dass die Erde nicht in sechs 24-Studen-Tagen entstanden
sei, sondern dass ein Tag für Gott sehr viel länger sei. Jehovas Zeugen
gehen darüber hinaus davon aus, dass Gott seinen heilsgeschichtlichen
Zeitplan (Dispensationalismus) in der Bibel verborgen niedergeschrieben
hat. Daraus folgern sie die Notwendigkeit, die Bibel und ihre Zahlenanga‐
ben „richtig“ zu deuten

Jehovas Zeugen

125

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeugen Jehovas praktizieren keine Ökumene, da sie sich als die ein‐
zig wahren Christen wissen, andere Religionen sind Teil der vom Teufel
durchdrungenen Außenwelt. Die abwertende Haltung zum Christentum
– insbesondere der röm.-kath. Kirche – bringen sie in der Bezeichnung
„Christenheit“ zum Ausdruck.

Bei den Zeugen heißt Glauben in erster Linie, die „fortschreitende Er‐
kenntnis“, die von der WTG veröffentlicht wird, aufzunehmen und zu
verbreiten. Wichtig ist, über ein abfragbares Bibelwissen zu verfügen. In
einigen zentralen Punkten weichen sie von der christlichen Glaubenslehre
ab: Die Zeugen sind nicht-trinitarisch, Jesus ist folglich nicht Gott, er starb
nicht an einem Kreuz, sondern an einem Pfahl. Die WTG bezeichnet sich
nicht als Kirche, und sie feiern Abendmahl („Gedächtnismahl“) nur einmal
im Jahr.

Seit 1950 werden Bluttransfusionen, selbst wenn sie medizinisch drin‐
gend geboten oder sogar lebensrettend sind, unter Hinweis auf Apg 15,29
und alttestamentliche Stellen abgelehnt. Dem ist entgegenzuhalten, dass an
den angegebenen Stellen gar keine Bluttransfusionen gemeint sind, und
dem widerspricht auch Matth 12,7: „Ich habe Wohlgefallen an Barmherzig‐
keit und nicht am Opfer.“ Die Lehre wurde in letzter Zeit abgemildert,
indem unter besonderen Umständen bestimmte Teile des Blutes erlaubt
sind.

Organisationsform und Alltag der Mitglieder

Die Religionsgemeinschaft ist streng hierarchisch strukturiert und versteht
sich selbst als die einzig legitime „christliche, theokratische Organisation“.
An der Spitze steht eine sog. „leitende Körperschaft“, die aktuell aus acht
Männern besteht. Das Führungsgremium hat seinen Sitz in der neu erbau‐
ten Zentrale in Warwick (USA) und versteht sich als „Offenbarungs- und
Verbindungskanal Jehovas“. Den Anweisungen und Bibelinterpretationen
der leitenden Körperschaft als „treuer und verständiger Sklave“ ist genau zu
folgen.

Ursprünglich sollten alle Zeugen, damals noch Bibelforscher, als „Geist‐
gesalbte“ zu den 144 000 Auserwählten gehören, die zukünftig im Himmel
mit Jesus über die Erde regieren werden. Als die Zahl überschritten wurde
und es mehr als 144 000 AnhängerInnen gab, wurde die Lehre angepasst.
Wer zu den 144 000 gehört, zeichne sich durch besonders starke Frömmig‐
keit aus. Sie sind die einzigen, die vom Gedächtnismahl nehmen. Nur Gott

Michael Utsch

126

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wisse letztendlich, wer tatsächlich zu den 144 000 gehöre. Das Gedächtnis‐
mahl ist einer der wenigen Riten der Zeugen, es wird einmal im Jahr am 14.
Nissan gefeiert.

Das Zweigbüro von Jehovas Zeugen befindet sich in Selters/Taunus
und wird „Bethel“ genannt. Hier werden von über tausend Mitarbeitern
pro Jahr mehr viele Millionen von Büchern und Zeitschriften hergestellt.
Seit der Corona-Pandemie hat die Organisation allerdings ihre Missions-
und Veranstaltungsstrategien verändert. Viele Veranstaltungen finden jetzt
online statt, und die Printauflagen wurden wegen gestiegener Kosten und
ihrer freien digitalen Verfügbarkeit extrem reduziert. Durch diese struktu‐
rellen Änderungen wurde vielen „Bethel“-Mitarbeitern und Mitarbeiterin‐
nen gekündigt.

Zeugen Jehovas sind missionarisch sehr aktiv. Es gibt praktisch keinen
Ort in Deutschland, an dem nicht missioniert wird. Zu besonderen An‐
lässen werden sog. „Sonderfeldzüge“ ausgerufen. Dreimal jährlich finden
Kongresse statt. Den Höhepunkt bilden regionale Bezirkskongresse mit
Teilnehmerzahlen im fünfstelligen Bereich, die als großes Gemeinschafts‐
erlebnis begangen werden und einen emotionalen Höhepunkt im Jahr dar‐
stellen. Diese finden sowohl in den acht Kongresssälen der Gemeinschaft
als auch in angemieteten Hallen und Stadien statt.

Es gibt in Deutschland heute nach eigenen Angaben 850 „Königreichs‐
säle“. Weltweit finden dort wöchentlich zwei bis drei Gottesdienste statt,
deren Besuche empfohlen werden. Ihre Anzahl wurde in den letzten Jahren
aber reduziert.2 Zwischen 2011 und 2022 wurden 192 Gebäude verkauft.3
In diesem Zeitraum wurden über 400 Versammlungen aufgelöst, allerdings
auch 250 neue gegründet, davon 240 fremdsprachige. Ein Königreichssaal
wird von mehreren Gemeinden (Versammlungen), die nach Sprache und
Einzugsgebiet getrennt sind, genutzt.

In den wöchentlichen Zusammenkünften werden die Zeugen einseitig
geschult, so dass mitunter die Grenzen zwischen Schulung und Manipula‐
tion verschwimmen. Das Leben eines Zeugen Jehovas ist durch Vorgaben
der leitenden Körperschaft streng geregelt, auch wenn nicht jedes Verbot
ausdrücklich in den Publikationen genannt ist: Jehovas Zeugen wissen sehr
genau, was erlaubt ist und was Jehova (bzw. die leitende Körperschaft)
nicht wünscht. So ist persönlicher Umgang mit Menschen, die keine Zeu‐
gen Jehovas sind, in der Regel zu vermeiden. Die Lektüre kritischer Bücher

2 https://jehovaszeugen.de/de/gebaeude/.
3 https://www.jwinfo.de/die-wundersamen-zahlen-der-wachtturm-gesellschaft/.

Jehovas Zeugen

127

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jehovaszeugen.de/de/gebaeude
https://www.jwinfo.de/die-wundersamen-zahlen-der-wachtturm-gesellschaft
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://jehovaszeugen.de/de/gebaeude
https://www.jwinfo.de/die-wundersamen-zahlen-der-wachtturm-gesellschaft


und erst recht die Lektüre von Aussteigerliteratur gilt als verwerflich. Die
Mitgliedschaft in Sportvereinen usw. war lange Zeit verpönt.

Viele Feste (Weihnachten, Geburtstage, Fasching) werden als „heid‐
nisch“ abgelehnt. Parteien, Gewerkschaften u. Ä. werden kritisch gesehen.
Viele Jahrzehnte haben Jehovas Zeugen nicht an Wahlen teilgenommen.
In jüngster Zeit zeigt man in dieser Frage zwar nach außen Kompromiss‐
bereitschaft, es ist jedoch davon auszugehen, dass die kritische Haltung
gegenüber dem Staat von vielen beibehalten wird.

Ehe und Familie werden in einer traditionell-patriarchalischen Form
hoch geschätzt. Vor- und außerehelicher Geschlechtsverkehr, das Zusam‐
menleben ohne Trauschein und Homosexualität können zum Gemein‐
schaftsentzug führen. Von Eheschließungen mit Personen, die keine Zeu‐
gen sind, wird abgeraten. Auf berufliche Aus- und Weiterbildungen wird
kaum Wert gelegt. Zu starkes berufliches Engagement würde den Missio‐
nierungspflichten im Wege stehen. Zudem ist man der Meinung, dass hoch‐
qualifizierte Berufe im Paradies nicht benötigt werden.

Nach langjährigen Rechtsstreitigkeiten ist die Religionsgemeinschaft
heute in allen Bundesländern als Körperschaft des öffentlichen Rechts an‐
erkannt. Allerdings entzünden sich vor allem an drei Fragen immer wieder
neue Konflikte und Rechtsstreitigkeiten: Wie kann ein Staat ein Religions‐
recht billigen, in dem von sexueller Gewalt betroffene Kinder und Frauen
durch die Zwei-Zeugen-Regel zum Schweigen gebracht werden können?
Diese Regel besagt, dass der Vorwurf von sexueller Gewalt religionsintern
nur dann überprüft wird, wenn ein zweiter Augenzeuge den Missbrauch
bestätigt. Ist es hinzunehmen, dass Menschen durch das rigorose Verbot
einer Vollbluttransfusion den Tod anderer billigend in Kauf nehmen oder
selbst in Lebensgefahr geraten und sterben? Und werden nicht Familien
zerstört, wenn Eltern aufgefordert werden, ihre „Jehova-untreuen“ und des‐
halb aus der Versammlung ausgeschlossenen Kinder zu ächten?

Einschätzung

Jehovas Zeugen beeindrucken durch ihr hohes persönliches Engagement
und ihr oftmals glaubwürdiges Auftreten. Aber dies ist nur die eine Seite.
Hinter der Fassade erweist sich diese Gemeinschaft sehr schnell als restrik‐
tive Organisation, die von den Anhängern blinden Gehorsam erwartet und
für kritische Rückfragen, Einwände oder Bedenken keinen Raum hat.

Michael Utsch

128

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein durchschnittlicher aktiver Zeuge Jehovas investiert pro Monat etwa
17 Stunden seiner Freizeit in die Missionstätigkeit. Hinzu kommen noch
mehrere Stunden pro Woche für Schulungen, Gottesdienste und freiwillige
Arbeiten am örtlichen Gemeindehaus. Wenn man sich vor Augen hält,
dass jede Zeugin und jeder Zeuge Jehovas am Ende jeden Monats im
„Predigtdienstbericht“ akribisch dokumentieren muss, wie viele Stunden im
Predigtdienst, bei der Literaturverbreitung, beim Bibelstundenbesuch, bei
der Wachtturm-Lektüre oder bei Besuchsdiensten verbracht wurden, kann
man sich den inneren Druck ausmalen, unter dem jedes Mitglied stehen
könnte. Die Wachtturmgesellschaft schuf ein geschlossenes ideologisches
System, das jedem Einzelnen seinen Platz zuweist.

Ein Überleben des Weltendes wird einzig den eigenen Anhängern ver‐
sprochen, die sich durch fortwährende Beteiligung an den Werbeaktivitäten
für die Religionsgemeinschaft zu bewähren haben. Dass die Organisation
damit dem Gericht Gottes vorgreift, erscheint besonders kritikwürdig. Für
viele Menschen, die sich nach Orientierung, Sicherheit und Geborgenheit
sehnen, liegt aber wohl gerade darin die Faszination von Jehovas Zeugen.

Literatur

Lebensberichte ehemaliger Mitglieder

Anouk, Misha (2014): Goodbye, Jehova!, Reinbek.
Cook, Will / Ref, Rainer (Hg., 2014): Aus erster Hand – Ehemalige Zeugen Jehovas

berichten, Mossel Bay.
Jones, Sophie (2021): Erlöse mich von dem Bösen. Meine Kindheit im Dienste der Zeugen

Jehovas, Köln.
Rohde, Konja Simon (2017): Ausstieg ins Leben. Wie ich aufhörte, ein Zeuge Jehovas zu

sein, Köln.
Woschke, Oliver (2018): Jehovas Gefängnis: Mein Leben bei den Zeugen Jehovas und wie

ich es schaffte, auszubrechen, München.
de Valasco, Stefanie (2019): Kein Teil der Welt, Köln.

Grundlegende und einführende Literatur

Hutten, Kurt (1997): Seher, Grübler, Enthusiasten, 15. Aufl., Stuttgart 80 – 135.
Pöhlmann, Matthias / Jahn, Christine (Hg., 2015): Handbuch Weltanschauungen, reli‐

giöse Gemeinschaften, Freikirchen, Gütersloh, 406 – 431.
Obst, Helmut (2000): Apostel und Propheten der Neuzeit. Gründer christlicher Religi‐

onsgemeinschaften des 19. und 20. Jahrhunderts, Göttingen, 409 – 454.
Utsch, Michael (Hg., 2022): Jehovas Zeugen. Eine umstrittene Religionsgemeinschaft

(Neuauflage), EZW-Texte 255, Berlin.

Jehovas Zeugen

129

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.amazon.de/-/en/Oliver-Wolschke/dp/374230559X/ref=sr_1_8?dchild=1&keywords=Zeugen+Jehovas&qid=1623925911&s=books&sr=1-8
https://www.amazon.de/-/en/Oliver-Wolschke/dp/374230559X/ref=sr_1_8?dchild=1&keywords=Zeugen+Jehovas&qid=1623925911&s=books&sr=1-8
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.amazon.de/-/en/Oliver-Wolschke/dp/374230559X/ref=sr_1_8?dchild=1&keywords=Zeugen+Jehovas&qid=1623925911&s=books&sr=1-8
https://www.amazon.de/-/en/Oliver-Wolschke/dp/374230559X/ref=sr_1_8?dchild=1&keywords=Zeugen+Jehovas&qid=1623925911&s=books&sr=1-8


Internet

www.jw.org (die offizielle Homepage der Wachtturm-Gesellschaft).
www.jehovaszeugen.de (die deutsche Seite von Jehovas Zeugen).
www.bruderinfo-aktuell.net, www.jwinfo.de, www.zj-hilfe.de, www.betesda-hilft.de

oder www.jz.help (Kritikerseiten).

Michael Utsch

130

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jw.org
https://www.jehovaszeugen.de
http://www.bruderinfo-aktuell.net
http://www.jwinfo.de
http://www.zj-hilfe.de
http://www.betesda-hilft.de
https:// 
https:// 
http://www.jz.help
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jw.org
https://www.jehovaszeugen.de
http://www.bruderinfo-aktuell.net
http://www.jwinfo.de
http://www.zj-hilfe.de
http://www.betesda-hilft.de
http://www.jz.help


Konfessionslosigkeit und Atheismus

Andreas Fincke

In den letzten Jahren hat sich die religiöse Lage in Deutschland grundle‐
gend verändert. Zu den auffälligsten Faktoren gehört die signifikante Zu‐
nahme dessen, was häufig als Konfessionslosigkeit bezeichnet wird. Dieser
Begriff ist jedoch unscharf und erklärungsbedürftig. Zumeist wird er als
Chiffre für religiöse Distanz, also für das Phänomen verwendet, wonach
Menschen sich keiner Kirche oder Religion verbunden fühlen und in kei‐
ner Religionsgemeinschaft Mitglied sind. Aber auch diese Beschreibung ist
unscharf, da es durchaus Menschen gibt, die Religion praktizieren, aber in
keiner organisierten Religionsgemeinschaft Mitglied sind.

Dennoch ermöglicht die Frage nach der Mitgliedschaft in einer Kir‐
che bzw. Religionsgemeinschaft eine erste Orientierung. Derzeit sind in
Deutschland etwa 43 % der Bevölkerung keine Kirchenmitglieder. In den
östlichen Bundesländern liegt die Zahl der Konfessionslosen – bei teilweise
großen regionalen Unterschieden – mit über 80 % deutlich höher.1 Ein
Rückblick auf die Entwicklung der Kirchenmitgliedschaft in den letzten 50
Jahren illustriert die Rasanz der Veränderung. Noch 1970 konnte man im
damaligen Westdeutschland davon sprechen, dass mehr oder weniger alle
Bundesbürger (93,6 %) Mitglied einer der beiden großen Kirchen waren.
Ende der 1980er Jahre war es erstmals möglich, eine nennenswerte Zahl
an Konfessionslosen zu nennen (1987: 15,5 % der Westdeutschen). Heute
zeichnet sich ab, dass die Konfessionslosen voraussichtlich im Jahr 2027
die 50-Prozent-Marke überschreiten und damit auch die absolute Bevölke‐
rungsmehrheit stellen werden.2

Diese Quote der Konfessionslosigkeit ist aus mehreren Gründen un‐
scharf. So werden auch die bei uns lebenden Muslime (bis zu 5 Millio‐
nen), aber auch die Mitglieder zahlreicher Freikirchen, christlicher Son‐
dergemeinschaften, die Angehörigen anderer Weltreligionen und weiterer
Denominationen in formaler Hinsicht als konfessionslos bezeichnet. Das

1 Vgl. Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur
Bedeutung der Kirche in der Gesellschaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitglied‐
schaftsuntersuchung, Leipzig 2023, 8.

2 Vgl. a.a.O., 9.

131

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erschwert eine exakte Erhebung und erklärt, warum die Angaben in der
Literatur stark schwanken.

Ohnehin ist mit dieser Zahl nur die formale Konfessionslosigkeit in dem
Sinne erfasst, dass diese Menschen keiner Kirche bzw. Religionsgemein‐
schaft angehören. Hinzuzudenken wären noch all jene, die gemessen an
ihren Glaubensvorstellungen konfessionslos sind, aber formal einer Kirche
angehören.

„Normalzustand Konfessionslosigkeit“

Es ist unstrittig, dass der Anteil der Konfessionslosen an der Gesamtbevöl‐
kerung kontinuierlich steigt. Der demografische Wandel und die weiterhin
hohen Austrittszahlen verändern das religiöse Leben und die religiöse Kul‐
tur in Deutschland nachhaltig. So verloren die beiden großen Kirchen z. B.
im Jahr 2022 zusammen mehr als 900 000 Mitglieder allein durch Austritte.
Um die Wucht der Veränderungen zu illustrieren, wird gelegentlich gesagt,
die Konfessionslosigkeit sei die am schnellsten wachsende weltanschauliche
Orientierung in Deutschland. Diese Feststellung träfe jedoch nur zu, wenn
man der Konfessionslosigkeit eine eigene weltanschauliche Qualität zubil‐
ligt – doch das ist zu hinterfragen. Denn die sog. Konfessionslosigkeit ist
ein hoch disparates Phänomen.

Unübersehbar sind auch die regionalen Unterschiede bei diesem Thema.
Während wir in Bayern, Baden-Württemberg, aber auch in Sachsen und
Thüringen durchaus Gegenden mit volkskirchlichem Charakter finden,
gibt es in Norddeutschland, Brandenburg und Sachsen-Anhalt Regionen,
in denen die Kirchenmitgliedschaft klar unter 10 % der Wohnbevölkerung
liegt. In Halle / Saale oder auch in Magdeburg sind mehr als 90 % der Be‐
völkerung konfessionslos. Sucht man gelebte Frömmigkeit, so findet man z.
B. im Berliner Stadtteil Hellersdorf nicht mehr Christen und Christinnen
als in mancher arabischen Stadt.

Weltweit gibt es nur wenige Länder bzw. Regionen, in denen die Konfes‐
sionslosigkeit ähnlich hoch ist wie in Ostdeutschland. Allenfalls Estland
(87 %), die Niederlande (68 %) und Tschechien (60 %) können zum Ver‐
gleich herangezogen werden (vgl. Pollack / Rosta 2016, 197). In jüngster
Zeit mehren sich Hinweise, wonach die Quote der Konfessionslosen auch
in der Schweiz und in den USA nennenswert steigt – so soll in den USA

Andreas Fincke

132

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bereits 2020 die Mitgliedschaft in einer Religionsgemeinschaft erstmals
unter die 50 %-Quote gesunken sein.3

Die hohe Konfessionslosigkeit im Osten Deutschlands ist umso wirk‐
mächtiger, als es sich zumeist um „vererbte Konfessionslosigkeit“ handelt.
In einer Studie der Universität Chicago hieß es bereits vor einigen Jahren,
nirgends auf der Welt sei die Quote der Menschen, die nicht an einen Gott
glauben und noch nie an einen Gott geglaubt haben, höher als in Deutsch‐
lands Osten. So sagten bereits im Jahr 2008 knapp 60 % der Befragten,
dass sie nicht glauben und auch noch nie in ihrem Leben an Gott geglaubt
haben (vgl. Smith 2012).

Konfessionslosigkeit ist im Osten Deutschlands der soziale Normalfall.
Eine Entscheidung für Kirche und Religion, für Taufe, Konfirmation oder
kirchliche Trauung ruft hier Erstaunen hervor und gilt im Freundeskreis
als erklärungsbedürftig. Die Mitgliedschaftsuntersuchung der EKD aus
dem Jahr 2014 sprach erstmals vom „Normalzustand Konfessionslosigkeit“
(EKD 2014, 81).

Charakteristisch für die Wahrnehmung von Konfessionslosigkeit als so‐
zialem Normalfall ist auch die inzwischen vielfach zitierte Äußerung von
Jugendlichen bei einer Befragung auf dem Leipziger Hauptbahnhof. Auf die
Frage, ob sie sich „eher christlich oder eher atheistisch“ verstehen, haben
einige geantwortet: „Weder noch, normal halt“ (Wohlrab-Sahr 2000, 152).
Übrigens ist das „normal halt“ vom Leipziger Hauptbahnhof in mehrfacher
Hinsicht interessant. Die Aussage bestätigt nicht nur die Alltäglichkeit der
Konfessionslosigkeit, sondern auch, dass atheistische Einstellungen nicht
wirklich mehrheitsfähig sind. So kommt Atheismus den befragten Jugendli‐
chen als Lebensoption ebenfalls nicht in den Sinn – er ist ihnen genauso
fremd wie die Religion.

Konfessionslos oder konfessionsfrei?

Es ist umstritten, ob der Begriff „Konfessionslosigkeit“ den Forschungsge‐
genstand hinreichend beschreibt. Besonders in der katholischen Religions‐
soziologie spricht man bevorzugt von „religiöser Indifferenz“. So wird her‐
vorgehoben, dass es sich bei der in Deutschland anzutreffenden Religions-
und Kirchenferne eher um eine indifferente, das heißt unklare Haltung

3 https://news.gallup.com/poll/341963/church-membership-falls-below-majority-first-ti
me.aspx (abgerufen 3.1.2024).

Konfessionslosigkeit und Atheismus

133

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://news.gallup.com/poll/341963/church-membership-falls-below-majority-first-time.aspx
https://news.gallup.com/poll/341963/church-membership-falls-below-majority-first-time.aspx
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://news.gallup.com/poll/341963/church-membership-falls-below-majority-first-time.aspx
https://news.gallup.com/poll/341963/church-membership-falls-below-majority-first-time.aspx


handelt. Der typische Konfessionslose (zumal im Osten Deutschlands) ist
weder „für“ noch „gegen“ Religion – das Thema ist ihm eher gleichgültig.

Als problematisch erweist sich, dass die Konfessionslosigkeit sich in ers‐
ter Linie dadurch auszeichnet, dass etwas nicht besteht – nämlich eine Kir‐
chen- bzw. Religionszugehörigkeit. Es ist schwierig, darüber hinaus positive
Aussagen zu treffen. Im Grunde gibt es „die“ Konfessionslosen nicht; sie
sind keine homogene Gruppe – allenfalls eine Abgrenzungsgemeinschaft.

In kirchenkritischen Kreisen spricht man daher bevorzugt von „konfessi‐
onsfrei“ statt von „konfessionslos“. In einem Interview wird diese Haltung
wie folgt erklärt:

„Das Adjektiv ‚konfessionslos‘ und seine Subjektivierung zur Gruppen‐
bezeichnung ‚Konfessionslose‘ transportieren die Konnotation, dass je‐
mandem etwas wesentlich fehlt. Sie können einmal andere Begriffskon‐
struktionen mit ‚-los‘ bilden: bewusstlos, verantwortungslos, traditions‐
los. Man sieht an diesen Beispielen die negative Wertung, die Begriffe
mit ‚-los‘ mit sich tragen. Den ‚Konfessionslosen‘ scheint daher etwas
Wichtiges zu fehlen, nämlich eine Konfession. Aber jemand, der keine
Konfession hat, ist kein mangelhafter Mensch. Das Wort ‚konfessionsfrei‘
enthält dagegen keine negative Bedeutung. Es sagt einfach, dass man
keine Konfession hat und ist daher neutraler“ (Heinrichs 2017, 249).

Vollends kompliziert wird die Suche nach einem angemessenen Begriff,
wenn man fragt, ob nicht einige der engagierten Konfessionslosen eben
doch einem Bekenntnis und damit einer Konfession anhängen: Indem
sich Menschen z. B. zum Humanismus bekennen, sind sie nicht frei al‐
ler Konfession – sie stehen vielmehr einer humanistischen Konfession
nahe. Schließlich kennt auch der organisierte Humanismus seine „Glau‐
benssätze“. Ein Blick auf die politische Arbeit des Humanistischen Verbands
Deutschlands (HVD) bestätigt den Verdacht: Er geriert sich als (humanisti‐
sche) Konfession, begründet seine politische und weltanschauliche Arbeit
mit Hinweis auf Artikel 4 Grundgesetz, ist in Berlin als Körperschaft des
öffentlichen Rechts anerkannt, und er bietet in einigen Bundesländern das
wertegebundene Unterrichtsfach „Humanistische Lebenskunde“ an.

Es verwundert nicht, dass freidenkerisch-humanistische Kreise ver‐
suchen, die Konfessionslosen als „dritte Konfession“ zu beschreiben (vgl.
Groschopp 2006). Überzeugen kann dieser Versuch freilich nicht, da man
eine Konfession schlecht über die Abwesenheit eines (positiven) Bekennt‐
nisses, einer confessio, beschreiben kann. Dieser Streit dürfte jedoch in der

Andreas Fincke

134

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Diskussion um die Rolle von Konfessionslosen und deren Ver‐
bänden in der Zukunft an Bedeutung gewinnen, so z. B. in der Frage nach
humanistischen Seelsorgern in der Bundeswehr, humanistischen Schulen,
Lehrstühlen und humanistischen Hochschulen.4

Im Jahre 2000 hatte der katholische Theologe Eberhard Tiefensee die
Formel von einer „dritten ‚Konfession‘“ erstmals benutzt, als er den Zu‐
stand der christlichen Kirchen in den neuen Bundesländern mit dem Satz
beschrieb: Es kann „von einem Volksatheismus als einer dritten ‚Konfes‐
sion‘ neben den beiden anderen Konfessionen […] gesprochen werden“
(Tiefensee 2000, 32). Tiefensee wollte damals dem Volksatheismus jedoch
nicht die Qualität einer Konfession zusprechen, sondern eine soziologische
Beschreibung vornehmen: Ebenso wie es einen Volkskatholizismus gibt,
also ein Milieu, das fraglos gewisse Traditionen übernimmt, so hat der
Volksatheismus seine eigenen Traditionen und seine eigene Feierkultur.

Wer sind die Konfessionslosen?

Eine große Schwierigkeit bei der Beschreibung des Phänomens der Konfes‐
sionslosigkeit bzw. der religiösen Indifferenz besteht darin, dass es erstaun‐
liche Schnittmengen gibt. So finden wir in den Kirchen Mitglieder, die,
nach ihren Glaubensvorstellungen befragt, eigentlich als Atheisten zu zäh‐
len wären; umgekehrt gibt es aber auch im Segment der Konfessionslosen
Menschen, die an eine höhere Macht glauben und als religiös bezeichnet
werden können.

Fragt man, wie viele Menschen unabhängig von Kirchenmitgliedschaft
an Gott glauben oder sich selbst religiös nennen, so fallen die Ergebnisse
recht unterschiedlich aus. So glauben 58 % der Bundesbürger an Gott.
Erneut finden wir starke Unterschiede zwischen West und Ost. Während
in den alten Bundesländern zwei von drei Befragten an einen Gott glauben
(67 %), tut dies im Osten nur jeder vierte (25 %).5

Heute finden wir unterschiedliche Facetten der Konfessionslosigkeit in
Deutschland. Im Osten dominieren Fremdheitsgefühle, und die Kirchen
werden als etwas Unvertrautes, mitunter gar als etwas Exotisches wahrge‐
nommen. Im Westen Deutschlands haben Entkirchlichung und Konfessi‐

4 In diesem Kontext ist „humanistisch“ eine Chiffre für religionslos und kirchenfern. Es
ist nicht Humanismus im Sinne klassischer Bildung gemeint.

5 Vgl. https://de.statista.com/statistik/daten/studie/169072/umfrage/glaube-an-gott-in-d
eutschland (Abruf: 3.1.2024).

Konfessionslosigkeit und Atheismus

135

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.statista.com/statistik/daten/studie/169072/umfrage/glaube-an-gott-in-deutschland
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/169072/umfrage/glaube-an-gott-in-deutschland
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/169072/umfrage/glaube-an-gott-in-deutschland
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/169072/umfrage/glaube-an-gott-in-deutschland


onslosigkeit eine andere Gestalt. Hier gehört die Kirchenmitgliedschaft
nach wie vor häufig „zum guten Ton“. Es dominiert eine „Kultur der Kon‐
fessionsmitgliedschaft“. Selbst wenn man sich innerlich von den Kirchen
entfernt, bleibt man formal dabei, man heiratet kirchlich und hält die
Kinder an, den Konfirmandenunterricht bzw. die Firmung zu besuchen.
Doch wächst auch hier die Distanz, was z. B. der stetig nachlassende
Gottesdienstbesuch und die hohen Austrittszahlen zeigen. Als verheerend
erweisen sich derzeit auch die Konflikte um sexuellen Missbrauch in den
Kirchen und dessen zögerliche Aufklärung.

In Deutschland entsteht eine „Kultur der Konfessionslosigkeit“. Zwar gibt
es durchaus Bedarf an Lebenshilfe und Orientierung, auch Interesse an
Sinnfragen und spirituellen Themen im weiteren Sinn – aber man erwartet
von den Kirchen kaum noch Antworten und benötigt Kirche und Religion
auch nicht zur Bewältigung des Alltags. Oftmals werden die Kirchen als
fremd und wirklichkeitsfern empfunden. Sucht man mit dergestalt Distan‐
zierten das Gespräch, so hört man den ernüchternden Satz: „Für mein
Leben brauche ich keine Kirche, und religiöse Fragen interessieren mich
nicht.“

Die Autorin Rita Kuczynski beschrieb vor einigen Jahren Konfessionslo‐
se wie folgt: „[Sie machen sich] über ihre Gottlosigkeit gar keine Gedan‐
ken.“ Sie „brauchen für ihre persönliche Sinnfindung keinen Gott, brau‐
chen nichts Übersinnliches, nichts Transzendentes. Sie leben im Hier und
Jetzt und sehen am Himmel nur Vögel, Flugzeuge und Wolken. Und: Ihnen
fehlt nichts!“ (Kuczynski 2013, 13)

Häufig wird in diesem Zusammenhang auch Max Webers Metapher
zitiert, wonach manche Menschen „religiös unmusikalisch“ seien. Diese
Formel beschreibt das Problem recht gut, da vielen Menschen jeglicher
Zugang zur Welt des Religiösen fehlt. Wie ein unmusikalischer Mensch ver‐
ständnislos auf ein Notenblatt blickt, schaut der „normale Konfessionslose“
ratlos auf die Kirchen und deren Lebensäußerungen.

Die Fremdheit und „Unmusikalität“ vieler Menschen religiösen Themen
gegenüber hat jedoch auch einen erstaunlichen Nebeneffekt. Atheismus
und radikale Kirchenkritik sind merkwürdig schwach ausgeprägt. Offen‐
sichtlich „reibt“ man sich wenig an den Kirchen. Die statistisch erfassba‐
re Konfessionslosigkeit korrespondiert nicht mit engagiertem Atheismus.
Zumeist bedeutet Konfessionslosigkeit religiöse Indifferenz, während der
engagierte Atheist durchaus Position bezieht. Einem engagierten Atheisten
ist das Thema Gott wichtig. Er bemüht sich um eine Widerlegung religiöser

Andreas Fincke

136

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glaubensvorstellungen und will (zumeist) zeigen, dass ein Leben ohne Gott
erfüllender und sinnvoller ist als ein religiöses Leben.

Konfessionslosigkeit und Atheismus

Nicht jeder, der aus einer der großen Kirchen oder Religionsgemeinschaf‐
ten austritt, wird ein entschiedener Atheist. Viele haben lediglich Anstoß
an unglücklichen Entwicklungen oder konkreten Missständen genommen
und sich innerlich entfernt – sie können dessen ungeachtet in freundlicher
Distanz bleiben oder das Kapitel (vorerst?) für sich abschließen. Andere
sind nie mit Kirche oder Religion in Berührung gekommen und würden
sich vermutlich selbst(?) als „religiös unmusikalisch“ bezeichnen. Schließ‐
lich gibt es auch die schwer zu erfassende Größe engagierter Atheisten.
Wobei man unterscheiden muss zwischen Atheisten, die vergleichsweise
genau wissen, wofür die Kirchen und Religionen stehen und die sich gerade
deshalb entfernt haben, und Kirchenkritikern, die in erster Linie Anstoß an
der herausgehobenen Stellung der großen Kirchen in Deutschland nehmen
und eher die Organisationsformen bzw. die kirchlichen Sonderrechte („Pri‐
vilegien“) kritisieren als die Glaubensinhalte.

Unstrittig ist jedoch, dass die Zahl der kirchendistanziert eingestellten
Personen in den letzten Jahren deutlich steigt. Zumeist spielt bei solchen
Haltungen der praktische Atheismus die größte Rolle. Hier wird nicht die
Existenz Gottes mit philosophischen Argumenten bestritten, wohl aber
seine Brauchbarkeit für den Alltag negiert. Für diesen Atheismus ist Gott
nicht tot, sondern überflüssig.

Man könnte erwarten, dass die steigende Konfessionslosigkeit mit einer
Zunahme atheistischen Engagements in Deutschland korrespondiere. So
haben sich in den letzten Jahren alle freidenkerischen, atheistischen und
humanistischen Organisationen neu aufgestellt und ihre Arbeit intensiviert.
Dass sie dennoch erstaunlich wenig von der hohen Konfessionslosigkeit
profitieren, gehört zu den interessanten Phänomenen unserer Zeit. So
haben alle kirchenkritischen und atheistischen Organisationen in Deutsch‐
land zusammen heute nicht mehr Mitglieder als vor 100 Jahren. Horst
Groschopp, immerhin der beste Kenner der Szene, schreibt: „Insgesamt hat
das ‚säkulare Spektrum‘ gegenwärtig ungefähr die gleiche Mitgliederstärke
wie 1914: etwa 25-30.000 Personen“ (Groschopp 2016, 142).

Man kann fragen, ob das eine gute Nachricht für die Kirchen ist. Doch
was hier auf den ersten Blick entlastend klingt, ist es nicht. Die organisato‐

Konfessionslosigkeit und Atheismus

137

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rische Schwäche der Freidenker und Kirchenkritiker bestätigt indirekt, wie
bedeutungslos religiöse Themen in der heutigen Bundesrepublik geworden
sind. Um es überspitzt zu formulieren: Kirche und Religion sind derart
belanglos geworden, dass sich kaum noch jemand gegen sie engagieren
möchte. Diese Beobachtung betätigt erneut, wie wirkmächtig die Konfessi‐
onslosigkeit als religiöse Indifferenz inzwischen ist.

Atheismus im Sinne einer öffentlich geäußerten, engagierten Ablehnung
Gottes hat in Deutschland nur wenige Sympathisanten. Es gibt eine auf‐
fällige Zurückhaltung gegenüber der Selbstcharakterisierung als Atheist –
wahrscheinlich auch, weil negative Konnotationen mitschwingen. Denn
häufig wird vermutet, einem Atheisten sei nichts wichtig bzw. „nichts hei‐
lig“, und er hätte keine moralischen Werte. So wurde vor einigen Jahren
beim Streit um den Religionsunterricht in Berlin von den Kirchen und der
CDU polemisiert: „Werte brauchen Religion!“ Dieser häufig zitierte Slogan
verkennt jedoch die eigentliche Problematik: Die Herausforderung der
hohen Konfessionslosigkeit für die Kirchen und Religionsgemeinschaften
besteht gerade darin, dass die Konfessionslosen sehr wohl ein an Werten
orientiertes, gutes und sinnerfülltes Leben führen. Wenn die Kirchen mit
den Konfessionslosen in Kontakt kommen wollen, wozu sie nach Matthäus
28 angehalten sind und was in vielen Reden postuliert wird, müssen sie die
Rolle des (moralischen) Besserwissers aufgeben und sich den Wohlwollen‐
den unter den Konfessionslosen auf Augenhöhe zuwenden.

Literatur

EKD (Hg.,2023): Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der
Gesellschaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig.

Groschopp, Horst (2006): Von den „Dissidenten“ zur „dritten Konfession“?, in: humanis‐
mus aktuell 18, 17 – 33.

Groschopp, Horst (2016): Pro Humanismus. Eine zeitgeschichtliche Kulturstudie. Mit
einer Dokumentation, Aschaffenburg.

Heinrichs, Thomas (2017): Diskriminierungsrisiko Weltanschauung, Interviews, in:
ders.: Religion und Weltanschauung im Recht, Aschaffenburg, 247 – 260.

Kuczynski, Rita (2013): Was glaubst Du eigentlich? Weltsicht ohne Religion, Berlin.
Pollack, Detlef / Rosta, Gergely (2016): Religion in der Moderne. Ein internationaler

Vergleich, Bonn.
Tiefensee, Eberhard (2000): „Religiös unmusikalisch?“ Ostdeutsche Mentalität zwischen

Agnostizismus und flottierender Religiosität, in: Wanke, Joachim (Hg.): Wiederverei‐
nigte Seelsorge, Leipzig, 24 – 53.

Wohlrab-Sahr, Monika (2000): Religionslosigkeit als Thema der Religionssoziologie, in:
Pastoraltheologie 90, 152 – 167.

Andreas Fincke

138

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kunstreligion

Martin Fritz

Ein jeder weiß, was „Kunst“ ist, und eine jede, was „Religion“ bedeutet
(wenigstens so ungefähr). Aber „Kunstreligion“? Offenbar geht es um Phä‐
nomene, die irgendwie beiden Bereichen zugehören, um Vollzüge oder
Erfahrungen, in denen „Kunst“ und „Religion“ in besonderer Weise zusam‐
mentreffen. Im Folgenden sollen die Facetten des schillernden Begriffs in
den Blick genommen werden und damit auch die schillernden Phänomene,
auf die er verweist.

Ungeachtet dessen, dass der Terminus im allgemeinen Sprachgebrauch
wenig vorkommt und dass er auch in den religionsbezogenen Wissenschaf‐
ten allenfalls am Rande Berücksichtigung findet, soll dabei seine gegen‐
wärtige religionsdiagnostische Bedeutsamkeit herausgestellt werden. Der
Begriff kann als Sonde für eine Spielart „unsichtbarer Religion“ (Thomas
Luckmann) dienen, die sich jenseits herkömmlicher religiöser Institutio‐
nen, Gemeinschaften und Praktiken vollzieht, die aber gleichwohl nicht
von vornherein als irrelevant oder illegitim eingestuft werden sollte. Wer
ein Sensorium für die fluiden Formen von Spiritualität besitzt, in denen
sich der menschliche „Sinn und Geschmack fürs Unendliche“ (Friedrich
Schleiermacher) heute bei vielen artikuliert, wird vom Konzept der Kunst‐
religion auf die Fährte einer ästhetisch-religiösen „Zwittergestalt“ geführt,
die abseits der geläufigen Wege institutionell identifizierbarer Religion ver‐
läuft. Die Mühsal, sich damit in unübersichtliches, kaum kartografiertes
Gelände zu begeben, wird vergolten durch den Gewinn einer vollständige‐
ren Gesamtsicht der religiösen Landschaft.

Annäherung

Dass sich die Sphären „Kunst“ und „Religion“ realiter nicht so säuberlich
scheiden lassen, wie es die Vorstellung „autonomer“, also voneinander un‐
abhängiger, je eigenen Regeln gehorchender Kultursegmente suggeriert,
lässt sich an einem Beispiel zeigen. Man denke an eine beliebige Fuge von
Johann Sebastian Bach, die am Ende eines Gottesdienstes als Orgelnach‐

139

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spiel erklingt. Sie wurde für die „Königin der Instrumente“ komponiert,
also für einen Sakralraum und (potenziell) zur musikalischen Bereicherung
der sakralen Feier. Vielleicht hat Bach seine Komposition sogar, wie er es
häufig tat, mit dem Kürzel S.D.G. (für lat. Soli Deo Gloria, „Gott allein sei
Ehre“) überschrieben, weil er seine Musik generell als Organ des Gotteslo‐
bes begriff. Von einem autonomen Kunstwerk im Vollsinne kann hier also
nicht die Rede sein. Vielmehr wurde dieses Klanggebilde als Element des
christlichen Kultes oder zumindest als Zeugnis christlicher Frömmigkeit
geschaffen. Sofern es im Gottesdienst mit einem derartigen Bewusstsein
vernommen wird, wird man nicht eigentlich von einem „kunstreligiösen“,
sondern eher von einem religiösen oder „geistlichen“ Geschehen sprechen,
bei dem die Musik/Kunst wesentlich eine illustrierende oder verstärkende
Funktion hat. Sie wird dabei von vornherein im Rahmen und als Ausdruck
der institutionell definierten Religion aufgefasst.

Wie aber, wenn dieselbe Fuge nicht in einem Gottesdienst, sondern in
einem Konzert erklingt? Oder, per Radio, CD oder Stream, im eigenen
Wohnzimmer? Auch wenn vielen der historische Bezug zu Christentum
und Kirche dabei noch hinreichend präsent sein dürfte, wird vermutlich
stärker hervortreten, was selbstverständlich auch beim Gottesdienstnach‐
spiel gilt: „An sich“ oder „in sich“ hat diese Fuge keinen manifesten reli‐
giösen Charakter. Ihr musikalischer Aufbau folgt spezifisch musikalischen
Gesetzen (eben den quasimathematischen Regeln der Fuge), die selbst wie‐
derum keinen religiösen Vorgaben gehorchen. Wer beim Hören den Verlauf
der Themen und Themenvariationen verfolgt, muss dabei keineswegs wie
Goethe an das innere Gespräch „in Gottes Busen, kurz vor der Weltschöp‐
fung“1 denken – derlei religiöser Gehalt ist dem textlosen Musikstück in
seiner gänzlich eigengesetzlichen musikalischen Struktur nicht zu eigen.
Niemand muss beim Hören zwingend an irgendeinen Aspekt des christli‐
chen Glaubens denken, man kann sich vielmehr auch rein musikalisch
am „Spiel tönend bewegter Formen“ (Eduard Hanslick) erfreuen. Mit dem
religiösen Kontext entfallen die religiösen Konnotationen, es bleibt der
bloße ästhetische Vollzug.

Es ist indessen noch ein dritter Modus der Rezeption denkbar (und viel‐
fach belegt), der gewissermaßen zwischen der geistlich-religiösen und der
ästhetisch-profanen Einstellung liegt. Manche folgen dem musikalischen
Verlauf, lassen sich vom gravitätischen Klang und vom sinnreichen Inein‐

1 Zit. nach Eckart Kleßmann: Über Bach: Von Musikern, Dichtern und Liebhabern. Eine
Anthologie, Stuttgart 1992, 91.

Martin Fritz

140

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ander und Auseinander der tönenden Linien mitnehmen – und fühlen sich
dabei auf sonderbare Weise innerlich „erbaut“. Sie sind ganz bei oder in der
Musik, die sie für einen Augenblick ihrem alltäglichen Leben entnimmt,
und ohne dass dabei bestimmte religiöse Gedanken aufgerufen würden,
empfinden sie angesichts der feierlichen Töne so etwas wie eine „Erhebung
der Seele“, die sie mitunter sogar zu Tränen rührt. Dabei kann im Hinter‐
grund durchaus der sakrale Raum oder die Erinnerung an den christlichen
Kult wirksam sein; aber dies womöglich nur in einem ganz allgemeinen
Sinne. Dann erlebt die Hörerin in dieser Musik etwas Erhabenes, das eine
Tiefenschicht des Gemütes berührt, die ihr sonst verschlossen ist. Kraft
solcher Sammlung oder Ergriffenheit ähnelt dieser ästhetische Vollzug in
gewisser Weise der Haltung religiöser Andacht, wenn auch (mehr oder we‐
niger) ohne bestimmten religiösen Gehalt. Eine derartige „Musikandacht“,
gerade unter Bach-Enthusiasten nicht selten anzutreffen, wäre ein exem‐
plarischer Fall von „Kunstreligion“: Ein Kunstwerk, das primär in seiner
autonomen ästhetischen Qualität aufgefasst wird, entfaltet im Zuge dessen
eine Tiefenwirkung, die als „religiös“ oder „spirituell“ bezeichnet werden
kann, ohne doch die identifizierbaren Kennzeichen institutionell und kon‐
fessionell definierter Religion zu tragen.

Säkularisierung und Resakralisierung

Wie das Beispiel deutlich macht, können in Zeiten der generellen Emanzi‐
pation der Kunst von der Religion, die zur Praxis eines von religiös-weltan‐
schaulichen Bezügen freien, eben „autonomen“ Kunstgenusses geführt hat,
auch ursprünglich sakrale Kunstwerke nur als Kunstwerke, also „rein ästhe‐
tisch“, rezipiert werden. Solches gilt etwa auch von Kirchengebäuden, die
beim Sightseeing als Zeugnisse der Baukunst aufgesucht werden, aber auch
von den Kunstwerken in den Kirchen, den Altarbildern, Kruzifixen und
Heiligenskulpturen, deren Beschreibungen die Reiseführer füllen. Gleich
ob sie in der Kirche oder im Museum stehen – die Komposition einer
Kreuzigungsgruppe oder die Anmut einer Marienstatue sind auch einer
ästhetischen Betrachtung zugänglich, die sich für die religiösen Sujets als
solche gar nicht interessiert. Ebenso bei Vertonungen geistlicher Texte,
bei Motetten oder Oratorien: Auch sie können in ihrer lyrischen Expressi‐
vität, ergreifenden Wucht oder feierlichen Pracht ohne Rücksicht auf die
darin gestalteten Glaubensgehalte genossen werden. Der (oftmals ohnehin
schwer verständliche) Text wird dann beim Hören zum bloßen Vehikel der

Kunstreligion

141

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesungenen Töne, der religiöse Gehalt tritt für die ästhetische Aufmerksam‐
keit zugunsten des musikalischen Geschehens zurück.

Ein solchermaßen „säkularisierender“ Umgang mit religiöser Kunst,
etabliert im Zuge der allgemeinen Säkularisierung des gesellschaftlichen
Lebens und der Autonomisierung der Kunst, ist im bürgerlichen Kulturle‐
ben sehr verbreitet; im Selbstverständnis der Kunstkonsumenten dürfte
er vorherrschend sein. Dieser „ästhetischen Säkularisierung“ im Aufnahme‐
verhalten entspricht eine solche in der Präsentationspraxis: Die Ablösung
vom vormaligen religiösen „Gebrauch“ wird sinnenfällig, wo sakrale Kunst
im Museum ausgestellt oder wo geistliche Musik im Konzertsaal aufgeführt
wird.

Es würde nun aber zu kurz greifen – dies ist die grundlegende religions‐
diagnostische oder religionshermeneutische Pointe des Begriffs „Kunstreli‐
gion“ –, angesichts jener Säkularisierung bei der Alternative von „geistlich-
sakralem“ und „bloß ästhetischem“ Zugang stehen zu bleiben. Vielmehr
verweist der Begriff auf die Möglichkeit, dass es unter den Bedingungen der
Säkularisierung und Autonomisierung der Kunst zu neuen Wechselwirkun‐
gen zwischen Kunst und Religion kommt. Kennzeichnend für den neuen
Typ der Kunstrezeption ist gerade das Changieren zwischen ästhetischer
Autonomie und religiöser Wirkung: Der ästhetische Vollzug hat sich zwar
von den überkommenen Formen und Gehalten der institutionellen Religi‐
on frei gemacht; er führt aber dennoch über den „rein ästhetischen“ Ge‐
nuss hinaus in eine Gestalt religiöser Gestimmtheit, worin jene abgelegten
Formen und Gehalte in eigentümlicher Weise nachklingen.

Die Geburt des Begriffs

Der Terminus „Kunstreligion“ entstammt der Epoche der Romantik, wobei
er ältere Entwicklungen auf dem Feld von Religion und Kunst (bzw. Theo‐
logie und Ästhetik) aufnimmt. Der erste Beleg findet sich in einer epocha‐
len theologischen Schrift, in den (eingangs bereits zitierten) „Reden über
die Religion“ (1799) von Friedrich Schleiermacher. Von Kunstreligion ist
demnach zu reden, wo „der Kunstsinn für sich allein übergeht in Religion“
(166f ), wenn ein Kunstwerk den Betrachter, Hörer oder Leser gleichsam
aus eigener ästhetischer Kraft dazu bringt, „sich über das Endliche zu erhe‐
ben“ (167). Obwohl er freimütig bekennt, dass ihm selbst dieser „Weg zur
Religion“ (166) verschlossen sei, hält Schleiermacher ihn doch für legitim –
und er verheißt ihm eine große Zukunft.

Martin Fritz

142

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie eine Anspielung verrät, wurde der Theologe wesentlich von einem
Schlüsselwerk der literarischen Frühromantik zu dieser Einschätzung be‐
wogen: von den „Herzensergießungen eines kunstliebenden Klosterbru‐
ders“ (1797). Das Gemeinschaftsprodukt von Wilhelm Heinrich Wacken‐
roder (1773 – 1798) und Ludwig Tieck (1773 – 1853) kann als die erste
und wichtigste Programmschrift der Kunstreligion gelten (wenngleich der
Ausdruck selbst noch fehlt). In Aufsätzen eines fiktiven Mönchs wird darin
geschildert, wie verschiedene Protagonisten von Werken der Musik oder
der bildenden Kunst (namentlich von den Renaissancekünstlern Dürer,
Michelangelo, Raffael und Leonardo) in einen Zustand der Erhebung ver‐
setzt werden, der unverkennbar Züge religiöser Kontemplation trägt, auch
wenn dabei bestimmte christliche Glaubensinhalte keine konstitutive Rolle
spielen. So berichtet der Mönch von einem gewissen „Tonkünstler“ namens
„Joseph Berglinger“:

„Vornehmlich besuchte er die Kirchen und hörte die heiligen Oratorien,
Kantilenen und Chöre mit vollem Posaunen- und Trompetenschall unter
den hohen Gewölben ertönen, wobei er oft aus innerer Andacht demütig
auf den Knien lag […]. Ehe die Musik anbrach, [… ]harrte er auf den
ersten Ton der Instrumente – und indem er nun aus der dumpfen Stille,
mächtig und langgezogen, gleich dem Wehen eines Windes vom Himmel
hervorbrach […] – da war es ihm, als wenn auf einmal seiner Seele
große Flügel ausgespannt, als wenn er von einer dürren Heide aufgehoben
würde, der trübe Wolkenvorhang vor den sterblichen Augen verschwände
und er zum lichten Himmel emporschwebte“ (105f ).

Aber es ist keineswegs nur geistliche Vokalmusik, die bei Berglinger solche
intensiven Andachtsgefühle erweckt, sondern ebenso Instrumentalmusik:

„Wenn Joseph in einem großen Konzerte war, so setzte er sich, ohne auf die
glänzende Versammlung der Zuhörer zu blicken, in einen Winkel und hör‐
te mit eben der Andacht zu, als wenn er in der Kirche wäre – ebenso still
und unbeweglich und mit so vor sich auf den Boden sehenden Augen. Der
geringste Ton entschlüpfte ihm nicht, und er war von der angespannten
Aufmerksamkeit am Ende ganz schlaff und ermüdet“ (107).

Wie die großen Oratorien, so versetzt den idealtypischen Hörer „Joseph“
auch die Instrumentalmusik in eine kontemplative Verfassung, die mit dem
religiös konnotierten Ausdruck der „Andacht“ in die Nähe religiöser Ge‐
stimmtheit gerückt wird. Es deutet sich darin jene doppelte Charakteristik
von „Kunstreligion“ an, die bereits herausgestellt wurde: Dass sie sich an

Kunstreligion

143

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


textloser Musik entzünden kann, zeigt ihre Ablösung von der institutionell
und konfessionell definierten Religion. Dass sie sich indessen – und zwar
nach Wackenroder/Tieck vornehmlich – an den Werken christlicher Kunst
entzündet, zeigt das Nachwirken des Christlich-Religiösen in der betreffen‐
den Resonanz. Die religionsartige „Neuaufladung“ oder „Resakralisierung“
der Kunstrezeption setzt eine Säkularisierung von Religion und religiöser
Kunst voraus, sie lebt aber offenkundig von religiösen Potenzialen, die von
der nämlichen „Verweltlichung“ unbetroffen blieben.

Ältere Programme zur Ästhetisierung des Christentums

Können die „Herzensergießungen“ als die Gründungsurkunde der moder‐
nen Kunstreligion angesehen werden, darf die fragliche Zäsur doch auch
nicht überzeichnet werden. Die neue Idee eines sich in der ästhetischen
Kontemplation aufbauenden religiösen Bewusstseins wurde im 18. Jahrhun‐
dert gründlich vorbereitet. So hat Friedrich Gottlieb Klopstock, der Dichter
des christlichen Epos „Der Messias“ (1748 – 1773), in seinem Essay „Von
der heiligen Poesie“ (1755) das Ideal einer Frömmigkeit gezeichnet, die
durch den Schwung christlicher Dichtung aus der Erstarrung des lehrhaft-
dogmatischen Christentums gerissen und mit neuer Lebendigkeit und Her‐
zensinnigkeit erfüllt wird. In diesem Sinne ist denn auch „Der Messias“ von
vielen als eine Art poetisches Erbauungsbuch zur Befeuerung der privaten
Andacht gelesen worden. In den 1770er Jahren wird Klopstocks Programm
dann von Theologen (August Hermann Niemeyer) und Musikern (Johann
Friedrich Reichardt) auf die Tonkunst übertragen. Das Ergebnis ist das
Konzept einer „heiligen Musik“, erklingend in der Kirche, aber auch am
häuslichen Klavier oder im weltlichen Konzertsaal. Sie soll ebenfalls der
Erweckung frommer Empfindungen dienen – bei all denen, deren Herz
vom öffentlichen Gottesdienst mit der lehrhaften Predigt im Zentrum nicht
angesprochen wird. Die Kunst wird als Medium zur Kompensation der
affektiven Resonanzarmut der altprotestantischen Gelehrtenreligion begrif‐
fen, und sie wird dabei zum Vehikel einer außerkirchlichen bürgerlichen,
teils privaten, teils öffentlichen Andachtskultur.

Indessen ist auch Klopstocks wirkmächtige Idee der heiligen Poesie nicht
im luftleeren Raum entstanden. Es wirkt darin das pietistische Ideal leben‐
diger Frömmigkeit mit Strömungen in der Poetik und Ästhetik der Auf‐
klärung zusammen, wo die Problematik der poetischen bzw. ästhetischen
Verlebendigung religiöser (und moralischer) Inhalte ein treibendes Motiv

Martin Fritz

144

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darstellt. So kommt eine ganze Reihe von Zeitgenossen Mitte/Ende des 18.
Jahrhunderts zu der Auffassung, das überkommene Christentum benötige
dringend die Hilfe ästhetischer Versinnlichungs- und Emotionalisierungs‐
mittel, um gegen die Tendenzen zur „Vertrocknung“ der Frömmigkeit durch
protestantisch-orthodoxe Theologie und aufklärerische Verständigkeit zu
neuer Vitalität zu gelangen.

Wie diese Schlaglichter zeigen, gibt es spätestens seit Mitte des 18. Jahr‐
hunderts in Deutschland die Theorie und Praxis einer engen Synthese von
Kunst und Religion, wo die Kunst nicht mehr wie früher im Dienst des
kirchlichen Christentums steht, sondern als freies religiöses Medium fun‐
giert. In mehr oder weniger entschiedener Distanz gegenüber der Kirche
bildet sich eine Gestalt von Religion, die auf die besondere Erlebnistiefe
der Kunst setzt und sich daher im Medium des Ästhetischen vollzieht.
Man kann die fraglichen Prozesse als „Ästhetisierung“ des Christentums
bezeichnen, unmittelbar verflochten mit einer „Sakralisierung“ der freien
bürgerlichen Kunstpraxis, die in dieser Zeit entsteht. Es handelt sich dabei
aber nicht etwa um eine Entmächtigung des Religiösen, wie ein verbrei‐
tetes Vorurteil meint, sei es zugunsten eines oberflächlichen Vergnügens
am Schönen, sei es zugunsten eines ästhetischen Sinnerlebens, das als
Religionsersatz fungiert. Zumindest ursprünglich zielt die Ästhetisierung
vielmehr dezidiert auf die Wiedergewinnung einer erlebnisintensiven Her‐
zensreligion. Sie ist Teil der modernen Individualisierung des Christentums
und seiner Emanzipation von der Kirche.

Die Problematik der Unbestimmtheit

Blickt man auf spätere Konzeptionen von Kunstreligion, verwundert es
freilich nicht, dass die fraglichen Erscheinungen heute häufig im Sinne
eines Religionssurrogats gedeutet werden. Denn mit Arthur Schopenhauer
(1788 – 1860) und Friedrich Nietzsche (1844 – 1900) haben zwei Philoso‐
phen großer populärer Reichweite der ästhetischen Kontemplation religi‐
onsanaloge Funktionen wie Weltflucht, Selbstentlastung und Sinnstiftung
zugeschrieben, sie dabei aber ausdrücklich als Ersatz der abgelebten Religi‐
on ausgewiesen. Und auch Richard Wagners (1813 – 1883) Idee des „Büh‐
nenweihspiels“ verheißt eine „Erlösung“, von der nicht leicht zu sagen ist,
ob sie auf einer religiösen Erfahrung von Transzendenz beruht oder bloß
auf einer Entrückung in die imaginären Reiche der Fantasie.

Kunstreligion

145

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Hauptgrund für das Schwanken der Deutungen ist jenes Charak‐
teristikum der betreffenden Phänomene, das besonders in den einschlä‐
gigen musikästhetischen Äußerungen um 1800 hervortritt, weshalb das
romantische Modell von Kunstreligion gegenüber den Vorläuferkonzeptio‐
nen tatsächlich ein neues religionskulturelles Stadium markiert: Indem wie
bei Wackenroder/Tieck auch der Instrumentalmusik potenziell religiöse
Resonanz zugeschrieben wird, werden unbestimmte religiöse Gefühle zum
Zentralmerkmal der Kunstreligion. Das berühmteste Beispiel für diese re‐
ligiöse Aufwertung der Instrumentalmusik ist die Rezension der Fünften
Symphonie Beethovens von E.T.A. Hoffmann aus dem Jahre 1810. Ihr zufol‐
ge „erweckt“ Beethovens Musik „unendliche Sehnsucht“, ein „ahnungsvol‐
les“, „unbestimmtes Sehnen“, das die Seele des Hörers emporhebt „in das
wundervolle Geisterreich des Unendlichen“ (zit. n. Fritz 2014b, 43f ).

Bei dieser kunstreligiösen Inanspruchnahme textloser Musik ist eine
theologische bzw. religionsphilosophische Einsicht vorausgesetzt, für die
hier wiederum stellvertretend der Name Schleiermacher stehen kann. Nur
wer davon ausgeht, dass Religion nicht allein von bestimmten Lehren
oder Anschauungen lebt, sondern ebenso von unbestimmten Transzen‐
denzsehnsüchten und -ahnungen – Schleiermacher spricht vom „Gefühl
des Unendlichen“ (54) –, kann der Instrumentalmusik in ihrer bedeutungs‐
haften Unbestimmtheit derartige religiöse Qualitäten beimessen. Wer hin‐
gegen eine solche Religionstheologie bereits als Abfall vom wesenhaft kon‐
fessionell verfassten, an bestimmten Glaubensgehalten haftenden Christen‐
tum betrachtet, wird auch die Kunstreligion überhaupt als Signum einer
allgemeinen Entchristlichung beurteilen. Und auch wer das Wesen der
Religion bewusst oder unbewusst an einem solchen dogmatischen Begriff
christlicher Religion orientiert (wenn auch nicht aus dogmatisch-norma‐
tiven Gründen), wird an den für die Kunstreligion ins Feld geführten
Regungen nichts Religiöses entdecken können und sie der Sphäre des
„bloß Ästhetischen“ zuweisen. Die Wahrnehmung und das Ernstnehmen
der kunstreligiösen Resonanzen hängen demnach maßgeblich von der zu‐
grunde liegenden Auffassung von Religion oder Glauben ab.

Die Bandbreite des religiösen Lebens

Es ist nun freilich bei aller religionsästhetischen Offenheit nicht zu leugnen,
dass den ins Auge gefassten religiösen Gemütszuständen eine Unschärfe
eignet, die zur Verflüchtigung neigt. Sollen sie dennoch theologisch wert‐

Martin Fritz

146

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschätzt werden, müssen sie mit den bestimmteren Formen christlichen
Glaubens in Beziehung gesetzt werden. Dazu bedarf es einer Korrektur
im herkömmlichen Bild des christlichen Glaubens. Wie ausgeführt verdan‐
ken wir der Romantik (und vorlaufenden Tendenzen im Pietismus) einen
Sensus dafür, dass zur Religion auch Empfindungen gehören, die aller aus‐
sagen- und vorstellungshaften Glaubensbestimmtheit vorausliegen – und
dass der Verlust dieser Erlebnisdimension einer dogmatischen Rationali‐
sierung gleichkommt, die religiöse Verarmung bedeutet. Das subjektive
Frömmigkeitsleben ist demzufolge nicht statisch als fixer Zustand von
Glaubensgewissheit zu fassen; vielmehr bewegt es sich auf einer breiten
Skala von Bestimmtheits- und Gewissheitsgraden, die von dunkler Tran‐
szendenzsehnsucht bis zu Momenten klarer Heilsgewissheit reicht.

Folgt man dieser Beschreibung, so steht der Begriff der Kunstreligion für
die Fähigkeit der Kunst, in Ergänzung zu allen dogmatisch oder symbolisch
bestimmteren Formen christlicher Religion jene mehr oder weniger vagen
religiösen Gefühle zu kultivieren, die für die Spiritualität konstitutiv sind,
die aber innerhalb der institutionellen Christentumspraxis wenig Raum
finden. Unter der Voraussetzung einer entsprechend variablen Auffassung
christlicher Religiosität kann die Kirche mit ihren sprachlich-symbolischen
Ausdrucks- und Reflexionspotenzialen an die betreffende Erlebnissphäre
anknüpfen. Ihr kommt es dann zu, die flüchtigen Anklänge des Übersinn‐
lichen in der Kunst aufzunehmen und sie mithilfe der christlichen An‐
schauungen und Symbole zu deuten, auf dass sie durch einen derartigen
Bestimmtheitszuwachs an Stetigkeit und lebensbestimmender Kraft gewin‐
nen. Zugleich bleibt das kirchliche Christentum aber selbst dauerhaft auf
die nichtsprachliche Erlebnisschicht der Kunst angewiesen, um sich einen
elementaren Sinn für das institutionell und konfessionell unverrechenbare
Geheimnis des Göttlichen zu bewahren.

Fazit

Im vorliegenden Artikel wurden die historischen und sachlichen Konturen
des Begriffs „Kunstreligion“ skizziert. Die Fülle von Phänomenen, die dafür
heute als potenzielle Erscheinungsformen infrage kommen, konnte dabei
nicht einmal ansatzweise in den Blick genommen werden: Konzert und
Museum, Architektur, Literatur und Theater, Film und Hörspiel, daneben
der gesamte Überschneidungsbereich von Kunst und Kirche, und all dies
analog zum „hochkulturellen“ auch für den „popkulturellen“ Bereich – die

Kunstreligion

147

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichen Orte religiöser oder spiritueller Resonanzen von Kunst sind
unüberschaubar.

Ungeachtet dessen kann abschließend ein doppeltes Resultat festgehalten
werden. Zum einen liegt die religionsdiagnostische Leistung des Begriffs
„Kunstreligion“ darin, dass er eine Sphäre ästhetisch evozierter Spiritualität
wahrzunehmen erlaubt, die für das gewöhnliche Instrumentarium religiö‐
ser Zeitdiagnose unsichtbar bleibt. Der Terminus weist auf eine spirituelle
Ansprechbarkeit kunstsinniger Menschen hin, ohne deren Beachtung das
Bild der Gegenwartsreligiosität unvollständig wäre. Wie jene Spiritualität
religionsdiagnostisch zu erheben ist, versteht sich indes nicht von selbst.
Aber ein Anfang wäre gemacht, würden beispielsweise die zahllosen Akteu‐
re und Besucher von Kirchenkonzerten auf ihre Motivation und ihr Erle‐
ben beim Musizieren und Musikhören hin befragt. Lagen die Theoretiker
der Aufklärung und Romantik mit ihren Beschreibungen seinerzeit richtig,
so ist jedenfalls auch heute davon auszugehen: Menschen suchen und fin‐
den in der Kunst eine emotionale religiöse Innerlichkeit, die ihnen die
hergebrachten Formen der öffentlichen Religion oftmals nicht vermitteln –
die ihnen aber mitunter einen neuen Zugang zu jenen Formen vermitteln
kann.

Damit ist auch schon die kirchliche Relevanz des Konzepts benannt. In
der Kunstreligion liegt für die Kirche eine in ihrer Bedeutung kaum zu
überschätzende Kontaktfläche mit einer freien, fluiden Spiritualität, die
ihre Repräsentanten wahr- und ernst nehmen sollten. Es versteht sich
freilich nicht von selbst, wie kirchlicherseits an diese Spiritualität anzu‐
knüpfen ist. Als Form von Spiritualität mit einer langen Geschichte der
Emanzipation von der Kirche dürfte sie allergisch gegen plumpe Verein‐
nahmungsversuche sein. Aber immerhin verfügen die Kirchen über ein
großes Reservoir an geistlicher Kunst und Musik, worin der Übergang zu
den christlichen Gehalten und Symbolen gewissermaßen vorgezeichnet ist.
Mit diesen Schätzen haben die Kirchen zu „wuchern“, um kirchenfernen,
aber ästhetisch ansprechbaren Zeitgenossen durch eine feinfühlige Ausle‐
gung ihrer „unendlichen Sehnsucht“ die Symbolwelt des Christentums wie‐
der nahezubringen.

Literatur

Auerochs, Bernd (2006): Die Entstehung der Kunstreligion, Göttingen.
Barth, Ulrich (2004): Ästhetisierung der Religion – Sakralisierung der Kunst. Wackenro‐

ders Konzept der Kunstandacht, in: ders.: Aufgeklärter Protestantismus, Tübingen,
225 – 256.

Martin Fritz

148

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Buntfuß, Markus (2008): Art. Kunstreligion, in: Enzyklopädie der Neuzeit, Bd. 7, Stutt‐
gart, 349 – 351.

Fritz, Martin (2014a): Hallische Avantgarde. Die Erfindung der Ästhetik und die Ästheti‐
sierung des Christentums, in: ZNThG 21, 1 – 27.

Fritz, Martin (2014b): Musikandacht. Über Herkunft und Bedeutung eines Elements
bürgerlicher Religionskultur, in: ZThK 111, 28 – 55.

Fritz, Martin (2011): Vom Erhabenen. Der Traktat „Peri Hypsous“ und seine ästhetisch-
religiöse Renaissance im 18. Jahrhundert, Tübingen.

Meier, Albert/Costazza, Alessandro/Laudin Gérard (2011/12/14): Kunstreligion. Ein äs‐
thetisches Konzept der Moderne in seiner historischen Entfaltung, 3 Bde., Berlin/Bos‐
ton.

Müller, Ernst (2004): Ästhetische Religiosität und Kunstreligion in den Philosophien von
der Aufklärung bis zum Ausgang des deutschen Idealismus, Berlin.

Schleiermacher, Friedrich (1799): Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter
ihren Verächtern, Studienausgabe, hg. von G. Meckenstock, Berlin 2001 (zitiert nach
Originalpaginierung).

Wackenroder, Wilhelm Heinrich/Tieck, Ludwig (1797): Herzensergießungen eines
kunstliebenden Klosterbruders, Stuttgart 2001.

Kunstreligion

149

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Life-Coaching

Michael Utsch

Coaching ist ein Sammelbegriff für eine zielorientierte Kurzzeitberatung.
Während im Business-Coaching die Verbesserung von Arbeitsabläufen und
der betrieblichen Kommunikation, die Verschlankung von Leitungsstruk‐
turen und die Organisationsentwicklung im Mittelpunkt stehen, zielt das
Life-Coaching auf das Glück und die persönliche Weiterentwicklung eines
Klienten ab. Anders als bei der Supervision, die zu einem bewährten Ins‐
trument der Reflexion und Optimierung beruflicher Praxis - auch in der
Kirche - geworden ist, sind die Entwicklungsziele eines Life-Coaching-Pro‐
zesses häufig nur vage formuliert und schwer zu überprüfen.

Von der Wortbedeutung her ist der „Coach“ der Kutscher, der die Pfer‐
de des Wagens steuert. Später etablierte sich der Begriff im Sport und
verdrängte die Bezeichnung „Trainer“. Heute ist er auch im Wirtschafts‐
leben und im Rahmen der individuellen Persönlichkeitsentwicklung prä‐
sent. Beschränkte sich Coaching zunächst auf ein exklusives Führungskräf‐
te-Training, hat sich daraus heute ein breit gefächerter Beratungsmarkt
entwickelt. Coaching-Experten für die richtige Entscheidungsfindung sind
dabei gut im Geschäft. Es gibt nicht nur Unternehmens-, Finanz-, Steuer-
oder Verbraucherberater. Lehrer werden für den Schuldienst gecoacht,
Politiker für Wahlkämpfe fit gemacht, Frauen darauf vorbereitet, nach
der Familienphase wieder in den Beruf zurückzukehren, moderne Pfarrer
unterziehen ihre Verkündigung einem „Predigtcoaching“. Darüber hinaus
wird mittlerweile allen möglichen Lebenssituationen ein professioneller
Beratungsbedarf unterstellt. Wird das eigene Leben als Projekt mit prinzipi‐
ell grenzenlosen Möglichkeiten angesehen, appellieren Life-Coachs an die
Kraft transformierender Wunschträume, die mit wenigen mentalen Tricks
Wirklichkeit werden sollen: „Denke größer“ (Veit Lindau), „Entfalte dein
volles Potential“ (Laura Seiler), „Begleitung für deine spirituelle Reise“
(Younity) oder „Entfessele deine wahren Stärken“ (Greator-Festival).

Die gesellschaftliche Lage der Unübersichtlichkeit, Unberechenbarkeit
und Krise hat starke Bedürfnisse nach Sicherheit und Kontrolle hervor‐
gerufen. Die Sehnsucht nach einfachen Rezepten wächst in dem Maß,
wie die eigene Lebenswirklichkeit als komplex, unübersehbar und wider‐

151

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.coaching-report.de/lexikon/klient.html
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.coaching-report.de/lexikon/klient.html


sprüchlich empfunden wird. Kein Wunder, dass Lebenshilfe-Angebote boo‐
men, die mit griffigen Coaching-Rezepten in Aussicht stellen, den Alltag
leichter, authentischer und wirksamer nach den eigenen Wünschen zu
gestalten. Angebote zur individuellen Begleitung und ganzheitlichen Förde‐
rung, Übungen zur Leistungsverbesserung und Tipps zur Stressresistenz,
zur Herstellung einer „Work-Life-Balance“ und zur Verwirklichung des ei‐
genen Lebenstraums prägen diesen unübersichtlichen Markt. Viele dieser
Themen reichen in die existenzielle Dimension der Sinngebung hinein.
Auch die langen Wartezeiten auf Psychotherapie-Behandlungsplätze führen
dazu, dass Menschen heute verstärkt Hilfe bei privaten Coaching-Anbietern
suchen.

Das ganze Leben coachen – Spirituelles Coaching

Die Angebote an Life-Coachings sind unübersehbar und vielfältig. Häufig
sind sie spirituell gefärbt, und zunehmend machen sie von den Möglich‐
keiten der sozialen Medien und des digitalen Lernens Gebrauch. Die
Digitalisierung hat auch den spirituellen Weiterbildungsmarkt verändert.
Reisten früher an Weiterentwicklung Interessierte ihren spirituellen Lehre‐
rinnen und Lehrern hinterher, um ihnen persönlich mit Gleichgesinnten
in Seminaren und Veranstaltungen zu begegnen, sind heute viele Coaches
online auf eigenen Kanälen verfügbar und kommen damit am mobilen
Endgerät dem Ratsuchenden sehr nah. Internet-Portale wie www.greator
.com, www.homodea.com oder www.younity.com bieten Tausende von
Online-Kursen zu den Themen Spiritualität, Heilung und Meditation an.
Die Online-Kurse werden geschickt mit Präsenz-Meetings und speziellen
Events verknüpft, um die Kundenbindung zu festigen.

Durch die kostenlosen Videos am heimischen Computer kann die Neu‐
gierde auf eine echte Begegnung geweckt werden, die dann bei Coaching-
Events als Großgruppenerlebnis und in individuellen Seminaren vertieft
werden kann. Exemplarisch kann auf das angeblich weltweit größte Festival
für die persönliche Weiterentwicklung hingewiesen werden, das im Juni
2024 zum dritten Mal von der Firma „Greator“ in Köln durchgeführt
wurde. Der Unternehmensname „Greator“ setzt sich aus den englischen
Wörtern „greatness“ (Großartigkeit) und „creator“ (Erschaffer) zusammen.
Teilnehmer sollen durch die Seminare, Fortbildungen und den Festivalbe‐
such zum „Erschaffer eines großartigen Lebens“ werden. Laura Seiler stellt
in ihren Seminaren in Aussicht, Teilnehmende schnell und nachhaltig zu

Michael Utsch

152

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.greator.com
http://www.greator.com
https://www.homodea.com
http://www.younity.com
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.greator.com
http://www.greator.com
https://www.homodea.com
http://www.younity.com


ihrer „Schöpferkraft“ zurückzuführen, mit deren Energie sie Wunschträu‐
me verwirklichen könnten.

Psychologie – eine zeitgemäße Heilslehre?

Nach dem Niedergang der großen universellen Heilslehren wie Christen‐
tum, Sozialismus und Kommunismus ist heute für viele die Psychologie
zum individuellen Glücksbringer und ultimativen Ratgeber für gelingen‐
des Leben geworden. Durch die Säkularisierung wurden christliche Werte
und Normen durch andere Lebenskonzepte und Leitbilder abgelöst und
teilweise ersetzt. Psychologische Deutungen haben den Bedeutungsverlust
des christlichen Wirklichkeitsverständnisses für sich zu nutzen gewusst
und treten heute teilweise ganz unverblümt als Sinngeber und Orientie‐
rungsmaßstab auf. Analog der Bio- und Medizintechnik ist die Vorstellung
weit verbreitet, dass sich der Mensch mit Hilfe geeigneter Psychotechniken
umfassend ändern und von lästigen Schwächen und Fehlern befreien kön‐
ne. Die scheinbar unbegrenzten Möglichkeiten des medizinisch und the‐
rapeutisch Machbaren nähren die Menschheitsphantasien der Unverwund‐
barkeit und Unsterblichkeit. Permanente Gesundheit, Wohlbefinden und
Erfolg gehören zu den Götzen des 21. Jahrhunderts. Aber gibt es wirklich
einen psychologischen ‚Bypass’ für die dunklen und schmerzhaften Seiten
der Seele und des Lebens? Selbst wenn psychologische Methoden bald
seelisches Leiden verhindern oder gar ausmerzen könnten – wozu würden
eine permanente Selbstoptimierung und Gesundheitssteigerung führen?

Im Spannungsfeld von Gesundheit, Psychotherapie und Spiritualität sind
heute zahlreiche neue Heilsspezialisten tätig, die einen großen Wachstums‐
markt bedienen. Schätzungen zufolge werden allein in Deutschland damit
pro Jahr 20 bis 25 Milliarden Euro verdient. Etwa 15 Prozent vom Jahres‐
umsatz des deutschen Buchhandels werden mit esoterischer Lebenshilfe
erwirtschaftet. Dabei bleibt es oft nicht bei der harmlosen Freizeitbeschäf‐
tigung abendlicher Lektüre. Manche Esoterik-Gläubige buchen Seminare
und Kurse, flüchten sich von Heilsversprechen zu Heilsversprechen, stür‐
zen sich zur Finanzierung in Schulden oder geraten vor bösen Flüchen
in Panik. Lebensentscheidungen werden von der Sternenkonstellation, an‐
geblichen Engel-Botschaften oder anderen magischen Zeichen abhängig
gemacht.

Ein „Schwarzbuch Personalentwicklung“ wirft der Coaching-Branche
trotz aller Professionalisierung fehlende Fachkenntnisse und ideologische

Life-Coaching

153

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blindheit vor (Lau 2013). Aus dieser Perspektive stehen viele Trainer im
Einflussbereich des verbreiteten Esoterik-Glaubens. Lau plädiert dafür,
psychologische Hilfsmittel streng zielorientiert einzusetzen. Lernmethoden
und Trainingskonzepte seien keine Weltanschauungen oder Ideologien.
Umfassendere psychotherapeutische Konzepte gehörten schon gar nicht
in personalwirtschaftliche Verfahren. Unverblümt werden solche Anbieter
als „Spinner im Nadelstreifen“ bezeichnet, deren Gefährlichkeit nicht zu
unterschätzen sei.

Nach Einschätzung von Kulturwissenschaftlern erzeugt die Lebensmaxi‐
me „Konsumismus“ mittelfristig ein Sinnvakuum. Die subjektive Lebenszu‐
friedenheit speist sich nämlich schon lange nicht mehr aus materiellem
Reichtum oder Besitz. Gerade in der jüngeren Generation werden heute
Selbstbestimmung und Geborgenheit in sicheren sozialen Beziehungen als
die wichtigsten Lebensziele verfolgt. Hier kommen existenzielle Fragen
und spirituelle Bedürfnisse zum Vorschein, die auch im Rahmen eines
professionellen Coachings zum Thema werden können. Insofern sollten
Berater vorbereitet sein, fachlich versiert mit Sinnfragen und spirituellen
Bedürfnissen umzugehen.

Der aktuelle Coaching-Markt kann mit der experimentierfreudigen Psy‐
choszene der 1980er und 1990er Jahre verglichen werden. Der Wildwuchs
an Therapieschulen und selbsternannten „Therapeuten“ ist inzwischen
durch gezielte Forschungen, das Psychotherapeutengesetz aus dem Jahr
1999 und die Verkammerung dieses Heilberufs eingedämmt worden. Um
auch im Coaching zukünftig die Spreu vom Weizen zu trennen, empfiehlt
sich ein analoges Vorgehen. Die aktuelle Entwicklung zielt dabei auf Pro‐
fessionalisierung und wissenschaftliche Forschung im Business-Coaching
– schon knapp ein Dutzend Hochschulen bieten akkreditierte Master-Stu‐
diengänge „Coaching“ an. Solche Entwicklungen fehlen auf dem Feld des
Life-Coachings. Nur die wenigsten Anbieter sind psychologisch und psy‐
chotherapeutisch geschult, um etwaige Krisen, erinnerte Traumatisierun‐
gen oder manifeste psychische Störungen zu erkennen und zu behandeln.
Hier besteht ein dringender Handlungsbedarf, um Teilnehmende besser
vor Schädigungen zu schützen.

Sinn- und Wertefragen reflektieren und mitteilen

Zur qualitativen Einordnung eines Coaching-Angebots hat es sich bewährt,
das zugrundeliegende Menschenbild der Methode und die transportierten

Michael Utsch

154

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werte anzuschauen, um die Zielrichtung des Verfahrens besser zu verste‐
hen. In den meistens Coachings wird das Menschenbild und die Grund‐
werte kaum reflektiert, geschweige denn kommuniziert. Erst vereinzelt
nimmt ein „Existentielles Coaching“ oder „Sinnorientiertes Coaching“ die
weltanschaulichen Grundlagen der Beratung in den Blick (Längle / Bürgi
2015; Migge 2016). Gerade weil die Werte und das Menschenbild für den
ethischen Qualitätsstandard eines Coachings maßgeblich sind, ist dieses
Vorgehen zukunftsweisend. Es will die Freiheit und Potentiale der Person
im Hinblick auf die eigene Verantwortung für die Gestaltung des Lebens
mobilisieren und stärken – gerade im Coaching. Dieses anspruchsvolle
Vorgehen analysiert zunächst die Grundmotivationen und Werte einer Per‐
son, um konkrete Veränderungsschritte im Alltag zu erreichen.

In einem Life-Coaching wird die persönliche Suche nach Sinn und das
Eingebundensein in einen größeren Zusammenhang in der Regel zu einem
zentralen Thema. Allerdings versagen hier die klassischen beraterischen
Hilfsmittel. Existenzielle Fragen können nicht wissenschaftlich, sondern
nur „gläubig“ beantwortet werden. Eine Weltanschauung liefert eine Deu‐
tungsfolie und einen Sinnhorizont, die Trost, Hoffnung und Halt angesichts
der Absurditäten und des Leidvollen dieser Welt anbieten. Coachs, die
ihre weltanschaulichen Wurzeln offen kommunizieren, können diese als
Ressourcen einsetzen (Uhlig 2015).

Spirituelles Coaching wird mit den Lehren von Bhagwan/Osho begrün‐
det, aber auch der Dalai Lama gibt Ratschläge. Coaching-Tipps in der
buddhistischen Zen-Tradition, in esoterischer, schamanischer, evangelika‐
ler, franziskanischer oder pfingstkirchlicher Spiritualität sind in Buchform,
Online-Kursen, Wochenend-Workshops oder als Weiterbildung jederzeit
verfügbar. Wenn das Coaching-Angebot die weltanschauliche Basis des
Vorgehens transparent macht, kann die ratsuchende Person überprüfen, ob
diese den eigenen Werten entspricht und passt.

Eine Task Force der Dt. Gesellschaft für Psychiatrie und Psychotherapie
(DGPPN) hat ein Positionspapier zum professionellen Umgang mit Spiri‐
tualität in Psychotherapie und Beratung vorgelegt (Utsch et al. 2017). Hier
wird einerseits auf die Bewältigungskraft von Spiritualität hingewiesen,
durch die Hoffnung und Sinn vermittelt werden können, aber auch auf die
berufsethischen Grenzen der ausschließlichen Verwendung wissenschaft‐
lich überprüfter Verfahren. Zwischen beiden besteht ein Spannungsverhält‐
nis. Keinesfalls sollen spirituelle Methoden das professionelle Handwerks‐
zeug ersetzen. Unbestritten ist aber die Bewältigungskraft von positiver
Spiritualität, deren Bedeutung in der Psychotherapie zunehmend erkannt

Life-Coaching

155

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird. Dort sind klassisch religiöse Haltungen wie Achtsamkeit, Vertrauen
oder Dankbarkeit therapeutisch adaptiert worden, um sie im Beratungspro‐
zess nutzbringend anwenden zu können.

Professionalisierung im Business-Coaching, fehlende Standards im Life-
Coaching

Erst festgelegte und überprüfbare Qualitätsstandards eines professionellen
Berufsverbandes gewährleisten, dass Klienten fachlich geführt werden und
keinem Motivationsguru auf den Leim gehen. Weil der Begriff „Coaching“
jedoch nicht geschützt ist und keine eindeutige professionelle Identität
hat, tummeln sich unter diesem Label die unterschiedlichsten Angebote:
Es gibt Glückscoachs, Hypnose-, Astro- und Tantracoachs, Bachblüten-
und Kinesiologie-Coaching (der „feinstoffliche Mensch“) sowie Berater, die
Karrierewege anhand der Schädelform ablesen wollen. Explizit spirituelles
Coaching findet zunehmend Anklang bei Menschen mit einem ganzheit‐
lich-esoterischen Gesundheits- und Weltverständnis (Kanning 2013). Kein
Wunder, dass manche die Coaching-Szene als einen „Markt der schwarzen
Schafe“ kennzeichnen.

Auf dem Feld des Business-Coachings wurde das Scharlatanerie-Problem
in den letzten Jahren eingedämmt. Die Professionalisierung der etwa 300
Coaching-Ausbildungsinstitute in Deutschland ist weit fortgeschritten, und
überprüfbare Qualitätsstandards wurden festgelegt. Intensiv hat man sich
im Business-Coaching mit den Guru-Fallen und schwarzen Schafen in den
eigenen Reihen beschäftigt. Schon 2005 hatte eine von der Deutschen Ge‐
sellschaft für Supervision (DGSv) in Auftrag gegebene Studie ein „Schar‐
latanerie-Problem“ diagnostiziert und auf die Qualitätsprobleme dieser
Branche hingewiesen sowie Professionalisierungsempfehlungen gegeben.
Im Jahr 2010 hat der Berufsverband Deutscher Psychologen (BDP) nach
einem fünfjährigen Beratungsprozess ein eigenes Coaching-Zertifikat ver‐
abschiedet. 2011 hat der Fachverband für Supervision praktische Hinweise
zur Unterscheidung von Supervision und Coaching vorgelegt.

Anbieter eines Business-Coachings grenzen sich in der Regel deutlich
vom Life-Coaching ab. Viele deutschsprachige Berufsverbände des Busi‐
ness-Coachings haben sich zusammengeschlossen, um für Professionalität
und Qualitätssicherung eines Berufsfeldes zu sorgen, das durch Life-Coa‐
ches in Verruf geraten ist. Um verbindliche Coaching-Standards zu eta‐

Michael Utsch

156

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blieren, arbeiten sie deshalb im sogenannten „Roundtable der Coaching‐
verbände“ (RTC) zusammen. Ziel dieses Dachverbandes ist es, Coaching-
Nachfragende vor unseriösen Angeboten zu schützen und ihnen Zugang
zu gut ausgebildeten und verantwortungsbewussten Beratern zu bieten.
Dieser Zusammenschluss der 13 größten Coachingverbände in Deutsch‐
land vertritt rund drei Viertel der organisierten aktiven Coaches.Dieser
Dachverband hat zur Qualitätssicherung im Jahr 2018 eine eigene Ethik-
Richtlinie herausgegeben, die ausdrücklich die „Bezugnahme auf sektiereri‐
sche oder esoterische Praktiken“ ausschließt.1 Business-Coaches verwenden
wissenschaftlich überprüfbare Methoden und arbeiten an präzisen Zielen.
Außerdem bevorzugen sie in der Regel das Einzelgespräch oder Kleingrup‐
pen. Demgegenüber stellen Life-Coaches zumeist unrealistische Ziele bis
hin zu Heilsversprechen in Aussicht. Darüber hinaus bevorzugen sie Mas‐
senveranstaltungen, wo durch geschickte Gruppendynamik recht einfach
euphorisierende Prozesse ausgelöst werden können.

Beratungsziele klären!

Ein Hauptproblem des Coachings besteht darin, dass seine Ziele meist erst
im Laufe eines Beratungsprozesses klarer hervortreten. Zuweilen ändern
sie sich auch, weil im Beratungsverlauf die Bedeutung bislang unbekannter
Einflussfaktoren verstanden wurde. Manchmal berühren die Fragen auch
existenzielle Themen. Wie mit religiösen und spirituellen Bedürfnissen
professionell umzugehen ist, wird derzeit in Fachverbänden intensiv disku‐
tiert und ist noch weitgehend unklar. Coaching kann helfen, Kommunika‐
tionsprozesse zu fördern, Strukturen zu klären und Entwicklungsprozesse
anzustoßen. Eine fachlich begründete Beratung hat dabei immer ein klar
begrenztes und erreichbares Beratungsziel im Blick. Allerdings versprechen
viele Coaching-Angebote, optimale Selbstentfaltung und Selbst(er-)findung
möglich zu machen und teilweise auch existenzielle Lebensfragen beant‐
worten zu können.

Keine fremde Expertenmeinung sollte den eigenen gesunden Menschen‐
verstand ersetzen. Wenn Alltagskonflikte sofort an „Fachleute“ weitergelei‐
tet werden, ist der Einzelne zwar die Verantwortung zunächst los, eine
solche „Delegationsmentalität“ wird sich aber als Bumerang erweisen, weil

1 https://www.roundtable-coaching.eu/wp-content/uploads/2018/05/RTC-Ethik-2018-0
3-19-Compliance-Richtlinie.pdf.

Life-Coaching

157

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.roundtable-coaching.eu/wp-content/uploads/2018/05/RTC-Ethik-2018-03-19-Compliance-Richtlinie.pdf.
https://www.roundtable-coaching.eu/wp-content/uploads/2018/05/RTC-Ethik-2018-03-19-Compliance-Richtlinie.pdf.
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.roundtable-coaching.eu/wp-content/uploads/2018/05/RTC-Ethik-2018-03-19-Compliance-Richtlinie.pdf.
https://www.roundtable-coaching.eu/wp-content/uploads/2018/05/RTC-Ethik-2018-03-19-Compliance-Richtlinie.pdf.


sie übersieht, dass eine Persönlichkeit maßgeblich an der Bewältigung von
Krisen wächst. Wird allen Konflikten und Krisen aus dem Weg gegangen,
beraubt man sich der zwar schmerzhaften und mit Niederlagen versehe‐
nen, aber letztlich charakterprägenden Identitätsbildung. Außerdem sollte
man bedenken, dass anderen Menschen Einfluss auf das eigene Leben ein‐
geräumt wird, was ausgenutzt werden und bis in die Unmündigkeit führen
kann.

Spirituelles Coaching und die Guru-Falle

Der Trend zur Selbstoptimierung, dem die meisten Life-Coachings folgen,
hat deutliche Kritik hervorgerufen (Röcke 2021; Curran 2023). Was frü‐
her Gurus waren, seien heute Life-Coaches, analysieren Kritiker. Durch
Sprechgesänge wie „Du kannst alles schaffen!“, „Ich bin meine eigene
Sonne“ oder „Glück ist eine Entscheidung“ würden Tausende begeistert
und in gezielter Gruppendynamik euphorisiert. Life-Coaching sei das neue
Heilsversprechen, dessen Gurus Deutschlands Hallen füllen. Staatliche und
kirchliche Beratungsstellen für Weltanschauungsfragen berichten über eine
wachsende Zahl von Anfragen, wo Teilnehmer nach einem Persönlichkeits‐
training das Gefühl hatten, dort gehe es zu wie in einer Sekte. Manche
Betroffene fühlten sich durch Seminare so stark geschädigt, dass sie juris‐
tisch gegen die Leiter vorgegangen sind.

Die Sehnsucht nach existenzieller Orientierung und spiritueller Führung
ist in unserer komplexen, pluralistischen Gesellschaft angewachsen. Dieses
Klima ist allerdings ein willkommener Nährboden für weltanschauliche
Heilsversprechen und spirituelle „Meister“. Die Klärung und Transparenz
der beraterischen Rolle und Haltung sind ohne Zweifel der Dreh- und
Angelpunkt bei der Bewertung spirituell offener Angebote. Die sorgfäl‐
tig ausgearbeiteten Berufsethiken der Psychotherapeuten und der Berater
wollen insbesondere die spezifische therapeutisch-beraterische Beziehung
schützen – ein Berater kann und darf keine Abhängigkeiten herstellen und
kein Guru sein!

An der Schnittstelle von Coaching und Spiritualität sind noch viele Fra‐
gen ungeklärt, auch wenn einige Vorarbeiten gemacht wurden (Fiedler
2013; Migge 2016). Es ist zu wünschen, dass bei der Weiterentwicklung
des Coachings die Gradwanderung zwischen dem Klientenschutz und den
Möglichkeiten einer Nutzung empirisch geprüfter Ressourcen positiver Spi‐

Michael Utsch

158

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ritualität stärker reflektiert wird und Letztere – sofern bei dem Klienten
vorhanden – stärker genutzt werden.

Literatur

Curran, Thomas (2023): Nie gut genug. Die fatalen Folgen des Perfektionismus - und wie
wir uns vom Selbstoptimierungsdruck befreien können, Reinbek.

Fiedler, Adelheid (2013): Gott im Coaching?, Kassel.
Kanning, Uwe Peter (2013): Wenn Manager auf Bäume klettern: Mythen der Personal‐

entwicklung und Weiterbildung, Lengerich.
Längle, Alfried / Bürgi, Dorothee (2014): Existentielles Coaching, Wien.
Lau, Viktor (2013): Schwarzbuch Personalentwicklung. Spinner im Nadelstreifen, Stutt‐

gart.
Migge, Björn (2016): Sinnorientiertes Coaching, Weinheim.
Röcke, Anja (2021): Soziologie der Selbstoptimierung, Berlin.
Uhlig, Ralph (2015): Christliche Spiritualität als Ressource im Coaching, Coaching-Ma‐

gazin 5/2015, 54 – 58.
Utsch, Michael et al. (2017): Empfehlungen zum Umgang mit Religiosität und Spirituali‐

tät in der Psychotherapie, Spiritual Care 6/1, 141 – 146.

Life-Coaching

159

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meditation

Michael Utsch

Das Bedürfnis nach meditativer Entspannung, einem besseren Kontakt
zum eigenen Körper und vertiefter Selbstwahrnehmung hat deutlich zuge‐
nommen. Zahlreiche Krankenkassen übernehmen mittlerweile die Kosten
für meditative Stressbewältigungsprogramme wie beispielsweise das Auto‐
gene Training, Yoga-Kurse oder achtsamkeitsbasierte Verfahren. Meditation
als körperorientiertes Entspannungsverfahren dient der Gesundheit. Es
existieren gesicherte Erkenntnisse darüber, dass durch Meditation herbei‐
geführte Entspannungszustände das Immunsystem stärken und die Belast‐
barkeit des Herz-Kreislauf-Systems erhöhen (Vaitl 2012).

Immer mehr Kliniken nehmen weltanschaulich neutrale Meditations‐
techniken als festen Bestandteil in ihr Therapieprogramm auf und erzielen
damit beachtliche Erfolge. Yoga zählt heute zu den am meisten genutzten
und am besten untersuchten Verfahren der Komplementärmedizin. Aus
einem esoterischen Modetrend ist ein bewährter Weg zur Verhaltensände‐
rung entstanden, den in Deutschland 16 Millionen Anwender regelmäßig
einüben (Cramer 2017). Während es in den USA im Jahr 2012 etwa 20
Millionen Yoga-Praktizierende gab, hat sich diese Zahl heute verdoppelt.
Dieses Gebiet ist auch ökonomisch interessant: Die Ausgaben von Prak‐
tizierenden für Kursgebühren und Ausstattung stieg in dem genannten
Zeitraum von 10 auf 16 Milliarden US-Dollar pro Jahr an.

Was ist und wozu dient Meditation?

Nach den gesellschaftlichen Umbrüchen Ende der 1960er Jahre ist der
Begriff Meditation zu einem der geläufigsten Wörter der religiösen Sprache
geworden. Wortgeschichtlich geht er auf das Messen zurück: Meditative
Verfahren sind Übungsmethoden, um für sich das „rechte Maß“ zu finden.
Meditative Entspannungs- und Versenkungstechniken unterstützen den
Einzelnen dabei, immer wieder neu die spirituelle Grundfrage „Was will
ich?“ zu beantworten. Viele benutzen Meditation dazu, eine höhere Selbst‐
sicherheit, mehr Durchsetzungskraft und inneren Frieden zu erlangen.

161

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zunächst ist Meditation immer ein bewusstes, absichtliches Heraustre‐
ten aus dem Tagesgeschehen. Um sich angesichts von tausenden Entschei‐
dungsmöglichkeiten nicht zu verzetteln, kann das Hineinhorchen in sich
selbst manches klarer machen – zunächst einmal die eigene Zerrissenheit
und Unruhe. Alle Gedanken, Gefühle, Fragen und Sorgen schweigen, wenn
es gelingt, den „reinen“ Augenblick – ohne Bewertung! – wahrzunehmen
und schätzen zu lernen.

Um die typischerweise auftretende Unruhe zu bewältigen, die sich im
Regelfall zu Beginn des Übens einstellt, wurden unterschiedliche Metho‐
den wie die Atembeobachtung, bestimmte Bewegungsabläufe und Vorstel‐
lungsübungen entwickelt. Sobald regelmäßig geübt wird, verändern sich
die Wahrnehmung und Erfahrung des eigenen Körpers und der Umwelt.
Grundsätzliches Ziel der Meditation ist es, Körper und Geist in Harmonie
miteinander zu bringen. Besonders Achtsamkeitsübungen haben sich dafür
bewährt.

Achtsamkeit zwischen Trend und Haltung

Seit 50 Jahren ist das Interesse am Thema Achtsamkeit in der Psychothe‐
rapie ständig angewachsen. Bei einer Experten-Befragung renommierter
amerikanischer Psychotherapieforscher wurden die achtsamkeitsbasierten
Verfahren als zukunftsweisend und als die potenziell wirksamsten unter al‐
len therapeutischen Methoden eingeschätzt (Norcross u. a. 2013). Achtsam‐
keitsbasierte Verfahren sind mittlerweile auch in Deutschland als „dritte
Welle der Verhaltenstherapie“ fest in die psychotherapeutische Versorgung
integriert.

Seit den 1970er Jahren haben sich auch in den christlichen Einkehr‐
häusern asiatische Versenkungsmethoden wie Yoga, Zen und Achtsamkeit
ausgebreitet. Diese schleichende Entwicklung bedeutete einen Bruch mit
der Tradition, weil diese Methoden nicht an die christlich-kontemplative
Tradition der biblischen Betrachtung (lectio divina) anknüpften. Im Zen‐
trum stehen nun veränderte Körper- und Bewusstseinszustände, indem
zeitgenössische Trends der Körperkultur und der Transpersonalen Psycho‐
logie aufgegriffen und buddhistische und neuhinduistische Elemente hin‐
zugefügt werden. Dadurch hat die Meditationspraxis in Bezug auf die Kör‐
perhaltung, Atmung und Entspannung wesentliche Neuerungen erfahren.
Mittlerweile haben die Achtsamkeitsmethoden die in die Jahre gekomme‐
ne Meditationsbewegung abgelöst (Baier 2009). Meditative Versenkung ist

Michael Utsch

162

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heute nicht mehr an einen Kirchenraum gebunden, sondern findet häufiger
im Fitness-Studio, im Wald oder beim heimischen Workout vor dem eige‐
nen Tablet statt.

Durch die Ausbreitung östlicher Meditationspraktiken haben sich auch
die Inhalte verändert. Eine Studie der Universität Aachen belegt, dass fort‐
geschrittene Praktiker christlicher Meditation hauptsächlich nichtchristli‐
che Formen wie Zen oder Achtsamkeit üben. Eine Religionsforscherin
befragte Christinnen und Christen, die entweder mehrjährige Übungser‐
fahrungen in einer östlichen Meditationsform (Zen, Vipassana, Achtsam‐
keit) hatten oder eine christliche Meditationsform (hauptsächlich nach
der Würzburger Schule der Kontemplation, einige das Herzensgebet) prak‐
tizierten (Meuthrath 2017). Die Auswertung der 762 Interviews ergab, dass
sich die christliche Identität und das Menschen- und Gottesbild der Befrag‐
ten durch die östliche Meditationspraxis deutlich verändert hat.

Achtsamkeitsübungen können einseitig kognitive Meditationsformen
sinnvoll erweitern und ausgleichen. Allerdings wird oft übersehen, dass
der Buddhismus den Menschen gänzlich anders definiert als die westliche
Psychologie. Weil es bei Achtsamkeit nicht nur um die Wahrnehmungs‐
verfeinerung, sondern auch um Haltung und Absicht geht, müssen die
anthropologischen Vorentscheidungen des buddhistischen Welt- und Men‐
schenbildes reflektiert und berücksichtigt werden.

Anbieter von Achtsamkeitsverfahren behaupten oft die weltanschauliche
Neutralität dieser Methode. Schaut man aber genauer hin, ist eine Zweiglei‐
sigkeit zu erkennen. Meistens wird mit Blick auf Krankenkassen nach au‐
ßen hin ein verhaltensmedizinisches, weltanschaulich neutrales Programm
verkauft, das nach innen jedoch eindeutig auf buddhistischer Psychologie
und Philosophie basiert. Die achtsame Wahrnehmung des Augenblicks will
begriffliche Konstrukte überwinden und die Wirklichkeit erkennen, „wie
sie ist“. Das spirituelle Ziel, den leidvollen Kreislauf des Lebens zu überwin‐
den, steht damit im Gegensatz zu Achtsamkeitsübungen im Gesundheits‐
kontext, wo funktional Stress reduziert und Krisen überwunden werden
sollen.

Manchmal wird die achtsame Versenkung in der buddhistischen Tradi‐
tion mit der kontemplativen Herzensruhe im Christentum gleichgesetzt.
Unter der Voraussetzung eines mystischen Kerns aller Religionen wird von
einem vergleichbaren Erleben ausgegangen. Dabei verschwimmen jedoch
wichtige Unterschiede, weil beide Wege von jeweils verschiedenen Prämis‐
sen ausgehen (Utsch 2017).

Meditation

163

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine klassische Methode zur Wahrnehmung der Gegenwart Gottes ist die
geistliche Lesung (lectio divina). Dieser in der monastischen Theologie ent‐
wickelte Schulungsweg verfährt in der Abfolge von lectio (Schriftlesung),
meditatio (bedenken), oratio (Gebet) und contemplatio (Herzensruhe). Um
in den Zustand der vom Geist Gottes „eingegossenen Beschauung“ oder
Herzensruhe zu gelangen, sind die genannten drei vorbereitenden Schritte
unverzichtbar. In der buddhistischen Achtsamkeit geht es um die Befreiung
des Menschen von der Ich-Anhaftung, in der christlichen Meditation um
die Vorbereitung auf die Begegnung mit Gott.

Die Vernachlässigung der christlichen Kontemplation in wissenschaftlichen
Publikationen

Meditativ orientierte Therapiemethoden haben zunehmend Eingang in die
Fachdiskussionen gefunden. Auffällig ist, dass dabei christliche Methoden
bis vor kurzem kaum vorkommen, obwohl bemerkenswerte Vorarbeiten
vorliegen (Thomas 1973). In einem aktuellen Fachbuch über Spiritualität in
der Psychotherapie werden vier Hauptströmungen für spirituelle Heilansät‐
ze mit ihren Ritualen vorgestellt: schamanische, buddhistische, Quanten‐
heilungs- und hawaiianische Heilrituale (Brentrup / Kupitz 2015). Warum
die deutschen Autoren allerdings die christlichen Meditationsschulen nicht
berücksichtigt haben, ist unverständlich.

Erstaunt bemerkt auch Vaitl (2012, 296) in seinem Lehrbuch über ver‐
änderte Bewusstseinszustände, dass die in christlichen Traditionen veran‐
kerten Meditations- und Kontemplationsformen wissenschaftlich fast gar
nicht untersucht worden seien. Ein Grund dafür mag sein, dass das thera‐
peutische Erbe des Christentums wenig bekannt ist, worauf die falsche Be‐
hauptung eines renommierten Meditationsforschers hindeutet: „Während
im Hinduismus und Buddhismus und manchen Formen des Taoismus
Meditationstechniken eine zentrale Rolle spielen, ist Meditation im Islam
sowie im Christen- und Judentum eher eine Randerscheinung“ (Sedlmeier
2016, 45). Diese Einschätzung verwundert angesichts der reichhaltigen und
differenzierten jüdischen, christlichen und islamischen Gebetstheologien
und -praktiken. Auch in den abrahamitischen Religionen bilden Meditati‐
on, Kontemplation und das Gebet elementare, unverzichtbare Säulen der
Glaubenspraxis und sind keinesfalls eine Randerscheinung!

In der christlichen Tradition haben sich über Jahrhunderte verschiedene
Übungswege der geschulten Aufmerksamkeit für die unsichtbare Gegen‐

Michael Utsch

164

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wart Gottes herausgebildet (Dahlgrün 2009). Sowohl in der Ost- als auch
der Westkirche wurden Weisen des Gebets und der Kontemplation kul‐
tiviert, aus denen sich unterschiedliche Schulen christlicher Gottesbegeg‐
nung wie das Herzensgebet, die ignatianischen Exerzitien, das betrachtende
Gebet oder das Körpergebet (Storch / Jäger / Klöckner 2021) entwickelt
haben. Es ist an der Zeit, dass die bewährten christlichen Ansätze der
Kontemplation und Meditation in der Psychologie stärker berücksichtigt
werden – in den USA gibt es dazu bereits Forschungsprojekte und entspre‐
chende integrative Weiterbildungen.

Auch hierzulande werden deshalb Techniken zur Förderung christlicher
Tugenden wie Mitgefühl, Vergebung und Dankbarkeit und die Nutzung
kontemplativer Methoden neuerdings intensiv beforscht (Handrock / Bau‐
mann 2017; Freund / Lehr 2020).

Spirituelle Übungsformen und säkularisierte Techniken

Religionen verfügen über ein reichhaltiges therapeutisches Erbe. Daraus
wurden säkularisierte Techniken abgeleitet, die Einzug in wissenschaftlich
abgesicherte Behandlungen gefunden haben. Ein renommierter Psychiater
hat eine säkularisierte Form ignatianischer Meditationspraxis als therapeu‐
tisches Hilfsmittel zur Entscheidungsfindung in einer Fachzeitschrift vorge‐
stellt und mit zahlreichen Fallbeispielen untermauert (Plante 2017). Aus
religionswissenschaftlicher Sicht können drei verbreitete meditative Thera‐
pietechniken religiösen Traditionen zugeordnet werden:

Religion Spirituelle Übungsform Säkularisierte Technik
Hinduis‐
mus

Yoga Autogenes Training

Buddhis‐
mus

Zen Achtsamkeitsverfahren

Christen‐
tum

Gebet Vergebungsmanuale

Drei verschiedene Meditationsziele

Manche Meditationsangebote gehen über den Bereich der verbesserten
Selbstwahrnehmung, der körperlichen Entspannung und mentalen Samm‐

Meditation

165

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung hinaus. Sie sind mit einer weltanschaulichen Theorie verbunden,
die lehrt, dass etwas Göttliches im Menschen vorhanden ist, das man in
dieser Ruhephase in sich entdecken könne: ein „kosmisches Bewusstsein“,
das „höhere (wahre) Selbst“ oder die „All-Einheit“ von Welt und Gott.
Grundsätzlich können Meditationen ihrem Anspruch und Ziel nach in drei
Gruppen unterteilt werden, die nun kurz vorgestellt werden:

1. Meditation als Entspannungsmittel: Das heutzutage häufig anzutref‐
fende Stresssymptom, das nachweislich Ursache vieler Krankheiten und
Todesfälle ist, kann durch Meditation verändert werden. Eine verbreitete
körperliche Ausdrucksform von Stress und seelischen Konflikten sind Mus‐
kelverspannungen. Mittlerweile gibt es viele Bewegungsangebote, deren
Entspannungsübungen einfach erlernbar sind und sich zur gezielten Ei‐
genbehandlung eignen. In Einrichtungen der Erwachsenenbildung werden
Verfahren angeboten, bei denen gesunde Bewegungsabläufe reflektiert und
gezielt eingeübt werden. Körper-Meditationen, die sich als Gymnastik ver‐
stehen, können in Form bestimmter Yoga-Übungen oder anderer fernöstli‐
cher Bewegungskünste wie Tai-Chi dazu beitragen, Verspannungszustände
und Schmerzsymptome zu lindern.

Während das Autogene Training oder die Hypnotherapie an der Einbil‐
dungskraft des Menschen ansetzen, weil sie mit autosuggestiven Merksät‐
zen wie „der ganze Körper ist warm und schwer“ arbeiten, verwenden kör‐
perorientierte Meditationsverfahren konkrete Haltungen und Bewegungs‐
abfolgen, um eine bessere Körperwahrnehmung und damit eine Entspan‐
nung herbeizuführen. Grundgedanke beider Ansätze ist, dass Körper und
Seele zusammengehören. Ein entspannter Körper wirkt sich auch auf die
Psyche aus und kann seine Harmonie auf das seelische Befinden übertra‐
gen.

2. Meditation als Konzentrationshilfe: Neben der körperbezogenen An‐
wendung kann die Meditation auch zur Veränderung der seelischen Be‐
findlichkeit eingesetzt werden. Der Weg von innerer Unruhe zur menta‐
len Sammlung verläuft über Fantasiereisen, autosuggestive Formeln oder
Wahrnehmungsübungen. Psychologische Studien haben herausgefunden,
dass Belastungen nicht in erster Linie durch äußere Umweltfaktoren entste‐
hen, sondern die innere Einstellung, d. h. die Wahrnehmung und Bewer‐
tung eines Ereignisses den entscheidenden Einfluss darauf nimmt. Diese
kognitiven Muster stehen meist im Zusammenhang mit negativen Gefühlen
wie Angst, Überforderung, Hilflosigkeit, Ärger oder Wut, denen sich die
meisten Menschen ausgeliefert fühlen. Diese Gefühle können durch die
Konzentration auf gesunde Körperabläufe verändert werden. Bei seelischen

Michael Utsch

166

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Funktionsstörungen oder neurotischen Erkrankungen zeigt Meditation al‐
lerdings wenig Wirkung, weil sie an die Voraussetzung der psychischen
Gesundheit gebunden ist.

In der heute üblichen, oft engmaschigen Terminplanung kann die per‐
sönliche Zufriedenheit und Leistungsfähigkeit gesteigert werden, wenn
man sich regelmäßig einer den persönlichen Voraussetzungen und Bedürf‐
nissen angemessenen Meditationstechnik widmet. Ob dabei mit Bewegung,
Körperhaltungen, Atemtechniken oder Vorstellungen gearbeitet wird, ist
nebensächlich. Solange Entspannung und Konzentration im Mittelpunkt
stehen, sind die unterschiedlichen Techniken als wirkungsvolle Hilfsmittel
einzustufen.

Problematisch werden Meditationsübungen, wenn sie mit ihrer Methode
weltanschauliche Inhalte vermitteln. Wenn z. B. in einer Übung dazu ange‐
leitet wird, sich auf das innere, geistige „Dritte Auge“ zu konzentrieren, das
sich angeblich zwischen den Augenbrauen befindet, ist Skepsis angebracht.
Hier wird Meditation als Weg zur Bewusstseinserweiterung angesehen,
was nur im Zusammenhang mit bestimmten weltanschaulichen Lehren zu
verstehen ist. Erst unter bestimmten Glaubensvoraussetzungen – z. B. der
Chakrenlehre, der Kundalini-Energie oder der Reinkarnationslehre – erge‐
ben derartige Meditationsformen Sinn. Deshalb ist eine klare Unterschei‐
dung zwischen Meditation als Entspannungs- und Konzentrationsmittel
und Meditation als weltanschaulich begründeter Bewusstseinserweiterung
zu treffen.

3. Meditation als Weg zur Bewusstseinserweiterung: Seit vielen Jahren
wächst die Zahl der Menschen, die Meditation zur Förderung ihrer spi‐
rituellen Entwicklung einsetzen. Nach dem Erreichen materieller Ziele
suchen sie nach einer anderen Dimension, die den persönlichen Erfolg
übersteigt und das Individuelle in ein Ganzes einbindet. Die Verbindung
psychologischer und spiritueller Elemente zu einem ganzheitlichen Erfah‐
rungsweg scheint einem tiefen Bedürfnis unserer Zeit zu entsprechen. In
engem Kontakt zum eigenen Körper, zu den Gefühlen und zum Kosmos
zu stehen – dieser innige Wunsch nach Zugehörigkeit ist religiöser Natur
und entspricht der Sehnsucht nach einer Wiedergeburt. Ob ein „göttlicher
Wesenskern“ durch Meditation entdeckt werden kann, ist aber keine Frage
der Technik, sondern einer bestimmten weltanschaulichen Voraussetzung –
in diesem Fall der Gleichsetzung des menschlichen Selbst mit Gott.

Bei diesem dritten Typus wird Meditation wieder zurückgeführt zu
ihren Wurzeln. Ursprünglich wurden derartige Techniken nämlich zur
Erreichung religiöser Ziele entwickelt. Diese Ziele sollten aber zu Beginn

Meditation

167

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines Kurses offengelegt werden. Sonst gerät Meditation zu einer einsamen,
verzweifelten und unendlichen Suche nach dem eigenen Selbst. Fraglich ist
beispielsweise, ob sich die Teilnehmerinnen und Teilnehmer an bewusst‐
seinserweiternden Meditationen über das Ziel der Ich-Auflösung im Klaren
sind. Kann das Persönlichkeitsideal der östlichen Kultur ohne Weiteres mit
der Identität und dem Selbstverständnis eines westlichen Ichs in Einklang
gebracht werden? Es gibt Anzeichen dafür, dass hier im Westen sozialisierte
Menschen wegen der stärkeren Ich-Entwicklung und der schärferen Ab‐
grenzung zu ihrer Umwelt durch diese Meditationsformen eher geschädigt
werden.

Die weltanschauliche Deutung von Meditationserfahrungen

Kann ein Christ buddhistisch meditieren? Obwohl zunehmend auch ande‐
re weltanschauliche Meditationstechniken bewusst von Christen verwendet
werden, entsteht eine grundsätzliche Spannung durch die unterschiedliche
„Verortung der Transzendenz“: Während beispielsweise der Buddhist davon
überzeugt ist, dass das Licht der Erleuchtung eine unserem Geist selbst
immanente Eigenschaft ist, geht die christliche Gottesvorstellung von einer
unüberbrückbaren Trennung zwischen Gott und Mensch aus, die nur
durch den Glauben überwunden werden kann.

Es ist eine Frage des Menschenbildes, ob aufwühlende Meditationserfah‐
rungen wirklich die Selbstheilungskräfte des Übenden wecken. Können
die intensiven Erlebnisse, die durch manche Meditationstechniken hervor‐
gerufen werden, tatsächlich in einer Sitzung verarbeitet werden? Neben
der medizinischen Kritik an derartig massiven Eingriffen in das vegetative
Körpergeschehen hängt eine gelungene Übung sehr von der persönlichen
Belastbarkeit des Teilnehmers ab. Wenn eine labile Person in einer Krisen‐
phase ihres Lebens Hilfe durch bewusstseinserweiternde Meditationsfor‐
men sucht, sind Schädigungen nicht auszuschließen.

Immer ist es ratsam, sich über die eigenen Motive und Ziele bei einer
Übung klar zu werden und den Leiter auch dazu zu befragen. Vermag
die Methode das zu leisten, was ich benötige? Wird hierbei körperliche
Entspannung und seelische Sammlung vermittelt, oder werden Inhalte und
Entwicklungsziele vorausgesetzt, die an eine bestimmte weltanschauliche
Orientierung gebunden sind? Grundsätzlich ist Skepsis dort angebracht,
wo weltanschauliche Voraussetzungen durch den Leiter der Meditation
nicht offengelegt werden. Transparenz ist auf diesem Markt, auf dem

Michael Utsch

168

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich Therapie und Religion zunehmend mischen, unverzichtbar. Erst auf
Grundlage von umfassenden Informationen – auch über den weltanschau‐
lichen Hintergrund und Anspruch – können sich Übende vor unliebsamen
Überraschungen schützen.

Literatur

Baier, Karl (2009): Meditation und Moderne, 2 Bde., Würzburg.
Brentrup, Martin / Kupitz, Gaby (2015): Rituale und Spiritualität in der Psychotherapie,

Göttingen.
Cramer, Holger (2017): Wo und wie wirkt Yoga? Eine wissenschaftliche Bestandaufnah‐

me, in: Deutsche Medizinische Wochenschrift 142, 1925 – 1929.
Dahlgrün, Corinna (2009): Christliche Spiritualität. Formen und Traditionen der Suche

nach Gott, Berlin.
Freund, Henning / Lehr, Dirk (2020): Dankbarkeit in der Psychotherapie. Ressource

und Herausforderung. Göttingen.
Handrock, Anke / Baumann, Maike (2017): Vergeben und Loslassen in Psychotherapie

und Coaching, Weinheim.
Meuthrath, Annette (2017): Meditation – eine Herausforderung für den christlichen

Glauben?, in: MDEZW 4, 140 – 147.
Norcross, John C. / Pfund, Rory A. / / Prochaska, James O. (2013): Psychotherapy in

2022: A Delphi poll on its future, in: Professional Psychology: Research and Practice,
44 363 – 370.

Ott, Ulrich (2010): Meditation für Skeptiker. Ein Neurowissenschaftler erklärt den Weg
zum Selbst, München.

Plante, Thomas (2017): The 4 Ds: Using Ignatian spirituality in secular psychotherapy
and beyond, in: Spirituality in Clinical Practice 4, 74 – 79.

Sedlmeier, Peter (2016): Die Kraft der Meditation. Was die Wissenschaft darüber weiß,
Hamburg.

Storch, Maja / Jäger, Eva Maria / Klöckner, Stefan (2021): Spirituelles Embodiment.
Stimme und Körper als Schlüssel zu unserem wahren Selbst, München.

Thomas, Klaus (1973): Meditation in Forschung und Erfahrung, in weltweiter Beobach‐
tung und praktischer Anleitung, Stuttgart.

Utsch, Michael (2017): Christliche Aufmerksamkeit oder buddhistische Achtsamkeit?
Notwendige Unterscheidungen, in: MDEZW 4, 134 – 139.

Vaitl, Dieter (2012): Meditation, in: ders., Veränderte Bewusstseinszustände, Stuttgart,
294 – 328.

Meditation

169

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mormonen
(Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

Kai Funkschmidt

Die Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage (englisch Latter-day
Saints, LDS) gehört mit derzeit 17,2 Millionen Mitgliedern zu den erfolg‐
reichsten der vielen im 19. Jahrhundert entstandenen Neuoffenbarungsreli‐
gionen. Weil sie in ihrer Heilslehre, ihrer Geschichtsdeutung und ihrem ge‐
samten Leitungspersonal amerikanisch geprägt und aufgrund ihrer Struk‐
tur und Theologie für interkulturelle Einflüsse weitgehend verschlossen
sind, gelten sie als die amerikanische Religion schlechthin.

Entstehung und Geschichte

Die mormonische Geschichte passt zur Pionierphase der USA: Der junge
Staat dehnte sich nach Westen aus, es gab Kämpfe mit der indigenen
Bevölkerung und Streit um die Sklaverei; Glücksritter reüssierten oder
scheiterten über Nacht. Das „Great Awakening“ (1790 – 1830) brachte
allerorten christliche Wanderprediger und neue Glaubensgemeinschaften
hervor, darunter die Heiligen der Letzten Tage.

Sie beginnen mit dem Bauernsohn Joseph Smith (1805 – 1844), der
1820 von seiner ersten Gotteserscheinung in den Wäldern hinter dem
elterlichen Hof berichtet. Gott sagt dem Jungen, er solle sich keiner der
bestehenden Kirchen anschließen, ihrer aller Glaubensbekenntnisse seien
ihm ein Gräuel. Gott verwirft also nach mormonischer Diktion nicht nur
die erneuerungsbedürftige Gestalt aller damaligen christlichen Kirchen,
sondern verabscheut ihren Glaubenskern.

Ein paar Jahre darauf lässt ein Engel den jungen Joseph jahrhundertealte
goldene Platten sehen, er dürfe sie aber niemandem zeigen. Da er kaum
lesen und schreiben kann, geschweige denn Fremdsprachen beherrscht,
erhält er zusätzlich magische Kristalle als „Prophetenbrille“, die er sich
vor Augen hält, sodass er den Text auf den Platten übersetzen kann, in‐
dem er ihn, hinter einem Vorhang verborgen, einem Freund diktiert. So
entsteht die Offenbarungsschrift Buch Mormon, von dem die Mormonen

171

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihren Namen haben. Das Werk ahmt die altertümliche Sprache der damals
gebräuchlichen King-James Bibelübersetzung nach und übernimmt ganze
Passagen aus ihr. Smith achtete darauf, dass niemand die goldenen Tafeln
zu Gesicht bekam, während er sie übersetzte. Danach gab er sie, ohne dass
jemand anders sie je gesehen hätte, dem Engel zurück.

Auf dieser Grundlage gründete sich am 6. April 1830 die neue Gemein‐
de. Mormonen sehen darin die „Wiederherstellung“ der untergegangenen
Urkirche in den „letzten Tagen“ vor der Wiederkunft Christi. Anfeindungen
folgten bald. Smith hatte, weil er wegen kleiner Betrügereien vor Gericht
gestanden hatte, nicht den besten Ruf. Auch das Elitebewusstsein des neuen
Glaubens, in den alttestamentliche, sozialutopische und freimaurerische
Elemente einflossen, war vielen Zeitgenossen anstößig. Mehrfach wurden
die Gläubigen immer weiter Richtung Westen vertrieben: New York, Ohio,
Illinois, Missouri. Wiederholt landeten Smith und seine Mitstreiter im Ge‐
fängnis.

Trotzdem wuchs die Gemeinde. Die Botschaft traf einen Nerv und pass‐
te in das Sendungsbewusstsein der aufstrebenden USA. Laut dem Buch
Mormon waren einige Israeliten der „Lost Tribes“ im 6. Jahrhundert v.
Chr. nach Amerika gekommen und hatten sich dort niedergelassen. (Tat‐
sächlich diskutierte man damals vielerorts, ob die nach dem Untergang des
Nordreichs [722 v. Chr.] „verlorenen zehn Stämme Israels“ irgendwie nach
Amerika oder England gekommen sein könnten). Danach habe eine jahr‐
hundertelange Ausbreitungsgeschichte mit kriegerischen Konflikten zwi‐
schen den verschiedenen Stämmen stattgefunden. Archäologische Spuren
hinterließ das freilich nicht. Später sei ihnen Jesus Christus nach seiner Je‐
rusalemer Himmelfahrt erschienen, habe das Evangelium gepredigt, zwölf
Apostel bestimmt und sei ein zweites Mal gen Himmel gefahren. Eine
erneute Kreuzigung blieb ihm erspart (auch die Kreuzigung in Jerusalem
ist theologisch eher unwichtig). In Amerika habe auch der Garten Eden
gelegen, und hier sollte die Wiederkunft Christi stattfinden. Zusammen mit
einem ausgeprägten religiösen Fortschrittsoptimismus war dieser zukunfts‐
frohe Glaube eine perfekte Selbstbewusstseinsreligion für die junge Nation.

Zu den turbulenten Anfängen gehört, dass der Gründerprophet, als er
wegen des Überfalls auf eine mormonenkritische Zeitung im Gefängnis
saß, 1844 von einem Lynchmob erschossen wurde. Sein Nachfolger Brig‐
ham Young beschloss, die Heiligen zur Konfliktvermeidung noch weiter
in die Wildnis zu führen. In einem gewaltigen Treck zogen tausende Men‐
schen westwärts, bauten ab 1847 mitten in der Wüste die Stadt Salt Lake
City und gründeten den Staat Deseret (später Utah).

Kai Funkschmidt

172

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ärger gab es trotzdem, denn Joseph Smith hatte als Gottesoffenbarung
die Vielehe verkündet und sie jahrelang heimlich zusammen mit anderen
Führern der Gemeinschaft praktiziert. Er hatte sich zum Leidwesen seiner
Ehefrau etwa 30 bis 40 weitere Ehefrauen genommen, darunter 14-Jährige
und bereits Verheiratete. Erst unter Brigham Young wurde die Praxis nicht
mehr geheim gehalten. Sie war aber in den USA verboten und galt weithin
als die größte Schande des Landes neben der Sklaverei. Viele Mormonen
kamen ins Gefängnis, wobei ihre Ehefrauen vehement gegen diese staat‐
liche Repression protestierten. Erst 1890 suspendierte die Kirchenleitung
die Ausübung der Polygamie, ohne die zugrundeliegende Offenbarung
zu widerrufen, damit Utah US-Bundesstaat werden konnte. Heute leben
nur noch mormonische Splittergruppen wie die Fundamentalist Church
of Latter-Day Saints polygam. Bei ihnen kamen noch 1953 fast hundert
Männer und Frauen ins Gefängnis und 260 Kinder in staatliche Heime,
was angesichts der ansonsten unauffälligen Lebenspraxis der Mitglieder
schon damals die Öffentlichkeit irritierte. Seitdem wird die Praxis toleriert.

Bis heute schlägt in Utah das Herz des Mormonentums, und noch immer
bilden Utah-Mormonen die Mehrheit in allen hohen Leitungsgremien, ob‐
wohl durch die weltweite Ausbreitung die Mehrheit der Mormonen nicht
mehr in den USA lebt.

Aufgrund zahlreicher Spaltungen gibt es heute etwa 70 verschiedene
mormonische Gemeinschaften. Im deutschen Sprachraum ist neben den
LDS nur die weltweit mit 250 000 Mitgliedern zweitgrößte Gruppe, die
Gemeinschaft Christi (früher Reorganisierte Kirche Jesu Christi der Heiligen
der Letzten Tage), nennenswert.

Lehre und Praxis

Mormonischer Glaube gründet zentral auf dem Fürwahrhalten einer alter‐
nativen Geschichte Amerikas. Diese ist wissenschaftlich unhaltbar und äh‐
nelt hierin den kreationistischen Vorstellungen fundamentalistischer Chris‐
ten. Wichtiger Glaubensinhalt ist auch die historische Korrektheit der Of‐
fenbarungserzählungen um Joseph Smith, was sich allerdings ebenfalls als
Achillesferse erweist. So sind dem Buch Mormon zwei kurze „Zeugnisse“
vorangestellt, die die Existenz der goldenen Platten beweisen sollen. „Das
Zeugnis der drei Zeugen“ beschreibt jedoch eine himmlische Vision, in der
ein Engel drei Gläubigen die Platten zeigt. „Das Zeugnis von acht Zeugen“
(davon sieben Familienmitglieder Smiths) ist selbstwidersprüchlich. Die

Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

173

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeugen behaupten, die Platten in Händen gehalten zu haben, dies aber zu
einem Zeitpunkt, zu dem Smith sie nach eigener Aussage bereits dem Engel
zurückgegeben hatte.

Das einzige von Smith übersetzte Dokument, dessen physische Existenz
außer Frage steht, ist das Buch Abraham (als Offenbarungsschrift Teil der
Köstlichen Perle). Dies soll die Übersetzung eines ägyptischen Papyrus sein,
den Smith 1835 von einem fahrenden Händler gekauft hatte. Als die LDS
im 20. Jahrhundert einer Untersuchung durch unabhängige Ägyptologen
zustimmten, zeigte sich, dass der Text keinerlei Ähnlichkeit mit Smiths
„Übersetzung“ hatte.

Die angesichts der zahlreichen Unstimmigkeiten in Smiths Wirken nahe‐
liegende Frage, inwieweit (oder ab wann) dieser selbst an seine Rolle als
Prophet glaubte und inwieweit die Religion der LDS sich aus einem fortlau‐
fenden „frommen Betrug“ entwickelte, ist aufgrund der Quellen nicht zu
entscheiden (vgl. van Eck 2014). Der Umgang mit den Unstimmigkeiten der
eigenen Geschichte ist für die leitende Geistlichkeit heute eine der größten
Herausforderungen ihrer apologetischen Arbeit.

Zentral ist das Wesen der LDS als Tempelreligion. Neben den wöchentli‐
chen Gottesdiensten in den Gemeindehäusern finden bestimmte Rituale
in einem der weltweit 189 (2024) nicht öffentlich zugänglichen Tempel
statt (in Deutschland: Freiberg und Friedrichsdorf ). Die auf das Jenseits
bezogenen Rituale nehmen freimaurerische Traditionen auf, gehen im Kern
auf Joseph Smith zurück und unterliegen theoretisch der Arkandisziplin,
sind aber heute allgemein bekannt, teilweise auf YouTube zu finden. Es geht
dabei u. a. um sog. Siegelungen, mit denen Eltern und Kinder sowie Eheleu‐
te auf ewig miteinander verbunden werden können. Diese Extrapolation
des Irdischen ins Jenseitige charakterisiert die mormonische Kosmologie.
Damit hängt ein weiteres Tempelritual zusammen: die stellvertretende Tau‐
fe für die Toten. Zwischen der Urkirche und der Wiederherstellung 1830
gab es keine heilsvermittelnde Kirche. Daher bieten Mormonen den in
der 1800-jährigen Zwischenzeit Verstorbenen nachträglich die Aufnahme
mittels Taufen an, die an einem mormonischen Nachfahren der Toten
vollzogen werden. Für diesen Zweck wurde in unterirdischen Speichern die
größte genealogische Datenbank der Welt aufgebaut.

Obwohl Mormonen trinitarische Formeln verwenden, unterscheidet sich
ihre Gotteslehre von der christlichen. Für sie ist Gott ein leibliches Wesen
von menschlicher Gestalt (zu ähnlichen Traditionen in der christlichen
Theologiegeschichte vgl. Markschies 2016). Gott lebt zusammen mit seinem
Sohn Jesus Christus an einem konkreten Ort –in der Nähe des (fiktiven)

Kai Funkschmidt

174

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Planeten Kolob. Von hier regiert er in Willenseinheit mit dem Heiligen
Geist (ebenfalls ein getrenntes Wesen) seine Schöpfung. Auch die Vorstel‐
lung und Verehrung einer zu Gottvater und Sohn gehörigen und ebenfalls
körperlich gedachten Himmlischen Mutter ist verbreitet (vgl. Ulrich 2016).

Die Anthropologie trägt eine gnostische Prägung. Menschen sind vor
ihrer Geburt als Geistwesen bei Gott. Die vorübergehende Existenzform
auf Erden dient der Bewährung unter den Bedingungen von Leiblichkeit
und Willensfreiheit, bei der man durch Gesetzesgehorsam Fortschritte
machen kann. Diese Entwicklung des Einzelnen ist Teil des Gesetzes des
ewigen Fortschritts, den die Schöpfung und auch Gott selbst durchlaufen.
Dieser Fortschritt geht nach dem Tod weiter. Im Endgericht entscheidet
der Entwicklungsstand darüber, in welche von drei Stufen der Herrlichkeit
man eingehen wird. Idealiter kann der Mensch die Fortschrittsentwicklung
sogar fortsetzen, bis er selbst zum Gott wird – so wie sich der Gott der
Bibel einst aus einem Menschen entwickelte.

„Wir glauben an einen Gott, [...] dessen Vollkommenheit im ewigen
Fortschritt besteht, an ein Wesen, das Seinen erhöhten Stand erreicht hat
auf einem Wege, auf dem jetzt seine Kinder vorwärts schreiten dürfen
[...]. Wie der Mensch jetzt ist, war einst Gott; und wie Gott jetzt ist, kann
der Mensch einst werden“ (Talmage 1950, 448f ).

Die LDS kennen neben der Bibel drei weitere Offenbarungsschriften: Das
Buch Mormon, Lehre und Bündnisse und Die Köstliche Perle. Joseph
Smith fertigte zudem eine (nicht mehr in Gebrauch befindliche) eigene
Bibelübersetzung an, in der er inhaltliche Veränderungen vornahm. In
der Praxis steht das Buch Mormon über der Bibel, die nur maßgeblich
ist, „soweit sie richtig übersetzt ist“. Die Möglichkeit zusätzlicher Schriften
ergibt sich aus der Tatsache, dass nicht nur Joseph Smith ein Prophet
war, sondern jeder seiner Nachfolger als lebender Prophet gilt, der von
Gott neue Offenbarungen erhalten kann, die ihrerseits in die kanonischen
Schriften aufgenommen werden können.

Die Kirche ist einerseits hierarchisch aufgebaut. Oben steht die dreiköp‐
fige „Erste Präsidentschaft“ mit dem Präsidenten an der Spitze. Darunter
stehen absteigend der „Rat der Zwölf “ (Apostel) und der „Rat der Siebzig“.
Andererseits ist sie egalitär, denn fast jeder männliche Mormone ist ein
Priester, und alle wichtigen Gemeindeämter unterhalb der hohen Leitungs‐
funktionen werden ehrenamtlich und auf Zeit ausgeübt. Ein Berufsklerus
ist den LDS fremd. Allerdings ist der einzelne Amtsträger strikt an die
Lehrvorgaben der Leitung in Salt Lake City gebunden. Textexegese und

Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

175

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theologische Meinungsvielfalt sind nicht vorgesehen. Für die LDS ist das
Bekenntnis zur Demokratie (in Gestalt der amerikanischen Verfassung)
Glaubensgegenstand. Joseph Smiths originale mormonische Heilsgeschich‐
te in Amerika enthielt rassistische Elemente, wobei die dunkle Hautfarbe
der „Indianer“ als Ergebnis einer Gottesstrafe verstanden wurde. Schwarze
waren deshalb vom Priesteramt ausgeschlossen. Erst 1978, als dies öffent‐
lich zunehmend kritisiert wurde und die Missionsarbeit in Brasilien behin‐
derte, erging eine göttliche Offenbarung an die Leitung, die das Priesteramt
allen Männern rasseunabhängig öffnete.

Auffällig ist im Alltag die Enthaltsamkeit (kein Kaffee, Tee, Alkohol,
Tabak, kein Sex vor der Ehe) als weltliche Seite der kultischen Reinheitsvor‐
stellungen der Tempeltheologie. Zentral ist auch die Betonung der Familie:
Für Männer ist Familiengründung religiöse Pflicht, und jeden Montag
ist weltweit Familienabend, d. h. die ganze Familie soll Zeit zusammen
verbringen. Mormonen sind überdurchschnittlich gebildet und werden
unterdurchschnittlich oft kriminell. Sie leben in einer Atmosphäre des
Wertkonservatismus und Fortschrittsoptimismus. Dazu passend lehnen sie
übrigens das Kreuz als christliches Symbol ab (vgl. aber Reed 2012).

Junge Mormonen gehen oft auf einen anderthalb- bis zweijährigen Mis‐
sionseinsatz (für Männer Pflicht, für Frauen freiwillig). In Deutschland
leben 40 000 Mormonen in 150 Gemeinden. Der Beitrag der Missionare
zum Gemeindewachstum ist in westlichen Ländern gering. Zuwachs von
außen geschieht eher durch persönliche Kontakte. Aber der Missionsdienst
stärkt bei den Betreffenden die Kirchenbindung, den Charakter und die
religiöse Sprachfähigkeit.

Einschätzung

Mormonen haben kein Interesse an konsenssuchenden ökumenischen
Lehrgesprächen. Diese sind sinnlos, wenn man sich im Besitz der vollkom‐
menen Offenbarung weiß. Doch arbeiten sie ihrem weltzugewandten ge‐
sellschaftlichen Engagement entsprechend bisweilen aktiv in Interreligiösen
Räten mit. Obgleich der öffentliche Kenntnisstand über sie noch immer
gering ist – viele Menschen assoziieren mit „Mormonen“ bis heute zuerst
„Polygamie“, was ihnen in der Gegenwart grob Unrecht tut –, hat ihre
soziale Stigmatisierung mit der religiösen Vervielfältigung der Gesellschaft
stark abgenommen.

Kai Funkschmidt

176

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bis 1991 (EKD) bzw. 2001 (römisch-katholische Kirche) wurde die mor‐
monische Taufe wegen ihres biblischen Wortlauts und aus Unkenntnis als
rite anerkannt (umgekehrt nicht). Die strittige Frage, ob die LDS Christen
oder eine synkretistische Neuoffenbarungsreligion seien, wird unterschied‐
lich beantwortet. Keine der ökumenisch verbundenen Kirchen der Welt be‐
trachtet die Mormonen als Christen. Für sie ist dies schwer nachvollziehbar,
da Frömmigkeits- und Predigtpraxis ähnlich christusbezogen sind wie in
den Kirchen. Mormonen rücken in der Außendarstellung ihre Gemeinsam‐
keiten mit dem christlichen Glauben in den Vordergrund und beschweigen
ihre zentralen Besonderheiten, was die Schwelle für potentielle christliche
Konvertiten senken dürfte. Sie wünschen sich also eine ökumenische „An‐
erkennung“ als christliche Kirche, sehen aber sich selbst als die einzigen
Christen, welche durch die „Wiederherstellung“ 1830 das ursprüngliche
Evangelium vollständig bewahren.

Mehrere mormonische Lehren gelten als außerhalb der ökumenischen
Christenheit stehend, so z. B. die zusätzlichen, teilweise über der Bibel ste‐
henden Offenbarungsschriften, die fortlaufenden Neuoffenbarungen und
die Totentaufe. In der Beurteilung ist hier aber zu bedenken, dass es zur
Zeit der Urkirche noch keinen Kanon gab und dieser bis heute interkonfes‐
sionell nicht völlig einheitlich ist, dass manche Kirchen Teile ihrer Lehre
auf Tradition, nicht auf die Bibel gründen und dass die Totentaufe biblisch
belegt ist (1. Kor 15,29).

Unüberbrückbar aber ist der Unterschied in der Gotteslehre. Die mor‐
monische Lehre ist antitrinitarisch und polytheistisch, auch wenn in der
Praxis ausschließlich der Gott und Schöpfer unserer Welt beziehungsweise
sein Sohn Jesus Christus verehrt werden (Henotheismus). Hier liegt auch
der Grund, warum die Taufe der LDS – die übrigens bei einer Wiederauf‐
nahme nach Austritt wiederholt wird – heute nicht mehr als rite anerkannt
wird. Die Vorstellung, der zufolge (a) der Mensch Gott werden kann bzw.
(b) der biblische Gott sich aus einem Menschen entwickelte, widerspricht
der biblischen Unterscheidung von Schöpfer und Geschöpf. Zwar spielt
der erste Teil dieser Lehre in der Verkündigung der LDS heute eine un‐
tergeordnete Rolle. Man könnte sie darum als evangeliumswidrige, aber
praktisch nachrangige Sonderlehre einordnen. Jedoch ist sie der Kern des
„Gesetzes vom Ewigen Fortschritt“ und durchzieht darum als Grundlage
der gesamten Theologie, Kosmologie und Anthropologie das Lehrsystem
der LDS. Sie ist nicht vom Gesamtaufbau zu trennen.

Wenn Mormonen von Christus und Trinität sprechen (etwa, wenn sie
der Basisformel des ÖRK zustimmen), so meinen sie mit den Begriffen et‐

Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

177

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was anderes als die ökumenische Christenheit. Wer die eigene Christologie
ernst nimmt, muss feststellen: Gotteslehre und Christologie der LDS sind
nicht christlich im ökumenischen Sinne. Das ist kein Grund zur Verweige‐
rung von Kontakten und Zusammenarbeit. Das evangelische Verhältnis zu
Mormonen sollte sich am Verhältnis zu anderen Religionen orientieren.

Quellen

Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage (Hg., 2003): Das Buch Mormon – Ein
weiterer Zeuge für Jesus Christus. Lehre und Bündnisse. Die Köstliche Perle, Frankfurt
a. M.

Talmage, James E. (1950): Die Glaubensartikel, 4. Aufl., Berlin u. a., engl. 1899, https://a
rchive.org/stream/articlesfaithas00talmgoog#page/n6/mode/2up.

Zeitschrift

Liahona (Monatszeitschrift, hg. von der Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten
Tage, Utah, in 48 Sprachen übersetzt), www.liahona.lds.org.

Internet

https://de.kirchejesuchristi.org (deutsche Homepage).
https://www.churchofjesuschrist.org/liahona?lang=deu&cp=deu-de (deutsche Ausgabe

von Liahona).
https://presse-de.kirchejesuchristi.org (deutsche Seite mit aktuellen Nachrichten).
https://www.churchofjesuschrist.org/study/scriptures?lang=deu (Heilige Schriften

inkl. Volltextsuche).
http://eom.byu.edu (Encyclopedia of Mormonism).
https://www.josephsmithpapers.org (Dokumente aus der Geschichte).
(Abruf der Internetseiten: 26.4.2024)

Sekundärliteratur

Bringhurst, Newell G. / Smith, Darron T. (Hg., 2006): Black and Mormon, Urbana /
Chicago.

Brodie, Fawn M. (1971): No Man Knows My History. The Life of Joseph Smith, 2. Aufl.,
New York.

Bushman, Richard Lyman (2008): Mormonism. A Very Short Introduction, Oxford.
Eck Duymaer van Twist, Amanda van (Hg., 2014): Minority Religions and Fraud. In

Good Faith, Farnham (UK) / Burlington (USA).
Funkschmidt, Kai (Hg., 2012): Die Mormonen zwischen Familiensinn und politischem

Engagement, EZW-Texte 219, Berlin.

Kai Funkschmidt

178

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.liahona.lds.org
https://de.kirchejesuchristi.org
https://www.churchofjesuschrist.org/liahona?lang=deu&cp=deu-de
https://presse-de.kirchejesuchristi.org
https://www.churchofjesuschrist.org/study/scriptures?lang=deu
http://eom.byu.edu
https://www.josephsmithpapers.org
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.liahona.lds.org
https://de.kirchejesuchristi.org
https://www.churchofjesuschrist.org/liahona?lang=deu&cp=deu-de
https://presse-de.kirchejesuchristi.org
https://www.churchofjesuschrist.org/study/scriptures?lang=deu
http://eom.byu.edu
https://www.josephsmithpapers.org


Funkschmidt, Kai (2016): Joseph Smith und die Klarheit Gottes. Überlegungen zur
Entwicklung des mormonischen Gottesbildes, in: ders. / Ulrich, Claudia: Menschen,
Götter, Welten. Zum Gottesverständnis der Mormonen, EZW-Texte 246, Berlin, 47 –
68.

Markschies, Christoph (2016): Gottes Körper. Jüdische, christliche und pagane Gottes‐
vorstellungen in der Antike, München.

Mauss, Armand L. (1994): The Angel and the Beehive. The Mormon Struggle with
Assimilation, Urbana / Chicago.

Obst, Helmut (2000): Apostel und Propheten der Neuzeit. Gründer christlicher Religi‐
onsgemeinschaften des 19. und 20. Jahrhunderts, Göttingen.

Reed, Michael G. (2012): Banishing the Cross. The Emergence of a Mormon Taboo,
Independence.

Robinson, Stephen E. (1993): Sind Mormonen Christen?, Bad Reichenhall.
Ulrich, Claudia (2016): Das Gottesbild der Mormonen, in: Funkschmidt, Kai (Hg).:

Menschen, Götter, Welten. Zum Gottesverständnis der Mormonen, EZW-Texte 246,
Berlin, 5 – 46.

Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

179

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturspiritualität / Ökologismus

Kai Funkschmidt

In jüngerer Zeit wird zunehmend kritisiert, dass soziale Bewegungen zum
Schutz der Umwelt teils religiöse Züge annähmen. Das betrifft besonders
die Klimabewegung („Klimareligion“), die gelegentlich mit einer Endzeit‐
sekte verglichen wird (Mohr). Solche Beobachtungen sind alt (vgl. Eilings‐
feld). Sie beziehen sich auf irrationale Aspekte der betreffenden Bewegun‐
gen, auf die moralisch-weltanschauliche Aufladung ihrer Anliegen und auf
besonders radikale und apokalyptisch argumentierende Formen, die reli‐
giösem Fundamentalismus ähnelten („Ökologismus“, „Klimatismus“; vgl.
aber englisch neutral „environmentalism“ im Gegensatz zum „ecologism“
als extremer Unterform). Dabei geht es um die ökologiebezogenen Akti‐
onsformen, Lebensweisen und Theoriebildungen, die weniger als politisch
denn als parareligiös und als gefährlich wahrgenommen werden.

Neben solchen Außenbeschreibungen stehen Stimmen, die das Umwelt‐
engagement aus der Innensicht in den Zusammenhang religiöser Vollzüge
und Haltungen stellen. Hier steht hinter der eigenen Lebensweise, den
Überzeugungen und dem Engagement eine bestimmte transzendenzbezo‐
gene Vorstellung von der Natur selbst („Naturspiritualität“, „Naturfrömmig‐
keit“). Diese weltanschaulich-religiösen Elemente in einem vordergründig
säkularen, politischen Anliegen schließen sich an eine lange Tradition des
Nachdenkens über das Verhältnis von Gott und Welt bzw. Gott und Natur
an. Hierbei geht es auch um die Frage menschlicher Eigenmacht bzw.
Verantwortung gegenüber der „Schöpfung“ sowie um den vergangenen
Sündenfall (das verlorene Paradies) und die künftige Verheißung (Utopie
einer ökologisch heilen Welt).

Geschichte

Die naheliegende Assoziation des „Pantheismus“ ist insofern angemessen,
als dieser Begriff erst zur Zeit der Aufklärung und nur in ihrem Kontext
zur Bezeichnung eines neuen philosophischen Welt- und Naturverhältnis‐
ses auftaucht, das ältere, christliche Gottesbilder ebenso wie den aufkläre‐

181

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rischen Absolutheitsanspruch der Vernunft infrage stellt. Die Aufklärung
hatte zunächst ungeheuren Optimismus ausgelöst. Man konnte den Fall
des Apfels und die Bewegung der Planeten berechnen und zeigen, dass
beide von derselben Kraft bewegt werden. „Weißt du die Zeit, wann die
Gämsen gebären, oder hast du aufgemerkt, wann die Hirschkühe kreißen?“,
fragt Gott Hiob spöttisch (Hi 39,1). Moderne Menschen konnten es in
Brehms Tierleben nachschlagen. Der englische Dichter Alexander Pope
(1688 – 1744) hat dieses neue Naturbewusstsein mit Isaac Newton als
dem Lichtbringer besungen: „Nature and Nature’s laws lay hid in night: /
God said, Let Newton be! and all was light.“ Doch als die Physik eine
Philosophie gebar, zerstörte sie ein Weltbild und reduzierte den Schöpfer
zum Uhrmacher. Die Aufklärung führte zum Ultra-Rationalismus und der
naturwissenschaftliche Fortschritt zur Industrialisierung. Hier liegen die
Ursprünge der gegenwärtigen technischen Mittel, die neue Formen und
Ausmaße menschlicher Umweltzerstörung erst ermöglichten.

Die dahinterstehenden Philosophien waren bald umstritten. Pantheisti‐
sche Philosophie und Romantik entstanden als Gegenbewegungen zu Auf‐
klärung und Industrialisierung. Goethes Feier der „Allmutter Natur“ (Goe‐
the, Toblersches Fragment, 1783) wurde als Evangelium des Pantheismus
wahrgenommen. Er selbst erklärte, er suche Gott „in herbis et lapidibus“
(Brief an Jacobi, 9.6.1785). Gleichzeitig wird die verfasste Religion zuneh‐
mend zu einer Sache des inneren Erlebens, was dem neuen gefühlsbasier‐
ten Zugang zur Natur ähnelte. Exemplarisch für diese Naturfrömmigkeit ist
Eichendorffs Lyrik: „Wem Gott will rechte Gunst erweisen, / Den schickt er
in die weite Welt, / Dem will er seine Wunder weisen / In Berg und Wald
und Strom und Feld.“ Gotteserfahrung findet sich in Bergen und Lerchen,
nicht in Städten und Kirchen. Wenn er fragt: „Wer hat dich, du schöner
Wald, aufgebaut so hoch da droben?“, wird der Wald zum Tempel, hinter
dem sein Erbauer zurücktritt.

In Amerika etabliert Ralph Waldo Emerson (1803 – 1882) zur gleichen
Zeit in seinem Buch „Nature“ (1833) als erster die Wildnis als Sehnsuchts‐
ort und Projektionsfläche für das richtige Leben. Sie ist ihm „source of
wisdom, refuge from society, and opening to reality“ (zit. Dunlap, 12). Die
Vorstellung der Wildnis, der von Menschen unberührten, „guten“ Natur
wurde schrittweise zum unbestrittenen Leitbild der Ökologiebewegung und
der Naturspiritualität.

Kai Funkschmidt

182

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenwart

Gegenüber der frühen Naturromantik tritt heute etwas Neues hinzu: die
Angst vor der Bedrohung der Natur. Dieser apokalyptische Zug begann
in den USA. Hier hatte die Meeresbiologin Rachel Carson (1907 – 1964)
mit „Silent Spring“ (1962) die Öffentlichkeit aufgerüttelt (sie popularisierte
u. a. den Begriff „environment“). Sie beschrieb darin nicht nur die Umwelt‐
zerstörung, sondern plädierte jenseits technischer Problemlösungen für ein
neues Selbstverständnis des Menschen. Gegner wie Unterstützer Carsons
erkannten sofort, dass hier zwei Weltanschauungen miteinander rangen.
Der rationalistische Mensch, der die Natur „erobert und gestaltet“, versus
den Menschen, der sich als „einfaches Mitglied der Lebensgemeinschaft“ in
sie einfügt.

In die nun aufknospende Umweltbewegung flossen zwei widerstreitende
Gedanken ein. Einerseits verstand sie sich als aufgeklärt-wissenschaftlich
(„Follow the science“ heißt es bis heute, als sei diese eindeutig). Anderer‐
seits glaubte man, dass aufgeklärte Vernunft und Wissenschaft überhaupt
erst zwei Dinge in die Welt gebracht hatten: (a) die Fähigkeit zur Zerstö‐
rung und (b) die Haltung, die diese Zerstörung umsetzte. 1967 konkreti‐
sierte der Historiker Lynn White (1907 – 1987) den Schuldvorwurf. Die
Wurzeln der Umweltzerstörung sah er im Christentum. Dieses habe durch
die Trennung von Geist und Materie die Grundlagen der modernen Na‐
turwahrnehmung gelegt. Diese These prägte die Umweltdebatte jahrzehn‐
telang. Kirchliches Umweltengagement findet bis heute vor dem Hinter‐
grund dieses antichristlichen Affekts an der Quelle der Umweltbewegung
statt. Als Gegenentwurf empfahl White die „östlichen Religionen“, welche
Respekt für Mensch und Welt lehrten. Andere blickten mehr zu den soge‐
nannten Naturvölkern, zu Schamanen, Indianern und Südseeinsulanern,
zu Naturheilkunde und natürlicher Landwirtschaft. Dabei handelte es sich
allerdings durchweg um Projektionen des „edlen Wilden“ (Rousseau). Es
gibt zahlreiche Beispiele von Naturvölkern, die ihre eigenen ökologischen
Grundlagen sehenden Auges vernichteten (vgl. Diamond). Dass sie es in
kleinerem Maßstab taten als westliche Kulturen, lag eher an begrenzten
technischen Mitteln als an ganzheitlicher Philosophie. Auch die Realität
„östlicher“ Gesellschaften stützt Whites These nicht. Solche exotischen
Fiktionen sind Kinder des abendländischen Denkens im Industriezeitalter,
nicht des Animismus von „Naturvölkern“. Sie sind ein wichtiger Quell der
Naturspiritualität und damit der Religionsförmigkeit der modernen Ökolo‐
giebewegung.

Naturspiritualität / Ökologismus

183

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lehren und Ideen

Am 6. März 1972 erschien „Die Grenzen des Wachstums“ (Club of Rome).
Das Buch hob ökologische Probleme von der lokalen auf die globale Ebene
– nicht mehr nur der Fluss vor meiner Tür, sondern die Zukunft der
Welt sei in Gefahr. Und verantwortlich war der Mensch – durch sein
Verhalten, vor allem aber durch seine Einstellung, ja durch sein pures
Vorhandensein (Paul Ehrlich: „Die Bevölkerungsbombe“, 1968). In diese
politischen Reformanstöße traten nun die älteren naturspirituellen Ideen
ein – es entstanden die Grundzüge der modernen Umweltbewegung.

Heute ist die Personifizierung von „Mutter Natur“ Mainstream, sodass
wir kaum noch merken, wie selbstverständlich die Natur als personale
Handlungsmacht auftritt. Was ordnen und ängstigen, segnen und strafen
betrifft, hat sie Gott längst den Rang abgelaufen. Die Natur „schlägt zurück“
(Natur, Februar 2015), die Natur „sieht vor“, dass das Stillen funktioniert
(helios-gesundheit, 10.5.2021), die Natur „sorgt dafür“, dass Eltern ihr Kind
verstehen (kindergesundheit-info.de), die Natur „macht es vor“: Schwimm‐
anzüge imitieren Haifischhaut (Tagblatt, 23.1.2013). Die Natur hat eigentlich
alles wohlgeordnet. Aber während die Rede von einem eifernden, Seuchen
schickenden Gott heute Anathema wäre, weiß man selbstverständlich:
„Corona ist die Rache der Natur“ (Süddeutsche Zeitung, 5.12.2020), der
Klimawandel ohnehin. Aus dem Klima der Angst leiten sich alternativlose
Gebote ab („Die letzte Generation, die die Welt noch retten kann“).

Auch die Verheißungen der Natur für ein gelingendes Leben erscheinen
plausibler und unmittelbarer als traditionell-religiöse Pendants. Der Begriff
„natürlich“ ist zu einem Synonym für „gut“ geworden. „Natürlich“ ist das
richtige Leben und Korrektiv für alles, was in unserer Zivilisation „krank“
ist. „Natur“ ist der „Metamythos“ unseres Weltverständnisses (Levinovitz,
13). Nahrung, Erziehungsmethoden, Heilverfahren, Medikamente, Kosme‐
tika werden mit dem Attribut „natürlich“ beworben. Natürlich bedeutet „ge‐
sund“, „nachhaltig“, „rein“, „authentisch“. Wie leicht das zur Ideologie wird,
zeigt das Beispiel der „natürlichen Geburt“. Heute wird auf Schwangere in
Geburtsvorbereitungskursen oft ein Erwartungsdruck für eine „natürliche
Geburt“ aufgebaut. Sie soll „spontan, sanft und schmerzfrei“ sein, bewusst,
das heißt v. a. ohne Schmerzmittel erlebt werden. Misslingt das Vorhaben,
steht am Ende das Gefühl des Scheiterns. Natur gilt als inhärent freund‐
lich. Die Wirklichkeit sieht anders aus: Natürliche Geburt heißt bei jenen
„naturnahen“ Völkern, die keine Wahl haben, Todesraten für Mütter und
Kinder von bis zu 15 %.

Kai Funkschmidt

184

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folgende konstitutiven Elemente gehören zur Naturspiritualität: a) Das
Christentum und die Aufklärung sind (mit)verantwortlich für die ökologi‐
sche Krise. b) Apokalyptische Angst: Wir sind von Katastrophen bedroht,
die sofortiges Handeln verlangen. c) Die Katastrophe abzuwenden ist nicht
primär eine Aufgabe von Verhaltensänderungen und Umweltethik, schon
gar nicht von pragmatischen, technischen Lösungen, sondern eine Frage
des neuen „ganzheitlichen“ Selbstverständnisses der Menschheit und des
Einzelnen mitsamt dazugehöriger spiritueller Praxis. d) Der Dualismus von
Geist und Materie, Gott und Welt ist abzulegen. e) Das pessimistische Men‐
schenbild der Bibel ist zu überwinden. Der Mensch steht unter dem großen
Ja, der Mensch ist gut. Nicht die Abwendung von Gott ist die Ur-Sünde,
sondern das fehlende Bewusstsein der eigenen wesenhaften Einheit und
Verbundenheit mit der Welt und der Natur.

Ökologismus

Die spirituelle Aufladung des Naturerlebnisses wurde in den sozialen Um‐
brüchen der 1960er Jahre zum Massenphänomen. Dass 50 Jahre später die
„Naturspiritualität im Begriff [ist], zu einer neuen Weltreligion zu werden“
(Henke), liegt wesentlich an der ökologischen Krise und der Technisierung
der Lebenswelt. Bei der Bildung politischer Umweltbewegungen verband
sich die esoterische Naturspiritualität mit Untergangsängsten und Gefühlen
der Sinn- und Erfahrungsleere. Sie trat als esoterisch grundierter Flügel,
der auf ein neues Selbstverständnis des Menschen zielte, in politische
Bewegungen ein, z. B. bei Gründung der Partei „Die Grünen“ 1980, wo
er bis heute fortwirkt. Für die Bundestagsabgeordnete Karin Zeitler war
Politik nur der „gesellschaftliche Aspekt einer spirituellen Weltanschau‐
ung“, und ähnlich predigte Petra Kelly, sie seien „nicht nur eine politi‐
sche, sondern eine politisch-spirituelle Bewegung“ (Der Spiegel, 3.4.1988,
tinyurl.com/mr423n5j). Auch die Anthroposophie übte erheblichen Ein‐
fluss in diesem Sinne aus (vgl. Simon, McKanan).

Der drohende Untergang wurde anschließend jahrzehntelang in immer
neuen Bedrohungsszenarien konkretisiert: Atomkrieg, Kernkraft, Waldster‐
ben, Insektensterben, Klima. Zwischen Richard Nixons Warnung 1970: „It
is literally now or never!“ und Boris Johnsons Ruf: „It is one minute to
midnight” (Weltklimagipfel Glasgow 2021) liegt eine ständig sich steigernde
Fülle offizieller „Last-Minute“-Warnungen, deren Zeithorizonte zum Teil
schon Jahre hinter uns liegen. Angst wurde in Deutschland und hier beson‐

Naturspiritualität / Ökologismus

185

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ders unter Grünen-Anhängern seit den 1980er Jahren zur dominierenden
Emotion (Biess, Vondung).

In der Folge lud sich das politische Umweltengagement selbst sinnstif‐
tend auf und wurde zu einem funktional parareligiösen Phänomen (Ei‐
lingsfeldt, Möller, Joffe, Shellenberger, Rønnow). Gemeint sind dabei kon‐
krete Merkmale: die apokalyptische Warnung vor dem Untergang; der
Glaube an ein vergangenes Paradies; das Ausmachen von Schuldigen; die
Aussicht auf Rettung durch Verzicht (bis hin zur Kinderlosigkeit); das
Auftreten charismatischer Führergestalten (Greta Thunberg wurde von
Erzbischof Heiner Koch und von Bischöfin Margot Käßmann als Prophetin
bezeichnet oder mit Jesus verglichen); die Existenz extremistischer Flügel;
die moralische Aufladung, welche die Problemlösung von einer Diskussion
über „richtig und falsch“, „besser und schlechter“ zu einem Kampf „gut
gegen böse“ verwandelt.

So erscheint Widerspruch nicht mehr als Teil der gemeinsamen Wahr‐
heitsfindung, sondern mutiert zur verwerflich-böswilligen Verweigerung
der offensichtlichen Wahrheit („Klimaleugner“; zur analogen schuldhaft-
vorsätzlichen Wahrheitsleugnung des Ketzers in der Kirchengeschichte vgl.
Frenschkowski). Wahrheitsquelle ist dabei heute „die“ Wissenschaft, nicht
mehr die biblische Offenbarung (beide sind in Wirklichkeit vielstimmig).

Diese Kritik wird häufig auch von engagierten Umweltschützern
selbst(?) vorgebracht, die keineswegs für ein Laissez-faire plädieren, son‐
dern mehr Nüchternheit fordern, weil sie die hysterische Übersteigerung
der Debatte für kontraproduktiv halten (Nordhaus / Shellenberger).

Einschätzung

Naturspiritualität sieht sich in der religiösen Tradition der „Naturvölker“.
Sie ist aber eher eine genuin westliche Denkungsart, die nur im Kontext der
Aufklärungsphilosophie verstanden werden kann. Tatsächlich idealisieren
die meisten Anhänger der Naturspiritualität mit ihren Bezügen auf Indianer
und Eskimos nicht nur deren traditionelle Lebensform, sondern projizieren
typisch westliche Wünsche auf exotische Sehnsuchtsorte („Rede des Häupt‐
lings Seattle“).

Der – vor allem unter Städtern verbreiteten – Naturspiritualität liegt
zudem eine idealisierte, realitätsferne Vorstellung der „Natur“ und eine
regressive Sehnsucht nach „einer guten alten Zeit“ zugrunde. Diese wird
meist vor der industriellen Revolution gesehen (wie z. B. im Ziel eines

Kai Funkschmidt

186

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


atmosphärischen CO2-Gehalts „wie vor der Industrialisierung“). Das setzt
ein statisches Verständnis von Welt und Natur „im natürlichen Gleichge‐
wicht“ voraus. In Wirklichkeit sind alle wichtigen planetarischen Parameter
ständig im Fluss und schwanken stark. Die Angst vor Veränderungen führt
zur Vorstellung, der Mensch könne globale Prozesse steuern, sozusagen
eine Art Wiederherstellung der Schöpfung bewerkstelligen. Hier sind Hy‐
bris, Überforderung und letztlich Verzweiflung vorprogrammiert.

Durch die gefühlsbetonte spirituelle Anreicherung des eigenen Naturbe‐
zuges wurde die Umweltbewegung teilweise gegen rationale Güter- und
Risikoabwägungen sowie gegen technische, kompromissbehaftete, also le‐
benspraktische Lösungen anstehender Probleme resistent. In der Folge
wurde sie anfällig für Absolutheitsansprüche und totale Ziele (umgehende
CO2-Neutralität).

Durch die damit einhergehende Moralisierung wird es immer schwie‐
riger, die ökologischen Herausforderungen sachlich anzugehen. Es gilt be‐
reits als anstößig, die Problemstellungen neu zu definieren oder zu behaup‐
ten, es gebe alternative Lösungen. Viele Fragen werden binär kodiert, es
geht dann nicht mehr um präzise oder unpräzise bekannte Fakten, nicht
mehr um Prognoseungenauigkeiten und Güterabwägungen, sondern um
gute und böse Einstellungen.

Die dem Ökologismus innewohnenden handlungsleitenden Utopien
sind als Politikstil gefährlich und demokratiegefährdend. Jeder Versuch,
einen Idealzustand in der realen Welt zu errichten (bzw. wiederherzustel‐
len), ist anfällig für Totalitarismus, wenn sich der real existierende Mensch
in seinem So-Sein nicht ins Ideal fügt. Zum einen ist kein Ideal je allgemein
anerkannt. Zum anderen bewirkt die Regel vom abnehmenden Grenznut‐
zen, dass mit fortschreitender Annäherung immer drastischere Maßnah‐
men nötig sind, um auch noch den letzten Rest des Weges zu bewältigen.
Anders als klassische Religiosität ist diese weltlich-parareligiöse Utopie nie
an einen eschatologischen Vorbehalt gebunden, der sie menschlicher Um‐
setzung entzieht. Sie wird vom Richtungshinweis zum totalen Gebot. Sie
neigt zur Intoleranz, v. a. in Verbindung mit Angst.

Die Kirche hat sich seit langem mit der Umweltbewegung verbunden.
Ausgangspunkt war dabei meist das Gericht, nicht das Evangelium: die
Angst vor dem Untergang. „In fact, it is the threats to life, rather than the
celebration of it, that stimulated the ecumenical theology and culture of life
initiative in the first place“ (Rasmussen, 8). Christliche Prediger verstärken
häufig die Angstbotschaft.

Naturspiritualität / Ökologismus

187

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber aus evangelischer Perspektive führt der Zugang zum Schöpfer über
einen Umweg. Nicht unmittelbar aus der Welt bzw. Natur ist er ablesbar,
sondern nur durch Christus hindurch (Kol 1,15-20). Nur weil der Blick
auf die Schöpfung durch ein Prisma außerhalb der Welt gelenkt wird, hat
er weltverändernde Kraft, durchbricht er die Schranken der Immanenz.
Diese Botschaft impliziert dann die bereits erfolgte Rettung der Welt –
und die Befreiung von der Angst zum Handeln im Bewusstsein, dass es
nicht mehr ums Letzte geht. Deswegen sind Drohungen mit säkularen Apo‐
kalypseszenarien wie auch Verheißungen und Gebote zur Weltrettung nicht
nur wissenschaftlich, sondern auch theologisch unangebracht. Alle unsere
irdischen Anstrengungen stehen unter dem Vorbehalt der Vorläufigkeit,
der Kompromissbedürftigkeit und der nie endenden Unvollkommenheit.
Darum ist immer daran zu erinnern, dass der Mensch – ungeachtet der
Verantwortung und Verpflichtung gegenüber unseren Mitmenschen und
unserer Umwelt – die Welt nicht retten kann und nicht retten muss, denn
sie ist es schon.

Literatur

Biess, Frank (2019): Die Republik der Angst, Reinbek.
BUND [Bund für Umwelt und Naturschutz] (2022): Ökologismus & Propaganda: In‐

dustriegesteuerte Kampagne gegen Mensch, Natur und Umwelt, tinyurl.com/4vbp73rn
(Abruf der in diesem Beitrag angegebenen Internetseiten: 26.4.2024).

Capra, Fritjof (1983): Wendezeit. Bausteine für ein neues Weltbild, Bern u. a.
Carson, Rachel (1962): Silent Spring, Boston.
Diamond, Jared (2005): Collapse. How Societies Choose to Fail or Succeed, London.
Dunlap, William (2005): Faith in Nature. Environmentalism as Religious Quest, Seat‐

tle / London.
Eilingsfeld, Heinrich (1989): Der sanfte Wahn. Ökologismus total, Mannheim.
Funkschmidt, Kai (2023): Wer rettet die Welt? Heilsversprechen in der Klima- und Um‐

weltbewegung, in: Hiller, Detlef / Straß, Daniel (Hg.): Morphologie der Übermoral.
Zum Moralismus in gesellschaftlichen und theologischen Debatten, Leipzig, 163 – 88.

Frenschkowski, Marco (2014): Neue religiöse Bewegungen und ihre Beurteilung, MdE‐
ZW 77/1, 3 – 13.

Garreau, Joel (2010): Environmentalism as Religion, The New Atlantis. A Journal of
Technology and Society 28, 61 – 74, https://tinyurl.com/ua9uawem.

Hemminger, Hansjörg (2018): Wildnis und des Menschen Garten. Evangelische Spiritua‐
lität und Ökologie, in: Zimmerling, Peter (Hg.): Handbuch Evangelische Spiritualität,
Bd. 2: Theologie, Göttingen, 45 – 64.

Henke, Andrea (2019): „Naturspiritualität ist im Begriff, zu einer neuen Weltreligion zu
werden“, National Geographic 2, https://tinyurl.com/459cyeb5.

Kai Funkschmidt

188

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tinyurl.com/ua9uawem
https://tinyurl.com/459cyeb5
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/ua9uawem
https://tinyurl.com/459cyeb5


Hermand, Jost (1991): Grüne Utopien in Deutschland. Zur Geschichte des ökologischen
Bewußtseins, Frankfurt a. M.

Hesse, Gunter / Wiebe, Hans-Hermann (Hg., 1988): Die Grünen und die Religion,
Frankfurt a. M.

Kosch, Stefan (2007): Al Gore in Berlin: Glaube, Liebe, Klima, Tageszeitung, 24.10.2007,
tinyurl.com/393x393d.

Levinovitz, Alan (2020): Natural. The Seductive Myth of Nature’s Goodness, Boston.
Lüning, Sebastian / Vahrenholt, Fritz (2020): Unerwünschte Wahrheiten. Was Sie über

den Klimawandel wissen sollten, 3. Aufl., München.
Mäder, Claudia (2022): „Wie eine neue Religion“: 1972 hat ein Buch die Welt verändert,

Neue Zürcher Zeitung, 2.3.2022.
McKanan, Dan (2018): Eco-Alchemy. Anthroposophy and the History and Future of

Environmentalism, Oakland.
Mohr, Reinhard (2022): Hungerstreik, Klimaverzicht, Studienabbruch – der Klimapro‐

test der „letzten Generation“ trägt sektenhafte Züge, Neue Zürcher Zeitung, 5.4.2022,
https://tinyurl.com/2ynhe7x5.

Möller, Andreas (2013): Das grüne Gewissen. Wenn die Natur zur Ersatzreligion wird,
München.

Nordhaus, Ted / Shellenberger, Michael (2007): Break Through. Why We Can’t Leave
Saving the Planet to Environmentalists, New York.

Pearce, Fred (2007): The Last Generation. How Nature Will Take Her Revenge for
Climate Change, Bodelva.

Rønnow, Tarjei (2011): Saving Nature. Religion as Environmentalism, Environmentalism
as Religion, Studies in Religion and the Environment, Bd. 4, Münster.

Shellenberger, Michael (2020): Apocalypse Never. Why Environmental Alarmism Hurts
Us All, New York.

Simon, Manuel Alexander (2022): Anthroposophische Ideenwelten in der politischen
Praxis. Spirituelle Tendenzen bei den frühen „GRÜNEN“ und in der Partei „dieBasis“,
ZRW 85/2, 107 – 121.

Vondung, Klaus (1988): Die Apokalypse in Deutschland, München.
White, Lynn (1967): The Historical Roots of Our Ecological Crisis, Science 155, 1203 –

1207.

Naturspiritualität / Ökologismus

189

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tinyurl.com/2ynhe7x5
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/2ynhe7x5


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neugeist-Bewegung

Claudia Jetter

„Entdecke die verborgenen Schätze in deinem Inneren und erschaffe dir
ein außergewöhnliches, erfülltes und erfolgreiches Leben.“1 Sätze wie dieser
begegnen auf Reklametafeln, in Lifestyle-Magazinen oder in den Sozialen
Medien. Sie suggerieren die Möglichkeit, Bereiche unseres Lebens zu ver‐
bessern, und stellen einen harmonischeren Alltag, mehr Selbstwirksamkeit
und größeren Erfolg in Beruf und Beziehung in Aussicht. Solche Verspre‐
chen machen neugierig, da Optimierung jeglicher Art, gerade wenn es
um die eigene Lebensführung geht, in der westlichen Leistungsgesellschaft
positiv konnotiert ist. Mal ist die Rede von Energieströmen, die genutzt
werden sollen, mal sind es die verborgenen Kräfte prāṇa oder qì (tʃiː),
die durch bestimmte Atemtechniken oder spezielle Meditationspraktiken
aktiviert werden sollen. Immer sind es jedoch lebenspraktische Angebote,
die auf das richtige Zusammenwirken von Geist und Körper verweisen
und das geistige Selbst durch bestimmte Aufmerksamkeitsübungen und
Meditationspraktiken stärken sollen.

Oft wird der Ursprung dieser spirituellen Lebenshilfeangebote, zu denen
auch die allgegenwärtigen Achtsamkeitspraktiken gehören, in den 1970er
Jahren in den USA verortet, nicht zuletzt wegen Jon Kabat-Zinns „Mindful‐
ness-Based Stress Reduction“-Programm, welches den Beginn der weltwei‐
ten Achtsamkeitsbewegung begründete.2 Die eigentliche Wegbereiterin und
Voraussetzung für den Erfolg vieler „neuer“ spiritueller Praktiken im New
Age war jedoch die Neugeist-Bewegung (New Thought), eine religiöse Re‐
formbewegung, die zwischen den Polen von Spiritismus, Christian Science
und Mesmerismus3 entstanden ist und heute noch als Unterströmung in

1 https://lauraseiler.com (Abruf der Internetseiten: 16.12.2022).
2 Jon Kabat-Zinn ist ein amerikanischer Mikrobiologe, der 1971 das achtwöchige

„Mindfulness-Based Stress Reduction“-Programm entwickelte, welches Aufmerksam‐
keitsübungen und Achtsamkeitsmeditationen aus unterschiedlichen asiatischen Tradi‐
tionen miteinander verbindet. Vgl. Hickey 2019, 2f.

3 Mesmerismus wird auch animalischer Magnetismus genannt und bezeichnet Franz
Anton Mesmers (1734 – 1815) Theorie, nach der ein magnetisches fluidum den mensch‐
lichen Körper durchströmt, welches bei Ungleichverteilung zu Krankheiten führen

191

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://lauraseiler.com
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://lauraseiler.com


der spirituellen Lebenshilfe mit Praktiken zur Förderung des ganzheitli‐
chen Wohlbefindens weiterwirkt.

Ursprünge

Als Vater des New Thought wird meist Phineas Parkhurst Quimby (1802 –
1866) genannt. Der ehemalige Uhrmacher unterhielt eine Praxis, in der er
Patient:innen heilte, indem er sie von krankmachenden Gedanken befreite.
Infolge einer Tuberkulose-Erkrankung in der Jugend, die mit dem damals
gängigen Hornquecksilber behandelt wurde, was seinen körperlichen Zu‐
stand erheblich verschlechterte, lehnte Quimby eine einseitig naturwissen‐
schaftliche Medizin ab und wandte sich stattdessen alternativen Heilungs‐
ansätzen zu, wie sie im Bereich des Spiritismus oder des animalischen
Magnetismus (Mesmerismus) vorzufinden waren.

Als Erster, der versuchte, den direkten Zusammenhang zwischen Geist
und Körper im Heilungsprozess therapeutisch umzusetzen, entwickelte
Quimby seine Theorie des mentalen Heilens (mental healing). Seine An‐
nahme, dass Gedanken physische Formen annehmen können und körper‐
liche Krankheiten somit das Resultat schädlicher Gedanken seien, begrün‐
dete er mit den Beobachtungen, die er während der Zusammenarbeit mit
einem spiritistischen Medium machte, das vor Publikum heilte. Für Quim‐
by schienen die Heilungserfolge auf der Bühne weniger an den übersinnli‐
chen Fähigkeiten des Mediums zu liegen als an der engen Vertrauensbezie‐
hung zwischen Heiler und Patient:innen, welche den Grundstein legte für
eine erfolgreiche Behandlung von Körper und Geist. Quimby schloss da‐
raus, dass fehlgeleitete Gedanken die Ursache für Krankheit seien und die
Behandlung körperlicher Leiden deswegen in der Behandlung des Geistes
bestehen müsse. Durch Suggestionstechniken könnten nicht zu erklärende
Wunderheilungen geschehen, wenn es den Heilenden gelinge, die fehlgelei‐
teten Gedanken der kranken Person auszulöschen und die Konzentration
auf Heilung zu lenken.

In seiner Praxis in Portland, Maine, konzentrierte sich Quimby auf die
lebenspraktische Umsetzung dieser Erkenntnis, jenseits von spiritistischen
Vorannahmen. Franz Anton Mesmers Theorie folgend, glaubte er, die flui‐
dale Atmosphäre eines Menschen in einer Art hellseherischem Zustand

kann. Diese Ungleichverteilung kann von einem medial begabten Menschen beein‐
flusst bzw. harmonisiert werden. Vgl. Albanese 2007, 190 – 201.

Claudia Jetter

192

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erkennen und nachempfinden und sogar riechen zu können. Dies ermög‐
liche es ihm, den krankmachenden Gedanken zu analysieren und ihm
entgegenzuwirken. Durch ausführliche Gespräche und lange Sitzungen in
Stille, während derer Quimby die heilenden Ströme übertrug, verhalf er,
seinen Anhänger:innen zufolge, zu überraschend schneller Genesung.

Quimbys Praktiken waren eingebettet in das Weltbild einer göttlichen
Immanenz, welche die Materie in unterschiedlichen Graden durchdringe
und zu höheren Formen entwickeln könne. Ziel des Menschen war für
Quimby die Befreiung vom Fokus auf das Nicht-Geistige, um für die gött‐
liche Kraft, die alles umgibt und durchdringt, empfänglicher zu werden.
Ob Materie für ihn nun wirklich existierte oder nur ein Fehlkonstrukt des
Geistes war, geht aus seinen Manuskripten nicht klar hervor. Das hatte
jedoch den Vorteil, dass es seinen Schüler:innen die Freiheit gab, hierzu je
nach eigenem Verständnis Stellung zu beziehen (vgl. Baier 2009, 439).

Christliche Einflüsse

Die beiden bekanntesten Schüler:innen Quimbys vertraten eine christlich
orientierte Neugeist-Philosophie. Mary Baker Eddy (1821 – 1910), die Be‐
gründerin der Christlichen Wissenschaft (Christian Science), hat auf der
einen Seite die Überzeugung vertreten, dass Materie und demnach auch
Krankheit nicht existieren, da alles aus Geist bestehe. Demgegenüber be‐
hielt Warren Felt Evans (1817 – 1889), der „Theologe“ des New Thought,
das Stoffliche als die durch den Heiligen Geist verwirklichte göttliche Idee
bei. Dementsprechend belebt und heilt der Heilige Geist für Evans Welt
und Mensch als alles durchdringendes universales Lebensprinzip, das die
göttliche Idee vom Menschen in körperliche Repräsentation übersetzt.

Wie für andere frühe Neugeist-Anhänger:innen stand für Evans Heilung
als wiederhergestellte Gabe Gottes im Zentrum. Vorbild für ihn war dabei
Jesus Christus, der mächtigste aller Heiler, dem es durch die Konzentration
weniger Worte gelang, all seine (göttliche) mentale Kraft zu binden und so
durch Gebet und Affirmation Krankheit und Tod zu überwinden. Worte
dienten demnach als Medium, um die göttliche Kraft in den irrenden und
darum kranken Geist zu lenken und diesen zu heilen, mit der Folge, dass
physische Genesung eintreten wird (vgl. Albanese 2007, 306).

Stark beeinflusst von der Lektüre christlicher Mystiker:innen, der Tran‐
szendentalisten und später von asiatischer Philosophie, muss Evans auch
als „Wegbereiter der Meditationspraxis“ (Baier 2009, 441) herausgestellt

Neugeist-Bewegung

193

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden. Seine Heilungssitzungen bestanden aus gemeinsamem Beten und
aus Stilleübungen, die den Patient:inen helfen sollten, sich durch Kontem‐
plation auf die göttliche Idee des Selbst zu fokussieren. So sollte die göttli‐
che Seele im Selbst freigelegt werden, die den menschlichen Körper formt,
jedoch häufig durch fehlgeleitete Gedanken überschattet wird. Aufgabe des
Heilers war es darum, auf den Geist der Kranken inspirierend und beruhi‐
gend einzuwirken (vgl. Baier 2009, 443 – 450).

New Thought Movement

Während Quimby und Evans als Vordenker der Neugeist-Bewegung ange‐
sehen werden müssen, hat Emma Curtis Hopkins (1849 – 1925) als „Leh‐
rerin der Lehrer“ (Satter 1999, 79 – 80) die erste Generation des New
Thought maßgeblich geprägt. Verheiratet mit einem hoch verschuldeten
Mann und kränklich, kommt Curtis 1883 zum ersten Mal mit Mary Baker
Eddys Christian Science in Berührung. Nach einer erfolgreichen Behand‐
lung durch eine praktizierende Christliche Wissenschaftlerin geht Curtis
nach Boston zu Eddy, um sich von ihr ausbilden zu lassen. Schnell über‐
nimmt sie Tätigkeiten im Umfeld Eddys und wird Redakteurin des „Chris‐
tian Science Journals“, bis sie 1885 aus nicht eindeutig geklärten Gründen
plötzlich von all ihren Aufgaben entbunden wird und nach Chicago, Illi‐
nois, zieht. Dort eröffnet sie nach kurzer Zeit eine Praxis und wenig später
auch ein College, an welchem sie jährlich hunderte von Schüler:innen
ausbildet.

Auch für Hopkins war der göttliche Geist eine alles durchdringende
Macht, die durch das Herz scheinen kann. Dieses von Gott gepflanzte
„Divine Within“ konnte wie durch eine Scheibe in den sterblichen Geist
einer Person scheinen. Da die „Scheibe“ jedoch durch den Irrglauben an
Materie, welche Hopkins’ Meinung nach nicht existierte, nicht mehr durch‐
sichtig war, war es notwendig, durch Meditation, affirmatives Gebet und
kontinuierliche Verneinung materieller Existenz die Sicht auf das göttliche
Innere wiederherzustellen, indem man den sterblichen Geist (und somit die
„Scheibe“) reinigte (vgl. Satter 1999, 87).

Hopkins war eine der zentralen Figuren der frühen New-Thought-Bewe‐
gung, da sie durch die Ausbildung der vielen meist weiblichen Student:in‐
nen stark zur Verbreitung in den gesamten USA beitrug. Gleichzeitig war
sie stark an institutionalisierten Formen der Bewegung interessiert. In den
1890er Jahren ließ Mary Baker Eddy den Namen „Christian Science“ mit‐

Claudia Jetter

194

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hilfe von Gerichtsverfahren schützen. Dies zwang die fluide und hoch
individualistische Neugeist-Community dazu, sich unter einem neuen Na‐
men zu präsentieren. Man einigte sich auf „New Thought“ als Überbegriff
für die Bewegung (vgl. Satter 1999, 3). Dazu kamen weitere Institutionali‐
sierungsversuche mit ersten New-Thought-Kongressen und der Gründung
diverser Colleges, die das Netzwerk weiter vereinten.

Der Umstand, dass neben den eigentlichen Heilungsbehandlungen das
Halten von Kursen wie auch das Schreiben über New Thought lukrative
Einkommensquellen boten, spielte beim Erfolg der Bewegung bis zum Ers‐
ten Weltkrieg eine nicht zu unterschätzende Rolle. Gerade für Frauen, die
kaum Zugang zu Ausbildungsberufen hatten, war New Thought attraktiv,
ermöglichte die Neugeist-Praxis ihnen doch wirtschaftliche Unabhängig‐
keit, die ihnen sonst verwehrt war. Es überrascht darum auch wenig, dass
gerade Frauen, die sich der Neugeist-Bewegung zuwandten, chiliastische
Hoffnungen pflegten, da sie in der Bewegung den Beginn einer neuen
Ära sahen, die (weiße) Frauen in die Mitte der Gesellschaft brachten und
dadurch diese in Harmonie vereinen würde (vgl. Satter 1999, 84).

Affektiver Neugeist4

Hopkins’ New Thought gehört zum affektiven Teil der Bewegung, der Hei‐
lung, Gebet und Gemeinschaft betonte, mehrheitlich von Frauen geleitet
wurde und noch stark christlich orientiert war (vgl. Albanese 2007, 323).
Dabei wurde in diesem Strang der Bewegung nicht nur christliches Voka‐
bular verwendet, sondern auch auf biblische Texte direkt Bezug genom‐
men. Ein Beispiel für die neugeistliche Schriftauslegung ist der Bestseller
Die Bergpredigt (1934) von Emmet Fox, der während der Great Depression
als Pastor von New Yorks Divine Science Church of the Healing Christ
wöchentlich vor bis zu 5500 Gemeindemitgliedern predigte.

In seiner Auslegung der Bergpredigt stellt Fox den biblischen Text als
„praktische Methode“ vor, „welche zur Entwicklung der Seele und zur Ge‐
staltung unseres Lebens und unseres Schicksals führt, wie wir es wirklich
wünschen“. Nach Fox zeigt Jesus Christus durch sein Beispiel, „wie alle
diese Übel [Krankheit, Armut, Alter] überwunden werden können, wie wir

4 Die Historikerin Catherine Albanese teilt Neugeist in eine affektive und eine noetische
Richtung ein (die hier als „Prosperity New Thought“ bezeichnet wird). Vgl. Albanese
2007, 323ff.

Neugeist-Bewegung

195

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesundheit, Glück und wahren Wohlstand in unser Leben sowie in das
Leben anderer bringen können, wenn sie es auch wirklich wünschen“ (Fox
2011, 8f ). In seinem Buch kritisiert Fox die wortfundamentalistische wie
auch die historisch-kritische Auslegung der Bibel, da beide die eigentlich
geistige Botschaft verkennen. Wunder, allen voran Heilungswunder, sind
nach Fox tatsächlich geschehen, da die uns bekannten physischen Gesetze
nur einen Teil des Universums betreffen, es jedoch Gesetze höherer Ord‐
nung gebe, die diese brechen können. Darum sei die wahre Wissenschaft
und Kunst, die Jesus lehrte, die Art, wie diese uns bekannten Gesetze
gebrochen werden können – nämlich durch Gebet (16). Wenn die Welt
das Resultat unserer Gedanken ist, welche sie formen, dann sind äußere
Dinge „die Verbildlichung unserer inneren Gedanken und Anschauungen“
(39). Die „heiligste Pflicht“ von Christ:innen sei es darum, fortwährend
nach vollkommenem Glück zu streben, anstatt zu „sündigen“, indem man
Krankheit und Disharmonie einfach hinnimmt (146). Für Fox gilt darum
„der Mensch als Baumeister“ (162), dem „unendliches Wachstum“ (143)
zuteilwerden kann.

Prosperity New Thought

Während bei Fox die inneren Wünsche noch christlich eingebettet waren
und der Fortschrittsgedanke wie auch die Selbstwirksamkeit nicht (primär)
auf materiellen Wohlstand ausgerichtet waren, vertraten andere Neugeistler,
wie die Hopkins-Schülerin Helen Wilmans (1831 – 1907), eine nicht theis‐
tische Spielart und propagierten offen die Vermarktung von Neugeist-Prak‐
tiken als professionelles Geschäftsmodell, das innere Selbstbeherrschung
(self-mastery) zum Gegenstand hatte. Für Wilmans war Materie nicht nur
existent, sondern auch intelligent und konnte kultiviert werden, wenn sie
von innerem Wollen geleitet wurde. Dabei bildete der Wunsch den Grund‐
stein des Egos, der einen Menschen von toter Materie zu lebendigem Geist
werden lassen konnte, wenn er den Wunsch denn annähme. Nicht Demut,
sondern die Förderung des wahren Selbst durch eine bewusste Vergegen‐
wärtigung der eigenen Wünsche und die Fokussierung darauf waren positiv
konnotiert, unterstützten sie doch die eigene innere göttliche Kraft, die wie
ein Brunnen in jedem Menschen sprudelt.

Für Wilmans, eine Farmersfrau, die über Jahrzehnte in Armut gewohnt
hatte, stand nun nicht mehr körperliche Heilung im Zentrum, sondern die
Förderung persönlichen Wohlergehens, was finanziellen Wohlstand aus‐

Claudia Jetter

196

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drücklich einschloss. Sie teilte die Idee des Gedankens als Zentrum jeder
Veränderung mit den Neugeist-Vertreter:innen des affektiven Strangs. Der
Gedanke wurde bei ihr jedoch in sozialdarwinistischer Färbung, ohne den
Gottes- und Gemeinschaftsbezug, zum alleinigen Motor individueller, zu
Wachstum und Freiheit führender Selbstverwirklichung (vgl. Satter 1999,
177).

Wilmans’ persönliche Biografie, die sie aus der Armut auf dem Land
und der Abhängigkeit von ihrem Ehemann in ein selbstbestimmtes Leben
führte, diente ihr als Leitfaden in ihrer Überzeugung, dass ein Gefühl der
Selbstwirksamkeit nur dann entstehen könne, wenn man Wünsche bewusst
visualisiert und dann aktiv umsetzt. Dementsprechend begann Wilmans,
nachdem sie bei Hopkins einen Kurs absolviert hatte, sich als Heilerin
finanziell auf eigene Füße zu stellen. Außer den Heilungssitzungen bot sie
Fernheilungen durch Briefwechsel an und gab Kurse im selbst gegründe‐
ten College. Die Kurse verschriftlichte sie zusätzlich und offerierte sie als
Fernkurse in flexiblen Paketen. Außerdem veröffentlichte sie eine eigene
Zeitschrift, die durch Anzeigenschaltung ebenfalls Einnahmen generierte
(vgl. Satter 1999, 150 – 180). Stück für Stück baute sie so ein Geschäftsmo‐
dell auf, mit dem sie sich und ihre Familie finanzierte.

Während auch die Vertreter:innen des affektiven New Thought mit dem
Vertrieb von Kursen, Literatur und Präsenzsitzungen durchaus erfolgreich
waren, entwickelten Wilmans und die nachfolgende Generation eine dem
Wohlstand zugeneigte Einstellung, die sich – wie die Titel der Bestseller
Think and Grow Rich (1937) von Napoleon Hill oder The Power of Posi‐
tive Thinking (1952) von Norman Vincent Peale, die beide dieser Linie
angehören, erkennen lassen – in einer mehr und mehr offen zur Schau ge‐
tragenen erfolgsorientierten Wohlstands-Neugeist-Philosophie zeigte. Auch
wenn umstritten ist, wann und durch wen die Grundgedanken dieser Linie
des New Thought im evangelikalen und pfingstcharismatischen Spektrum
aufgenommen wurden, so lassen sich auch im zeitgenössischen Prosperity
Gospel die Spuren dieser Philosophie wiedererkennen (vgl. Bowler 2013).

Verbreitung und Vernetzung

Nach 1900 war der auf inneres und äußeres Wohlbefinden ausgerichtete
New Thought, der in einem professionalisierten Geschäftsmodell Selbstver‐
wirklichung und Wohlstand mithilfe von zielgerichtetem Denken propa‐
giert, der dominante Teil der Bewegung, und seine Spuren sind bis heute

Neugeist-Bewegung

197

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichtbar im Milieu des spirituellen Coachings. Zentral für den Erfolg der
Bewegung waren dabei, neben regelmäßigen Kongressen und neu gegrün‐
deten Organisationen wie der International New Thought Alliance (1914),
auch einzelne Kirchengründungen, welche die fluide und äußerst indivi‐
dualistische Gruppe von New-Thought-Praktiker:innen vereinen sollten.
Ein Beispiel ist die Unity Church of Christianity (kurz „Unity“), die 1889
von den Hopkins-Schülern Myrtle und Charles Fillmore gegründet wurde
und die heute die größte noch bestehende Neugeist-Kirche ist, mit (nach
Selbstauskunft) ca. einer Million Mitgliedern weltweit.

Gleichzeitig war es die rege Publikationstätigkeit, die sich um 1900 in
hunderten von Wochen- und Monatsschriften bemerkbar machte oder mit
Bestsellern wie Ralph Waldo Trines (1866 – 1958) In Tune with the Infinite
(1897), der sich millionenfach verkaufte. Durch liberale Protestanten wie
Max Heinrich Christlieb, der Trines Buch übersetzte (die Übersetzung
verkaufte sich fast 100 000 Mal), fanden Neugeist-Ideen auch in Deutsch‐
land Verbreitung, wenn auch in überschaubarem Maße (vgl. Baier 2009,
432). Bestseller wie der von Trine, die Meditationen wie das „Eintreten
in die Stille“ beschreiben, popularisierten meditative Praktiken und waren
dadurch grundlegend für den späteren Erfolg von Meditation, wie wir sie
im New Age und der Achtsamkeitsbewegung vorfinden (vgl. Baier 2009,
432ff ). Zwischen dem Ersten und dem Zweiten Weltkrieg bildeten sich
deutschlandweit Neugeist-Zirkel, darunter der Deutsche Neugeistbund, der
um 1930 bis zu 500 Ortsgruppen umfasste. Dazu zirkulierten unter Anhän‐
ger:innen auch hier Zeitschriften wie „Die Weiße Fahne“, und Bücher wie
Hermann Graf Keyserlings Reisetagebuch eines Philosophen (1918) wurden
schnell zu Verkaufsschlagern, bis die Neugeist-Literatur unter dem natio‐
nalsozialistischen Regime 1939 verboten wurde.

Mit Blick auf gegenwärtige Erfolgscoaches wie Deepak Chopra, die alter‐
native Heilung mithilfe von Meditationsübungen anpreisen, oder z. B. auf
die spirituelle Motivationstrainerin Laura Malina Seiler, die dazu aufruft,
die innere Schöpferkraft durch Fokussierung und Stillepraktiken wiederzu‐
entdecken, oder gar auf aktuelle Trends wie das „Manifestieren“ dürften die
wenigsten vermuten, dass die Wurzeln dieser zeitgenössischen Spiritualität
in einer auf Heilung und Harmonie ausgerichteten und von Frauen angelei‐
teten religiösen Reformbewegung liegen. Konzepte wie Quimbys fluidum
werden heute als innere Energieströme bezeichnet oder mit geheimnisvoll
klingenden asiatischen Begriffen benannt. Und doch erkennt man nach
wie vor die Grundzüge des lebenspraktisch ausgerichteten New Thought,
mit seinem Fokus auf den in rechter Weise ausgerichteten Geist, seiner

Claudia Jetter

198

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offenen Praxis, der schlanken Metaphysik, dem hoch individualisierten
Ansatz und der starken Fortschritts- und Entwicklungsbetonung. Auch
die Vernetzung der Akteur:innen in diesem Feld, die starke Publikationstä‐
tigkeit wie auch das mehrgleisige Geschäftsmodell von Kursen, Literatur
und „Auftritten“ bei Kongressen erinnern heute stark an den „Prosperity
New Thought“, bei welchem Erfolg und Wohlstand im Zentrum standen.
Dabei sind die reformerische Seite und der christliche Bezugsrahmen des
ursprünglichen New Thought jedoch, abgesehen von den kleinen noch
bestehenden Neugeist-Kirchen, wieder in Vergessenheit geraten, zugunsten
einer auf Selbstoptimierung und Selbstverwirklichung ausgerichteten hy‐
per-individualistischen Spiritualität, die mit der westlichen leistungs- und
konsumorientierten Lebensweise kompatibler ist.

Literatur

Albanese, Catherine (2007): A Republic of Mind and Spirit. A Cultural History of
American Metaphysical Religion, New Haven, MA.

Baier, Karl (2009): Meditation und Moderne. Zur Genese eines Kernbereichs moderner
Spiritualität in der Wechselwirkung zwischen Westeuropa, Nordamerika und Asien,
Bd. 2, Würzburg.

Bowler, Kate (2013): Blessed. A History of the American Prosperity Gospel, Oxford.
Conkin, Paul (1997): American Originals. Homemade Varieties of Christianity, Chapel

Hill, NC.
Fox, Emmet (1949/2011): Die Bergpredigt. Eine allgemeine Einführung in das wissen‐

schaftliche Christentum, engl. Erstveröffentlichung 1934, Pforzheim.
Hickey, Wakoh Shannon (2019): Mind Cure. How Meditation Became Medicine, Ox‐

ford.
Schmidt, Leigh Eric (2012): Restless Souls. The Making of American Spirituality, with a

new preface, New York City, NY.
Satter, Beryl (1999): Each Mind a Kingdom. American Women, Sexual Purity, and the

New Thought Movement, 1875 – 1920, Berkeley, CA.

Internetseiten

www.divinesciencefederation.org.
https://lauraseiler.com.
www.unity.org.

Neugeist-Bewegung

199

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.divinesciencefederation.org
https://lauraseiler.com
http://www.unity.org
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.divinesciencefederation.org
https://lauraseiler.com
http://www.unity.org


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neuheiden, germanische (Ásatrú)

Kai Funkschmidt

Asatrú (pl. Ásatrúar; von altnordisch áss bzw. æsir [pl.]: Asen und trú:
Treue, Gelöbnis, Glaube) ist eine Anfang des 19. Jahrhunderts in Skandi‐
navien entstandene Wortneuschöpfung. Sie bezeichnet den „Glauben an
die Asen“ bzw. das gegenseitige Treueverhältnis zwischen dem aus dem
altisländischen Versepos Edda bekannten Göttergeschlecht der Asen und
den Gläubigen. Es ist neben „Alter Weg“, „Alte Sitte“ die häufigste Selbst‐
bezeichnung einer neuen religiösen Bewegung, die auf Englisch auch als
Heathenry (Untergruppe des Paganism, beides heißt auf Deutsch „Heiden‐
tum“) und religionswissenschaftlich auch als germanisches Neuheidentum
bzw. neugermanisches Heidentum bekannt ist. Viele Anhänger lehnen den
Zusatz „neu“ ab, da sie sich nicht als neue, sondern als wiederbelebte alte
Religion verstehen.

Als „Heiden“ (lat. pagani, engl. heathen) wurden aus christlicher Sicht
die religiös Anderen bezeichnet. Es handelt sich um einen identitätssi‐
chernden Begriff zur religiösen Unterscheidung des Eigenen vom Fremden.
Auch andere Religionen mit universalem Geltungsanspruch kennen ähnli‐
che Unterscheidungen und Begriffe: Arabisch kuffār (Ungläubige, vgl. „Kaf‐
fer“) im Islam, hebräisch gojim (Völker) im Judentum, in der Septuaginta
als ethnê und in der Vulgata als gentes bzw. gentiles wiedergegeben.

Der Begriff „Heidentum“ zur Bezeichnung fremder Religionen verlor
nach 1945 im Zuge der Selbständigwerdung junger Kirchen, der Entko‐
lonialisierung und der Veränderungen im Verhältnis zu anderen Religio‐
nen an Akzeptanz. Er ist heute wegen seiner pejorativen Bedeutung un‐
gebräuchlich und lebt nur in religions- und missionsgeschichtlicher Ter‐
minologie sowie als Selbstbezeichnung fort. (Neu)heiden nutzen seine
abwertende Bedeutung, um ihre Rolle als Unterdrückte im Gegenüber zur
mächtigen Großreligion zu betonen.

Ásatrú ist wie Wicca (Initiatorisches Hexentum) und Neo-Schamanis‐
mus eine Unterströmung des Neuheidentums, aber stärker gemeinschafts‐
orientiert und weniger urban als diese (vgl. Calico 2018). Die Bewegung
will autochthone vorchristliche Stammesreligionen wiederbegründen. Bei
Ásatrú bezieht sich diese Wiederbelebung auf Kultur und Mythologie der

201

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Germanen (Parallelen in anderen Ländern knüpfen an slawische, griechi‐
sche oder kanaanäische Religionen an).

Allen neuheidnischen Bewegungen ist gemeinsam, dass sie fast nur im
westlichen Kulturraum auftreten. Ásatrúgruppen gibt es v. a. in Island,
Norwegen, Schweden, Dänemark, Deutschland, den Niederlanden, Belgien
und Britannien sowie unter Europäischstämmigen in den USA und Aus‐
tralien. Die jeweils unterschiedliche Konstellation von Herkunfts- bzw. Ab‐
stammungsgemeinschaft und die (fehlende) Autochthonie moderner An‐
hänger bedingen unterschiedliche Akzente in Selbstverständnis und Lehre.
Ásatrúar in ehemaligen europäischen Siedlungskolonien müssen sich beim
Wiederbeleben des „Alten Weges“ notgedrungen stärker auf ihre Abstam‐
mung und weniger auf „Bodenhaftung“ berufen.

Aufgrund der Vielfalt von Gruppen in verschiedenen Ländern mit unter‐
schiedlichen ideologischen Grundlagen bis in die Kernbereiche des Glau‐
bens hinein und eines hohen Grades an Individualismus gelten nur wenige
Aussagen universal und ausnahmslos für alle Ásatrúar.

Geschichte

Geistige Wegbereitung für die Bewegung leisteten die nationalromanti‐
schen Aufbrüche in Europa im 18. und 19. Jahrhundert, die eine Neubesin‐
nung auf die Ahnen als Mittel zur nationalen und demokratischen Einigung
ihrer Länder propagierten (in Deutschland z. B. die Gebr. Grimm). Hier
wurde mithilfe von Sagen, Liedern, Brauchtum, Archäologie, Historiografie
und Linguistik (indogermanische Sprachgruppe) eine gemeinsame germa‐
nische Vorfahrenkultur in Zentral- und Nordeuropa rekonstruiert.

In Skandinavien leistete dies Olof Rudbeck (Atlantis, 4 Bde., 1679) auf
der Grundlage von Sagen und des isländischen Versepos Edda (12./13.
Jahrhundert). Die Edda ist eine Beschreibung des Heidentums durch eine
christianisierte Elite. Sie wird in Ältere und Jüngere bzw. Snorra- und Lie‐
der-Edda unterteilt. Bei Rudbeck stand die kulturelle Größe des „Nordens“
im Vordergrund, ein Rekurs auf angeblich auch in Skandinavien ansässige
„Germanen“ fand nicht statt. Darum unterscheidet man „germanisches“
(kontinentales) und „nordisches“ (skandinavisches) Heidentum, da beide
sich als Ásatrú, aber nicht beide in „germanischer“ Tradition sehen. Trotz‐
dem ist die Szene international gut vernetzt, viele deutsche Ásatrúgruppen
entstanden als angelsächsische Dependancen, und die meisten beziehen
sich mangels kontinentalgermanischer Schriftquellen auf die Edda.

Kai Funkschmidt

202

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ásatrú im engeren Sinne entstand 1972 in Island, als Sveinbjörn Beint‐
einsson (1924 – 1993) die Wikingerreligion Ásatrúarfélagið (Ásatrúvereini‐
gung) gründete, die sich historisch am 6. bis 8. Jahrhundert orientierte.
Fast gleichzeitig wurde die Idee in der naturreligiösen Alternativszene der
USA aufgegriffen. Ab den 1990er Jahren drang sie nach Festlandeuropa
vor. Hier traf sie auf ältere Kleinstgruppen, die auf der Basis von deutsch‐
gläubigen und völkischen Traditionen wie zum Beispiel der Ariosophie
fußten. Diese waren zwischen 1880 und 1930 entstanden und hatten ein
an Rassenvorstellungen orientiertes germanisches Heidentum begründet
(Artgemeinschaft – Germanische Glaubens-Gemeinschaft wesensgemäßer
Lebensgestaltung, Armanenorden). Aus diesen beiden Ursprüngen und
ihren geistigen Grundlagen entstanden anhaltende Richtungsstreitigkeiten
innerhalb der Szene.

Wie die meisten Heiden erklären sich Ásatrúar selbst zu den rechtmäßi‐
gen Nachfolgern lange untergegangener religiöser Traditionen, über die we‐
nig bekannt ist. Dabei versteht man sich als Opfer christlicher Verfolgung,
die zwischen dem Mittelalter und der frühen Neuzeit zum Untergang der
neuzeitlich angeeigneten Religion geführt habe. Germanische Neuheiden
verweisen insbesondere auf die blutige Sachsenmission Karls des Großen,
aber auch auf die Missionstätigkeit Bonifatius‘ usw. Die damaligen kulturel‐
len und religiösen Wandlungsprozesse germanischer Stammesgesellschaf‐
ten werden als Geschichte von Gewalt, Zwang und Unterdrückung durch
„die Kirche“ bzw. „das Christentum“ wahrgenommen. Dabei vermischen
sich Historie und Legende zur Schaffung eines identitätsstiftenden Opfer‐
narrativs. Unberücksichtigt bleibt in der Regel, dass dieses blutige Kapitel
der Germanen-Christianisierung die Ausnahme war und schon zeitgenös‐
sisch von kirchlichen Vertretern heftig kritisiert wurde.

Verbreitung, Gestalt und Organisation

Zuverlässige Zahlen sind schwer zu erheben. Es gibt viele kleine Gruppen,
teils streben selbst regelmäßige Ritualteilnehmer keine formale Mitglied‐
schaft an, und schließlich sind die Abgrenzung und Definition von Ásatrú
auch intern umstritten. In Island werden offiziell knapp 4000 Ásatrúar (bei
300 000 Einwohnern) gezählt, in Deutschland sind ca. 1000 in Vereinen
organisiert. Hinzu kommt eine unbekannte Zahl loser Blót- und Kultgrup‐
pen ohne übergeordnete Mitgliedschaftsstrukturen. Von Schnurbein (2016)
schätzt 20 000 Anhänger und Anhängerinnen weltweit, Calico (2018)

Neuheiden, germanische (Ásatrú)

203

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nimmt diese Zahl als Obergrenze allein für Amerika an. Internationale
Treffen finden gelegentlich statt, aber eine internationale Dachorganisation
gibt es nicht.

Trotz einer Ethik, die oft unterschiedliche Geschlechterrollen betont, ist
kultische und soziale Gleichberechtigung die Regel, schon wegen der meis‐
tens basisdemokratischen Strukturen. Die meisten deutschen Ásatrúgrup‐
pen haben höchstens zwei bis drei Dutzend Mitglieder, so etwa Nornirs
Ætt und der Verein für Germanisches Heidentum (VfGH, ehemals deutsche
Sektion des britischen Odinic Rite). Die größte ist der aus dem amerika‐
nischen The Troth hervorgegangene Eldaring e. V., dessen in den letzten
Jahren deutlich gestiegene Mitgliederzahl nach eigenen Angaben derzeit
bei ca. 600 Personen liegt (davon gut ein Drittel unter 40 Jahre alt). Das
Ritualleben findet häufig in lokalen Untergruppen statt („Herd“, „Gruppe“,
„Gilde“, „Stammtisch“).

In Island (seit 1973), Norwegen (1996) und Dänemark (2003) sind Ásatrú
als Religionsgemeinschaften staatlich anerkannt, in Britannien sind sie es
indirekt als Teil der allgemeinheidnischen Pagan Federation (betrifft offizi‐
elle Trauungen, Feiertagsrecht usw.).

Lehre und Ausprägungen

Ásatrú sehen sich selbst als polytheistische, undogmatische Erfahrungsre‐
ligion. Man kann verschiedene Strömungen unterscheiden, die in ihrer
Einstellung zu den Quellen ihrer Religion und in ihrem Verhältnis zu
ethnischen Fragen voneinander abweichen. Insbesondere Letzteres birgt
Konfliktstoff, da Ásatrú bis heute mit den in den ersten Jahrzehnten sehr
engen Verbindungen zu Rassentheorien des 19. Jahrhunderts und ihren
späteren rechtsextremen und antisemitischen Ausgestaltungen kämpft. So
war etwa Jürgen Rieger, langjähriger Leiter der Artgemeinschaft, zugleich
NPD-Vorsitzender. Das Problem haben vor allem jene gemäßigten moder‐
nen Gruppen, die sich (auch mangels Alternativen) auf ihre Vorläufer be‐
ziehen wollen, deren rassistische Elemente aber ablehnen. Umstritten ist,
ob das überhaupt möglich ist, ob man zum Beispiel ariosophische Runen‐
magie rezipieren, aber ariosophische Rassevorstellungen ignorieren könne
– wobei eine verneinende Antwort jedem germanischen Neuheidentum die
Legitimität bestreiten müsste.

Im Konflikt zwischen biologistischen und kulturalistischen Ansätzen
kann man drei Strömungen unterscheiden (Terminologien nach Gründer

Kai Funkschmidt

204

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2009, von Schnurbein 2016, Calico 2018), die allerdings in der Praxis nicht
immer streng geschieden sind, weil die betreffenden Fragen für die Außen‐
welt oft wichtiger sind als für die Ásatrúar:

• Folkish / racial-religious Ásatrú sieht eine Zugehörigkeit nur aufgrund
ethnischer Herkunft (Abstammungsgemeinschaft) vor. Gemeinsame Ah‐
nen, Verwurzelung im Boden sind Voraussetzung für eine Verbindung
mit den germanischen Göttern.

• Tribalist / ethnicist Ásatrú hat oft eine ökoregionalistische Gestalt, die auf
Heimat- und naturromantischen Umweltschutz zielt. Die Zugehörigkeit
ist herkunftsunabhängig möglich, setzt aber eine „spirituelle Akkultura‐
tion“ voraus. So bezeichnet sich etwa der VfGH als „ethnische Naturre‐
ligion“, verneint aber eine Verknüpfung von Religion mit genetischer
Abstammung. Vielmehr seien „ethnische Religionen gerade durch die
Volksbindung offen: Wer in ein Volk integriert wird – was durch Hei‐
rat, Zuzug, Bündnisse usw. stets geschah –, hat auch Anteil an seinem
gemeinsamen Mythos. Er gehört den Göttern des Volkes an, das nun
auch seines ist“ (Ringhorn, Heft 41, 4).

• Universalist / a-racist Ásatrú ist eine individualistische Strömung, die
für die Bezugnahme auf germanische Götter rassisch-ethnische Kriterien
explizit ablehnt. In diesen Gruppen, die von anderen Ásatrúar bisweilen
wegen ihrer offenen Grenzen z. B. zum ökofeministischen Wicca, zum
Neo-Schamanismus, zu okkulter Runenmagie und zur Zauberei auch
spöttisch „Wiccatru“ genannt werden, sind etwa 50 % Frauen. Ansons‐
ten sind im Unterschied zu fast allen anderen heidnischen Strömungen
Ásatrúar zu zwei Dritteln Männer.

In den letzten Jahren haben deutsche Ásatrúar begonnen, rassistische
Gruppen zu isolieren: Armanenorden, Artgemeinschaft (2023 verboten) und
die von jeher winzige Germanische Glaubens-Gemeinschaft waren schon
lange nur ein winziger Teil der Szene. Dabei entstanden über Art und
Umfang dieser „Reinigung“ Konflikte zwischen verschiedenen Gruppen
wie z. B. Rabenclan und Nornirs Ætt. Zugleich besteht Interesse daran,
die ideologischen Vorläufer, auf die man sich literarisch beruft, auf z.
B. völkische Traditionen zu untersuchen, um die eigene Verarbeitung be‐
stimmter Ideologeme (Runenmagie u. a.) auf implizite Rasse-Ideologien
kritisch zu durchdenken. Dazu rezipieren Ásatrúar oft seriöse akademische
Literatur. (Zum daraus folgenden „Feedback-Loop“ zwischen Forschern
und Forschungsgegenstand vgl. von Schnurbein 2016).

Neuheiden, germanische (Ásatrú)

205

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einige den meisten Ásatrúar gemeinsamen, der Mythologie entnomme‐
nen Symbole begegnen als Amulette und Ritualgegenstände. Dazu gehören
der Thorshammer „Mjölnir“ (magische Waffe des Gottes Thor, aus der
Edda), die Irminsul (frühmittelalterliches sächsisches Heiligtum, das in
späterer Interpretation mit dem Weltenbaum identifiziert wurde) und der
Wodansknoten (Valknut, historisch unklare Bedeutung). Alle sind auch
als Modeaccessoire verbreitet und lassen nicht immer auf eine religiöse
Orientierung schließen. Auch Neonazis und die dazugehörige Musikszene
nutzen sie, was ihre Deutung im Einzelfall erschwert. Entgegen verbreiteten
Annahmen kann aus der Verwendung insbesondere des Mjölnir bei Neu‐
heiden nicht automatisch auf einen Bezug zur Neonazi-Szene geschlossen
werden.

Ásatrú ist polytheistisch und umfasst in der Praxis ein Dutzend aus der
Mythologie bekannte Götter (Odin, Freya). Während einige (z. B. VfGH)
explizit auf der Personhaftigkeit der Götter bestehen, sehen andere diese
eher als Symbole für pantheistische Naturkräfte. Die persönliche spirituelle
Beziehung zu einer ausgewählten Gottheit, wie sie viele Ásatrúar heute pfle‐
gen, ist ähnlich wie das Konzept hinter dem Begriff Ásatrú („Asen-Treue“ /
„Asen-Glaube“) möglicherweise eine Übertragung: Die christlichen Auto‐
ren der Edda haben vermutlich ihre Vorstellung der Beziehung zu einem
persönlichen Heiligen auf ihre heidnischen Vorfahren projiziert.

Das Schicksal nach dem Tod spielt kaum eine Rolle. Die Ethik des
Ásatrú ist tendenziell wertkonservativ und wird oft in Abgrenzung vom
Christentum formuliert. Sie betont vor allem die Selbstverantwortung des
Menschen, der sich keinem Gott unterordnet. Das Verhältnis Mensch-Gott
ist gleichberechtigt von gegenseitigen Treuepflichten bestimmt. Götter und
Menschen sind wechselseitig aufeinander angewiesen. Trotz der Betonung
des undogmatischen Charakters kursieren (leicht variierende) Listen von
neun Grundtugenden: Tapferkeit, Wahrheitsliebe, Ehre, Treue, Disziplin,
Gastfreundschaft, Selbstverantwortung, Geschicklichkeit, Ausdauer.

Rituale

Ásatrúar betonen, ihre Religion bestehe weniger aus Glaubenslehren als
aus praktischen Ritualvollzügen. Diese finden zu bestimmten Jahreskreis‐
festen (Sonnenwenden und Tagundnachtgleichen) statt, hierbei kommen
auch die in jüngerer Zeit konzipierte „germanische Göttin“ Ostara und
das Julfest zum Einsatz, die nach heidnischer Ansicht die ursprüngliche

Kai Funkschmidt

206

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tradition hinter Ostern und Weihnachten sein sollen (beides nicht nach‐
weisbar). Rituale gibt es auch für Beerdigung und Heirat („Eheleite“). Die
meisten Ásatrúgruppen kennen keinen festen Klerus, sondern erlauben
jedem Mitglied, gegebenenfalls als Ritualleiter zu fungieren. Einige bieten
auch Ritualhandlungen für Nichtmitglieder an.

Jahreskreisrituale, sogenannte „Blóts“ (Opferdarbietungen, bei amerika‐
nischen und skandinavischen Ásatrúar auch Tieropfer), finden aus prakti‐
schen (Feuer) wie grundsätzlichen Gründen (Naturbezug) meist an festen
Kultplätzen im Freien statt. In Reikjavik gibt es einen eigenen Tempelbau
(„Hof “), dessen Errichtung weltweit als Erfolg begrüßt, aber auch als Ver‐
bürgerlichung und Abkehr von der Naturreligion kritisiert wurde.

Der Ritualablauf ist aus praktischen Gründen meist auf 30 bis 40 Men‐
schen beschränkt. Zum Ritual gehören die Eröffnung, die Platzweihe (Ein‐
hegung), Anrufungen der Götter, symbolische Opfer, „Sumbel“ (im Kreis
herumgegebener Trunk zu Ehren der Götter), Abschlussdank. Ritualabläu‐
fe sind als Vorschläge zur Orientierung von Neulingen oft auf den Ásatrú-
Webseiten einsehbar.

Ein Ritual des Hilliger Holt, einer wenig sichtbaren Gruppe mit knapp
30 erwachsenen Mitgliedern in Westfalen, schildert Fügmann (2016b). Es
dauert zwei Stunden und umfasst Götteranrufung in einem eingehegten
Kultplatz unter freiem Himmel, Gruppentanz, Trunk aus einem Gemein‐
schaftskelch, Opfer, Musik und Gesang. Als Opfer dienen neben dem Rest
des Ritualtranks, der vor Götterstatuen ausgeschüttet wird, mitgebrachte
Gaben, die jeder Teilnehmer selbst darbringt, indem er sie einem Feuer,
einem Teich oder einer Erdgrube übergibt.

Einschätzung

Die früher oft aggressive Abgrenzung vom Christentum tritt in den letzten
Jahren zurück, auch wenn sich in den entsprechenden Internetforen auch
heute noch regelmäßig antichristliche Polemik bis hin zu Gewaltfantasien
gegen christliche Symbole finden (Gipfel- und Wegkreuze, Externsteine,
vgl. hierzu Materialdienst der EZW 80/3, 2017). Insgesamt aber beginnen
auch deutsche Ásatrúar, wie vorher schon die britischen und amerikani‐
schen, gelassener mit der religiösen Vielfalt zu leben.

Auch wenn sich germanisches Heidentum nicht mehr primär über sei‐
nen antichristlichen Affekt konstituiert, ist die inhaltliche Distanz beider
Religionen groß. Das Verständnis des ebenbürtigen Verhältnisses zwischen

Neuheiden, germanische (Ásatrú)

207

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Göttern und Menschen ist Ausdruck eines zutiefst modernen, promethei‐
schen Menschenbildes, das aus christlicher Sicht eine Auflehnung des Ge‐
schöpfs gegen seinen Schöpfer darstellt und die Schuldverwobenheit der
menschlichen Natur verharmlost. Die Grenze zwischen Gott und Mensch
wird hier letztlich zugunsten eines „do ut des“-Vertragsverhältnisses zweier
Gleicher verwischt, wenn nicht aufgehoben. Das Menschenbild des Ásatrú
feiert die Stärke und neigt nicht selten zur Verachtung der Schwäche, was
im Gegensatz zur christlichen Botschaft vom Wort Gottes am Kreuz steht.

Selbst beim „a-racist Ásatrú“ (mehr noch bei den anderen beiden Strö‐
mungen) stellt sich die Frage nach der Bedeutung der ethnischen Herkunft.
Können Menschen nichteuropäischer Herkunft Zugang zum germanischen
Götterhimmel und zu der Gemeinschaft finden? Müssen Gruppen dafür
offen sein? Und wenn nicht, ist das problematisch angesichts dessen, dass
sich ja auch kein Europäer einer afrikanischen tribalen Religion anschlie‐
ßen kann, ohne dass diese Unmöglichkeit als rassistisch gilt? Die Frage
nach Ethnizität und Zugehörigkeit ist im Ásatrú theologisch nicht so ein‐
deutig universalistisch zu beantworten wie im Christentum, wo die Uni‐
versalität als Geltungsanspruch und Zugangsoffenheit zur Grundlage des
Glaubens gehört (Gal 3,28). Zu christlichem Hochmut besteht gleichwohl
kein Anlass, denn in der Praxis sind hierzulande die meisten Kirchenge‐
meinden ebenso ethnisch homogen wie eine typische Ásatrúgruppe.

Berührungspunkte bestehen in der Betonung der Gemeinschaft für die
religiöse und soziale Identität des Menschen sowie in gewissen ethischen
Orientierungen. An verschiedenen Stellen ist es darum zwischen Ásatrúar
und Kirchengemeinden auch schon zu interreligiösen Kooperationen für
soziale Anliegen gekommen.

Quellen

Gundarsson, Kveldúlf Hagan / Oertel, Kurt (2012): Ásatrú. Die Rückkehr der Götter,
Rudolstadt.

Jones, Prudence / Pennick, Nigel (1997): Heidnisches Europa, Engerda.
Spiesberger, Karl (1954): Runenmagie. Handbuch der Runenkunde, Berlin.
Steinbock, Fritz (2004): Das heilige Fest: Rituale des traditionellen germanischen Hei‐

dentums in heutiger Zeit, Hamburg.

Zeitschriften

Herdfeuer. Die Zeitschrift des Eldaring e. V., 2003ff.
Ringhorn. Zeitschrift für das Heidentum heute (Hg. VfGH), 1994ff.

Kai Funkschmidt

208

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Internet

https://eldaring.de (Homepage des Eldaring e. V. inkl. Ritualbuch zum Download und
Zeitschrift „Herdfeuer“).

http://nornirsaett.de/asatru-was-ist-nornirs-aett (Auseinandersetzung mit Fragen
von Ásatrú als Religion und der zweifelhaften Konstruktion historischen Germanen‐
tums).

https://www.vfgh.de (Homepage des Vereins für Germanisches Heidentum, mit Zeit‐
schrift „Ringhorn“).

(Abruf der Internetseiten: 26.4.2024)

Sekundärliteratur

Calico, Jefferson S. (2018): Being Viking: Heathenism in Modern America, Sheffield.
Fügmann, Dagmar (2016a): Ásatrú: Germanisches Neuheidentum?, in: Klöcker / Twor‐

uschka (Hg.): HdR, XII 2.2.
Fügmann, Dagmar (2016b): Zeitgenössisches Germanisches Heidentum in Deutschland,

in: Klöcker / Tworuschka (Hg.): HdR, XII 2.1.
Gardell, Matthias (2003): Gods of the Blood. The Pagan Revival and White Separatism,

Durham / London.
Gründer, René (2009): Blótgemeinschaften. Eine Religionsethnografie des „germani‐

schen Neuheidentums“, Würzburg.
Paetzold-Siewert, Sylvia (2006): Die Germanische Glaubensgemeinschaft, in: Klöcker /

Tworuschka (Hg.): HdR, XII 6.
Schnurbein, Stefanie von (2016): Norse Revival. Transformations of Germanic Neopa‐

ganism (Studies in Critical Research on Religion 5), Boston.
White, Ethan Doyle (2017): Northern Gods for Northern Folk. Racial Identity and

Right-wing Ideology among Britain‘s Folkish Heathens, in: Journal of Religion in
Europe 10, 241 – 273.

Neuheiden, germanische (Ásatrú)

209

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://eldaring.de
http://nornirsaett.de/asatru-was-ist-nornirs-aett
https://www.vfgh.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://eldaring.de
http://nornirsaett.de/asatru-was-ist-nornirs-aett
https://www.vfgh.de


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nihilismus

Martin Fritz

Zur geistigen Orientierung in der Welt gehört die Orientierung über die
weltanschaulich-religiöse Lage der eigenen Gegenwart. Denn unser Den‐
ken, Fühlen und Handeln, auch unser Glauben oder Nicht-Glauben, unser
Zweifeln und Hoffen vollziehen sich nicht im luftleeren Raum, sondern
werden in irgendeiner Weise immer auch vom herrschenden „Zeitgeist“
geprägt, von den allgemeinen weltanschaulichen Tendenzen oder religiösen
Optionen – und sei es auch durch entschiedene Abgrenzung von ihnen.

Dass die moderne Gegenwart zutiefst vom „Nihilismus“ bestimmt sei,
war vor nicht allzu langer Zeit eine der geläufigsten Gesamtdiagnosen.
Dabei fiel der Begriff oftmals in einem Atemzug mit „Atheismus“ und
„Säkularismus“. Als Nihilismus – wörtlich in etwa: „Glaube an nichts“ oder
auch „Verfallensein an das Nichts“ (von lat. nihil, nichts) – wird seit dem
19. Jahrhundert die Situation bezeichnet, in der alle Werte und Ideale ihre
Gültigkeit eingebüßt haben, sodass dem Menschen zuletzt jeder Lebenssinn
abhandenkommt. Was dem Menschsein über Jahrhunderte Bedeutung und
Gewicht, was ihm Halt und Gehalt gegeben hat, scheint morsch, mehr
noch: nichtig geworden zu sein.

Wann und wie kam es zu diesem bestürzenden Befund eines totalen
Wert- und Sinnverlustes? Gilt er auch heute noch? Und was bedeutete dies
für Theologie und Christentum?

Nihilismus: Chiffre für die große Geisteskrise

Ihre Hochphase hatte die Nihilismus-Diagnose Mitte des 20. Jahrhunderts.
Im Jahre 1938 versteht Hermann Rauschning die nationalsozialistische
Massendiktatur als Auswuchs jener umfassenden Wert- und Sinnerosion
(„Die Revolution des Nihilismus. Kulisse und Wirklichkeit im Dritten
Reich“, 1938). In den 1940er und 1950er Jahren wird der allgemein empfun‐
dene Glaubens- und Sinnverlust dann zum zentralen Motiv von Existen‐
zialismus und Existenzphilosophie: bei Jean-Paul Sartre (z. B. „Das Sein
und das Nichts“, 1943), Karl Jaspers („Der philosophische Glaube“, 1948),

211

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Albert Camus („Der Mensch in der Revolte“, 1951) und Martin Heidegger
(„Holzwege“, 1951).

Prominente Theologen beider Konfessionen begreifen daraufhin den Ni‐
hilismus als die große weltanschauliche „Gefahr unserer Zeit“1 und bemü‐
hen sich um dessen „Überwindung“2. Nach dem politischen, moralischen
und geistigen Zusammenbruch wollen sie allen Zeitgenossen, die „im Stru‐
del des Nihilismus“3 unterzugehen drohen, einen religiösen Rettungsring
zuwerfen. Und mindestens noch für die 1960er Jahre trifft es wohl zu,
dass sich die Philosophie und die Theologie in Deutschland insgesamt „im
Schatten des Nihilismus“4 (bzw. der Nihilismus-Diagnose) bewegen.

Maßgebliche Denker jener Jahrzehnte vor und nach dem Zweiten Welt‐
krieg haben – bei allen Unterschieden in den Schlussfolgerungen – das
mit besagtem Begriff angezeigte Krisenbewusstsein geteilt. Sie sahen ihre
Zeit bzw. überhaupt die Epoche der Moderne und im Besonderen das
„Dritte Reich“ dadurch bestimmt, dass sich in der Sphäre des Geistes ein
Abgrund des Nichts aufgetan habe, nachdem alle tragenden Fundamen‐
te des Glaubens, Wertes und Sinnes zerbrochen seien. Trotz einer weit
längeren, höchst vielstimmigen Vorgeschichte lässt sich diese einhellige
Einschätzung auf einen epochalen Stichwortgeber zurückführen, der den
Nihilismus-Befund erstmals klassisch formuliert und dem 20. Jahrhundert
damit ein suggestives Deutungsmuster für die Tiefenproblematik der eige‐
nen Gegenwart geliefert hat.5

1 Vgl. Heinrich Fries: Nihilismus. Die Gefahr unserer Zeit, Stuttgart 1949; Wilhelm Stäh‐
lin: Nihilismus: Gefahr und Verheißung, Düsseldorf 1946.

2 Vgl. Helmut Thielicke: Der Nihilismus. Entstehung, Wesen, Überwindung, Tübingen
1950.

3 Vgl. Walter Bröcker: Im Strudel des Nihilismus, Kiel 1951.
4 Vgl. Wilhelm Weischedel: Philosophische Theologie im Schatten des Nihilismus, in:

EvTh 22 (1962), 233 – 249; ferner Jörg Salaquarda (Hg.): Philosophische Theologie im
Schatten des Nihilismus, Berlin 1971; außerdem die Festschrift für Wilhelm Weischedel
zum 70. Geburtstag: Denken im Schatten des Nihilismus, Darmstadt 1975.

5 Vgl. zur Begriffsgeschichte im Einzelnen Großheim 2003, Strube 1994, Müller-Lau‐
ter 1984, Riedel 1978. Der Ausdruck „Nihilismus“ wird im Laufe seiner Geschichte
nicht nur zur Bestimmung einer Zeitsignatur gebraucht, sondern auch zur kritischen
Kennzeichnung philosophischer oder politischer Positionen, teils auch zur Selbstbe‐
zeichnung der eigenen revolutionären Weltanschauung. In diesem Artikel liegt das
Augenmerk ganz auf der zeitdiagnostischen Begriffsverwendung.

Martin Fritz

212

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Klassiker der Nihilismus-Diagnose

Friedrich Nietzsche (1844 – 1900) kreist in seinem Denken seit Mitte der
1880er Jahre um den „europäischen Nihilismus“, in dem er die „Gefahr
der Gefahren“6 für das menschliche Leben erkennt. Er sieht diese Bedro‐
hung als ein unausweichliches Resultat der Geistesgeschichte Europas an.
Namentlich unter dem Einfluss des Christentums habe sich in der europä‐
ischen Kultur ein unbestechlicher Sinn für Wahrheit und Wahrhaftigkeit
herausgebildet, um sich am Ende fatalerweise gegen die Grundlagen dieser
Kultur selbst zu wenden. Denn der kritischen Wahrheitssuche enthüllen
sich die vermeintlich objektiven moralischen Werte als scheinhafte Projek‐
tionen, die eigentlich subjektiven Interessen dienen. Das christliche Mit‐
leidsideal etwa, so stellt es sich der schonungslosen Moralkritik Nietzsches
dar, ist eigentlich nur ein Mittel, womit die Schwachen die Starken einzuhe‐
gen versuchen, um selbst über sie herrschen zu können. Wo wahrhaftige
(Selbst-)Prüfung nach solchen hintergründigen Motiven fragt, erwacht
überall der Verdacht, die hochgehaltenen Werte und Ideen könnten sich
nur als Scheingebilde zur moralischen Verbrämung eigennütziger Motive
entpuppen. Ihre unhinterfragte Gültigkeit und Orientierungskraft sind da‐
mit dahin. Die Kultivierung (selbst-)kritischer Wahrhaftigkeit sät überall
den Keim des (Selbst-)Zweifels, und so führt sie nach Nietzsche zwangsläu‐
fig zur Entwertung aller Werte und zur Zersetzung aller Ideale, damit aber
zur Drohung vollkommener Sinnlosigkeit.

Dieser Auflösungsvorgang in der Moral gleicht analogen Entwicklungen
auf dem Feld der Religion. Dort hat die kritische Vernunft die Befürch‐
tung aufgebracht, es könne sich bei „Gott“ lediglich um eine menschliche
Illusion zwecks metaphysischer Lebensbewältigung handeln. Dieser Illusi‐
onsverdacht aber unterhöhlt den Glauben. Nietzsches Auseinandersetzung
mit dem Nihilismus ist daher mit seiner berühmten Botschaft vom „Tode
Gottes“ eng verknüpft: Ist Gott einmal von der Vernunft „getötet“, der
Glaube an ihn fragwürdig geworden, so fehlt dieser Gott nicht nur als un‐
bedingter Ursprung und letztes Ziel von Welt und Leben, sondern zugleich
als Inbegriff und Garant eines objektiven Reiches von Werten und Idealen.
Atheismus und Nihilismus gehen Hand in Hand.

Nietzsche hat aus der Konfrontation mit dem „unendlichen Nichts“ der
entgötterten Welt eigenwillige Schlüsse gezogen, die hier außer Betracht
bleiben können. Wichtig ist, dass er seine Nihilismus-Diagnose selbst nicht

6 Zit. nach Strube 1994, 526.

Nihilismus

213

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„aus der Luft gegriffen“, sondern damit philosophische Debatten des frühen
19. Jahrhunderts aufgegriffen und verdichtet hat.

Kants „Kopernikanische Wende“ der Philosophie

Bereits Ende des 18. Jahrhunderts wird der Begriff „Nihilismus“ als In‐
dikator einer tiefgreifenden philosophischen Krise gebraucht, und zwar
mit Bezug auf den kritischen Idealismus Immanuel Kants (1724 – 1804).
Der revolutionäre Grundansatz von Kants Erkenntnistheorie lässt sich
zusammenfassen wie folgt: Menschliche Erkenntnis entsteht, indem ein
vorgegebenes „Material“, ein Chaos mannigfaltiger Sinneseindrücke, durch
den menschlichen Erkenntnisapparat mit seinen spezifischen „Formen“
(Anschauungsformen und Kategorien) geordnet und in die Form eines
Gegenstandes gebracht, als Gegenstand „konstruiert“ wird. Die Einsicht in
die grundsätzliche Konstruktivität unserer Erkenntnis beinhaltet wiederum
die Einsicht, dass dem menschlichen Subjekt niemals eine Erkenntnis der
„Dinge an sich“ möglich ist, sondern lediglich eine Erkenntnis der Dinge,
wie sie ihm vermöge seines Erkenntnisapparates erscheinen. Ein Beispiel
zur Illustration: Rote Dinge „sind“ nicht rot, sondern erscheinen dem
menschlichen Auge als rot – anderen Wesen mit anderen Wahrnehmungs‐
apparaten – Eintagsfliegen, Eulen, Elefanten, Elfen oder Engeln – werden
sie sich mutmaßlich anders darstellen.

Weil sich damit die Wirklichkeit in ihrem eigentlichen Sein der mensch‐
lichen Erkenntnis grundsätzlich entzieht, haben zeitgenössische Denker in
dieser „Kopernikanischen Wende“ der Philosophie einen „Sturz der Reali‐
tät“ (Friedrich Gottlieb Fichte) erblickt und sie mit dem Ausdruck „Nihilis‐
mus“ belegt. Denn wenn wir es in der Wissenschaft, aber auch in der Moral
und überhaupt in der Kultur, wie spätere Generationen geschlussfolgert ha‐
ben, und wenn wir es erst recht in der Religion immer nur mit subjektiv ge‐
formter, vom Subjekt konstruierter Wirklichkeit zu tun haben, dann haftet
solchem „Konstruktivismus“ ein relativierendes und destabilisierendes Mo‐
ment an: Nichts kann mehr im strengen Sinne „objektiv“ gelten, sondern
löst sich auf in subjektive Meinungen von dem, was ist oder gelten soll.
Alle vermeintlich objektive Erkenntnis trägt folglich in sich den Verdacht,
bloß subjektive Erfindung zu sein, aufgrund beschränkter Möglichkeiten
und womöglich aufgrund niederer Interessen. Und so verblasst die Welt
(samt der Kulturwelt mit ihren Werten und Ideen sowie der Überwelt
mit höchstem Wesen und Jenseitsaussichten) hinter einem Schleier letzten

Martin Fritz

214

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichtwissens. Sie verliert das Gewicht des Objektiv-Realen und gewinnt
die nichtige Leichtigkeit des bloß subjektiv Gemeinten, vielleicht beliebig
Phantasierten. Es ist diese Vernichtung aller objektiven Geltung, die fürder‐
hin mit dem Ausdruck „Nihilismus“ bezeichnet wird, weil mit ihr am Ende
auch die Annahme eines letzten Wertes und Sinnes von Welt und Leben
zunichtezuwerden droht.

Die jüngste Erneuerung des Befundes

Der Nihilismus ist der bedrohliche Schatten des Konstruktivismus, der
mit Kants kritischer Wende der Philosophie in die europäische Geistesge‐
schichte Einzug gehalten hat und der bis heute als Grundzug europäischen
Geistes angesehen werden kann. Ist folglich auch die Nihilismus-Problema‐
tik nach wie vor aktuell? Oder ist sie, wie der Rückgang einschlägiger Buch‐
titel etwa seit den 1980er Jahren signalisieren könnte, eine überwundene
Erscheinung einer vergangenen Phase geistig-politischer Großkrisen?

Im Jahre 2019 hat der Philosoph Werner Schneiders (1932 – 2021),
in Fachkreisen vornehmlich als Historiker der Aufklärungsphilosophie
bekannt, in seinem letzten Buch die These von der „Globalisierung des
Nihilismus“ aufgestellt und damit die Aktualität des Themas mit großem
Nachdruck herausgestrichen. Er betrachtet die Gegenwart als ein „Zeitalter
grassierenden Sinnverlustes“7, und folglich gilt ihm der Nihilismus mehr
denn je als das weltanschauliche Schlüsselproblem.

Schneiders nennt zwei geistesgeschichtliche Entwicklungen, die für die
allgemeine Ausbreitung des Nihilismus ursächlich sind (und die als Fol‐
gen des Konstruktivismus verstanden werden können): die Historisierung
und die Naturalisierung des Welt- und Menschenbildes. Das historische
Bewusstsein, das sich im 19. Jahrhundert endgültig durchsetzt, dechiffriert
alle Wert- und Sinnzuschreibungen in ihrer Abhängigkeit vom jeweiligen
historisch-kulturellen Kontext – aus ihrer vermeintlich objektiv-absoluten
wird eine historisch relative Geltung. Und die Konjunktur des Naturalis‐
mus im 19. Jahrhundert tilgt überhaupt jede ideale Geltung: Wer die Wirk‐
lichkeit insgesamt und wer sich selbst wesentlich als eine Komplexion
von physikalischen und biochemischen Prozessen ansieht, der muss alle
Annahmen geistigen Seins, einschließlich der Annahme von emphatischem

7 Schneiders 2019, 69. Die Seitenzahlen in Klammern beziehen sich im Folgenden auf
dieses Buch.

Nihilismus

215

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn, als Selbsttäuschungen des Menschen zur Steigerung seines Wohlbe‐
findens und / oder seiner Überlebenschancen ansehen. Die Folge: „Der
Mensch begreift sich heute immer öfter als ein gottverlassenes Wesen in
einer eigentlich belanglosen Ecke eines im Grunde sinnlosen Universums:
ein Nichts in einem nichtigen Geschehen“ (106).

Der Mensch als sinnbedürftiges Wesen

Schneiders Nihilismus-Diagnose erneuert die einschlägigen Beschreibun‐
gen aus dem Existenzialismus des 20. Jahrhunderts. Ebenso wenig wie
andere Deutungen der geistigen Lage kann sie einen empirischen Beweis
für ihre Richtigkeit erbringen. Allerdings bietet Schneiders eine gewichtige
philosophische Begründung, die seiner Zeitansage einiges an Plausibilität
verleiht. Er bewegt sich dabei in großer sachlicher Übereinstimmung mit
der Sinnphilosophie des Theologen Paul Tillich (1886 – 1965), der sich
bereits in den 1920er Jahren, unter dem Eindruck der Katastrophe des
Ersten Weltkrieges und der allgemeinen Nietzsche-Faszination, mit dem
modernen Sinnschwund befasst hat.8

Der Mensch ist ein Wesen, das durchweg auf Sinnerfüllung aus ist. Jeder
Mensch will in seinem Leben immer wieder und insgesamt Sinn erfahren.
Diese unhintergehbare Anlage birgt aber nicht nur die Gefahr einzelner
Enttäuschungen – manch angestrebter Sinn erfüllt sich nicht oder erweist
sich als Unsinn –, sondern die Möglichkeit prinzipieller Enttäuschung und
Verzweiflung. Der Grund dafür liegt darin, dass jede einzelne Sinnerfah‐
rung notwendig einen letzten Sinn, dass sie „Sinn überhaupt“ voraussetzt.
Sie hängt gleichsam in der Luft, wenn sie nicht auf der (heimlichen oder
offenen) Prämisse aufruht, dass das Ganze der Wirklichkeit sinnhaft, von
einem „unhinterfragbaren“ (14) Sinn „getragen“ ist. Anders gesagt: Jede
menschlich-subjektive Sinnstiftung oder Sinnsetzung schöpft ihre Sinnhaf‐
tigkeit nicht aus sich selbst, sondern aus der Quelle eines umfassenden
„metaphysischen Sinns“ (71), der allen endlichen Sinn zugleich transzen‐
diert und fundiert.

Der „sinnlogische“ Überschritt vom bedingten Sinn zu dem darin not‐
wendig in Anspruch genommenen „absoluten Sinn“ (65), der Quelle von
Sinnhaftigkeit überhaupt, ist der entscheidende Schritt, um die daraus

8 Vgl. dazu Fritz 2017, 31 – 113 (dort auch weitere Literatur).

Martin Fritz

216

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abgeleitete Gegenwartsdeutung nachzuvollziehen. Ihr zufolge ist jener
„schweigende Glauben an den unbedingten Sinn“ (Tillich)9, den jede
Sinnerfahrung voraussetzt, in der Moderne brüchig geworden. Dies aber
muss unmittelbar auf das alltägliche Sinnerleben zurückschlagen: Es wird
sich selbst fragwürdig und zweifelhaft. Das heißt aber nicht, dass überall
ein totaler Sinnverlust stattgefunden habe. Normalerweise widmen sich die
Leute trotzdem jeden Morgen neu ihrem „Sinnalltag“. Die radikal-nihilisti‐
sche Infragestellung oder Leugnung eines jeden Sinnes hält auf die Dauer
kein Mensch aus.

Der Sinnschwund äußert sich subtiler. Die Angewiesenheit der mensch‐
lichen Sinnvollzüge auf einen transzendenten Sinngrund ist eine Bedürftig‐
keit, die aufgrund besagter Transzendenz niemals endgültig erfüllt werden
kann – der transzendente Sinn kann nur geglaubt, nicht gewusst werden.
Aufgrund der unerlässlichen Fundierungsfunktion des unbedingten Sinnes
für alle Sinnvollzüge kann das Bedürfnis aber auch nicht völlig unerfüllt
bleiben. Irgendwie wird die Sinnhaftigkeit des Ganzen vom Menschen
daher in einem stillschweigenden Glauben immer wieder vorausgesetzt.

Indes, dieser latente Sinnglaube ist in sich instabil. Sofern er nicht in
einem offenen Transzendenzglauben ausdrücklich wird und sich damit reli‐
giös stabilisiert, enthält er eine latente Fragwürdigkeit und Unsicherheit. Er
kann dem Menschen daher abhandenkommen. Vielen geht die Fragwür‐
digkeit des Sinnglaubens an der Erfahrung des Leidens auf: Kann in einer
solchen Welt der ungezählten Schmerzen und Sinnabbrüche ein letzter
Sinn herrschen?

Aber die Sinnkrise selbst kann ebenfalls latent bleiben und zunächst zur
unbewussten oder halbbewussten „Flucht vor dem Leerlauf des eigenen
Lebens“ (95) treiben, etwa in die oberflächlichen Erfüllungserlebnisse und
Zerstreuungsangebote der Freizeitkultur oder die Bedeutungstiefe suggerie‐
renden Angebote des Esoterik-Markts. So stürzt beim Erwachen des „Sinn‐
losigkeitsverdachts“ (91) das Sinnleben selten gänzlich in sich zusammen,
um in nihilistische Totaldepression zu verfallen. Eher ist mit einer schlei‐
chenden Aushöhlung des Sinnerlebens zu rechnen, mit dem Platzgreifen
einer „inneren Unerfülltheit“ (32).

9 Tillich 1990, 104.

Nihilismus

217

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Religion: Lösung oder Opfer des Nihilismus?

Die empirische Unaufweisbarkeit bei gleichzeitiger Unverzichtbarkeit des
letzten Sinnes zwingt den modernen Menschen in ein labiles Schweben
zwischen latentem Sinnglauben und latentem Sinnzweifel, so lässt sich der
Kerngedanke der Tillich-Schneiders’schen Nihilismus-Theorie zusammen‐
fassen. Folglich lässt sich dieses Schweben in zwei Richtungen stillstellen:
einerseits – bei wenigen – in Gestalt eines ausdrücklichen Nihilismus,
anderseits – bei nicht ganz so wenigen – in Gestalt eines religiösen (Letzt‐
sinn-)Glaubens. Denn wer auf einen transzendenten Gott vertraut, baut
damit auf den Garanten unbedingten Sinns.10 Und wem umgekehrt der
Gottesglaube verlorengeht, der verliert damit auch den festen Glauben an
den „Grundsinn des Seins“ (101). Darum führt die moderne Konjunktur
des Atheismus das Zeitalter des Nihilismus herauf. Ist also die Religion, „die
uralte Gegenbewegung zum Nihilismus“ (112), die Lösung des Problems?
Sie ist es jedenfalls nicht im Sinne einer sicheren Garantie. Auch die reli‐
giöse „Sinnstabilisierung“ (68) ist nämlich nicht gegen die Anfechtung des
Sinnzweifels gefeit:

„Auch die Religion ist keine feste Burg“ (112). Denn der Nihilismus
„haust sogar im Herzen der Religion. Jede Religion hat bisher den Keim
ihres Verderbens in sich getragen, der Zweifel nagt immer auch am eigenen
Glauben. Kurz, der Nihilismus ist wahrscheinlich auch durch Religion
nicht auszurotten, jedenfalls nicht durch irgendeinen salto mortale“ (113).

Die Religion neigt dazu, den Abgrund der Sinnlosigkeit mit dem Postulat
eines transzendenten Sinngaranten überspringen zu wollen, meist in Form
der Behauptung göttlicher Offenbarung.11 Die Behauptung einer Offenba‐
rung letzten Sinnes soll gegen die skeptische Anfechtung immunisieren –
aber als menschliche Behauptung muss sie früher oder später selbst dem
Zweifel an der eigenen Legitimität und Wahrheit verfallen. Ist im Menschen
einmal die kritische Vernunft erwacht, ist sie zu stark, um sie durch religiö‐
se oder theologische Machtsprüche zum Schweigen bringen zu können.
Kein Dogma, keine kirchliche oder theologische Autorität, auch keine inne‐
re Eingebung ist in der Lage, zu einer absoluten, unanfechtbaren Gottes-
und Sinngewissheit zu führen.

10 Paul Tillich hat diesen Zusammenhang zum Ausdruck gebracht, indem er in seiner
Religionsphilosophie (1925) die Vorstellung „Gott“ als zentrales Symbol für den unbe‐
dingten Sinn gefasst hat.

11 Paul Tillich hat Ähnliches in seiner Theorie der dämonisierten Religion beschrieben.
Siehe dazu Fritz 2017, 96 – 109.

Martin Fritz

218

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerade die dezisionistische, d. h. willkürlich-entscheidungshafte Gewalt‐
samkeit konfessorischer Sinnfixierungsversuche verrät die große Macht des
Zweifels, die damit überwunden werden soll. Dies gilt erst recht bei den
„militanten Gläubigen“, die als „fanatische Antinihilisten“ auftreten, deren
Fanatismus sich laut Schneiders aber leicht als „nur schlecht überdeckter
Zweifel“ und „verzweifeltes Glaubenwollen“ dechiffrieren lässt – und damit
als „Unglaube“ (102).12 Und auch alle fromme Polemik gegen den moder‐
nen „Zeitgeist“, der das radikale Wahrheitsgewissen und die große Skepsis
aufgebracht hat und seitdem unüberhörbar mit sich führt, ist nur ein Sym‐
ptom, keine Lösung. Sie wird den Zweifel nicht dauerhaft aus den Köpfen
und Herzen vertreiben.

Fazit

Nachdem einige Schlaglichter auf die Geschichte des Nihilismus-Befundes
geworfen und anhand zweier verwandter Konzeptionen die Grundzüge
einer philosophischen Nihilismus-Theorie nachgezeichnet wurden, stellt
sich zum Schluss noch einmal die Frage nach der aktuellen Triftigkeit sowie
nach den theologischen Konsequenzen des Befundes. Dass die Frage nach
dem letzten Sinn von Welt und Leben auch heute Menschen immer wieder
bedrängt und dass sie manche gar zur Verzweiflung treibt, wird niemand
leugnen. Ob diese nihilistische Bedrängnis als Schlüssel zum Verständnis
der geistigen Signatur unserer Zeit gelten kann (und dies womöglich glo‐
bal), ist eine andere, schwierige Frage. Man kann sie kaum umstandslos
bejahen, aber auch nicht einfachhin verneinen. Es mag hier daher genügen,
jene Bedrängnis zu den geistigen Grundproblemen des modernen Men‐
schen zu zählen, zumindest in Europa bzw. in der westlichen Welt.

Wie deutlich geworden ist, sind auch Christentum und Theologie vom
Nihilismus betroffen. Aus den angesprochenen Gründen gewährt keine
Religion dessen grundsätzliche Überwindung, weil sie selbst nicht über
dem Zweifel am Sinn steht. In dem Maße, wie sie Anteil am kritischen Geist
der Moderne hat, trägt jede Religion in sich den Illusionsverdacht gegen
sich selbst. Glauben heißt heute: mit dem und gegen den Zweifel glauben.13

Und doch ist die Frage nach dem letzten Sinn, die jeden Menschen im
Innersten und Tiefsten angeht, zweifellos ein Kernthema der Religion. Die

12 Vgl. dazu Fritz 2021.
13 Dazu klassisch Tillich 1992.

Nihilismus

219

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion, auch die christliche, kann den unbedingten Sinn nicht garantie‐
ren. Aber sie kann ihn in ihren Mythen, Riten und Symbolen zur Darstel‐
lung bringen, auf ihn hindeuten. Dass der solchermaßen vergegenwärtigte
göttliche Sinn tatsächlich das tagtägliche Sinnleben erfüllt und bis zum
Ende trägt, diese Gnade kann auch jeder und jede Sinngläubige für sich
und andere nur erhoffen.

Literatur

Fritz, Martin (2017): Menschsein als Frage. Paul Tillichs Weg zur anthropologischen
Fundierung der Theologie, Habil. Neuendettelsau 2017 (Publikation in Vorbereitung:
Berlin / Boston 2023).

Fritz, Martin (2021): Christlicher Fundamentalismus, in: ZRW 84/4, 309 – 318 (https://
tinyurl.com/2xwn5k2j).

Großheim, Michael (2003): Art. Nihilismus, in: RGG4 6, 320 – 322.
Müller-Lauter, Wolfgang (1984): Art. Nihilismus, in: HWPh 6, 846 – 853.
Riedel, Manfred (1978): Art. Nihilismus, in: Geschichtliche Grundbegriffe 4, 371 – 411.
Schneiders, Werner (2019): Die Globalisierung des Nihilismus, Freiburg i. Br. / Mün‐

chen.
Strube, Claudius (1994): Art. Nihilismus, in: TRE 24, 524 – 535.
Thielicke, Helmut (1950): Der Nihilismus. Entstehung, Wesen, Überwindung, Tübingen.
Tillich, Paul (1987): Religionsphilosophie (1925), in: ders.: Hauptwerke, Bd. 4: Religions‐

philosophische Schriften, hg. von John Clayton, Berlin / New York, 117 – 170.
Tillich, Paul (1990): Kirche und Kultur (1924), in: ders.: Hauptwerke, Bd. 2: Kulturphi‐

losophische Schriften, hg. von Michael Palmer, Berlin / New York, 101 – 114, 104.
Tillich, Paul (1992): Rechtfertigung und Zweifel (1924), in: ders.: Hauptwerke, Bd. 6:

Theologische Schriften, hg. von Gert Hummel, Berlin / New York, 83 – 97.

Martin Fritz

220

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tinyurl.com/2xwn5k2j
https://tinyurl.com/2xwn5k2j
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/2xwn5k2j
https://tinyurl.com/2xwn5k2j


Okkultismus und Satanismus

Kai Funkschmidt

Okkultismus ist eine unscharfe Sammelbezeichnung für Lehren, Gruppen
und Praktiken, die passiv erlebte oder aktiv hervorgerufene Kräfte, Erschei‐
nungen und Erfahrungen psychischer oder physischer Natur auf überna‐
türliche Ursachen außerhalb naturwissenschaftlich anerkannter Erklärun‐
gen zurückführen. Der Begriff stammt vom lateinischen occultus („verbor‐
gen“) bzw. occultum („das Verborgene“).

Okkultismus wird gelegentlich auch als die „dunkle Seite der Esoterik“
beschrieben und wirkt als tremendum et fascinosum gerade dadurch anzie‐
hend. Der Franzose Éliphas Lévi (Alphonse-Louis Constant, 1810 – 1875),
ein ehemaliger katholischer Priester, popularisierte sowohl den Begriff
„Okkultismus“ als auch das zeit- und bedeutungsgleiche Wort „Esoterik“.
Okkultismus bezeichnete also in der Hochphase der Ausbreitung der dazu‐
gehörigen Phänomene im 19. und frühen 20. Jahrhundert nicht nur einen
Teilbereich der Esoterik oder gar etwas ganz anderes, sondern das Gleiche.
1883 taucht occultism bei dem Theosophen Alfred Percy Sinnett (1840 –
1921) erstmals im englischen Sprachraum auf. Die Expansion der Theoso‐
phischen Bewegung Helena Blavatskys (1831 – 1891) in die angelsächsische
und anglo-indische Welt verbreitete Begriff und Sache. Auch die meisten
gegenwärtigen Erscheinungsformen beruhen auf den Impulsen der Theo‐
sophie. Einige okkultistische Praktiken wie etwa der Spiritismus blühten bis
weit ins 20. Jahrhundert hinein und wurden geradezu Massenphänomene,
die tief in den gesellschaftlichen Mainstream und Teile des Wissenschafts‐
betriebs hinein ausstrahlten.

Geistesgeschichtliche Einordnung

Ist der Begriff auch jüngeren Ursprungs, so waren die einzelnen damit
bezeichneten und in der Theosophie weltanschaulich systematisierten ma‐
gisch-okkulten Phänomene und Praktiken doch lange bekannt und weit
verbreitet. Sie gehören zum Kernbestand religiös-kultureller Überlieferun‐
gen vieler Kulturen, einschließlich des Abendlandes. Erst mit der Aufklä‐

221

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung entstand – als ein zweiter anti-rationalistischer Gegenentwurf neben
der Romantik – eine Deutungstradition, welche diese Einzelphänomene in
einen gemeinsamen Ideologiezusammenhang stellte, für den Lévi den Be‐
griff lieferte. Typisch ist hierfür die Selbstverortung dieser Vorstellungen als
„Urweisheit der Menschheit“, als „ganzheitliches Denken“ oder als „Essenz
hinter allen Religionen“.

Religionswissenschaftler beantworten allerdings die Frage unterschied‐
lich, inwieweit und ab wann man bei Okkultismus / Esoterik von einem
sich selbst so verstehenden Gegenentwurf zur aufgeklärten Wissenschaft
und zur anerkannten (etablierten) Religion sprechen könne. Bergunder
sieht diese Aufteilung überhaupt erst an der Wende des 19. zum 20. Jahr‐
hundert, also zusammen mit dem Begriff entstehen. Hanegraaff findet im
Okkultismus eine geistesgeschichtliche Strömung, die in einem zeitlich
längeren Traditionszusammenhang stehe. Für Bochinger hingegen dient
insbesondere die jüngste Begriffsverwendung von Esoterik New Age/Ok‐
kultismus nur als „Sammelbegriff für eine neue religiöse Szenerie“, die
aber diachron und synchron in sich so inkohärent sei, dass man sie nicht
sinnvoll für eine zusammenhängende Bewegung oder Tradition halten kön‐
ne. Okkultismus ist also eine Deutungskategorie, die eine Vielzahl von
Phänomenen als System zusammenschaut, die sich selbst möglicherweise
gar nicht oder erst spät als solches sahen. Für ein Selbstverständnis als
Tradition spricht, dass man die Vorgeschichte bis in die Antike, z. B. in
Gnosis und Hermetik, aufspüren kann, vor allem aber, dass bereits in
der frühen Neuzeit gelegentlich selbstbezeichnend von „okkulten“ Wissen‐
schaften gesprochen wurde: 1531 erschien Agrippa von Nettesheims (1486
– 1535) De occulta philosophia und 1572 ein Paracelsus (1493 – 1541) zuge‐
schriebenes Traktat gleichen Titels, das darunter „die hohen verborgenen
Dinge“ verstand.

Klar ist, dass sich im 19. Jahrhundert die okkulte Denktradition nicht wie
heute primär als diffuse und individualistische gesellschaftliche Strömung
präsentierte, sondern in Form von „Schulen“, „Logen“ und „Orden“, also in
organisierten Gruppen auftrat, die zum Beispiel in der Theosophischen Ge‐
sellschaft, der Anthroposophie, den Rosenkreuzern bis heute fortexistieren.

Von der säkularen Aufklärungsphilosophie und dem Fortschrittsglauben
seiner Zeit übernahm der Okkultismus des 19. Jahrhunderts den Entwick‐
lungsgedanken. Man ging von einer geistigen Evolution der Menschheit
und des Einzelnen aus und war überzeugt, dass auch im okkulten Lebens‐
bereich ein Fortschreiten und Höhersteigen menschlicher Erkenntnis er‐
wartet, ja bewirkt werden könne.

Kai Funkschmidt

222

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegen die Erkenntnisquellen der Vernunft (Wissenschaft) und der Of‐
fenbarung (Religion) setzt Okkultismus die Erfahrung als Erkenntnisquelle
an erste Stelle: „Es ist so, weil ich es so erfahren habe“ (Runggaldier 1996).
Okkultistische Vorstellungen sahen sich also in einer doppelten Frontstel‐
lung: Einerseits als allumfassende Gesamtschau gegen die moderne ratio‐
nale Wissenschaft, welche die Welt und ihre Phänomene zerlegte, um sie
zu verstehen, andererseits als Reduktion auf einen Urgrund, der den vielen
zersplitterten religiösen und philosophischen Weltdeutungen innewohnen
sollte. In der Praxis äußerte sich Letzteres oft als Abgrenzung vom kirchli‐
chen Christentum.

Allerdings kann man die Strömung „okkulter“ Weltdeutungen nicht nur
als Abwendung und im Gegensatz zur Wissenschaftlichkeit der aufgeklärten
Vernunft verstehen, sondern auch als Unterströmung, die immer Teil des
Mainstreams geblieben ist. Denn neben dem Selbstverständnis als Gegen‐
entwurf war den Vertretern des Okkultismus im 19. und frühen 20. Jahr‐
hundert zugleich daran gelegen zu zeigen, dass man sich wissenschaftlicher
Methoden bediene und erwarte, irgendwann einmal „harte“ Belege für die
beobachteten Phänomene zu finden. In diesem Sinne spricht Antoine Faiv‐
re vom Okkultismus als Phänomen einer „mit sich selbst konfrontierten
Moderne“. Typisch sind z. B. die jährlichen Bad Honnefer „Kongresse für
PsychoMedizin“ der Deutschen Spiritistischen Vereinigung.

Lehren und Erscheinungsformen

Okkultismus geht von der Existenz übernatürlicher, geheimnisvoller und
„bislang“ unerklärlicher Kräfte und Wirkungszusammenhänge in Natur
und Seelenleben aus. Das bedeutet, dass unsere sichtbare, „grobstoffliche“
Wirklichkeit von einer „feinstofflichen“ (sinnlich nicht wahrnehmbaren)
Realität überlagert wird, zu der man durch okkult-magische Techniken,
Rituale oder Beschwörungsformeln Zugang erhalten kann. Entsprechende
Praktiken verheißen dem Anwender Glück, Wissen, Wohlstand, Gesund‐
heit oder Macht, können aber auch zum Schaden anderer eingesetzt wer‐
den.

Zum Okkultismus gehören unter anderem Mantik (wörtlich: Kunst der
Zukunftsdeutung, von griechisch μαντεία – Weissagung; zum Beispiel
Sterndeutung, Handlesen, Kartenlegen, Pendeln, Wünschelrutengehen, an‐
tik auch: Lesen in Vogelflug und Eingeweiden), Magie (direkte, nicht
rational erklärbare Beeinflussung von Menschen und Wirklichkeiten wie

Okkultismus und Satanismus

223

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krankheitsverläufen, Erfolgschancen etc.) sowie die Kommunikation mit
Toten (Medium, Pendel, Ouija-Brett, Gläserrücken).

Man kann eine praktisch-empirische, der alltäglichen Lebensbewälti‐
gung dienende Seite des Okkultismus von einer erkenntnisorientierten,
der Aneignung verborgenen Wissens durch Eingeweihte gewidmeten Seite
unterscheiden. Gerade die breite Popularität des Spiritismus (Kontakt mit
Totengeistern), der zeitweise selbst hochkarätige Naturwissenschaftler in
seinen Bann zog, hing auch mit seiner seelsorgerlichen Funktion zusam‐
men (treffend dargestellt im Film „Magic in the Moonlight“ von Woody
Allen, 2014).

Obwohl okkulte Praktiken teilweise erstaunlich echt wirkende „überna‐
türliche“ Phänomene produzieren, gibt es ausnahmslos natürliche Erklä‐
rungen dafür. Die Geschichte des modernen Okkultismus wimmelt von
Entlarvungen von mehr oder weniger geschickten Betrügereien. Auch die
Effekte einzeln oder gemeinsam vollzogener Praktiken sind gut erklärbar.
Es ist z. B. physisch unmöglich, ein Pendel dauerhaft stillzuhalten. Dafür
sorgen körperliche Phänomene wie die natürliche Muskelspannung, Re‐
sonanz (Selbstverstärkung kleiner Bewegungen), Kapillarpulswellen und
Atmung. Hinzu kommen körperliche Ausdrücke seelischer Zustände wie
der schon 1852 entdeckte „Carpenter-Effekt“ (ideomotorischer Effekt), i. e.
unwillkürliche Bewegungen bei bestimmten Gedanken (z. B. das Bremsen
eines verängstigten Beifahrers): Unser Körper agiert auch unbewusst und
bisweilen ohne dass wir es merken. Auf gleiche Weise funktionieren auch in
der Gruppe betriebene Praktiken wie Gläserrücken und Ouija-Board. Auch
dafür, dass die Praktiken sinnvolle Antworten ergeben, gibt es vernünftige
Erklärungen wie z. B. den „Forer-Effekt“ (Menschen nehmen besonders
das wahr, was ihren Erwartungen entspricht), die in der pädagogischen
Literatur gut dargestellt sind.

Satanismus

Eher volkstümlich als wissenschaftlich wird das Phänomen des Satanismus
oft unter Okkultismus subsumiert.

Im 19. Jahrhundert nutzten kulturelle Rebellen den Satan als literarische
Figur zur Provokation mit antiklerikaler Stoßrichtung (Lord Byron, Baude‐
laire). In der Rezeption von Miltons Paradise Lost (1667) ergriffen sie Partei
für die Revolte Satans gegen Gott. Als radikale Konsequenz der Aufklärung
wurde diese nun als legitimer Widerstand des heroischen Einzelnen gegen

Kai Funkschmidt

224

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine tyrannische, freiheitsbeschränkende Weltordnung in Szene gesetzt.
Satan wird der gekränkte Individualist, der sich emanzipiert. Allerdings
wurde das Motiv weder zum dominanten Thema ihres literarischen Werks,
noch gab es Versuche einer Umsetzung in eine systematische Weltanschau‐
ung.

Ab 1922 formte der Engländer Aleister Crowley (1875 – 1947) den theo‐
sophischen Ordo Templi Orientis (O.T.O.) in seinem Sinne um. Von hier
stammen die sexualmagischen Vorstellungen, die den Satanismus des 20.
Jahrhunderts begleiteten. Prägend wurde sein 1904 veröffentlichtes, angeb‐
lich von einem Geist inspiriertes Liber Vel al Legis (Buch des Gesetzes),
die erste Theorieschrift des Satanismus. Zentral ist darin das sog. „Law
of Thelema“ (Gesetz des Willens): „Tu, was du willst, soll sein das ganze
Gesetz“. Kern sind antichristliche Polemik und eine Ich-zentrierte, sozial‐
darwinistische Ethik: „Mitleid ist das Laster der Könige: Tretet nieder die
Elenden und die Schwachen. Dies ist das Gesetz der Starken. Dies ist unser
Gesetz und die Freude der Welt.“

Stilbildend wurde die 1966 von Anton Szandor LaVey (bürgerlich
Howard Levey, 1930 – 1997) gegründete kalifornische Church of Satan
(CofS) mit ihrer Satanischen Bibel (1969). Wie Crowley war LaVey ein
Meister der Selbstvermarktung als Provokateur. Er verhalf seiner Gründung
schnell zu weltweiter Bekanntheit. LaVey beseitigt aus Crowleys System alle
Metaphysik (weder Gott noch Teufel). Einziges Leitmotiv ist das absolute,
göttliche Ich, also das Prinzip des radikalen Individualismus. Vieles liest
sich wie eine Aufforderung zum rücksichtslosen Kampf gegenüber jedem,
der meine Bedürfnisse einschränkt. In den „Neun satanischen Grundsät‐
zen“ heißt es:

„1. Satan bedeutet Sinnenfreude statt Abstinenz […]. 5. Satan bedeutet
Rache anstatt Hinhalten der anderen Wange! 6. Satan bedeutet Verantwor‐
tung für die Verantwortungsbewussten anstatt Fürsorge für psychische
Vampire! […]. 8. Satan bedeutet alle so genannten Sünden, denn sie alle
führen zu psychischer, geistiger oder emotionaler Erfüllung!“

Die Uneinheitlichkeit satanistischer Vorstellungen beginnt schon beim
Namensgeber: Ist Satan Person, weltbestimmende dunkle Kraft oder das
essenzielle Potenzial des gottgleichen, revolutionären Menschen? Die vielen
unterschiedlichen Einflüsse werden nie zu einer kohärenten Philosophie.
In Innen- und Außensicht ist Satanismus durch Ablehnung des gesellschaft‐
lichen Konsenses gekennzeichnet und einer inversiven Logik verpflichtet.
Um zu funktionieren, brauchen seine Grenzüberschreitungen das Gegen‐
über einer bürgerlich und christlich geprägten Öffentlichkeit sowie aufnah‐

Okkultismus und Satanismus

225

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mebereite Massenmedien. Im Zuge von Säkularisierung und Individualisie‐
rung nahm die provokative Kraft des Satanismus immer mehr ab, seine
permissiven sexuellen Provokationen verpuffen, manche der antichristli‐
chen Motive werden kaum noch verstanden.

Insgesamt handelte es sich aufgrund der vor allem für die Bühne insze‐
nierten Kombination von „Sex and Crime“ eher um ein medial aufgeblähtes
als um ein wirklich relevantes Phänomen. Die Church of Satan hatte selbst
zu Blütezeiten nie mehr als 300 Mitglieder, heute existiert sie nur noch als
Internetplattform. Die 1982 gegründete niedersächsische Thelema Society,
deren Leiter 1982 u. a. wegen Vergewaltigung verurteilt wurde, illustriert
allerdings das kriminelle und gewalttätige Potenzial von Splittergruppen
und Einzelnen, das auch im Umfeld der dazugehörigen skandinavischen
Death-Metal-Musikszene eine Rolle spielte.

Einschätzung

Die okkulte und satanistische Kombination von Sex, Gewalt und Grenz‐
überschreitung fasziniert seit jeher Journalisten, Jugendliche und Men‐
schen, die aus gesellschaftlichen Ängsten Vorteile schlagen können. Da‐
durch werden ihre reale Verbreitung und ihr Gefahrenpotenzial oft über‐
schätzt.

Der sogenannte „Jugendokkultismus“ sorgte von Mitte der 1980er bis
in die frühen 2000er Jahre für übertriebene öffentliche Besorgnis (Pädago‐
gik, Eltern, Politik). Obwohl selbst in der Hochphase nur ein Drittel der
Jugendlichen, meist nur aus Neugier und überwiegend nur ein einziges
Mal, je mit okkultistischen Praktiken experimentierte, warnten staatliche
und kirchliche Sektenbeauftragte, Parlamente hielten Sondersitzungen ab,
besorgte Eltern riefen massenhaft Beratungsstellen an, und Minister warn‐
ten öffentlich vor der „neuen Droge Okkultismus“. Zwar konnte es im Ein‐
zelfall bei labilen Jugendlichen zu Angststörungen kommen, doch bestand
tatsächlich nie eine großflächige Gefährdung. Das Phänomen gehörte eher
in den Bereich periodisch auftretender Ängste um „die“ junge Generation
(Rockmusik, Hippiekultur, Jugendsekten). Phasenweise verstärkte sich die
öffentliche Hysterie selbst, als Jugendliche mit seelischen Problemen, ange‐
regt durch die öffentliche Debatte, erfundene Geschichten von Erfahrun‐
gen in okkulten Geheimgruppen verbreiteten (1995: „Lukas“: Vier Jahre
Hölle und zurück; vgl. Schmid: Ramonas Geschichten). Das Phänomen Ju‐
gendokkultismus ist heute abgeebbt. Gleichzeitig ist die Selbstzuordnung zu

Kai Funkschmidt

226

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


okkulten Traditionen wie z. B. bei den „neuen Hexen“ in den vielförmigen
neureligiösen Mainstream eingedrungen und hat sein Stigma weitgehend
verloren.

Manche christlichen Traditionen, z. B. Evangelikale, Charismatiker und
Jehovas Zeugen, setzen, da sie das Weltbild des Okkultismus teilen (dunkle
Mächte hinter der Wirklichkeit), die Gefahrenschwelle niedriger an als
andere. Sie lehnen zum Beispiel Bücher und Filme, in denen Magie vor‐
kommt, ab (Harry Potter; Die kleine Hexe usw.). In der Heilsarmee gehört
die Absage an Okkultismus zu den Eintrittsgelübden.

Christlicher Umgang mit Okkultismus in Seelsorge und Predigt sollte
dessen begrenzte Bedeutung berücksichtigen, sich in Nüchternheit üben
und vom Schüren überzogener Ängste und Reaktionen absehen. Manche
Gläubige fürchten sich vor „okkulter Belastung“ oder vor Menschen, die
ihnen mit okkulten Mächten drohen. Dagegen ist zu betonen: Für Chris‐
ten sind die „Mächte und Gewalten“ – wie auch immer man ihr Sein
oder Nichtsein beurteilen mag – nicht Gegenstand des Glaubens. Sie sind
besiegt (Röm 8,38f ) und daher weder als Helfer anzurufen noch als Gegen‐
spieler zu fürchten.

Insbesondere dort, wo es um Jenseitskontakte geht, steckt dahinter oft
der Versuch, durch Einblicke in die jenseitige Welt Antworten auf das
unbewältigte Problem des Todes zu bekommen (Hinterbliebenenseelsorge).
Während christlicher Glaube auf Kreuz und Auferstehung und auf eine
vertrauende Gottesbeziehung verweist, geht es für okkult Suchende um
Sicherheit und letztlich um die aus „Beweisen“ gespeiste Gewissheit, dass
zum Beispiel mit dem Tode „nicht alles aus ist“.

Selbst wenn alle vermeintlich übernatürlichen „okkulten“ Phänomene
natürlich erklärt und „entzaubert“ werden können, was im Übrigen auch
pädagogisch spannend sein kann, sollten Seelsorge und Beratung im Um‐
gang mit Betroffenen vor allem klären, was zu der Beschäftigung mit okkul‐
ten, insbesondere spiritistischen Praktiken geführt hat. Es ist zwar wichtig,
die erfahrenen Wirkungen wissenschaftlich zu „entzaubern“. Noch wichti‐
ger aber ist das Eingehen auf die jeweiligen Motive für die Suche nach
„Jenseitskontakten“, paranormalen Quellen der Sicherheit und Kontingenz‐
bewältigung.

Quellen

Blavatsky, Helena 1970): The Secret Doctrine. The Synthesis of Science, Religion, and
Philosophy, 2 Bde., Pasadena (Erstveröff. 1888), https://www.theosociety.org/pasaden
a/ts/tup-onl.htm#blavatsky (Abruf: 5.5.2024).

Okkultismus und Satanismus

227

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky


Crowley, Aleister (2004): Liber Vel al Legis, Laguna Hills.
LaVey, Anton Szandor (1999): Die Satanische Bibel, Berlin.
Lévi, Éliphas (2000): Secrets de la magie, Paris.
[„Lukas“] (1995): Vier Jahre Hölle und zurück, Bergisch Gladbach.

Sekundärliteratur

Bergunder, Michael (2016): „Religion“ and „Science“ within a Global Religious History,
in: Aries 16, 86 – 141.

Bochinger, Christoph (1995): „New Age“ und moderne Religion. Religionswissenschaftli‐
che Analysen, 2. Aufl., Gütersloh.

Dyrendal, Asbjørn / Lewis, James R. / Petersen, Jesper Aa. (2016): The Invention of
Satanism, Oxford.

Faivre, Antoine (2001): Esoterik im Überblick, Freiburg i. Br.
Faxneld, Per / Petersen, Jesper Aa. (Hg., 2013): The Devil’s Party. Satanism in Moderni‐

ty, Oxford.
Fügmann, Dagmar (2009): Zeitgenössischer Satanismus in Deutschland. Weltbilder und

Wertvorstellungen, Marburg.
Funkschmidt, Kai (2016): Skalarwellen im Informationsfeld der Bewusstseinsphysik.

Das Verhältnis zwischen Esoterik und Naturwissenschaft, in: Hempelmann, Reinhard
(Hg.): Die Faszination des Irrationalen und die Vernunft des Glaubens, EZW-Texte
241, Berlin, 46 – 60.

Hanegraaff, Wouter J. (1996): New Age Religion and Western Culture. Esotericism in the
Mirror of Secular Thought, Leiden.

Hund, Wolfgang (1996): Okkultismus. Materialien zur kritischen Auseinandersetzung,
Mülheim / Ruhr.

Neugebauer-Wölk, Monika / Geffarth, Renko / Meumann, Markus (Hg., 2013): Aufklä‐
rung und Esoterik: Wege in die Moderne, Berlin / Boston.

Runggaldier, Edmund (1996): Philosophie der Esoterik, Stuttgart.
Schmid, Georg Otto (2001): Ramonas Geschichten. „The black Omen (T.B.O.)“ – ein

schwarzes Omen für die Berichterstattung über den Jugendsatanismus, https://www.re
linfo.ch/satanismus/tbo.html (Abruf: 6.7.2021).

Treitel, Corinna (2004): A Science for the Soul – Occultism and the Genesis of the
German Modern, Baltimore / London.

Webb, James (2008): Das Zeitalter des Irrationalen. Politik, Kultur und Okkultismus im
20. Jahrhundert, Wiesbaden (engl.: The Occult Establishment, 1976).

Kai Funkschmidt

228

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html


Pfingstbewegung

Reinhard Hempelmann

Sie erheben ihre Hände beim Singen. Sie sprechen in unverständlichen
Sprachen. Sie fallen zu Boden, weil sie das Wirken des Geistes als um‐
werfende Kraft erleben. Außergewöhnliche Ergriffenheitserfahrungen ma‐
nifestieren sich bis ins Körperliche hinein. In enthusiastisch geprägten
Gottesdiensten geht es um ein Frommsein mit Begeisterung, um die „Entta‐
buisierung der Glaubensemotion“. Im Zentrum stehen neben der Predigt
Lobpreis, Segenshandlungen, ein Siegesbewusstsein im Kampf gegen die
Mächte des Bösen. Hervorgehoben wird das Wirken des göttlichen Geistes
in Visionen und Träumen, in Eindrücken, Bildern und Liedern. Betont
werden eher Symbolik als Logik, eher Fantasie als Vernunft, eher Gefühl
als Reflexion. In Europa begegnet enthusiastische Spiritualität vielgestaltig:
in klassischen Pfingstgemeinden, in afrikanischen, koreanischen, brasiliani‐
schen internationalen Gemeinden, in neuen charismatischen Gemeinden.

Merkmale und Wirkungen

Die Pfingstbewegung ist eine weltweite christliche Erweckungs- und Missi‐
onsbewegung, die das grenzüberschreitende Wirken des Heiligen Geistes
und die Praxis der Charismen (v. a. Heilung, Glossolalie und Prophetie,
vgl. Apg 2; 1. Kor 12-14) in den Mittelpunkt ihrer Frömmigkeit stellt. Ange‐
sichts ihrer wirkungsvollen Ausbreitung ist im Rückblick auf das 20. Jahr‐
hundert zu sagen: Ihre Entstehung stellt innerhalb der Christentumsge‐
schichte ein ähnlich folgenreiches Ereignis dar wie die der ökumenischen
Bewegung.

Die Wirkung der Pfingstbewegung ist in unterschiedlichen politischen
und kulturellen Kontexten je verschieden. In der westlichen Welt artikuliert
sie sich im Protest gegen ein geheimnisleeres Wirklichkeitsverständnis und
gegen ein Glaubensverständnis, das die Dimension des Wunders und des
Wunderbaren ausschließt. Mit ihren Erfahrungsangeboten geben enthusi‐
astische Bewegungen einen Antwortversuch auf die Vergewisserungssehn‐
sucht der Menschen in einem durch religiös-weltanschaulichen Pluralismus

229

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmten Lebenszusammenhang. Die Vergewisserung wird in sichtbaren
Geistmanifestationen gesucht, die als Zeichen, manchmal als Beweise gött‐
licher Gegenwart angesehen werden.

Viel stärker als im Kontext westlicher Industriegesellschaften breitet sich
pfingstlerische Frömmigkeit in Afrika, Asien und Südamerika aus, wo es
chancenreichere kulturelle Anknüpfungsmöglichkeiten gibt. Für viele, die
sich ihr anschließen und deren Lebensperspektiven durch Armut, Hun‐
ger und Analphabetismus eingeschränkt sind, ist dies mit der Hoffnung
auf ein menschenwürdigeres Leben verbunden. Die soziale Bedeutung
pfingstlicher Bewegungen kann beinhalten: Stärkung des Selbstvertrauens,
Erschließung der eigenen Emotionalität, Interesse an Bildung und sozia‐
ler Neugestaltung. Der ethische Rigorismus vieler Pfingstler, der aus der
Perspektive europäischer Christentumskultur als gesetzlich erscheint, ist
Chance zu sozialem Aufstieg.

Geschichte und Ausprägungen

Die Pfingstbewegung wurzelt im Erweckungschristentum (v. a. in der Heili‐
gungsbewegung) der USA in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, für
das u. a. ein starker missionarischer Antrieb (Großstadt- und Massenevan‐
gelisation), die Bildung eines erwecklichen Laienchristentums und die Be‐
tonung der Unabhängigkeit der Einzelgemeinde (Kongregationalismus und
Independentismus) verbunden mit dem Ideal der Glaubenstaufe charakte‐
ristisch waren. Hinzu kam die Offenheit dafür, dass sich göttliche Kraft in
besonderen enthusiastischen Erfahrungen manifestiert, die den Bereich des
Rationalen übersteigen und als „übernatürlich“ und wunderbar erlebt und
gedeutet wurden.

Die Glossolalie erlangte in der Pfingstbewegung zentrale Bedeutung, so‐
dass auch von „Zungenbewegung“ gesprochen wurde. In der Geburtsstun‐
de der Pfingstbewegung 1901 in der Bibelschule von Charles Parham in To‐
peka (Kansas) wurde sie zum Erkennungszeichen (initial physical sign) der
ersehnten Taufe im Heiligen Geist. 1906 wurden die Heiligungsversamm‐
lungen des schwarzen Predigers William J. Seymour in der Azusa Street
in Los Angeles zum Ausgangspunkt einer wirkungsvollen weltweiten Ver‐
breitung pfingstlerischer Frömmigkeit in bald eigenständigen Gemeinden,
missionarischen Unternehmungen, Glaubenswerken und Bibelschulen.

Am Anfang der Bewegung stand keine überragende Gründerpersönlich‐
keit mit theologischem Profil und organisatorischem Geschick. Charles

Reinhard Hempelmann

230

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Parham und William J. Seymour nahmen beide in je verschiedener Weise
Anliegen der aus dem Methodismus kommenden Heiligungsbewegung auf
und wurden nur in einer kurzen Phase im Zusammenhang der Entstehung
und Verbreitung der Pfingstbewegung bedeutsam.

Soziologisch gesehen wurden zuerst die unteren Schichten, die einfachen
Leute erreicht. Sie suchten eine tiefere Begegnung mit dem auferstandenen
Christus und wollten die Gegenwart des Heiligen Geistes in den Charismen
erleben. Der die Schranken der Rassen und Kulturen überwindende Cha‐
rakter der Pfingsterfahrung war v. a. in der Anfangsphase der Bewegung ein
wichtiges Merkmal. Die Erweckungsversammlungen der Azusa Street sind
bis heute Vorbild für pentekostale und charismatische Versammlungen.
Zugleich zeichnete sich eine durch Übertreibung gekennzeichnete Struk‐
tur der Frömmigkeit ab, die in der Geschichte der Pfingstbewegung mit
krassen Entfernungen von der Realität – z. B. durch überzogenen Wunder‐
glauben – einhergehen und sich teilweise mit einem dualistischen Weltbild
verbinden konnte.

Der pfingstlerische Impuls, der seit Anfang des 20. Jahrhunderts zur
Entstehung zahlreicher Pfingstkirchen führte (u. a. Assemblies of God,
Apostolic Faith Churches, Church of God, Pentecostal Holiness Church),
erfasste seit 1959/1960 durch die charismatische Bewegung die historischen
Kirchen, zuerst in den USA, wurde 1967 auch in der katholischen Kirche
wirksam. In nahezu allen Kirchen entstanden charismatische Gruppenbil‐
dungen, deren Anliegen die geistliche Erneuerung der eigenen Kirche war.
Dieser „zweite Ansatz“ wollte keine neuen Kirchenspaltungen, sondern das
kirchliche Leben von innen erneuern. Soziologisch wurde der pfingstleri‐
sche Impuls zu einem Phänomen der Mittelschicht und akademisch gebil‐
deter Kreise. Auf der Ebene theologischer Reflexion war man deutlicher als
die Pfingstbewegung um eine adäquate Pneumatologie bemüht.

Durch die Entstehung zahlreicher „überkonfessioneller“ Initiativen (Ge‐
schäftsleute des vollen Evangeliums / Christen im Beruf, Jugend mit einer
Mission etc.), Christlicher Zentren (Christliches Zentrum Frankfurt, Karls‐
ruhe etc.), Gemeindeverbände (u. a. Vineyard-Bewegung, International
Christian Fellowship, ICF, Hillsong) und Richtungen (u. a. Wort-des-Glau‐
bens-Bewegung) veränderte und diversifizierte sich das Erscheinungsbild.
Hat die Pfingstbewegung teilweise an Dynamik eingebüßt, so breitet sich
heute pfingstlich-charismatisch geprägte Frömmigkeit auch durch freie,
ihrem Selbstverständnis nach nicht konfessionsgebundene Gemeinden und
Initiativen (nondenominational) aus, die in der Anfangsphase Wert auf
eine Selbstunterscheidung gegenüber der traditionellen Pfingstbewegung

Pfingstbewegung

231

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legten. Nicht selten sind sie für viele etablierte Pfingstgemeinschaften zu
einer starken Konkurrenz geworden, auch wenn sie ihnen in Lehre und
Frömmigkeitspraxis sehr nahestehen und sich ihnen im Laufe weiterer
Konsolidierung anschließen können. Seit einigen Jahrzehnten ist auch die
Zahl ausländischer christlicher Gemeinden mit pentekostalem Frömmig‐
keitsprofil aus dem europäischen Ausland wie aus asiatischen und afrikani‐
schen Ländern insbesondere in den europäischen Großstädten kontinuier‐
lich gewachsen.

Lehre und Glaubenspraxis

Die Pfingstbewegung ist kein neuer religiöser Entwurf wie zahlreiche
Sondergemeinschaften und Neuoffenbarungsgruppen. In Theologie und
Frömmigkeit unterscheiden sich Pfingstler nicht wesentlich von evangeli‐
kal und biblizistisch geprägten Christen. Ihr Bibelverständnis ist meist
fundamentalistisch ausgerichtet im Sinne einer Orientierung an der Un‐
fehlbarkeit der Heiligen Schrift und der unmittelbaren Identifikation der ei‐
genen Glaubenspraxis mit dem urchristlichen Vorbild. Pfingstgemeinschaf‐
ten praktizieren meist die Erwachsenentaufe und feiern das Herrenmahl,
sie verstehen beide jedoch nicht als sakramentale Zeichenhandlung. Ihre
Gottesdienste sind durch Anbetung, Verkündigung und die Bitte um das
Kommen des Heiligen Geistes mit seinen Gaben bestimmt. Nach dem
Vorbild von 1. Kor 14,26 finden sie ihre Gestalt in der Dynamik von
Hymnus und Gebet, Lehre und Offenbarung, Prophetie und Zungenrede.
Typisch sind spontane Gebete, prophetische Eindrücke, Heilungszeugnisse
und eine ausdrucksvolle Körpersprache. Im Zentrum der Frömmigkeit
steht die Suche nach der Erfahrung des Geistes als „Kraft aus der Höhe“,
die den Glaubenden ergreift, heilt und zu einem Zeugnis befähigt, das von
Zeichen, Wundern und Dämonenaustreibungen (Mt 10,7ff ) begleitet ist.

Die Pfingstbewegung ist in ihren vielfältigen Ausformungen vor allem
als gesteigerte Erweckungsfrömmigkeit zu begreifen. Da sich die Steige‐
rungen auch auf ekstatische und visionäre Ergriffenheitserfahrungen kon‐
zentrieren, die als außergewöhnlich und wunderbar erlebt werden, ergibt
sich jedoch eine auffallende Parallelität zu anderen neuen religiösen Bewe‐
gungen, insbesondere zu solchen, in denen das ekstatische Erlebnis als
religiöses „Urphänomen“ (Mircea Eliade) mit außergewöhnlichen Bewusst‐
seinszuständen revitalisiert wird. Aufgrund des nicht zu vermeidenden
Vorgangs der Ritualisierung des ekstatischen Erlebens ist dieses in den

Reinhard Hempelmann

232

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meisten Pfingstgemeinschaften heute jedoch deutlich zurückgetreten. Nicht
wenige Pfingstler sind deshalb der Meinung, dass die von ihnen praktizier‐
te Glossolalie mit religiöser Ekstase nichts zu tun habe. Durch Phänome‐
ne wie den „Toronto-Segen“ und die „Erweckung in Pensacola“ (Florida)
werden sie an ihre eigenen ekstatischen Anfänge in der Azusa-Street-Erwe‐
ckung erinnert, wobei sich die religiöse Ekstase schon damals vielfältig
artikulieren konnte und keineswegs auf die Glossolalie beschränkt war.

Nach einem Wort des britisch-norwegischen Pastors Thomas B. Barratt
(1862 – 1940), der maßgeblich daran beteiligt war, die neue Bewegung
in Europa bekannt zu machen, sind Pfingstler in ihrem Verständnis der
Erlösung Lutheraner, in ihrem Taufverständnis Baptisten, in ihrem Heili‐
gungsverständnis Methodisten, in ihrer aggressiven Evangelisationspraxis
Heilsarmisten, in ihrem Verständnis der Geistestaufe jedoch Pfingstler. Die
Erfahrung und das Verständnis der Geistestaufe ist Kristallisationspunkt
ihrer Frömmigkeit. Berichte, die die individuelle Erfahrung umschreiben,
sprechen von einem Durchströmtwerden des Körpers mit göttlicher Kraft,
einem Ergriffenwerden, das in das Leben eingreift und es verändert. Die
Taufe im Heiligen Geist ist zugleich nicht nur individuelle Erfahrung, son‐
dern auch Strategie göttlichen Handelns in endzeitlicher Missions- und
Erweckungsperspektive.

Daneben hat das Gebet um Heilung zentrale Bedeutung. Der Zusam‐
menhang zwischen Heilung, Glauben und Erlösung wird zwar unterschied‐
lich bestimmt. Eine enge Verbindung zwischen ihnen ist aber in nahezu
alle pentekostalen „Bekenntnisse“ eingegangen. Zu einem isolierten Thema
wird dies in den zum weiteren Umfeld der Pfingstbewegung gehörenden
Heilungsbewegungen, deren grenzenloser Heilungsoptimismus zahlreiche
Konflikte und Widerspruch hervorgerufen hat.

Die implizite Ekklesiologie der Pfingstbewegung kann sich, wie deren
Geschichte zeigt, mit sehr unterschiedlichen Organisationsstrukturen ver‐
binden. Je älter Pfingstgemeinschaften werden, desto mehr gleichen sie sich
anderen Kirchen an. Es gehört zum Selbstverständnis zahlreicher pfingst‐
lerischer Gemeinschaften, überall „neutestamentliche“ d. h. freikirchliche,
täuferische, pfingstlerisch-charismatische Gemeinden zu bauen.

Verbreitung

Die rasante Ausbreitung pfingstlich-charismatischer Bewegungen macht
sie zu einer Art christlicher Trendreligion. Man muss freilich über Euro‐

Pfingstbewegung

233

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pa hinausblicken, um dies mit entsprechender Deutlichkeit zu erkennen.
Dennoch tragen die pfingstlichen Bewegungen auch im europäischen Kon‐
text mit dazu bei, die historischen Monopole des lateinisch-katholischen
Südens und des protestantischen Nordens zu beenden. Wenn die Pfingstbe‐
wegung als größte Frömmigkeitsbewegung in der neueren Geschichte des
Christentums bezeichnet wird, so darf man zwischen Charismatikern und
Pfingstlern keine scharfen Trennlinien ziehen und muss von einer relativen
Einheitlichkeit des Phänomens ausgehen, was durchaus umstritten ist. Das
Bewusstsein, Teil einer weltweiten und in rasanten Wachstumsprozessen
befindlichen Bewegung zu sein, ist jedoch für alle Pfingstler und Charis‐
matiker – auch in Europa – fundamental. Sie verstehen die dramatische
Ausbreitung ihrer Glaubenspraxis als sichtbares Zeichen göttlichen Segens.

Bei Statistiken, die die Ausbreitung pentekostaler Frömmigkeit aufzeigen,
handelt es sich durchweg um ungefähre Schätzungen und nicht um präzise
und belastbare Zahlen. Die Gesamtzahl der Pentecostals / Charismatics
wird in einer Größenordnung zwischen 300 und 600 Millionen angegeben.

Im deutschsprachigen Bereich fallen die Zahlen eher bescheiden aus.
Die größte Gemeinschaft in Deutschland, der Bund Freikirchlicher Pfingst‐
gemeinden (BFP), hat nach eigenen Angaben im Jahr 2022 ca. 64 800
Mitglieder (Kinder und Freunde sind hinzuzurechnen) in ca. 872 Gemein‐
den (davon ca. 343 Gemeinden anderer Sprache und Herkunft, zusammen‐
geschlossen in der Arbeitsgemeinschaft Internationaler Gemeinden, die
ca. 39 % im Blick auf die Zahl der Gemeinden ausmachen). Der BFP
ist Mitglied der Vereinigung Evangelischer Freikirchen (VEF) und seit
2010 Mitglied im Gaststatus der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen
(ACK). Zu Recht sagt der BFP von sich selbst, dass er eine wachsende
Freikirche ist. Dies allerdings deshalb, weil er sich als Sammlungsbewe‐
gung von verschiedenen Gemeinden versteht, deren Vielfalt und Autono‐
mie betont wird, und weil sich ihm zahlreiche internationale Gemeinden
angeschlossen haben. Alle anderen Pfingstgemeinschaften sind entschie‐
den kleiner. Zum Mülheimer Verband Freikirchlich-Evangelischer Gemein‐
den (ehemals: Christlicher Gemeinschaftsverband Mülheim/Ruhr, CGV),
zur Gemeinde Gottes (Cleveland), zur Gemeinde der Christen „Ecclesia“
und zur Volksmission entschiedener Christen (VMeC) gehören jeweils
zwischen ca. 2500 und 4000 Mitglieder. Eine weitere pfingstlich geprägte
Gruppe, Foursquare Deutschland, Freikirchliches Evangelisches Gemein‐
dewerk e. V. (fegw), gibt ihre Mitgliederzahlen mit ca. 1100 an.

Reinhard Hempelmann

234

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einschätzungen

Die historischen Kirchen haben die pfingstlerischen Bewegungen lange
Zeit als sektiererische Bewegungen wahrgenommen. Umgekehrt hat die
frühe Pfingstbewegung in den historischen Kirchen antichristliche Systeme
gesehen. Diese Wahrnehmung hat sich von beiden Seiten verändert. Zur
Veränderung dieser wechselseitigen Einschätzung haben charismatische
Erneuerungsgruppen in den historischen Kirchen beigetragen und die Ko‐
operation mit Pfingstlern im Kontext evangelikaler Missionsaktivitäten. In
Deutschland vollzog sich nach Jahrzehnten großer Distanz ebenso eine
deutliche Annäherung zwischen Pfingstlern und Evangelikalen, wozu u. a.
internationale Entwicklungen beitrugen, z. B. die Präsenz von Pfingstlern
und Charismatikern in nahezu allen Gremien der internationalen Lausan‐
ner Bewegung und der Weltweiten Evangelischen Allianz.

Wie keine andere Erweckungsbewegung hat die Pfingstbewegung zur
Fragmentierung v. a. der protestantischen Christenheit beigetragen. Segre‐
gation scheint ein fundamentales Prinzip ihrer Ausbreitung zu sein, was
u. a. in der hervorgehobenen Erfahrungsorientierung begründet liegt, aber
auch in der von ihr praktizierten Gemeindegründungsprogrammatik und
ihrem Verzicht auf die Ausbildung stabilerer Institutionen. Wie Pfingst‐
bewegung und historische Kirchen in ein fruchtbares Verhältnis zueinan‐
der treten können, ist eine teilweise offene Frage und Zukunftsaufgabe,
obgleich einzelne Pfingstkirchen seit 1961 Mitglieder des Ökumenischen
Rates der Kirchen (ÖRK) sind, David J. du Plessis als „Mr. Pentecost“ die
Anliegen der Bewegung in den ÖRK und die katholische Kirche getragen
hat und es in den letzten Jahren vonseiten des ÖRK und der katholischen
Kirche zahlreiche Dialoge mit Pfingstkirchen gab. Bemerkenswert sind
Annäherungen zwischen Pfingstlern und Katholiken. U. a. durch Papst
Benedikt XVI. (gestorben 2022) und Papst Franziskus wurde und wird der
Dialog mit Pfingstlern gefördert. Gemeinsame Anliegen sind entdeckt wor‐
den: in ethischen Orientierungen, etwa zu den Themen Ehe und Familie,
Homosexualität, Lebensschutz am Anfang und Ende des Lebens, ebenso in
dem Auftrag der Evangelisierung Europas. In ekklesiologischen und sakra‐
mententheologischen Fragen bleiben zugleich grundlegende Differenzen.

Was immer über außergewöhnliche Geistmanifestationen im Umfeld
pfingstlich-charismatischer Frömmigkeit zu sagen ist – in ihnen melden
sich reale Bedürfnisse nach Gottes-, Geist- und Selbst- bzw. Körpererfah‐
rung, die auch Folge von Verdrängungsprozessen sind. In der Pfingstbewe‐
gung selbst haben sich in den letzten Jahrzehnten zahlreiche bemerkens‐

Pfingstbewegung

235

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werte Versuche entwickelt, die pfingstliche Erfahrung in umfassenderen
theologischen Zusammenhängen zu reflektieren. Gleichzeitig ist zu fragen,
ob die christliche Erfahrung so einseitig in dem Bereich des Außergewöhn‐
lichen und Wunderbaren anzusiedeln ist, wie dies in zahlreichen Ausprä‐
gungen pentekostal-charismatischer Frömmigkeit geschieht.

Widerspruch ist insbesondere dann nötig, wenn die Wirksamkeit des
Geistes auf bestimmte spektakuläre Manifestationen konzentriert wird,
wenn die Vorläufigkeit und Gebrochenheit christlichen Lebens unter‐
schätzt und eine seelsorgerliche Verarbeitung von bleibenden Krankheiten
und Behinderungen verweigert wird oder wenn ein dualistisch geprägtes
Weltbild für den Frömmigkeitsvollzug beherrschend in den Vordergrund
tritt. Kritik an Fehlformen pfingstlerischer Bewegungen sollte in einer
Form geschehen, die die gemeinsamen christlichen Orientierungen nicht
außer Acht lässt.

Literatur

Bergunder, Michael (2009): Der „Cultural Turn“ und die Erforschung der weltweiten
Pfingstbewegung, in: Evangelische Theologie 69, 245 – 269.

Dayton, Donald W. (1987): Theological Roots of Pentecostalism, Michigan.
Dempster, Murray W. / Klaus, Byron D. / Petersen, Douglas (Hg., 1999): The Globaliza‐

tion of Pentecostalism. A Religion Made to Travel, Oxford.
Eisenlöffel, Ludwig D. (2006): Freikirchliche Pfingstbewegung in Deutschland. Innenan‐

sichten 1945–1985, KKR 50, Göttingen.
Evangelische Kirche in Deutschland, EKD (2021): Pfingstbewegung und Charismatisie‐

rung. Zugänge – Impulse – Perspektiven. Eine Orientierungshilfe der Kammer der
EKD für Weltweite Ökumene, Leipzig.

Gemeinhardt, Alexander (Hg., 2005): Die Pfingstbewegung als ökumenische Herausfor‐
derung, Göttingen.

Haustein, Jörg/Maltese, Giovanni (Hg., 2014): Handbuch pfingstliche und charismati‐
sche Theologie, Göttingen.

Hempelmann, Reinhard (2005): Pfingstbewegung, in: ders. u. a. (Hg.): Panorama der
neuen Religiosität. Sinnsuche und Heilsversprechen zu Beginn des 21. Jahrhunderts,
2. Aufl., Gütersloh, 462 – 479.

Hollenweger, Walter J. (1997): Charismatisch-pfingstliches Christentum, Herkunft – Si‐
tuation – Chancen, Göttingen.

Maccia, Frank D. (2009): Das Reich und die Kraft. Geistestaufe in pfingstlerischer und
ökumenischer Perspektive, in: Evangelische Theologie 69, 286 – 299.

Olpen, Bernhard (2011): Die Pfingstbewegung und ihre Väter, in: Ökumenische Rund‐
schau 60, 338 – 346.

Reinhard Hempelmann

236

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtes Christentum

Martin Fritz

In Deutschland haben „rechte Christen“1 zuletzt in den Corona-Jahren
allgemeine Aufmerksamkeit auf sich gezogen. So traten bei „Anti-Corona-
Demos“ regelmäßig Personen in Erscheinung, die mit ihrem Protest gegen
die „totalitären“ Eingriffe des Staates und gegen die mediale „Meinungsdik‐
tatur“ unüberhörbar rechtspopulistische Töne anstimmten und sich dabei
unübersehbar auf ihr Christentum beriefen. Die Nähe bestimmter christli‐
cher Kreise zum Rechtspopulismus ist aber schon länger unverkennbar.
Nicht wenige Christen sympathisierten von Anfang an mit der 2014 be‐
gründeten „Pegida“-Bewegung, und wenig später wurde die Bundesvereini‐
gung „Christen in der AfD“ ins Leben gerufen. Wer indessen ab und an
einen Blick in die pietistisch-evangelikale Zeitschrift „idea spektrum“ oder
auf das katholische Internetportal „kath.net“ geworfen hat, dem werden
auch schon zuvor die thematischen Schnittmengen zwischen AfD oder
Pegida auf der einen und rechtsprotestantischen wie rechtskatholischen
Milieus auf der anderen Seite nicht entgangen sein.

Welche politisch-religiösen Haltungen kennzeichnen diese „rechtschrist‐
liche“ Szene? Welche theologischen Motive werden dort geltend gemacht?
Und wie verhält sich das rechte zu einem konservativen Christentum, dem
es in mancher Hinsicht ähnelt? Bevor diese Fragen beantwortet werden,
soll zunächst eine terminologische Klärung zum Richtungsbegriff erfolgen,
der dabei in Anschlag gebracht wird.

1 Die Titulierung kann sich auf die Selbstbezeichnung einer Gruppe von einschlägigen
Autorinnen und Autoren berufen. Vgl. Dirsch/Münz/Wawerka 2018. Laut der Einlei‐
tung bietet das Buch „Positionen ‚rechter Christen‘“ (15) dar. Der vorliegende Artikel ist
eine Kurzfassung meiner bisherigen Veröffentlichungen zum Thema. Sie stützen sich
wesentlich auf die Publikationen von Dirsch/Münz/Wawerka 2018 und 2019.

237

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was heißt „rechts“?

So geläufig die politischen Richtungskoordinaten „rechts“ und „links“ sind,
so wenig trivial ist es, ihren genaueren Sinn anzugeben. Dasselbe gilt
für Ableitungen wie „rechtsextrem“ oder „rechtspopulistisch“. Erschwerend
wirkt dabei, dass die Ausdrücke im politischen Meinungsstreit nicht selten
in diffamierender Absicht und entsprechend variabel gebraucht werden.
Von „links außen“ wird manches als „rechts“ oder gar „rechtsextrem“ be‐
zeichnet, was einer abgewogeneren Einschätzung nach lediglich als „kon‐
servativ“ zu gelten hat. Umgekehrt wird von manchen veritablen „Rechten“
das harmlosere Attribut des „Konservativen“ in bewusster Verschleierungs‐
absicht für die eigene Position in Anspruch genommen.2 Trotz ihrer un‐
abstreifbaren Vagheit und Missbrauchsanfälligkeit sind die fraglichen Rich‐
tungsbegriffe zur Grundorientierung im Feld der politischen Positionen
wohl unverzichtbar. Aber vorschnelle Zuschreibungen sind zu vermeiden.

Im politikwissenschaftlichen Begriffsgebrauch (der allerdings selbst nicht
ganz einheitlich ist) steht der Ausdruck „rechts“ nicht für ein in sich ge‐
schlossenes weltanschaulich-ideologisches System, sondern für ein mehr
oder weniger eng verknüpftes Bündel politisch-ideologischer Motive, die
von Einzelnen selten in Gänze, aber regelmäßig in einer gewissen Häufung
geteilt werden. Typisch für eine „rechte“ Gesinnung sind demnach vor‐
nehmlich folgende Leitideen: Bewahrt oder wiederhergestellt werden soll
ein ethnisch oder wenigstens kulturell möglichst homogenes Nationalvolk
(teils verortet innerhalb eines kulturell möglichst homogenen Europas),
das dem Einzelnen eine tragende kulturelle Identität verleiht und seinem
Leben objektive Ordnungen und Wertorientierungen vorgibt (von der Ein‐
zelnen ist meist nicht eigens die Rede); daraus leitet sich eine Ablehnung
von Immigration sowie Immigrantinnen und Immigranten ab, die von
der Befürwortung eines restriktiven staatlichen Begrenzungsregimes bis
zu genereller Ausländerfeindlichkeit reichen kann. Jener Kollektividee des
Volkes gegenüber werden die „liberalen“ Ideen der Freiheit des Einzelnen
und eines damit einhergehenden Wertepluralismus (mehr oder weniger)
radikal zurückgestuft, weil sie die gemeinschaftliche Ordnung in individua‐
listische und relativistische „Beliebigkeit“ aufzulösen drohen. Auch die Ide‐
en universeller Freiheits- und Gleichheitsrechte werden kritisch betrachtet,
sofern ihre Realisierung die partikulare Eigenart und Stärke der eigenen
Nation oder auch die darin vorherrschenden Ungleichheitsordnungen in‐

2 Vgl. Bednarz 2020, 11f.

Martin Fritz

238

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


frage stellt. Damit einher geht mindestens eine Reserve gegenüber der par‐
lamentarischen Demokratie, weil sie den Wertepluralismus gewissermaßen
politisch verkörpert und durch das Prinzip des Mehrheitsentscheids keine
Absicherung gegen politische Fehlsteuerungen bietet.

Der Terminus „rechtsextrem“ fügt diesem Ideenkomplex vornehmlich
das Merkmal ausgesprochener Verfassungsfeindlichkeit hinzu. „Rechtspo‐
pulistisch“ werden rechte Einstellungen und Äußerungen genannt, sofern
sie den Gegensatz des breiten „Volkes“ zu einer vermeintlich volksfernen
Elite stark machen und selbiges Volk mit stark vereinfachenden, aggressiv
zuspitzenden Parolen und apokalyptischen Bedrohungsszenarien zu gewin‐
nen versuchen. Als „Neue Rechte“ (und davon abgeleitet „neurechts“) fir‐
miert eine Strömung innerhalb der in Rede stehenden Sphäre, die sich
bewusst vom Nationalsozialismus distanziert und sich stattdessen auf „kon‐
servativ-revolutionäre“ Kreise beruft, die sowohl die liberale Weimarer Re‐
publik als auch das verbrecherische Naziregime abgelehnt hätten.

Die bunte „Ökumene von rechts“

Wer sind und was wollen nun „rechte Christen“? Allgemein gesprochen
handelt es sich um Menschen, bei denen ethisch-politische Einstellungen
aus dem Arsenal rechter Ideale eng mit christlich-religiösen Motiven ver‐
woben sind. Das Spektrum der zugehörigen Personen ist divers, konfes‐
sionell wie positionell: Lutheraner, die mit Berufung auf die Schöpfungs‐
ordnung gegen die multikulturelle Durchmischung des deutschen Volkes
protestieren; Evangelikale, die mit dem alttestamentlichen Heiligkeitsgesetz
die „Ehe für alle“ verdammen; Pfingstler, die im Namen der Gewissens‐
freiheit gegen staatliche Hygienemaßnahmen mobilisieren; Katholiken, die
mit Mariendogma und tridentinischer Messe gegen die Verderbnisse des
modernen Liberalismus fechten – sie alle finden, unbeschadet gravierender
Differenzen, in der Opposition gegen den „Mainstream“ in Politik und
Kirchen zusammen. Dabei variiert auch die Radikalität der Opposition.
Konservative Christen mit einem gewissen Hang zu antiliberaler Rhetorik
markieren den linken, Anhängerinnen der Identitären Bewegung mit einer
ungehemmten Lust an aggressiver Polemik den rechten Rand des Terrains.
Ungeachtet dieser Unterschiede darf der polemische Tonfall, der teils mehr,
teils weniger dominant ist, durchaus als ein gemeinsames Stilmerkmal
rechtschristlicher Äußerungen gelten: Häufig entsteht beim Hören oder

Rechtes Christentum

239

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lesen unwillkürlich das Bild von einem Christentum mit der Faust in der
Tasche.

Der polemischen Stiltendenz innerhalb der „Ökumene von rechts“ ent‐
spricht der inhaltliche Grundkonsens im Dagegensein. „Rechtes Christen‐
tum“ ist ein Gegenprojekt; es versteht sich als notwendige Alternative zu
einem „linken“ Christentum, das meist mit den Großkirchen und ihren
Leitungsfunktionären identifiziert wird. Ihnen wird vorgeworfen, in beflis‐
sener Anpassung an den „Zeitgeist“ das wahre Christentum verraten und
das Ende der christlich geprägten Gesellschaft eingeleitet zu haben.

Das rechte Krisenbewusstsein

Die Basis rechtschristlicher Anti-Haltung ist ein umfassendes Krisenbe‐
wusstsein. Die Protagonisten leiden an den kulturellen Wandlungen, die
sie oftmals mit dem Symboljahr „1968“ verbinden und als allgemeinen
„Linksruck“ beschreiben. Sexuelle Revolution, Straffreiheit von Abtreibung,
Legalisierung und Akzeptanz der Homosexualität (bis hin zur „Homo-
Ehe“), Verflüssigung von Geschlechtszuschreibungen und Geschlechterrol‐
len („Genderismus“) – der Umbruch in diesen sexual- und genderethischen
Fragen wird von vielen als „Kulturbruch“ empfunden. Hinzu kommen
die ethnisch-kulturellen Verschiebungen durch die „Masseneinwanderung“,
gerade aus mehrheitlich muslimischen Ländern, aber auch die Transfor‐
mationswirkungen von globalisiertem Kapitalismus und technischem Fort‐
schritt, die in der Wahrnehmung vieler eine geistentleerte Kultur der
Zerstreuung und des Konsumismus hervorgebracht haben. Die öffentlich
und mit Nachdruck erhobenen Forderungen radikalen Umdenkens und
Umsteuerns in Fragen der Vergangenheitsaufarbeitung und Diskriminie‐
rungsprävention (Postkolonialismus, „Wokismus“, Gendersprache) sowie
des Umwelt- und Klimaschutzes („Ökologismus“) werden schließlich von
nicht wenigen als bedrohliche Eingriffe in ihre bewährten Selbstverständ‐
nisse und Lebensgewohnheiten erlebt.

Verschärft wird all dies durch den verbreiteten Eindruck, die besagten
Entwicklungen würden von maßgeblichen Teilen nicht nur der Gesell‐
schaft, sondern insbesondere auch der Leitmedien und der politischen
Eliten bewusst vorangetrieben, zur Zerstörung traditioneller Werte und
Ordnungen. Bei manchen erwachsen daraus wiederum antistaatliche oder
antidemokratische Affekte, außerdem eine Affinität zu „Alternativmedien“
und „alternativen Wahrheiten“. Dabei nehmen die im Milieu umlaufenden

Martin Fritz

240

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verschwörungstheorien (wie die einer drohenden Welteinheitsregierung)
zum Teil antisemitische Stereotype auf. Ein dezidierter Antisemitismus al‐
lerdings ist – im Gegensatz zur dominanten Muslimfeindlichkeit – selten
auszumachen.

Nimmt man die mannigfachen Krisenempfindungen zusammen, lässt
sich sagen: Wie wohl bei „Rechten“ überhaupt ist die einende Mentalität
„rechter Christen“ ein tiefes Dekadenzgefühl angesichts der liberalen und
pluralen Gesellschaft von heute. Dieses Gefühl eines umgreifenden Verfalls
betrifft bei ihnen nun aber auch und gerade den Bereich der Religion:
Man teilt die Diagnose einer allgemeinen Entchristlichung und einer fort‐
geschrittenen Islamisierung Deutschlands und Europas. Weil aber die Kir‐
chen mit ihrer theologischen Liberalisierung, ihrer linksorientierten Politi‐
sierung und ihrer interreligiösen Dialogoffenheit selbst wesentlich zu dieser
Misere beitrügen, treten ihnen die „rechten Christen“ mit alternativen Kon‐
zepten entgegen. Sie tun dies überwiegend in echter Sorge um die Zukunft
des Christentums. Insofern machte man es sich zu leicht, wenn man die
ganze Richtung mit dem Vorwurf der politischen Instrumentalisierung des
Christlichen abtäte.3

Theologische Grundmotive

Bewahrendes Christentum: Ordnung statt Relativismus

In Äußerungen „rechter Christen“ stößt man regelmäßig auf vier theologi‐
sche Motivkomplexe. Grundlegend sind ordnungstheologische Figuren. Vor
dem Hintergrund der grassierenden „Verunordnung“ der Lebensverhältnis‐
se fungiert die Wiederherstellung gottgegebener Ordnung(en) als restaura‐
tives Basismotiv. Vor allem werden eine feste Geschlechterordnung und
eine feste Ordnung in sich (d. h. ethnisch und/oder kulturell) homogener
Völker („Ethnopluralismus“) behauptet. Je nach konfessioneller Herkunft
beruft man sich dabei entweder auf die katholische Naturrechtstradition
oder auf das neulutherische Theorem der „Schöpfungsordnungen“. Hier
wie dort bildet die Vorstellung einer von Gott eingerichteten Welt mit
unveränderlichen Lebensordnungen die(?) Leitidee einer stabilen, absolut
gültigen Moral. Damit lassen sich die gegenwärtigen Wandlungen ethischer

3 Siehe dazu Fritz 2021a, 55 (Anm. 193).

Rechtes Christentum

241

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maßstäbe wenn nicht korrigieren, so doch wenigstens rundheraus als Abir‐
rungen markieren.

Auf diese Weise findet das Dekadenzgefühl theologische Vertiefung und
religiöse Weihe. Zudem sorgt die imaginäre Ordnungsidee für inneren Halt
in aller Wirrnis. Und im Glanz dieser Idee verblasst auch die schwierige
Frage, welche Ordnungen in welcher Grundsätzlichkeit als gegeben anzuse‐
hen sind. Denn etwa die Gleichberechtigung der Geschlechter, zweifellos
eine moderne Abweichung von althergebrachter Ordnung, wird von den
ordo-Enthusiasten selten infrage gestellt.

Realistisches Christentum: Verantwortung statt Moralismus

Der zweite Motivkomplex ist die Kritik an der humanitaristischen „Hy‐
permoral“ (Arnold Gehlen) in Politik und Kirche. Dabei steht meist der
Umgang mit der Migrationskrise im Fokus. Namentlich die Merkel’sche
Flüchtlingspolitik in den Jahren ab 2015 wird als Resultat einer universa‐
listischen Überdehnung christlicher Liebesgesinnung verstanden. Anstelle
solchen „Gutmenschentums“ müsse man sich in Wahrnehmung politischer
Verantwortung generell an den konkreten Entscheidungsfolgen für die
Gemeinschaft orientieren. Dazu wird nicht nur die auf Max Weber zurück‐
gehende Unterscheidung von Gesinnungs- und Verantwortungsethik ange‐
führt, sondern auch die Luther’sche Unterscheidung zweier „Reiche“ des
Handelns. Das Liebesgebot Jesu gelte nur für den sozialen Nahraum des
Einzelnen, nicht aber für den politisch-gesellschaftlichen Großraum. Eine
weltumfassende „Jedermannsliebe“ (Thomas Wawerka) sei ein Unding.

Überhaupt zielt die programmatische Eingrenzung des Liebesgebots da‐
rauf ab, den ethischen Universalismus des Christentums einzudämmen
und demgegenüber die „natürlichen“ partikularen Interessen vornehmlich
von Völkern bzw. Nationen aufzuwerten. In dieser Blickrichtung sollen Pa‐
triotismus und Heimatliebe ethisch rehabilitiert werden, damit auch Chris‐
tenmenschen eine herkunftsbezogene Identität ausbilden und ungehemmt
bejahen können.

Wehrhaftes Christentum: Selbstbehauptung statt Dialogismus

Die Einschränkung des Liebesgebots kommt aber noch auf einem weiteren
Gebiet zum Tragen, auf dem sich ebenfalls das nachdrückliche Streben

Martin Fritz

242

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach religiös-kultureller Identität geltend macht. Damit ist ein besonders
prominenter Themenkomplex angesprochen: die Verteidigung des „christli‐
chen Abendlandes“ und die ausgeprägte Muslimfeindschaft vieler „rechter
Christen“. Diese Position kümmert sich wenig um die Schwellen zwischen
partieller Islamkritik, genereller Islamismuskritik und pauschaler Islam‐
feindlichkeit und nimmt den Islam als beeindruckend und bedrohlich vita‐
le Konkurrenzreligion wahr, die aufgrund ihrer vermeintlich wesenhaften
Aggressivität, aber auch schon aufgrund ihrer morgenländischen Herkunft
im christlichen Abendland eigentlich nichts zu suchen hat.

„Rechte Christen“ beschäftigt dementsprechend die Frage, wie die ange‐
stammte, aber zu übertriebener Selbstkritik, Nachgiebigkeit und Dialogbe‐
reitschaft („Dialogismus“) neigende Religion Europas – das Judentum wird
in diesem Zusammenhang meist unterschlagen – zur Selbstbehauptung
gegen den „raumfremden“ Islam ertüchtigt werden kann. So schwärmen
manche Protagonisten der neurechten Szene unter der Parole „Verteidigung
des Eigenen“ (Martin Lichtmesz) von einem „wehrhaften Christentum“, das
endlich den Kampf gegen die islamische „Invasion“ in Europa aufnimmt.
Das christliche Liebesgebot, außerdem der christliche Hang zu Demut
und Sanftmut werden hier primär als Faktoren der „Wehrkraftzersetzung“
(Caroline Sommerfeld) gewertet.

Entschiedenes Christentum: Selbstgewissheit statt Skeptizismus

Der vierte Motivkomplex betrifft schließlich fundamentaltheologische Fra‐
gen, die auf eine innere Bedrohung des Christentums Bezug nehmen. Der
kritische Geist der Aufklärung, auch das ist Konsens, habe die Fundamente
des Glaubens unterhöhlt. Um dem Christentum wieder mehr Selbstgewiss‐
heit zu verleihen, müsse gegen alle subjektiven Zweifel die Objektivität der
Glaubensfundamente neu hergestellt werden.

Naturgemäß treten an diesem Punkt die konfessionellen Differenzen
deutlich zutage. Während die einen das Christentum auf die verbindliche
katholische Tradition verpflichten wollen, plädieren die anderen für eine
entschiedene Bejahung von Schrift und Bekenntnis. Doch auch diese
Differenz wird in der „Ökumene von rechts“ durch eine Gemeinsamkeit
überwölbt. Am Ende kommt es vornehmlich darauf an, dass die objektive
Geltung des Christentums entschlossen behauptet wird. Aber darin liegt
zugleich die Aporie: Die behauptete Objektivität hängt letztlich doch vom
Subjekt ab, nämlich von dessen willentlicher Entscheidung, sie zu behaup‐

Rechtes Christentum

243

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten. Auch das „rechte Christentum“ erweist sich damit als infiziert vom
verhassten Geist des Subjektivismus.

Gesamtcharakteristik

Wie ist die skizzierte Geisteshaltung insgesamt zu charakterisieren? Die
Durchsicht der Motive zeigt, dass sie kaum an sich, sondern nur in ihrer
besonderen Kombination und Zuspitzung spezifisch „rechtschristlich“ sind.
Der theologischen Substanz nach schöpfen die „rechten Christen“ aus dem
Reservoir konservativer Theologie (Ordnung, Verantwortung, Stärkung
christlicher Prägekraft, Berufung auf objektive Fundamente). Aber sie mün‐
zen das Entnommene formal und inhaltlich merklich um. Schon die pole‐
mische Schärfe und Einseitigkeit der Argumentation machen dem Hörer
oder der Leserin meist schnell deutlich, dass hier die gemäßigte Sphäre
des Konservativen verlassen wurde. Angesichts besagter Umprägung lässt
sich als Charakteristik formulieren: „Rechtes Christentum“ ist konservati‐
ves Christentum in populistischer Verschärfung.

Durch die Verschärfung tritt wiederum eine charakteristische Gemütsla‐
ge hervor. Der aggressive Grundton, für Christen sonst eher untypisch,
erklärt sich mutmaßlich aus dem Bewusstsein der kulturell-religiösen Not‐
lage – und aus dem Bewusstsein, mit den eigenen Überzeugungen inner‐
halb der weitgehend liberalisierten und säkularisierten Gesellschaft in eine
Minderheitsposition geraten zu sein. Zur Empfindung allgemeiner Deka‐
denz kommt das Gefühl der eigenen Marginalisierung. Diese doppelt de‐
pressive Gestimmtheit wird offenkundig in aggressive Entschlossenheit zur
religiös-kulturellen Gegenoffensive umgewandelt. Die „rechten Christen“
fühlen sich als die letzten aufrechten Streiter im Kampf gegen die linke
Übermacht. Man kann daher auch alternativ formulieren: „Rechtes Chris‐
tentum“ ist christlicher Konservativismus im Kulturkampfmodus.4

4 Diese Deutung des „rechten Christentums“ hält zugleich die Kontinuität wie die
Wesensdifferenz zum konservativen Christentum fest und rechnet mit fließenden
Übergängen. Liane Bednarz, Hans-Ulrich Probst und andere wollen demgegenüber
allein die Heterogenität markieren. Siehe zur Auseinandersetzung Fritz 2021a, 89f.
(Anm. 275) und 96–98.

Martin Fritz

244

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Dilemma populistischen Christentums

Fatalerweise führt der Kampfmodus zwangsläufig in ein Dilemma: teils
zu einem Glaubwürdigkeitsverlust der Akteurinnen und Akteure, teils zu
einer inneren Verzerrung des Christlichen, in der es kaum noch als solches
wiedererkennbar ist. Die Berufung auf göttliche Ordnungen etwa ist in
ihrer politisch-moralischen Abzweckung meist so durchsichtig, dass das Ar‐
gument seinen theologischen Eigensinn verliert – konservative Theologie
wird zu politisierter Fronttheologie. Die ausgeprägte Aggression, die viele
rechtschristliche Äußerungen leitet, führt häufig zu rigoroser Einseitigkeit
samt grober Verzeichnung der Angegriffenen, was das Fairnessgebot ver‐
letzt und an der integren Gesinnung der „christlichen Streiter“ zweifeln
lässt.

Ferner macht es die teils radikale Einschränkung des christlichen Liebes‐
gebots und anderer christlicher Tugenden an vielen Stellen schwer, noch
etwas vom Geist Jesu Christi in dem für den Überlebenskampf neuformier‐
ten, wehrertüchtigten Christentum zu finden – der Behauptungswille löst
die christliche Identität auf, die er behaupten will.

Die Beschwörung objektiver Glaubensfundamente schließlich wird
schon in dem Moment in ihrem verzweifelten Subjektivismus offenbar,
in dem man bemerkt, dass der rechtsökumenische Mitstreiter ganz andere
Unverbrüchlichkeiten im Banner führt – beispielsweise nicht die unfehlba‐
re Schrift, sondern die kirchliche Tradition (die vom lutherischen Schrift‐
prinzip gerade angegriffen wurde). Der Glaubensobjektivismus (gleich wel‐
cher konfessionellen Prägung) erscheint vollends als Attitüde, wenn man
sich klarmacht, welche Zumutungen aus seiner konsequenten Durchfüh‐
rung jeweils folgen würden – wovon man daher meistens lieber schweigt.

An diesem Punkt rückt noch einmal ein Grundzug rechtschristlicher
Haltung in den Blick. Wenn nicht alles täuscht, lebt sie ganz wesentlich von
den erhebenden Augenblicken einer gemeinschaftsstiftenden Rhetorik des
Anders- und Dagegenseins – darin manchen Formen von „Linkschristen‐
tum“ womöglich nicht unähnlich. In einer fremd gewordenen Welt findet
man Trost und Stärkung an funkelnden Gegenideen, provokativen Parolen
und heroischen Gefühlen, meist ohne an einzelne Konsequenzen allzu viele
theologische Gedanken zu vergeuden.

Rechtes Christentum

245

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit

Wie ist zu reagieren? Man sollte „rechte Christen“ nicht reflexhaft und
pauschal moralisch diffamieren. Das führt nur zu weiterer Polarisierung
und zur Stärkung der Extremen. Mit den Gesprächsbereiten sollte man das
Gespräch suchen, um zur Deradikalisierung beizutragen. Zugleich muss
theologisch und politisch widersprochen werden, wo es angezeigt ist. Denn
etwa die in der rechten Sphäre kultivierten antistaatlichen Affekte haben
durchaus das Potenzial, zur Destabilisierung der demokratischen Ordnung
beizutragen.5

Nicht zuletzt aber sollte man sich als „Linke“ oder „Liberaler“ in den
Kirchen darin üben, konservativen Anliegen mit Verständnis und, wo nötig
und möglich, mit Toleranz zu begegnen, nachdem sie als einst dominante
gesellschaftliche Positionen in den vergangenen Jahrzehnten signifikant an
Boden verloren haben. Toleranz ist das Ertragen dessen, was man nicht
leicht ertragen kann, des Anderen, Fremden, Befremdlichen, Abgelehnten,
und zwar kraft einer fundamentaleren Akzeptanz – und um des Friedens
willen. Toleranz schließt Kritik nicht aus, und sie muss auch Grenzen des
Tolerierbaren ziehen. Aber es könnte in Zeiten religiös-weltanschaulicher
Polarisierung angezeigt sein, die enger gewordenen Grenzen im Geist der
gemeinsamen christlichen Hoffnung und Verantwortung neu zu vermessen.

Literatur

Bednarz, Liane (2018): Die Angstprediger. Wie rechte Christen Gesellschaft und Kirchen
unterwandern, München.

Bednarz, Liane (2020): Rechte Christentumsdiskurse. Ein Überblick, in: Einsprüche. Stu‐
dien zur Vereinnahmung von Theologie durch die extreme Rechte, Bd. 1, hg. von der
Bundesarbeitsgemeinschaft Kirche und Rechtsextremismus, Berlin, 8 – 22, https://ti
nyurl.com/54sr3tnx.

Claussen, Johann Hinrich / Fritz, Martin / Kubik, Andreas / Leonhardt, Rochus /
Scheliha, Arnulf von (2021): Christentum von rechts. Theologische Erkundungen und
Kritik, Tübingen.

Dirsch, Felix / Engels, David (Hg., 2022): Gebrochene Identität? Christentum, Abend‐
land und Europa im Wandel, Bad Schussenried.

Dirsch, Felix / Münz, Volker / Wawerka, Thomas (Hg., 2018): Rechtes Christentum?
Der Glaube im Spannungsfeld von nationaler Identität, Populismus und Humanitäts‐
gedanken, Graz.

Dirsch, Felix / Münz, Volker / Wawerka, Thomas (Hg., 2019): Nation, Europa, Chris‐
tenheit. Der Glaube zwischen Tradition, Säkularismus und Populismus, Graz.

5 Siehe dazu jüngst Rudolphi 2023.

Martin Fritz

246

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tinyurl.com/54sr3tnx
https://tinyurl.com/54sr3tnx
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/54sr3tnx
https://tinyurl.com/54sr3tnx


Fritz, Martin (2021a): Im Bann der Dekadenz. Theologische Grundmotive der christli‐
chen Rechten in Deutschland, EZW-Texte 273, Berlin (Kurzfassung in: Claussen u.a.
2021, 9 – 63; dort auch weitere Literatur).

Fritz, Martin (2021b): Verbitterte Konservative im Kulturkampf. Die „Neuen Rechten“
und die Religion, Publik-Forum, Nr. 14, 23.7.2021, 38 – 39.

Hempelmann, Reinhard / Lamprecht, Harald (Hg., 2018): Rechtspopulismus und christ‐
licher Glaube, EZW-Texte 256, Berlin.

Lamprecht, Harald (2021): Die göttliche Ordnung. Theologische Analysen einer Selbst‐
darstellung rechten Christentums, in: Einsprüche. Studien zur Vereinnahmung von
Theologie durch die extreme Rechte, Bd. 2, hg. von der Bundesarbeitsgemeinschaft
Kirche und Rechtsextremismus, Berlin, 28 – 45, https://tinyurl.com/2mvnkmtb.

Lühmann, Michael (2016): Meinungskampf von rechts. Über Ideologie, Programmatik
und Netzwerke konservativer Christen, neurechter Medien und der AfD, hg. von der
Heinrich-Böll-Stiftung Sachsen, Dresden, https://www.boell.de/sites/default/files/20
15-02-meinungskampf_von_rechts.pdf.

Rudolphi, Daniel (2023): Der Staat als „Tyrann“ – Kirche und Staat im rechten Chris‐
tentum. Eine Netzwerkanalyse, ZRW 86,5, 359 – 375.

Strube, Sonja Angelika (2014): Rechtsextremismus als Forschungsthema der Theologie?
Aktuelle Studien und eine kritische Revision traditionalismusaffiner Theologien und
Frömmigkeitsstile, Theologische Revue 110, 179 – 194.

Strube, Sonja Angelika (Hg.) (2015): Rechtsextremismus als Herausforderung für die
Theologie, Freiburg i.Br.

Strube, Sonja Angelika (2021): Publikationsorgane, Kernthemen und religiöse Stile am
rechten Rand der Kirchen, in: Einsprüche. Studien zur Vereinnahmung von Theologie
durch die extreme Rechte, Bd. 2, hg. von der Bundesarbeitsgemeinschaft Kirche und
Rechtsextremismus, Berlin, 8 – 26, https://tinyurl.com/2mvnkmtb.

Virchow, Fabian / Langebach, Martin / Häusler, Alexander (Hg., 2016): Handbuch
Rechtsextremismus, Wiesbaden.

Rechtes Christentum

247

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tinyurl.com/2mvnkmtb
https://www.boell.de/sites/default/files/2015-02-meinungskampf_von_rechts.pdf
https://www.boell.de/sites/default/files/2015-02-meinungskampf_von_rechts.pdf
https://tinyurl.com/2mvnkmtb
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/2mvnkmtb
https://www.boell.de/sites/default/files/2015-02-meinungskampf_von_rechts.pdf
https://www.boell.de/sites/default/files/2015-02-meinungskampf_von_rechts.pdf
https://tinyurl.com/2mvnkmtb


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Säkularisierung

Hanna Fülling

„Nun sag‘, wie hast du‘s mit der Religion“ (Goethe)? Die Gretchenfrage wird
seit langer Zeit nicht nur im Hinblick auf das Individuum, sondern auch
in Bezug auf gesamtgesellschaftliche Entwicklungen, also die gesellschaftli‐
chen Institutionen und Strukturen, diskutiert. „Religious believers are likely
to be found only in small sects, huddled together to resist a worldwide
secular culture“ (Berger 1968), prognostizierte der Soziologe Peter Berger
noch in den 1960er Jahren für das 21. Jahrhundert. Seither wurde über diese
Säkularisierungsdiagnose viel gerungen. Vor allem Entwicklungen wie die
sog. Islamische Revolution im Iran, das Erstarken eines christlichen Funda‐
mentalismus in den USA sowie die enorme Resonanz für Pfingstbewegun‐
gen in Südamerika und Ostasien führten dazu, dass viele Soziologinnen
und Soziologen die Diagnose eines voranschreitenden Bedeutungsverlusts
von Religion infrage stellten und Theorien von einer „Rückkehr der Reli‐
gionen“ (Riesebrodt 2000) oder einer „Wiederkehr der Götter“ (Graf 2007)
vermehrt Zuspruch erfuhren. Aber was genau besagt die These von der
„Säkularisierung“ eigentlich? Und ist sie durch die genannten Entwicklun‐
gen widerlegt? Bevor aktuelle Debatten erläutert werden, soll zunächst eine
Betrachtung der Begriffsgeschichte ein differenzierteres Verständnis des
Säkularisierungskonzepts ermöglichen.

Begriffsgeschichte

In der Genese des Säkularisierungsbegriffs können drei Entwicklungs‐
schritte voneinander unterschieden werden (vgl. Barth 1998, 603): sein
Vorkommen im kanonischen Recht, sein Übergang in den Rechtsbereich
von Staat und Kirche sowie die nachfolgende Umwandlung zu einem
ideenpolitischen und gesellschaftstheoretischen Begriff. „Secularisieren“ ist
im Rahmen des Westfälischen Friedens im Jahr 1648 erstmalig verwen‐
det worden und bezeichnete damals einen innerkirchlichen Vorgang: den
Wechsel vom Status des Ordensgeistlichen zum Weltgeistlichen, also eine
Hinwendung des Geistlichen zu einer weltlichen Gemeinschaft (vgl. Lübbe

249

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2003, 26f ). Anschließend ging der Begriff in das Recht über. So wurde im
ausgehenden 18. Jahrhundert unter „Säkularisation“ die Überführung kirch‐
lichen Eigentums an weltliche Herrscher verstanden. Diese historischen
Säkularisationen erreichten 1803 im Reichsdeputationshauptschluss ihren
Höhepunkt. Damals wurde kirchliches Vermögen in großem Umfang dem
Staat zugeführt. Dieser Prozess ist bis heute die wesentliche historische
Grundlage für die Zahlungen der Staatsleistungen an die Kirchen (vgl.
Fülling 2020, 411 – 427).

Im 19. Jahrhundert wurde der Begriff aus diesem engen rechtlichen Kon‐
text gelöst und erfuhr eine Erweiterung und ideenpolitische Aufladung
(vgl. Lübbe 2003, 34). Säkularisierung wurde zu einer Chiffre für bestimm‐
te geistes-, religions- und sozialgeschichtliche Wandlungen im Horizont
von Neuzeit, Aufklärung und Moderne. Die politisch-weltanschauliche
Aufladung des Begriffes geht zum einen auf den Einfluss der Deutschen
Gesellschaft für Ethische Kultur (D.G.E.K.) zurück, welche die Säkularisie‐
rung positiv konnotierte und sie als eine notwendige Befreiung von einem
überbordenden Einfluss der Kirchen betrachtete (vgl. ebd., 56). Ähnliche
Freidenkergruppen entwickelten sich auch in Frankreich, England und
Nordamerika (vgl. Barth 1998, 604). Erst der Soziologe Max Weber und
die Theologen Ernst Troeltsch und Wilhelm Dilthey gebrauchten den Säku‐
larisierungsbegriff als einen beschreibenden Begriff und verwendeten ihn,
um die Entstehung der modernen Welt zu analysieren. So stellte etwa Max
Weber in seinen Untersuchungen über die Auswirkungen der protestanti‐
schen, puritanischen Ethik auf die Entstehung des Kapitalismus fest, dass
Religion einen wesentlichen Einfluss auf die Rationalisierungsprozesse der
modernen Welt ausgeübt habe (vgl. Weber 2016).

Ungeachtet seiner Verwissenschaftlichung war der Begriff in den 1920er
Jahren in kirchlichen Kreisen klar negativ konnotiert und wurde als an‐
tichristliche Entwicklung begriffen (vgl. Lübbe 2003, 105). Während des
Zweiten Weltkriegs verlor sich diese Polarisierung wie auch die Bedeutung
des Säkularisierungsdiskurses insgesamt. Auch nach dem Krieg konnte eine
Distanzierung zum Säkularisierungsansatz beobachtet werden, die in der
Lesart begründet war, dass die Nazi-Herrschaft eine Folge der Säkularisie‐
rungsprozesse gewesen sei (vgl. ebd., 112).

Eine neue innerkirchliche Konjunktur des Säkularisierungsdiskurses
wurde nicht zuletzt durch den Theologen Friedrich Gogarten angestoßen,
der die wirkmächtige Unterscheidung zwischen der Säkularisierung und
dem Säkularismus einführte. Säkularisierung galt ihm nicht als Abfall vom
Christentum, sondern als Verwirklichung des christlichen Gott-Welt-Ver‐

Hanna Fülling

250

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hältnisses (Gogarten 1953, 139). Den Säkularismus hingegen beschrieb er
als entartete Form der Säkularisierung, welche der Religion feindlich ge‐
genüberstehe.

Neben solchen innerkirchlichen Diskursen entwickelte auch die Sozio‐
logie im Anschluss an Weber und Troeltsch einen neuen Zugang zum
Säkularisierungsbegriff. Dabei wurde die Beziehung des Protestantismus
zur Entstehung der modernen Welt untersucht und sowohl positive als
auch negative, also ambige Wirkungszusammenhänge aufgezeigt.

Und auch die Rechtswissenschaft befasste sich mit der Säkularisierung,
indem sie vor allem die politischen und verfassungsrechtlichen Aspekte der
Trennung von Staat und Religion in den Blick nahm. Klassisch sind hierfür
die Aussagen Ernst-Wolfgang Böckenfördes geworden, der hervorhob, dass
„der freiheitliche, säkularisierte Staat [...] von Voraussetzungen [lebt], die
er selbst nicht garantieren kann“ (Böckenförde 2007, 8). Der Bundesverfas‐
sungsrichter versuchte den religiösen Bürgern und Bürgerinnen damit zu
vermitteln, dass ihnen der säkulare Staat Handlungsräume eröffne und auf
ihre Verantwortungsübernahme angewiesen sei.

Der Blick auf die Begriffsgeschichte macht bereits die Vielschichtigkeit
der Diskurse zur Säkularisierung deutlich. Um die in gegenwärtigen Säku‐
larisierungsdiskursen manifestierte Verknüpfung zwischen der Modernisie‐
rung von Gesellschaften und einem Bedeutungsverlust von Religion zu
fassen, ist es erforderlich, die Kernannahmen von Säkularisierungstheorien
zu betrachten.

Kernelemente von Säkularisierungstheorien

Säkularisierungstheorien gehen von einem Bedeutungsverlust von Religion
in modernisierten Gesellschaften als einem langfristigen, übergeordneten
Trend aus. Dabei werden mit der Mikro-, der Meso- und der Makroebene
verschiedene Wirkungsebenen der Säkularisierungsprozesse unterschieden.
Der belgische Soziologe Karel Dobbelaere analysiert, dass sich Säkularisie‐
rung auf der Makroebene darin ausdrücke, dass religiöse Autoritäten ihren
Einfluss auf andere gesellschaftliche Bereiche wie die Politik, die Familie
und die Wirtschaft einbüßen. Dies wird als eine Folge der funktionalen
Ausdifferenzierung von modernisierten Gesellschaften betrachtet. Auf der
Mesoebene beobachtet Dobbelaere, dass der religiöse Einfluss auf andere
Institutionen abgenommen hat, was er als eine Folge von Demokratisie‐
rung und Professionalisierung der Institutionen interpretiert. Auf der Mi‐

Säkularisierung

251

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kroebene finde hingegen weniger ein Rückgang individueller Religiosität
als vielmehr ein Kontrollverlust religiöser Autoritäten über das Individuum,
dessen Lebensweg, Religiosität und Spiritualität statt. Dobbelaere konsta‐
tiert demnach auf der Mikroebene keinen Bedeutungsverlust von Religion,
sondern hält einen Formenwandel des Religiösen für wahrscheinlicher.
Der Soziologe Steve Bruce widerspricht dieser Annahme und versteht die
Veränderung des Religiösen auf der Mikroebene stattdessen als gravierende
Abnahme der persönlichen Bedeutung von Religion. Allerdings beschreibt
auch er Säkularisierung nicht als völliges Verschwinden von Religion oder
gar als Ausbildung einer bewussten Areligiosität, sondern vielmehr als Ent‐
wicklung hin zu einer starken Indifferenz gegenüber Religion (vgl. Bruce
2002, 240).

Der Religionssoziologe José Casanova hat durch Studien über eine neue
Sichtbarkeit von Religion darauf hingewiesen, dass Säkularisierung nicht
mit der Privatisierung von Religion gleichgesetzt werden könne. Vielmehr
müsse bei Säkularisierung zwischen einem Rückgang von Religion, einer
Privatisierung von Religion sowie der Ausdifferenzierung der Gesellschafts‐
bereiche in Form einer Emanzipation weltlicher Bereiche von der Religion
unterschieden werden. Casanova weist unter Bezug auf gesellschaftliche
Entwicklungen wie die Solidarność-Bewegung in Polen und die sogenannte
Islamische Revolution im Iran sowohl eine notwendige Privatisierung als
auch einen zwingenden Rückgang von Religion in modernisierten Gesell‐
schaften zurück. Säkularisierungstheorien müssten differenziert und flexi‐
bel genug sein, solche Entwicklungen zu berücksichtigen.

Die Soziologen Detlef Pollack und Gergely Rosta versuchen, mit einer
„multiparadigmatischen Theorieperspektive“ diesen Ansprüchen an die Sä‐
kularisierungstheorie gerecht zu werden (Pollack / Rosta 2015, 461). Sie
konstatieren, dass Religion und Moderne zwar kompatibel sein können,
dass empirische Erhebungen allerdings eine durchaus hohe Wahrschein‐
lichkeit für negative Auswirkungen der Modernisierung auf die Religion
nahelegen (vgl. ebd., 484). Pollack und Rosta schließen an Bruce und
Dobbelaere an, wenn sie zeigen, dass die Ausdifferenzierung von religiösen
und nichtreligiösen Interessen einen Bedeutungsrückgang von Religion
fördere. Umgekehrt beobachten sie jedoch auch, dass „die Verbindung von
religiösen mit kulturellen, politischen, sozialen und nationalen Funktionen
[...] der kirchlichen Integrationsfähigkeit zugute [kommt]“ und zu einer
Bedeutungssteigerung von Religion beitragen kann (ebd., 227).

Die Ausweitung nichtreligiöser Gesellschaftsbereiche forciere hingegen
den Bedeutungsverlust von Religion, da auf diese Weise die Aufmerksam‐

Hanna Fülling

252

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit zunehmend vom religiösen Bereich weggelenkt werde. Dieser Effekt
kann Pollack und Rosta zufolge nicht einfach durch eine Steigerung des
multireligiösen Angebots kompensiert werden, da eine gewisse Gleichgül‐
tigkeit gegenüber der religiösen Pluralisierung in Teilen Westeuropas zu
konstatieren sei. Dies lasse sich auch für das Individuum beobachten.
Die Ausweitung des Angebots von religiösen und nichtreligiösen Gemein‐
schaftsformen, Deutungsmustern, Sinnstiftungen und Ritualen führe zu
einer geringeren Relevanz des religiösen Angebots (vgl. Pollack / Rosta
2015, 146f ). Pollack und Rosta vertreten die Auffassung, dass sich ihre
Säkularisierungstheoreme nicht nur in Europa bestätigen, sondern etwa
auch in den USA. Auch wenn zwischen Europa und den USA deutliche
Unterschiede im Religiositätsniveau bestehen, ließe sich dort beispielsweise
ebenfalls ein bedeutsamer Zuwachs von Konfessionslosen und seit den
1970er Jahren ein rückläufiger Kirchgang nachweisen (vgl. ebd., 367).

Einschätzung

Auch wenn sich die eingangs genannte Prognose von Peter Berger aus dem
Jahr 1968 rückblickend als zu radikal erwiesen hat, lässt sich über nachweis‐
liche Säkularisierungsprozesse nicht hinweggehen. Zwar können Verluste
religiöser Zugehörigkeit und der Rückgang religiöser Autorität auch durch
einen Formenwandel des Religiösen begründet sein, doch lassen sich damit
die Bedeutungsverschiebungen des Religiösen nicht in Gänze erfassen.

Es lässt sich eine Gleichzeitigkeit des Anwachsens säkularer Weltan‐
schauungen, einer steigenden Indifferenz gegenüber Religion sowie einer
„neuen Religiosität“ (Hempelmann 2005, 15) beobachten. Insbesondere in
der Weltanschauungsarbeit zeigt sich diese Parallelität. Sie kann jedoch
nicht darüber hinwegtäuschen, dass sich umfassende Säkularisierungspro‐
zesse ereignen. Sie hinterlassen auch in den Kirchen tiefgreifende Spuren.
Dies lässt sich nicht zuletzt durch die abnehmenden Kirchenmitgliedszah‐
len belegen – Prognosen gehen von einer Halbierung der Zahlen bis 2060
aus (vgl. EKD / DBK 2019). Auch die Selbstbeschreibung einer Mehrheit
der Bevölkerung als nichtreligiös in der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersu‐
chung weist in diese Richtung (vgl. EKD 2024). Die Säkularisierungspro‐
zesse führen jedoch nicht zur Bedeutungslosigkeit von Religion und reli‐
giösen Institutionen oder gar zu ihrem vollständigen Verschwinden, sie
gehen einher mit einer Veränderung der Rolle religiöser Institutionen und
Autoritäten in der Gesellschaft auf der Makro-, Meso- und Mikroebene so‐

Säkularisierung

253

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie mit umfangreichen Transformationsprozessen des Selbstverständnisses
religiöser Institutionen und Individuen.

Literatur

Barth, Ulrich (1998): Säkularisierung. Systematisch-theologisch, in: TRE, Bd. 29, 603 –
634.

Berger, Peter L. (1968): A Bleak Outlook Is Seen for Religion, in: New York Times,
25.2.1968.

Böckenförde, Ernst-Wolfgang (2007): Der säkularisierte Staat, München.
Bruce, Steve (2002): God is Dead. Secularization in the West, Oxford.
Casanova, José (1994): Public Religion in the Modern World, Chicago / London.
Dobbelaere, Karel (2011): The Meaning and Scope of Secularization, in: Clarke, Peter B.

(Hg.): The Oxford Handbook of the Sociology of Religion, New York, 599 – 615.
EKD / DBK (2019): Lang fristige Projektion der Kirchenmitglieder und des Kirchensteu‐

eraufkommens in Deutschland, www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vd
d-factsheet-2019.pdf (Abruf: 26.2.2021).

EKD (2024): Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der Gesell‐
schaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, (https://kmu.ekd
.de/) (Abruf: 05.04.2024).

Fülling, Hanna (2020): Ablösung der Staatsleistungen an die Kirchen, in: Materialdienst
der EZW 83/6, 411 – 427.

Gogarten, Friedrich (1953): Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart.
Graf, Friedrich Wilhelm (2007): Die Wiederkehr der Götter, München.
Hempelmann, Reinhard (2005): Einführung, in: ders. u. a. (Hg.): Panorama der neuen

Religiosität, 2. Aufl., Gütersloh, 14 – 22.
Lübbe, Hermann (2003): Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs,

3. Aufl., Freiburg i. Br. / München.
Pollack, Detlef / Rosta, Gergely (2015): Religion in der Moderne. Ein internationaler

Vergleich, Frankfurt a. M. / New York 2015.
Riesebrodt, Martin (2000): Die Rückkehr der Religionen, München.
Weber, Max (2016): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in:

Schluchter, Wolfgang / Bube, Ursula (Hg.): Max Weber-Gesamtausgabe, Bd. 1/18,
Tübingen.

Hanna Fülling

254

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://kmu.ekd.de
https://kmu.ekd.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://kmu.ekd.de
https://kmu.ekd.de


Scientology

Michael Utsch

1950 veröffentlichte der Amerikaner Lafayette Ronald Hubbard (1911 –
1986) das Buch „Dianetik“. Hubbard glaubte erkannt zu haben, dass soge‐
nannte „Engramme“ (= unbewusste negative Erinnerungsinhalte) den Ver‐
stand des Menschen überschatten und damit verhindern, dass dessen Mög‐
lichkeiten ausgeschöpft werden. Der zentrale Werbespruch der Scientology
lautet noch heute: „Wir nutzen nur 10 % unseres geistigen Potenzials.“ Sci‐
entology bezeichnet sich selbst als „Kirche“ und gibt vor, den einzigen Weg
für das Überleben des einzelnen Menschen und der gesamten Menschheit
zu wissen. In Deutschland ist die Organisation seit 1976 aktiv.

Gründer und Botschaft

Nach gescheiterten Studienversuchen war Hubbard zunächst als Western-
und Science-Fiction-Autor tätig und diente im Zweiten Weltkrieg in der
US-Marine. Dabei lernte er militärische Strukturen und Umgangsformen
kennen. Im Jahr 1950 veröffentlichte er den späteren Bestseller „Dianetik“,
der den Ausgangspunkt einer neuen Organisation bildete. Mit diesem „Leit‐
faden für den menschlichen Verstand“ glaubte Hubbard den Schlüssel zum
Verständnis menschlichen Fühlens, Denkens und Handelns gefunden zu
haben. Er behauptet, einen eigenständigen und innovativen Beitrag zur
Verbesserung der seelischen Gesundheit zu leisten. Schon in der Original‐
fassung wird im Untertitel ausdrücklich der Fachbegriff „mental health“
verwendet. Aus Sicht von Scientology hat Hubbard die Menschheit mit die‐
sem psychologischen Grundlagenwerk um bahnbrechende Einsichten be‐
reichert, indem er einen Weg gefunden habe, wie durch mentale Techniken
des Verstandes – das Kunstwort „Dianetik“ kann mit „durch den Verstand“
wiedergegeben werden – seelisches Leid beendet werden könne. Bis heute
präsentiert sich Scientology als ein psychologisches Selbsthilfeprogramm
mit zahlreichen Angeboten auf dem weiten Feld von Beratung, Bildung
und Lebenshilfe. In seinem Werk sah Hubbard eine neue, „moderne Wis‐
senschaft der geistigen Gesundheit“ auf den Weg gebracht. Durch Dianetik

255

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sollen unerwünschte Gefühle, irrationale Ängste und psychosomatische
Krankheiten kontrollierbar werden. Mittels der Dianetik hat Hubbard nach
eigener Überzeugung „die Grundnatur des Menschen entdeckt, und diese
Grundnatur erweist sich als gut“ (Hubbard 1990, 18).

Das Buch „Dianetik“ ist systematisch gegliedert und enthält drei Haupt‐
teile: Zunächst wird das Ziel menschlichen Lebens bestimmt. Den primä‐
ren Lebensantrieb des Menschen sah Hubbard darin, zu überleben. Er
formulierte dazu die „4 Dynamiken der menschlichen Existenz“: das Über‐
leben für sich selbst, die Familie, die Gemeinschaft und die Menschheit.
Im zweiten Hauptteil wird diagnostiziert, was das Überleben der Mensch‐
heit bedroht. Einzige Ursache aller seelischen Leiden sind nach Hubbard
schmerzhafte Emotionen, die zu überwinden sind. Deshalb wird im dritten
Teil die scientologische Therapie vorgestellt, die Dianetik.

Lehre und Methode

Laut Scientology besteht der Mensch aus drei Teilen: dem Körper, dem
Verstand und dem Thetan, eine Art unsterbliche Seele. Jeder Thetan exis‐
tiere bereits seit Bestehen des Universums und wandere von Mensch zu
Mensch. Wenn jemand stirbt, verlasse ihn der Thetan, um sich einen neuen
Körper zu suchen. Im Laufe der Zeit habe nun der Thetan zahlreiche
negative Erfahrungen gemacht, die Spuren hinterlassen haben – die „En‐
gramme“. Diese Engramme sollen verantwortlich für Krankheiten, Sucht
und Verbrechen sein. Die Scientology-Organisation verspricht, mithilfe
bestimmter Methoden die Engramme löschen zu können, damit jeder Ein‐
zelne und später die ganze Menschheit gereinigt („clear“) werde. „Clear“
nennen die Scientologen den Zustand, nachdem alle Engramme gelöscht
wurden. Erst dann, so Hubbard, sei ein leidfreies Leben möglich.

Trotz vieler Parallelen zur Psychotherapie bemühte sich Hubbard inten‐
siv darum, die Überlegenheit der von ihm entwickelten Psychotechniken
darzustellen. Seit vielen Jahrzehnten ist allerdings durch die Psychothera‐
pieforschung erwiesen, dass weniger bestimmte Techniken und Methoden
den Behandlungserfolg einer Therapie ausmachen, sondern vielmehr die
Qualität des Vertrauens in der therapeutischen Beziehung. Das Konzept der
Auditing-Behandlung erfordert allein die strenge Befolgung festgelegter Re‐
geln. In allen Fällen hat sich der „Auditor“ streng an den exakten Ablauf der
möglichst täglich abzuhaltenden Auditing-Sitzungen zu halten. Ziel ist es,
an die frühesten verdrängten negativen Eindrucksbilder heranzukommen,

Michael Utsch

256

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um diese „auszulöschen“. Die subtile Fragetechnik ist im „Auditorenkodex“
geregelt:

„1. Versichern Sie dem Patienten, dass er alles wissen wird, was geschieht.
2. Zählen Sie, bis er die Augen schließt.
3. Richten Sie den Löscher ein.
4. Senden Sie ihn in(?) einen Zeitabschnitt der Vergangenheit zurück.
6. Reduzieren Sie alle berührten Engramme, so dass keine Ladung ver‐
bleibe.
7. Bringen Sie den Patienten in die Gegenwart.
8. Vergewissern Sie sich, dass er in der Gegenwart ist.
9. Geben Sie ihm das Löscherwort“ (Hubbard 1990, 253).

Obwohl Hubbard das Auditing deutlich von der Hypnose abheben wollte,
wird bei diesem Vorgehen beim Patienten eine leichte hypnotische Trance
erzeugt. Der gefühlsmäßige Zugang zu belastenden Erinnerungen wird
dadurch intensiviert. Wodurch genau aber die „negative Ladung“ der En‐
gramme „gelöscht“ werden kann, das bleibt eine der offenen Fragen bei
diesem heftig umstrittenen Verfahren.

Letztendliches Ziel des Dianetik-Auditings ist die Entwicklung eines
neuen Menschen, der im Zustand „clear“ von allem Negativen und Be‐
lastenden befreit sein soll. Scientology stellt das Auditing bis heute als
ihre zentrale religiöse Technologie dar. Die Fragetechnik soll dazu dienen,
Menschen zu Wahrheit und Erlösung zu bringen. Hubbard entwickelte
ein komplexes Graduierungssystem, mit dem ein Student sein Bewusstsein
schulen und höhere Bewusstseinsstufen bis hin zur Unsterblichkeit errei‐
chen könne. Studierende des „Speziellen Saint-Hill-Unterweisungskurses“
etwa müssen 31 Bücher Hubbards lesen, 29 Ausbildungsfilme anschauen,
12 000 Seiten Text in den Bänden für Auditoren studieren sowie 447 Vor‐
träge Hubbards auf Video ansehen.

Alle Schriften und aufgezeichneten gesprochenen Worte Hubbards wer‐
den von Scientologen verehrt und sorgfältig studiert. Das Gesamtwerk soll
3000 Vorträge, 84 Filme, drei enzyklopädische Reihen, über 500 Romane
und Kurzgeschichten und mehr als 500 000 gedruckte Seiten über Dianetik
und Scientology umfassen.

Scientology

257

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Praxis und Organisationsstruktur

Scientology verheißt, den Menschen in die „totale Freiheit“ zu führen. Als
Einstieg wird oftmals ein kostenloser Persönlichkeitstest mit 200 Fragen
verwendet, der angeblich Stärken, tatsächlich aber vor allem Schwächen
aufzeigt. Hier setzt das „Therapieangebot“ in Form von schrittweise immer
teurer werdenden Psychokursen ein, die in einem verschachtelten System
zu immer mehr Freiheit und Macht führen sollen. Betroffene erzählen,
dass sie mehrere tausend, manchmal sogar mehr als 50 000 Euro investiert
haben. Im Mittelpunkt dieser Psychokurse steht das „Auditing“ (s. o.).
Aussteiger vergleichen eine Auditing-Sitzung jedoch oftmals mit einer „Ge‐
hirnwäsche“.

Ziel der Scientology-Kurse ist der sog. „Operierende Thetan“ (OT). Der
OT „ist mit seiner Umgebung so vertraut gemacht worden, dass er den
Punkt erreicht hat, völlig Ursache von Materie, Energie, Raum, Zeit und
Denken zu sein“ (New Era 1998, 688). Diese Wunschfigur schaffe und ver‐
ändere das physikalische Universum allein durch sein Wollen. Unberührt
von Leiden und Leidenschaften, Schwäche und Scheitern sei ein OT nie
mehr Opfer, sondern nur noch Beherrscher seines Schicksals.

Scientology ist eine Ideologie und eine Organisation mit grenzenlosem
Machtanspruch. Die Logik ist simpel: „Da Scientology die totale Freiheit
bringt, hat sie auch das Recht, die totale Unterordnung zu fordern“ (Hub‐
bard). Jeder, der sich der Scientology-Organisation in den Weg stellt oder
sie kritisiert, gilt als Feind und Verbrecher. Bei Scientology gilt jedes Abwei‐
chen von der eigenen Ideologie als „Verbrechen“. Abtrünnige und Kritiker
der Organisation werden auch als „antisoziale Persönlichkeiten“ oder als
„suppressive persons“ bezeichnet (New Era 1998, 684). Mehr oder weniger
deutlich wird bei Scientology gesagt, dass solche „Feinde“ zu vernichten
sind. Aussteiger erzählen von „Straflagern“.

Zahlreiche Unter- und Tarnunternehmen machen den Konzern trotz
seiner straffen Hierarchie unübersichtlich. Weitaus größer als die „Kirchen“
sind die Erziehungs- und Wirtschaftsabteilungen, die Hubbards Techni‐
ken in der Organisationsentwicklung („WISE“) und im sozialen Bereich
(‚ABLE“) anwenden. Diese verschachtelte Organisationsstruktur lässt nur
schwer eine Antwort auf die Frage finden, auf welchen Begriff Scientology
organisatorisch und sachlich zu bringen ist. Formal ist jede Scientology-
Mission ein eigener eingetragener Verein. Trotz geschickter Werbefeldzü‐
ge – als Verfechter der Menschenrechte in der Psychiatrie (KVPM), als
Notfallseelsorger („Ehrenamtliche Geistliche“) in Krisenregionen oder als

Michael Utsch

258

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildungsinitiative getarnt – sind die Mitgliederzahlen in Deutschland in
den letzten Jahren laut Verfassungsschutzberichten auf 3000 Personen ge‐
sunken. Aber die Erfahrung lehrt, dass die bloße Mitgliederzahl wenig über
den wirklichen Einfluss einer Organisation aussagt.

Einschätzung

Aus psychologischer Sicht

Das scientologische Auditing enthält gravierende psychologische Irrtümer.
Dazu gehört die Vorstellung, negative Erinnerungen könnten auf technisch-
suggestivem Wege gelöscht werden. In der psychologischen Erforschung
der Emotionen ist man längst darüber hinaus, Gefühle naiv als positive
und negative Energieladung zu verstehen. Vielmehr können negative Emo‐
tionen durchaus zu konstruktivem Bewältigungsverhalten führen. Dagegen
können positive Gefühle auch zu Fehlverhalten führen, wenn beispielswei‐
se dadurch die kritische Selbst- und Fremdeinschätzung vernachlässigt
wird.

Emotionen scheinen bei Scientology eher bedrohlich und gefährlich zu
sein. An oberster Stelle steht bei Scientology planvolles, zielgerichtetes und
kontrolliertes Handeln. Aus der psychologischen Entscheidungsforschung
wissen wir aber, dass gerade die Emotionen als maßgeblicher Richtungsge‐
ber bei einer persönlich wichtigen und sinnvollen Handlung fungieren.
„Frei von seinen Emotionen“ zu sein, wie es Scientology propagiert, ist
demnach kein Vorteil, sondern ein Mangel. Natürlich soll den Emotionen
nicht kopflos Folge geleistet werden. Aber die Einbeziehung der subjekti‐
ven Empfindung ist aus psychologischer Sicht gerade bei Entscheidungen
unverzichtbar. Das Entwicklungsziel charakterlicher Reife ist eine in die
Persönlichkeit integrierte Emotionalität, nicht aber die technische Kontrol‐
le bedrohlicher Gefühle. Darüber hinaus haben im scientologischen „Au‐
diting“ therapeutische Beziehungsqualitäten wie Echtheit und Mitgefühl
keinen Platz.

Hubbards Modell vom reaktiven und analytischen Verstand erinnert an
den alten Streit zwischen Verstand und Gefühl. Bei Hubbard wird das kon‐
trollierende, funktional-kalte Denken dem intuitiven Erspüren vorgezogen.
Damit wird dem Menschen ein wesentlicher Bestandteil seiner Persönlich‐
keit entzogen. Erinnerungen stehen meistens in Verbindung mit bestimm‐
ten Gefühlsqualitäten. Negative Gefühlserfahrungen aber auslöschen zu

Scientology

259

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wollen, würde bedeuten, einem Menschen wichtige Lebenserfahrungen
zu rauben. Im Lebensrückblick spielen gerade Phasen der Krise, des Zwei‐
felns und des Scheiterns eine wichtige Rolle. Wenn negative Erfahrungen
gelöscht werden, kann man nie aus Fehlern lernen, sondern macht sich ab‐
hängig von einem externen „Auditor“. Das Ziel der eigenverantwortlichen
Lebensführung kann damit nicht erreicht werden.

Aus politischer Sicht

Bereits 1995 kam ein juristisches Gutachten zu dem Schluss, Scientology
sei eine neue Form des politischen Extremismus. Theorie und Praxis
der Organisation erfüllten alle Merkmale einer totalitären Organisation:
ideologischer Alleinvertretungsanspruch, strenger Dogmatismus, eine abge‐
schlossene Organisationsstruktur, Führerkult und totale Unterordnung der
Mitglieder, eine ideologische Fachsprache mit zum Teil neu definierten
Begriffen. Dieses Gutachten bildete eine wesentliche Stütze für den Be‐
schluss der Innenministerkonferenz im Juni 1997, Scientology vom Verfas‐
sungsschutz beobachten zu lassen. Bis heute wird die Organisation in den
meisten Bundesländern beobachtet. Eine Klage der Scientology-Organisati‐
on, die Überwachung in Deutschland einzustellen, wurde 2008 wegen der
nachweislichen Bestrebungen gegen die freiheitlich-demokratische Grund‐
ordnung höchstrichterlich abgewiesen.

Nicht allein was Scientology vertritt, sondern auch wie sie ihre Ideologie
durchsetzt, fordert zu Widerspruch heraus. Das Verführerische von Scien‐
tology liegt darin, dass manche ihrer Trainingsmethoden zur Erzeugung
von Unempfindlichkeit und Durchsetzungskraft durchaus wirksam sind
und dass ihr ideelles Konzept − wenn auch in wahnhaft übersteigerter
Weise − mit seiner Power-Verheißung an manche akzeptierten „Werte“ der
Leistungsgesellschaft anknüpfen kann. Manche karriereorientierten Men‐
schen hoffen, mittels der scientologischen Psychotechniken mehr Durch‐
setzungskraft und Erfolg zu erhalten. Wie sehr sie sich mit den rigiden
Methoden selbst schaden, fällt ihnen meistens zu spät auf.

Das scientologische Kurssystem kann unter bestimmten Umständen ge‐
fährlich werden. Denn ihre Mitarbeiter sind bestens geschult, gerade Men‐
schen in einer Umbruch- oder Krisensituation mit vollmundigen Erfolgs‐
versprechen zu locken und in das kostspielige Kurssystem einzuschleusen.
Durch spezielle Techniken sollen die angeblich grenzenlosen Potenziale des
menschlichen Geistes verfügbar gemacht werden.

Michael Utsch

260

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist bekannt, dass zahlreiche Firmen bei Scientology bzw. scientolo‐
gynahen Organisationen Mitarbeiterschulungskurse belegten. Aussteiger
berichten von Plänen der Scientology, die gesamte deutsche Wirtschaft
zu infiltrieren, ihren politischen Einfluss zu vergrößern und in der gesam‐
ten deutschen Gesellschaft die Macht zu übernehmen („Clear Germany“).
Selbst wenn das maßlos übertrieben sein sollte, so unterstreicht die Idee
jedoch den politischen Anspruch der Scientology-Organisation. Nach über
einem Jahrzehnt intensiver Debatten über die Gefährlichkeit der Scientolo‐
gy-Organisation in der Öffentlichkeit, in den Parteien und in den zuständi‐
gen Fachgremien ist es heute ruhig um diese Gruppe geworden.

Aus kirchlicher Sicht

Das scientologische Menschenbild ist mit dem Menschenbild des Christen‐
tums unvereinbar. Während der christliche Glaube von der Liebe und Zu‐
wendung Gottes zu dem auf diese Liebe angewiesenen Menschen spricht,
hat Scientology einen Menschen vor Augen, der sich selbst zum Gott
machen will. Ihre Ideologie ist brutal, rücksichtslos, ausbeuterisch und
gefährlich. Sie hat sehr wenig mit einer Religion oder Kirche gemeinsam,
auch wenn Scientology das immer wieder behauptet und vereinzelt mittels
seltsamer Gutachten zu belegen versucht.

Dass Krisen, Grenzen, Verlusterfahrungen und Scheitern zum Mensch‐
sein dazugehören und zu würdigen sind, wird im scientologischen Mach‐
barkeitsdenken ignoriert. Gefährlich sind die Scientologen insbesondere
wegen ihres Menschenbildes, das in jeder Seele nur eine zu optimierende
Maschine sieht. Maschinen haben weder Rechte noch eine eigene Würde.

Literatur

Quellen

Hubbard, L. Ron (1990): Dianetik. Die moderne Wissenschaft der geistigen Gesundheit,
Kopenhagen.

New Era Publications International (Hg., 1998): Was ist Scientology?, Kopenhagen.

Kritische Literatur

Handl, Wilfried (2010): Das wahre Gesicht von Scientology, Wien.
Hauser, Linus (2010): Scientology, Geburt eines Imperiums, Paderborn.
Diringer, Arnd (2007): Die Brücke zur völligen Freiheit? Organisationsstruktur, Dogma‐

tik und Handlungspraxis der Scientology-Organisation, EZW-Texte 188, Berlin.

Scientology

261

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Küfner, Heinrich / Nedophil, Norbert / Schöch, Heinz (Hg., 2002): Gesundheitliche
und rechtliche Risiken bei Scientology, Lengerich.

Miscavige Hill, Jenna / Pulitzer, Lisa (2013): Mein geheimes Leben bei Scientology und
meine dramatische Flucht, München.

Remini, Leah (2016): Troublemaker – wie ich Hollywood und Scientology überlebte,
München.

Utsch, Michael (Hg., 2008): Wie gefährlich ist Scientology?, EZW-Texte 197, Berlin.
Wright, Lawrence (2013): Im Gefängnis des Glaubens: Scientology, Hollywood und die

Innenansicht einer modernen Kirche, München.

Michael Utsch

262

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Lawrence_Wright_(Schriftsteller)
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Lawrence_Wright_(Schriftsteller)


Spiritualität

Rüdiger Braun

In Europa vollzieht sich ein tiefgreifender Wandel traditionell geprägter
Religiosität hin zu Formen „populärer Spiritualität“ (Knoblauch 2010). Kör‐
perpraktiken und Meditationsformen wie Yoga oder Zen verbreiten sich zu‐
nehmend. Auch in den christlichen Kirchen Westeuropas sind diese früher
als nichtchristlich ausgegrenzten Formen von Spiritualität mittlerweile eine
Selbstverständlichkeit. Die kirchlich formatierte Religiosität befindet sich
zumindest in Deutschland auf dem Rückzug (vgl. die KMU VI. der EKD
von 2023). Die Europäische Wertestudie von 2017 dokumentiert eine kon‐
tinuierliche Erosion traditionell kirchlicher Praxis sowie einen deutlichen
„Rückgang des Glaubens an Gott“ (Pickel / Pickel 2022, 107).

Folgende Ausführungen fokussieren ausschließlich das auf Westeuropa
beschränkte Phänomen populärer bzw. „alternativer“ Formen von Spiri‐
tualität, deren Genese sich dem Prozess einer dreifachen Säkularisierung
(Taylor 2009) verdankt: Mit der Auflösung der Bindung zwischen Staat,
Öffentlichkeit und Kirche (Säkularisierung 1) geht zugleich der religiöse
Glaube zurück (Säkularisierung 2) und wird zu einer Option unter anderen
Lebensorientierungen (Säkularisierung 3). Erst die damit verbundene Plu‐
ralisierung von Religion ermöglicht eine frei flottierende „Spiritualität“ als
eine sich selbst von „Religion“ getrennt verstehende Größe.

Zugleich lässt sich religionswissenschaftlich zeigen, dass „Religion“ in
den Wandlungen spiritueller Bewegungen wie dem Zen, dem Yoga oder
dem hinduistischen Advaita nach wie vor die Rolle einer grundlegenden
Referenz für die Spiritualität spielt, selbst wenn Letzterer diese Abhängig‐
keit nur selten bewusst ist. Religion, wiewohl selbst zur fortwährenden
Transformation gezwungen, bietet etwas, das auch spirituelle Bewegungen
benötigen, wenn sie überdauern wollen: Ordnung und Struktur. Insofern
vollzieht sich in der Spätmoderne nicht nur eine Spiritualisierung von
Religion, sondern auch eine Religionisierung von Spiritualität. Dabei ist es
gerade die analytische Unschärfe der beiden Begriffe „Religion“ und „Spiri‐
tualität“, die eine Annäherung an die fraglichen Phänomene ermöglicht.

263

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von der geistlichen Schriftlektüre zur inneren Religion im 19. Jahrhundert

Der Begriff der „Spiritualität“ begegnet in der Alten Kirche erstmals bei
Irenäus von Lyon (ca. 135 – 200 u. Z.), der die vom Heiligen Geist Erfüllten
als „rein und geistig und für Gott lebend“ (et mundi et spirituales et viventes
deo) beschreibt (zit. nach Wiggermann 2002, 708). Später legt Pelagius
(ca. 350 – 420 u. Z.) einem neugetauften Christen ans Herz, eifrig in der
Schrift zu lesen, „um in der Spiritualität (spiritualitas) fortzuschreiten“ (zit.
nach Peng-Keller 2014, 37). Beide knüpfen an den im Neuen Testament
insbesondere bei Paulus vielfach begegnenden Begriff pneumatikos (griech.
πνευματικός, lat. spiritualis, „geistlich, geistig, vom Geist bewegt“) an, der
ein Leben in der Gegenwart des Heiligen Geistes bezeichnet (vgl. insb.
Röm 1;7;15; 1 Kor 2f.; 9 u. v. m.). Während etwa für Augustinus (354 – 430
u. Z.) der Begriff fides („Glaube“) im Mittelpunkt steht, der das Gnadenge‐
schenk der Christusverbindung unterstreicht, konzentriert sich Pelagius auf
das im freien Willen, also in der Selbstwirksamkeit und Selbstverantwort‐
lichkeit des Menschen gründende Wachsen in der spiritualitas. Beginnend
mit der Hochscholastik im 12. Jahrhundert verweist der Begriff dann im
Gegenüber zur Körperlichkeit (corporalitas) explizit auf das immateriell
„Geistige“ und wird je länger, je mehr zu einem Synonym für eine allem
Leiblichen so weit wie möglich entsagende Form asketischer Frömmigkeit.
Anders aber als der Begriff der fides, der für die christliche Glaubensleh‐
re im Westen schlechthin zentral geworden ist, bleibt der Gebrauch von
spiritualitas bis ins 18. Jahrhundert im Wesentlichen auf monastische und
mystische Formen von Christentum beschränkt.

Die moderne Entwicklung des Begriffs „Spiritualität“ steht in einem
engen Zusammenhang mit einer epochalen Wandlung im Verständnis von
„Religion“. Bis dato wesentlich als soziale Handlungsordnung aufgefasst,
erhält die Religion Ende des 18. Jahrhunderts einen neuen Ort im Inneren
des Menschen, präziser in der Innerlichkeit des Gefühls sowie im „Sinn
und Geschmack fürs Unendliche“ (Friedrich Schleiermacher, „Über die Re‐
ligion“, 1799). Eine derartige Verinnerlichung lässt die äußeren Vollzüge und
Institutionalisierungen sekundär werden und prägt die Idee von Religion
als scheinbar universeller, quasinatürlicher Dimension menschlicher Exis‐
tenz. Im Horizont dieser Umformatierung entfaltet sich im 19. Jahrhundert
auch der Begriff der „Spiritualität“ neu: Er greift nun weit über den Bereich
der christlichen Kirche hinaus und verweist auf den subjektiven Kern
einer universellen, von den Zufälligkeiten der (namentlich kirchlichen)
Geschichte befreiten Religiosität. Für die Genese des modernen Topos

Rüdiger Braun

264

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Spiritualität“ erweisen sich dabei vor allem drei Entwicklungslinien als
bedeutsam: eine theosophische, eine angelsächsisch-antikoloniale und eine
christlich-monastische.

Spirituelle Aufbrüche im 19. und frühen 20. Jahrhundert

Die Theosophie

Die Entstehung der Theosophischen Gesellschaft im 19. Jahrhundert ist
ein Zeugnis dafür, wie gerade in Modernisierungsprozessen, die auf eine
Rationalisierung und Domestizierung des Lebens hinauslaufen, gegenmo‐
derne Vorstellungen an Plausibilität gewinnen. In Reaktion auf das mecha‐
nistisch-naturwissenschaftliche Weltverständnis der Moderne transformiert
die Theosophie den Spiritismus esoterischer und okkulter Strömungen des
19. Jahrhunderts in eine Kultur- und Weisheitsreligion, in deren Zentrum
nicht mehr spiritistische Séancen stehen, sondern das Streben, den gebilde‐
ten Schichten der Gesellschaft über Literatur und persönliche Erfahrung al‐
tes Weisheitswissen zu vermitteln. Dabei dürfte der Erfolg der Theosophie,
die alle Menschen zu einer „universellen Bruderschaft der Menschheit“
(vgl. die Satzung von Chennai/Madras, 1905) zu vereinigen sucht, auch
damit zu tun haben, dass es ihr gelang, durch die Verbindung östlicher
Ideen mit westlicher Esoterik einen Zugang zu den asiatischen Religionen
zu bahnen. Die erst durch theosophische Praktiken ermöglichte Kultivie‐
rung von „spirituality“ geht bei Helena P. Blavatsky (1831 – 1891) mit einer
scharfen Kritik an der kirchlichen Tradition einher, der sie den Beginn
eines neuen esoterischen oder auch „spirituellen“ Zeitalters entgegenstellt.

Die universelle Spiritualität Indiens

Unter westlichem Einfluss hatte sich bereits in der ersten Hälfte des
19. Jahrhunderts in Indien die Vorstellung vom Hinduismus als einer
ursprünglichen universellen Spiritualität etabliert, die es gegenüber den
Dekadenzerscheinungen ritueller Religion wiederzuerwecken galt. Der in‐
dische Reformer Raja Ram Mohan Roy (1772 – 1833) erklärte in Anknüp‐
fung an aufklärerische Konzepte einer „natürlichen Religion“ sowie in Ori‐
entierung an einem konsequenten Monismus die von christlichen Missio‐
naren kritisierten Aspekte des Hinduismus (Ritualismus, Bilderverehrung,

Spiritualität

265

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Witwenverbrennung u. a.) als Verfallserscheinungen eines „ursprünglich
reinen Hinduismus“ (Nehring 2012, 114). Indessen ist die Popularität des
Begriffs „Spiritualität“ vornehmlich durch den Hindu Swami Vivekananda
(1863 – 1902) befördert worden. Vivekananda, Gründer der Ramakrishna-
Mission, pflegte Anfang der 1890er Jahre engen Kontakt mit dem Kieler
Indologen Paul Deussen (1845 – 1919), der die indische Philosophie als die
Urgestalt der in allen Philosophien und Religionen greifbaren philosophia
perennis begriff. Zwei Jahre nach seinem Besuch bei Deussen in Kiel tritt
Vivekananda 1893 als Redner auf dem „1. Weltparlament der Religionen“
in Chicago auf und präsentiert die monistische Philosophie des Advaita-
Vedanta („Wissen um die Nichtzweiheit“), eine der sechs großen Denk‐
schulen des Hinduismus, als eine die einzelnen religiösen Traditionen tran‐
szendierende „ursprüngliche“ „Spiritualität“. Zugleich positioniert er diese
Philosophie explizit gegen das westliche Fortschrittsdenken und gegen die
durch die Kolonialmächte gestützten Kirchen. „Spiritualität“ wird zu einer
das Politische mit dem Spirituellen verbindenden kulturellen Kategorie, die
die asiatische Kultur schon immer geprägt hat, deren zentrales Moment der
Erfahrung jedoch explizit unbestimmt bleibt.

Ordensspiritualität und christliches Zen

Die beiden skizzierten Linien einer sich explizit kirchen- und christentums‐
kritisch positionierenden Spiritualität differenzieren sich im 20. Jahrhun‐
dert nochmals aus und gehen Querverbindungen ein. Daneben werden sie
von einer spezifischen, römisch-katholischen Ordensspiritualität flankiert.
Letztere geht – in direkter Bezugnahme auf den Begriff spiritualité – auf
die französische Ordenstheologie des 18. Jahrhunderts zurück und findet
im 20. Jahrhundert insbesondere in der Theorie der natürlichen Mystik von
Jacques Maritain (1882 – 1973) ihre intellektuelle Ausgestaltung. Was alle
drei Linien aus dem 19. und frühen 20. Jahrhundert eint: Sie betonen eine
erlebnisbezogene und mit kontemplativ-meditativer Übung angereicherte
Praxis der Vervollkommnung und nehmen zugleich eine traditionskritische
Haltung gegenüber „orthodoxer“ Ritualfrömmigkeit ein.

Besonders deutlich wird dies bei dem Jesuitenpater Hugo Makibi Eno‐
miya-Lassalle (1898 – 1990), der sich 1937 in Japan dem zen-buddhistischen
Laienorden Sanbô Kyôdan anschließt. In Orientierung an Maritains Theo‐
rie natürlicher Mystik begreift er das buddhistische „Erwachen“ (bodhi)
als eine noch innerhalb der natürlichen Ordnung liegende mystische Erfah‐

Rüdiger Braun

266

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung, deren Verbindung zu einer bestimmten Religion sekundär bleibt.
Die Sitzmeditation (zazen) sei von ihrer Methodik her als objektlose Medi‐
tation „nicht auf das Ein-Bilden, sondern auf das Ent-Bilden eingestellt“
(1972, 405) und daher ein vorzügliches Mittel zur inneren „Sammlung“
(contemplatio). Dabei ist Lassalle überzeugt, dass sich die „weltanschau‐
ungsfreie“ Zen-Meditation, die im tiefen Entleerungszustand an das Unter‐
bewusste rührt, bei einem christlich vorgeprägten Unterbewusstsein auch
entsprechend christlich geformt wird: Der Christ wird die „Erleuchtung“
eben „nicht als Erlebnis des Einsseins mit der Natur bezeichnen“, sondern
vielmehr „meinen, er habe Gott geschaut“ (1987, 35).

Entwicklungen im 20. Jahrhundert

Das Zweite Vatikanum und das universale Heilsmysterium Christi

Die sich seit dem Zweiten Vatikanum (1962 – 1965) vollziehende Öffnung
der römisch-katholischen Kirche gegenüber andersreligiösen Formen von
Spiritualität wird in den entsprechenden Dekreten und Enzykliken vor
allem pneumatologisch begründet (vgl. Ad gentes 4, Lumen gentium 16
und Nostra aetate 2f ). Dafür ist der Hinweis aus Gaudium et spes bedeut‐
sam, dass es der Heilige Geist allen Menschen ermöglicht, „in einer [nur]
Gott bekannten Weise“ (GS 22) am Heilsmysterium Jesu Christi teilzuha‐
ben. Ein Kommentar wirbt dafür, mit einem Geistwirken in „noch nicht
entschlüsselbaren Formen“ (Siebenrock 2006, 130) zu rechnen. Wenn in
Nostra aetate 2 den nichttheistischen Traditionen (und damit auch dem
Buddhismus) eine echte „Erfassung jener verborgenen Kraft“ zuerkannt
wird, die Christen den „Vater“ nennen, und in ihren Lehr-, Gebets- und
Lebensweisen „Teilspiegelungen jener Wahrheit auszumachen sind, die in
Jesus Christus in ihrer ganzen Fülle offenbar geworden ist“ (Löffler 2021,
356), so ist demzufolge davon auszugehen, dass Buddhisten und Christen
auf ein und dieselbe Geistwirklichkeit Bezug nehmen.

New Age, Friedensbewegung und subjective-life spirituality

Die ursprünglich US-amerikanische Bewegung des New Age, die sich in
den 1970er Jahren auch in Europa ausbreitete, war hingegen weniger an
Pneumatologie als vielmehr an der Wiedergewinnung „wahren Seins“ in‐

Spiritualität

267

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teressiert. In Aufnahme und Zusammenführung neuplatonischer, hermeti‐
scher und theosophischer Vorstellungen zielte sie auf eine Überwindung
der sogenannten „cartesianischen Teilung“ (Capra 1997, 19f ): Durch die
Verknüpfung von Bewusstsein und Körper sollte das individuelle Bewusst‐
sein erweitert und einer weltumspannenden monistischen Mystik zum
Durchbruch verholfen werden. Die dabei zusammenfließenden Ideenwel‐
ten - Theosophie, Advaita, Tao, Zen, Yoga, Sufismus und Bergpredigt –
bilden die religiösen Wurzeln der sich in Amerika und Europa etablieren‐
den Friedensbewegung.

Seit den 1970er Jahren tritt der Begriff „Spiritualität“ dann auch im
Raum der christlichen Kirchen einen unaufhaltsamen Siegeszug an. Im
Jahr 1975 spricht die 5. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kir‐
chen (ÖRK) in Nairobi in ihrem Schlusskommuniqué von der Sehnsucht
„nach einer neuen Spiritualität, die unser Planen, Denken und Handeln
bestimmt“ (zit. nach Barth 1993, 100). Und als die 6. Vollversammlung
des ÖRK in Vancouver 1983 den konziliaren Prozess mit seinen zentralen
Anliegen „Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung“ einläutet,
hatten sich die auf den Topos der „Ganzheitlichkeit“ setzenden Angebote
von New-Age-Bewegung und neureligiösen Gruppierungen bereits etabliert
und die gesellschaftlichen Trends der Umwelt- und Friedensbewegungen
mit aufgenommen.

Im Zuge dieser Entwicklungen vollzieht sich zugleich (und nicht nur
außerhalb der Kirchen) ein fundamentaler Wandel „von der Mitglieder- zur
Klienten- und Kundenreligion“ (Hartung 2023, 489): mit wenig Verbind‐
lichkeit und viel Offenheit, Angebote auszuprobieren und zu wechseln. Die
Adaption der Riten und Praktiken traditioneller Religionssysteme geschieht
dabei unter anderem in einem zentral von der eigenen Biographie mitbe‐
stimmten Prozess kreativer und narrativer Refiguration, der unterschiedli‐
che Sinndeutungen synchronisiert und so eine neue spirituelle Identität
ermöglicht. In ihrer einflussreichen Studie The Spiritual Revolution (2005)
unterscheiden Paul Heelas und Linda Woodhead zwischen traditioneller
Religion als life-as-religion und Spiritualität als subjective-life spirituality
und lassen Letztere als ein Phänomen durchsichtig werden, das institutio‐
nalisierte Formen von Religion und insbesondere das Christentum durch
einen „holistischen“ Zugang zur Wirklichkeit abzulösen sucht.

Rüdiger Braun

268

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Charakteristika und Formationen populärer Spiritualität

Hyperkulturalität und transpersonales Bewusstsein

Was zeichnet moderne Spiritualität als subjective-life spirituality im Ver‐
gleich zum Begriff der Religion aus? Drei Punkte sind hierfür zentral: Sie
verwischt erstens die religionswissenschaftlichen Dichotomien von heilig
und profan bzw. religiös und säkular (vgl. Arnal / McCutcheon 2013). Sie
löst zweitens die für das traditionelle Verständnis von Religion konstitutive
Dichotomie von Körper und Geist hin zu einem Diskurs über die Verkörpe‐
rung des Spirituellen auf. Und sie adaptiert drittens östliche Formen von
Spiritualität (z. B. Zen, Yoga).

Wie erwähnt ist der Begriff der „Spiritualität“ mit der Vorstellung ver‐
knüpft, sie verkörpere gewissermaßen den innerlich-subjektiven Kern einer
universellen Gestalt des Religiösen. Diese Vorstellung erlaubt die Entwick‐
lung hochindividueller und eklektizistischer Suchbewegungen, im Zuge
derer der relativ unbestimmte Signifikant „Spiritualität“ in Distanzierung
zur traditionellen Religiosität mit den unterschiedlichsten Deutungen ge‐
füllt werden kann. Weil biblische Sprachbilder oder dogmatische Konzepte
(Zorn Gottes, Gottessohnschaft, Dreifaltigkeit usw.) nicht mehr verstanden
oder für widervernünftig gehalten werden, wird mit neuen Sprachbildern
wie „Energie“, „höhere Macht“, „Geist“ oder „reine Liebe“ der Gottesbegriff
entgrenzt. Spiritualität wird zu einer Grundfähigkeit des Menschseins, die
dem Menschen Sinngebung und (Selbst-)Transzendenz ermöglicht.

Die Forschung beobachtet dabei eine zunehmende Hinwendung zu kör‐
perbetonten Praktiken wie Reiki, Yoga oder Zen-Meditation (Gugutzer /
Böttcher 2012) und markiert damit die zentrale Bedeutung sowohl von
körperlicher Erfahrung als auch eines das Individuum überschreitenden,
als transpersonal erlebten Bewusstseinsbereichs. „Spiritualität“ wandelt sich
zu einer Technik, die den Kontakt mit dem Transzendenten (oder auch
„Heiligen“) gleichsam anbahnt, und lässt sich somit auch als „Fortsetzung
der Erlebnisgesellschaft mit anderen Mitteln“ (Ebertz 2004, 26) verstehen.

Optionalität und verkörperlichte Spiritualität

Das eben Ausgeführte gilt in besonderer Weise für den „Importschlager“
Yoga, der im Westen vor allem deshalb Anklang findet, weil er die Aufmerk‐
samkeit auf den physischen Körper lenkt. So zielen westliche Yoga-Richtun‐

Spiritualität

269

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen weniger auf dessen Überwindung als vielmehr auf dessen Optimierung.
Doch dürfte die geradezu begeisterte Aufnahme von Yoga im Westen auch
damit zu tun haben, dass er eine doppelte Erwartung erfüllt: „Erfahrung
der Tiefe und zugleich nachvollziehbare kontrollierbare Techniken, die
dem Bedürfnis nach Wissenschaftlichkeit und Überprüfbarkeit genügen“
(Hartung 2023, 493). Die modernen Yoga-Systeme, die bestimmte Körper‐
stellungen (asanas) mit Atemtechniken (pranayamas) verbinden, emanzi‐
pieren sich dabei vollständig von den indischen Quellentexten, in denen
die komplexen Reinigungs- und Konzentrationspraktiken zutiefst metaphy‐
sisch konnotiert sind. Zugleich deutet sich an, dass Yoga neben seiner
endgültigen Säkularisierung innerhalb des Fitnessbereiches auch als Weg
zu einer individuellen Spiritualität gesehen wird: Topoi wie „Karma“ und
„Reinkarnation“ werden neuen Deutungen zugeführt, die diese nicht mehr
im Horizont eines Vergeltungsmechanismus, sondern als Momente eines je
individuellen Prozesses spiritueller Reifung verstehen.

Technologien des Selbst und integrative Transformation

Die auch als „Technologien des Selbst“ (Nehring 2019, 133) bezeichneten
Aneignungsformen von Spiritualität sind vor allem durch eine subjektivisti‐
sche Lesart der asiatischen Traditionen des Hinduismus und Buddhismus
bestimmt. Dies gilt insbesondere für den Topos des buddhistischen „Erwa‐
chens“ (bodhi) und die damit verbundene Erfahrung von „Erleuchtung“,
die explizit traditionskritisch als vorreflexive, von jeglicher Tradition unab‐
hängige Erfahrung begriffen wird. Ziel ist hier nicht mehr die Befreiung
vom karmischen Prozess des Entstehens und Vergehens durch Einsicht
in die Gesetze (dhammas) des Seins, sondern eine gesteigerte Selbsterfah‐
rung. Doch ist der damit assoziierte Begriff der „Ganzheitlichkeit“ mit
dem, was der Pali-Kanon über die Vergänglichkeit, Leidhaftigkeit und
Nicht-Selbstheit des Seins formuliert, kaum mehr vermittelbar. Dabei dürf‐
te der Umstand, dass die ursprünglichen Anschauungen in der gelebten
Spiritualitätspraxis keine Rolle spielen, auch damit zu tun haben, dass der
faktischen Durchdringung der Kirchen mit buddhistischem Gedankengut
und buddhistischer Praxis keine theologisch-anthropologische Reflexion
des buddhistischen Menschenbildes korrespondiert.

Rüdiger Braun

270

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Individualisierung und säkulare Spiritualität

Neben der Erweiterung der Organisationsformen und der Verbreiterung
der Rezipientenschaft macht sich schließlich der Trend zu einer verstärk‐
ten Individualisierung von Religiosität bemerkbar. Nicht die Gemeinschaft,
sondern das eigene Ich gilt als zentraler Adressat spiritueller Praxis. Im sich
rasant entwickelnden Feld von Spiritual Care sind es vor allem explizit als
„säkular“ bezeichnete Formen von Spiritualität wie zum Beispiel das von
Jon Kabat-Zinn entwickelte Achtsamkeitstraining der Mindfulness-Based
Stress Reduction (MBSR), die ihrem Selbstanspruch zufolge Meditation
ohne ideologischen Überbau anbieten und somit auch eine Form von Re‐
ligionskritik transportieren. Insofern aber auch achtsamkeitsbasierte Thera‐
pieverfahren Anleihen bei buddhistischen, daoistischen, Zen- und anderen
spirituellen Praktiken machen, geben sie Anlass zur Rückfrage, welche
impliziten weltanschaulichen und/oder religiösen Inhalte nebenbei mit ver‐
mittelt oder auch psychotherapeutisch bewusst in Gebrauch genommen
werden.

Rückfragen und Reflexionen

Universalismus vs. Konstruktivismus – Von der „Konvergenz“ zur
Kontextualität

Zur kritischen Reflexion populärer Spiritualität gehört die Auseinander‐
setzung mit den Prämissen eines entkontextualisierten, universal-mysti‐
schen Zugangs, der von einem zeitübergreifenden gemeinsamen Kern mys‐
tischen Erlebens ausgeht, in dem alle äußeren Gestaltwerdungen von Reli‐
gion in ihrer Vielfalt miteinander verbunden sind. Wer sich einen derart
universalistisch vereinheitlichten Begriff von Spiritualität zu eigen macht,
distanziert sich damit meist zugleich von der institutionalisierten „Religion“.
Weil sich „wahrer Glaube“ aufgrund seiner transzendenten Natur immer
nur kontingent und niemals adäquat in Worten ausdrücken lasse, ermög‐
liche erst die Zusammenschau personaler wie apersonaler Sprachidiome
ein umfassenderes Bild sowohl von der im Glauben gemeinten Letztwirk‐
lichkeit als auch von der grundlegenden Dynamik des Glaubens selbst.
Und so konvergieren etwa das „große Mitgefühl“ im Buddhismus und die
„göttliche Liebe“ im Christentum (Hanh 1996, 58f ) in der gemeinsamen
Ausrichtung beider Traditionen auf die unsagbare Letztwirklichkeit. Auf

Spiritualität

271

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der anderen Seite des Spektrums an Zugängen zum Topos der Spiritualität
steht ein konstruktivistischer Ansatz (den der Autor dieses Artikels teilt),
dem zufolge jegliche „Erfahrung“ – wie zum Beispiel die der Wesensschau
(kenshô) im Zen – immer schon kulturell wie individuell konditioniert
ist, weshalb es auch keine reine, theorieindifferente Erfahrung – sei sie
alltäglicher oder mystischer Natur – geben kann. Auch der sogenannte
Mystiker erfährt das Göttliche oder Absolute nicht konzeptfrei und rein,
sondern trägt bereits im Moment des Erlebens seine eigenen sprach- und
weltbildgebundenen Denkkategorien ein, oder genauer: Sein Erleben selbst
wird von vornherein durch diese Kategorien geformt.

Dogmenfreiheit vs. Tradition – Weltanschauliche Aufladungen von
„Meditation“

Diskussionswürdig ist ferner die religionsgeschichtlich unhintergehbare
Spannung zwischen Quellentreue einerseits und konstruktivistischer Erfin‐
dung von Tradition andererseits. Als Beispiel dafür sei nochmals der Pio‐
nier des christlichen Zen, Enomiya-Lassalle, aufgerufen. Für dessen Lehrer,
den Sanbô-Kyôdan-Meister Yamada Koun, stand immer fest, dass die Prü‐
fung des kenshô, der zen-buddhistischen Wesensschau, für ausnahmslos
alle, die buddhistischen wie die christlichen Zen-Adepten, „innerhalb der
buddhistisch überlieferten Form und damit nach Maßgabe der buddhisti‐
schen Philosophie zu erfolgen“ habe (Baatz 2009, 90). Zur Überprüfung
der konkret realisierten Tiefe der Leere bedürfe es ausgewählter, rational
nicht (auf )lösbarer Fragen/Rätsel (sog. koans), die von vornherein bud‐
dhistisch aufgeladen sind und somit ein „christliches“ kenshô ausschließen.
Lassalles Annahme, die gegenstandslose „weltanschauungsfreie“ Meditati‐
onsmethode des Zen ließe sich auch mithilfe christlicher Kategorien inter‐
pretieren, geht von der eigenen zutiefst christlich-weltanschaulichen Prä‐
gung aus, die heute wohl bei den wenigsten der spirituellen Sucher vorliegt.
Die Transzendenzerfahrungen, die sie mit dem Zen, mit Reiki oder Yoga
machen, dürften somit sehr viel mehr durch die jeweilige weltanschauliche
Meditationsschule oder -methode evoziert und formiert sein als durch
die eigene spirituelle Intention oder christliche Prägung. Zugleich lässt
sich die mit dem universalisierenden Ansatz verbundene Unterscheidung
zwischen menschlichen Ausdrucksformen des Religiösen (Form/Symbol)
einerseits und der Transzendenz (Inhalt/Symbolisiertes) andererseits in

Rüdiger Braun

272

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Moment, in dem sie metaphysisch konnotiert ist, nicht ohne Depoten‐
zierungen neutestamentlicher und kirchlicher Christologie(n) denken.

Innerlichkeit vs. sozio-religiöse Organisation

Die Aufwertung einer von der Religion losgelösten „inneren“ Erfahrung
ist ohne die Säkularisierung nicht denkbar und stellt insofern ein auf West‐
europa beschränktes Phänomen dar. Jenseits säkularisierter Gesellschaften
geht es gläubigen Menschen, gleich ob sie dem Hinduismus, dem Buddhis‐
mus, dem Judentum, dem Christentum oder dem Islam angehören, sehr
viel weniger um das „Innen“ der Erfahrung als vielmehr um „das ‚Außen‘
des religiös zu strukturierenden Sozialen“ (Michaels 1988, 35). Dies gilt
in besonders herausgehobener Weise für den Hinduismus, für den Axel
Michaels den Begriff des „identifikatorischen Habitus“ verwendet: Das
„beherrschende Prinzip indischer Religiosität“ liegt ihm zufolge „nicht im
Glauben, in den Lehren oder Ritualen […], sondern in der sozio-religiösen
Organisation“ (ebd.). Die Rituale der gemeinsamen Verehrung zum Beispiel
von Vishnu, Shiva und ihren weiblichen Pendants stiften ein weittragen‐
des Gefühl von Zusammen- und Zugehörigkeit, das in seiner sozialen
Bedeutsamkeit individuelle Formen und Adaptionen von Spiritualität weit
übersteigt. Gleiches gilt für den asiatischen Buddhismus, in dem unter
Laien und Mönchen die in westlicher Adaption so zentrale Praxis der „Me‐
ditation“ eine sehr viel geringere Rolle spielt als angenommen. Angesichts
der anfangs erwähnten Religionisierung von Spiritualität impliziert eine
kritische Reflexion ihrer Formen und Konzepte unabdingbar die Auseinan‐
dersetzung zum einen mit kollektiven Deutungsmustern, die – symbolisch
vermittelt über den jeweiligen Sozialisationsprozess – das individuelle Erle‐
ben und Verhalten des Einzelnen in erheblichem Maße mitbestimmen, zum
anderen mit den zutiefst asymmetrischen und machtförmigen Beziehungs‐
konstellationen, die mit dieser Religionisierung verbunden sind (spirituel‐
ler Missbrauch / Meister-Schüler usw.).

Contemplatio vs. tentatio – Anfechtung und die Alltäglichkeit von
Spiritualität

Schließlich soll auch noch ein spezifisch protestantischer Aspekt zu Wort
kommen. Martin Luther hat innerhalb der traditionellen Trias aus oratio,

Spiritualität

273

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meditatio, contemplatio das letzte Element, die für die spätmittelalterliche
Spiritualitätspraxis so zentrale Kategorie der „Kontemplation“, durch die
„Anfechtung“ (tentatio) ersetzt und selbige gar als den Höhepunkt der Got‐
teserfahrung interpretiert. Zugleich bindet er Spiritualität ausdrücklich an
den Alltag und an die Lektüre der Heiligen Schrift zurück: In der Schrift‐
meditation, die die Erfahrung der Anfechtung immer schon miteinschließt,
vollzieht sich gleichsam eine „worthafte Erfahrung des Heiligen Geistes“
(vgl. zu WA 50, 658,13–660,17 im Einzelnen Nicol 1991, 91 – 101).

Damit wird Spiritualität gleichsam „geerdet“ und an die Grundvollzü‐
ge christlichen Glaubens zurückgebunden, der Überbetonung besonderer
geistlicher „Erfahrungen“ aber ein Riegel vorgeschoben. Neben dem konti‐
nuierlichen Umgang mit der in Wort und Sakrament hör- und sichtbaren
(und damit „ganzheitlich“ erfahrbaren) Verkündigung des Evangeliums (lei‐
turgia) und dem Dienst (diakonia) am Nächsten stuft Luther im Übrigen
die musica – die „beste Gottesgabe“ und „höchste Ehre“ – als zentralen Aus‐
druck christlicher Spiritualität ein: Der singende und musizierende Mensch
bewegt nicht nur sich selbst, sondern auch andere und lässt damit „Spiritua‐
lität“ wieder zu dem werden, was sie im christlichen Kontext von jeher
war: ein Sich-mit-hineinnehmen-Lassen in die von Gottes unverfügbarem
Geist selbst geschenkte Freiheit eines zum Dienst am Nächsten befreiten
Christenmenschen.

Literatur

Arnal, William / McCutcheon, Russel T. (2013): The Sacred Is the Profane. The Political
Nature of Religion, New York.

Baatz, Ursula (2009): Erleuchtung trifft Auferstehung. Zen-Buddhismus und Christen‐
tum. Eine Orientierung, Stuttgart.

Barth, Hans-Martin (1993): Spiritualität, Bensheimer Hefte 74/Ökumenische Studien‐
hefte 2, Göttingen.

Capra, Fritjof (1997): Das Tao der Physik. Die Konvergenz von westlicher Wissenschaft
und östlicher Philosophie, München.

Ebertz, Michael N. (2004): Die Wüste lebt. Spiritualität statt Frömmigkeit?, in: Jepsen,
Maria (Hg.): Evangelische Spiritualität heute. Mehr als ein Gefühl, Stuttgart, 13 – 31.

Enomiya-Lassalle, Hugo Makibi (1972): Zen-Buddhismus, 2. Aufl., Köln (Erstaufl.
1966).

Enomiya-Lassalle, Hugo Makibi (1987): Zen. Weg zur Erleuchtung. Einführung und
Anleitung (TB), Freiburg i.Br.

Gugutzer, Robert / Böttcher, Moritz (Hg., 2012): Körper, Sport und Religion. Zur Sozio‐
logie religiöser Verkörperungen, Wiesbaden.

Hanh, Thich Nhat (1996): Lebendiger Buddha, lebendiger Christus, München.

Rüdiger Braun

274

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hartung, Constance (2023): Ex India lux. Die Rezeption hinduistischer Spiritualität und
der Kultur Indiens in Deutschland, Religionen aktuell 34, Baden-Baden.

Knoblauch, Hubert (2010): Populäre Spiritualität, in: Mohrmann, Ruth E. (Hg.): Alter‐
native Spiritualität heute, Münster 19 – 34.

Löffler, Alexander (2021): Christsein mit Zen, Zürich.
Michaels, Axel (1988): Der Hinduismus. Geschichte und Gegenwart, München.
Nehring, Andreas (2012): Aneignung von „Religion“. Postkoloniale Konstruktionen des

Hinduismus, in: Stausberg, Michael (Hg.): Religionswissenschaft, Berlin, 109 – 121.
Nehring, Andreas (2019): Populäre Spiritualität – Achtsamkeit als neue Religion?, in:

Daniel, Renate / Haberer, Johanna / Neuen, Christiane (Hg.): Lust auf Zukunft trotz
Sorge und Zweifel, Ostfildern, 112 – 136.

Nicol, Martin (1991): Meditation bei Luther, 2. Aufl., Göttingen.
Peng-Keller, Simon (2014): Zur Herkunft des Spiritualitätsbegriffs. Begriffs- und spiri‐

tualitätsgeschichtliche Erkundungen mit Blick auf das Selbstverständnis von Spiritual
Care, Spiritual Care 3,1, 36 – 47.

Pickel, Gert / Pickel, Susanne (2022): Political Values and Religion. A Comparison be‐
tween Western and Eastern Europe, in: Polak, Regina / Rohs, Patrick (Hg.): Values –
Politics – Religion. The European Values Study. In-depth Analysis – Interdisciplinary
Perspectives – Future Prospects, Cham, 157 – 203.

Siebenrock, Roman (2006): Die Wahrheit der Religionen und die Fülle der Selbstmit‐
teilung Gottes in Jesus Christus, in: Hünermann, Peter / Hilberath, Bernd Jochen
(Hg.): Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Bd. 5,
Freiburg i.Br., 120 – 133.

Taylor, Charles (2009): Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a.M.
Wiggermann, Karl-Friedrich (2000): Art. Spiritualität, Theologische Realenzyklopädie

31, 708 – 717.

Spiritualität

275

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verschwörungstheorien

Kai Funkschmidt

Eine Verschwörungstheorie (VT) ist die Annahme, hinter dramatischen
Ereignissen und sozialen Strukturen steckten die absichtsvollen Handlun‐
gen von Menschen, die insgeheim und zum eigenen Vorteil Kontrolle über
Institutionen, Gesellschaft oder die Welt ausüben. Sie werden üblicherweise
als Kuriositäten präsentiert: War die Mondlandung nur eine Fernsehshow?
Haben die CIA John F. Kennedy und die Juden das World Trade Center
auf dem Gewissen? Sind Aids und die Prävention durch Kondome Maß‐
nahmen weißer Regierungen, um schwarze Bevölkerungen zu dezimieren?
Welche Geheimnisse über Jesus verbergen sich, nein, verbirgt man in den
Kellern des Vatikans? Absurditäten täuschen darüber hinweg, dass vt.es
Denken ein Massenphänomen ist, nicht das Reservat skurriler „Spinner“.

VTn können Ausdruck der Innen-Außen-Weltsicht religiöser Kleingrup‐
pen sein (Davidianer, Aum Shinrikyo) oder umgekehrt Kleingruppen als
Verschwörer verdächtigen (Juden, Jesuiten, Freimaurer). Zu unterscheiden
sind Theorien, die sich von unten nach oben gegen Eliten richten, von
Theorien, die von oben nach unten blicken. Ersteres begründet die nach‐
gewiesene Nähe zwischen Populismus und VTn. Letzteres liegt vor, wenn
etwa eine Regierung allerorten Gefahren für den Staat wittert und Melde‐
stellen und Repressionsapparate gegen falsche Gesinnungen einrichtet. Bis
Mitte des 20. Jahrhunderts war die zweite Form die häufigste (von Bieber‐
stein 1976).

Begriff, Form und Merkmale von Verschwörungstheorien

VTn können als ausgefeilte „alternative Realität“ auftreten. Dabei werden
bekannte Details wie Puzzleteile neu zusammengesetzt, sodass ein neues
Bild entsteht. Andere VTn begegnen weniger als detaillierte Theorie denn
als Gerücht, als Frage oder raunende Andeutung, wollen die Fantasie in
Gang setzen und Misstrauen schüren.

277

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Begriff VT wird oft unpräzise gebraucht, verschwimmt in der öf‐
fentlichen Diskussion mit „Fake News“ (vorsätzlichen Falschnachrichten),
Unsinn oder schlichten Irrtümern.

Merkmale von Verschwörungstheorien sind:

• Reduktion: Hoch komplexe soziale Phänomene und Strukturen werden
als Ergebnis zielgerichteten Handelns weniger Menschen gedeutet. Weiß
man, wem etwas (vermeintlich) nützt, weiß man auch, wer es verursacht
hat. Die Verantwortlichen können vage bleiben (die Juden, das Großka‐
pital, die Pharmaindustrie, die Männer) oder gar eine fiktive Größe sein
(Illuminaten, Außerirdische).

• Intention: Hinter Ereignissen stehen Absichten und Personen. Deren
Handeln verfolgt konkrete Ziele, oft Macht und Reichtum. Die Ziele
können zunächst unklar sein.

• Konspiration: Planen und Handeln der Verschwörer geschehen im Ver‐
borgenen.

Neben den so umrissenen systemischen VTn gibt es einzelfallbezogene
VTn (Anschläge, Unfälle). Diese reduzieren Komplexität nicht, sondern
stellen sie künstlich her:

• Komplikation: Hinter einer relativ klaren „offiziellen Wirklichkeit“ wird
eine komplizierte Alternativwirklichkeit konstruiert. Erklärungslücken
der „offiziellen“ Darstellung werden aufgebläht und zahllosen Fakten
eine alternative Deutung beigelegt.

• Konkretion: Anders als bei systemischen VTn werden bei Einzelfalltheo‐
rien oft konkretere Tätergruppen verdächtigt (Geheimdienste, Regierun‐
gen).

Häufig wird gesagt, VTn seien nicht falsifizierbar, weil alle widersprechen‐
den Fakten als Belege für die besondere Geschicklichkeit und Gefährlich‐
keit der Verschwörer integriert werden. Das gilt aber nur für das subjektive
Verhalten der Anhänger. Tatsächlich sind die meisten VTn nach rationalen
Kriterien widerlegt, nur weigern sich Verschwörungstheoretiker, dies anzu‐
erkennen.

Erst seit einigen Jahrzehnten gelten VTn als illegitimes „Wissen“. Lange
Zeit waren sie ein selbstverständlicher Teil des öffentlichen und politischen
Diskurses (vgl. Butter 2017, 147ff ). Abraham Lincoln glaubte lebenslang an
eine Unterwanderung der US-Verwaltung durch Südstaatenpolitiker mit
dem Ziel der landesweiten Einführung der Sklaverei, Thomas Mann suchte
1918 die Schuld am Weltkrieg bei Illuminaten und Freimaurern. Selbst der

Kai Funkschmidt

278

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auschwitzmärtyrer Maximilian Kolbe sah 1926 in den Freimaurern die
„Verschwörung einer organisierten Clique fanatischer Juden, die die Kirche
zerstören wollen“.

Der Standarddenkfehler aller VTn ist die Annahme, komplexe Ereignisse
und Zustände könnten das Ergebnis zielgerichteter Handlungen sein, die
sich womöglich sogar bestimmten Personenkreisen zuordnen lassen. Die‐
sen Kreisen gelinge es, ihre jeweiligen Einzelinteressen im Verborgenen wi‐
derspruchsfrei zu koordinieren, alle Auswirkungen ihrer Handlungen selbst
in hoch komplexen Situationen voll abzuschätzen und dies alles über lange
Zeit geheim zu halten (keine Aussteiger und Verräter). Das widerspricht
allem, was man über komplexe Systeme und über Gruppenpsychologie
weiß.

Ursachen

a) Verschwörungstheorien erfüllen soziale und psychologische Funktionen:
Die einheitliche Logik zur Welterklärung bewirkt Komplexitätsreduktion

und kognitive Entlastung.
Die Benennung von Schuldigen (Sündenbocktheorie) fördert eine ge‐

ordnete Weltsicht (innen – außen, gut – böse).
Weil VTn tieferes Geheimwissen bedeuten, steigern sie das Selbstwertge‐

fühl.
Persönliche Niederlagen werden durch Externalisierung erklärlich:

Nicht mehr meine chaotische Lebensführung ist schuld an meinem perma‐
nenten Unwohlsein, sondern die Mobilfunkantenne auf dem Nachbardach.

VTn wirken gegen Ohnmachtsgefühle. Durch die Annahme eines steu‐
ernden menschlichen Willens werden unangenehme Erfahrungen immer‐
hin aus dem Bereich des Unverfügbaren heraus- und in den Bereich
menschlicher Gestaltung hineingenommen.

b) Experimentell nachgewiesen wurde, dass Erfahrungen des Kontroll‐
verlusts für VTn anfällig machen. Das Gleiche gilt für bestimmte Persön‐
lichkeitsmerkmale (geringes Selbstbewusstsein, Ängstlichkeit). Man hat
hier teils eine konkrete „Conspiracy Mentality“ ausgemacht. Diese ist meist
von einer system- und elitenkritischen Logik unterfüttert und richtet ihre
Vorurteile gegen als mächtig wahrgenommene Gruppen (Amerikaner, Ma‐
nager, Juden, vgl. Imhoff / Bruder 2014, 25f ).

c) Die Kognitionspsychologie deutet darauf hin, dass es eine natürliche
menschliche Neigung zur Verschwörungsmentalität gibt, insbesondere bei

Verschwörungstheorien

279

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zufallsereignissen und komplexen Zusammenhängen. Die zugrunde liegen‐
den psychologischen Konstanten wurden vielfach untersucht: Menschen
sind biologisch auf die Erkennung von Mustern in der Wirklichkeit ange‐
legt. Bei der Ursachenforschung bevorzugen wir Intentionen gegenüber
anderen Erklärungen (Zufall, Natur, Irrtum). Wir unterliegen dem confir‐
mation bias, d. h. neue Informationen werden als Bestätigung bestehender
Überzeugungen eingeordnet, sodass sich immer neue Belege für eine intui‐
tive Realitätswahrnehmung finden.

Es wäre also zu einfach, in VTn nur das falsche Bewusstsein absonderlich
Irregeleiteter zu sehen. Ihnen liegt kein strukturell andersartiges Denken
zugrunde als bei allen Menschen. Daher treten sie auch in Abstufungen
auf: von der Alltagsverschwörung (Schlechte Prüfung? – Nicht ich bin
zu dumm, sondern der Prof mag mich nicht) bis zum pathologischen
Konspirationismus, der die gesamte Wirklichkeitswahrnehmung bestimmt.
Weil VTn auf humanen Konstanten aufbauen, reichen sie bis weit in den
gesellschaftlichen Mainstream.

d) Als Frucht der Aufklärung betrachtete Karl Popper Verschwörungs‐
theorien. An die Stelle des unerforschlichen Willens homerischer Götter
seien die undurchschaubaren Pläne mächtiger Männer getreten, deren un‐
heilvolle Absichten alle Weltübel erklären. Erst seit dem 18. Jahrhundert
verbreiteten sich demnach VTn im modernen Sinne: Ihr Weltbild verkör‐
pere in extremum das Prinzip der Aufklärungsphilosophie, „eine Welt, in
der Ursache und Wirkung mechanisch verbunden waren, [sodass …] alle
Handlungen und Ereignisse wissenschaftlich als Produkte menschlicher
Intentionen gesehen werden konnten“ (Wood 1982, 429). Auch ohne Gott
und seinen Gegenspieler bleibt die Welt geordnet und erklärbar.

e) Auch die allgegenwärtige trivialisierte Form des Sozialkonstruktivis‐
mus wirkt förderlich auf Verschwörungsmentalität (vgl. Boghossian 2013).
Den Zusammenhang beschrieb selbstkritisch der konstruktivistische Philo‐
soph Bruno Latour 2004. (Er selbst hatte einst in einem berühmt geworde‐
nen Beispiel erklärt, Tutanchamun könne nicht an Tuberkulose gestorben
sein, da der Tuberkelerreger erst 1882 von Robert Koch entdeckt und die
Krankheit „konstruiert“ wurde). Auslöser zum Umdenken war für ihn der
Zweifel am menschengemachten Klimawandel („Verschwörung linker Kli‐
maforscher“). Die Kritiker der Klimapolitik argumentierten hier mit den
Methoden der konstruktivistischen Theorie, um die „Herrschaftsdiskurse
der Klimalobby“ zu demaskieren. Latour erkannte: Auch seine eigene jahr‐
zehntelange Verbreitung sozialkonstruktivistischer Kritik („French Theo‐
ry“: Foucault, Derrida etc.) hatte allgemein die Plausibilität vt.er Welterklä‐

Kai Funkschmidt

280

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rungen erhöht. Nun war diese scharfe Waffe linker Herrschaftskritik in die
Hände des politischen Gegners gefallen. Der Konstruktivismus verbreitete
sich in amerikanischen Universitäten („Identitätsstudien“) und gelangte
von hier in Politik und Medien.

Nicht zufällig teilen sich Konstruktivismus und Verschwörungsdenken
den Slogan „Nichts ist, wie es scheint“. Heute, so Latour, werde alleror‐
ten ein „exzessives Misstrauen“ gegenüber vorfindlichen Wirklichkeiten
gelehrt. Was noch kürzlich als selbstverständlich galt, ist nun nur noch ein
„soziales Konstrukt“, das Herrschaftsstrukturen legitimiert. Dadurch werde
alles unter unwiderlegbaren Ideologieverdacht gestellt. Schon wer diese
simplistische Analyse bezweifelt, macht sich verdächtig. Zu beobachten ist:
In kurzer Zeit mutierten Tatsachen zur Ideologie und Bezeichnungen zu
Unwörtern („Geschlecht“, „Rasse“ und selbst das Wort „Fakten“ gelten als
ideologisch belastet – eine Art Gesellschaftsreform mittels Sprachmagie).
Am Ende bleibe nichts Reales bestehen, zum Recht auf eigene Meinung
kommt ein Recht auf eigene Tatsachen, beglaubigt allein durch die Erfah‐
rung (das aus der Esoterik bekannte: „Es ist so, weil ich es so erfahren habe.
Wer es nicht erfahren hat, kann nicht mitreden“). Eine Diskussion über
Fakten und ihre Interpretation ist unmöglich, weil es keine akzeptierten
Fakten jenseits „gefühlter Wirklichkeit“ gibt.

So entstehe eine übertriebene Neigung, eine unangenehme Realität als
das Werk interessengeleiteter Dunkelmächte zu sehen. Darin ähneln sich
heute Trump-Anhänger, die sich um die Wahl 2020 betrogen fühlen, und
heutige „Woke-Bewegungen“ (Black Lives Matter, LGBTQ* usw.), die sich
schlimmer diskriminiert fühlen als vor 50 Jahren. Es ist kein Zufall, dass
solche Bewegungen oft mit Antisemitismus einhergehen. Ihre manichäische
Weltsicht trägt vt.e Züge: Sie suchen hinter komplexen sozialen Phänome‐
nen Urheber (nicht Ursachen). Und finden sie unweigerlich bei den (tat‐
sächlichen oder behaupteten) Nutznießern der Umstände. „Cui bono?“ –
Wem es nützt, der hat es verantwortet. Auch diese Parole teilen sich VTn
und Konstruktivismus. Die Verschwörungsmentalität gibt also einfache,
personalisierte Antworten auf komplexe Fragen. Sie kann sich, wie Imhoff /
Bruder herausfanden, motivierend als „Empowerment“ auswirken: Sie ist z.
B. mit politischem Engagement, etwa in der Anti-Atombewegung, positiv
korreliert (Imhoff / Bruder 2014, 37f ). Eine „Atomlobby“ ist als Gegner
motivierender als die abstrakte radioaktive Strahlung.

f ) In eine ähnliche Richtung geht der Hinweis auf die zunehmende
Moralisierung sozialer und politischer Fragen (vgl. Lübbe 2019). Heute
werden Verschiedenheiten zwischen Menschen(gruppen), ausbleibender

Verschwörungstheorien

281

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebenserfolg, selbst Krankheit und Behinderung nicht mehr als Unter‐
schied (deskriptiv), sondern als „Ungleichheit“ (rechtlich) und diese ohne
weitere Beweisführung als „Ungerechtigkeit“ (moralisch) beschrieben. Da‐
bei verschiebt sich etwas Grundlegendes: Für Ungerechtigkeit ist jemand
verantwortlich. Kontingenzbewältigung bedeutet heute, dass bei jedem
öffentlich thematisierten Unglück oder Missstand reflexartig eine Suche
nach Schuldigen einsetzt – eine typische Verschwörungsmentalität. In den
Mainline-Kirchen war es in den 1980er Jahren üblich, den Aufstieg der
Pfingstbewegung in Lateinamerikas Armenvierteln nicht auf die Wahl der
selbst denkenden Armen, sondern auf die Wühlarbeit der CIA zurückzu‐
führen (dagegen Emilio Castro: „Liberation Theology opted for the poor,
and the poor opted for pentecostalism“). Das kommt unserer menschlichen
Disposition entgegen, die unangenehme kognitive Dissonanzen mit der
Suche nach Schuldigen beantwortet. Nicht hoch im Kurs stehen Zufall, sys‐
temimmanente Gründe, Eigenverantwortung und komplizierte, womöglich
unveränderbare natürliche Ursachen in einer Welt voller Krisen, Katastro‐
phen und Unvollkommenheiten. Schon Popper hatte soziale Phänomene in
seine Definition von VTn eingeschlossen:

„[T]he mistaken theory that, whatever happens in society, especially
happenings such as war, unemployment, poverty, shortages, which people
as a rule dislike – is the result of direct design by some powerful individuals
and groups“ (Popper 1966, 295).

Verbreitung

Wie weit VTn heute verbreitet sind, ist kaum feststellbar, weil es an ein‐
heitlichen Definitionen und Messmethoden fehlt. VTn sind zudem wie
„Sekten“: Es sind immer nur die anderen betroffen. Dass ihre Verbreitung
zunehme, wird seit Jahrzehnten behauptet. Heute erleichtert das Internet
die Verbreitung der abseitigsten Theorien (Nazi-Ufos unterm Südpol und
geklonte Päpste im Weltall), deren wenige Anhänger sich besser finden
können. Ein Massenphänomen sind sie nicht.

Auch Romane (Dan Brown), Spielfilme (Akte X) und Computerspiele
(Illuminati) fördern VTn. Hier tritt eine spielerische Komponente hinzu,
wie man sie auch unter Fantasy-Fans findet. Als Realitätsflucht verzaubern
VTn die Welt, in der man mit Gleichgesinnten einen geheimen Plan auf‐
spürt.

Kai Funkschmidt

282

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oft wird behauptet, VTn seien politisch eher „rechts“ als „links“ behei‐
matet, Untersuchungen bestätigen das nicht. In den USA glauben z. B. die
Anhänger beider Parteien zu über einem Viertel, dass Wahlen gefälscht
wurden, sie meinen nur unterschiedliche Wahlen (vgl. Imhoff / Bruder
2014).

Unerwartet erscheint die Popularität von VTn im esoterischen Milieu.
Jan Udo Holeys antisemitische, inzwischen verbotene Bücher über „Ge‐
heimgesellschaften“ verkauften sich in esoterischen Buchhandlungen be‐
sonders gut. Diese Überschneidungen erklären, warum sich die 2020
entstandene, in Teilen vt.e „Querdenkerbewegung“ eher aus esoterischen,
links-grünen Milieus speiste, bevor sie nach rechts driftete (vgl. Frei u. a.
2020).

Wippermann (2007) sieht die Esoterik offen für VTn, weil ihr Weltbild
der „Ganzheitlichkeit“ einen Kosmos in Harmonie mit sich selbst voraus‐
setze. Unordnung entstehe erst dadurch, dass Menschen die natürliche
Harmonie durcheinanderbringen. Auch das inhärente Grundmisstrauen ist
förderlich: Die esoteriktypische Individualitätssehnsucht drückt sich gern
im „alternativen Denken“ aus, einer missverstandenen Form „kritischer
Reflexion“. Der angestrebte Nonkonformismus wird dann als prinzipieller
Widerstand gegen die „herrschende Meinung“ artikuliert, auch um den
Preis des Vernunftverzichts.

Ob Verschwörungstheorien mit dem Geschlecht, der politischen Ori‐
entierung, dem Bildungsstand usw. korrelieren, wird verschieden beant‐
wortet. Manche Untersuchungen fanden, dass Geschlecht, Bildungsstand
und Beruf die Anfälligkeit für VTn kaum beeinflussen (Goertzel 1994),
andere hingegen, dass Frauen häufiger daran glauben als Männer (Barto‐
schek 2017). Solche Widersprüche weisen auf die Uneinheitlichkeit der
Definitionen und Untersuchungsmethoden hin. Umfragen zeigen kaum
Geschlechtsunterschiede, die Auswertung schriftlicher Quellen aber schon.
Denn Männer sind v. a. im Internet häufiger als Autoren aktiv (Butter 2017,
119f ). Konsens ist, dass soziale Randgruppen (ethnische Minderheiten, psy‐
chisch Kranke, politische Ränder) überdurchschnittlich anfällig sind, weil
VTn eine Antwort auf Machtlosigkeitsgefühle bieten. Einig ist man sich
auch, dass VTn einander fördern: Wer an eine glaubt, hält tendenziell auch
andere für wahr – selbst wenn diese sich widersprechen.

Verschwörungstheorien

283

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verschwörungstheorien von unten und von oben

Viele VTn kommen aus den USA und richten sich gegen Regierung und
Geheimdienste. Das kann mit dem ambivalenten Verhältnis vieler Amerika‐
ner zu ihrer Regierung zusammenhängen. Einerseits besteht ein ausgepräg‐
tes Sicherheitsbedürfnis, andererseits verdächtigt man sie traditionell, sich
zu viel Macht anzumaßen. Zeitweise glaubte ca. ein Drittel amerikanischer
Schwarzer und Schwuler, AIDS sei von ihrer Regierung in Umlauf gebracht
worden, um sie zu dezimieren. Als Ursache vermuten einige Soziologen
die Freiheitsbeschränkungen und Ohnmachtsgefühle durch ständigen Bü‐
rokratie- und Institutionenausbau. Andere meinen das genaue Gegenteil:
Ursache sei der Bedeutungsverlust wirklichkeitsstrukturierender Institutio‐
nen (kulturell-soziale Kohäsion, Religion).

Hinzu kommt die Tatsache, dass amerikanische Regierungen in eine
Reihe menschenschädigender Geheimprogramme verstrickt waren (z. B.
die „Tuskegee-Studie“ an schwarzen Syphiliskranken). Gesellschaftlicher
Vertrauensverlust und VTn nähren sich gegenseitig.

VTn können jedoch auch von den Eliten ausgehen und auf die Ränder
zielen (McCarthys „Kommunisten“). Nationalsozialismus (Juden, Bolsche‐
wisten) und DDR-Diktatur (Imperialismus, Klassenfeind) basierten im
Kern auf einer konspirationistischen Weltanschauung, in der die Mächte
des Bösen und des Guten im ständigen Kampf standen.

Auch manche in den Mainstream eingedrungene Aspekte des radikalen
Feminismus tragen vt.e Züge, wenn die hoch komplexe Vielfalt sozialer
Geschlechterrollen auf ein zielgerichtetes Handeln von Männerbünden
(„Seilschaften“) oder auf die systemische Verschwörung eines diffusen „Pa‐
triarchats“ zurückgeführt wird, während zuwiderlaufende Tatsachen und
wissenschaftliche Forschungen zu den Mechanismen sozialer Systeme igno‐
riert oder dämonisiert werden (vgl. Baumeister 2010, Goertzel 1994, Latour
2004).

Gelegentlich tauchen auch heute noch VTn von offizieller Seite auf.
Vor kurzem verbreiteten z. B. in Deutschland und den Niederlanden Do‐
kumentarsendungen im staatlichen Rundfunk die Verschwörungstheorie
(Satanistisch-)Ritueller Gewaltnetzwerke (Hahn 2019; Funkschmidt 2020).

Diffamierungsbegriff im Meinungsstreit

Der Vorwurf „Verschwörungstheorie“ wird heute inflationär verwendet, oft,
um unliebsame Kritik zu diskreditieren. „[T]he question is no longer What

Kai Funkschmidt

284

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


is a conspiracy theory? but what counts as a conspiracy theory?“ (Bratich
2008, 4; vgl. Schwarzenberg 2019). Das betrifft fast jedes strittige Politikfeld:
Umgang mit dem Klimawandel, der Masseneinwanderung, die Rolle des
Islam und der Medien, Kritik am politischen Einfluss demokratisch nicht
legitimierter Multimilliardäre wie Bill Gates und George Soros, Kapitalis‐
muskritik, Kritik an der Pharmaindustrie – nie ist der VT-Vorwurf weit.

Richtig ist: Diese Kritik tritt jeweils auch in vt.er Gestalt auf, allerdings
ist das nicht der Regelfall. Vielmehr werden extreme Randerscheinungen
in den Vordergrund gestellt und zur Kritikabwehr benutzt. Im Rahmen
der Corona-Krise wurde dieser Aspekt besonders virulent, etwa bei der
naheliegenden Frage, ob das Virus aus einem chinesischen Forschungslabor
stammen könnte. Das hatte die Weltgesundheitsorganisation zu Krisenbe‐
ginn auffällig schnell verworfen. Als der Verdacht von Donald Trump pro‐
minent propagiert wurde, galt er fortan als „rechte Verschwörungstheorie“.
Heute ist es die plausibelste Annahme. Im selben Zusammenhang wurden
Warnungen vor einer Corona-Impfpflicht lange Zeit staatlicherseits als ver‐
schwörungstheoretisch diskreditiert, bis sie schließlich der Sache, nicht
dem Namen nach eingeführt wurde. Die zunehmende Neigung, sachliche
Kritiker und politische Gegner als Verschwörungstheoretiker zu diffamie‐
ren, unterminiert die Demokratie und trägt zur Wahrnehmung bei, VTn
seien in einem ungeheuren Wachstum begriffen.

Einschätzung und Umgang

Internet und soziale Medien helfen bei der Verbreitung, sind aber nicht die
Ursache der Popularität von VTn. Das Netz ist auch die zugänglichste Quel‐
le zur aufklärenden Information gegen VTn („de-bunking“). Zum Beispiel
bietet die Gesellschaft zur wissenschaftlichen Untersuchung von Parawissen‐
schaften (GWUP) ausführliche Widerlegungen gängiger VTn (www.hoaxill
a.de).

Vt.es Denken ist einerseits ein normaler Teil menschlicher Welterfas‐
sung, andererseits können VTn persönlichkeitsprägend werden. Dadurch
sind sie potenziell gemeinschaftsschädlich – entweder direkt, weil sie Dis‐
kriminierung und Gewalt gegen vermeintliche Verschwörer hervorrufen
können, oder indirekt, weil sie gesellschaftliches Misstrauen verstärken. Aus
christlicher Sicht sind die Gottesgabe der aufgeklärten Vernunft und die
Bildungsarbeit als Schutz vor VTn im Frühstadium hilfreich, aber nicht
ausreichend. Erfahrungsgemäß lassen sich Menschen mit durchgängig kon‐

Verschwörungstheorien

285

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hoaxilla.de
https://www.hoaxilla.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hoaxilla.de
https://www.hoaxilla.de


spirationistischer Weltsicht nicht mehr mit rationalen Argumenten errei‐
chen. Der Ansatz sollte hier eher seelsorgerlich sein und sinngemäß fragen:
„Warum glaubst du, dass die Juden hinter dem 11. September stecken?“

VTn gedeihen selbstverstärkend in einem Klima gesellschaftlichen Miss‐
trauens und der Ohnmachtsgefühle. Je komplexer und verunsichernder die
Wirklichkeit ist, je mehr Informationen über Unglücke und Missstände
Menschen bekommen, desto mehr gilt es, Bewältigungsmechanismen zu
stärken, Menschen Selbstvertrauen zu geben und sie zur Teilhabe zu er‐
mächtigen. VTn sind auch eine (inadäquate) Antwort auf die säkularisierte
Theodizeefrage. Der Umgang mit Unrecht, Unglück und menschlicher Be‐
schränkung gehört zum Kern christlicher Verkündigung und zur Dialektik
einer Vertrauensbeziehung zu Gott unter den Bedingungen einer unvoll‐
kommenen Welt. Letztlich ist die VT Abwendung von Gott, weil sie auf
dem prometheischen Traum von der menschlichen Allmacht zur totalen
Weltgestaltung fußt. Das Evangelium widerspricht jeder vt.en Scheinratio‐
nalisierung der leidbehafteten Welt und fordert uns auf, die Grenzen des
eigenen Erkennens und Gestaltens anzunehmen.

Literatur

Bartoschek, Sebastian (2017): Bekanntheit von und Zustimmung zu Verschwörungstheo‐
rien – eine empirische Grundlagenarbeit, Dissertation Münster, Hannover.

Baumeister, Roy (2010): Is There Anything Good about Men? How Cultures Flourish by
Exploiting Men, Oxford.

Bieberstein, Johannes Rogalla von (1976): Die These von der Verschwörung 1776 – 1945.
Philosophen, Freimaurer, Juden, Liberale und Sozialisten als Verschwörer gegen die
Sozialordnung, Bern.

Boghossian, Peter (2013): Angst vor der Wahrheit. Ein Plädoyer gegen Relativismus und
Konstruktivismus, Frankfurt a. M. (Erstveröff. engl. 2006).

Bratich, Jack Z. (2008): Conspiracy Panics. Political Rationality and Popular Culture,
Albany.

Butter, Michael (2017): „Nichts ist, wie es scheint“. Über Verschwörungstheorien, Frank‐
furt a. M.

Frei, Nadine / Nachtwey, Oliver / Schäfer, Robert (2020): Politische Soziologie der Coro‐
na-Proteste, 17.12.2020, https://osf.io/preprints/socarxiv/zyp3f.

Funkschmidt, Kai (2020): „Erklärvideo“ des BMFSFJ zur sexualisierten Gewalt gegen
Kinder verbreitet Verschwörungstheorie, in: Materialdienst der EZW 83/3, 223 – 226
(tinyurl.com/funkschmidt-bmfsfj).

Funkschmidt, Kai (2024): „Rituelle Gewalt“ und „Mind Control“ – Elitenverschwörung
oder Verschwörungstheorie?, Roßdorf.

Goertzel, Ted (1994): Belief in Conspiracy Theories, in: Political Psychology 15, 733 –
744.

Kai Funkschmidt

286

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://osf.io/preprints/socarxiv/zyp3f
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://osf.io/preprints/socarxiv/zyp3f


Hahn, Andreas (2019): Rituelle Gewalt in satanistischen Gruppen – ein populärer My‐
thos?, in: Materialdienst der EZW 82/7, 243 – 250 (tinyurl.com/andreashahn-SRG).

Harder, Bernd (2020): Das Virus der Verschwörungstheorie, in: skeptiker. Zeitschrift für
Wissenschaft und Kritisches Denken 33, Sonderheft, 3 – 26.

Hofstadter, Richard (1966): The Paranoid Style in American Politics, New York.
Holey, Jan Udo [Jan van Helsing] (1993): Geheimgesellschaften und ihre Macht im 20.

Jahrhundert oder wie man die Welt nicht regiert, Rhede.
Imhoff, Roland / Bruder, Martin (2014): Speaking (Un-)Truth to Power: Conspiracy

Mentality as a Generalised Political Attitude, in: European Journal of Personality 28,
25 – 43.

Latour, Bruno (2004): Why Has Critique Run out of Steam?, in: Critical Inquiry 30, 225
– 248, http://www.bruno-latour.fr/node/165.

Lübbe, Hermann (2019): Politischer Moralismus, Wiesbaden.
Popper, Karl (1966): The Open Society and its Enemies, 5. Aufl., Princeton.
Wippermann, Wolfgang (2007): Agenten des Bösen. Verschwörungstheorien von Luther

bis heute, Berlin.
Wood, Gordon (1982): Conspiracy and the Paranoid Style. Causality and Deceit in the

Eighteenth Century, in: The William and Mary Quarterly 39, 401 – 441.
(Abruf der in diesem Beitrag angegebenen Internetseiten: 6.5.2024)

Verschwörungstheorien

287

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bruno-latour.fr/node/165
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.bruno-latour.fr/node/165


https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yoga

Alexander Benatar

Yoga ist gesund, Yoga hält fit, Yoga kann man in der Gruppe machen
oder allein, auf dem Wohnzimmerfußboden oder im Freien, Yoga kann
schweißtreibend sein oder entspannend, Yoga ist weltweit bekannt und so‐
zial anerkannt. Kurz: Yoga ist aus dem Leben vieler Menschen kaum mehr
wegzudenken. Nach einer Umfrage des Berufsverbands der Yogalehrenden
in Deutschland aus dem Jahr 2018 haben 16 % der Befragten schon einmal
in ihrem Leben Yoga praktiziert, 5 % tun dies nach wie vor – Tendenz stei‐
gend.1 Gerade in den „Lockdown“-Phasen der Corona-Pandemie 2020/21
erlebten zahlreiche YouTube-Kanäle diverser Yogalehrender international
einen veritablen Boom. Vor allem in einem jüngeren, städtischeren Kontext
mag die Aussage „Ich mache jeden Tag Yoga“ zuweilen weniger Erstaunen
hervorrufen als der Satz „Ich gehe jeden Sonntag in die Kirche“. Aber ist
beides vergleichbar? Handelt es sich bei Yoga überhaupt um eine spirituelle
Handlung – oder ist es Sport? Und lassen sich Kirchgang und Yoga nicht
auch miteinander vereinbaren?

Was ist Yoga?

Der Begriff „Yoga“ entstammt der altindischen Sprache Sanskrit und wird
vom Verb yuj, „verbinden“ oder auch „anschirren“, abgeleitet (s. u.). Im
Rahmen der Hindu-Religionen bezeichnet Yoga einen möglichen Ansatz,
Erlösung zu erlangen. Wie in den meisten Religionen werden auch in
den Hindu-Religionen spezifische Heilswege (marga) als Antwort auf das
Bewusstsein der Begrenztheit menschlichen Lebens beschrieben. Der Hin‐
duismus zeigt sich hierbei ausgesprochen ambiguitätstolerant und offen
für Pluralismus. Er schreibt nicht den einen alleingültigen Weg zur Erlö‐
sung vor, sondern lässt eine Vielzahl verschiedener Heilslehren (darshana)
gelten, die sich historisch und religiös mitunter stärker voneinander unter‐

1 Berufsverband der Yogalehrenden in Deutschland: Repräsentative BDY-Studie zu Yoga
in Deutschland, www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018
(Abruf: 5.5.2021).

289

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018


scheiden als etwa Christentum, Judentum und Islam. Die meisten dieser
Lehren verbindet ein übergeordnetes Ziel: die Vereinigung von Atman (in
etwa „Menschenseele“) und Brahman („Weltseele“).

Grob vereinfacht lassen sich drei hinduistische Wege unterscheiden,
Erlösung durch eine solche Vereinigung (moksha) zu erreichen (Malinar
2009, 242):

• Der Weg der Tat (karma) zielt darauf ab, dass ein jedes Individuum mög‐
lichst pflichtgemäß die Rolle (dharma) erfüllt, die ihm nach der Ord‐
nung der Welt zukommt, um dadurch im Kreislauf der Wiedergeburten
(samsara) nach und nach das seinen Atman vom Brahman trennende
Karma abzubauen.

• Der Weg der Hingabe (bhakti) verfolgt das Ziel einer Erlösung durch
religiöse Devotion und göttliche Gnade; er sucht dabei bisweilen auch
eine Art Verschmelzung des Menschen mit Gott.

• Auf dem Weg der Erkenntnis ( jnana) soll durch Meditation und Ver‐
senkung (samadhi) das Wissen um die letztliche Einheit von Atman
und Brahman verinnerlicht werden. In den Upanishaden, einer hindu‐
istischen Schriftensammlung aus dem 1. Jahrtausend v. Chr., wird zur
Veranschaulichung dieser Einheit das Bild vom Salz gewählt, das sich
in Wasser auflöst und mit ihm vereint, ohne aber je mit dem Wasser
identisch zu werden.

Beim Yoga soll die Erkenntnis der Einheit von Individualseele und Welt‐
seele nun aber nicht allein durch stille Meditation gewonnen werden.
Vielmehr wird der Körper zum Werkzeug, er wird wörtlich vom Geist
„unters Joch genommen“ (yuj, „anschirren“), um die angestrebte Verbin‐
dung von Individuum und Gott zu realisieren. Bereits in der Bhagavad
Gita, einem spirituellen Gedicht und zentralen Text des altindischen Epos
Mahabharata, werden hierzu dienliche Körperhaltungen, Sitzpositionen
und Atemvorschriften erwähnt. Die gedankliche Grundlage dieser betont
körperlichen Meditationspraxis bildet die in der sog. Samkhya-Lehre ent‐
wickelte dualistische Trennung von Geist (purusha) und (Ur-)Materie (pra‐
kriti). Erst wenn der Mensch durch Konzentration und Meditation sein
individuelles Bewusstsein (identifiziert als Purusha bzw. Atman) von der
materiell-weltlichen Prakriti befreit, steht ihm der Weg zur Überwindung
der schmerzlichen Trennung von Atman und Brahman offen.

Im Yogasutra („Yogaleitfaden“), einem vom häufig als „Vater des Yoga“
bezeichneten Patanjali verfassten Grundtext, wird die Erlösung durch kör‐
perliche Meditation als achtstufiger Pfad beschrieben:

Alexander Benatar

290

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


• Yama – äußere Selbstdisziplin, ausgedrückt in Gewaltverzicht (ahimsa),
Wahrhaftigkeit, Keuschheit und Besitzlosigkeit.

• Niyama – innere Selbstdisziplin, die sich in Reinheit, Askese, Studium
und Gottesverehrung äußert.

• Asana – besondere Körperhaltungen und Sitzpositionen (etwa der
„Lotossitz“).

• Pranayama – bewusstes Ein- und Ausatmen sowie Regelung der Atem‐
frequenz.

• Pratyahara – Lösung von den sinnlichen Eindrücken äußerer Objekte.
• Dharana – Stillstand der Gedanken durch Fokussierung auf einen ein‐

zelnen Punkt.
• Dhyana – Meditation und Versenkung durch Loslassen aller Gedanken.
• Samadhi – Erleben einer vollkommenen Versenkung und der Vereini‐

gung von individuellem und absolutem (göttlichem) Bewusstsein.

Formen und Schulen

Dieser im Yogasutra beschriebene klassische Weg, auch als Raja-Yoga („Kö‐
nigsyoga“) bezeichnet, war auch bei der Verbreitung des Yoga im Westen
bedeutsam, wenngleich man ihn oftmals losgelöst vom Hinduismus selbst
deutete. Raja-Yoga wurde dort vor allem durch den Inder Vivekananda
(1863 – 1902) bekannt, der die Ramakrishna Mission begründete, den Hin‐
duismus 1893 beim Weltparlament der Religionen in Chicago vertrat und
für seine Wahrnehmung als „Weltreligion“ sorgte. Auch die hinduistische
Bewegung Brahma Kumaris betreibt Schulen, in denen der Raja-Yoga ge‐
lehrt wird (Wobbe 2018, 44).

Daneben entwickelte Vivekananda die mit den drei genannten Heilswe‐
gen korrespondierenden Formen von Karma-, Bhakti- und Jnana-Yoga. Der
von Sri Aurobindo Ghose (1872 – 1950) geprägte Integrale Yoga verbindet
diese drei Spielarten miteinander. Auch der in Deutschland populäre Yoga
Vidya („Wissen“, „Weisheit“) Sivanandas (1887 – 1963) versteht sich in dieser
Tradition. Eine mit dem Raja-Yoga entfernt verwandte, für nicht-hinduisti‐
sche Einflüsse durchaus offene Yogapraxis etablierte mit dem Kriya-Yoga
auch Paramahansa Yogananda (1893 – 1952). Dieser betrat 1920 zum ersten
Mal US-amerikanischen Boden und gründete zur Verbreitung seiner Lehre
die sehr erfolgreiche Self-Realization Fellowship (SRF). Yogananda schrieb
nicht nur den spirituellen Bestseller Autobiography of a Yogi, sondern wur‐
de bald auch zu einem Vorreiter späterer indischer „Pop-Gurus“, indem

Yoga

291

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er die Nähe politischer und kultureller Kreise gleichermaßen suchte. Er
beeindruckte die Musiker Elvis Presley, Ravi Shankar und George Harrison
ebenso wie später den Apple-Gründer Steve Jobs.

Bei dem im Westen besonders weit verbreiteten Hatha-(„Kraft“-)Yoga
handelt es sich um eine Ausprägung des Yoga, die ursprünglich nur zur
Unterstützung der anderen Yogawege entwickelt wurde. Sie konzentriert
sich auf die oben genannten Meditationsstufen Asana (Körperhaltungen)
und Pranayama (Atemregelung). Heute hat sich diese Form der Yogapraxis
weitgehend verselbständigt und ist für viele Praktizierende im Westen mitt‐
lerweile gleichbedeutend mit dem Yoga überhaupt geworden. Wer heute
„Yoga macht“, widmet sich meist einer Abfolge verschiedener Asanas. Das
bekannteste Beispiel einer solchen Abfolge ist wohl „Surya Namaskar“ –
der sog. Sonnengruß. Die westliche Yogapraxis spiegelt insofern meist nur
einen sehr beschränkten Teilaspekt der spirituellen Yogalehre des Hindu‐
ismus wider (vgl. auch Hummel 1990, 7). In der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts wurden einige Asanas zudem nach dem Vorbild altbekannter
Gymnastikübungen entwickelt, haben mit den indischen Ursprüngen des
Yoga also kaum mehr etwas zu tun.

Gerade das Feld des Hatha-Yoga hat sich in den letzten Jahrzehnten
in hohem Maße ausdifferenziert. Zu dieser im Rahmen von (Volks-)Hoch‐
schulangeboten auch als Ashtanga- oder Vinyasa-Yoga bezeichneten Form
treten dort oftmals der ruhigere Yin-Yoga, aber auch Power-Yoga bzw.
Acro-Yoga. Deren Name ist Programm – sie werden daher von traditions‐
bewussteren Yogalehrenden eher für eine Art „Aerobic“ gehalten als für
moderne Adaptionen altindischer Heilslehren. Beim nicht minder schweiß‐
treibenden Bikram-Yoga werden die Asanas in einem ca. 35 bis 40 Grad
heißen Raum praktiziert. Der Hasya-(„Lach“-)Yoga strapaziert weniger die
Gliedmaßen, dafür umso stärker Zwerchfell und Atemmuskulatur: Hier
wird künstliches Lachen geübt, das später zu echtem Lachen werden soll.

Eine gewisse Bedeutung hat im Westen zuletzt auch der u. a. von Yogi
Bhajan (1929 – 2004) propagierte Kundalini-Yoga erlangt. Ihm liegt die
Vorstellung einer den Körper durchziehenden göttlichen Lebensenergie
(Shakti) zugrunde, die wie eine zusammengerollte Schlange (Kundalini)
am Beckenboden liegt. Mithilfe von Übungen soll die Kundalini geweckt
werden und durch sieben Energiezentren (Chakren) entlang der Wirbelsäu‐
le bis zum Scheitel (Sahasrara) aufsteigen, wo sich die weiblich gedachte
Shakti mit dem männlichen kosmischen Bewusstsein (Shiva oder auch
Atman) vereinen kann (vgl. auch von Stietencron 2017, 64f ). Geprägt ist
dieser Yoga von Mantren, die der Kundalini den Weg bereiten sollen.

Alexander Benatar

292

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemeinsam ist all diesen äußerst heterogenen Ausformungen der histori‐
schen und modernen Yogapraxis ihr monistischer Anspruch, ihr Streben
nach einer „Befreiung durch Erkenntnis der Einheit in der Zweiheit, der
Gleichheit von Geist und Materie und der Verschiedenheit von Seele und
Materie durch die Identifikation der Individualseele mit Unsterblichkeit“
(Michaels 1998, 295).

Wie verhalten sich Yoga und Christentum zueinander?

In seiner ursprünglichen Form handelt es sich beim Yoga um eine spe‐
zifische und dabei doch sehr vielfältige Form indischer Religionspraxis.
Ungeachtet vereinzelter Versuche etwa Yoganandas, Jesus und einige seiner
Jünger im Nachhinein zu ihresgleichen zu erklären, um ihre Lehre in einer
westlichen, christlich geprägten Umgebung kulturell anschlussfähiger zu
machen, ist Yoga eigentlich kein Bestandteil der christlichen Religionspra‐
xis. Allerdings wäre auch die Annahme verfehlt, seine Yogapraxis mache
einen Menschen zwangsläufig zu einem Hindu. Das ist schon deshalb nicht
möglich, weil eine Konversion zum Hinduismus traditionell nicht vorgese‐
hen ist, als Hindu wird man geboren. Manche Hindu-Organisationen kriti‐
sieren sogar die zunehmende westliche Vereinnahmung einer ursprünglich
genuin indischen spirituellen Praxis. Der Grad an Übernahme von Hindu-
Lehren ist bei den diversen Yoga-Schulen zudem sehr unterschiedlich. Eine
intensive Auseinandersetzung mit hinduistischen Lehren ist z. B. bei Yoga
Vidya zu beobachten.

Es gehört außerdem mehr dazu, Hindu zu sein, als sich mehr oder weni‐
ger regelmäßig Asanas und kontrolliertem Atmen zu widmen. Das Dharma
als umfassendes Ordnungsprinzip der indischen Gesellschaft, das auch zur
religiösen Begründung des indischen Kastenwesens dient, ist wie der Sam‐
sara auch für jene Hindus prägend, die eine Versenkung ihres Atman im
Brahman mittels Yogatechnik suchen. Eine solche Orientierung am Dhar‐
ma-Konzept oder die ihm zugrunde liegende Vorstellung eines Kreislaufs
der Wiedergeburten ist aber nur für die wenigsten nicht-hinduistischen
Yoga-Praktizierenden relevant. Auch wenn Christinnen und Christen mit
dem Yoga eine in ihrem Ursprung hinduistische Praxis ausführen, bleiben
ihnen zentrale Bestandteile hinduistisch inspirierter Weltanschauung inso‐
fern weiterhin fremd.

Wenn Yoga also losgelöst von tiefergehenden Elementen hinduistischer
Religiosität praktiziert werden kann, wäre es dann nicht denkbar, ihn

Yoga

293

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch für den christlichen Glauben fruchtbar zu machen? Vielfach wird
moniert, gerade die evangelische Spiritualität habe den Körper weitgehend
aus den Augen verloren. Auch mystische Traditionen (etwa die unio mystica
als Ziel einer spirituellen Vereinigung des betenden Menschen mit Gott)
spielen in der kirchlichen Gegenwart kaum mehr eine Rolle. Mit Verweis
auf die paulinische Aufforderung „Prüft aber alles, das Gute behaltet“ (1.
Thess 5,21) fragen daher manche, ob zur Bereicherung der evangelischen
Glaubenspraxis nicht auch ein „christlicher Yoga“ begrüßenswert wäre (vgl.
Hummel 1990, 30f ).

Tatsächlich sehen einige Christen und Christinnen im Yoga eine Mög‐
lichkeit, „den eigenen spirituellen Reichtum mit den Herausforderungen
der Körperorientierung in einen fruchtbaren Dialog zu bringen“ (Hahn
2020, 18). Richtig adaptiert könnte Yoga dann zu einer neuen Ausdrucks‐
form auch christlicher Religiosität werden, müsste dabei allerdings im Un‐
terschied zu seinen hinduistischen Ursprüngen „von Gottes Befreiungshan‐
deln getragen werden und zur Hoffnung auf ein befreites Subjekt führen“
(ebd., 39). So verstanden würden Christen mit Yogaübungen eben nicht das
hinduistische Ziel einer Auflösung der Individualseele in einer Weltseele
verfolgen, sondern die christliche Hoffnung auf individuelle Erlösung blie‐
be ausdrücklich bestehen. Es ginge darum, „in das Innere zu schauen und
sich so mit allen Sinnen auf Gott ausrichten zu können“ (Lang 2021, 6). Im
Rahmen christlicher Spiritualität könnte dem Yoga außerdem „auch eine
vorbereitende religiöse Funktion zugeschrieben werden, nämlich als Hilfe
zur Sammlung und zu jener Stille, in der der Christ wieder zum Hören,
Bibellesen und Beten fähig wird“ (Hummel 1990, 25). Vor diesem Hinter‐
grund ist auch die immer wieder diskutierte Zulässigkeit von Yogakursen in
kirchlichen Räumen nicht kategorisch auszuschließen.

Für viele Praktizierende tritt die spirituelle Dimension heute zudem
nahezu vollständig in den Hintergrund. Yoga kann bei Schlafstörungen und
Depressionen helfen sowie Rückenschmerzen lindern. Teilweise werden
die Kosten für Yogakurse sogar von Krankenkassen übernommen, die den
Nutzen von Yogaübungen zum Stressabbau und zur Prävention spezifischer
Krankheiten anerkennen (gleichzeitig aber auch vor potenziell schädlichen
Yogaübungen warnen, die im Extremfall etwa zu Bandscheibenvorfällen
oder Hyperventilation führen können; vgl. Ott 2013, 229). Manche Arbeit‐
geber bieten Yoga als Bestandteil der betrieblichen Gesundheitsförderung
an. Der Anspruch, eine Verbindung von Geist und Körper zu fördern, oft
mittels Abstimmung der Bewegungen auf den Atem, ist freilich auch in

Alexander Benatar

294

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den populären, eher „meditationssportlichen“ Formen der Yogapraxis weit
verbreitet.

Obgleich die International Yoga Sports Federation (IYSF) regelmäßige
„Yoga-Weltmeisterschaften“ ausrichtet, ist ein sportlicher Leistungsdruck
dem Yoga eigentlich fremd, geht es dabei doch gerade darum, sich von
solch weltlichen Ansprüchen zu lösen. Bei der 30-Tage-Challenge einer
YouTube-Yogalehrerin kämpft man daher auch nicht gegeneinander, son‐
dern vielmehr gegen seinen eigenen „Schweinehund“. Dennoch handelt
es sich beim modernen Massenphänomen „Lifestyle-Yoga“, Auftreten und
Selbstmarketing nach zu urteilen, häufig eher um einen Sport als um eine
altindische spirituelle Praxis. Und in der Gruppe sucht man dann gelegent‐
lich doch den athletischen Vergleich. Auch die Beweggründe zur Teilnahme
an solchen (Online-)Yogakursen sind oftmals primär utilitaristisch: Man
verfolgt Fitnessziele und Schönheitsideale, will dabei aber frei bleiben (oder
zumindest wirken) von äußerem Erfolgsdruck (vgl. Rottenberg 2021).

Einschätzung

Der Art und dem Anspruch nach ist der Yoga eine viel zu heterogene und
vielschichtige Gestalt von Religionspraxis, als dass sie sich mit einem Pau‐
schalurteil bewerten ließe. Auch 30 Jahre nach ihrer Formulierung bleibt
die folgende Problemanzeige zum Umgang mit Yoga unverändert aktuell:

„Yoga im Westen bewegt sich in beiden Sphären: als Gesundheits- und
Entspannungs-Yoga in der säkularen Welt von heute, als Suche nach mysti‐
scher Erfahrung und nach Lebenssinn sowie im Kontext missionierender
Gurubewegungen im religiösen Bereich. Die Übergänge zwischen beiden
sind fließend. In beiden Sphären ist Yoga präsent, ob es der Kirche passt
oder nicht“ (Hummel 1990, 28).

Yogaangebote in den geschilderten gesundheits- oder sportorientierten
Formen (vor allem im Fitnessstudio) haben nur sehr geringe weltanschau‐
liche Relevanz. Vermutlich würden sich nur wenige Yogalehrende als „Gu‐
rus“ bezeichnen. Etwas anderes allerdings gilt für die etwa von Yoga Vidya
angebotenen, ebenfalls unter dem Rubrum „Yoga“ gefassten Einkehrtagun‐
gen (Retreats) in hinduistischen oder zumindest hinduistisch inspirierten
Meditationszentren (Ashrams). In ihnen können die körperlichen Yoga‐
übungen eine deutliche spirituelle Überformung erfahren, indem sie nicht
nur in einen liturgischen Tagesablauf eingebettet, sondern auch mit einer
ausgeprägten Guruverehrung, der Lehre von Reinkarnation und Karma

Yoga

295

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sowie anderen, mit dem Christentum nicht zu vereinbarenden Glaubensin‐
halten verbunden werden (vgl. Hummel 1990, 29).

Immer wieder kam und kommt es in solchen Gruppierungen vereinzelt
zu Fällen spiritueller (und finanzieller) Abhängigkeit und zu sexualisierter
Gewalt durch charismatische Führungspersonen, die das in der klassischen
Yoga-Initiation unabdingbare, aber strukturell ungleiche Guru-Schüler-Ver‐
hältnis sowie ihre Machtstellung innerhalb verschwiegener Gruppen skru‐
pellos ausnutzen. Auch wenn dies in der Sache leider nicht auf die Yogapra‐
xis beschränkt, zudem dort äußerst selten anzutreffen ist und mit den kör‐
perlichen Meditationsübungen selbst meist wenig zu tun hat, entbindet dies
nicht von der Mahnung zu äußerster Vorsicht im Umgang mit einschlägig
bekannten Gurus. Ratsam erscheint es jedenfalls, verfügbare Informationen
zu nutzen sowie der eigenen Intuition zu vertrauen und im konkreten Fall
zu prüfen, ob die spirituelle Grundierung des gelehrten Yoga die angestreb‐
te körperliche Betätigung überwiegt bzw. ob die Yoga-Praktizierenden in
ihrer persönlichen Entfaltung eingeschränkt werden.

Literatur

Eliade, Mircea (2016): Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit, 3. Aufl., Frankfurt a. M. /
Leipzig.

Hahn, Andreas (Hg., 2020): Yoga und christlicher Glaube. Zwischen körpersensiblen
Entdeckungen und synkretistischer Vereinnahmung, EZW-Texte 270, Berlin.

Hummel, Reinhart (1990): Yoga – Meditationsweg für Christen? Probleme einer christli‐
chen Yoga-Rezeption, EZW-Information 112, Stuttgart.

Hutter, Manfred (2008): Die Weltreligionen, 3. Aufl., München.
Lang, Katharina (2021): Yoga & Christentum, https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christ

sein (Abruf: 18.6.2021).
Malinar, Angelika (2009): Hinduismus, Göttingen.
Michaels, Axel (1998): Der Hinduismus. Geschichte und Gegenwart, München.
Ott, Ulrich (2013): Yoga für Skeptiker. Ein Neurowissenschaftler erklärt die uralte Wahr‐

heitslehre, München.
Rottenberg, Tom (2021): Yoga ist doch kein Sport!, Der Standard, 17.1.2021, www.derstan

dard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport (Abruf: 18.6.2021).
Stietencron, Heinrich von (2017): Der Hinduismus, 4. Aufl., München.
Wobbe, Liane (2018): Hinduismus. Geschichte, Inhalte, Transformationen, EZW-Texte

258, Berlin.

Alexander Benatar

296

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport


Die Autorinnen und Autoren

Dr. phil. Alexander Benatar, Pfarrer in Berlin, Jurist und Südasienwissenschaftler, von
2020 bis 2021 wissenschaftlicher Mitarbeiter der EZW.

PD Dr. theol. Rüdiger Braun, Pfarrer, EZW-Referent für Islam und andere nichtchristli‐
che Religionen, östliche Spiritualität und interreligiösen Dialog.

Dr. theol. Friedmann Eißler, Pfarrer, Islambeauftragter der Evangelischen Landeskirche
in Württemberg. Er war von 2008 bis 2020 wissenschaftlicher Referent der EZW.

Dr. theol. Andreas Fincke, Hochschulpfarrer und ehemaliger Leiter der Evangelischen
Stadtakademie in Erfurt. Er war von 1992 bis 2007 wissenschaftlicher Referent der
EZW.

PD Dr. theol. Martin Fritz, Pfarrer, EZW-Referent für Grundsatzfragen, Strömungen
des säkularen und religiösen Zeitgeistes, Evangelikalismus und pfingstlich-charisma‐
tisches Christentum.

Dr. phil. Hanna Fülling, Sozialethikerin, Referentin für Religionspolitik der Bundes‐
tagsfraktion Bündnis 90 / Die Grünen. Sie war 2018 / 2019 wissenschaftliche Mitar‐
beiterin der EZW.

Dr. theol. Kai Funkschmidt, Pfarrer, Referent am Konfessionskundlichen Institut in
Bensheim. Er war von 2011 bis 2023 wissenschaftlicher Referent der EZW.

Dr. theol. Reinhard Hempelmann, Pfarrer, langjähriger Leiter der EZW (bis zu seinem
Ruhestand 2019).

Dr. phil. Claudia Jetter, Religionswissenschaftlerin. Sie war 2021 / 2022 wissenschaftli‐
che Referentin der EZW.

Claudia Knepper, Pfarrerin in Dresden. Sie war von 2009 bis 2012 wissenschaftliche
Mitarbeiterin der EZW.

Dr. phil. Jeannine Kunert, Religionswissenschaftlerin, wissenschaftliche Mitarbeiterin
der Universitätsbibliothek Leipzig. Sie war 2019 / 2020 wissenschaftliche Referentin
der EZW.

PD Dr. theol. Matthias Pöhlmann, Pfarrer, Beauftragter für Sekten- und Weltanschau‐
ungsfragen der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern. Er war von 1999 bis 2011
wissenschaftlicher Referent der EZW.

Prof. Dr. phil. Michael Utsch, Psychologe und Psychotherapeut, EZW-Referent für
psychologische Aspekte neuer Religiosität, Religion und Gesundheit.

297

https://doi.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Achtsamkeit
	Was ist Achtsamkeit?
	Achtsamkeitsbasierte Konzepte in der Psychotherapie
	Achtsamkeit hat die Meditationsbewegung abgelöst
	Wahrnehmung oder Versenkung?
	Risiken und Nebenwirkungen von Achtsamkeit
	Grenzen der Integration und Einschätzung
	Gegenseitige Bereicherung

	Anthroposophie und Christengemeinschaft
	Geschichte der Anthroposophie
	Lehre und Organisation der Anthroposophie
	Die Christengemeinschaft
	Einschätzung zur Anthroposophie und zur Christengemeinschaft

	Astrologie
	Geschichte
	Einschätzung

	Bruno Gröning-Freundeskreis
	Bruno Gröning
	Der BGF als Vermittlungsorganisation des „göttlichen“ Heilstroms
	Lehre und Praxis
	Einschätzung

	Buddhismus im Westen
	Geschichte
	Inhalte, Richtungen
	Buddhismus in Deutschland
	Buddhismus und Christentum

	Engel
	Ursprünge
	Engel in der gegenwärtigen Theologie
	Engel in der Esoterik
	Einschätzung

	Esoterik
	Anspruch
	Aspekte gegenwärtiger Esoterik
	Konspiritualität und rechte Esoterik
	Einschätzung

	Evangelikale Bewegung
	Anliegen evangelikaler Frömmigkeit
	Zusammenarbeit auf der Basis gleichartiger Glaubenserfahrungen
	Vielfältige Typen innerhalb des evangelikalen Spektrums
	Europäischer und nordamerikanischer Evangelikalismus
	Einschätzungen

	Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue
	Die freikirchliche Tradition
	Phänomene
	Einschätzungen

	Fundamentalismus, christlicher
	Die amerikanischen Ursprünge
	Zentrale Charakteristika des religiösen Fundamentalismus
	Variable Zusatzmerkmale
	Fundamentalismus im katholischen Christentum
	Fundamentalismus – eine bleibende Versuchung des Christentums

	Gülen-Bewegung (Hizmet)
	Geschichte
	Lehre, religiöser Hintergrund
	Verbreitung, Organisationsform
	Einschätzung

	Homöopathie
	Geschichte
	Grundprinzipien
	Auseinandersetzungen
	Einschätzung

	Islam
	Anfänge
	Glaube und Praxis
	„Kreative Symbiose“ von Juden, Christen und Muslimen im Mittelalter
	Ausprägungen des Islam, Sonderformen, Islam in Deutschland
	Islam und Islamismus

	Jehovas Zeugen
	Zur Geschichte
	Zur Lehre
	Organisationsform und Alltag der Mitglieder
	Einschätzung

	Konfessionslosigkeit und Atheismus
	„Normalzustand Konfessionslosigkeit“
	Konfessionslos oder konfessionsfrei?
	Wer sind die Konfessionslosen?
	Konfessionslosigkeit und Atheismus

	Kunstreligion
	Annäherung
	Säkularisierung und Resakralisierung
	Die Geburt des Begriffs
	Ältere Programme zur Ästhetisierung des Christentums
	Die Problematik der Unbestimmtheit
	Die Bandbreite des religiösen Lebens
	Fazit

	Life-Coaching
	Das ganze Leben coachen – Spirituelles Coaching
	Psychologie – eine zeitgemäße Heilslehre?
	Sinn- und Wertefragen reflektieren und mitteilen
	Professionalisierung im Business-Coaching, fehlende Standards im Life-Coaching
	Beratungsziele klären!
	Spirituelles Coaching und die Guru-Falle

	Meditation
	Was ist und wozu dient Meditation?
	Achtsamkeit zwischen Trend und Haltung
	Die Vernachlässigung der christlichen Kontemplation in wissenschaftlichen Publikationen
	Spirituelle Übungsformen und säkularisierte Techniken
	Drei verschiedene Meditationsziele
	Die weltanschauliche Deutung von Meditationserfahrungen

	Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)
	Entstehung und Geschichte
	Lehre und Praxis
	Einschätzung

	Naturspiritualität / Ökologismus
	Geschichte
	Gegenwart
	Lehren und Ideen
	Ökologismus
	Einschätzung

	Neugeist-Bewegung
	Ursprünge
	Christliche Einflüsse
	New Thought Movement
	Affektiver Neugeist
	Prosperity New Thought
	Verbreitung und Vernetzung

	Neuheiden, germanische (Ásatrú)
	Geschichte
	Verbreitung, Gestalt und Organisation
	Lehre und Ausprägungen
	Rituale
	Einschätzung

	Nihilismus
	Nihilismus: Chiffre für die große Geisteskrise
	Der Klassiker der Nihilismus-Diagnose
	Kants „Kopernikanische Wende“ der Philosophie
	Die jüngste Erneuerung des Befundes
	Der Mensch als sinnbedürftiges Wesen
	Die Religion: Lösung oder Opfer des Nihilismus?
	Fazit

	Okkultismus und Satanismus
	Geistesgeschichtliche Einordnung
	Lehren und Erscheinungsformen
	Satanismus
	Einschätzung

	Pfingstbewegung
	Merkmale und Wirkungen
	Geschichte und Ausprägungen
	Lehre und Glaubenspraxis
	Verbreitung
	Einschätzungen

	Rechtes Christentum
	Was heißt „rechts“?
	Die bunte „Ökumene von rechts“
	Das rechte Krisenbewusstsein
	Theologische Grundmotive
	Bewahrendes Christentum: Ordnung statt Relativismus
	Realistisches Christentum: Verantwortung statt Moralismus
	Wehrhaftes Christentum: Selbstbehauptung statt Dialogismus
	Entschiedenes Christentum: Selbstgewissheit statt Skeptizismus

	Gesamtcharakteristik
	Das Dilemma populistischen Christentums
	Fazit

	Säkularisierung
	Begriffsgeschichte
	Kernelemente von Säkularisierungstheorien
	Einschätzung

	Scientology
	Gründer und Botschaft
	Lehre und Methode
	Praxis und Organisationsstruktur
	Einschätzung
	Aus psychologischer Sicht
	Aus politischer Sicht
	Aus kirchlicher Sicht


	Spiritualität
	Von der geistlichen Schriftlektüre zur inneren Religion im 19. Jahrhundert
	Spirituelle Aufbrüche im 19. und frühen 20. Jahrhundert
	Die Theosophie
	Die universelle Spiritualität Indiens
	Ordensspiritualität und christliches Zen

	Entwicklungen im 20. Jahrhundert
	Das Zweite Vatikanum und das universale Heilsmysterium Christi
	New Age, Friedensbewegung und subjective-life spirituality

	Charakteristika und Formationen populärer Spiritualität
	Hyperkulturalität und transpersonales Bewusstsein
	Optionalität und verkörperlichte Spiritualität
	Technologien des Selbst und integrative Transformation
	Individualisierung und säkulare Spiritualität

	Rückfragen und Reflexionen
	Universalismus vs. Konstruktivismus – Von der „Konvergenz“ zur Kontextualität
	Dogmenfreiheit vs. Tradition – Weltanschauliche Aufladungen von „Meditation“
	Innerlichkeit vs. sozio-religiöse Organisation
	Contemplatio vs. tentatio – Anfechtung und die Alltäglichkeit von Spiritualität


	Verschwörungstheorien
	Begriff, Form und Merkmale von Verschwörungstheorien
	Ursachen
	Verbreitung
	Verschwörungstheorien von unten und von oben
	Diffamierungsbegriff im Meinungsstreit
	Einschätzung und Umgang

	Yoga
	Was ist Yoga?
	Formen und Schulen
	Wie verhalten sich Yoga und Christentum zueinander?
	Einschätzung

	Die Autorinnen und Autoren

