Michael Utsch [Hrsg.]

der Weltanschauungen

2. Auflage

{} N o m OS %\] Evangelische Zentralstelle Evangelische Kirche

fiir Weltanschauungsfragen in Deutschland



https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

In den letzten Jahrzehnten ist die weltanschauliche Vielfalt in Deutschland
enorm gewachsen. Weil gleichzeitig die kirchliche Bindung und Tradition
nachgelassen hat und viele Kirchenmitglieder ausgetreten sind, hat sich
religiose Landschaft stark verdndert. Entsprechend grof ist der Bedarf an
aktuellen religionskundlichen Ubersichten {iber gesellschaftlich relevante
religiose und weltanschauliche Gruppen und Stromungen. Vor zwanzig
Jahren hat das damalige EZW-Team die Sinnsuche und Heilsversprechen zu
Beginn des 21. Jahrhunderts in einem Handbuch als ,,Panorama der neuen
Religiositat“ abgebildet (hg. von Reinhard Hempelmann u. a., 2005). Im
Vorwort schrieb der langjahrige Leiter der EZW im Riickblick auf die Arbeit
des Instituts:

»Obgleich sich weltanschauliche Landschaften verdndern, die zu behan-
delnden Themen wechseln und die Veralterungsgeschwindigkeit neuer
religioser Bewegungen grof3 ist, gibt es ein erstaunliches Maf§ an Kon-
tinuitdt in Arbeitsweise und inhaltlicher Ausrichtung der EZW. Sie ver-
sucht beides zusammenzuhalten: dialogische Offenheit und die Bereit-
schaft zur offentlichen Rechenschaft des Glaubens, zur Unterscheidung,
gegebenenfalls auch zum Protest gegeniiber krankmachender und verlet-
zender Religiositat.

Diesem EZW-Motto ,Dialog und Unterscheidung® ist auch der vorliegende
EZW-Text verpflichtet. Neben einer religionskundlichen Beschreibung steht
am Ende jedes Beitrags eine kurze Einschdtzung aus evangelischer Sicht.

Immer wieder wurde an unser Institut der Wunsch herangetragen, kom-
pakte Grundlagentexte zu weltanschaulichen Gruppen und Themen zu
veroffentlichen. Deshalb entstand die Rubrik ,,Stichwort im EZW-Journal
»Zeitschrift fiir Religion und Weltanschauung (ZRW, bis 2020: ,Material-
dienst der EZW*). Seit vielen Jahren ist in jeder Nummer der ZRW ein
»Stichwort® zu einem einschlagigen Thema abgedruckt. Um dem Bedarfnach
schneller und einfacher Verfiigbarkeit dieser einfithrenden Grundlagentexte
entgegenzukommen, werden die ,,Stichworter® gleichzeitig mit ihrer Verof-
fentlichung in der Zeitschrift als ,Lexikon® auf der EZW-Internetprasenz
bereitgestellt. Uber die Jahre ist so das Online-Lexikon auf mittlerweile fast
200 Eintrdge angewachsen.

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Das 100-jdhrige Jubildum der , Apologetischen Centrale®, des Vorlduferin-
stituts der EZW, im Jahr 2021 war ein Anlass, einige der fiir das offentliche
Interesse besonders bedeutsamen ,,Stichworter zwischen zwei Buchdeckeln
zu biindeln und in der institutseigenen Reihe der ,EZW-Texte“ zu verdffent-
lichen. Die Auswahl wurde in einem ldngeren Diskussionsprozess im Kolle-
gium der EZW festgelegt. Nachdem nun die ZRW seit einigen Jahren im
Nomos-Verlag erscheint, lag es nahe, die aktualisierte Neuauflage vom ,Welt-
anschauungs-ABC* auch hier zu verlegen. Ergidnzend zur 1. Auflage (2021)
sind folgende acht Stichworter neu hinzugekommen: Achtsamkeit, Kunstre-
ligion, Life-Coaching, Naturspiritualitit/Okologismus, Neugeist-Bewegung,
Nihilismus, Rechtes Christentum und Spiritualitit.

Mein besonderer Dank richtet sich an die ehemaligen Kolleginnen und
Kollegen Alexander Benatar, Friedmann Eifdler, Andreas Fincke, Hanna
Fiilling, Claudia Jetter, Reinhard Hempelmann, Claudia Knepper, Jeannine
Kunert und Matthias P6hlmann, die ihre jeweiligen Texte durchgesehen und
auf den neusten Stand gebracht haben. Dem aktuellen Kollegium der EZW,
Riidiger Braun und Martin Fritz, danke ich fiir ihre Beitrage, Johanna Ulrichs
fiir ihr aufmerksames Lektorat.

Benotigen wir heute noch eine ABC der Weltanschauungen, wo doch das
Internet sekundenschnell Informationen liefert? ,, Abecedarien” wurden im
Mittelalter populdr. Es waren alphabetisch geordnete Handbiicher der Le-
benshilfe und Seelsorge wie etwa das geistliche ABC des Franziskaners
Francisco de Osuna, das zu einem theologischen Bestseller im 16. Jahrhundert
wurde!. Heute st6f3t das geistliche Leben einer Christin oder eines Christen in
der Offentlichkeit nur noch auf wenig Interesse. Hingegen ist ein Ratgeber auf
dem uniibersichtlichen Feld der Weltanschauungen und Sinndeutungen in
einem ,postsikularen Zeitalter® (Habermas) sinnvoll. Fiir den aktuell so
wichtigen Prozess interkultureller und interreligioser Verstindigung bildet
religionskundliches Wissen und eine theologische Einschétzung wichtige
Voraussetzungen. Wir wiinschen diesem ABC, dass es als Verstdndnishilfe
dient und die eigene Sprachfihigkeit im Dialog mit anderen Glaubensiiber-
zeugungen verbessert.

Michael Utsch Berlin, im Mai 2024

1 Francisco de Osuna: Versenkung. Weg und Weisung des kontemplativen Gebets.
Freiburg, Herder 1982.

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Michael Utsch
Achtsamkeit

Matthias Péhlmann
Anthroposophie und Christengemeinschaft

Claudia Knepper
Astrologie

Michael Utsch

Bruno Groning-Freundeskreis

Friedmann EifSler

Buddhismus im Westen

Claudia Knepper
Engel

Matthias Pohlmann
Esoterik

Reinhard Hempelmann

Evangelikale Bewegung

Reinhard Hempelmann

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

Martin Fritz

Fundamentalismus, christlicher

Friedmann EifSler
Giilen-Bewegung (Hizmet)

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

11

23

33

41

47

55

61

69

79

89

99


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Jeannine Kunert

Homdopathie

Friedmann EifSler

Islam

Michael Utsch

Jehovas Zeugen

Andpreas Fincke

Konfessionslosigkeit und Atheismus

Martin Fritz

Kunstreligion

Michael Utsch
Life-Coaching

Michael Utsch
Meditation

Kai Funkschmidt
Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

Kai Funkschmidt

Naturspiritualitit / Okologismus

Claudia Jetter
Neugeist-Bewegung

Kai Funkschmidt

Neuheiden, germanische (Asatri)

Martin Fritz
Nihilismus

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

107

115

123

131

139

151

161

171

181

191

201

211


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Okkultismus und Satanismus

Reinhard Hempelmann

Pfingstbewegung

Martin Fritz
Rechtes Christentum

Hanna Fiilling

Sékularisierung

Michael Utsch
Scientology

Riidiger Braun
Spiritualitat

Kai Funkschmidt

Verschworungstheorien

Alexander Benatar

Yoga

Die Autorinnen und Autoren

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.

Inhaltsverzeichnis

221

229

237

249

255

263

277

289

297


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtsamkeit

Michael Utsch

Achtsambkeit gilt als ein Grundprinzip im Buddhismus. Seit 2600 Jahren
wird diese Geisteshaltung vor allem in buddhistischen Klostern geiibt.
Doch heute ist ,Achtsamkeit” in aller Munde. In der Personalfithrung,
im Coaching, in der Psychotherapie, selbst in kirchlichen Bildungshdusern
und Meditationskursen werden fernéstliche Bewusstseinsprinzipien inten-
siv eingesetzt (Freund / Utsch 2015). Mit einer achtsamen Haltung soll
sogar alltigliches Verhalten an Tiefe und Bedeutung gewinnen. Die Gesell-
schaft hat sich durch die enorme Verbreitung sozialer Medien verandert,
die Uberfiille an medialen Reizen und eine Erwartung von Multitasking-
Fihigkeiten wird immer hiufiger als Uberforderung erlebt. Angesichts die-
ser Entwicklung ist konzentrierte Aufmerksamkeit heute sehr gefragt.

Unzihlige Ratgeber {iberschwemmen seit Jahren den Biichermarkt, die
in Aussicht stellen, mit einer achtsamen Haltung dem alltdglichen Verhalten
Tiefe und Bedeutung verleihen zu kénnen. Manche erhoffen sich durch
Achtsamkeit sogar eine gesellschaftspolitische Wende. Rund 200 britische
Abgeordnete und Parlamentsmitarbeiter haben in England bereits Acht-
samkeits-Kurse besucht. Diese Aktionsgruppe legte im Jahr 2016 das Pro-
gramm ,Mindful Nation UK® vor, das empfiehlt, Meditation auf breiter
Basis an Schulen, im Gesundheitswesen, in offentlichen Institutionen und
im Justizsystem zu etablieren. Wie lasst sich der erstaunliche Achtsamkeits-
Boom erkldren? Warum fasziniert diese aus dem Buddhismus stammende
Technik der Geistesschulung? Und wie viel Buddhismus enthalt Achtsam-
keit?

Was ist Achtsamkeit?

Achtsambkeit ist die deutsche Entsprechung des Pali-Begriffs satipatthana.
Damit wird im Buddhismus eine Form konzentrierten Bewusstseins ver-
standen, in der dieses sich selbst und alle Aufleneindriicke wahrnimmt.

Achtsamkeit wird als absichtsvolle, nicht-wertende Lenkung der Aufmerk-
samkeit auf den gegenwirtigen Augenblick definiert. Es handelt sich aber

11

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

um eine komplexe Ubungspraxis, die neben dieser bewussten Aufmerksam-
keitslenkung auch die Schulung der Absicht und der Haltung einbezieht.
Um den Prozess als Ganzes zu verstehen, soll die buddhistische Lehre von
der Freiheit vom Leiden in Bezug auf sich selbst und alle Wesen als Absicht
und Haltung verinnerlicht werden. Die andauernde Geistesschulung der
Achtsamkeit stellt das Erlangen von Weisheit in Aussicht. Es soll moglich
werden, jenseits von begrifflichen und emotionalen Konzepten eine Ein-
sicht in die Wirklichkeit zu erhalten, ,wie sie ist®

Achtsamkeitsiibungen wie der Body-Scan oder die Atembeobachtung
haben eine entspannende Wirkung. Dabei wird eingeiibt, den Korper acht-
sam wahrnehmen und mit der Aufmerksamkeit ganz bei sich selbst zu
bleiben und schrittweise den ganzen Korper oder den Atem zu spiiren
- von den Fiflen bis zum Kopf. Dazu wird empfohlen, sich selbst und
allen Gedanken, Empfindungen und Gefiihlen mit einer wohlwollenden,
akzeptierenden Haltung zu begegnen.

Achtsamkeitsbasierte Konzepte in der Psychotherapie

Das neue psychologische Interesse an den therapeutischen Ressourcen re-
ligioser Einstellungen und Praktiken konzentriert sich vor allem auf den
Buddhismus - buddhistische Psychologie ist heute in Fachkreisen gefragt
(von Briick / Anderssen-Reuster 2022). Achtsambkeit ist eine Form medita-
tiver Selbstentspannung. Schon in den 1920er Jahren haben sich im deut-
schen Sprachraum Formen der Meditation etabliert. Wesentliche Impulse
fiir Psychiatrie und Psychotherapie kamen dabei aus Asien, von hinduis-
tisch oder buddhistisch gepréigten Versenkungsmethoden des Yoga und des
Zen (Langen 1963). Diese Methoden stiefien in der Psychiatrie und Psycho-
therapie auf Interesse, weil sie der Sammlung und Konzentration dienten
und von der Konzeption und ihrem Selbstverstdndnis her auf den moder-
nen, westlichen Menschen zugeschnitten waren. Die Psychotherapie wurde
so zu einem Nihrboden neuer, kontemplativer Ubungsweisen. Der Weg zu
veranderten, auch meditativen Bewusstseinszustinden wurde besonders in
den psychotherapeutischen Verfahren der Hypnose, der Psychoanalyse und
des Autogenen Trainings methodisch weiterentwickelt.

Seit 50 Jahren ist das Interesse am Thema Achtsambkeit in der Psychothe-
rapie stindig angewachsen. Die Neugier der Psychotherapeuten in Bezug
auf buddhistische Techniken setzte in den 1960er Jahren im Zuge der
Hippie-Bewegung und des Protests gegen den Vietnam-Krieg ein. Jack

12

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtsamkeit

Kornfield, der mehrere Jahre lang den Buddhismus in Thailand, Burma
und Indien kennenlernte, griindete 1974 in Kalifornien die bis heute ein-
flussreiche Gesellschaft fiir Einsichts-Meditation (www.dharma.org). 1979
entwickelte der amerikanische Molekularbiologe Jon Kabat-Zinn einen sa-
kularisierten achtwochigen Kurs zur achtsamkeitsbasierten Stressreduktion
(MBSR, ,mindfulness based stress reduction®). Das Programm trat einen
Siegeszug an und wird erfolgreich bei Schmerz- und Burnout-Patienten
eingesetzt.

Es existieren gesicherte Erkenntnisse dariiber, dass die Achtsamkeits-Me-
ditation als ein korperorientiertes Entspannungsverfahren der Gesundheit
dient: Durch regelméfiige Meditationspraxis hergestellte Entspannungszu-
stinde stirken das Immunsystem und erhdhen die Belastbarkeit des Herz-
Kreislauf-Systems. In den USA haben Kliniken weltanschaulich neutrale
Meditationstechniken als festen Bestandteil in ihr Therapieprogramm auf-
genommen und erzielen damit beachtliche Erfolge. Achtsamkeitstechniken
werden in der Trauma-Therapie, bei der Behandlung von Depressionen
und Angststorungen, Schmerzen und Stress-Symptomen eingesetzt.

2013 wurde ein amerikanischer Forschungsverbund fiir Achtsambkeitsstu-
dien gegriindet, der evidenzbasierte Fakten fiir den Prozess, die Praxis und
das Konzept von Achtsamkeit sammelt (https://goamra.org). Ein monatli-
cher Newsletter wertet die in den letzten Jahren sprunghaft angestiegenen
wissenschaftlichen Studien zu diesem Thema aus und verhilft damit zu
einem besseren Uberblick.

Der Buddhismus wird heute in der Psychotherapie auf seine therapeuti-
schen Ressourcen hin fruchtbar gemacht und wissenschaftlich ausgewertet.
Das buddhistische Geistestraining will neuartige Méglichkeiten zur Uber-
windung von ungiinstigen Selbstkonzeptionen zur Verfiigung stellen. Die
buddhistisch gepragten Psychologen sind sich darin einig, dass durch die
gezielte Einbeziehung von Meditation eine nachhaltige Bewusstseinsveran-
derung erreicht werden kann. Der Zugang zu einem achtsamen Gewahr-
sein sei auch inmitten von Leid und Schmerzen mdglich. Insbesondere
wird auf die Kultivierung von Mitgefiihl und die Entwicklung von Selbst-
mitgefith]l hingewiesen. Studien deuten dariiber hinaus an, dass Psychothe-
rapeuten, die selbst meditieren, bessere Therapieergebnisse erzielen als
Kollegen ohne eine entsprechende Praxis.

Achtsamkeitsbasierte Konzepte zielen einerseits auf die Verbesserung der
Akzeptanz unangenehmer Lebensumstinde und Emotionen, andererseits
auf die Verbesserung einer emotionsfreien Beobachtung innerseelischer
Prozesse.

13

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


http://www.dharma.org
https://goamra.org/
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.dharma.org
https://goamra.org/

Michael Utsch

Achtsamkeit hat die Meditationsbewegung abgeldst

Ist Achtsamkeit eine Besonderheit und ein Alleinstellungsmerkmal bud-
dhistischer Geistesschulung? Auch in der christlichen Tradition haben sich
{iber Jahrhunderte verschiedene Ubungswege der geschulten Aufmerksam-
keit fiir die unsichtbare Gegenwart Gottes herausgebildet (Dahlgriin 2009).
Sowohl in der Ost- als auch der Westkirche wurden Weisen des Gebets
und der Kontemplation kultiviert, aus denen sich unterschiedliche Schulen
christlicher Gottesbegegnung wie das Herzensgebet, die ignatianischen Ex-
erzitien oder das betrachtende Gebet entwickelt haben. Bemerkenswert ist
hier der Hinweis des Bewusstseinsforschers Vaitl (2012, 296), der in seinem
Lehrbuch uiber veranderte Bewusstseinszustande feststellte, dass ,die in
christlichen Traditionen verankerten Meditations- und Kontemplationsfor-
men wissenschaftlich fast gar nicht untersucht worden sind®. Hier werden
aber Liicken aufgeholt, und die Effekte christlicher Meditation werden
neuerdings intensiver wissenschaftlich untersucht und therapeutisch ange-
wendet (Knabb 2021).

Seit den 1970er Jahren haben sich auch in den christlichen Einkehr-
hdusern asiatische Versenkungsmethoden wie Yoga, Zen und Achtsambkeit
ausgebreitet. Diese Methoden haben nicht die christlich-kontemplative Tra-
dition im Sinne der biblischen Betrachtung (lectio divina) weitergefiihrt,
sondern zeitgendssische Trends der Korperkultur und der transpersonalen
Psychologie aufgegriffen und buddhistische und neuhinduistische Elemen-
te hinzugefiigt. Dadurch hat die Meditationspraxis in Bezug auf die Kor-
perhaltung, Atmung und Entspannung wesentliche Neuerungen erfahren.
Mittlerweile haben die Achtsamkeits-Methoden die in die Jahre gekomme-
ne Meditationsbewegung abgelost.

Besonders unter Psychotherapeuten wird der Buddhismus heute sehr
geschitzt, weil er den weit verbreiteten narzisstischen Stérungen etwas
entgegensetzen konne. Das buddhistische Geistestraining stelle Moglichkei-
ten zur Uberwindung von ungesunden Selbstkonzeptionen zur Verfiigung,
durch die egoistische Motive unwichtiger wiirden und das Selbstmitgefiihl
wachsen konne (von Briick / Anderssen-Reuster 2022).

Eine nachhaltige Bewusstseinsveranderung, darin sind sich die buddhis-
tisch geprédgten Psychologen einig, konne durch die gezielte Einbeziehung
von Meditation erreicht werden. Der Zugang zu einem achtsamen Gewahr-
sein sei auch inmitten von Leid und Schmerzen méglich. Insbesondere
wird auf die Kultivierung von Mitgefiihl und die Entwicklung von Selbst-
mitgefithl hingewiesen. Eine héufig zitierte Studie weist darauf hin, dass

14

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtsamkeit

Psychotherapeuten, die selbst meditierten, bessere Therapieergebnisse er-
zielen als Kollegen ohne eine entsprechende Praxis (Grepmair u. Nickel
2007). Achtsamkeitsbasierte psychotherapeutische Konzepte zielen einer-
seits auf die Verbesserung der Akzeptanz unangenehmer Lebensumstinde
und Emotionen, andererseits auf die Verbesserung einer neutralen, emoti-
onsfreien Beobachtung innerseelischer Prozesse.

Die drei bekanntesten achtsamkeitsbasierten Therapien sind die dialek-
tisch-behaviorale Therapie (DBT) nach Marsha Linehan, die ,acceptan-
ce-comitment-therapy“ (ACT) nach Steven Hayes sowie das Verfahren
der ,mindfulness based stress reduction (MBSR) nach Jon Kabat-Zinn.
Alle drei Verfahren haben starke Verbindungen zum Buddhismus, auch
wenn diese oft nicht reflektiert und transparent gemacht werden. Marsha
Linehan, die Begriinderin der DBT, hat 2015 bei dem Festakt zum 90.
Geburtstag des Zen-Meisters Willigis Jager diese Wurzeln beschrieben. In
ihrer Laudatio wiirdigte sie das Werk Willigis Jagers, von dem sie selbst
nach langjahriger Schiilerschaft zur Zen-Meisterin ernannt wurde. In ihrer
Rede hob Linehan hervor, dass Jager eigentlich der Co-Autor aller ihrer
Veroffentlichungen sei, weil seine Gedanken die DBT mafigeblich geprigt
hitten (Linehan 2015). Auch Steven Hayes, der Begriinder der ACT, hat
schon vor vielen Jahren auf Gemeinsamkeiten seines therapeutischen An-
satzes mit dem buddhistischen Menschenbild hingewiesen, ohne dabei die
Widerspriiche zwischen der zweieinhalb tausend Jahre alten Weisheitslehre
und moderner Psychotherapie zu verschweigen (Hayes 2002).

Die weiteste Verbreitung im Gesundheitswesen haben die MBSR-Kurse
von Jon Kabat-Zinn (2013) gefunden, weil ihre positive Wirkung wissen-
schaftlich erwiesen ist und sie deshalb in vielen Landern gefordert wer-
den. Der deutsche MBSR-Dachverband (2017) betont in seinen ethischen
Qualitatsrichtlinien die weltanschauliche Neutralitat der Achtsamkeit und
verpflichtet die Lehrenden in diesem Netzwerk, auf ,weltanschauliche und
religiose Indoktrination® zu verzichten. Weiter heifit es: ,Auf gezieltes
Nachfragen® sollen die Trainer den ihrer ,,Arbeit zugrunde liegenden Hin-
tergrund und die eigene Praxis“ benennen. Transparenz ist auf dem Gebiet
des weltanschaulichen Dialogs eine wesentliche Vertrauensbasis, deshalb ist
diese Richtlinie des MBSR-Verbandes zur Neutralititsdebatte wichtig.

15

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Wahrnehmung oder Versenkung?

Aus psychologischer Sicht wird Achtsamkeit als ein besonderer geistiger
Zustand verstanden, der wissenschaftlicher Beobachtung zuginglich ist
(von Briick / Anderssen-Reuster 2022). Allerdings unterscheiden sich Me-
ditation und Entspannungsverfahren wie z. B. die Progressive Muskelent-
spannung oder das Autogenes Training in wesentlichen Punkten. Alle me-
ditativen Techniken haben zwar auch eine korperliche Entspannung zur
Folge, aber das ist nicht ihr eigentliches Ziel. Nach Brenner (2011) sollte
deshalb die Entspannungs- von einer Versenkungsmeditation unterschie-
den werden. Kérper-Meditationen, die sich als Wahrnehmungs- und Kon-
zentrationsiibung verstehen und der Gymnastik dhneln, konnen in Form
einfacher Yoga-Ubungen oder anderer ferngstlicher Bewegungskiinste dazu
beitragen, Verspannungszustinde und Schmerzsymptome zu lindern.

Von der Wahrnehmungsmeditation unterscheidet sich die Versenkungs-
meditation, bei der die Bewusstseinserweiterung und Verbindung zu einem
»hoheren Selbst im Zentrum steht. Urspriinglich wurde Achtsamkeit nicht
zur koérperlichen und seelischen Entspannung eingesetzt, sondern hatte die
religiose Erleuchtung zum Ziel. Auch bei sdkularen Achtsamkeitskursen
steht — wie auch im Yoga - die Entspannung im Zentrum, allerdings sind
die Uberginge zur Versenkung und damit die Verkniipfung mit einem
weltanschaulichen Uberbau je nach Lehrer flielend.

Die Frage, ob eine urspriinglich spirituelle Praxis mit dem Ziel der Er-
leuchtung aus ihrem religios-weltanschaulichen Zusammenhang herausge-
16st werden kann, wird verschieden beantwortet. Es sind nicht nur christ-
liche Theologen, die hier Bedenken anmelden. Auch manche Buddhisten
befiirchten die Verwésserung ihrer Lehre und lehnen eine instrumentelle
Verwendung etwa der Achtsamkeitsmeditation zur Steigerung der Arbeits-
fahigkeit ab.

Die Fraktion der Vertreter der sdkularen Formen von Achtsamkeitsmedi-
tation argumentieren, dass Meditieren unausweichlich zu ethisch besserem
Verhalten fithre. Dem widersprechen Meditationslehrer, die ihr Angebot
in einen buddhistischen Kontext einbetten. Das Praktizieren von isolierten
Meditationstechniken konne eine zweifelhafte moralische Haltung fordern
und zur Passivitdt verleiten. Spottisch macht deshalb auch der Begriff
»>McMindfulness“ die Runde. Wenn Achtsambkeitstrainings von Arbeitge-
bern finanziert werden, um die Leistungsfdhigkeit ihrer Angestellten zu
steigern, ist Skepsis berechtigt. Oft ist Achtsamkeit selbst schon Teil der
Beschleunigungs- und Selbstoptimierungskultur geworden, zu der sie ur-

16

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-autogenes-training-8163.php
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-progressive-muskelentspannung-8059.php
https://www.aok.de/bundesweit/gesundheit/behandlung-nichtmedikamentoese-und-alternative-therapien-autogenes-training-8163.php

Achtsamkeit

spriinglich einen Gegenpol bilden wollte. Wenn Achtsamkeit nur der Maxi-
mierung von Gliick, Gewinn oder Geschwindigkeit dient - verliert man
da nicht das spirituelle Ziel, nimlich den Ausstieg aus dem Kreislauf der
Wiedergeburt, aus dem Blick? Angesichts der zahlreichen Ausprigungen
von Achtsambkeit ist es niitzlich, sich die weltanschauliche Grundlage des
gewidhlten Lehrers vor Augen zu halten und mit der eigenen abzugleichen.

Im Unterschied zu den buddhistischen Schulungswegen, deren Wirk-
samkeit empirisch gut belegt ist, sind die christlichen Meditationsformen
bisher wissenschaftlich kaum untersucht worden. Als ein Grund fiir die
Zuriickhaltung gegeniiber empirischen Wirksamkeitspriifungen der Medi-
tation ist die Uberzeugung von der Unverfiigbarkeit Gottes zu nennen,
dessen Gegenwart nicht durch meditative Techniken hergestellt werden
kénne.

Allerdings verdandern sich durch die 6stlichen Meditationspraktiken auch
die Inhalte. Eine Studie der Universitit Aachen belegt, dass fortgeschrittene
Praktiker christlicher Meditation hauptséchlich dem Ursprung nach nicht-
christliche Formen wie Zen oder Achtsamkeit {iben. Annette Meuthrath
(2014) befragte Christen, die entweder mehrjahrige Ubungserfahrungen
in einer Ostlichen Meditationsform (Zen, Vipassana, Achtsamkeit: 451 Be-
fragte) oder in einer christlichen Meditationsform (hauptsdchlich nach
der Wiirzburger Schule der Kontemplation, einige das Herzensgebet: 311
Befragte) praktizieren. Die Befragten dieser Studie erlebten die ostliche
Meditation iiberwiegend als ,christlich® Die Studie belegt, dass sich die
christliche Identitidt und das Menschen- und Gottesbild durch die zumeist
Ostliche Meditationspraxis der Befragten maf3geblich gedndert haben.

Risiken und Nebenwirkungen von Achtsamkeit

Unbestreitbaren Wirkungen der Achtsamkeitstrainings stehen Risiken und
Nebenwirkungen gegeniiber, die allerdings bisher wenig erforscht sind. Bei
den zahlreichen Heilsversprechen in der Meditations-Szene ist daran zu
erinnern, dass Achtsambkeit kein Allheilmittel darstellt. Wenn eine Situation
aus therapeutischen oder moralischen Griinden veréndert werden kann
oder sollte, ist nicht ,achtsames Wahrnehmen®, sondern aktives Handeln
das Mittel der Wahl! Und wenn jemand depressiv ist, bendtigt er keine wei-
teren unangenehmen Erfahrungen, an denen er seine Achtsamkeit schulen
kann. Deshalb ist eine genaue Differentialdiagnose wichtig, bevor ein in-
tensives Training aufgenommen wird. Risiken und Nebenwirkungen haben

17

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Sedlmeier (2016, 174-194) und Tremmel und Ott (2016) prignant zusam-
mengefasst, indem sie die wenigen vorhandenen Studien dazu ausgewertet
haben. Besondere Vorsicht ist geboten, wenn extreme Praktiken angewen-
det werden oder eine psychische Vorerkrankung vorliegt — die Gefahren
einer psychotischen Reaktion sind grofi. Dies gilt vor allem bei traumati-
sierten Teilnehmern, fiir die es eine komplette Uberforderung bedeuten
wiirde, wenn in der Ubung ihr Kontrollbediirfnis nicht respektiert wiirde.

Der buddhistisch orientierte amerikanische Psychotherapeut John Wel-
wood (2010) hat den Begrift des ,spiritual bypassing® geprédgt. Damit ist
gemeint, eine Achtsamkeitsmeditation als Ausweichmandver zu benutzen,
um sich nicht mit den eigenen unerledigten psychischen und emotionalen
Problemen auseinandersetzen zu miissen. Meditation - von der man sich
Entspannung und Wohlgefiihl erhofft (!) - wird deshalb einem anstrengen-
den und aufwiihlenden Therapieprozess vorgezogen. Hier kénnen spiritu-
elle Erfahrungen eine willkommene Fluchtméglichkeit darstellen, in der
eine milthsame Heilbehandlung gegen ein schnelles Heilsversprechen und
intensives Gruppenerleben eingetauscht wird. Nicht viele Meditationsleh-
rer sind diagnostisch so versiert und finanziell so unabhéngig, wie Graf
Diirckheim es gewesen ist, der manche seiner Schiiler mit dem Auftrag
abgelehnt hat, zunichst ihre neurotischen Konflikte zu bearbeiten und erst
dann wieder zu seinen Meditationskursen zuriickzukommen.

Grenzen der Integration und Einschétzung

Die zentrale buddhistische Weisheit behauptet, dass Leben Leiden bedeute,
dessen verhidngnisvoller Kreislauf durch Geistesschulung beendet werden
konne. Dieses buddhistische Welt- und Menschenbild wird bei den acht-
samkeitsbasierten Verfahren vorausgesetzt, jedoch nicht immer reflektiert.
Aus buddhistischer Sicht birgt jeder Mensch in sich das psychologische
Potential, sich von personlichem Leid zu befreien. Dieses Erwachen im
Sinne einer endgiiltigen Befreiung von allem Leiden soll durch achtsames
Geistestraining méglich werden, durch das die falsche Identifizierung des
Menschen mit sich selbst und seiner Umwelt aufgelst werden konne. Wird
mit dieser Interpretation nicht eine negativ getonte Wirklichkeitsdeutung
vorausgesetzt, die durch diszipliniertes Geistestraining tiberwunden wer-
den soll? Legte man ein christliches Wirklichkeitsverstindnis zu Grunde,
wiirde das Weltbild als gute Schopfung Gottes inklusive des Menschen
als Ebenbild des Schopfers freundlicher und positiver ausfallen. Statt miihe-

18

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtsamkeit

voller Selbsterlosung stiinde die voraussetzungslose Liebe Gottes und die
Rechtfertigung des fehlbaren Menschen im Zentrum. Statt der spirituellen
Selbstoptimierung konnte das Anerkennen der eigenen Verwundbarkeit
und die Annahme des Scheiterns zu mehr Gelassenheit und innerem Frie-
den fiihren.

Die aufmerksame Wahrnehmung des Korpers offenbart viel iiber den
seelischen Zustand. Unbestritten kénnen Achtsamkeitsiibungen einseitig
kognitive Meditationsformen sinnvoll erweitern und ausgleichen. Aller-
dings wird oft iibersehen, dass der Buddhismus den Menschen ginzlich
anders definiert als die westliche Psychologie. Weil es bei Achtsamkeit
nicht nur um die Wahrnehmungsverfeinerung, sondern auch um Haltung
und Absicht geht, miissen die anthropologischen Vorentscheidungen des
buddhistischen Welt- und Menschenbildes reflektiert und beriicksichtigt
werden.

Anbieter von Achtsamkeitsverfahren behaupten oft die weltanschauliche
Neutralitdt dieser Methode. Schaut man aber genauer hin, ist eine Zwei-
gleisigkeit zu erkennen. Gerade bei MBSR-Kursen wird mit Blick auf Kran-
kenkassen nach auflen hin ein verhaltensmedizinisches, weltanschaulich
neutrales Programm verkauft, das bei manchen Anbietern jedoch eindeu-
tig auf buddhistischer Psychologie und Philosophie basiert. Die achtsame
Wahrnehmung des Augenblicks will begriffliche Konstrukte {iberwinden
und die Wirklichkeit erkennen, ,wie sie ist® Das spirituelle Ziel, den leid-
vollen Kreislauf des Lebens zu iiberwinden, steht damit im Gegensatz zu
Achtsamkeitsiibungen im Gesundheitskontext, wo funktional Stress redu-
ziert und Krisen iiberwunden werden sollen.

Manchmal wird die achtsame Versenkung in der buddhistischen Tradi-
tion mit der kontemplativen Herzensruhe im Christentum gleichgesetzt.
Unter der Voraussetzung eines mystischen Kerns aller Religionen wird von
einem vergleichbaren Erleben ausgegangen. Dabei verschwimmen jedoch
wichtige Unterschiede, weil beide Wege von jeweils verschiedenen Pramis-
sen ausgehen. Eine klassische Methode zur Wahrnehmung der Gegenwart
Gottes ist die geistliche Lesung (lectio divina). Dieser in der monastischen
Theologie entwickelte Schulungsweg verfahrt in der Abfolge von lectio
(Schriftlesung), meditatio (bedenken), oratio (Gebet) und contemplatio
(Herzensruhe). Um in den Zustand der vom Geist Gottes ,eingegossenen
Beschauung® oder Herzensruhe zu gelangen, sind die genannten drei vor-
bereitenden Schritte unverzichtbar. In der buddhistischen Achtsamkeit geht
es um die Befreiung des Menschen von der Ich-Anhaftung, in der christli-
chen Meditation um die Vorbereitung auf die Begegnung mit Gott.

19

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Fiir den christlichen Glauben ist die Gottesbeziehung konstitutiv, in
den Worten Hans-Martin Barths (2008, 82): ,Glaube ist die - von Gott
geschenkte — Gottesbeziehung des Menschen®. Wéhrend das Nicht-Anhaf-
ten und die Leere zentrale Entwicklungsziele im Buddhismus darstellen, ist
als spezifisch christliches Merkmal die in der Meditation gepflegte Gottes-
beziehung zu nennen, die nicht bei der Innenschau stehen bleibt, sondern
sich den Noten der Welt zuwendet.

Gegenseitige Bereicherung

Bei allen theologischen Divergenzen darf aber nicht {ibersehen werden:
Viele Christen finden in ihrer Alltagserfahrung immer weniger Beziige
zur christlichen Lehre. Bei fortgeschrittener Sakularisierung auch in kirch-
lichen Kreisen kann die buddhistische Praxis als Anregung verstanden
werden, weniger an iiberzeugenden Dogmatiken zu feilen, sondern sich
aufmerksam in die Gegenwart Gottes zu begeben und dabei Erfahrungen
zu machen.

Dogmatische Gegensitze relativieren sich, wenn die Praxis ins Spiel ge-
bracht wird, die ja besonders der Buddhismus betont und aller Theorie vor-
zieht. Bei der meditativen Praxis gibt es zahlreiche Berithrungspunkte zwi-
schen Christen und Buddhisten, die zu einer gegenseitigen Bereicherung
beitragen. Eine Gemeinsamkeit stellt die nichtwertende Wahrnehmung des
Augenblicks dar. Im Sinne einer natiirlichen Mystik kann dies christlich
gedeutet werden - , Aufmerksambkeit ist das natiirliche Gebet der Seele®
(Baumer / Plattig 1998). Aus dieser Perspektive konnen mittlerweile weit
verbreitete Meditationsformen wie das aus den Exerzitien stammende ,,Ge-
bet der liebenden Aufmerksamkeit” oder das aus der Ostkirche stammende
Herzensgebet als christliche Formen der Achtsamkeit verstanden werden.

Doch auch beim Vergleich zwischen christlichem Gebet und buddhisti-
scher Meditation gilt es, die Unterschiede nicht zu iibergehen. Gebet be-
deutet, sich auf das Abenteuer einer Begegnung mit sich selbst einzulassen
und - dariiber hinaus - bewusst in die Gegenwart Gottes zu treten. Das
Gebet ist kein Mittel, um etwas zu erlangen. Das bedeutet, ohne Absicht
und Zweck die Nihe Gottes aufzusuchen - einfach aus Dankbarkeit und
Gliick - ein radikaler Gedanke, der es in unserer heutigen Zeit mit ihren
Sach- und Erfolgszwingen schwer hat. Wihrend der Zeitgeist Erfolg, Nut-
zen, Output, Effizienz verlangt, 6ffnen Stille und Gebet die Verlangsamung
und ermdglichen das genaue Hinschauen und Staunen. Dabei konnen bud-

20

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtsamkeit

dhistische Techniken helfen, im Augenblick anzukommen. Die Wahrneh-
mung der verborgenen Anwesenheit Gottes und das Héren auf Gottes Wort
gehen jedoch entscheidende Schritte weiter und setzen Glauben voraus.

Literatur

Anderssen-Reuster Ulrike / von Briick, Michael (2022): Buddhistische Basics fiir Psy-
chotherapeuten. Stuttgart.

Baier, Karl (2009): Meditation und Moderne, 2 Bde., Wiirzburg.

Barth, Hans-Martin (2008): Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der Weltreli-
gionen, Glitersloh.

Baumer, Regina / Plattig, Michael (2012): Geistliche Begleitung in der Zeit der Wiis-
tenviter und der personzentrierte Ansatz nach Carl R. Rogers - eine Seelenverwandt-
schaft? Wirzburg.

Dahlgriin, Corinna (2009): Christliche Spiritualitit. Formen und Traditionen der Suche
nach Gott, Berlin.

Freund, Henning / Utsch, Michael (Hg., 2015): Achtsamkeit aus psychologischer und
theologischer Sicht, EZW-Texte 235, Berlin.

Knabb, Joshua (2021): Christian Meditation in Clinical Practice: A Four-Step Model and
Workbook for Therapists and Clients, Downers Grove (I11.).

Goldstein, Jack / Kornfield, Jack (1996): Einsicht durch Meditation. Die Achtsamkeit des
Herzens — Buddhistische Einsichts-Meditation fiir westliche Menschen, Miinchen.

Grepmair Ludwig / Nickel, Marius (2007): Achtsamkeit des Psychotherapeuten, Wien.

Hayes, Steven (2002): Buddhism and Acceptance and Commitment Therapy. Cognitive
and Behavioral Practice 9, 58 — 66.

Kabat-Zinn, Jon (2006): Gesund durch Meditation. Das groffe Buch der Selbstheilung,
Frankfurt a. M.

Meuthrath, Annette (2014): Wenn ChristInnen meditieren. Eine empirische Untersu-
chung iiber ihre Glaubensvorstellungen und Glaubenspraxis, Miinster.

Langen, Dieter (1963): Archaische Ekstase und asiatische Meditation und ihre Beziehun-
gen zum Abendland, Stuttgart.

Linehan, Marsha (2015): Laudatio zum 90. Geburtstag von Willigs Jiger. https://www.y
outube.com/watch?v=0ZaqZFJKZDE (letzter Abruf 23.06.2024).

Vaitl, Dieter (2012): Meditation, in: ders., Verdnderte Bewusstseinszustinde, Stuttgart,
294 - 328.

21

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE
https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE
https://www.youtube.com/watch?v=0ZaqZFJkZDE

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthroposophie! und Christengemeinschaft

Matthias Péhlmann

Die Anthroposophie ist besonders durch ihre praktischen Lebensformen be-
kannt: Waldorfpadagogik, biologisch-dynamischer Landbau (,Demeter”),
anthroposophische Medizin in Praxen und Kliniken, Pharmaka und Kos-
metika (Wala und Weleda) gehoren zum festen Bestand unserer Gesell-
schaft. Doch nur wenige wissen, dass all dies - und noch manches andere
- auf der ,,Anthroposophie® griindet. Thre Weltanschauung selbst ist weit-
gehend unbekannt. Inhaltlich von ihr inspiriert, organisatorisch aber von
der Anthroposophischen Gesellschaft unabhéngig ist der Kultus der 1922
gegriindeten Christengemeinschaft.

Geschichte der Anthroposophie

Die Anthroposophie (wortlich: ,Weisheit vom Menschen®) ging aus dem
Wirken Rudolf Steiners (1861 — 1925) hervor. Er hatte Naturwissenschaften
studiert, Goethes naturwissenschaftliche Schriften kennengelernt und wur-
de in Philosophie promoviert. Um 1900 kam er in Berlin in Kontakt mit
Mitgliedern der Theosophischen Gesellschaft, einer esoterischen Organisa-
tion, und schloss sich dieser Bewegung zundchst an. Seit 1901 wirkte er als
Generalsekretér ihrer deutschen Sektion. In zahlreichen Biichern, Aufsdt-
zen und Vortréagen, die auch heute noch zum Grundbestand der Anthropo-
sophie zdhlen, formulierte Steiner auf der Basis theosophischer, christlicher
und philosophisch-idealistischer Elemente seine Weltanschauung, die er
nach der Trennung von den Theosophen , Anthroposophie nannte und
die 1913 mit der Griindung der Anthroposophischen Gesellschaft ihren
organisatorischen Rahmen erhielt.

Nach dem Ersten Weltkrieg entwickelte er, angeregt durch Anfragen sei-
ner Anhinger, die Waldorfpddagogik (benannt nach der Waldorf-Astoria-
Zigarettenfabrik in Stuttgart, fiir deren Arbeiterkinder sie zundchst gedacht

1 Der von Jan Badewien (1947 - 2021) verfasste Text zur Anthroposophie wurde von
Matthias P6hlmann aktualisiert und um das Kapitel zur Christengemeinschaft erwei-
tert.

23

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Pohlmann

war), den biologisch-dynamischen Landbau, Grundziige der anthroposo-
phischen Medizin - und gemeinsam mit einigen Theologen den religidsen
Zweig der Bewegung, die Christengemeinschaft, die institutionell unabhan-
gig blieb und der Steiner selbst nie angehort hat (s. u.).

Nach Steiners Tod im Jahre 1925 wurde der Schweizer Dichter Albert
Steffen sein Nachfolger. Heftige Auseinandersetzungen, u. a. um die Rechte
an Steiners Werk, erschiitterten in der Folgezeit die Anthroposophische Ge-
sellschaft. Im nationalsozialistischen Deutschland wurde sie 1935 verboten.
Nach 1945 erlebte die Anthroposophie hingegen einen bemerkenswerten
Aufschwung.

Noch heute hat die Anthroposophische Gesellschaft ihr Zentrum in
Dornach bei Basel: das sog. ,Goetheanum® - dessen erstes Gebdude in
der Neujahrsnacht 1922/23 einer Brandstiftung zum Opfer fiel und dessen
jetzige Gestalt (Stahlbeton!) noch auf Steiners Entwiirfe zuriickgeht.

Lehre und Organisation der Anthroposophie

Steiner bezeichnet die Anthroposophie als einen Erkenntnisweg, ,der das
Geistige im Menschenwesen zum Geistigen im Weltenall fithren mochte®
(Anthroposophische Leitsdtze, GA 26, 14). IThren Anspruch auf Wissenschaft-
lichkeit begriindet er damit, dass die Erforschung der iibersinnlichen Welt
in methodischer Weise vor sich gehe. Deshalb nennt er die Anthroposophie
»Geisteswissenschaft® und meint damit eine Wissenschaft von der (iiber-
sinnlichen) ,geistigen Welt, die iiber die Grenzen bisherigen Erkennens
hinausfiihrt. Zugleich betrachtet er sie als ,Geheimwissenschaft®, das heifit
als Wissenschaft von dem, was dem Auflenstehenden, der diesen Erkennt-
nisweg nicht gegangen ist, geheim, verborgen, ,,okkult” bleibt (zum Beispiel
in den Biichern Wie erlangt man Erkenntnisse der héheren Welten? und
Geheimwissen im Umriss).

Rudolf Steiner entwirft ein hochst komplexes Menschenbild, das den
Menschen einspannt in eine sehr eigenwillige Evolutionslehre. Nach die-
ser Lehre ist der Mensch nicht Spéatform, sondern Anfang. Um seiner
Hoherentwicklung willen wurde das ganze Weltgeschehen in Gang gesetzt.
Der Mensch hat derzeit vier Wesensglieder oder ,Leiber, die ihn mit
vier Bereichen der Welt in Verbindung bringen: den physischen Leib
(mineralisch), den Ather- oder Lebensleib (pflanzlich), den Astral- oder
Seelenleib (tierisch) und die ewige Individualitat, das Ich, das ihn mit der
geistig-gottlichen Welt verbindet. Diese Wesensglieder hat der Mensch im

24

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthroposophie und Christengemeinschaft

Lauf der Evolution erlangt, und seine Aufgabe besteht darin, in langwieri-
gen Fortentwicklungen, die die Existenz des jetzigen Planeten Erde weit
tbersteigen, auch die ,niederen® Glieder zu vergeistigen, um ganz in die
geistige Heimat einzugehen und die materielle Hiille (den sichtbaren Leib)
endgiiltig abzulegen.

Diesem Ziel dient die anthroposophische Padagogik, die im Waldorfkin-
dergarten beginnt, sich in den Schulen fortsetzt und fiir die Anhénger von
Steiners Lehre weitergeht. Auch in der jenseitigen, geistigen Welt wird das
Ich permanent geschult. Die Evolution des Menschen vollzieht sich nicht
durch Naturgesetze, sondern durch Entfaltung des Bewusstseins — durch
Schulung. Um sein Entwicklungsziel zu erreichen, untersteht der Mensch
zwei geistigen Gesetzen: der Reinkarnation und dem Karma. Reinkarnati-
on erdffnet die Dimension der Zeit: Die Entwicklung des Ich vollzieht
sich iiber viele Erdenleben hinweg. Die Ergebnisse eines Lebens werden als
Karma an die niachsten Erdenleben weitergegeben. Das Karma bestimmt
das Schicksal. Als ,geistiges Ursachengesetz“ steht es fiir Kausalitit, aber
auch fiir Gerechtigkeit: Jeder Mensch erhilt in seinem Leben, was er sich
zuvor verdient hat.

Der Mensch ist in letzter Instanz verantwortlich fiir sein Tun und des-
sen Folgen. Daher kann ihn vom Karma kein vergebender Gott erldsen.
Christus kann allerdings das ,Weltenkarma® auf sich nehmen - jenen Teil
einer Schuld, die das Weltganze betrifft und nicht den verantwortlichen
Tater. Auch stirkt der ,Christus-Impuls® die Ich-Krifte des Menschen
und ermdglicht ihm den stufenweisen Aufstieg in die geistige Welt. Unter
Christus versteht Steiner die hochste geistige Wesenheit, die wiahrend der
Johannestaufe aus dem Sonnendasein in den Kérper Jesu herabgestiegen
ist, dort drei Jahre wohnte, bei der Kreuzigung seinen menschlichen Leib
verlief$ und in die Erdenaura einzog, also zum Erdengott wurde, und so —
als ,,Christus-Impuls® - fiir die Menschen wirkt.

Steiners Erkenntnisquelle ist die ,Akasha-Chronik® ein sogenanntes
»geistiges Weltengedachtnis, zu dem er Zugang zu haben behauptet. Dieser
,Akasha-Chronik“ entnimmt Steiner seine ,Menschenkunde“ und auch
seine Christologie (Aus der Akasha-Forschung: Das Fiinfte Evangelium, GA
148). Mittels des oben erwdhnten Erkenntnisweges soll auch die Schiiler-
schaft zu solchen Erkenntnisquellen vorstofien konnen.

Die Allgemeine Anthroposophische Gesellschaft hat ihr Zentrum in Dor-
nach bei Basel. Dort unterhdlt sie eine ,Freie Hochschule fiir Geisteswis-
senschaft® In den einzelnen Ldndern gibt es ,Landesgesellschaften, die
von anthroposophischen Arbeitszentren gebildet werden. Der Allgemeinen

25

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Pohlmann

Anthroposophischen Gesellschaft Deutschland gehéren etwa 20 000 Mit-
glieder an, ihre Zentrale befindet sich in Stuttgart, ihr angeschlossen sind
zehn regionale Zentren.

Die Waldorfschulen in Deutschland sind zu einem Bund der Freien
Waldorfschulen zusammengeschlossen, der seinen Sitz ebenfalls in Stuttgart
hat. Hierzulande gibt es 254 Waldorf- und Rudolf-Steiner-Schulen mit
90000 Schiilern (Stand: 4/2023), die Lehrerausbildung erfolgt in speziellen
Seminaren.

Die Christengemeinschaft

Die von der Anthroposophie inspirierte, aber unabhingig von ihr organi-
sierte Christengemeinschaft (CG) bezeichnet sich als ,Bewegung fiir reli-
giose Erneuerung® Thre Griindung jéhrte sich 2022 zum 100. Mal. Die
CG will in ihren Gemeinden Menschen vereinen, ,die in einer zeitgema-
Ben Form Christen sein wollen”. Wesen und Zentrum der CG bilden
der neue Kultus und die Sakramente. Ungewdhnlich ist auch ihr theologi-
scher Sprachgebrauch. Ihr Gottesdienst heifit ,Menschenweihehandlung®
Im Unterschied zu den klassischen Sondergemeinschaften handelt es sich
nicht um eine Laienbewegung, sondern um eine Gemeinschaft, die sich auf
Lehrfreiheit beruft und in der das priesterliche Amt, zu dem auch Frauen
zugelassen sind, eine besondere Rolle spielt.

Die CG zdhlt zu den wenigen Sondergemeinschaften, die im deutschen
Sprachraum entstanden sind. Untrennbar mit ihrer Entstehungsgeschichte
verbunden ist neben Rudolf Steiner der evangelische Theologe Friedrich
Rittelmeyer (1872 - 1938), der zu ihrer pragenden Fithrungsgestalt wer-
den sollte. Am 16. September 1922 wurde die CG offiziell gegriindet. An
diesem Tag vollzog Rittelmeyer in Anwesenheit Rudolf Steiners die erste
Menschenweihehandlung im weiflen Saal des Goetheanums in Dornach /
Schweiz. Steiner selbst hatte die Bezeichnung ,Menschenweihehandlung®
als Aquivalent zu , Initiation” bzw. ,Weihe* vorgeschlagen, um damit die Zu-
riickfiihrung des Menschen zu seinem gottlichen Ursprung zum Ausdruck
zu bringen.

Der offiziellen Griindung waren verschiedene Etappen vorausgegangen.
Bereits am 21. Mai 1921 traten rund 20 Studenten, die auf der Suche nach
einer Erneuerung des Christentums waren, mit der Bitte an Steiner heran,
die Anthroposophie fiir das religiose Gebiet fruchtbar zu machen. Darauf-
hin fiihrte Steiner vom 12. bis 16. Juni 1921 den ersten ,Theologenkurs®

26

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthroposophie und Christengemeinschaft

durch. Steiner trat der neuen Gemeinschaft nicht bei. Gleichwohl hat er
den Wortlaut des Kultus ibermittelt und das bis heute giiltige Glaubensbe-
kenntnis der CG formuliert. Die Selbstbezeichnung Christengemeinschaft
sollte das iiberkonfessionelle Anliegen zum Ausdruck bringen, um {iber
Katholizismus und Protestantismus hinaus die dritte Kirche zu errichten.
Im Zentrum der religiésen Praxis steht der neu offenbarte Kultus, dessen
Wortlaut Rudolf Steiner den ersten Priestern der CG in mehreren Schu-
lungskursen zwischen 1921 und 1924 mitgeteilt hat.

Bald darauf erfolgten Gemeindegriindungen in Deutschland, auch in
Prag, in der Schweiz, in Osterreich, Norwegen, Holland, Schweden und
England. 1925 wurde zur Verbreitung des Schrifttums der ,Verlag der
Christengemeinschaft® (heute Verlag Urachhaus) in Stuttgart gegriindet.
Ebenfalls in Stuttgart richtete die CG 1933 ein Priesterseminar ein. 1941
verhéngten die Nationalsozialisten ein Verbot gegen die CG. Nach 1945
nahm diese ihre Arbeit wieder auf und griindete zahlreiche neue Gemein-
den in Europa. 1953 entstand in Stuttgart ein neues Seminargebaude. 1960
wurde der Verband der Sozialwerke der CG ins Leben gerufen. Zu dessen
Tatigkeitsfeldern zéhlen u. a. Kinder- und Jugendfreizeiten sowie Fortbil-
dungsangebote fiir Gruppenleiter und fiir Mitarbeiter in der Altenpflege.

Das Hauptverbreitungsgebiet der CG liegt im nord- und mitteleuropéi-
schen Raum; einzelne Gemeinden wurden seit den 1990er Jahren neu
gegriindet, wie in Tschechien, Russland, Estland, in der Ukraine und in
Georgien. Neben dem Priesterseminar in Stuttgart arbeitet seit 2001 in
Hamburg ein weiteres Priesterseminar; ein berufsbegleitendes Proseminar
besteht in Koln. Seit 2003 gibt es ein Priesterseminar in Nordamerika
(urspriinglich in Chicago, dann in New York, jetzt in Vaughan bei Toronto
in Kanada). Die Christengemeinschaft ist derzeit in 35 Landern vertreten
und hat - nach eigenen Angaben - weltweit etwa 35 000 Mitglieder. In
Deutschland gibt es 126 Gemeinden mit ca. 16 000 bis 20 000 Mitgliedern;
hinzu kommen zahlreiche Freunde, die nicht Mitglieder sind.

Die CG versteht sich als Kultusgemeinschaft und beansprucht Lehr- und
Bekenntnisfreiheit. Thre kultischen Grundlagen stiitzen sich aufler auf bib-
lische - vor allem neutestamentliche — Aussagen (die meist spirituell-esote-
risch bzw. allegorisch gedeutet werden) auf die Anthroposophie Steiners.
Seine ,Geisteswissenschaft® dient als hermeneutischer Schlissel fur die
Interpretation der Bibel. Die von Steiner durch geistige Schau vermittelten
Ritualtexte und seine Hinweise zur Ausiibung des Kultus gelten fiir den
einzelnen Priester als verbindlich. Er darf keine Auffassungen vertreten,
die dem Inhalt des durch Steiner dargereichten Kultus widersprechen.

27

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Pohlmann

Der Kultus ist neben dem Neuen Testament als zweite Offenbarungsquelle
zu betrachten (Debus 2011, 21). Steiner habe den Kultus aus der Christus-
Offenbarung heraus ,vermittelt” Der Kultus sei ,durch Anthroposophie
dargereicht® Nicht ,Dogmatik’, sondern das religiose Erlebnis ist nach
Meinung der CG fiir den Wahrheitsgehalt ausschlaggebend: Die ,Kultus-
lautworte® wiirden sich im Erleben des Kultus selbst bestitigen. Daher
lehnt es die CG ab, den Wortlaut des Kultus zu verdffentlichen. Er soll
vielmehr gehort und erlebt werden.

Zentraler Kultus im religiosen Leben der CG ist die Menschenweihe-
handlung, die vom Priester taglich gefeiert wird. Ihr Ablauf orientiert sich
im Wesentlichen am katholischen Messritus. Weitere Elemente der Men-
schenweihehandlung sind das von Steiner formulierte Glaubensbekenntnis
der CG, eine kurze Predigt und das Vaterunser. Im Vollzug der Menschen-
weihehandlung finden liturgische Gewander, Ministranten und Weihrauch
Verwendung. Im Credo, dem einzig verbindlichen o6ffentlichen Text der
CG, treten ihre Besonderheiten deutlich hervor:

« So ist die Rede von einem ,allméchtigen geistig-physischen Gotteswesen®
als Daseinsgrund,
das unpersonliche Ziige aufweist.

o Christus, nach Steiner der hohe Sonnengeist, ist die beherrschende Mitte
des Kultus der CG. Seine Sendung wird im kosmischen Rahmen begrif-
fen und gilt der gesamten Menschheit und dem Universum. Christus
wird zu Grund, Mitte und Ziel fiir den Prozess der ,Durchgeistigung®
des Irdischen.

« Das Credo der CG deutet die Siindhaftigkeit vom Wesen des Menschen
her. Es ist demnach erkrankt und droht zu ersterben. Stinde wird wesent-
lich als ,Krankheit an dem Leiblichen® verstanden. Gnade ist in diesem
Verstdndnis lediglich ein Gnadenimpuls, mit dem die Glaubenden arbei-
ten missen. Ziel sei letztlich die Vergeistigung des Wesenhaften. Diese
Wesensverwandlung steht in enger Beziehung zum ,Weltenfortgang®
kosmischen Ausmafies. In diesem Zusammenhang gibt es innerhalb der
CG eine grofle Offenheit fiir die anthroposophische Karma- und Re-
inkarnationsvorstellung, die zwar nicht offiziell gelehrt wird, die letztlich
aber als grundlegend fiir das Wirken der CG vorausgesetzt werden kann.

Die CG kennt insgesamt sieben Sakramente: Taufe, Konfirmation, Men-
schenweihehandlung, Beichte, letzte Olung, Priesterweihe und Trauung.
Unterschiede zu den grofien christlichen Kirchen zeigen sich besonders
in ihrem Verstindnis der Taufe, die in der CG im Regelfall nur bis zum

28

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthroposophie und Christengemeinschaft

14. Lebensjahr vollzogen wird. Sie wird als Inkarnationshilfe verstanden:
Die vorgeburtliche Seele soll in den menschlichen Korper einziehen. Als
Taufsubstanzen dienen Wasser, Salz und Asche. Diese triadische Substanz
soll mit der Trichotomie des Menschen und letztlich mit der gottlichen
Trinitdt korrespondieren (Debus 2011, 121).

In der CG gibt es elf Kultushandlungen mit einem je eigenen Kultus-
wortlaut. Zu den Kultushandlungen zahlen neben den sieben Sakramenten
die Sonntagshandlung fiir Kinder, die Weihnachtshandlung fiir Kinder
(meist am 25. Dezember), das Kinderbegribnis sowie die Bestattung. Ein
Kirchenaustritt wird von der CG nicht erwartet, sondern dem freien Er-
messen des Einzelnen iiberlassen, sodass Doppelmitgliedschaft prinzipiell
moglich ist.

Die CG weist eine priesterschaftlich-hierarchisch gepragte Organisati-
onsform auf: Auf geistlicher Ebene wird sie vom ,Siebenerkreis“ geleitet,
dem der Erzoberlenker, zwei Oberlenker und vier Lenker angehdren. Sitz
des Erzoberlenkers und der Leitung ist Berlin. Seit 1. Juni 2021 amtiert
Joao Torunsky (Jg. 1956) als ,Erzoberlenker*. Seine Vorganger waren Fried-
rich Rittelmeyer (am 24. Februar 1925 zum ersten Erzoberlenker der CG
ernannt), Emil Bock, Rudolf Frieling, Taco Bay und Vicke von Behr.

Die Gesamtbewegung ist als Stiftung hollindischen Rechts unter dem
Namen Stichting de Christengemeenschap (international) eingetragen. Die
Mitgliedschaft ist erst ab einem Alter von 18 Jahren moglich.

Einschétzung zur Anthroposophie und zur Christengemeinschaft

Anthroposophie ist eine von der Theosophie inspirierte (Zander 2007)
esoterische Weltanschauung, deren Hauptquelle nicht diskutierbar ist, da
sie nur von einem ,,Eingeweihten® eingesehen werden kann. Da das Men-
schenbild ebenso wie das Christus- und das Gottesbild aus dieser Quelle zu
sein beanspruchen und nicht biblischen Ursprungs sind, erscheint die An-
throposophie mit den Grundlagen aller christlichen Kirchen unvereinbar:

« An die Stelle des in Jesus Mensch gewordenen Gottes tritt eine unhistori-
sche ewige Christus-Wesenheit.

« An die Stelle der Gnade Gottes, die den Schuldigen annimmt und ihm
die Schuld abnimmt, tritt die Notwendigkeit, aus eigener Kraft das nega-
tive Karma abzuarbeiten.

« An die Stelle der verheifienen Auferstehung tritt Reinkarnation - eine
Folge vieler Erdenleben.

29

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Pohlmann

« Neben die Bibel tritt als Quelle der Christus-Erkenntnis das ,,Fiinfte
Evangelium® aus der , Akasha-Chronik®.

Zwischen Vertretern der evangelischen Kirche und der Christengemein-
schaft hat es in den letzten Jahrzehnten vielféltige Kontakte und Gespréche
gegeben. Die publizierten Ergebnisse haben - trotz mancher weiterfiih-
render Impulse - die Unterschiede zwischen evangelischer und christenge-
meinschaftlicher Theologie deutlich hervortreten lassen. Die Abhidngigkeit
von anthroposophischen Uberzeugungen, nicht zuletzt in Gestalt der durch
Steiners geistige Schau vermittelten ,Kult-Neuoffenbarung®, entfremdet die
CG von biblisch gewonnenen Grundeinsichten, denen sich die christlichen
Kirchen verpflichtet wissen. Der Sonderweg der ,Bewegung fiir religidse
Erneuerung® zeigt sich nicht zuletzt in ihrem Taufverstindnis, das von
einer vorgeburtlichen Existenz der Seele ausgeht. Die Taufe der CG wird
von der Evangelischen Kirche in Deutschland (nach mehreren Beratungen
in den Jahren 1949, 1968 und 1969), aber auch von der katholischen Kirche
nicht anerkannt. Der von Steiner geformte Kultus, sein Vollzug und sein
Erleben, hat in der CG die gleiche Autoritit wie die biblischen Schriften.
Insofern handelt es sich bei der Christengemeinschaft — Bewegung fiir re-
ligiése Erneuerung um ein anthroposophisch interpretiertes Christentum
neben den konfessionellen Kirchen.

Quellen (Anthroposophie)

Rudolf Steiner Gesamtausgabe (GA) - mehr als 350 Bde.; zahlreiche Bande liegen
als Taschenbuch vor. Zur Einfithrung wichtig: Wie erlangt man Erkenntnisse der
héheren Welten, Geheimwissenschaft im Umriss, Aus der Akasha-Chronik.

Umfangreiche Literatur in eigenen Verlagen (Freies Geistesleben, Stuttgart; Rudolf-
Steiner-Verlag, Dornach u. a.).

Zeitschriften

Das Goetheanum. Wochenschrift fiir Anthroposophie, Dornach.
Erziehungskunst, hg. vom Bund der Freien Waldorfschulen, Stuttgart.

Info3. Zeitschrift zur Erneuerung von Wissen, Kunst und sozialem Leben, Frankfurt a.
M.
Quellen (Christengemeinschaft)

Debus, Michael (2011): Auferstehungskrdifte im Schicksal. Die Sakramente der Christen-
gemeinschaft, 3. Aufl., Stuttgart.

Debus, Michael (2020): Maria-Sophia. Das Element des Weiblichen im Werden der
Menschheit, 2. Aufl., Stuttgart.

30

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthroposophie und Christengemeinschaft

Frieling, Rudolf (1974): Christentum und Wiederverkérperung, Stuttgart.
Hortreiter, Frank (2021): Die Christengemeinschaft im Nationalsozialismus, Stuttgart.

Schroeder, Hans-Werner (2001): Die Christengemeinschaft. Entstehung, Entwicklung,
Zielsetzung, 2. Aufl., Stuttgart.

Zeitschrift
Die Christengemeinschaft — Monatsschrift zur religiésen Erneuerung (2024 im 96. Jg.).
Sekundirliteratur

Allgemein
Fincke, Andreas (Hg., 2007): Anthroposophie — Waldorfpidagogik - Christengemein-
schaft. Beitrige zu Dialog und Auseinandersetzung, EZW-Texte 190, Berlin.

Pohlmann, Matthias / Jahn, Christine (Hg., 2015): Handbuch Weltanschauungen, Reli-
gidse Gemeinschaften, Freikirchen, hg. im Auftrag der VELKD, Giitersloh, 568 — 593.

Zander, Helmut (2007): Anthroposophie in Deutschland. Theosophische Weltanschau-
ung und gesellschaftliche Praxis 1884 bis 1945, 2 Bde., Gottingen.

Zander, Helmut (2011): Rudolf Steiner. Die Biografie, Miinchen.

Zander, Helmut (2019): Die Anthroposophie. Rudolf Steiners Ideen zwischen Esoterik,
Weleda, Demeter und Waldorfpddagogik, Paderborn, 61 - 73.

Zur Waldorfpddagogik

Barz, Heiner / Randvoll, Dirk (Hg., 2007): Absolventen von Waldorfschulen. Eine empi-
rische Studie zu Bildung und Lebensgestaltung, Wiesbaden.

Bierl, Peter (2005): Wurzelrassen, Erzengel und Volkslieder, Hamburg.

Buddemeier, Heinz / Schneider, Peter (2005): Waldorfpidagogik und staatliche Schule.
Grundlagen, Erfahrungen, Projekte, Stuttgart / Berlin.

Zur Heilkunde
Burkhard, Barbara (2000): Anthroposophische Arzneimittel. Eine kritische Betrachtung,
Eschborn.

Zur Christengemeinschaft

Becker, Claudia (2000): Versuche religiser Erneuerung in der Moderne am Beispiel des
evangelischen Theologen Friedrich Rittelmeyer, Dissertation, FU Berlin.

Evangelischer Oberkirchenrat (Hg., 2004): Zur Frage der Christlichkeit der Christenge-
meinschaft. Beitrige zur Diskussion, Stuttgart.

Pohlmann, Matthias / Jahn, Christine (Hg., 2015): Handbuch Weltanschauungen, Reli-
gidse Gemeinschaften, Freikirchen, hg. im Auftrag der VELKD, Giitersloh, 331 - 346.

31

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Pohlmann

Zander, Helmut (2005): Evangelische Kirche und anthroposophische Christengemein-
schaft - quo vaditis?, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts Bens-
heim 6, 116 - 119.

Zander, Helmut (2007): Anthroposophie in Deutschland. Theosophische Weltanschau-
ung und gesellschaftliche Praxis 1884 — 1945, 2 Bde., Gottingen, insbesondere Bd. 2,
1611 - 1676.

Internet

https://www.anthroposophische-gesellschaft.org.
https://www.goetheanum.org/de.
https://christengemeinschaft-international.org.
https://www.relinfo.ch/anthroposophie (kritisch).
(Abruf der Internetseiten: 05.01.2024)

32

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.anthroposophische-gesellschaft.org
https://www.goetheanum.org/de
https://christengemeinschaft-international.org
https://www.relinfo.ch/anthroposophie
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.anthroposophische-gesellschaft.org
https://www.goetheanum.org/de
https://christengemeinschaft-international.org
https://www.relinfo.ch/anthroposophie

Astrologie

Claudia Knepper

Astrologie bedeutet wortlich ,,Lehre von den Sternen®. Anders als die Astro-
nomie, die die Himmelskorper und -kréfte mit den Mitteln der Naturwis-
senschaft untersucht, deutet die Astrologie irdisches Geschehen anhand
von Sternenkonstellationen. Man kann dementsprechend die Astronomie
als ,rechnende” und die Astrologie als ,,deutende® Sternkunde bezeichnen.
Die Astrologie folgt dabei dem Prinzip der Entsprechung ,wie oben, so
unten®. Sie sieht einen Zusammenhang zwischen kosmischem Geschehen
und Ereignissen auf der Erde. Die Konstellation der Sterne zu einem be-
stimmten Zeitpunkt und von einem bestimmten Ort aus gesehen — bei Ho-
roskopen sind das Zeit und Ort der Geburt - bildet ein komplexes System
von Zeichen, das dem Astrologen etwas iiber den Charakter eines Men-
schen, sein Schicksal oder iiber sonstige Ereignisse verrit, die bestimmte
Gruppen von Menschen oder die ganze Welt betreffen. Dabei gibt es unter-
schiedliche Vorstellungen, wie es zu einer Entsprechung zwischen Himmel
und Erde kommt. Eher selten vertreten wird heute die Vorstellung einer
kausalen Wirkung der Sterne auf die Erde. Haufiger wird eine nicht weiter
erklarbare Synchronizitit bzw. eine allgemeine Vernetzung alles Seienden
angenommen. Thre Lehre von den Beziehungen zwischen den Sternen und
dem Leben auf der Erde sieht eine solche Astrologie meist in der Erfahrung
begriindet.

Geschichte

Die Astrologie war in ihren Anfangen in Astralreligionen verwurzelt. Kul-
turgeschichtlich hatte sie in der Antike und wahrend der Renaissance in
Europa eine erhebliche Bedeutung. Im Laufe der Geschichte hat sie sich
immer weiter von ihren religiosen Wurzeln gelost. In Deutschland wird
eine mit der Psychologie verbundene Astrologie heute hauptsichlich als
Lebensberatung in einer vollig sakularisierten Gestalt betrieben. Lange Zeit
waren die astronomische Beobachtung und Berechnung der Gestirne und
die astrologische Schicksalsdeutung untrennbar miteinander verbunden.

33

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Knepper

Erst mit der Herausbildung der Naturwissenschaften in der Neuzeit 16ste
sich die Einheit von Astronomie und Astrologie auf.

Als eigentliche Wiege der Astrologie gilt Mesopotamien. In Babylonien
bildete sich die klassische Form einer Astralreligion heraus. Die Planeten
sowie Sonne und Mond reprisentierten Gotter, die die Natur und das
menschliche Leben regierten. Jupiter symbolisierte zum Beispiel als Planet
des obersten babylonischen Gottes Marduk gottliche Kraft. Mars vertrat
den kriegerischen und Unheil bringenden Unterweltgott Nergal. Venus
verkorperte die Gottin der Liebe, des Krieges und der Fruchtbarkeit Ischtar.
Bis heute flief3t die damalige Symbolik der Planeten in die Horoskopdeu-
tung ein. In Babylonien entwickelte sich auch die Astronomie als Hilfsmit-
tel der Astrologie. Ebenfalls aus Babylonien stammen die Einteilung des
Tierkreises in zwolf Teile und die ersten Horoskope. Das ilteste bekannte
Horoskop in Keilschrift stammt aus dem Jahr 410 v. Chr.

Weitere wichtige Stationen der Entwicklung der Astrologie in der Antike
waren das grizisierte Agypten, wo aus der babylonischen Astrallehre ein
Wahrsagehandwerk gemacht wurde, und das hellenistische Griechenland.
Hier entwickelte sich die sogenannte ,klassische Astrologie®. Die Entspre-
chung zwischen Mikro- und Makrokosmos, eine magische Analogie und
Sympathie zwischen ,,Oben® und ,Unten’, wurde zunéchst Teil eines von
dem Gott Hermes Trismegistos offenbarten okkulten Wissens. Unter dem
Einfluss der aristotelischen Philosophie gewann das Entsprechungsdenken
eine physikalisch-rationale Gestalt, bei der kausale Wirkungen unpersonli-
cher Naturkrifte die Sterngétter ersetzten.

Im alten Rom der Zeitenwende fand die aus dem hellenistischen Kultur-
kreis {ibernommene Astrologie groflen Zuspruch, aber auch scharfe Kriti-
ker. Als ars mathematica gehorte sie zu den sieben Kiinsten, bis sie Kaiser
Diokletian 294 aus dem Katalog der legitimen Wissenschaften streichen
lief3. Von jiidischen Religionsvertretern wurde die Astrologie ebenso abge-
lehnt wie von den meisten Kirchenvatern. Vom Konzil von Toledo im Jahr
400 an galt sie nicht nur als wissenschaftliche Irrlehre, sondern auch als
Haresie.

Im 6. Jahrhundert flohen Astrologen vor dem rémischen Recht, das ih-
nen mit Todesstrafe drohte, nach Persien. Dort wanderte die Astrologie in
das indische und arabische Denken ein. Der Islam akzeptierte eine Astrolo-
gie, die nicht fatalistisch war und sich auf Zeichendeutung beschrénkte. Mit
ihren Kenntnissen der Mathematik entwickelten die Araber die Horoskop-
deutung entscheidend weiter. Um 1000 gelangte die griechisch-arabische
Sternkunde iiber Spanien nach Europa. Thomas von Aquin unterschied

34

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Astrologie

auf der Grundlage aristotelischer Lehren bei der Astrologie zwischen Wis-
senschaft und Aberglauben. Gestirne waren fiir ihn Werkzeuge Gottes, die
zwar auf den menschlichen Korper, nicht aber auf dessen Seele einwirken
konnten. Uber die natiirlichen Himmelskdrper, Ursachen und Wirkungen
konne die Vernunft Aussagen treffen. Aberglaube seien Vorhersagen, die
Zufilliges und den freien Willen sowie die Vernunft des Menschen betra-
fen.

Als man in der Renaissance die Antike wiederentdeckte, blithte die Astro-
logie noch einmal richtig auf, bevor sie von der Aufklarung endgiiltig aus
dem Bereich der Wissenschaft verdringt wurde. Zwischen 1450 und 1650
hatte die Astrologie einen gewaltigen Einfluss auf das &ffentliche und pri-
vate Leben. Die Verehrung der Antike beférderte auch ein magisches Welt-
bild, in dem Wissenschaften wie Alchemie, Astrologie oder Magie ebenso
populdr waren wie ein Analogie- bzw. magisches Sympathiedenken. Der be-
kannteste Astrologe der Renaissance war Nostradamus. Die Astrologie war
jedoch umstritten. Auch in der katholischen und den evangelischen Kir-
chen war man geteilter Meinung. Melanchthon vertrat dhnlich wie Thomas
von Aquin eine empirisch-rationale Astrologie. Luther dagegen war hochst
skeptisch. Calvin galt die Astrologie als ,teuflischer Aberglauben®. Kirchli-
che Kritiker warfen der Astrologie eine unberufene Einmischung in Gottes
Plan (curiositas) und eine Leugnung des freien Willens (Determinismus)
vor. Andere, wie der Humanist Pico della Mirandola, brachten Vernunft
und Erfahrung gegen die Astrologie in Stellung.

Mit dem neuen Weltbild von Kopernikus und Kepler, wonach sich die
Erde um die Sonne drehe und nicht umgekehrt, verlor die Astrologie an
Bedeutung. Beide vertraten selbst eine platonische Astrologie mit einer
symbolischen Entsprechung zwischen Mikro- und Makrokosmos. Eine
aristotelisch-physikalische Einwirkung der Sterne auf das Schicksal lehnten
sie ab.

Ebenfalls zum rapiden Bedeutungsverlust der Astrologie fiithrte nach
dem Ende des DreifSigjahrigen Krieges die neuzeitliche Philosophie. Ratio-
nalismus und Empirismus traten der Astrologie mit neuen Erkenntnisme-
thoden der Logik und der empirischen Beobachtung entgegen. Aufgeklirte
Fiirsten bekampften die Astrologie mitsamt dem Aberglauben. Die Astrolo-
gie scheiterte auch an der Frage des freien Willens. Lange Zeit war das
abendlandische Gemiit von einem Gefiihl der Abhingigkeit von hoheren
Michten geprigt gewesen. Das dnderte sich mit der Aufklarung, fiir die
Kant den Leitspruch ,des Ausgangs des Menschen aus seiner selbst ver-
schuldeten Unmiindigkeit” fand.

35

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Knepper

Im 19. Jahrhundert blieb die Astrologie nur in England populdr. Dort
wurde auch die esoterische Lehre Helena Petrovna Blavatskys begeistert
aufgenommen. Als Teil des damit entstehenden modernen Okkultismus
bzw. der Esoterik fand die Astrologie im 20. Jahrhundert wieder Anhénger.
Die Esoterik entlehnt ihr Grundprinzip ,wie unten, so oben“ dem magi-
schen Entsprechungsdenken der antiken hermetischen Tradition. Die Be-
ziehung zwischen Mikro- und Makrokosmos wird nicht kausal verstanden,
sondern im Sinne eines abstrakten und unpersonlichen geistigen Prinzips.
Zusétzlich kann sich die esoterische Astrologie mit Vorstellungen von Kar-
ma und Reinkarnation verbinden, was mit einer stark fatalistisch-determi-
nistischen Perspektive einhergeht.

Einen ganz anderen Ansatz bietet die sogenannte ,revidierte Astrologie,
die von Carl Gustav Jung symbolisch-tiefenpsychologisch begriindet wur-
de. Jung nahm esoterische und spirituelle Ansdtze in seine Psychoanalyse
auf und fithrte so auch Psychologie und Astrologie zusammen. Fiir ihn
ist der Sternenhimmel ein aufgeschlagenes Bilderbuch der menschlichen
Seele. Symbole versteht er als zeitlose Sprache eines kollektiven Unbewuss-
ten. Die individuelle Psyche mit ihrer eigenen Bildsprache ist demnach in
ein kosmisches Geschehen eingebunden. Jung hat die ,Ursymbole“ nach
zeitlosen Archetypen geordnet, z. B. das ,,Urweibliche® und das ,Urménnli-
che® Die Astrologie hat die Archetypenlehre Jungs dankbar aufgenommen.
Die aus der astrologischen Tradition bekannten Prinzipien werden nun in
das Innere des Menschen projiziert: Mond wird zum Empfangenden und
Weiblichen, Sonne zum Minnlichen, Mars zum dynamisch Fortschreiten-
den usw.

Im Gefolge einer Rezeption des tiefenpsychologischen Ansatzes Jungs
hat sich in Deutschland die Horoskopdeutung zur Lebensberatung ent-
wickelt und konzentriert sich hauptsichlich auf die Interpretation von
Charakter und Psyche. Vorhersagen von Ereignissen bzw. die Deutung ei-
nes unausweichlichen Schicksals spielen kaum mehr eine Rolle - anders als
im angloamerikanischen Raum, wo die Vielfalt astrologischer Ansétze gro-
Ber ist. Der Psychoanalytiker Fritz Riemann ist ein Beispiel dafiir, wie sich
umgekehrt auch die Psychologie der Astrologie 6ffnen konnte. Andere ein-
flussreiche Beispiele einer ,revidierten Astrologie® sind die ,astrologische
Menschenkunde® von Thomas Ring und die ,,Kosmobiologie“ von Rein-
hold Ebertin. Auch Ansitze einer ,christlichen Astrologie® sind wiederholt
versucht worden, zum Beispiel von dem Theologieprofessor Dietrich von
Heymann und dem Benediktinerpater Gerhard Voss.

36

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Astrologie

Zum Schluss bleibt noch die sogenannte Vulgérastrologie zu nennen,
von der sich die bisher erwdhnten Ansétze, sich selbst als serios verstehend,
scharf abgrenzen. Zu diesem populdren Phdnomen kdénnen Zeitungshoro-
skope sowie zahlreiche kommerzielle astrologische Beratungsangebote im
Fernsehen, im Internet und auf dem Buchmarkt gerechnet werden. Da die
Berufsbezeichnung ,, Astrologe® nicht geschiitzt ist, bemiiht sich der Deut-
sche Astrologen-Verband (DAV, www.astrologenverband.de) um Standards
einer ,seriésen Astrologie, unter anderem durch eine eigene DAV-Priifung
fiir Astrologen.

Einschétzung

In den letzten 50 Jahren wurde in zahlreichen Studien versucht, astrologi-
sche Aussagen empirisch zu tberpriifen. Es gelang bisher nicht, den Zu-
sammenhang zwischen Personlichkeitsmerkmalen und Horoskopen nach-
zuweisen. Uberpriifungen astrologischer Vorhersagen ergeben regelmafig,
dass sich die meisten Prognosen nicht erfiillen. Aus astronomischer Sicht
ist zu kritisieren, dass die Astrologie mit falschen Vorstellungen der as-
tronomischen Verhaltnisse am Himmel arbeitet und neue astronomische
Kenntnisse nicht aufnimmt.

Aus einer konstruktivistischen Perspektive kann die Astrologie als ,,niitz-
liche Fiktion“ angesehen werden. Dabei ist es nicht von Interesse, ob
astrologische Deutungen der ,Wahrheit“ iiber das Leben eines Menschen
entsprechen, was sich ohnehin kaum empirisch tiberpriifen ldsst. Vielmehr
kommt die Beratungssituation in den Blick, bei der Astrologe und Klient
gemeinsam anhand der symbolischen Deutung des Horoskops die Lebens-
geschichte des Klienten bzw. seine Personlichkeit konstruieren.

Entsprechend haben sich in den letzten Jahren psychologische Untersu-
chungen auf die Frage konzentriert, warum Menschen astrologische Aussa-
gen plausibel und stimmig finden. Gewohnt, in einer hochkomplexen Welt
standig Deutungen vornehmen zu miissen, sehen Menschen unbewusst
auch dort Zusammenhinge, wo ,,objektiv® keine sind. Menschen identifi-
zieren sich bevorzugt mit allgemein und vage gehaltenen Personlichkeits-
beschreibungen (Barnum-Effekt), vor allem dann, wenn sie glauben, dass
die Aussagen fiir sie individuell erstellt worden sind. Zutreffende Aussagen
werden selektiv eher wahrgenommen und erinnert als unzutreffende Be-
schreibungen. Was den eigenen Uberzeugungen entspricht, wird eher gese-
hen als das, was ihnen widerspricht. Positiven Aussagen wird eher geglaubt

37

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.astrologenverband.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.astrologenverband.de

Claudia Knepper

als negativen. Ein mit Fachbegriffen gefiitterter Vortragsstil kann beeindru-
cken und iiber den diirftigen Inhalt hinwegtiduschen (Dr.-Fox-Effekt). Wer
der Astrologie positiv gegeniibersteht, glaubt ihren Aussagen eher und
sucht und findet entsprechende Indizien in seinem Leben. Der Wunsch
oder die Befiirchtung, dass ein bestimmtes Ereignis eintreten konnte, fiihrt
zu einem Verhalten, das das Ereignis herbeifiihrt (sich selbst erfiillende
Prophezeiung).

Die Popularitit der Astrologie sowie ihre gegenwirtige Auspragung als
Lebensberatung zeigen das Bediirfnis nach Orientierung in einer als un-
Gbersichtlich empfundenen Welt. Das Denken in Symbolen kann dabei
durchaus Selbsterkenntnis in einem konstruktivistischen Sinn férdern. Ein
Reiz der Astrologie kann darin bestehen, dass sie Entscheidungen erleich-
tert und abnimmt. Der Glaube an ein Schicksal oder den Einfluss von
Sternen auf das Leben kann von Verantwortung entlasten und helfen, in
den gegebenen Lebensumstdnden einen Sinn zu sehen und sich mit ihnen
abzufinden. Faszination kann auch von der Vorstellung ausgehen, dass der
Astrologe aus dem Horoskop das ganze Leben eines Klienten (sowie gege-
benenfalls vorangegangene Reinkarnationen) ersehen kann, einschliefllich
Charakter und Bestimmung. Es wird ihm damit eine enorme Deutungsho-
heit iiber das eigene Leben eingerdumt. Aus einer solchen Sicht kénnen
Abhingigkeiten entstehen.

Aus christlicher Perspektive sind nicht die Sterne Herren iiber das Le-
ben der Menschen, sondern Gott. Der christliche Glaube rechnet mit der
grundsitzlichen Freiheit des Menschen, sein Leben in eigener Verantwor-
tung zu gestalten. Entgegen eines immer schon gesprochenen Urteils {iber
das Wesen eines Menschen glauben Christen an die Moglichkeit seiner
Verwandlung in eine ,neue Kreatur in der Begegnung mit Christus. Statt
Sicherheit in astrologischen Berechnungen sucht der christliche Glaube
Freiheit im Vertrauen. Luther soll auf die astrologische Warnung hin, die
Elbe an diesem Tag nicht im Boot zu {iberqueren, mit den Worten ,,Domini
sumus” in den Kahn gesprungen sein. Der Satz hat sowohl die Bedeutung
~Wir sind des Herrn® als auch ,Wir sind Herren"

Quellen

Dethlefsen, Thorwald (1990): Schicksal als Chance. Das Urwissen zur Vollkommenheit
des Menschen, Munchen.
Riemann, Fritz (1988): Lebenshilfe Astrologie. Gedanken und Erfahrungen, Dillingen.

Schubert-Weller, Christoph (1996): Wege der Astrologie. Schulen und Methoden im
Vergleich, MOssingen.

38

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Astrologie

Analytisch-kritische Literatur

Furthmann, Katja (2006): Die Sterne liigen nicht. Eine linguistische Analyse der Textsor-
te Pressehoroskop, Gottingen.

Hergovich, Andreas (2005): Die Psychologie der Astrologie, Bern.

Janzen, Wolfram/Ruppert, Hans-Jiirgen (2005): Astrologie — Zeichen am Himmel, in:
Hempelmann, Reinhard u. a. (Hg.): Panorama der neuen Religiositdt. Sinnsuche und
Heilsversprechen zu Beginn des 21. Jahrhunderts, 2. Aufl., Giitersloh, 230 - 233.

Pohlmann, Matthias (Hg., 2009): Gut beraten bei Astro-TV? Esoterik-Fernsehen in der
Kritik, EZW-Texte 205, Berlin.

Ruppert, Hans-Jiirgen (1999): Vom Sternenkult zum Computerhoroskop. Weltanschauli-
che Deutungsansdtze der Astrologie, EZW-Texte 150, Berlin.

Schoener, Gustav-Adolf (2016): Astrologie in der Europdischen Religionsgeschichte. Kon-
tinuitdt und Diskontinuitdt, Tubinger Beitrdge zur Religionswissenschaft, Bd. 8,
Frankfurt a. M.

Stuckrad, Kocku von (2003): Geschichte der Astrologie. Von den Anfingen bis zur
Gegenwart, Miinchen.

39

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bruno Groning-Freundeskreis

Michael Utsch

Der Bruno Gréning-Freundeskreis (BGF) stellt sich auf seiner Internetseite
als ,eine der grofiten weltweit titigen Vereinigungen zur Heilung auf dem
geistigen Weg® vor. Auf allen Kontinenten der Erde gibt es mittlerweile ort-
liche Gemeinschaften, wo sich Anhinger und Interessierte in dreiwdchigen
Abstinden zu Gemeinschaftsstunden treffen. In Deutschland ist von iiber
680 regionalen Gruppen auszugehen, genauere Zahlen liegen nicht vor.
Die Informationen der Internetseite sind in Dutzenden Sprachen abrufbar,
weltweit soll es fast 4000 regionale Gruppen in etwa 150 Landern geben.
Auf den ,Wunderheiler Bruno Gréning (1906 - 1959) ist eine weltweite
Bewegung zuriickzufiithren.

Bruno Groning

Bruno Gronkowski wurde am 30. Mai 1906 als viertes von sieben Kindern
in einfachen Verhiltnissen in Danzig geboren und katholisch erzogen.
1936 lief} er den Nachnamen seiner jungen Familie — mit 21 Jahren hatte
er geheiratet, sein erster Sohn war zwei Jahre spiter geboren worden —
in Groning eindeutschen. Nach der Volksschule brach er verschiedene
Ausbildungen ab und war als Gelegenheitsarbeiter titig. 1943 kam er zur
Wehrmacht, 1946 kehrte er aus russischer Kriegsgefangenschaft zuriick und
zog nach Dillenburg (Hessen). Seine Hauswirtin berichtete dort, dass er
ihre Nichte geheilt habe. Die Nachricht von Groénings ,géttlicher Kraft*
verbreitete sich, sodass auch ein Herforder Ingenieur, dessen achtjahriger
Sohn an Muskelschwund litt, Groning um Hilfe bat. Dem Jungen ging es
zunichst tatsachlich besser — wie das bei dieser Krankheit zeitweise der Fall
sein kann. Einige Jahre spiter starb er jedoch an seiner Krankheit.

Die vermeintliche Heilung sorgte 1949 fiir ein grofies mediales Interes-
se, und zahlreiche Kranke stromten zum ,Wunderheiler” nach Herford.
Weitere Stationen seiner Heilaktivitaten in den Jahren 1950 bis 1953 waren
Hamburg, Oldenburg, Wangerooge und Oberbayern. Wegen der fehlenden
Heilerlaubnis geriet Groning allerdings bald in Konflikte mit den Gesund-

41

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

heitsbehdrden. Weil er immer wieder gesetzliche Bestimmungen ignorierte,
wurde 1954 in Miinchen ein umfangreiches Ermittlungsverfahren eingelei-
tet. Thm wurde vorgeworfen, wissentlich gegen das Heilpraktikergesetz ver-
stoflen und dabei fahrlédssig den Tod von mindestens einem Menschen in
Kauf genommen zu haben. Er wurde zu einer Strafe von acht Monaten
Geféangnis verurteilt und erhielt ein Auftrittsverbot fiir die gesamte Bundes-
republik. In einem fritheren Gerichtsverfahren antwortete Groning auf die
Frage, welche Krankheiten er heilen kénne: ,Ich heile alle Krankheiten auf
der Erde!” Auf die Riickfrage hin, warum er nicht bei sich selbst anfange
und seinen deutlich sichtbaren Kropf heile, erwiderte er, dass er denselben
brauche, um darin alle Krankheiten der Menschen auf der ganzen Welt
einzusammeln. Wer an ihn als Erloser glaube, der werde sofort von seinem
Leiden befreit.

Schon 1950 hatte sich im Auftrag der Staatsanwaltschaft Oldenburg ein
Arzt unter die Heilungssuchenden bei einer Veranstaltung mit Groning
gemischt und ihm anschlieflend in einem Gutachten ,,Grofien- und Verfol-
gungswahn“ bescheinigt. Der bekannte Heidelberger Psychiater Alexander
Mitscherlich attestierte Groning in einem Gerichtsgutachten eine ,krank-
hafte Personlichkeit [...] mit einem iiberdurchschnittlichen Maf3 an Sugges-
tivkraft® Vielen Ratsuchenden habe er Heilung versprochen und ihnen aus-
driicklich geraten, keinen weiteren Arzt aufzusuchen. Selbstbewusst habe
er auch jede fachérztliche Hilfe bei der Behandlung seiner kranken Kinder
abgelehnt. Die beiden Séhne des Heilers starben in jungen Jahren an einem
Herzklappenfehler bzw. einer Brustfellentziindung.

Groning selbst erkrankte an Magenkrebs und lief§ sich 1958 schulmedizi-
nisch in Paris behandeln. Das Karzinom war aber bereits inoperabel und
fithrte am 26. Januar 1959 zu Gronings Tod. Seine Anhénger erklarten riick-
blickend, er sei innerlich verbrannt, weil sein ,,Heilstrom“ nach dem Verbot
nicht mehr habe fliefen konnen. In jedem Jahr werden grofSe Gedenkfeiern
am Geburts- und Todestag Gronings abgehalten.

Der BGF als Vermittlungsorganisation des ,gottlichen Heilstroms

Zur Organisation seiner Vortrage griindete Groning im Jahr 1953 den ,Ver-
ein zur Forderung seelisch-geistiger und natiirlicher Lebensgrundlagens,
wodurch die ersten lokalen Gemeinschaften von Geheilten und Heilungs-

suchenden in Deutschland entstanden. 20 Jahre nach Grénings Tod, im
Jahr 1979, kam es zu einer Abspaltung. Der ,Bruno Groning-Freundeskreis®

42

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bruno Groning-Freundeskreis

(BGF) trennte sich unter Leitung der Osterreichischen Lehrerin Grete
Hausler (1922 — 2007) von dem bestehenden Verein. Hausler hatte 1950
selbst Heilung durch Gréning erlebt und die Gemeinschaften in Osterreich
organisiert. Ihr gelang es, das Archiv von Bruno Groning zu {ibernehmen.
Seit 2007 wird der BGF von ihrem Sohn Dieter Hausler (geb. 1962) geleitet.

Der BGF versteht sich als legitimer Erbe und Verwalter der Lehre Gro-
nings und als Vermittlungsorganisation des ,gottlichen” Heilstroms. Kon-
kurrenz erlebt der BGF durch Gruppierungen und Einzelpersonen, die
selbst als authentische Nachfolger Gronings auftreten und den BGF ableh-
nen. Die heutige Leitung des urspriinglichen, von Groning gegriindeten
Vereins hat Grete Hausler und dem BGF nachgewiesen, an einigen Stellen
die Vortrage und Lehren Gronings nachtréglich bearbeitet zu haben.

Im BGF ist die mit Abstand grofite Anhangerschaft Gronings versam-
melt, was auf die professionelle Vermarktung von dessen Lehre zuriickge-
tithrt werden kann. Heute umfasst das Sortiment des Grete-Hausler-Verlags
ein umfangreiches und vielféltiges Repertoire aus Biichern, Horbiichern,
Musik-CDs, DVDs, Videos, Jahreskalendern sowie der Informationszeit-
schrift des BGF. Die meisten Artikel sind auch auf Englisch, Franzésisch,
Niederlandisch, Spanisch und Polnisch erhiltlich. Als wirtschaftlich giins-
tig diirfte sich die Tatsache erweisen, dass alle Mitarbeiter ihre Arbeit eh-
renamtlich ausiiben und ,,aus Nachstenliebe® tétig sind. Angeblich arbeitet
auch die Geschiftsleitung des Verlags unentgeltlich. Wohin die Gewinne
des Verlags flieflen, ist unklar.

Als wichtiges Werbemittel werden Filme eingesetzt. In einem eigenen
Kanal bei YouTube sind Hunderte von Filmausschnitten in zahlreichen
Sprachen abzurufen. Neben Mitschnitten von Vortrdgen Gronings werden
hauptséchlich enthusiastische Heilungsberichte geboten. Seit 2003 wirbt
der BGF mit dem Dokumentarfilm ,Das Phanomen Bruno Gréning“ Der
Film wurde in iiber 35 Sprachen iibersetzt und wird in 6ffentlichen Kinos
vorgefiihrt, um neue Anhinger fiir den BGF zu gewinnen. Der Eintritt ist
frei, um Spenden wird gebeten. Wegen der Uberlinge — der Film dauert
viereinhalb Stunden - wird er in drei Teilen vorgefiihrt. Die beiden Pausen
sind eine gute Gelegenheit fiir die Anhdngerinnen und Anhanger, gezielt
mit Interessierten ins Gespréch zu kommen.

2015 kam der zweite Dokumentarfilm ,Das Phianomen der Heilung®
heraus. Er zeichnet die Geschichte der Bewegung nach dem Tode Grénings
nach. Im Zentrum des Films stehen 20 Erfolgsberichte, in denen Anhénger
ihre medizinisch unerkldrliche Heilung darstellen. Dazu kommen auch
Arzte der Medizinisch-Wissenschaftlichen Fachgruppe des BGF zu Wort,

43

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

die schildern, wie sie anfangliche Bedenken gegeniiber der Lehre Gronings
tberwunden haben. Wie in fritheren Publikationen wird auch in dem
neuen Dokumentarfilm vehement behauptet, Heilung auf dem geistigen
Weg sei medizinisch beweisbar. Allerdings stellt die Werbebehauptung ,me-
dizinisch beweisbar® eine Tduschung dar. Medizinisch beweisbar ist eine
Heilung nur bei Anwendung der in der wissenschaftlichen Medizin gelten-
den Regeln. Diese kommen hier jedoch nicht zum Zug. Im Film werden
nur subjektive Erfolgsberichte erzéhlt, die nicht nach wissenschaftlichen
Regeln gepriift wurden.

Lehre und Praxis

Groning versprach den Kranken Hilfe und Heilung auf geistigem Weg.
Er fiihlte sich von Gott beauftragt und wihnte sich in Ubereinstimmung
mit dem katholischen Glauben. Er selbst hat keine Lehre formuliert, son-
dern beeindruckte als charismatischer Redner. Laut Groning gibt es keine
unheilbare Krankheit, was drztlich gepriifte Erfolgsberichte bestatigen wiir-
den. Heilungen geschdhen allein auf geistigem Weg und seien nicht an
Bruno Gronings materiellen Korper gebunden.

Kern der Lehre und Praxis Gronings bildet ein ,Heilstrom®, der vom
»Herrgott ausgehe und durch ihn hindurch Kranke heilen konne. Um den
»Heilstrom“ aufzunehmen, sitzt der Hilfesuchende mit nach oben geéftne-
ten Handen vor einem Foto Gronings. Arme und Beine sollen dabei nicht
verschrankt sein, um das Flieflen des Heilstroms nicht zu unterbinden.
Nach Darstellung des BGF st6f3t der Heilstrom, wenn er durch den Kérper
flief3t, auf durch Krankheit belastete Organe, die er zu reinigen beginnt.
Wenn dabei Schmerzen auftreten, sei dies ein Anzeichen fiir die Reinigung
des Korpers. Krankheit sei ihrem Wesen nach nicht von Gott gewollt.
Deshalb sei es notwendig, dass sich der Mensch gedanklich nicht mehr mit
der Krankheit beschiftige, sondern mit der Heilung.

Préaventiv stellen sich die Anhdngerinnen und Anhinger Gronings tig-
lich auf den Empfang des Heilstroms ein. Die geistige Kraft des gottlichen
Heilstroms von Groning soll bis heute unvermindert wirken, sofern man
darum bitte und sich darauf ,einstelle”. Ein Anhédnger Gronings beschreibt
die Wirkungen des Heilstroms als ,eine sehr zarte Elektrifizierung, verbun-
den mit einer Durchwirmung, Durchblutung und Entspannung des kran-
ken Organs“ (Retlow 1949, 11).

44

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bruno Groning-Freundeskreis

Der gesunde Korper bildet nach Gronings Lehre die Voraussetzung fiir
ein Leben in Einklang mit sich selbst, den Mitmenschen und der Natur.
Dazu dienen auch die Gemeinschaftstreffen, die nach einer festen Ordnung
ablaufen. Nachdem zunichst ein gemeinsames Lied gesungen wurde, folgt
eine Ansprache des Leiters iiber einen Abschnitt aus dem Leben Gronings.
Klassische oder meditative Musik unterbricht die Ansprache in der Regel
mehrmals. Nach Gronings Erfahrung und Uberzeugung sei dies eine gute
Moglichkeit, sich vom Alltag und von negativen Gedanken zu 16sen. Nach
der Ansprache berichten Mitglieder iiber erfolgreiche Heilungen, auch
Fernheilungen zdhlen dazu. Wahrend der abschlieflenden ,Einstellung®
wird nochmals Musik eingespielt, die den Heilerfolg verstérken soll.

Der BGF sieht in Groning den Vermittler des Heilstroms, der die Welt
retten kann. Portraitfotos von Groning sollen den Empfang des Heilstroms
verstarken. Viele Mitglieder tragen fiir den Notfall stets ein Bild des Heilers
bei sich. In einem Lied, das in den Gemeinschaftsstunden gesungen wird,
heifdt es: ,,Als die Welt erkennen musste, dass sie keinen Weg mehr wusste,
um befreit zu werden, schickte Gott auf Erden wieder einen Mann, der da
neu begann, die Menschen zu befreien: Bruno Groning.

Einschdtzung

Die Botschaften des BGF schiiren bei Kranken utopische und iibersteigerte
Heilungserwartungen. Die Behauptung, dass es keine unheilbaren Krank-
heiten gebe, ist fiir Heilungsuchende eine gefihrliche Irrefithrung. Dank
des medizinischen Fortschritts lassen sich heute viele Erkrankungen wir-
kungsvoll lindern, viele auch heilen. Allerdings gibt es immer noch zahlrei-
che unheilbare und chronische Krankheiten, die eben nicht geheilt werden
konnen, sondern bewaltigt werden miissen. Hier setzt die Heilungsrhetorik
des BGF Kranke erheblich unter Druck, wenn der angebliche Heilstrom
keine Wirkungen zeigt. Es kann lebensgefahrlich werden, wenn den Ver-
sprechen des BGF geglaubt und notwendige medizinische Hilfe abgelehnt
wird. Die Behauptung, Gesundheit sei die Voraussetzung fiir Wohlbefinden
und Gliick, entspricht zwar dem Zeitgeist, ist aber ein Irrtum. Auch mit
Einschrankungen, Behinderungen und Krankheit ist ein sinnvolles und
erfiilltes Leben moglich.

Angebliche Wunderheiler wie Bruno Groning, die durch rituelle und
gruppendynamische Elemente starke Placebo-Wirkungen hervorrufen kon-
nen, iiben eine bleibende Faszination aus. Menschen lassen sich mitunter

45

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

von irrationalen Mythen leiten. Dazu bedarf es eines Idols und Retters,
der den Fanatismus steuert und kanalisiert. Die Sehnsucht nach Heilung
und die Einbildungskraft sind menschliche Grundkonstanten, die leicht
ausgenutzt werden konnen.

Quellen

Busse, Thomas (Hg., 2007): Bruno Groning. Leben und Lehre, Jestetten.

Pesch, Christoph / Hilsmann, Mechthild (Hg., 1999): 1001 Weg. Bruno Gréning in
Tagebiichern junger Menschen, Monchengladbach.

Retlow, Friedrich (1949): Bruno Gronings Heilstrom. Seine Natur und seine Wirkung,
Herford.

Zeitschrift: Bruno Groning. Informationszeitschrift des Freundeskreises (4 x jihrlich, 26.
Jg. 2023).

Internet: https://www.bruno-groening.org.

Sekundarliteratur

Mildenberger, Florian (2019): ,Im Gewand des Geistlichen Bruno Groning als Ersatz-
priester, in: Teut, Michael / Dinges, Martin / Jiitte, Robert (Hg.): Religiose Heiler im
medizinischen Pluralismus in Deutschland, Stuttgart, 35 - 50.

P6hlmann, Matthias / Jahn, Christine (Hg., 2015): Handbuch Weltanschauungen, Reli-
giose Gemeinschaften, Freikirchen, hg. im Auftrag der VELKD, Giitersloh, 446 - 454.

46

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.bruno-groening.org
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bruno-groening.org

Buddhismus im Westen

Friedmann EifSler

Der Buddhismus und buddhistische Lehren sind in vielfaltigen Formen
im Westen angekommen. Buddhistische Zentren, Viharas (buddhistische
Kléster), Tempel und Pagoden gehoren in urbanen Regionen zum Stadtbild
oder laden in landlicher Umgebung zum Retreat ein. Die im 5./4. Jahrhun-
dert v. Chr. von Siddhartha Gautama, dem Buddha, in Nordindien gestifte-
te Religion (ca. 350 bis 500 Millionen Menschen weltweit) hat ein positives
Image. Der Buddhismus gilt weithin als friedfertige und tolerante Religion.
Ethische Gesichtspunkte wie Gewaltverzicht, Tétungsverbot von Tieren
und vegetarische Erndhrung iiben auf viele eine grofSe Anziehungskraft aus.
Doch zeigt das Beispiel Myanmar, dass diese idealisierte Perspektive der
Realitét nicht wirklich standhalten kann.

Im Westen findet vor allem in gebildeteren Milieus die Vorstellung von
der Gesetzmafligkeit des Karmas als Prinzip des Werdens und Vergehens
oder die erfahrungsbezogene religise Praxis in verschiedenen Meditations-
formen grofien Zuspruch. Oftmals werden aber nur einzelne buddhistische
Lehren herangezogen, ohne dass man sich einer buddhistischen Tradition
in Génze verschreibt. Die buddhistischen Lehren werden z. T. neu gedeutet
und angepasst. Der Markt fiir Wellness-Buddhismus und esoterische Ange-
bote mit buddhistischen Inhalten floriert.

Geschichte

Der Philosoph Arthur Schopenhauer (1788 — 1860) war ein bedeutender
Vermittler buddhistischen Gedankenguts, der groflen Einfluss auf die
deutschsprachigen Buddhisten der ersten Generationen ausiibte. Die frii-
he Orientalistik machte den Buddhismus vor allem durch Texteditionen
zuginglich. So waren es in einer ersten Phase zundchst Gebildete, die friih-
buddhistische Schriften (Pali-Kanon) studierten und im (Theravada-)Bud-
dhismus eine philosophisch-ethische, von Mythen und Dogmen befreite
Vernunftreligion sahen. Die Idealisierung des Buddhismus im Westen
nahm hier ihren Ausgang(?). Die Ubersetzungen von Lehrreden Buddhas

47

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedmann Eifler

aus dem Pali-Kanon durch Karl Eugen Neumann (1865 - 1915) ab 1892
gehdren zu den bekanntesten Ubertragungen buddhistischer Texte ins
Deutsche. Neumann konvertierte selbst zum Buddhismus. Die &lteste bud-
dhistische Tempelanlage Europas ist das 1924 von dem Arzt Paul Dahlke
gegriindete Buddhistische Haus in Berlin-Frohnau. Traditionsbildende Ver-
einigungen wie die Buddhistische Gesellschaft Hamburg entstanden.

Eine zweite Phase war zunichst vor allem von einer Zen-Begeisterung
(Mahayana-Buddhismus) geprigt, die ab den 1960er Jahren breitere soziale
Milieus ergriff und auch in kirchlichen Kreisen auf Resonanz stief3. Anti-
biirgerliche, Aussteiger, sog. Alternative entdeckten den Buddhismus. Im
Zuge der sozialen Umbriiche der Zeit und der New-Age-Bewegung riickte
das Interesse an korperlich-spiritueller Erfahrung in den Vordergrund. Ihr
wurde in der praxisorientierten Meditationsbewegung entsprechend viel
Raum gegeben. Nach und nach kamen asiatische Buddhisten nach Europa
und griindeten neue Zentren, um Lehre und Praxis zu vertiefen.

Die Erfolgsgeschichte des tibetischen Buddhismus (Vajrayana) ab den
1980er Jahren markiert eine dritte Phase der Ausbreitung des Buddhismus
im Westen. Die wachsende Zahl asiatischer Lehrer trug dazu ebenso bei
wie die Popularitit des Dalai Lama. Buddhismus wurde zur ,Trendreligion®.
Viele Gruppen haben ihre Zahlen in den 1980er und 1990er Jahren verviel-
facht. So hat sich das Bild gewandelt. Der Ruf des Buddhismus als Religion
eher fiir Intellektuelle ist weiterhin nicht unbegriindet. Doch die Vielfalt
des Angebots spricht ganz unterschiedliche Milieus an. Heute ist das Inter-
esse an meditativen und ritualisierten Elementen grofier als friiher, als vor
allem das Rational-Kognitive betont wurde. Auch wenn dadurch hier und
da eine stirkere Gemeinschaftsorientierung und Traditionsgebundenheit
festzustellen ist, wird insgesamt — vor allem unter den deutschstimmigen
Buddhisten - die Individualitdt sehr stark betont, wahrend man der Insti-
tutionalisierung skeptisch gegeniibersteht. Am haufigsten treten dem Bud-
dhismus entlehnte Meditationspraxen in losen Zusammenschliissen wie z.
B. diversen Meditationsgruppen auf.

Inhalte, Richtungen
Der Buddhismus ist eine alle Lebensbereiche erfassende Religion, Philoso-
phie und Geistesschulung, dariiber hinaus auch ein praktisches Meditati-

onssystem. Zum Buddhismus bekennt sich, wer die dreifache ,Zuflucht
genommen® hat, namlich zu den ,drei Juwelen“: Buddha, Dharma (Lehre,

48

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Buddhismus im Westen

[Daseins-]Gesetz) und Sangha (Gemeinde, Gemeinschaft der Buddhisten).
Im Vajrayana-Buddhismus gibt es die Zufluchtnahme zum (persénlichen)
Lehrer (Lama, Guru) als eine fortgeschrittene Ubung (Guruyoga).

Der Dharma beinhaltet die Erkenntnis der Vier Edlen Wahrheiten als
zentrale Grundlage der buddhistischen Lehre:

1. Das Leben im Daseinskreislauf ist letztlich leidvoll.

2. Ursachen des Leidens sind Gier, Hass und Verblendung,.

3. Erloschen die Ursachen, erlischt das Leiden.

4, Zum Erloschen des Leidens fithrt der Edle Achtfache Pfad.

Die Glieder des Achtfachen Pfades sind: 1. rechte Einsicht / ganzheitliche
Anschauung, 2. rechte Gesinnung / ungeteilter Entschluss, 3. untadelige
Rede, 4. vollkommenes Handeln, 5. rechter Lebensunterhalt / ganzheitliche
Lebensfiithrung, 6. rechtes Streben / gleichgewichtige Anstrengung, 7. unab-
lassige Achtsamkeit, 8. rechte Sammlung / ganzheitliche Einswerdung.

Ziel der buddhistischen Praxis ist es, nach dem Vorbild des Buddha
Nirvana, das ,Verloschen® des leidhaften Bedingtseins durch Gier, Aggressi-
on und Verblendung (auch iibersetzt als Abstoflung, Anhaftung, Unwissen-
heit), zu erlangen. Der Mensch hat die Fihigkeit, sich in der radikalen
Erkenntnis der Grundbedingungen allen Lebens (,wie es wirklich ist“) ein-
zutiben und dadurch personlich zu transformieren, um schliellich durch
Bodhi (,Erwachen®) aus dem Kreislauf des leidhaften Daseins und der
Wiedergeburten zu treten bzw. die innere Buddhanatur vollkommen zu ver-
wirklichen. Die Vier Edlen Wahrheiten und der Achtfache Pfad leiten dazu
an. Sie sind nicht als Dogmen, sondern als wirklichkeits- und erfahrungsbe-
zogene Werkzeuge zu verstehen, um wahrhaftes Gliick zu erreichen.

Im Lauf der Zeit haben sich sehr unterschiedliche Lehrmeinungen, bud-
dhistische Richtungen und ,,Schulen® herausgebildet. Dabei ergibt sich ein
deutlich heterogeneres Bild mit grofieren Unterschieden als beispielsweise
zwischen den Konfessionen des Christentums. Die drei Hauptstromungen
sind:

« Theravada:' Auf der Grundlage vor allem der Lehrreden des Buddha in
den frithbuddhistischen Pali-Schriften steht hier der individuelle Heils-
weg der Entsagung im Vordergrund, der mit besonderer Wertschitzung
des enthaltsamen, kontemplativen Lebens der Ménche einhergeht. Die

1 ,Lehre der Alten', in fritherer Literatur auch als Hinayana, ,Kleines - oder: grundle-
gendes — Fahrzeug®, bezeichnet.

49

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedmann Eifsler

beiden anderen ,Fahrzeuge® werden nicht als authentische Auslegung
der buddhistischen Lehren akzeptiert.

« Mahayana (das ,grofle Fahrzeug“): Mit Bezug auf eine breitere Text-
grundlage und urspriinglich esoterisch vermittelte Lehren ist der Blick
iber die (,egoistische“) Konzentration auf die miihevolle individuelle
Bewiltigung des Achtfachen Pfades hinaus erweitert. Betont wird die
Entwicklung tugendhafter Handlungen und der positiven Qualititen der
jedem fiihlenden Wesen innewohnenden Buddhanatur bis zur volligen
Selbstlosigkeit. Jeder Laie, jedes leidverstrickte Wesen hat das Potenzial
zur Erleuchtung. Nirvana sieht man daher (nur) als eine Stufe auf dem
Weg zum Ziel der vollstaindigen Buddhaschaft. Der Bodhisattva, der dem
Mahayana-Pfad folgt, zeigt sein Mitgefithl auf die Weise, dass er den
endgiiltigen Austritt aus dem Daseinskreislauf bewusst hinauszdgert, um
mit ,geschickten Mitteln“ durch konkrete Hilfe oder Ubertragung positi-
ven Karmas fiir die Erlosung aller anderen Wesen zu wirken. Auf dem
Hintergrund der Verehrung von Bodhisattvas, Buddhaerscheinungen
und der Einfliisse vorbuddhistischer Gottervorstellungen ist die grofle
Bedeutung von Gottheiten (etwa Schutzgottheiten, auch Damonen) in
vielen Auspragungen des Mahayana zu verstehen.

 Vajrayana (,Diamantfahrzeug®, auch: Tantrayana), nach dem Symbol
des sogenannten ,,Donnerkeils®, der fiir das absolute und ewig-unveran-
derliche Prinzip steht: Aufbauend auf dem indischen Mahayana-Bud-
dhismus ist die ,,Arbeit mit dem Geist” durch Meditation, Visualisierun-
gen, Mantrarezitation sowie die Hingabe an den spirituellen Meister
(Guruyoga) typisch fiir das Vajrayana, das seine eigene Prigung seiner
Beheimatung im Himalayagebiet verdankt (tibetischer Buddhismus).

Buddhismus in Deutschland

Die Angaben zur Anzahl der in Deutschland lebenden Buddhistinnen und
Buddhisten schwanken: Nach der Eurobarometer-Umfrage 2018 sind es
0,7 % der Befragten. REMID geht aktuell von 0,27 % aus.? Haufig genann-
te Schitzungen belaufen sich auf 220.000 - 250.000 Religionszugehdrige,
von denen der groflere Teil asiatische Zugewanderte sind, vorwiegend aus

2 Bundeszentrale fiir politische Bildung: Religion. Eurobarometer-Umfrage, Angaben
in Prozent der Bevolkerung, Deutschland, West- und Ostdeutschland, 2018, 10.8.2020,
https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-deutschlan
d/145148/religion (Abruf der in diesem Beitrag angegebenen Internetseiten: 29.6.2021).

50

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-deutschland/145148/religion
https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-deutschland/145148/religion
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-deutschland/145148/religion
https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-deutschland/145148/religion

Buddhismus im Westen

Vietnam, China und Thailand. In Deutschland gibt es rund 600 buddhis-
tische Zentren. 62 Gemeinschaften und zusitzlich 2400 Einzelmitglieder
und 2100 assoziierte Mitglieder sind in der Deutschen Buddhistischen Union
(DBU), dem Dachverband der Buddhisten und buddhistischen Gemein-
schaften in Deutschland, organisiert (Stand 2021).

Die DBU gab sich 1984 ein buddhistisches Bekenntnis (itberarb. 2004,
2020), das seitdem auch Bestandteil ihrer Satzung ist — eine Besonderheit
im deutschen Kontext -, die eine schuleniibergreifende gemeinsame Basis
und Richtschnur fiir die vielféltigen unterschiedlichen Traditionen formu-
liert.> Wer der DBU angehéren mochte, muss bestimmte Voraussetzungen
erfiillen, die die Offenheit fiir einen innerbuddhistischen Austausch wie
auch fiir interreligiosen Dialog einschlieflen und die Verwirklichung eines
sauthentischen Buddhismus® férdern sollen. Von Alkoholgenuss wird abge-
raten.

1985 stellte die DBU erstmals den Antrag auf Anerkennung als Korper-
schaft des offentlichen Rechts. Ob eine solche Anerkennung erstrebenswert
ist, wird allerdings innerhalb der DBU mit Blick auf die Trennung von Staat
und Religion nicht einmiitig bejaht.

Der grofite Einzelverband der DBU war der Buddhistische Dachverband
Diamantweg e. V. (BDD), bis er 2019 freiwillig aus dem DBU austrat.*
Am Beispiel der innerbuddhistischen Diskussion um dessen Lama Ole
Nydahl und seine Bewegung, in der es inhaltlich um die Interpretation
von buddhistischen Prinzipien und mogliche ,Verwestlichungsgrade® des
Buddhismus (Vorwurf des ,Buddhismus light) geht, zeigt sich einerseits
das weite Spektrum buddhistischen Lebens in Westeuropa, andererseits
die Aufmerksamkeit, die der Ausgestaltung im Einzelnen geschenkt wird.
Der Fiihrungsstil und die Rolle Ole Nydahls als Lehrer dieser Auspriagung
des tibetischen Buddhismus sowie deren Auswirkungen auf Anhanger und
ihr soziales Umfeld sind gelegentlich Thema von - teils auch 6ffentlichen
~ Kontroversen geworden. Nydahls Auferungen zum Islam und muslimi-
schen Menschen wurden mehrfach als islamfeindlich gedeutet, wogegen er
selbst sich wehrt.>

Die mit exklusivem Anspruch vorgetragene Opposition der Neuen Ka-
dampa Tradition (NKT, seit 2003 mit dem Namenszusatz ,International

3 https://www.buddhismus-deutschland.de/buddhistisches-bekenntnis.

4 https://www.diamantweg-buddhismus.de/ueber.

5 Vgl. Mechthild Klein: Lama Ole unterliegt in Rechtsstreit zu islamfeindlichen AufSerun-
gen, 26.1.2021, https://www.deutschlandfunk.de/buddhistischer-meister-lama-ole-unte
rliegt-in-rechtsstreit.886.de.html?dram:article_id=491422.

51

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.buddhismus-deutschland.de/buddhistisches-bekenntnis
https://www.diamantweg-buddhismus.de/ueber
https://www.deutschlandfunk.de/buddhistischer-meister-lama-ole-unterliegt-in-rechtsstreit.886.de.html?dram:article_id=491422
https://www.deutschlandfunk.de/buddhistischer-meister-lama-ole-unterliegt-in-rechtsstreit.886.de.html?dram:article_id=491422
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.buddhismus-deutschland.de/buddhistisches-bekenntnis
https://www.diamantweg-buddhismus.de/ueber
https://www.deutschlandfunk.de/buddhistischer-meister-lama-ole-unterliegt-in-rechtsstreit.886.de.html?dram:article_id=491422
https://www.deutschlandfunk.de/buddhistischer-meister-lama-ole-unterliegt-in-rechtsstreit.886.de.html?dram:article_id=491422

Friedmann Eifler

Kadampa Buddhist Union®) gegen die Schule des Dalai Lama und ins-
besondere gegen diesen selbst fithrt zu Konflikten und macht sich in
Deutschland auch in Form von Demonstrationen bemerkbar. Die NKT
ist eine weltweite buddhistische Organisation, die 1991 von dem britisch-ti-
betischen Lama Geshe Kelsang Gyatso begriindet wurde und sich von der
tibetischen Gelugpa-Tradition trennte, aus der sie stammt. Die NKT ist
nicht Mitglied in der DBU.

Eine neue Entwicklung zeichnet sich durch das erste buddhistische Zen-
trum fiir Spiritual Care in Deutschland ab, das in Bad Saarow unweit von
Berlin entstanden ist. Hier sind Pflege, ein buddhistisches Hospiz und eine
»Akademie® unter einem Dach vereint, getragen von der Tertdn Sogyal
Stiftung, einer Organisation des tibetischen Buddhismus (Rigpa-Netzwerk,
Sogyal Rinpoche).6

Lama Sogyal Rinpoche wurde 2017 in einem Brief von seinen Anhén-
gerinnen und Anhidngern des Machtmissbrauchs und der sexualisierten
Gewalt beschuldigt.” Weiteren buddhistischen Lehrern wurde ebenfalls
sexualisierte Gewalt vorgeworfen: Joshu Sasaki und Eido Shimano (Rinzai-
Zen, USA) oder Richard Baker Roshi und Dennis Genpo Merzel (Zentatsu
Richard Baker, USA).

Buddhismus und Christentum

Der Buddhismus bietet als praktisches Meditationssystem in vielen seiner
Ausrichtungen einen erfahrungsbezogenen, methodisch strukturierten Weg
zur Wirklichkeitserkenntnis an. Viele westliche Buddhisten kennen im Un-
terschied zum trinitarischen Gottesglauben der Christen keinen Gottglau-
ben, sondern betrachten die buddhistische Philosophie in diesem Sinne als
Erkenntnislehre tiber die Wirklichkeit und als Weg zur Selbstfindung. Der
buddhistischen Lehre von Ursache und Wirkung zufolge (Karma) ziehen
sowohl positive als auch negative Absichten und Handlungen eine Wirkung
(in diesem oder im néichsten Leben) nach sich. Eine Wirkung zeigt sich
in der Wiedergeburt (Reinkarnation), solange der Zustand des Erwachens
und der wahren Einsicht in den Charakter der Wirklichkeit noch nicht

6 https://www.sukhavati.eu.

7 Der Brief in deutscher Ubersetzung: https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/deb
atte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-s
chuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vo
m-14-juli-2017.html.

52

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.sukhavati.eu
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sukhavati.eu
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html
https://buddhismus-aktuell.de/diskussionen/debatte-um-sogyal-rinpoche/dokument-1-missbraucht-geschlagen-laecherlich-gemacht-schuelerinnen-und-schueler-von-sogyal-rinpoche-erheben-schwere-vorwuerfe-brief-vom-14-juli-2017.html

Buddhismus im Westen

erreicht ist. Anders als der in Teilen der biblischen Tradition (vgl. das
Buch Hiob) anzutreffende und Gott zugeschriebene Tun-Ergehen-Zusam-
menhang kennt das buddhistische Kausalitatsgesetz keine Vorstellung von
einer transzendenten Gerechtigkeit oder von einem Handeln Gottes.

Eine mit Mitteln der Ubung und der Einsicht erreichbare Erkenntnis
auf dem Hintergrund der karmischen Gesetzmafligkeit von Ursache und
Wirkung steht, als ,,Erlosung aus sich selbst heraus®, in deutlicher Spannung
zur Hoffnung des christlichen Glaubens auf Errettung durch die Gnade
Gottes in Jesus Christus. Biblisch begriindeter Glaube geht davon aus, dass
dem Menschen nur ein Leben geschenkt wird (Hebr 9,27), dass er von
Gott geliebt wird und keiner karmischen Aufarbeitung bedarf, wenn er
unwiderruflich stirbt und - zum Gericht - aufersteht. Auch wenn die Wie-
dergeburt nicht als Selbsterlosung verstanden wird, kennzeichnet sie das
Gesetz der ,Leistung® nach dem der Mensch sich allméhlich zur wahren
Reife entwickeln kann und muss.

Weitere Themen des christlich-buddhistischen Dialogs sind etwa das
Menschenbild (Nicht-Selbst und Verantwortung, ,Buddhanatur oder Siin-
der?“), der Sinn des Leidens (christlich gesprochen konzentriert in der Fra-
ge nach der Gerechtigkeit Gottes, Theodizee), aber auch praktische Fragen
der Ethik, des Tier- und Naturschutzes und der Gestaltungsverantwortung
in der gemeinsamen Gesellschaft.

Quellen

Brucker, Karin / Sohns, Christian (2007): Tibetischer Buddhismus. Handbuch fiir Prak-
tizierende im Westen. Geschichte, Lehre und Praxis. Feste, Rituale und Feiertage,
2. Aufl., Frankfurt a. M.

Deutsche Buddhistische Union (2017): Heilsame und unheilsame Strukturen in Grup-
pen. Eine Orientierungshilfe der DBU, Fassung vom 30.4.2017, https://buddhismus-de
utschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukture
n-DBU-Orientierungshilfe.pdf.

Khema, Ayya (2008): Buddha ohne Geheimnis. Die Lehre fiir den Alltag, Stuttgart.

Side, Dominique (2010): Buddhismus. Ein Grundlagenwerk fiir Lehrende, Lernende und
alle Interessierten, ubers. aus dem Engl., Manjughosha Edition in Kooperation mit
der DBU, Zeuthen.

Sogyal Rinpoche (2010): Das Tibetische Buch vom Leben und Sterben. Ein Schliissel zum
tieferen Verstiandnis von Leben und Tod, Munchen (6. Aufl. 1994).

Zeitschriften

Buddhismus aktuell (Miinchen, Zeitschrift der DBU).
Ursache & Wirkung - Buddhistische Aspekte (Wien).

53

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf
https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf
https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf
https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf
https://buddhismus-deutschland.de/wp-content/uploads/2021/03/Heilsame-unheilsame-Gruppenstrukturen-DBU-Orientierungshilfe.pdf

Friedmann Eifler

Internet

https://buddhismus-deutschland.de (Internetprisenz der DBU).
https://buddhismus-aktuell.de.

Sekundadrliteratur

Baumann, Martin (1995): Deutsche Buddhisten. Geschichte und Gemeinschaften,
2. Aufl., Marburg.

Briick, Michael von (1998): Buddhismus. Grundlagen — Geschichte — Praxis, Glitersloh.

Dehn, Ulrich / Ruch, Christian (Hg., 2006): ,Wenn Eisenvigel fliegen ..“ Der tibetische
Buddhismus und der Westen, EZW-Texte 185, Berlin.

Freiberger, Oliver / Kleine, Christoph (2011): Buddhismus. Handbuch und kritische
Einfiihrung, Gottingen.

Hobsch, Werner (2013): Hereingekommen auf den Markt. Katholische Kirche und Bud-
dhismus in Deutschland, Paderborn.

Hutter, Manfred (2001): Das ewige Rad. Religion und Kultur des Buddhismus, Graz u. a.

Kleine, Christoph (2011): Der Buddhismus in Japan. Geschichte, Lehre, Praxis, Ttibin-
gen.

Matsudo, Yukio (2015): Faszination Buddhismus. Beweggriinde fiir die Hinwendung der
Deutschen zum Buddhismus, Norderstedt.

54

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://buddhismus-deutschland.de
https://buddhismus-aktuell.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://buddhismus-deutschland.de
https://buddhismus-aktuell.de

Engel

Claudia Knepper

Der Glaube an Engel erfihrt in der Gegenwart unerwarteten Zuspruch.
Engel sind nicht nur ein beliebtes Motiv in der Werbung, regelméfig sind
sie auch in Filmen zu sehen, gern werden kleine Engelfiguren verschenkt,
in zahlreichen Kinderbiichern tauchen Engel auf, und fiir Erwachsene
gibt es Engel-Ratgeberliteratur. Attraktiv ist dabei vor allem der Schutzen-
gel. In der Esoterik nehmen Engel einen so bedeutenden Platz ein, dass
herkommliche Esoterikmessen inzwischen Engeltage heifSen. Hier ist der
Engel vor allem eine Quelle der Kraft, des personlichen Schutzes und der
ganzheitlichen Heilung. Einige Umfragen kamen in den letzten 15 Jahren zu
dem Ergebnis, dass etwas mehr Menschen an Engel glauben als an Gott, al-
lerdings widersprechen sich die Ergebnisse zum Teil. Jedenfalls {iberrascht
die Popularitat der Engel vor allem in den grofien Kirchen, wo Engel in der
Verkiindigung kaum mehr eine Rolle spielen.

Urspriinge

Engel gehoren religionswissenschaftlich gesehen zu Zwischenwesen, die
weder menschlich noch gottlich sind, wie auch Damonen, Geister und
dhnliche Gestalten. Sie befinden sich gleichsam zwischen Mensch und
Gott und konnen eine vermittelnde Funktion {ibernehmen. Nach dem
herkdmmlichen Verstindnis im jidischen, christlichen und islamischen
Monotheismus sind Engel immer auf Gott bezogene, von ihm geschaffene
und ihm dienende Wesen. Im Alten Testament lassen sich vor allem zwei
Gruppen unterscheiden. Eigentliche Engel (abgeleitet vom griechischen an-
gelos, Bote; hebréisch malak) treten meist in unscheinbarer menschlicher
Gestalt als Gottes Boten auf. Als zweite Gruppe gottnaher Wesen sind Che-
rubim und Seraphim zu nennen. Cherubim bewachen den Garten Eden,
sie umgeben die Bundeslade und den Thron Gottes. Sie haben Menschen-
gestalt, vier Gesichter und vier Fliigel. Seraphim sind mit sechs Fliigeln
ausgestattet, sie gehoren ebenfalls zum Thronrat Gottes und beten Gott an.
Von daher haben Engel eine Bedeutung fiir die kirchliche Liturgie.

55

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Knepper

Aus der biblischen Tradition bekannt bzw. aus ihr abgeleitet treten Engel
in Judentum, Christentum und Islam auch als Deuteengel, Schutzengel,
Gerichts-, Straf- oder Todesengel auf. Namentlich bekannt sind einzelne
Erzengel. Im Alten und Neuen Testament werden Gabriel und Michael ge-
nannt, aus den alttestamentlichen Apokryphen kennen wir aufSerdem Ra-
phael und Uriel. In verschiedenen jiidischen und christlichen Engellehren
(Angelologien) wurden zum Teil Engelhierarchien gebildet. Engel konnten
hier weitere Funktionen iibernehmen, zum Beispiel als Natur- und Elemen-
tarengel, in denen sich Krifte der Natur personalisierten. Neben der Vier-
zahl der Erzengel gibt es weitere jiidische Traditionen mit sieben oder sechs
Erzengeln, die unterschiedliche Namen tragen kénnen. Im Christentum
waren unter anderem die Engellehren von Dionysius Areopagita, Augusti-
nus und Thomas von Aquin einflussreich.

Ebenfalls aus dem Alten Testament abgeleitet ist die Vorstellung eines
Engelfalls, der zu einem Engeldualismus fiithrt. Demnach stehen den En-
geln, die Gott dienen und dem Menschen wohlwollend oder neutral ge-
sinnt sind, gefallene Engel gegeniiber, die den Menschen zum Abfall von
Gott und zum Bosen verfilhren und den Menschen und Gott schaden
wollen. Zeitweise konnte sich in der Tradition ein herausragender Engel
wie Satan zum fast gleich starken Gegenspieler Gottes entwickeln.

Sowohl im Judentum als auch in den christlichen GrofSkirchen wurde
der Gefahr ,verwildernder” Engellehren vorgebeugt, indem man die Ge-
schopflichkeit der Engel betonte, ihre Verehrung verbot und sie als ,dienst-
bare Geister” (Luther) Gottes Souveranitat unterstellt sein liefS.

Engel in der gegenwiirtigen Theologie

Bis zur Aufklarung gehorten Engel zum selbstverstindlichen Bestand
christlicher Glaubenspraxis und Theologie. Im 19. Jahrhundert verloren sie
im Zuge eines naturwissenschaftlich-rationalen Weltbildes vor allem in der
evangelischen Theologie massiv an Bedeutung. Im 20. Jahrhundert gewann
man hier neue Zuginge zur Angelologie. Paul Althaus sah eine wichtige
Funktion der Engel darin, den Menschen an seine Begrenztheit zu erinnern
sowie daran, sich nicht als ,hdchste personliche Kreatur® anzusehen. Auch
sei Gott mit der Anbetung durch die Engel nicht allein auf das Schépfungs-
lob der Menschen angewiesen. Paul Tillich bot eine moderne Deutung der
Engel als ,konkret-poetische Symbole der Ideen oder Seinsméachte®. Karl
Barth verstand Engel als Zeugen des Wortes Gottes.

56

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Engel

Auf katholischer Seite lieff Karl Rahner in der Schwebe, ob Engel exis-
tieren. Fiir ihn sind sie weder wesentlicher Glaubensgegenstand noch {iber-
fliissiges Beiwerk. Die jiingste eigenstdndige Engellehre stammt von dem
katholischen Theologen Thomas Ruster. Er deutet Engel im Sinne von
Michten und Gewalten als funktionale Systeme (gute Engel) oder autono-
misierte Systeme (gefallene Engel) nach der Systemtheorie des Soziologen
Niklas Luhmann. In der praktischen Theologie kann die Rede von Engeln
wertgeschdtzt werden, um Glaubenserfahrungen zum Ausdruck zu bringen.
Besondere Popularitit haben die Engelbiicher des Benediktinerpaters An-
selm Griin erlangt. Er greift Engel als Bilder auf, um lebenspraktische
Ratschldge zu geben. Griin ist auch in Esoterik-Kreisen angesehen und
wird z. B. in der Zeitschrift ,Engelmagazin® (Auflage 80 000) aufgegriffen,
aber er weif3 sich theologisch von einem esoterischen Engelverstindnis
abzugrenzen. So kritisiert er die Weise, wie man in der Esoterik glaubt {iber
Engel verfiigen zu konnen. Dem hilt er entgegen, dass Engel Boten Gottes
seien, iiber die der Mensch keine Macht habe.

Engel in der Esoterik

Von Ruster liegt eine interessante Interpretation zur Popularitit der Engel
in der Esoterik vor. Er kann regelrecht von einer ,neuen Engelreligion®
sprechen, die der Logik der Waren- und Konsumwelt entsprechend einer
mafSlos gesteigerten Bediirfnisbefriedigung folge. Was man nicht mit Geld
kaufen kann, stellen die Engel als ,himmlische Dienstleister (vgl. Mur-
ken / Namini 2007) auf Wunsch mit ihrem héheren Wissen und ihrer gott-
lichen Liebe zur Verfiigung: Das reicht von einfachen alltagspraktischen
Dingen wie Hilfe bei der Parkplatzsuche iiber Assistenz bei der Partner-
wahl, wunderbare Bewahrung vor oder in Unfillen und Lebenshilfe in
allen Fragen bis zur Entwicklung des eigenen Bewusstseins und zu spiritu-
ellem Wachstum in Liebe, Vertrauen, Leichtigkeit, Hingabe und Zuversicht.
Mit der Hilfe der Engel gelange man - so eine Uberschrift im ,,Engelmaga-
zin“ - ,Von der Verzweiflung zu Freude und Licht"

In der Esoterik kommt es zu einer Verschiebung im Vergleich zur Engel-
vorstellung der monotheistischen Hochreligionen. Zwar kann noch von
Gott gesprochen werden, aber tatsachlich fithren die Engel ein Eigenleben
ohne direkten Gottesbezug. Ahnlich wie frithere gnostisch beeinflusste
Engellehren, die Engel nicht als Geschopfe Gottes verstanden, sondern
als Emanationen, die einer géttlichen Quelle entsprungen seien und am

57

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Knepper

gottlichen Wesen Anteil haben, versteht die Esoterik Engel als Ausfaltungen
eines unpersonlich vorgestellten Géttlichen, eines guten geistigen oder en-
ergetischen Grundprinzips allen Seins. Engel werden in der Esoterik selbst
als etwas Gattliches verehrt.

Dabei ist bemerkenswert, dass ein wichtiges Merkmal des Heiligen fehlt,
das Rudolf Otto als ,tremendum® bezeichnet. Engel haben heute nichts
Furchteinflofendes, Ehrfurchtgebietendes mehr. Im Grunde kann jeder
Mensch unbefangen zu seinen Engeln Kontakt aufnehmen, so lehren es
Engelexpertinnen, die in Biichern und Kursen von ihren Engelerfahrungen
berichten und zu eigenen Engelerfahrungen anleiten. Notig seien dazu
meist nur eine ,Offnung des Herzens“ und eine geschulte Sensibilitit; dann
konne man leicht seine Engel spiiren oder sogar mit dem inneren Auge
sehen. Jeder Mensch, so die Vorstellung, ist immer von Engeln umgeben,
die nur darauf warten, vom Menschen angesprochen zu werden, um ihm zu
helfen oder Fragen zu beantworten.

In Deutschland bekannt sind seit einigen Jahren zum Beispiel Sabrina
Fox, eine ehemalige Fernsehmoderatorin und Kiinstlerin, die aus Russland
stammende Jana Haas sowie die als Talkshowgast bekannt gewordene ,,En-
geldolmetscherin® Alexa Kriele. Im englischsprachigen Raum war Doreen
Virtue eine prominente Engelexpertin, die sich aber etwa im Jahr 2015 zum
christlichen Glauben bekehrte und seitdem ihre fritheren Lehren ablehnt.
Weiterhin ist Lorna Byrne mit erfolgreichen Biichern in Deutschland auf
dem Markt vertreten. Helga Schaub ist eine Ausnahme, insofern sie nicht
nur die lichte Seite von Engeln bedenkt, sondern sich bewusst mit den
»Michten der Dunkelheit” auseinandersetzt und eine weifSmagische Befrei-
ung von negativen Energien verspricht.

Neben Biichern, Einzelberatungen und Seminaren werden auf dem
Markt auch alternativmedizinisch-therapeutische und magisch-esoterische
Angebote gemacht. Dazu gehdren zum Beispiel ,Engelessenzen’, die man
auf die Haut auftrigt, um korperliche und seelische Heilungsprozesse
zu unterstiitzen. Engelkarten sollen dhnlich wie Tarotkarten zur Selbst-
erkenntnis beitragen oder bei Entscheidungen helfen. Einzelne Anbieter
verstehen sich als Medium, die Botschaften von Engeln ,channeln® (von
engl. channel, Kanal) und sich damit an Ratsuchende wenden, das Weltge-
schehen deuten oder Prophezeiungen bekanntgeben. Ein neuer Trend ist
das Engel-Coaching zur personlichen Begleitung von Menschen in ihrer
Entwicklung sowie das Angebot an Klienten, sich selbst als Engelmedien
ausbilden zu lassen. Damit einher geht eine ,Hyperindividualisierung®
von personlichen Engeln. Als Grofiveranstaltung gibt es seit 2006 einmal

58

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Engel

jahrlich einen Engelkongress im deutschsprachigen Raum (Hamburg und
Salzburg).

Einschdtzung

Vor allem der esoterische Engelglaube ist eine Herausforderung fiir die
Kirchen, aus deren Traditionsbestand die Engel in die sdkulare Welt aus-
gewandert sind. In ihm kommt eine Sehnsucht nach Geborgenheit, be-
dingungsloser Liebe und Annahme sowie nach Heilung und Sinnstiftung
zum Ausdruck. Der Religionspsychologe Sebastian Murken erklért die At-
traktivitdt eines Engel- gegeniiber einem Gottesglauben damit, dass Engel
personlicher und individueller seien. Engel kénnen von jedem wahrgenom-
men werden und erweisen sich im Alltag als wirksam. Die Erfahrung
eines allmichtigen, universellen Gottes entspreche dagegen nicht mehr
der Alltagserfahrung. Wiahrend Gott auch eine dunkle, verborgene und
unheimliche Seite hat, ist der Glaube an Schutzengel trostlich, die nur eine
helle, behiitende und helfende Seite haben. Der Vorteil von Engeln liegt
nach Murken darin, dass sie zum einen ein fester Bestandteil unserer Kultur
und Ikonografie sind und zum anderen der individuellen Interpretation
Raum lassen.

Die christlichen Kirchen und die Theologie kann der populdre Engel-
glaube daran erinnern, dass nur ein Teil der geschaffenen Welt dem Men-
schen unmittelbar zuganglich ist, es dariiber hinaus aber einen erfahrbaren
~Himmel“ gibt, ,Méchte und Gewalten’, die nicht mit Gott selbst zu ver-
wechseln sind (vgl. Ruster 2010). Eine Besinnung auf Engel im christlichen
Glaubensleben kann das Augenmerk auf Phianomene unserer natiirlichen
Wirklichkeit lenken, die iiber sich hinausweisen. Der Soziologe Peter L.
Berger spricht im Blick auf solche Zeichen der Transzendenz von ,,Spuren
der Engel“ Gegen die Tendenz der Instrumentalisierung der sikular ver-
selbststandigten Engel fiir die individuelle Wunscherfiillung ist aus christli-
cher Perspektive einzuwenden, dass Engel als ,dienstbare Geister Gottes®
(Luther) dem Zugriff des Menschen entzogen sind.

Quellen

Byrne, Lorna (2009): Engel in meinem Haar. Die wahre Geschichte einer irischen
Mpystikerin, Miinchen.
Fox, Sabrina (2001): Auf der Suche nach Wahrheit, Miinchen.

Gregg, Susan (2020): Engel, Heilige und Gottheiten. Wie sie im tdglichen Leben zu
deinem Gliick beitragen kénnen, Koln.

59

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Knepper

Griin, Anselm (2008): Was soll ich tun? Antworten auf Fragen, die das Leben stellt,
Freiburg i. Br.

Haas, Jana (2008): Engel und die neue Zeit. Heilwerden mit den lichten Helfern, Berlin.

Kriele, Alexa (2007): Wie im Himmel so auf Erden. Einfiihrung in die christliche Engel-
kunde, 4 Bde., Berlin.

Schaub, Helga (2005): Befreiung von Dunkel-Mdchten, Giillesheim.
Virtue, Doreen (2007): Botschaft der Engel, Berlin.

Zeitschrift: ENGELmagazin (erscheint seit 2008 sechsmal jahrlich).

Sekundadrliteratur

Brandl, Marianne / P6hlmann, Matthias (2010): ,Send me an angel!’ in: Katholische
Blatter 135, 394 - 399.

Diirr, Oliver (2009): Der Engel Mdchte. Systematisch-theologische Untersuchung: An-
gelologie, Stuttgart.

Ebertz, Michael N. / Faber, Richard (Hg., 2008): Engel unter uns. Soziologische und
theologische Miniaturen, Wiirzburg.

Fugmann, Haringke (2019): Engel - sind auch nicht mehr das, was sie waren. Eine
evangelische Engelslehre fiir Schule und Gemeinde, Miinchen.

Hafner, Johann Ev. (2010): Angelologie, Paderborn.

Hugendick, David (2023): Hilfe! Das Geheimnis der Engel: in: Die Zeit Nr.54/2023,
S.13 -15.

Mann, Ulrich / Seebafl, Horst / Grozinger, Karl Erich u. a. (1982): Art. Engel, in:
Theologische Realenzyklopadie, Bd. 9, Berlin, 580 - 615.

Murken, Sebastian / Namini, Sussan (2007): Himmlische Dienstleister. Religionspsycho-
logische Uberlegungen zur Renaissance der Engel, EZW-Texte 196, Berlin.

Pohlmann, Matthias (2006): Energien aus hoheren Welten? Zum Engel-Boom in der
Esoterik, in: Weltanschauung (hg. vom Bischoflichen Seelsorgeamt Augsburg) 3.

Ruster, Thomas (2010): Die neue Engelreligion. Lichtgestalten — dunkle Mdchte, Kevela-
er.

Schumacher, Thomas (2022): Engel in Bibel, Geschichte und Theologie, Miinchen.

Winter, Franz (2003): Zwischenwesen. Engel, Ddmonen, Geister, in: Figl, Johann (Hg.):
Handbuch Religionswissenschaft, Innsbruck u. a., 651 — 662.

60

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.ezw-berlin.de/publikationen/publikation/ezw-texte-196/
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ezw-berlin.de/publikationen/publikation/ezw-texte-196/

Esoterik

Matthias Pohlmann

Neue Spiritualitit, Ganzheitlichkeit, kosmisches Bewusstsein - das sind
Schliisselbegriffe, die im Kontext moderner Esoterik immer wieder auf-
tauchen. Ein Blick in die Regale grofSerer Buchhandlungen zeigt ein ver-
wirrendes Bild unterschiedlicher Themen und Praktiken: von Pendeln,
Tarotkarten und I Ging iiber Heilsteine, Bachbliiten und Reiki bis hin zu
Channeling-Kontakten mit auflermenschlichen Wesenheiten (z. B. Engel,
Aufgestiegene Meister). Gefragt sind vor allem esoterische Heilungsprak-
tiken und magische Techniken fiir die individuelle Lebensbewéltigung.
Fast immer geht es in den esoterischen Offerten um ein ,,Ur-Wissen® der
Menschheit, das nun dem Einzelnen fiir die eigene Praxis erschlossen
werden soll (,Hexenwissen im Alltag fiir jedefrau und jedermann®). Ver-
mittelt werden sollen dabei einerseits unmittelbare, stark auf individuelle
Bediirfnisse abgestimmte und angeblich auf hoherer Erkenntnis basierende
Praktiken, die der menschlichen Sehnsucht nach innerem Wohlbefinden,
Harmonie und personlicher Heilung entgegenkommen. Andererseits geht
es um eine Selbstermachtigung durch Magie im Sinne von Kraftiibertra-
gung.

Kritische Beobachter sprechen inzwischen von einem ,Milliardenmarkt
Esoterik® Die geschitzten Umsatzzahlen (20 bis 25 Milliarden Euro pro
Jahr in Deutschland) sind mitunter betrachtlich, besonders im Bereich
kommerzialisierter Beratungsangebote, die iiber Telefon, Internet, durch
thematische Zeitschriften oder crossmediale Angebote (z. B. AstroT'V)
vermittelt werden. Dariiber hinaus gibt sich die moderne Esoterik durch
Biicher und Zeitschriften als literarisches Phanomen zu erkennen, das sich
zwischen Unterhaltung und Lebenshilfe bewegt. Nach Umfrageergebnissen
sind es vor allem Frauen zwischen 30 und 40 Jahren, die sich von der
Esoterik angezogen fiihlen. Auffillig ist auch eine ,Esoterisierung der Ge-
sellschaft“: Esoterische Themen sind ihrem urspriinglich subkulturellen Ni-
schendasein entwachsen und zu einem gesellschaftlich-kulturellen Faktor
in der modernen Erlebnis- und Wohlfithlwelt aufgestiegen.

61

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Pohlmann

Anspruch

Der Begriff Esoterik leitet sich vom griechischen Adjektiv esoterikds ab,
was wortlich tibersetzt ,zum inneren Kreis gehorig® bedeutet. In antiken
Philosophenschulen war damit ein Wissen gemeint, das nur fiir einen Kreis
von Eingeweihten bestimmt war und als ,Insider-Wissen“ einer Art ,Ge-
heimhaltung® unterlag. Das Substantiv ,Esoterik® ist wesentlich jiinger und
meint dasselbe wie der etwa zeitgleich aufgekommene Begriff Okkultismus.
Letzterer umfasst die diversen iiberlieferten okkulten und magischen Prak-
tiken und Vorstellungen (z. B. Astrologie, Alchemie, Magie, Mantik, Hexen-
tum, Rosenkreuzertum, Theosophie).

Vom Wesen und Begriff her bezeichnet Esoterik also urspriinglich ein
exklusives Sonderwissen, ein Elitedenken, ein Geheimwissen von ,Einge-
weihten® Die ,inneren“ Kreise einer Gemeinschaft, denen das ,esoterische
Wissen® vorbehalten ist, definieren sich als ,,Orden’, ,Logen’, ,Esoterische
Schulen usw. Zu den esoterischen Uberlieferungen gehéren u. a. die Leh-
ren von Gnosis, Hermetik, Kabbala, Alchemie, Rosenkreuzertum u. a. m.
Seit den letzten 150 Jahren steht die Rezeption dieser Uberlieferungen im
Zeichen des Okkultismus: Diese Weltanschauung versucht, die traditionel-
len esoterischen Anschauungen und Praktiken auf der Basis des modernen
Monismus und Evolutionismus u. a. als Ausdruck einer esoterischen ,Ur-
Weisheit® hinter den verschiedenen Religionen zu vereinheitlichen. Das
klassische Beispiel dafiir ist die ,Theosophie® Helena Petrovna Blavatskys
(1831 - 1891). Dieser Entwurf gilt als ,Stammmutter der modernen Esote-
rik Damit erweist sich die Esoterik als universalreligiose Bewegung, die
beansprucht, iiber den traditionellen Religionen zu stehen bzw. diese auf
einer neuen Ebene als ,Bruderschaft der neuen Menschheit“ zusammenzu-
fihren.

Aspekte gegenwirtiger Esoterik

Mit der Popularisierung der Esoterik seit den 1980er Jahren im Rahmen
der sog. ,Esoterik-Welle“ ergibt sich der paradoxe Vorgang, dass ein ur-
spriinglich elitdres Wissen offentlich, fiir die breite Masse zugénglich, kom-
merzialisiert und marktformig wurde. Es bildete sich ein entsprechender
Esoterik-Markt, wobei sich das Spektrum des zur Esoterik Gerechneten
stetig erweitert. Als Teil der modernen ,Erlebnisgesellschaft wurde Eso-
terik auf diese Weise inzwischen auch in Deutschland zu einem beachtli-

62

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Esoterik

chen Geschiftszweig. Dabei sind allerdings zwei Ebenen zu unterscheiden:
die kommerzialisierte Szene freier ,spiritueller Angebote und ein dement-
sprechendes ,,Publikum® oder eine ,,Klientel einerseits(?), die Ebene orga-
nisierter Weltanschauungsgruppen (Rosenkreuzer, Templer, Theosophen,
Anthroposophen, Spiritisten u. a.) andererseits(?).

Wihrend Letztere zahlenmiflig kaum vom ,Esoterik-Boom® profitieren,
vollzieht sich die eigentliche religios-weltanschauliche Dynamik auf dem
sfreien Religionsmarkt“ kommerzieller Anbieter. Nur bezogen auf diese
Ebene kann inzwischen von Esoterik als Alltagsphdnomen die Rede sein.
Die elitiren esoterischen ,Sucher” und Weltanschauungsgemeinschaften
neben der marktformigen Esoterik distanzieren sich meist von dieser Art
der Popularisierung (z. B. Vertreter der Anthroposophie).

Als Publikumsreligion begegnet die Esoterik v. a. im Zusammenhang
entsprechender (Ratgeber-)Literatur und Zeitschriften sowie in Gestalt
deutschlandweit stattfindender Esoterik-Messen (Verkauf von Gegenstan-
den und Dienstleistungen) mit begleitenden Vortrags- und Workshop-An-
geboten. Hier kann es auch zur ,Klientenreligion® kommen: Der Nutzer
dieser Angebote bleibt nicht bloff Konsument, sondern wird zum Klienten,
von dem ein hoheres Mafi an zeitlichem und finanziellem Engagement
erwartet wird. In der Esoterik gibt es — im Unterschied zu fest strukturier-
ten Gruppen - keine verbindliche Mitgliedschaft. So kann man von einer
Esoterik-Szene sprechen: Es gibt offene Zugangsbedingungen, aber keine
verbindlichen Lehrinhalte bzw. kein gemeinsames Credo. Von besonderer
Bedeutung sind sog. Events, die das Wir-Gefiihl steigern sollen.

In der gegenwirtigen Esoterik wird neben den Rationalitdtskriterien des
wissenschaftlichen und weltanschaulichen Denkens eine besondere und
hohere Erkenntnisform postuliert, die sich in der Vergangenheit ,,angeblich
nur einem Innenkreis von entsprechend Sensiblen, Erleuchteten, spirituell
Fortgeschrittenen oder Eingeweihten erschlossen hat oder heute erschlieft
(Grom 2002). Daraus ergeben sich folgende esoterische Uberzeugungen
und Haltungen:

« Antiinstitutionelle Affekte: In der Esoterik dominiert eine stark antiinsti-
tutionelle Haltung. Sie richtet sich gegen die etablierten Wissenschaften
und gegen eine rational gepragte Weltdeutung. Dabei lassen sich Vorbe-
halte gegeniiber der wissenschaftlichen Medizin und eine grofie Offen-
heit gegeniiber nichtkonventionellen Heilweisen feststellen. Der stark
individualisierte, konsum- und entdeckungsfreudige Religionsvollzug in
der Esoterik ist verbunden mit einer Absage an organisierte und tradi-

63

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Pohlmann

64

tionelle Formen von Religion. Er entspringt einem tiefen Misstrauen
gegeniiber institutionalisierten Formen insgesamt. Daher ist innerhalb
der Esoterik eher von Spiritualitit oder generell vom Spirituellen die
Rede.

Esoterische Verschwérungsmythen: Die Haltung in der Esoterik ist seit
den 2000er Jahren stark bestimmt von Vorbehalten und Misstrauen ge-
geniiber den Medien und der Politik insgesamt. Dabei kommt es zum
Riickgriff auf mitunter obskure Quellen und durch héhere Erkenntnis-
se vorgenommene geschichtliche (Um-)Deutungen. So soll die angeb-
lich urspriinglich in der Bibel enthaltene Reinkarnationsvorstellung von
christlichen Konzilien entfernt worden sein. Einzelne Protagonisten ha-
ben in Verbindung mit der um 2001 entstandenen sog. Truther-Bewe-
gung alternative esoterische Videoportale geschaffen, die angeblich vom
»Mainstream* unterdriickte Erkenntnisse zu Gesundheitsthemen und zur
»Hintergrundpolitik® prasentieren.

Suche nach dem Uberwissen bzw. Ur-Wissen der Menschheit: Die moder-
ne Esoterik geht davon aus, dass das Wissen, auf das sie sich beruft, im
kollektiven Unbewussten der Menschheit ,gespeichert® ist. Es muss vom
Menschen angezapft und individuell bewusst gemacht werden.
Erlebnisreligiositit: Die Esoterik thematisiert sehr stark den Innenbe-
reich des Menschen. Sein Ich soll erweitert, vertieft und spirituell ent-
faltet werden. Gegeniiber den Dogmen der grofien Religionen betont
die Esoterik die Erfahrungsdimension von Religiositit. Sie offeriert in
Seminaren und Workshops Einiibungen in unzahligen Formen und An-
geboten.

All-Einheit als Ausgangspunkt und Ziel (Monismus): Pragend fiir die
moderne Esoterik ist ein monistischer Grundzug: Dinge oder Ereignisse
an sich gibt es nicht. Die Unterschiede zwischen Gott, Mensch, Tier-
und Pflanzenwelt werden als nur graduell aufgefasst. Alles sei lediglich
Erscheinungsform flieffender Energie.

Anthropozentrische Weltsicht: Der Mensch wird gedacht als spirituelles
Wesen, dessen innerster Kern géttlich ist. Er ist Motor und Impuls fiir
die spirituelle Evolution. Die Esoterik halt Ausschau nach Methoden
und Praktiken, die dem Menschen héhere Erkenntnis, Bewusstseinser-
weiterung und spirituelles Wachstum ermdglichen (spiritueller Evolutio-
nismus).

Westlich geprigte Karma- und Reinkarnationsvorstellungen: Im Unter-
schied zu ostlichen Reinkarnationsvorstellungen ist hierbei der Gedan-
ke eines padagogischen Evolutionismus leitend: Der Mensch soll iiber

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Esoterik

mehrere, aufeinander folgende irdische Leben dazulernen, sich hoher
entwickeln und vervollkommnen. Mithilfe karmischer ,Gesetzmafligkei-
ten wird alles menschliche Leid, Krankheit etc. als selbst verursacht
gedeutet. Das Kontinuum der wiederholten Erdenleben ist das Ich, der
menschliche Geist oder die ewige Individualitit. Ziel ist die geistige
Welt. Das Karma begriindet den Schicksalsrahmen eines Lebens. Was
dem Menschen in diesem Leben schicksalhaft widerfahrt, ist durch ein
fritheres Leben verursacht.

Konspiritualitit und rechte Esoterik

Heutige Esoterik hat ein Sensorium fiir gesamtgesellschaftliche Krisenlagen
entwickelt. Im Zuge der Pandemie 2020/2021 zeigten sich bei sog. Anti-
Corona-Demonstrationen iiberraschende Allianzen von Esoterikern und
rechtsextremen Ideologien, die besonders iiber Verschworungserzahlungen
milieu- und szeneiibergreifend wirken. Diese Tendenzen rechter Esoterik
erweisen sich als anschlussfahig an unterschiedliche antidemokratische,
antisemitische Stromungen und Initiativen.

Moderne Esoterik und Verschwérungsglaube bilden ein Zwillingspaar.
Diese spezifische Form der , Konspiritualitit® (Ward / Voas 2011) oder Ver-
schworungsesoterik wurde im Kontext der Corona-Pandemie besonders
sichtbar. Sie duflerte sich in unterschiedlichen Verschworungsnarrativen,
die davon ausgingen, dass das Corona-Virus von bésen Drahtziehern
bewusst in Umlauf gebracht wurde, oder darin, dass die Existenz der
Pandemie bezweifelt oder diese als gezieltes Ablenkungsmandéver fiir die
Durchsetzung boser Machenschaften der globalen Elite gedeutet wurde.
Damit verbinden sich oft stereotype antisemitische Muster. Dabei berufen
sich einzelne Vertreter auf die hundertfach als Filschung erwiesenen Proto-
kolle der Weisen von Zion oder behaupten, die Familie Rothschild sei ein
mafigeblicher Hintergrundakteur. Stark von Konspiritualitit sowie rechtse-
soterischem und antisemitischem Gedankengut ist die Anastasia-Bewegung
gepragt, die sich auf die gleichnamige, urspriinglich auf Russisch erschiene-
ne zehnbandige Buchreihe bezieht (P6hlmann / Goldenstein 2021).

Einschdtzung

Heutige Esoterik changiert zwischen Alltagsphdnomen und Krisensym-
ptom. Die nachhaltige Verbreitung und Akzeptanz der Esoterik hdngen mit

65

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Pohlmann

religiosen und gesellschaftlichen Verdnderungen in den letzten Jahrzehn-
ten zusammen, ohne die sie nicht zu verstehen und zu deuten sind. Das
Entstehen eines ,Religions-Marktes“ freier Anbieter, ein ,freies religioses
Unternehmertum® ist weit iiber die Esoterik-Szene hinaus ein Kennzeichen
gegenwdrtiger ,Religiositdt”. Prognosen hingen also damit zusammen, wie
weit kiinftig dieser ,Religions-Markt“ expandiert, bei dem esoterische An-
gebote eine zentrale Rolle spielen.

Die inzwischen inflationiren esoterischen Uberzeugungen und ihre
Akzeptanz in der Gesellschaft verdeutlichen, dass hier tiefe menschliche
Sehnsiichte nach Heil und Heilung beriihrt werden. Die Esoterik in ihrer
aktuellen Erscheinungsform ist zudem Ausdruck von Pluralismus und In-
dividualismus, resultiert aus der Suche nach ichbezogenen Formen und
Erlebnissen, auflergew6hnlichen Erfahrungen sowie nach unverbindlichen
und auf persénliche Bediirfnisse zugeschnittenen Formen von Religiositat.

Im direkten Gesprach wird von esoterischer Seite die christliche Position
als ,dogmatisch’, rational oder insgesamt als tiberholt betrachtet. Intuitive
Erlebnisse bzw. Fahigkeiten werden im Zuge eines ,Erfahrungsfundamen-
talismus® sehr schnell als Beweis fiir die eigene esoterische Wahrheit ins
Feld gefithrt, womit man sich kritischen Anfragen zu entziehen versucht.
Dennoch sollten im kritischen Dialog auch die Defizite esoterischer Reli-
giositdt und die Differenzen im Gottes- und Menschenbild aus christlicher
Perspektive zur Sprache kommen. Protest ist insbesondere angezeigt:

« wenn religiose oder magische Erfahrungen fiir den Einzelnen zum ver-
bindlichen Glaubensinhalt erkldrt und damit Abhangigkeiten von einem
Medium geschaffen werden;

« gegeniiber iiberzogenen Heilungsversprechen oder gegeniiber Deutun-
gen, die das jetzige menschliche Schicksal auf angeblich ,karmische Ver-
fehlungen® fritherer Erdenleben zuriickfithren wollen;

« gegeniiber einer sehr oft propagierten und auch eingeforderten Metho-
denglaubigkeit, die von einer automatischen, weil magischen Wirksam-
keit einzelner Techniken ausgeht;

« gegeniiber ,von hoherer Ebene® vorgenommenen esoterischen Deutun-
gen, die im Blick auf Menschen, die zu Opfern von Verbrechen und
Naturkatastrophen werden, zynische Aussagen treffen und jegliches
menschliche Mitgefiihl vermissen lassen.

Gefordert wiare hier auch eine Untersuchung der jeweiligen esoterischen
Angebote: Was konnen sie leisten und was nicht? Welche Risiken sind
damit verbunden? Verfiigt der Anbieter iiber eine entsprechende Qualifika-

66

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Esoterik

tion, oder beruft er sich lediglich auf eine héhere intuitive Erkenntnis?
Esoterische Angebote stehen in der Gefahr, die Gebrochenheit menschli-
cher Existenz zu verharmlosen oder generell zu ignorieren. Manche der
Offerten, die versprechen, den Menschen mit Vollmacht auszustatten, kon-
nen diesen tatsdchlich nur iiberfordern, wenn sie vorgeben, alle Krifte
der Heilung und Erlosung ligen im Menschen selbst. Man gewinnt den
Eindruck, dass in Teilen heutiger Esoterik auch eine ideologisierte Form
von Leistungsoptimierung des Menschen angestrebt wird.

Der hohere esoterische Erkenntnisanspruch vertritt Auffassungen jen-
seits wissenschaftlichen und weltanschaulichen Denkens. Sie lehnen die
herkommlichen Rationalitdtskriterien ab und berufen sich stattdessen auf
seine besondere, hohere Erkenntnis [...], die sich angeblich nur einem In-
nenkreis von entsprechend Sensiblen, Erleuchteten, spirituell Fortgeschrit-
tenen oder Eingeweihten in der Vergangenheit erschlossen hat oder heute
erschlie$t (Grom 2002, 11) Dieser Anspruch hat enorme Konsequenzen,
entzieht sich doch solches ,spirituelles Uberwissen® der rationalen Uber-
priifbarkeit. Im schlimmsten Fall sind psychische und finanzielle Abhin-
gigkeit von spirituellen Coaches und esoterischen Lehrerinnen und Meis-
tern sowie eine unkritische Methodengldubigkeit die Folge, die in eine
Esoteriksucht miinden kann.

In der Esoterik ist zwar viel vom Gottlichen die Rede; es stellt sich
jedoch die Frage, ob hier — wie in traditionellen Religionen - ,ein Gott
eintritt“ oder ob in der Esoterik-Bewegung nicht vielmehr der Mensch das
hochste Wesen bleiben will und soll.

Literatur

Amadeu Antonio Stiftung (Hg., 2024): Mystische Menschenfeindlichkeit. Hintergriinde
und Erscheinungsformen rechter Esoterik, Berlin.

Grom, Bernhard (2002): Hoffnungstréger Esoterik?, Regensburg.

Gutierrez, Cathy (Hg., 2015): Handbook of Spiritualism and Channeling (Brill Hand-
books on Contemporary Religion, Bd. 9), Leiden / Boston.

Hanegraaff, Wouter J. (Hg., 2005): Dictionary of Gnosis and Western Esotericism, 2
Bde., Leiden / Boston.

Hanegraaff, Wouter J. / Forshaw, Peter ]. / Pasi, Marco (Hg., 2019): Hermes Explains.
Thirty Questions about Western Esotericism, Amsterdam.

Hempelmann, Reinhard (Hg., 2007): Christliche Identitit, alternative Heilungsansdtze
und moderne Esoterik, EZW-Texte 191, Berlin.

Hempelmann, Reinhard / Pohlmann, Matthias (2008): Esoterik als Trend. Phidnomene
— Analysen - Einschitzungen, EZW-Texte 198, Berlin.

67

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Pohlmann

Pohlmann, Matthias (2009): Gut beraten bei AstroT'V? Esoterik-Fernsehen in der Kritik,
EZW-Texte 205, Berlin.

Pohlmann, Matthias (2021): Rechte Esoterik. Wenn sich alternatives Denken und Extre-
mismus gefdhrlich vermischen, Freiburg i. Br.

Pohlmann, Matthias / Goldenstein, Johannes (Hg. 2021): Handbuch Weltanschauungen,
Religiose Gemeinschaften, Freikirchen. Erganzungsheft, hg. im Auftrag der VELKD,
Hannover, 18 - 40.

Pohlmann, Matthias / Jahn, Christine (Hg., 2015): Handbuch Weltanschauungen, Reli-
gidse Gemeinschaften, Freikirchen, hg. im Auftrag der VELKD, Giitersloh, 561 - 765.
Ruppert, Hans-Jirgen (2005): Suche nach Erkenntnis und Erleuchtung — moderne
esoterische Religiositdt, in: Hempelmann, Reinhard u. a. (Hg.): Panorama der neuen
Religiositit. Sinnsuche und Heilsversprechen zu Beginn des 21. Jahrhunderts, 2. Aufl.,

Gitersloh, 201 - 303.

Ward, Charlotte / Voas, David (2011): The Emergence of Conspirituality. In: Journal of

Contemporary Religion 26, 103 - 121.

Zinser, Hartmut (2009): Esoterik. Eine Einfiithrung, Miinchen.

Internet

www.astrotv.de; www.engelmagazin.de; www.esoterikmesse.de; https://nuoviso.tv;
www.questico.de; www.spirituelle.info.

(Abruf: 21.12.2023)

68

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.astrotv.de
https://www.engelmagazin.de
https://www.esoterikmesse.de
https://nuoviso.tv
https://www.questico.de
https://www.spirituelle.info
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.astrotv.de
https://www.engelmagazin.de
https://www.esoterikmesse.de
https://nuoviso.tv
https://www.questico.de
https://www.spirituelle.info

Evangelikale Bewegung

Reinhard Hempelmann

Wenn von den Evangelikalen gesprochen wird, kann sehr Unterschiedli-
ches gemeint sein: unabhingige freikirchliche Bewegungen, die Bekennt-
nisbewegung ,Kein anderes Evangelium?, das Netzwerk Bibel und Bekennt-
nis, die vielfaltig sich darstellende Pfingstbewegung, die evangelistische Ak-
tion ,,ProChrist’, die ,Willow-Creek-Bewegung®, die Deutsche Evangelische
Allianz, mit der sich ca. 1,3 Millionen Christen in Deutschland verbunden
wissen, teils aus den evangelischen Landeskirchen (ca. die Halfte), teils
aus den Freikirchen und evangelistisch ausgerichteten Initiativen. Stellung-
nahmen zur evangelikalen Bewegung erfordern differenzierende Wahrneh-
mungen und Urteilsbildungen. In Teilen der Mediend&ffentlichkeit werden
Evangelikale pauschal mit christlichen Fundamentalisten gleichgesetzt, die
gegen Homosexualitdt, gegen Feminismus, mithilfe exorzistischer Praktiken
gegen Damonen und den Teufel kimpfen. Eine solche Wahrnehmung trifft
jedoch nur einzelne Auspragungen des Evangelikalismus. Sie wird der Viel-
falt der Bewegung nicht gerecht.

Anliegen evangelikaler Frommigkeit

Das englische Wort ,evangelical® kann mit evangelisch tibersetzt werden.
Das deutsche Wort evangelikal hat diese weite Bedeutung nicht. Es be-
zeichnet eine Frommigkeitspragung und bezieht sich auf eine spezifische
Auspragung des Evangelischen.

Die Wurzeln evangelikaler Bewegungen liegen im Pietismus, im Metho-
dismus und in den Erweckungsbewegungen des 19. Jahrhunderts. Vorlau-
fer haben sie in Bibel- und Missionsgesellschaften, in der Bewegung der
Christlichen Vereine junger Minner und Frauen, in der Gemeinschaftsbe-
wegung sowie in der 1846 gegriindeten Evangelischen Allianz. Bereits die
geschichtliche Entwicklung belegt, dass der Evangelikalismus an vorfunda-
mentalistische Stromungen ankniipft und dass innerhalb der Bewegung ein
breites Spektrum an Auspragungen der Frommigkeit vorliegt. Es reicht von

69

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

der Heiligungsbewegung, aus der die Pfingstfrommigkeit erwuchs, bis hin
zu sozial aktiven Auspragungen evangelikaler Frommigkeit.

Ahnlich weit wird das Spektrum, wenn die gegenwirtige evangelikale
Bewegung in ihrer globalen Verbreitung und Verzweigung ins Blickfeld
kommt. Sie hat in unterschiedlichen Kontinenten verschiedene Profile.
Im deutschsprachigen und europiischen Kontext geht es neben konfessi-
onsiibergreifenden missionarischen und evangelistischen Aktivititen (u. a.
Christival, Alpha-Glaubenskurse, Gemeindeaufbaukonzepte) unter ande-
rem auch darum, iiberschaubare Ergénzungen und Alternativen zu landes-
bzw. volkskirchlichen Einrichtungen zu entwickeln. In Afrika und Siidame-
rika gibt es pfingstliche und charismatische Bewegungen, die ein Wohl-
stands- und Gesundheitsevangelium verkiindigen, ebenso jedoch auch
evangelikale Kreise, die sich kritisch mit ihrer eigenen Tradition auseinan-
dersetzen und darum bemiiht sind, Evangelisation und soziale Verantwor-
tung in einen engen Zusammenhang zu bringen.

Weder die Frommigkeitsformen noch die theologischen Akzente im
Schriftverstandnis, in den Zukunftserwartungen und im Verstindnis von
Kirche und Welt weisen ein einheitliches Bild auf. Mit Recht wird in einer
umfangreichen Studie von Thorsten Dietz darauf hingewiesen, dass das,
was Evangelikalismus ist, nicht durch eine einzige ,Story“ abbildbar ist.
(Dietz, 9). Gleichwohl lassen sich gemeinsame Anliegen in Theologie und
Frommigkeit benennen. David W. Bebbington hat vier der im Folgenden
skizzierten Merkmale in seinem sogenannten ,Quadrilateral“ mit den Be-
griffen ,conversionism, activism, biblicism, crucicentrism® (vgl. Noll / Beb-
bington / Marsden 2019, 31 - 55) zusammengefasst:

« Charakteristisch fiir evangelikale Theologie und Frommigkeit ist die
Betonung der Notwendigkeit personlicher Glaubenserfahrung in Bufle,
Bekehrung/Wiedergeburt und Heiligung sowie die Suche nach Heils-
und Glaubensgewissheit.

+ In Absetzung von einem bestimmten Verstindnis der Bibelkritik liberaler
Theologie wird die unmittelbare und teils historisch und hermeneutisch
nicht reflektierte Geltung der Heiligen Schrift als hochster Autoritdt
in Glaubens- und Lebensfragen unterstrichen. Entsprechend der theolo-
gischen Hochschitzung der Heiligen Schrift ist eine ausgeprégte Bibel-
frommigkeit kennzeichnend.

« Als Zentrum der Heiligen Schrift wird vor allem das Heilswerk Gottes
in Kreuz und Auferstehung Jesu Christi gesehen. Der zweite Glaubensar-
tikel wird im theologischen Verstindnis und in der Frommigkeit akzen-

70

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Evangelikale Bewegung

tuiert. Die Einzigartigkeit Jesu Christi wird pointiert hervorgehoben.
Evangelikale Religionstheologie ist iiberwiegend exklusivistisch geprégt.

« Gebet und Zeugendienst stehen im Mittelpunkt der Frommigkeitspraxis.
Gemeinde bzw. Kirche werden vor allem von ihrem Evangelisations- und
Missionsauftrag her verstanden.

« Die Ethik wird vor allem aus den Ordnungen Gottes und der Erwartung
der Parusie Jesu Christi und des kommenden Reiches Gottes heraus
entwickelt.

Kristallisationspunkt der Sammlung der Evangelikalen ist die Evangelische
Allianz, die sich zunehmend in Richtung einer evangelikalen Allianz ent-
wickelt hat. Zentrale Dokumente der Bewegung sind die Allianz-Basis (in
Deutschland/Osterreich und der Schweiz in unterschiedlichen Fassungen),
die Lausanner Verpflichtung von 1974, die durch das Manila-Manifest
(1989) bekraftigt und durch den Dritten Lausanner Kongress fiir Weltevan-
gelisation in Kapstadt weitergefithrt wurde, der im Oktober 2010 stattfand.
Vor allem mit der Lausanner Verpflichtung bekamen die weit verzweigten
evangelikalen Bewegungen ein wichtiges theologisches Konsensdokument,
welches zeigt, dass sie sich nicht allein aus einer antiSkumenischen und
antimodernistischen Perspektive bestimmen lassen, sondern dass in ihnen
die grofien 6kumenischen Themen der letzten Jahrzehnte aufgegriffen wer-
den (z. B. Verbindung von Evangelisation und sozialer Verantwortung,
Engagement der Laien, Mission und Kultur).

Zusammenarbeit auf der Basis gleichartiger Glaubenserfahrungen

Im Unterschied zur 6kumenischen Bewegung, in der Kirchen miteinander
Gemeinschaft suchen und gestalten, steht hinter den evangelikalen Bewe-
gungen das Konzept einer evangelistisch-missionarisch orientierten Gesin-
nungsokumene, in der ekklesiologische Eigenarten und Themen zuriickge-
stellt und im evangelistisch-missionarischen Engagement und Zeugnis der
entscheidende Ansatzpunkt gegenwirtiger 6kumenischer Verpflichtung ge-
sehen wird. Evangelikalen und pfingstlich-charismatischen Gruppen geht
es weniger um die offizielle Kooperation und Gemeinschaft von Kirchen,
wie dies in der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen (ACK) der Fall
ist, sondern um eine transkonfessionell orientierte Gemeinschaft auf der
Basis gleichartiger Glaubenserfahrungen und -iiberzeugungen.

Mit jhren Akzenten in Theologie und Frommigkeit wird der personale
Aspekt des Glaubens betont, wihrend die Sakramente in ihrer Bedeutung

71

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

zuriicktreten. Das Verhaltnis zwischen evangelikaler Bewegung und katho-
lischer Kirche war iiber lange Zeit entsprechend distanziert. Inzwischen
sind von beiden Seiten zahlreiche gemeinsame Anliegen entdeckt worden,
unter anderem im pointierten Festhalten an den {iberlieferten Glaubensin-
halten und in ethischen Orientierungen, etwa zu den Themen Ehe und
Familie, Homosexualitit, Lebensschutz am Anfang und Ende des Lebens.
In seiner Modernitats- und Relativismuskritik sprach Papst Benedikt XVI.
(gestorben 2022) vielen Evangelikalen aus dem Herzen, ebenso in seinen
religionstheologischen Uberlegungen (vgl. Dominus Jesus), seinen herme-
neutischen Anliegen und der Christuszentriertheit vieler seiner Predigten.
Seine Biicher ,Jesus von Nazareth® I, II und III (2007 — 2012) riefen in
evangelikalen Kreisen ein iiberaus positives Echo hervor. Dabei wurde u. a.
gelobt, mit welcher Entschiedenheit der Papst die Autoritdt und Glaubwiir-
digkeit der Heiligen Schrift hervorhebt. Evangelikale und Katholiken spre-
chen von einer ,geistlichen Okumene; die in den letzten Jahren kontinuier-
lich gewachsen sei und die der Konsens- und Konvergenzokumene, die
in Kommissionen stattfinde, etwas hinzufiige, was sich aus gemeinsamen
Erklirungen nicht zwangsliufig ergebe, ,eine Okumene des gemeinsamen
Lesens und betenden Bedenkens der Bibel als Wort Gottes und als Wegwei-
sung Gottes fiir unser Leben; in der geistlichen Okumene machen wir uns
gemeinsam auf den Weg der Nachfolge Jesu. In dem Mafle, in dem wir mit
ihm eins sind, werden wir es auch untereinander sein (Walter Kardinal
Kasper).

Vielfiltige Typen innerhalb des evangelikalen Spektrums

Evangelikale Aktivititen im deutschsprachigen Raum konkretisieren sich
in zahlreichen missionarischen Aktionen, Konferenzen, in theologischer
Forschung, die in den letzten Jahren einen deutlichen Kompetenzgewinn
verzeichnen kann, in publizistischen Aktivititen (z. B. ,idea®) und einer
wachsenden medialen Priasenz. Das Profil evangelikaler Bewegungen in
Deutschland ist einerseits durch das Gegeniiber zur pluralen Volkskirche
und durch Kritik an bestimmten kirchlichen Entwicklungen bestimmt,
andererseits auch durch konstruktive Kooperation in verschiedenen Initia-
tiven. Erich Geldbach weist darauf hin, dass die evangelikalen Bewegungen
in steigendem Mafe durch ,intellektuelle Offenheit und irenischen Geist*
gekennzeichnet seien (vgl. Geldbach 2005, 338). Diese Einschitzung trifft
jedoch nicht gleichermafien auf alle Ausdrucksformen des Evangelikalis-

72

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Evangelikale Bewegung

mus zu. Es gibt unterschiedliche Typen evangelikaler Bewegungen, die sich
beriihren, iiberschneiden, teilweise auch deutlich unterscheiden:

Der klassische Typ, der sich in der Evangelischen Allianz, der Gemein-
schaftsbewegung und der Lausanner Bewegung konkretisiert. Dieser
Strang kniipft an die ,vorfundamentalistische“ Allianzbewegung an und
stellt den Hauptstrom der evangelikalen Bewegung dar.

Der fundamentalistische Typ, fir den ein Bibelverstdndnis charakteris-
tisch ist, das von der absoluten Irrtumslosigkeit (inerrancy) und Unfehl-
barkeit (infallibility) der ,ganzen Heiligen Schrift in jeder Hinsicht*
ausgeht (vgl. Chicago-Erkldrung). Kennzeichnend ist ebenso sein stark
auf Abwehr und Abgrenzung gerichteter Charakter im Verhiltnis zur
historisch-kritischen Bibelforschung, zur Evolutionslehre, in ethischen
Fragen (Abtreibung, Pornografie, Feminismus etc.).

Der bekenntnisorientierte Typ, der an die konfessionell orientierte Theo-
logie, die altkirchlichen und die reformatorischen Bekenntnisse ankniip-
fen mochte und sich in der Bekenntnisbewegung ,Kein anderes Evange-
lium® und der ,,Konferenz Bekennender Gemeinschaften® konkretisiert.
Der missionarisch-diakonisch orientierte Typ, der die Notwendigkeit
einer ganzheitlichen Evangelisation hervorhebt, in der Evangelisation
und soziale Verantwortung in ihrer engen Zusammengehorigkeit akzen-
tuiert werden. Dieser Typ ist unter anderem in der ,Dritten Welt bei
den ,social concerned evangelicals” verbreitet. Er findet seinen Ausdruck
z. B. in Projekten, die an einer Kontextualisierung von Evangelisation
und Mission interessiert sind.

Der Emerging-Church-Typ, der auf Herausforderungen der sogenannten
Postmoderne reagiert, sich vielfaltig in seinen Anliegen darstellt und
in Theologie und Frommigkeit auch evangelikale und charismatische
Orientierungen durchbricht. Stichworte sind Kontextualitdt, Pluralitit,
Partizipation, narrative Theologie, Universalitit des Heils bzw. Heilsin-
Klusivismus. Von konservativen Evangelikalen wird dieser Typ als zu
modernitdtskonform kritisiert.

Der pfingstlich-charismatische Typ, dessen Merkmal iiber die evangelika-
le Orientierung hinaus eine auf den Heiligen Geist und die Gnadengaben
(v. a. Zungenrede, Prophetie, Heilung) bezogene Frommigkeit ist. Er
hat sich seinerseits nochmals vielféltig ausdifferenziert und mindestens
drei verschiedene Richtungen ausgebildet: innerkirchliche Erneuerungs-
gruppen, pfingstkirchliche Bewegungen, neocharismatische Zentren und
Missionswerke, die sich als konfessionsunabhingig verstehen und die

73

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

theologisch und in der Frommigkeitspraxis eine grofie Nahe zur Pfingst-
bewegung aufweisen.

Zu allen Typen gibt es entsprechende Gruppenbildungen und Grundlagen-
texte. Die Vielfalt und Diversitit evangelikaler Bewegungen weisen auf
interne Spannungen und Kontroversen hin. Auch im evangelikalen Spek-
trum wird mit der Bibel in der Hand die Frauenordination begriindet und
abgelehnt. Mit Bezugnahme auf die Heilige Schrift wird eine bestimmte
Verfassung von Gemeinschaft, Gemeinde und Kirche gefordert und als ,,un-
biblisch® beurteilt. Mit Berufung auf die Bibel werden unterschiedliche Pla-
doyers zur Homosexualitatsthematik und zur gleichgeschlechtlichen Ehe
abgegeben. Der Kanon der Bibel lasst auch im evangelikalen Spektrum eine
Vielzahl von Deutungsméglichkeiten zu. Die Bibel ist insofern nicht nur
gemeinsames Fundament evangelikaler Bewegungen. Sie verbindet evange-
likale Christinnen und Christen und trennt sie.

Europdischer und nordamerikanischer Evangelikalismus

Geschichtliche Wurzeln haben evangelikale Bewegungen nicht allein in Eu-
ropa, sondern auch in den USA. Die Prisenz erwecklicher Bewegungen aus
dem nordamerikanischen Bereich im europdischen Kontext wird oft von
kulturellen Differenzerfahrungen begleitet. Historisch gesehen kehren die
einst aus Europa verdringten spiritualistischen und ,wiedertduferischen®
Stromungen zuriick. Die Gestalt des Christentums, das sich im nordame-
rikanischen Kontext entwickelte, wird in seiner globalen Bedeutung oft
unterschitzt.

Im Blick auf erweckliche Stromungen Nordamerikas konnen folgende
Charakteristika beobachtet werden: das Auftreten plotzlicher Bekehrungen,
nicht selten unter intensiven psychischen und leiblichen Begleiterscheinun-
gen, ein der Bekehrung folgender intensiver Vollzug eines ,heiligen® christ-
lichen Lebens (kein Alkohol, kein Drogenkonsum etc.), Gemeinschaftsbil-
dungen von hoher Bindekraft, gottesdienstliche Versammlungen mit ele-
mentaren Predigten und groflen Zuhdorerschaften, heute auch in sogenann-
ten Megachurches, Betonung eines Laienchristentums und Verwurzelung
im Volk (finanzielle Eigenverantwortung der Gemeinden und Gruppen),
starke Zersplitterung in zahlreiche Denominationen, zugleich Wettbewerb
in gegenseitiger Hochachtung (vgl. Kiing 1994, 722f).

Der voluntaristisch gepragten nordamerikanischen Religionskultur, die
bis in den politischen Bereich ihre Wirkungsgeschichte hat (,Yes, we can®),

74

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Evangelikale Bewegung

gaben Erweckungsbewegungen ein eigenes Geprége. Zwar gibt es im Kon-
text religiéser Globalisierungsprozesse vielfiltige Beziehungen, gleichzeitig
allerdings signifikante Unterschiede, etwa zum Pietismus, der wichtigsten
protestantischen Frommigkeitsbewegung im kontinentalen Europa nach
der Reformation. Der Pietismus blieb weitgehend im Umfeld kirchlicher
Organisationen und im Bereich der evangelischen Landeskirchen und
behielt vielerorts bis heute den Charakter einer innerkirchlichen Erneue-
rungsbewegung. Erweckungsbewegungen aus dem angloamerikanischen
Bereich sind jedoch transkonfessionell geprégt. Sie iberschreiten Konfessi-
ons- und Landergrenzen.

In den historischen Kirchen werden erweckliche Erneuerungsgruppen
teils als Hoffnungszeichen, teils als Stérung empfunden. Fiir ein christliches
Selbstverstindnis, das sich eng mit der sdkularen Kultur verbunden hat,
sind evangelikal geprigte Gemeinden und Gruppen ein Thema, das in
direkten Zusammenhang mit der Fundamentalismusdiskussion gestellt und
als Bedrohung fiir ein modernes, aufgekldrtes Christentum empfunden
wird. Die Berichterstattung von Teilen der sédkularen Medien zielte in den
letzten Jahren immer wieder darauf ab, die Evangelikalen als Gefahr darzu-
stellen. Kritik, die gegeniiber Einzelgruppen berechtigt und plausibel ist,
wurde pauschal auf die Bewegung als ganze tibertragen. Wenn amerikani-
sche Soziologinnen und Soziologen etwa argumentieren, dass es auch in
den USA nicht bei allen Evangelikalen enge Verbindungen zum Neokon-
servatismus und zur religiosen Rechten gibt, ist dies fraglos zutreffend.
Das politische Engagement einzelner beschrinkt sich keineswegs auf den
Kampf gegen Abtreibung, Pornografie und die Gleichstellung homosexu-
eller Lebenspartnerschaften. Vielmehr haben sie auch die Bekdmpfung
von Armut, den Umweltschutz und das Eintreten fiir Gerechtigkeit und
Frieden auf die Agenda ihrer Aktivititen gesetzt. Es ist jedoch im Blick
auf die USA iibertrieben, von einem Trend zur Distanzierung zahlreicher
Evangelikalen von der religiosen Rechten zu sprechen. Vielmehr wurden
im Zusammenhang der Prisidentschaft von Donald Trump die engen Ver-
bindungen, Zusammenhinge und Ubergange zwischen Evangelikalismus
und der religiosen Rechten unverkennbar deutlich, sodass eine Reihe der
sozial engagierten Evangelikalen inzwischen dariiber nachdenken, ob sie
sich noch lénger als ,evangelicals“ bezeichnen und verstehen wollen. An-
ders als in den USA stellen politisierte Formen des Evangelikalismus im
europaischen und deutschen Kontext keinen hoch organisierten und poli-
tisch einflussreichen Faktor dar.

75

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

Einschdtzungen

Wenn christliche Religion in intensiven Ausdrucksformen gelebt wird, ruft
dies nicht nur Bewunderung und Zustimmung, sondern auch Distanzie-
rung und Ablehnung hervor. Wo christlicher Glaube eine deutliche Gestalt
gewinnt und mit groflem personlichem Einsatz gelebt wird, treten auch
Gefahrdungen und Schattenseiten auf. Die Ausbreitung des erwecklichen
Christentums ist in den letzten Jahrzehnten von diesen Schatten begleitet
worden. Es wire jedoch falsch und verzerrend, die Wahrnehmung der
Bewegungen auf ihre Schattenseiten zu konzentrieren. Allerdings kann
eine Urteilsbildung auch nicht daran vorbeigehen, dass beispielsweise
einzelne pfingstlich-charismatische Gruppen als konflikttrachtige religidse
Bewegungen in Erscheinung treten oder dass bestimmte Ausformungen
evangelikaler Endzeiterwartungen politische Implikationen enthalten, die
konfliktverschirfende politische Optionen beinhalten. Eine kritische Aus-
einandersetzung mit erwecklichen Frommigkeitsformen ist insofern nétig.
Sie kann an Kontroversen ankniipfen, die innerhalb dieser Bewegungen
selbst sichtbar werden.

Vor allem ist zu betonen, dass die vielféltigen Ausdrucksformen evangeli-
kaler Bewegungen zu differenzierten Beurteilungen nétigen. Frommigkeits-
bewegungen brauchen solidarische und kritische Begleitung.

Die Stirke und Herausforderung der evangelikalen Bewegung besteht
darin, angesichts einer oft unverbindlichen Christlichkeit die Notwendig-
keit personlicher Entscheidung und Verpflichtung hervorzuheben, auf
Gestaltwerdung des gemeinschaftlichen christlichen Lebens zu dridngen,
Raum zu geben fiir den unmittelbaren Zugang jedes Christen zur Bibel
und den missionarischen Auftrag in den Mittelpunkt der Glaubenspraxis
zu stellen. Thre Schwache liegt in der Vernachlédssigung historisch-kritischer
Bibelinterpretation, einer verengenden Erfahrungsorientierung (Wiederge-
burt als konkret datierbares Erlebnis) mit strenger Unterscheidung zwi-
schen Glaubenden und Nichtglaubenden und der Tendenz der Konzentra-
tion auf die eigene Frommigkeitsform, die die Vielfalt und Unterschiedlich-
keit von authentischen christlichen Lebens- und Frommigkeitsformen zu
wenig wahrnimmt.

Literatur

Dietz, Thorsten (2022): Menschen mit Mission. Eine Landkarte der evangelikalen Welt,
Holzgerlingen.

76

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Evangelikale Bewegung

Geldbach, Erich (2005): Art. Evangelikale Bewegung, in: Baer, Harald (Hg.): Lexikon
neureligioser Gruppen, Szenen und Weltanschauungen. Orientierungen im religidsen
Pluralismus, Freiburg i. Br., 338 - 344 (dort weitere Literatur).

Geldbach, Erich (1986): Art. Evangelikale Bewegungen, in: EKL, 3. Aufl,, Bd. 1, 1186 —
1191.

Hemminger, Hansjorg (2016): Evangelikal. Von Gotteskindern und Rechthabern, Gie-
Ben.

Hempelmann, Reinhard (Hg., 1997): Handbuch der Evangelistisch-missionarischen
Werke, Einrichtungen und Gemeinden, Stuttgart.

Hempelmann, Reinhard (2009): Evangelikale Bewegungen. Beitrige zur Resonanz des
konservativen Protestantismus, EZW-Texte 206, Berlin.

Kiing, Hans (1994): Christentum. Die religidse Situation der Zeit, Miinchen.
Laubach, Fritz (1972): Der Aufbruch der Evangelikalen, Wuppertal.
McGrath, Alister (1993): Evangelicalism and the Future of Christianity, London.

Noll, Mark A./Bebbington, David W./Marsden, George M. (Hg., 2019): Evangelicals.
Who they have been, are now and could be, Grand Rapids, MI.

Pally, Marcia (2010), Die neuen Evangelikalen in den USA. Freiheitsgewinne durch
fromme Politik, Berlin.

Tidball, Derek (1999): Reizwort Evangelikal. Entwicklung einer Frommigkeitsbewegung,
Stuttgart.

77

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

Reinhard Hempelmann

Freikirchen sind zu einem Thema kritischer medialer Diskurse geworden
und werden dabei hiufig in einen Zusammenhang mit der Ausbreitung
evangelikaler Bewegungen und mit Fundamentalisierungsprozessen der
christlichen Religion gestellt. Die etablierten Kirchen und Gemeinschaften
sind mit einer neuen stilistischen Vielfalt in den Ausdrucksformen christ-
licher Frommigkeit konfrontiert. Migration, Mission und religidse Globa-
lisierung verschérfen nicht nur kulturelle, weltanschauliche und religiose
Pluralisierungsprozesse. Sie verstirken auch die innerchristliche Vielfalt.
Menschen distanzieren sich heute von bestehenden Gemeinden und Kir-
chen. Zugleich lassen sich neue Sammlungsbewegungen, Gemeinschaftsbil-
dungen und Gemeindegriindungen beobachten, und zwar in bestehenden
Kirchen und Freikirchen, zum Beispiel in geistlichen Gemeinschaften oder
Richtungs- und Personalgemeinden, aber auch - in den letzten Jahrzehnten
zunehmend - auflerhalb von ihnen. An die Arbeitsgemeinschaft Christli-
cher Kirchen (ACK), ebenso an die Vereinigung Evangelischer Freikirchen
(VEF) werden von einzelnen dieser Gemeinschaften Antrige auf Gastmit-
gliedschaft gestellt.

Die freikirchliche Tradition

In historischer Perspektive gehort die Entstehung von Freikirchen zu den
Folgeerscheinungen der Reformation, wobei die Begrifflichkeit Freikirche
seigentlich nicht isoliert fiir sich genommen werden kann, sondern nur auf
dem Hintergrund der Existenz von ,Grof3kirchen’ zu erfassen ist“ (Kirchner
[Hg.] 1987, 11). Im Gegeniiber zu den Volkskirchen betonen sie die grund-
legende Verschiedenheit von Christen- und Biirgergemeinde, die Freiwillig-
keit der Mitgliedschaft und das personliche Bekenntnis jedes Einzelnen,
ebenso das Prinzip der Freiheit der Kirche vom Staat.

»Die Freikirche verlangt eine Entscheidung zur Mitgliedschaft [..] es
kann in erstaunlichem Ausmafl zur Laienmitarbeit [...] aber auch zur
Anwendung von Kirchenzucht kommen. Die stets zu vollziehende Er-

79

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

neuerung der Kirche findet am urchristlichen Gemeindeleben ihre Aus-
richtung. Freiwilligkeit und evangelistisch-missionarische Anstrengung
sind zwei Seiten einer Miinze. Auf christliche Erziehungsarbeit (Sonn-
tagsschule, Gemeindebibelschule, Vacation Bible School) und Jugendar-
beit wird grofer Wert gelegt“ (Geldbach 1986, 1361).

Erst seit dem 19. Jahrhundert waren die rechtlichen Rahmenbedingungen
fiir die Ausbreitung verschiedener Freikirchen in Deutschland gegeben.
Diese konnten bis heute zahlenmaflig nur eine begrenzte Resonanz erzie-
len, obgleich sie sich in ihren Grundforderungen auch als Alternative zu
den evangelischen Landeskirchen und zur rémisch-katholischen Kirche
anboten und nicht selten durch ein intensives missionarisches Engagement
in Erscheinung traten.

In einer ,zweiten® Pluralisierungsphase entwickeln sich seit einigen Jahr-
zehnten auflerhalb und neben den etablierten kirchlichen und freikirchli-
chen Strukturen alternative Formen christlicher Frommigkeit, die ihren
Ausdruck in eigenstindigen Gemeinden, Denominationen und Konfessio-
nen suchen, insbesondere im evangelikalen und pentekostal-charismati-
schen Kontext. In der Insidersprache spricht man davon, dass neuer Wein
in neue Schlauche gehore, dass neue Frommigkeitsformen sich chancen-
reich nur in neuen Strukturen verwirklichen kénnten. Dabei beruft man
sich etwa auf die Gemeindewachstumsbewegung (Church Growth) und
deren Grundsatz, dass Gemeindegriindung eine {iberaus effektive Missi-
onsmethode sei.

Inzwischen sind zahlreiche solcher Initiativen gestartet worden. Etwas
verspétet wird damit in Deutschland das nachgeholt, was in der englisch-
sprachigen Welt bereits linger erprobt wurde. Blickt man iiber den deut-
schen Kontext hinaus, z. B. nach England, wird deutlich, dass auch in
etablierten Kirchen und Freikirchen zunehmend davon ausgegangen wird,
dass die Bildung neuer, z. T. zielgruppenorientierter Gemeinden in gesamt-
kirchlicher Einbindung ein Weg sein konnte, sich neuen missionarischen
und pastoralen Herausforderungen zu stellen und die Présenz der Kirche in
entkirchlichten Bereichen zu starken.

Phdnomene

Heute bezeichnen sich als Freikirchen nicht nur Gemeindeverbéinde, die
in der Vereinigung Evangelischer Freikirchen (VEF) zusammengeschlossen
sind, wie die Evangelisch-methodistische Kirche, der Bund Evangelisch-

80

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

Freikirchlicher Gemeinden, der Bund Freier evangelischer Gemeinden,
die Arbeitsgemeinschaft mennonitischer Gemeinden in Deutschland, die
Heilsarmee in Deutschland, die Kirche des Nazareners, der Miilheimer Ver-
band Freikirchlich-evangelischer Gemeinden, die Anskar-Kirche, das Frei-
kirchliche Evangelische Gemeindewerk, die Gemeinde Gottes (Cleveland,
pfingstlerisch), der freikirchliche Bund der Gemeinde Gottes (evangelikal,
aus der Heiligungsbewegung kommend), der Bund Freikirchlicher Pfingst-
gemeinden (BFP), Apostolische Gemeinschaft, oder der VEF im Gaststatus
angeschlossen sind, wie die Evangelische Briider-Unitit (Herrnhuter Brii-
dergemeine) und die Gemeinschaft der Siebenten-Tags-Adventisten.

Vielmehr kann beobachtet werden, dass sich mehr und mehr neue Grup-
pen unter der Selbstbezeichnung ,evangelische Freikirche etablieren, die
keine organisatorische Bezichung zu den klassischen Freikirchen kennen
und in ihrem Selbstverstandnis teilweise hervorheben, dass sie konfessions-
unabhingig (nondenominational) sind. Die ,neuen Freikirchen“ verstehen
sich dabei nicht nur im Gegeniiber zu evangelischen Landeskirchen und
zur katholischen Kirche, sondern auch als Alternative zu den ,alten Frei-
kirchen® Thre Distanz zu den etablierten Freikirchen kann kulturelle und
religiose Griinde haben. Wenn religiose Griinde im Vordergrund stehen,
fiirchtet man beispielsweise, dass durch den Anschluss an etablierte Struk-
turen eine Verwisserung des eigenen Profils erfolgen konnte.

Unter den neuen Gemeindebildungen lassen sich die folgenden Typen
unterscheiden:

o Seit den 1980er Jahren sind allein in Deutschland mehrere hundert
~konfessionsunabhéngige® freie pfingstlich-charismatische Gemeinden
entstanden, die teils klein und unbemerkt blieben, teils sich zu grofien
Zentren pentekostal-charismatisch gepragter Frommigkeit mit weit aus-
strahlender Wirkung entwickelten. Dieser erste Typ neuer freikirchli-
cher Gemeinschaftsbildung konkretisiert sich u. a. in christlichen Zen-
tren (Christliches Zentrum Frankfurt, Ruhrgebiet, Wiesbaden u. a.),
in Vineyard-Gemeinden (Aachen, Dresden, Hamburg, Miinchen, Spey-
er, Staufen i. Br., Niirnberg u. a.), die als Gemeindegriindungsbewegun-
gen, teilweise auch als innerkirchliche Laienbewegungen auftreten, in
Gruppen, die sich unter dem Einfluss der auch in der charismatischen
Bewegung umstrittenen amerikanischen Wort-des-Glaubens-Bewegung
gebildet haben (Gemeinde auf dem Weg, Berlin; Gospel Forum, Stutt-
gart, von dem sich inzwischen Gruppen verselbstindigt haben), in
Calvary Chapels (Siegen, Leipzig, Hannover, Gorlitz u. a.), in Interna-

81

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

82

tional-Christian-Fellowship-Gemeinden (ICF in Augsburg, Berlin, Biele-
feld, Freiburg, Karlsruhe, Miinchen, Niirnberg, Stuttgart u. a.), deren
Ausstrahlungskraft in den letzten Jahren gewachsen ist.

Zwischen Einzelgemeinden konnen netzwerkartige und freundschaftli-
che Verbindungen bestehen. Trotz zahlreicher Unterschiede zwischen
neuen unabhingigen charismatischen Gemeinden in Lehre und From-
migkeitspraxis lassen sich gemeinsame inhaltliche Anliegen benennen:
Anbetung, Lobpreis, Seelsorge, Evangelisation, Heilungsdienste; das Er-
fasst- und Erneuertwerden des ganzen Menschen wie auch der Gemein-
de werden hervorgehoben. Dabei wird eine auf den Heiligen Geist und
die Charismen (vor allem Heilung, Prophetie, Glossolalie) bezogene
erfahrungsorientierte Frommigkeit akzentuiert, die in einzelnen Grup-
pen auch umstrittene exorzistische Praktiken, einen unrealistischen Hei-
lungsoptimismus und die enge Verkniipfung von Evangelium, Erfolg
und Wohlstand beinhalten kann. Diakonische Dienste werden in enger
Zuordnung zum Evangelisationsauftrag praktiziert. Sozialformen sind
u. a. Haus- und Gebetskreise, Glaubenskurse und Einfithrungsseminare,
Anbetungs-, Heilungs- und Segnungsgottesdienste, Kongresse. Vor allem
junge Erwachsene und junge Familien finden in solchen Gemeinden
Orte, an denen sie ihrem Glauben Ausdruck verleihen und ein Fromm-
sein mit Begeisterung leben konnen, das bestimmt ist durch die Suche
nach erfahrungsbezogener Glaubensvergewisserung und einer evangelis-
tischen Praxis in der Kraft des Heiligen Geistes.

Ein geografischer ~Schwerpunkt neuer Gemeinden liegt in
(grof)stadtischen Kontexten, wo die Lockerung der Kirchenbindung
und der Abbruch christlicher Tradition am weitesten fortgeschritten
sind. Ein zweiter Schwerpunkt bezieht sich auf Regionen, die durch
den Pietismus und erweckliche Frommigkeitsformen geprégt sind, wo
vor allem junge Menschen die aus ihrer Sicht traditionelle Frommigkeit
verlassen und charismatische Ausdrucksformen des Glaubens aufgreifen.
Professionell gestaltete Anbetungsmusik, die Aufnahme von Elementen
der Jugend- und Popkultur, die Nutzung moderner Medien verstirken
die Resonanz neuer freikirchlicher Bewegungen und sind Grund fiir den
Wechsel des Frommigkeitsstils.

Ein zweiter, vergleichsweise weniger einflussreicher Typ neuer freikirch-
licher Gemeinschaftsbildungen reprasentiert eine konservativ geprégte,
evangelikal-bibelfundamentalistisch orientierte Richtung. Sie konkreti-
siert sich u. a. in der Konferenz fiir Gemeindegriindung (KfG), die
lockere Kontakte zu einigen hundert kleinen Gemeinden (freie Briider-

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

gemeinden, freie Baptisten, Biblische Missionsgemeinden etc.) unterhalt.
In diesen Gemeinschaften herrscht hiufig eine dezidierte Ablehnung lan-
deskirchlicher Strukturen, die, wie auch die romisch-katholische Kirche,
als ,unbiblische Systeme® angesehen werden.

Dieser Typ setzt sich aber auch abgrenzend und kritisch mit in Deutsch-
land populdren evangelikalen Initiativen und Trends auseinander. Pro-
blematisiert werden z. B. die Gemeindewachstumsbewegung, Alpha-
Glaubenskurse oder die evangelistische Aktion ,ProChrist mit Satelli-
teniibertragung in zahlreiche europiische Lander. Die KfG wendet gegen
diesen ,modernen Evangelikalismus ein, dass dort Marketingmethoden
mehr Gewicht hitten als Inhalte. Kritisiert werden auch das Zahlen-
und Wachstumsfieber, die Betonung von kulturellen Anpassungsprozes-
sen und der Verzicht darauf, Kontrastgesellschaft zu sein. Dem ,moder-
nen“ Evangelikalismus wird eine ,evangelikal-bibelfundamentalistische®
Position entgegengesetzt. Pointiert wird fiir die Beibehaltung patriarcha-
lischer Autoritit und die Nichtberiicksichtigung von Frauen in Leitungs-
positionen pladiert. Zur pfingstlich-charismatischen Bewegung hat die-
ser Typ ein distanziertes Verhiltnis.

Seit den 1980er Jahren wichst auch die Zahl von Migranten- bzw.
Einwandererkirchen kontinuierlich. Unabhingige christliche Gemein-
schaftsbildungen sprieflen vor allem in stidtischen Regionen wie Pilze
aus dem Boden. Broschiiren zur religiosen Landschaft in Grofistadten
und wissenschaftliche Publikationen dokumentieren diese Entwicklun-
gen und zeigen, dass ein Teil der weltweiten Christenheit im europa-
ischen Kontext angekommen ist. In Stidten wie Berlin, Hamburg, Frank-
furt, K6ln, Miinchen, Leipzig, Dresden oder Halle gehoren koreanische,
indonesische oder afrikanische Gemeinden zum Erscheinungsbild einer
zunehmenden innerchristlichen Pluralisierung, die vonseiten der eta-
blierten Kirchen nur begrenzt zur Kenntnis genommen wird.

Spatestens wenn Migrationsgemeinden eine Kirchengemeinde darum
bitten, das Gemeindehaus oder die Kirche nutzen zu diirfen, wird es
unausweichlich, sich mit ihnen zu befassen. Im Blick auf das religiose
Leben zahlreicher christlicher Migrantinnen und Migranten herrscht
in Kirche und Gesellschaft nicht selten eine grofie Unwissenheit. Es
ist nicht leicht, an zuverldssige Informationen im Blick auf Mitglied-
schaft, Organisationsformen, Mitgliederzahlen zu kommen. Viele die-
ser Gemeinden praktizieren in ihren gottesdienstlichen Versammlungen
pfingstlich-charismatische Ausdrucksformen ihres Glaubens und verste-
hen sich im Kontext der Ausbreitung pentekostaler Bewegungen. Die

83

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

christliche Religion spielt fiir das Selbstverstdndnis und die Lebenspraxis
vieler Migrantinnen und Migranten eine wichtige Rolle und hat deshalb
auch fiir das, was als Integration bezeichnet wird, eine wichtige Funkti-
on.

+ Der Zusammenhang von Religion, Migration und kultureller Identitat
verdeutlicht sich auch in zahlreichen eigenstindigen Aussiedlergemein-
den. In den zuriickliegenden Jahrzehnten sind aus dem Gebiet der friihe-
ren Sowjetunion mehr als drei Millionen Menschen zugewandert. Thre
kulturelle und religiose Pragung mussten sie in ihrer Heimat oftmals
gegen Diskriminierung behaupten. Das Ankommen in der deutschen
Gesellschaft ist ein langer Prozess. Dies gilt sowohl in kultureller wie
auch in religiéser Hinsicht.

In der Diasporasituation sind die Lebens- und Frommigkeitsformen durch
kulturellen und religiésen Traditionalismus bestimmt.

»[Bei] élteren Russlanddeutschen trifft eine rigide [...] Moral auf die libe-
raleren Normen der einheimischen Gemeindeglieder. Alkohol, Rauchen,
der offene Umgang mit Fragen der Sexualitdt, mitunter auch Kosmetika
und modische Kleidung werden vielfach abgelehnt; die Frauen tragen
im Gottesdienst Kopftuch und sitzen von den Mannern getrennt® (Theis
2006, 231).

Die offentlichen Debatten tiber Schulverweigerung aus religiosen Motiven
bzw. die Forderung nach Homeschooling unterstreichen teilweise auch un-
erledigte gesellschaftspolitische Aufgaben im Kommunikationsprozess zwi-
schen Aufnahmegesellschaft und einzelnen Aussiedlergemeinschaften. Ob-
gleich diese vielfach durch eine antimodernistische Theologie und From-
migkeit geprégt sind, tragen sie zur Pluralisierung vor allem der protestan-
tischen Frommigkeit bei, auch dort, wo sie eine spezifische konfessionelle
Orientierung (z. B. baptistisch, mennonitisch, lutherisch, pfingstlerisch)
verkorpern, denn diese wird weithin unabhingig von bestehenden volks-
und freikirchlichen Strukturen entwickelt. Die Integration in bestehende
freikirchliche Gemeinden ist weithin nicht gelungen. Eine Partizipation am
kirchlichen Gemeindeleben findet nur begrenzt statt, trotz zahlreicher Bei-
spiele fiir Gastfreundschaft, Hilfestellungen bei der Suche nach geeigneten
Réumlichkeiten und vielen diakonischen Projekten.

Auch wenn einzelne der genannten Gemeinschaftsbildungen ihre Zu-
kunftsfahigkeit noch unter Beweis stellen miissen, zeigen die skizzierten
Entwicklungen, dass das freikirchliche Spektrum des Protestantismus in

84

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

den letzten Jahrzehnten an Gewicht gewonnen hat, insbesondere unter
Jugendlichen und jungen Erwachsenen. In der Arbeitsgemeinschaft Christ-
licher Kirchen (ACK) und den Mitgliedskirchen der VEF ist nur ein Teil
derjenigen Gruppen vertreten, die sich als Freikirchen verstehen und be-
zeichnen. Eine Nahe und Verwandtschaft der neu entstandenen Gemein-
schaftsbildungen ist am ehesten zur VEF und zur Deutschen Evangelischen
Allianz gegeben. Zu den Mitgliedskirchen der VEF gehéren ca. 280 000
erwachsene Mitglieder. Die Zahl der freikirchlich gepragten Christen in
Deutschland ist jedoch deutlich grofier, als bisherige Statistiken es naheleg-
ten. Sie wird zu verdoppeln sein. Prizise Daten liegen nicht vor. Es wird
jedoch deutlich, dass sich in ,neuen Freikirchen® vor allem ein evangeli-
kaler und pfingstlich-charismatischer Frommigkeitstyp ausbreitet, dessen
weltweite Resonanz auch im deutschsprachigen Kontext Europas erkenn-
bar wird, wenn auch im Vergleich mit Afrika, Asien und Stidamerika nur in
begrenztem Umfang. Unabhédngige Gemeinde- und Kirchenbildungen sind
fiir diesen Frommigkeitstyp zu einem wichtigen Verbreitungsprinzip ge-
worden. Ansatzweise zeigt sich auch in Europa, was in globaler Perspektive
vielfach beobachtet werden kann: Christliches Leben scheint gegenwirtig
am augenfilligsten in von den historischen Kirchen und Denominationen
mehr oder weniger unabhéngigen Gemeinschaftsgruppen, Gemeinden und
Kirchen zu pulsieren.

Einschdtzungen

Pauschale Orientierungen wird es fiir den Umgang mit neuen christlichen
Gemeindebildungen nicht geben kénnen. In der Begegnung mit pentekos-
tal gepragten Gemeindeneugriindungen sind andere Fragen relevant, als
dies etwa im Blick auf Gemeindeneugriindungen im Kontext eines ausge-
pragten anticharismatischen Bibelfundamentalismus der Fall ist. Zu unter-
scheiden ist ebenso zwischen Gemeinschaftsbildungen innerhalb kirchli-
cher und dkumenischer Strukturen und solchen aulerhalb.

Neue Gemeindegriindungen tragen Ziige unserer Zeit und Kultur. Sie
folgen den Trends der Individualisierung, der Erlebnisorientierung, der
Profilierung: Individualitét statt Konvention, Erfahrungsorientierung statt
Verkopfung, Profil statt Beliebigkeit. Die Akzente sind dabei in den Ge-
meinschaftsbildungen je verschieden. In Zeiten des Abbaus von Autoritdt
wird nach der Aufrichtung von starker Autoritat gefragt. Uniibersichtlich-
keit provoziert die Sehnsucht nach Verlasslichkeit, nach Klarheit, nach Ver-

85

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

bindlichkeit, auch nach Abgrenzung. Das fiir alle protestantischen Kirchen
charakteristische Schriftprinzip wird in manchen neuen freikirchlichen Ge-
meinschaftsbildungen zum Verbalinspirationsdogma gesteigert und gewis-
sermaflen in den Rang des Bekenntnisses erhoben, um anfechtungsfreie
Gewissheit herzustellen.

In 6kumenischer Perspektive werfen Missionsaktivititen neuer Freikir-
chen die Frage nach dem Zusammenhang zwischen Mission und Okume-
ne auf. Ein iiberzeugendes missionarisches Zeugnis kann es nur gemein-
sam geben. Missionarische Berufung und 6kumenische Verantwortung
gehoren zusammen. Hinter neuen Gemeinschaftsbildungen stehen teilwei-
se Konflikte und klarungsbediirftige theologische Voraussetzungen, die
allerdings nur unscharf unter dem Stichwort Fundamentalismus zusam-
mengefasst werden kénnen. Zur dialogischen Begegnung mit neuen christ-
lichen Gemeinschaftsbildungen gibt es keine Alternative. Okumenischer
Dialog eréffnet die Moglichkeit, Tendenzen fundamentalistischer Selbstab-
schlieffung wirkungsvoll zu begegnen.

Neue freikirchliche Gemeinschaftsbildungen sind freilich auch ein Pro-
testphdnomen gegen die fehlende Flexibilitdt etablierter Institutionen. Sie
sind ein Antwortversuch auf die zuriickgehende Bedeutung konfessioneller
Identitdten und werfen die Frage nach der Gestalt und Verfassung unseres
gemeindlichen und kirchlichen Lebens auf. Die Kirche darf ihren heutigen
Auftrag nicht mit der Festschreibung ihrer Gemeindestrukturen von ges-
tern verwechseln. Sie hat auf Erden keine Ewigkeitsgestalt, sondern eine
Werdegestalt. In ausdifferenzierten modernen Gesellschaften braucht die
Kirche eine Vielzahl von Sozialgestalten.

Literatur

Geldbach, Erich (2005): Freikirchen. Erbe, Gestalt und Wirkung, Bensheimer Hefte 70,
2., neu bearbeitete Aufl., Géttingen.

Geldbach, Erich (1986): Art. Freikirche, in: EKL, 3. Aufl., Bd. 1, 1359 - 1362.

Hempelmann, Reinhard (Hg., 1997): Handbuch der Evangelistisch-missionarischen
Werke, Einrichtungen und Gemeinden. Deutschland — Osterreich — Schweiz, Stuttgart.

Hempelmann, Reinhard (2009): Evangelikale Bewegungen. Beitrige zur Resonanz des
konservativen Protestantismus, EZW-Texte 206, Berlin.

Kick, Annette/Hemminger, Hansjorg (2020): Unabhdngige Gemeinden neben Kirchen
und Freikirchen, EZW-Texte 265, Berlin.

Kirchner, Hubert (Hg., 1987): Freikirchen und konfessionelle Minderheitskirchen. Ein
Handbuch, im Auftrag der Studienabteilung beim Bund der Evangelischen Kirchen
in der DDR, Berlin.

86

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

Reimer, Hans-Diether (1996): Fiir eine Erneuerung der Kirche. Aufsdtze, Berichte, Frag-
mente, GiefSen.

Theis, Stefanie (2006): Religiositit von Russlanddeutschen, Stuttgart.

Vereinigung Evangelischer Freikirchen (Hg., 2000): Freikirchenhandbuch. Informatio-
nen — Anschriften — Berichte, Wuppertal.

87

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentalismus, christlicher

Martin Fritz

Als ,Fundamentalist® gilt, wer kompromisslos und kritikresistent an be-
stimmten Prinzipien und Uberzeugungen festhilt und sie woméglich ande-
ren, vielleicht sogar mit Gewalt, aufzuzwingen versucht. Dieses landldufige
Verstandnis ist weit und vage. Die notorische Unschirfe geht auf einen
mehrstufigen Verallgemeinerungsprozess zuriick, den der Terminus durch-
laufen hat. Zunidchst Selbstbezeichnung einer Bewegung im US-amerikani-
schen Protestantismus, wurde er bald auch auf dhnliche Tendenzen im
Christentum bezogen. In der Folge der Islamischen Revolution im Iran
(1979) wurde der Ausdruck dann auf Erscheinungen in weiteren Religionen
tibertragen, bevor man schliefSlich auch politische, soziale und philosophi-
sche Stromungen als ,,fundamentalistisch” titulierte. Im Zuge dieser Weite-
rungen vollzog sich zugleich eine Umwertung. Aus einer stolzen Selbstdefi-
nition wurde ein Kampfbegriff, mit dem Gegner als radikal, autoritdr und
gewalttrachtig diffamiert werden. Trotz dieser Probleme erscheint der Be-
griff jedenfalls zur Kartierung des religiosen Feldes unverzichtbar, namlich
als Bezeichnung fiir einen charakteristischen Abweg der Religion in der
Moderne. Aber wer ihn gebraucht, muss ihn moglichst prazise bestimmen.
Ein solcher Bestimmungsversuch soll im Folgenden fiir den religisen,
insbesondere den christlichen Fundamentalismus gegeben werden.

Die amerikanischen Urspriinge

1919 wurde in den USA die World's Christian Fundamentals Association
gegriindet. Darin verbanden sich protestantische Frommigkeitsstromungen
des 19. Jahrhunderts wie die Erweckungsbewegung, die methodistisch ge-
pragte Heiligungsbewegung, eine calvinistisch-presbyterianische Neuortho-
doxie und ein prophetisch-apokalyptisches Naherwartungschristentum. Sie
fanden in der Ablehnung aller ,liberalen® Tendenzen in der Theologie
und in den Mainline-Kirchen zusammen. Als Einheitsband wirkte dabei
vornehmlich die Absage an die historisch-kritische Bibelauslegung, die sich
im 19. Jahrhundert auch in der Theologie und den Kirchen der USA zu

89

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

etablieren begann. Dem hielten die amerikanischen Protofundamentalisten
das Postulat der wortwortlichen Eingebung (Verbalinspiration) der ganzen
Bibel durch den Heiligen Geist entgegen, womit sie auf das prinzipien-
theologische Grundaxiom der altprotestantischen Orthodoxie des 17. Jahr-
hunderts zurtickgriffen (und deutlich von der Schriftlehre Martin Luthers
abwichen).! Jenes Postulat untermauerten sie zudem mit der Behauptung
der absoluten Unfehlbarkeit (infallibility) und Irrtumslosigkeit (inerrancy)
der Heiligen Schrift nicht nur in Heilsbelangen, sondern auch in allen
Sachfragen. Denn wenn die Bibel in scheinbaren Auflerlichkeiten irrte, wie
sollte sie dann als Wort Gottes gelten konnen? Und wie sollte sie dann in
den schlechthin entscheidenden Fragen des Heils vertrauenswiirdig sein?

Die genannten Postulate wurden bereits in der massenhaft verbreiteten
Schriftenreihe The Fundamentals — A Testimony to the Truth (1910 - 1915)
propagiert. Deren Beitrige bekraftigen dariiber hinaus vor allem tiberkom-
mene christologische Dogmen (géttliche Natur, jungfrauliche Geburt, stell-
vertretendes Siithneopfer, leibliche Auferstehung und endzeitliche Wieder-
kunft Jesu Christi). Insgesamt vertreten die Fundamentals eine protestan-
tische Neuorthodoxie mit apokalyptischem und evangelistisch-missionari-
schem Einschlag. Insofern sie die Lehren der alten Orthodoxie freilich in
einer ginzlich gewandelten geistigen Lage verteidigen, unterscheiden sie
sich im Gesamtduktus deutlich. War die altprotestantische Schriftlehre der
Versuch, der Theologie mit dem Axiom der Verbalinspiration gerade eine
addquate wissenschaftlich-methodische Grundlage zu verschaffen (unter
der Voraussetzung des damals aktuellen Wissenschaftsbegriffs), richtet sich
die Behauptung von Inspiration und Irrtumslosigkeit (mitsamt den daraus
abgeleiteten Dogmen) nun dezidiert gegen die Standards der aktuellen,
modernen Wissenschaft. Der Neuorthodoxie der Fundamentals eignet mit-
hin der Charakter antimodernistischer Apologetik: Zur Abgrenzung vom
Zeitgeist der Gegenwart wird der Zeitgeist einer klassischen Vergangenheit
heraufgerufen. Mit deren altbewédhrtem Mittel, dem Ausweis der wortlich
inspirierten Bibel als unbezweifelbarem Grunddatum von Glauben und
Theologie, versucht man sich gegen die neuartigen Verunsicherungen des
Glaubens abzusichern.

Die skizzierte Position wurde in den Fundamentals nicht aggressiv,
sondern eher in geméfligt-pastoralem Ton vorgetragen. Bald allerdings ver-
schirfte sich die Auseinandersetzung zwischen der fundamentalistischen

1 Siehe dazu vom V. das Stichwort Schriftprinzip (historisch), in: Materialdienst der
EZW 83/6 (2020), 463 — 471.

90

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentalismus, christlicher

»Allianz des Antiliberalismus® (Holthaus 1993, 88) und den Kriften der
liberalen Moderne — spatestens im berithmten ,, Affenprozess“ von Dayton /
Tennessee im Jahre 1925. Zuvor war die Ablehnung der Darwin’schen Evo-
lutionstheorie, in den Fundamentals selbst nur ein Randthema, zum Priuf-
stein fundamentalistischer Gesinnung avanciert. War die Bibel irrtumslos,
so musste man nach Genesis 1 auch die Schopfung der Welt und aller ihrer
Lebewesen in buchstiblich sechs Tagen annehmen, gegen die Lehre von
der langsamen Entstehung der Arten durch Prozesse von Mutation und
Selektion (einschliefllich der Abstammung des Menschen vom Affen!). Der
Prozess trug der fundamentalistischen Partei einen juristischen Sieg ein,
zugleich aber ein Publicity-Desaster: Thre Anhianger wurden in den Medien
als fromme Hinterwéldler dargestellt und vom Publikum mehrheitlich so
wahrgenommen. Die Bewegung zog sich daraufthin aus der Offentlichkeit
zuriick und verlegte sich verstdrkt auf die Griindung von Bibelschulen
und eigenen publizistischen Organen. Sie verankerte sich damit fest in der
US-amerikanischen Gesellschaft — und sammelte Krifte fiir ein Comeback.

Zentrale Charakteristika des religiosen Fundamentalismus

Ausgehend von der amerikanischen Ursprungsgestalt bildete sich ein religi-
onswissenschaftlicher Begriffsgebrauch aus, wonach ,Fundamentalismus®
einen bestimmten Typus von Religion bezeichnet, der in verschiedenen Re-
ligionen auftreten kann. In Orientierung an jener Ursprungsgestalt lassen
sich fiir diesen Religionstyp folgende essenzielle Merkmale auffiihren:

« Der schlechthin zentrale Wesenszug des religiosen Fundamentalismus,
sein Grundakt, ist die Behauptung absoluter und unerschiitterlicher ob-
jektiver ,Fundamente® des Glaubens: Bestimmten religiosen Wahrheits-
quellen und Grundwahrheiten werden unbezweifelbare Geltung und
normative Autoritit fiir Glauben und Leben zugeschrieben. Mit ihrer
Anerkennung steht und fallt nach fundamentalistischer Auffassung die
jeweilige Religion.

« Dieser Fundierungsakt dient der Absicherung des Glaubens gegen die In-
fragestellung durch alternative Weltansichten und Lebensweisen. Durch
die Setzung fragloser Fundamente sucht man sich der fraglich geworde-
nen Wahrheit des Glaubens zu versichern.

« Der Versuch der Selbstversicherung ist eine defensive Reaktion auf Mo-
dernisierungsprozesse, insofern eignet ihm ein elementarer Antimoder-
nismus. Mit Aufklarung, Neuzeit und Moderne, insbesondere mit der

91

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

92

Etablierung der Natur- und Geisteswissenschaften, hat sich das, was all-
gemein als wahr gilt, auf vielen Gebieten einschneidend gewandelt. Und
es haben sich die religiosen und nichtreligiosen Optionen der Lebensan-
schauung vervielfacht. Weil damit der althergebrachte Glaube bedroht
wird, wendet sich der Fundamentalismus insgesamt gegen den Geist der
Moderne.

Diese Defensive fithrt in geistige Isolation. Unumstofiliche Wahrheitsga-
ranten lassen sich nur gewinnen, sofern man sich vom modernen Wahr-
heitsbewusstsein und seinen kritischen Fragen konsequent abkoppelt.
Mit dem geforderten sacrificium intellectus (,Opfer der Vernunft®), der
Abblendung des zeitgendssischen Denkens, gerdt man ins Abseits eines
weltanschaulichen Obskurantismus. Im Interesse religioser Selbstversi-
cherung vermahlt sich Frommigkeit mit bewusst gewéhlter , Absonder-
lichkeit®; die als Attribut frommen Gehorsams gewertet und als Preis der
Gewissheit in Kauf genommen wird.

Der weltanschaulichen Isolation korrespondiert ein Dualismus im Welt-
verhdltnis. Weil es sich im Riickzug in die Sonderwelt des Glaubens
von der umgebenden Welt entfremdet, bezieht sich das fromme Subjekt
auf diese Welt bevorzugt im Modus scharfer Entgegensetzung (wahr
und falsch, gut und bdse, glaubig und unglaubig). Seine religiose Identi-
tat erhalt das markante Geprige einer Gegen-Identitit, verbunden mit
einem ausgepragten Heilsexklusivismus fiir die eigene Gemeinschaft der
wahrhaft Gottzugehorigen.

Zum Aufbau der fundamentalistischen Selbstgewissheit gehort ein hand-
greiflicher Wahrheitspositivismus: das Bewusstsein, vermittels einer kla-
ren und deutlichen Offenbarung gewissermafien im Besitz der géttlichen
Wahrheit zu sein und damit {iber Gott in gewisser Weise zu verfiigen.
Unbeschadet der Opposition gegen die zeitgendssische Vernunft voll-
zieht sich mit dem fundamentalistischen Grundakt eine Intellektualisie-
rung des Religidsen. Die Behauptung fundamentaler Wahrheiten impli-
ziert, dass es fiir den Glauben ausschlaggebend sei, selbige fiir wahr
zu halten. Insofern jene Wahrheiten im Interesse der Selbstvergewisse-
rung in klaren Glaubenssitzen festgehalten werden, besteht ,Glaube®
nun wesentlich in der kognitiven Zustimmung zu bestimmten Aussagen.
Gemessen an Traditionen religidser Innerlichkeit, wo Glaube als Seelen-
erhebung, Gewissensbefreiung oder Herzensvertrauen begriffen wird,
bedeutet das eine lehrhaft-verstandesmiflige VeraufSerlichung.
Charakteristisch ist zugleich die zentrale Bedeutung der Glaubensent-
scheidung, also ein religidser Dezisionismus. Nach der Logik einer not-

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentalismus, christlicher

wendigen Voraussetzung glaubensbesitzgarantierender Fundamente ge-
wihrt erst deren vorauslaufende Anerkennung die personliche Teilhabe
an dem Besitz. Nur wer zuvor die umfassende Geltung und Autoritit
der Schrift anerkennt, kann seinen Glauben auf ihre Aussagen griinden.
Die verstandesmifiige Bejahung der Fundamentalwahrheiten wird somit
zur Zugangsbedingung des Glaubens, die vorab in einem Willensakt, der
Grundentscheidung fiir die Glaubensfundamente und gegen die kritische
Vernunft, erfiillt werden muss.

Variable Zusatzmerkmale

Mit dem angefiihrten Merkmalskomplex ist das religiés-weltanschauliche
»Zentrum® der fraglichen Erscheinungsform von Religion umrissen. Sie ist
damit aber noch nicht vollstdndig beschrieben. Vielmehr lagern sich an das
Zentrum regelmiflig weitere Kennzeichen an, die mit dem fundamentalis-
tischen Grundakt in einer weniger unmittelbaren Beziehung stehen und
daher eine groflere Variabilitit im Vorkommen zeigen. Zwischen den zen-
tralen und den peripheren Merkmalen bestehen ,Wahlverwandtschaften’,
die keine zwangsldufige Verkniipfung, aber doch eine erhebliche Verkniip-
fungsneigung begriinden.

Ethisch ergibt sich aus der strengen Bindung an normative Fundamente
eine starke Tendenz zu Traditionalismus und Rigorismus. Wer den Zeitgeist
der Gegenwart grundsitzlich ablehnt und sich stattdessen auf eine gehei-
ligte Vergangenheit fixiert, wird sich wahrscheinlich auch hinsichtlich der
richtigen Weise zu leben an den autoritativen Stimmen dieser Vergangen-
heit orientieren wollen. Und wer der Akzeptanz klar bestimmter Glaubens-
sitze zentrale Heilsbedeutung beimisst, wird auch die strikte Befolgung der
dort zu vernehmenden Handlungsgebote und -verbote fiir mafigeblich zu
halten geneigt sein.

Soziologisch tendiert der Fundamentalismus in seiner weltanschaulich-
religiésen ,,Absonderlichkeit zur Absonderung von den religiosen Mas-
senanstalten (christlich: den Kirchen) in kleine Gemeinschaften gleicher-
maflen ernster, entschiedener und ,welt“-abgewandter Glaubiger, die sich
wechselseitig in ihrer geheiligten Unzeitgeméflheit bestdrken. Aufgrund
dieses Zuges zum religidsen Separatismus ist die typische Sozialform des
Fundamentalismus die religiése Sondergruppe, Freikirche oder ,Sekte®, wo
wiederum eine gewisse Neigung zu autoritdrer Fithrung herrscht.

93

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

Psychologisch kann sich das Bewusstsein des Wahrheitsbesitzes im Ge-
geniiber zur gottlosen Welt (womdglich durchzogen von gegenlaufigen
Gefiihlen der Bedrohung durch den kaum je ganz abzublendenden Zweifel
am selbsterklarten Besitz) in einem kompromisslosen und fanatischen Einge-
nommensein sowie in einem aggressiven Eintreten fiir die fromme Sache
und gegen die ,Ungldubigen® dufern. Aber es gibt natiirlich auch viele
gemafligte, personlich integre, durchweg friedliebende und ungeféhrliche
Fundamentalistinnen und Fundamentalisten.

Politisch kann aus der Sehnsucht nach einer durchgreifenden Herrschaft
Gottes und aus dem Gefiihl missionarischer Sendung das Streben nach
einer Umgestaltung der Gesellschaft nach den gottlichen Geboten erwachsen,
bis hin zum Ziel der Errichtung einer Theokratie. Dabei konnen sich Nei-
gungen zu Kompromisslosigkeit und Intoleranz zu einer Unerbittlichkeit
steigern, die auch Gewalt als Mittel nicht scheut. Aber auch hierbei handelt
es sich nur um ein Potenzial. Manche Fundamentalistinnen sehen den
ihnen von Gott gewiesenen Weg gar nicht in der Weltgestaltung, sondern
in der Weltentsagung. Wie der religiose Fanatismus kénnen sonach auch
der politische Realisierungswille und die Gewaltbereitschaft nicht zu den
eigentlichen Wesensmerkmalen des Fundamentalismus gezéhlt werden.

In der Geschichtsauffassung besteht ein Hang zur apokalyptischen Gegen-
wartsdeutung. Wer die eigene Zeit im Lichte des schroffen Gegensatzes zwi-
schen der Schar der wahrhaft Frommen und der Masse der Unglédubigen
(oder lauen Scheingldubigen) wahrnimmt, den kdnnen geeignete Weissa-
gungen innerhalb der heiligen Schriften oder Traditionen zu endzeitlichen
Spekulationen verleiten. Die eigene Marginalisierung stellt sich dann als
Ausnahmezustand dar, welcher der nahen Aufhebung durch Gottes Ein-
greifen harrt. Ist dieses Ventil frommen Uberschwangs einmal gedffnet,
sind dem Aufschwung der Zeitdeutungsfantasie kaum Grenzen gesetzt, und
sie lasst sich auch durch alle analogen Fehldeutungen aus Vergangenheit
und Gegenwart kaum je in ihrem Flug beirren.

Fundamentalismus im katholischen Christentum

Die vorgeschlagene Konzeption mit der Stufung von Grundakt,
Zentralattributen und Periphermerkmalen des religiosen Fundamentalis-
mus bietet den dreifachen Vorzug der Ableitung aus dem historischen Ur-

sprung, der inneren Konsistenz und der phdnomenologischen Variabilitét.
Der Begriff ldsst sich damit auf religiose Erscheinungen iibertragen, die

94

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentalismus, christlicher

trotz grofiter Unterschiede dennoch strukturelle Ahnlichkeiten zum protes-
tantischen Protofundamentalismus zeigen.

Auch fir das katholische Christentum stellt seit Mitte des 19. Jahrhun-
derts die moderne Revolution der Welt- und Lebensansichten ein Schliis-
selproblem dar, und seine Geschichte seitdem lasst sich geradezu als Ge-
schichte des Streits zwischen ,fundamentalistischen® und ,liberalen® Reak-
tionen auf die ,Modernismuskrise“ erzdhlen. So wurde zur Absicherung
des katholischen Systems der Wahrheits- und Heilsvermittlung das dog-
matische Postulat der Unfehlbarkeit papstlicher Lehraussagen aufgestellt
(1. Vatikanisches Konzil 1870). Damit wurde dem Oberhaupt der katholi-
schen Kirche die letzte Autoritit in religiosen, aber auch in weltanschauli-
chen und ethischen Fragen zugesprochen. Und es wurde iiberhaupt der
Anspruch des katholischen Dogmas auf absolute Geltung und Autoritét
ausdriicklich festgeschrieben. Mit dem 2. Vatikanischen Konzil (1962 -
1965) schien indes eine Gegenbewegung den Sieg davonzutragen, die zur
Vermeidung geistiger Isolation auf Modernisierung und Liberalisierung des
Katholischen drang. Aber seitdem treten immer wieder Krifte auf den Plan,
die neuerlich letztgiiltige Fundamente fiir den kirchlichen Wahrheits- und
Heilsbesitz proklamieren, meist mit Rekurs auf ,die katholische Tradition®

Auch fiir die orthodoxe Ostkirche liefSen sich analoge Tendenzen aufwei-
sen, ebenso fiir die anderen Schriftreligionen Judentum und Islam. Bewe-
gungen eines religidsen, oftmals religiés-nationalistischen Fanatismus im
Hinduismus oder auch im Buddhismus sind, soweit sie nicht auf die Abso-
lutsetzung religidser Schriften oder Traditionen zuriickgehen, allenfalls als
fundamentalistisch in einem weiteren, unspezifischen Sinne von religiésem
Radikalismus zu bezeichnen, nicht in dem oben dargelegten charakteristi-
schen Sinne.

Fundamentalismus — eine bleibende Versuchung des Christentums

Die Moderne mit ihren geistigen Umwilzungen hatte und hat fiir traditio-
nelle Religionen krisenhafte Folgen — zur Moderne gehort die religiose Ver-
unsicherung. In dieser Situation stehen zwei gegenldufige Auswege offen:
die antimodernistische Reaktion oder die modernisierende Transformation
(und mannigfache Mittelwege). Die Wahl der ersten Option ist ein fast
schon ,natiirlicher” Reflex. Der Fundamentalismus ist aus der modernen
Religionsgeschichte daher nicht wegzudenken und wird aus ihr auch nicht
mehr verschwinden. Aber er ist mit erheblichen Schwierigkeiten und ,,Fol-

95

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

gekosten® verkniipft, die seine vermeintliche Attraktivitat empfindlich trii-

be

96

n:

Gegen die fundamentalistische Grundforderung, bestimmte Sachverhal-
te fiir wahr zu halten (und dabei kritische Einwande von innen und
auflen bewusst zu missachten), straubt sich die urprotestantische Reserve
gegeniiber Selbsterlosung und Leistungsreligion: Wir werden aus Gnade
mit Gott verbunden, nicht durch eigene Glaubenswerke. Der Fundamen-
talismus ist eine eigentiimliche Form von religidser ,Werkerei“ (Luther).
Die Forderung des sacrificium intellectus verstofit gegen das christlich-
humanistische Gebot der Wahrhaftigkeit und belastet das Wahrheitsge-
wissen. Fiir geistig aufrichtige Menschen wird sie daher zur Zugangsbar-
riere, die sie vom Glauben ausschlief3t. Bei allen, die ihr im Namen des
Glaubens Folge leisten, entsteht bestenfalls eine Gewissheit mit schlech-
tem Gewissen.

Die Basisbehauptung des biblizistischen Fundamentalismus (Verbalin-
spiriertheit und Irrtumslosigkeit) setzt die unmittelbare Verstandlichkeit
und Einheitlichkeit aller wesentlichen Aussagen der Bibel voraus. Nur
unter dieser Voraussetzung vermag sie das Bediirfnis nach religioser Ein-
deutigkeit zu befriedigen. Die Bibellektiire wird daher mit einem spezifi-
schen sacrificium intellectus belegt: mit der Verwerfung der hermeneuti-
schen Vernunft. Aber die Interpretationsbediirftigkeit und Uneinheitlich-
keit vieler biblischer Texte und Einzelaussagen sind fiir den gesunden
Menschenverstand schlicht uniibersehbar. Ebenso unverkennbar ist die
fundamentalistische Strategie, die geforderte Evidenz und Einheitlichkeit
je und je mittels einer Auswahl passender Schriftstellen, also in einem
eklektischen Verfahren herzustellen. Im Namen radikaler ,Bibeltreue®
notigt der Fundamentalismus zu einer Lektiire mit zugekniffenen Augen.
Im fundamentalistischen Grundakt wird den Fundamenten objektive
Geltung zugesprochen, und zwar vom religiosen Subjekt. Ausschlagge-
bend ist der subjektive Akt der Behauptung oder Anerkennung objektiver
Geltung. Die Objektivitit, die religiose Gewissheit garantieren soll, ist
eine subjektiv zugesprochene, behauptete, geglaubte Objektivitit. Die
intendierte Vergewisserung verdankt sich somit einem Akt der religidsen
Selbstversicherung. Die vermeintliche Gewissheit der objektiven Fundie-
rung des Glaubens beruht folglich auf einer Selbsttauschung. Die funda-
mentalistische Gewissheit ist verschwistert mit der heimlichen Angst vor
Ent-Téduschung.

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentalismus, christlicher

« Wer die Unfehlbarkeit der Offenbarung in der Schrift (bzw. Tradition)
behauptet, will nicht akzeptieren, dass wir unseren ,Schatz in irdenen
Geféflen haben® (2. Kor 4,7). Er verabsolutiert die Offenbarungsmedien
und nimmt Gott selbst die Absolutheit und Souverénitit, sich durch sie
zu offenbaren, ,wo und wann es jhm geféllt“ (Augsburger Bekenntnis,
Art. V). Er missachtet damit die Majestit und Transzendenz Gottes, der
trotz aller Offenbarung dem menschlichen Zugriff entzogen bleibt. Im
Namen der Gottesfurcht und aus Angst vor Gottferne verfillt er der
Vergotzung menschlicher Instanzen.

« Die Verschlingung von Frommigkeit und geistiger ,,Absonderlichkeit®
fithrt entweder zum Riickzug in die fromme Enklave oder in ein Doppel-
leben, teils in der realen Welt der Gegenwart, teils in der Sonderwelt
des Glaubens. Eine solche Aufspaltung aber ist weder der seelischen
Gesundheit im Allgemeinen forderlich, noch dient sie einem Leben
in frommer Gelassenheit. Vielmehr kann daraus das Bediirfnis erwach-
sen, den Zwiespalt durch religiose Erhitzung vergessen zu machen. Die
mogliche Folge ist eine Radikalisierung, die Grundmaximen christlicher
Ethik wie Freiheits- und Friedensliebe zugunsten der fanatisch-religisen
Selbstbestitigung in den Hintergrund drdngt. Aus einer Religion der
Freiheit wird dann eine Religion der Gesetzlichkeit und des Zwangs.

Die Problematik fundamentalistischen Christentums ist damit angezeigt.
Welche Gruppierungen ihm zuzurechnen sind, ist mit alledem noch nicht
gesagt. Hier ist auch zu diagnostischer Umsicht zu mahnen. Keinesfalls
diirfen alle Gestalten konservativen oder ,entschiedenen® Christentums
pauschal als fundamentalistisch eingestuft werden. So hat sich etwa die
evangelikale Bewegung nach dem Zweiten Weltkrieg in einen fundamenta-
listischen und einen dezidiert nichtfundamentalistischen Fliigel gespalten.
Im Einzelnen ist die Grenze freilich nicht leicht zu ziehen. Sie ist auch
Gegenstand kontroverser innerevangelikaler Debatten. Es ist dabei auch
mit einem breiten Ubergangsfeld zu rechnen, in dem gewisse fundamen-
talistische Neigungen herrschen, ohne konsequent umgesetzt zu werden.
Bekenntnisse zur Irrtumslosigkeit der Schrift (oder katholischerseits zur
Unfehlbarkeit der Tradition) dienen mitunter mehr dazu, die eigene prin-
zipielle Bibeltreue (oder Traditionstreue) sowie den mit ihr assoziierten
Glaubensernst und Bekennermut zu signalisieren, als dass damit {iberhaupt
nahere inhaltliche Aussagen verbunden wiirden. Manch eine erquickt sich
am konservativ-frommen und erbaulich antiliberalen Klang bestimmter
Signalworter, ohne sich iiber die Implikationen fiir Glauben und Leben

97

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

allzu sehr den Kopf zu zerbrechen. Es ist daher nicht zuletzt zwischen
fundamentalistischer Rhetorik und ernsthaft gelebtem Fundamentalismus
zu unterscheiden. Ein Schliisselkriterium fiir die in Rede stehende Grenze
diirfte mithin das Mafl an Kompromisslosigkeit sein, mit der der funda-
mentalistische Grundakt durchgefiihrt wird.?

Literatur

Fritz, Martin (2020a): Scikularisierung, Pluralisierung, Radikalisierung — Die neue Un-
iibersichtlichkeit der religiosen Lage in Europa, in: Dittmer, Jérg / Kemnitzer, Jan /
Pietsch, Michael (Hg.): Christlich-jiidisches Abendland? Perspektiven auf Europa
(Theologische Akzente 9), Stuttgart, 289 — 308.

Fritz, Martin (2020b): Schriftprinzip (historisch), in: Materialdienst der EZW 83/6, 463
- 471.

Griinschlof3, Andreas (2009): Was ist ,Fundamentalismus“? Zur Bestimmung von Be-
griff und Gegenstand aus religionswissenschaftlicher Sicht, in: Unger, Tim (Hg.):
Fundamentalismus und Toleranz, Hannover, 163 - 199.

Hempelmann, Reinhard (1997): Christlicher Fundamentalismus. Ausprdgungen, Hinter-
griinde, Auseinandersetzungen, in: Materialdienst der EZW 60/6, 163 - 172.

Hempelmann, Reinhard (2006): Sind Evangelikalismus und Fundamentalismus iden-
tisch?, in: Materialdienst der EZW 69/1, 4 — 15.

Holthaus, Stephan (1993): Fundamentalismus in Deutschland. Der Kampf um die Bibel
im Protestantismus des 19. und 20. Jahrhunderts, Bonn.

Kienzler, Klaus (2000): Art. Fundamentalismus I1.2.a., in: RGG4, Bd. 3, 415 - 416.

Raatz, Georg (2015): Unbedingtsetzung von Bedingtem. Paul Tillichs Begriff religiosen
Fundamentalismus, in: International Yearbook for Tillich-Research 10, 241 - 272.

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus und der
~Kampf der Kulturen; Miinchen.

Sandeen, Ernest R. (1970): The Roots of Fundamentalism. British & American Millenar-
ianism, 1800 - 1930, Chicago / London.

2 In einer ausfiihrlichen Phanomenologie des christlichen Fundamentalismus wire auch
auf das Pfingstchristentum einzugehen. Im Anschluss an Martin Riesebrodt hat Rein-
hard Hempelmann zwischen Wort- und Geistfundamentalismus unterschieden (vgl.
sein Stichwort ,,Pfingstbewegung“ in diesem Band). Das Fundamentalistische an Letz-
terem ist demnach das religiose Vergewisserungsinteresse, das sich aber nicht auf
das Bibelwort, sondern auf erlebbare Manifestationen des Heiligen Geistes stiitzt. Im
Mittelpunkt des hier vorgeschlagenen Begriffs steht hingegen, in engerer Anlehnung
an die Ursprungsgestalt, die postulatorische Setzung manifest gegebener Glaubensfun-
damente. Infolgedessen ziehe ich die Unterscheidung zwischen einer (bibel- oder tradi-
tions-)fundamentalistischen und einer geistenthusiastischen Glaubensvergewisserung
vor, wobei sich im Pfingstchristentum meist beide Vergewisserungsmodi in eigentiimli-
cher Weise verschranken.

98

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giilen-Bewegung (Hizmet)

Friedmann EifSler

Das Netzwerk des islamischen Predigers Fethullah Giilen hat vor allem
deshalb einen Bekanntheitsgrad erreicht, weil die tiirkische Regierung es
fir den gescheiterten Putsch im Jahr 2016 verantwortlich macht. Seitdem
werden diejenigen massiv verfolgt, die mit der Giilen-Bewegung in Ver-
bindung gebracht werden. Zehntausende ,,Fethullahcis® wurden verhaftet,
verloren ihre Posten in Justiz, Polizei und Militar, flohen ins Ausland. Viele
leitende Verantwortliche kamen nach Deutschland. Allein im Jahr 2019
ersuchten Berichten zufolge fiinftausend Hizmet-Anhénger um Asyl. Dabei
hatte sich die Bewegung iiber Jahrzehnte zu einer tragenden Sdule des
tiirkischen Systems entwickelt und durch die Besetzung wichtiger Stellen
im Staatsapparat und im Bildungswesen genau das Projekt vorangetrieben,
fiir das sich Erdogan und die AKP auf politischem Terrain einsetzen. Inter-
national wurden die Massenverhaftungen in der Tiirkei verurteilt, zugleich
machten sie wie auch die Verstaatlichung von Giilen-nahen Unternehmen,
die Ubernahme von Zeitungen und die Schlieffung von Sendern die Aus-
dehnung des Netzwerks deutlich. Markenkern der Bewegung war und ist
die Bildungsforderung unter den Stichworten ,Dialog und Bildung, um
eine ,goldene Generation® gut ausgebildeter junger Menschen zu prigen,
die eine starke muslimische Identitit entwickeln und die Gesellschaft in
Zukunft durch eine intellektuelle und spirituelle Aufklirung aus den tradi-
tionellen Quellen des Islam transformieren sollen.

Geschichte

Muhammed Fethullah Giilen wurde 1941 (nach manchen Angaben - sym-
bolisch aufgeladen - auch 1938, im Todesjahr Atatiirks) im Nordosten der
Tiirkei in der Nahe der Stadt Erzurum geboren und genoss nur wenige
Jahre staatlichen Schulunterricht, wahrend er in islamischen Medresen
und Tekken eine traditionelle religiose Bildung erhielt. Er wurde Imam,
schloss sich der Nurculuk-Bewegung an und konnte als gefragter Redner
und Wanderprediger seit den 1960er Jahren immer mehr Menschen dafiir

99

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedmann Eifler

begeistern, sich fiir die Verbindung von islamischer Frommigkeit und mo-
dernem gesellschaftlichem Engagement einzusetzen. Ein wichtiges Mittel
der Verbreitung waren neben zahlreichen Biichern Giilens Predigten, die
auf Audio- und Videokassetten weite Verbreitung fanden und nicht zuletzt
auf die aufstrebende tiirkische Mittelschicht einen nachhaltigen Einfluss
ausiibten.

Nach dem Politikwechsel in der Tiirkei 1980 widmete sich Giilen intensiv
dem Aufbau der Bewegung. Er weitete seine Aktivititen international aus
und setzte verstirkt auf interreligiésen Dialog. Als ihn staatsanwaltliche
Ermittlungen als islamistische Gefahr ins Visier nahmen, ging er im Mérz
1999 in die USA und blieb dort. 2006 wurde er von den Vorwiirfen freige-
sprochen. Nach dem Bruch mit seinem ehemals Verbiindeten Erdogan 2013
und dem Putschversuch in der Tiirkei im Juli 2016 wurde einerseits die
>Unterwanderung® des tiirkischen Staates durch die Giilen-Anhéngerschaft
sichtbar, andererseits nutzt der jetzige Staatsprésident die Lage, um mit
dufSerster Harte gegen Giilen-Anhinger vorzugehen. Hizmet wurde als Ter-
rororganisation eingestuft, genannt FETO (zu Deutsch etwa ,,Fethullahisti-
sche Terrororganisation®). Die Entwicklungen haben auch in Deutschland
erhebliche Auswirkungen, da sich etwa zwischen (AKP-nahen) DITIB-An-
héngern und Hizmet-Kreisen teilweise tiefe Gridben aufgetan haben.

Es dauerte eine Zeitlang, doch dann war zu sehen, dass die Hizmet-
Bewegung, wie sie sich seit einigen Jahren gerne nennt (s. dazu weiter
unten), sich gerade in Deutschland neu sammelt, alte mit neuen Konzep-
ten koordiniert und Impulse ihres Engagements in der Gesellschaft setzt.
Die Kernziele werden weiter verfolgt, und dies mit verstarktem hochquali-
fiziertem Personal. Flankiert wird die neue Phase etwa mit Publikationen
und Ausstellungen, die auf die weltweite Verfolgung der Anhéngerschaft
Giilens als Beleg dafiir abheben, dass Giilen schon immer aufseiten der
Demokratie und der Menschenrechte gestanden habe - im Gegensatz zu
Erdogan. Die jetzige Feindschaft wird als grundsitzliche inhaltliche Diffe-
renz in Anschlag gebracht. So stellt das neue Narrativ den (friedlichen,
moderaten, bildungsorientierten) ,Sufi-Islam“ Giilens dem (aggressiven,
riickwirtsgewandten, demokratiefeindlichen) ,politischen Islam“ Erdogans
quasi diametral gegeniiber. Die gemeinsame, geradezu symbiotische part-
nerschaftliche Vergangenheit in der Bekdmpfung liberaler, sakularer Oppo-
sitioneller und die Tatsache, dass ein dramatischer Kampf um die Macht
in der Tiirkei, jedoch gerade nicht eine inhaltliche Auseinandersetzung zum
Bruch gefiihrt hat, werden dabei nicht thematisiert.

100

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giilen-Bewegung (Hizmet)

Lehre, religioser Hintergrund

Fethullah Giilen vertritt ein traditionelles, tiirkisch-sunnitisch und konser-
vativ gepragtes Islamverstindnis mit sufischer Grundhaltung. Er propagiert
keine verbindliche ,Lehre“ und keinen Reformislam. Der reformerische
Impuls Giilens und seiner Anhénger besteht in einem innovativen islami-
schen Denken, das den Islam als gesellschaftliche Kraft stéarken soll. Es zeigt
sich aufgeschlossen fiir die Moderne und ausgesprochen pragmatisch:

»Im Umgang mit anderen [..] ist es ihnen wichtiger, wenigstens einen
Teil ihrer Wertvorstellungen zu vermitteln (auch wenn sie dafiir ihre
islamische Motivation in den Hintergrund treten lassen), als durch ein
zu offenes islamisches Auftreten gar keine Wirkung iiber die islamischen
Kreise hinaus zu haben“ (Agai 2005).

Das Netzwerk versteht sich nicht als ,Organisation® oder Bruderschaft,
sondern als eine vom Islam inspirierte soziale Bewegung.

Die pragmatische Flexibilitdt hangt nicht zuletzt mit der Geschichte im
Herkunftskontext zusammen. In der Tiirkei wurde der Islam lange aus den
offentlichen Institutionen verdrangt und in staatsunabhingigen Parallel-
strukturen privat vermittelt. Die sikularen Wissenschaften verstanden sich
weithin antireligios, die Religidsen entsprechend wissenschaftsskeptisch.
Eine Riickbesinnung auf den Islam und die Lauterung der Gesellschaft zur
islamischen Pflichterfiillung schienen am besten auf dem Wege sikularer
Bildung méglich. Dies erkannte Said Nursi (1879 - 1960), der Griinder
der Nurculuk-Bewegung. Er vertrat offensiv die Vereinbarkeit von Wissen-
schaft(en) und Islam. Ein Dschihad mit den Waffen der Wissenschaft und
der Wirtschaft sollte Unwissenheit, Armut und Zwietracht, die drei Haupt-
feinde des Islam, bekdmpfen. Dadurch wiirde man auch die Unabhingig-
keit vom Westen erreichen. Sdkulare Bildung wurde islamisch nicht nur
akzeptabel, sondern bedeutsam, ja zur religidsen Aufgabe. Auch Fethullah
Giilen betont die Bedeutung der Naturwissenschaft fiir die Zukunft des Is-
lam. Vor diesem Hintergrund wird verstandlich, dass seine Anhanger Schu-
len ohne religiésen, vielmehr mit naturwissenschaftlichem Schwerpunkt
als islamisch sinnvoll und férderungswiirdig ansehen. Ein héufig zitiertes
Motto Giilens lautet: Griindet Schulen statt Moscheen!

Das Engagement der Giilen-Anhanger ruht auf vier Sdulen:

« Dienst (hizmet). In Kleinen, verbindlich organisierten Wohngemeinschaf-
ten von Freiwilligen, die in der Regel ehrenamtlich fiir die gemeinsame
Sache titig sind (sog. ,Lichthduser®), wird der friedliche Dienst fiir

101

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedmann Eifler

die Sache Gottes vorbereitet und eingeiibt. Mit diesem Begriff werden
hochste religiose Werte verbunden.

+ Ganze Hingabe fiir die Sache / Mission (dava). Dazu Giilen: ,Ferner muss
der Mensch des hizmet alles Widrige aus seiner Hand stoflen konnen,
das ihn von seiner dava zuriickhélt. Ob Haus, Frau und Kinder, Arbeit,
er darf unter dem FEinfluss keiner Sache stehen, die eine Kette fiir seine
Fiifle ist. Im Wesentlichen hat der Mensch der dava aufier in einigen
bestimmten Situationen kein personliches Leben® (zit. nach Agai 2008,
233).

« Dschihad (cihad). Fir Giilen absolute Pflicht eines jeden Muslims. Der
sog. ,kleine Dschihad® zielt darauf, die Bedingungen so zu verandern,
dass allen Menschen die gottliche Weisheit nahergebracht werden kann.
So kann auch Bildungsarbeit als Dschihad betrachtet werden. Waffen-
gewalt spielt dabei freilich keine Rolle, wenngleich Giilen (staatliche)
Gewaltanwendung in bestimmten Ausnahmefallen nicht ausschlief3t.

« Opferbereitschaft. Ziel des Islam ist es, so Giilen, Menschen iiber die Welt
hinaus zur ewigen und absoluten Wahrheit zu fiihren. Damit dies nicht
abstrakt bleibt, wird es in ein aktives Programm transformiert, das ,.gren-
zenlose Opferbereitschaft und Selbstlosigkeit® erfordert. Kampfgeist und
Entbehrung sind fiir den Einsatz fiir die Sache Gottes zentral.

Giilen kiindigt ein neues Zeitalter an, das auf der Basis von Frieden und
Toleranz eine einzige gemeinsame Zivilisation hervorbringen soll.

Verbreitung, Organisationsform

Kernzellen sind neben den Wohngemeinschaften und den engsten internen
Kreisen verschiedene Bildungseinrichtungen, die seit Anfang der 1990er
Jahre auch in Deutschland verbreitet sind. In mehr als 50 Landern ist Hiz-
met mit Schulen, Organisationen und ,,Dialogvereinen® prisent. Vor einiger
Zeit wurde die Zahl der Nachhilfezentren in Deutschland auf 150 geschatzt
(es wurden auch hohere Zahlen genannt). Sie heiflen Regenbogen, Primus,
Pangea-Bildungszentren oder einfach Lernstube. Es gibt etwa 30 staatlich
anerkannte Privatschulen im Umfeld. Daneben ist Hizmet in den Bereichen
Wirtschaft und Medien aktiv. Infolge des Bruches zwischen Erdogan und
Giilen gab es teilweise Einschrankungen, einzelne Bereiche wurden redu-
ziert, andere verstarkt. Die Aktivitdten sind bundesweit, regional und lokal
strukturiert und untereinander vernetzt. Der interreligiose und interkultu-
relle Dialog steht bei Vereinen wie dem Interkulturellen Dialogzentrum

102

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giilen-Bewegung (Hizmet)

Miinchen (IDIZEM) oder dem Forum Dialog in Berlin im Vordergrund.
Im interreligiosen Grofprojekt ,House of One® in Berlin ist der muslimi-
sche Partner ein Giilen-Verein. Das ,Internationale Sprach- und Kulturfes-
tival“ (Deutsch-Tiirkische Kulturolympiade) ist als Sprachwettbewerb und
Brauchtumsfest fiir Jugendliche zum Event geworden. Tatkriftige finanziel-
le Unterstiitzung kommt aus der mittelstindischen tiirkeistimmigen Wirt-
schaft.

Die wenigsten Akteure machen den Bezug zu Giilen deutlich. Lange
haben Giilen-Vereine dementiert, in Verbindung zur Bewegung zu stehen.
Heute présentiert man sich gegebenentfalls als ,,Giilen-nah® oder ,von Giilen
inspiriert. Nur wenige Institutionen wie die Stiftung Dialog und Bildung
mit Sitz in Berlin geben diesbeziiglich eindeutig Auskunft, in diesem Fall
um der Offentlichkeitsarbeit der Hizmet-Bewegung in Deutschland ein
Gesicht zu verleihen.

Charakteristisch ist die dezentrale Netzwerkstruktur, zumindest nach
auflen. Die Cemaat (aus dem Sufismus fiir ,Gemeinschaft) tritt jung und
dynamisch auf, Vereine entstehen aus Eigeninitiative engagierter Mitbiirger.
Das Spendenaufkommen von Einzelpersonen und eingebundenen Unter-
nehmen ist grof. Giilen selbst hat keine formal leitenden Funktionen, die
lokalen Institutionen arbeiten dementsprechend unabhingig. Intern gibt es
allerdings eine straffe Hierarchie, an deren Spitze allein und konkurrenzlos
Fethullah Giilen steht. Er bestimmt mit einem ,Beraterkreis“ aus seinen
treuesten Schiilern die Hauptziele und Strategien der Bewegung. Auf dieser
Ebene ist ein ,Welt-Imam"“ fiir die Koordinierung der Aktivititen weltweit
zustdndig. Darunter kommen Ebenen fiir Regionen, Lander und Stidte bis
hin zu Stadtvierteln und den Lichthdusern. Ein agabey (oder abi, ,grofier
Bruder®) ist ein mannlicher Leiter oder Mentor, abla (,grofle Schwester®)
das weibliche Pendant. Die ,Funktionédre“ handeln in enger Tuchfithlung
mit dem verehrten Lehrer (z. B. tiber die Internetseite www.herkul.org) und
sind untereinander gut vernetzt.

Die ,,Gililen-Schulen® stehen allen offen (bislang sind dort jedoch fast nur
tiirkische Kinder), der Unterricht folgt dem normalen Lehrplan, Schulspra-
che ist Deutsch, mitunter wird statt Religionsunterricht Ethik unterrichtet.
Giilen selbst spielt im Schulalltag keine nennenswerte Rolle, viele Lehrende
gehoren nicht zur Cemaat. Die Schulen und Bildungseinrichtungen bieten
jedoch ein ideales Umfeld junger Menschen, die mit unterschiedlichen
Freizeitangeboten angesprochen werden. Hier wird fiir die Kreise gewor-
ben, in denen die Ideen Giilens gepflegt und Fithrungskrifte rekrutiert
werden.

103

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.herkul.org
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.herkul.org

Friedmann Eifler

Einschitzung

Die Tiirkei hat die ehemals miachtige Cermaat mit brutaler Gewalt zu Boden
gezwungen und stellt ihren Anhdngerinnen und Anhéngern auch im Aus-
land nach. Die Diffamierung und Denunzierung von Mitbiirgerinnen und
Mitbiirgern geht alle an. In Sachen Sicherheit, Biirgerrechte und Wahrung
des Respekts diirfen keine Einschrinkungen akzeptiert werden.

Der tiirkisch-amerikanische Prediger und der heutige tiirkische Prisi-
dent waren seit dem Aufschwung der Regierungspartei AKP 2002 enge
Verbiindete. Man spielte sich die Balle zu, schaltete gemeinsame Gegner
aus und war sich - wie iibrigens auch mit der Milli-Goriis-Bewegung —
in wichtigen Grundpositionen einig: Ablehnung jeglicher ,Verwestlichung,
Verkldrung des Osmanischen Reiches, zentrale Elemente der ,Tiirkisch-isla-
mischen Synthese® (Einheit von tiirkischer Nation und islamischer Religi-
on), Forderung einer ,sittlich-moralischen Erneuerung® der Tiirkei. Giilen
war gegen eine direkte Politisierung des Islam und griindete daher auch
keine eigene Partei; das iiberlieff er Necmettin Erbakan (Milli Goriis),
Erdogan (AKP) und anderen.

Hierzulande wird es von der interessierten Offentlichkeit vielfach posi-
tiv wahrgenommen, dass Hizmet sich am sdkularen Bildungsdiskurs aktiv
beteiligt. Viele sehen Giilen und seine Anhénger als Reformer, die traditio-
nelle Frommigkeit mit einem moderaten Islamverstindnis verbinden - li-
beral, unpolitisch und dialogisch. Kritiker sehen in ihnen dagegen Akteure
mit einer islamisch-politischen Agenda, die die Gesellschaft islam(ist)isch
transformieren wollen. Die Bewegung ist auf den globalisierten Bildungs-
markt bestens vorbereitet. Erfahrungen im laizistischen tiirkischen Kontext
lieflen sie die religiosen Aspekte nach auflen hin sehr zuriicknehmen
(frither wurden sie ganz verschwiegen). Dies fithrt bei Unkenntnis des
religiosen Hintergrunds zu einer einseitigen Wahrnehmung. Das aufopfe-
rungsvolle ehrenamtliche Engagement in der Mitte der Gesellschaft fiir
Integration und zur Friedensforderung ist als solches zu begriiffen und
zu wiirdigen. Eine offene Haltung gegeniiber der modernen Gesellschaft
wird eingeiibt und der Wert der Bildung - auch und gerade fiir Frauen —
attraktiv und nachhaltig vermittelt.

Auf der anderen Seite ist nicht zu iibersehen, dass das Giilen-Schrifttum
eine programmatische Orientierung an einem konservativ-islamischen Ge-
sellschaftsbild durchzieht, das sich an Koran und Sunna ausrichtet und
in wichtigen Aspekten der Menschen-, insbesondere der Frauenrechte, der
Meinungs- und Religionsfreiheit sowie der Trennung von Religion und

104

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giilen-Bewegung (Hizmet)

Staat dem Gesellschaftsbild der Mehrheitsgesellschaft entgegensteht. Wie
dieses Modell aussieht, kann man sich anhand der Koranausgabe von Ali
Unal, der Zeitschrift ,Die Fontine“ oder Produkten aus dem Programm
des Main-Donau- (frither Fontdne-)Verlags vor Augen fithren. Erschwe-
rend kommt die mangelnde Transparenz hinsichtlich der Zugehorigkeit
der zahllosen Giilen-Vereine zur Bewegung hinzu. Die dezentrale Struktur
macht sie wenig (an)greifbar, da problematische Positionen ausweichend
oder relativierend als Einzelmeinungen ,anderer” deklariert werden.

Wenn sich die Anhédnger Giilens heute als die - im Gegensatz zu Er-
dogan - wahren Demokraten und Vertreter von Religionsfreiheit und Men-
schenrechten présentieren, sollte im Blick bleiben, dass diese Redeweise
zwar von Anfang an zur Selbstdarstellung der Giilen-Bewegung gehort hat,
dass sie aber ebenso von Anfang an in weitreichender Ubereinstimmung
mit den (langfristigen) inhaltlichen Zielen Erdogans verstanden wurde und
wird. Kurz: In der machtpolitischen Konstellation hat sich alles, im Blick
auf die Vision einer islamischen Gesellschaft, die Giilen mit den politischen
Protagonisten teilt, hat sich nichts gedndert.

Was die Schulen anbetriftt, erscheint es derzeit fraglich, ob sie die bisher
entstandenen ,ethnischen Nischen® im Laufe der Zeit 6ffnen werden oder
umgekehrt gemafy dem Motto ,Islamisierung durch Bildung® verstarkt zu
Parallelstrukturen beitragen.

Eine kritische Auseinandersetzung hat sich nicht auf die religiose Moti-
vation fiir das gesellschaftliche Handeln an sich zu richten, sondern auf
die mangelnde Klarheit in Bezug auf die letztlich vertretene Haltung zur
religids-weltanschaulich pluralen Situation, in der dieses Handeln seinen
Ort hat. Ein ,Scharia-Vorbehalt®, in welcher Form auch immer - und sei es
in modernem Dialogformat -, ist nicht hinnehmbar. Hier scheint es deut-
lich mehr Reformbedarf zu geben, als die Anhéngerinnen und Anhénger
Fethullah Giilens bisher erkennen lassen.

Literatur

Agai, Bekim (2005): Ein moderner tiirkisch-islamischer Reformdenker? (Portrat Fethul-
lah Giilen), Qantara.de, 19.1.2005, https://de.qantara.de/inhalt/fethullah-guelen-ein
-moderner-tuerkisch-islamischer-reformdenker (Abruf: 18.6.2021).

Agai, Bekim (2008): Zwischen Netzwerk und Diskurs. Das Bildungsnetzwerk um Fethul-
lah Giilen, Bonner Islamstudien Bd. 2, 2. Aufl., Hamburg-Schenefeld (Dissertation).

Eifller, Friedmann (Hg., 2015): Die Giilen-Bewegung (Hizmet). Herkunft, Strukturen,
Ziele, Erfahrungen, EZW-Texte 238, Berlin.

Ergene, M. Enes (2008): Das neue Gesicht des Islams, Offenbach a. M.

105

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://de.qantara.de/inhalt/fethullah-guelen-ein-moderner-tuerkisch-islamischer-reformdenker
https://de.qantara.de/inhalt/fethullah-guelen-ein-moderner-tuerkisch-islamischer-reformdenker
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.qantara.de/inhalt/fethullah-guelen-ein-moderner-tuerkisch-islamischer-reformdenker
https://de.qantara.de/inhalt/fethullah-guelen-ein-moderner-tuerkisch-islamischer-reformdenker

Friedmann Eifler

Giilen, M. Fethullah (2004): Aufsdtze, Perspektiven, Meinungen, Morfelden-Walldorf.
Giilen, M. Fethullah (2014): Was ich denke, was ich glaube, Freiburg i. Br.
Karakoyun, Ercan (2017): Die Giilen-Bewegung. Was sie ist, was sie will, Freiburg i. Br.

Unal, Ali (2012): Der Koran und seine Ubersetzung mit Kommentar und Anmerkungen,
2. Aufl., Offenbach a. M.

Zeitschriften

Die Fontine (Vierteljahreszeitschrift, Main-Donau-Verlag).
Yeni Umit (,,Die Neue Hoffnung$ tiirkisch) u. a.

Internet

https://sdub.de; https://www.forumdialog.org; https://academy-ev.de; https://dtj-onli
ne.de; https://bddi.org; https://www.lbe-bw.de; https://www.vge-ev.de; https://buv
-ev.de (Abruf 8.1.2024).

106

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://sdub.de
https://www.forumdialog.org
https://academy-ev.de
https://dtj-online.de
https://dtj-online.de
https://bddi.org
https://www.lbe-bw.de
https://www.vge-ev.de
https://buv-ev.de
https://buv-ev.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://sdub.de
https://www.forumdialog.org
https://academy-ev.de
https://dtj-online.de
https://dtj-online.de
https://bddi.org
https://www.lbe-bw.de
https://www.vge-ev.de
https://buv-ev.de
https://buv-ev.de

Homoopathie

Jeannine Kunert

Medizinhistorisch wird die Homdopathie den alternativen Heilmethoden
zugeordnet (Jiitte 1996a, 13). Die Frage jedoch, was als alternativ zu be-
werten ist, ist dabei immer im historischen und sozialen Kontext zu be-
trachten und folglich kontingent. Bezogen auf ihre gesellschaftliche Aner-
kennung hat die Homdopathie eine wechselvolle Geschichte hinter sich.
Dem Paradigma des ,Wissenschaftspluralismus® folgend, ist Homdopathie
in Deutschland (Stand 2024) umstritten, aber immer noch als Therapie-
richtung staatlich anerkannt. Der deutsche Gesetzgeber unterscheidet drei
~besondere Therapierichtungen® (§ 109a AMG), zu denen neben der phyto-
therapeutischen und der anthroposophischen Therapierichtung auch die
homoopathische zahlt.

Gesellschaftlich erwachsen ist die Homoopathie aus der Kritik an der
arztlichen Praxis des spaten 18. und des 19. Jahrhunderts und trug so
von Beginn an ein konfrontatives Moment in sich. In den Auseinanderset-
zungen zwischen Homoopathie-Anhangern und -Gegnern treffen kontrare
Wissenschaftsverstandnisse und z. T. Weltanschauungssysteme aufeinander.
Die Frage nach der weltanschaulichen Relevanz dieser Therapieform wird
durch den Umstand erhoht, dass die ,,Ganzheitsmedizin der die Homoo-
pathie ebenfalls zugerechnet wird, sowohl korperliche, geistige, seelische
als auch spirituelle Bediirfnisse des Menschen beriicksichtigen und so der
wahrgenommenen Fragmentierung und Okonomisierung des Lebens ent-
gegentreten will (Jeserich 2010, 204).

Geschichte

Die Homdopathie geht auf den Meifiner Arzt Samuel Hahnemann (1755 -
1843) zuriick, der am Ende des 18. Jahrhunderts ein neues Heilungsprinzip
entwickelte und es ab 1810 zunehmend propagierte. Bereits im Jahr 1784
veroffentlichte Hahnemann seine Ideen zur Medizinhygiene und medizi-
nischen Prophylaxe als handlungsbestimmende Grundhaltung von Medizi-
nern. Als ,Geburtsstunde der Homgopathie® gilt die Schrift Versuch idiber

107

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jeannine Kunert

ein neues Princip zur Auffindung der Heilkrdfte der Arzneisubstanzen, nebst
einigen Blicken auf die bisherigen im ,Journal der practischen Arzneykun-
de® von 1796.

Schon Zeitgenossen Hahnemanns wie Goethes Arzt Friedrich Hufeland
wurde deutlich, dass hier ein alternatives System zur herkdmmlichen
Medizin entstand, das auf anderen Logiken als den rational-naturwissen-
schaftlichen beruht. Entsprechend wurde der Homéopathie von Beginn an
Unwissenschaftlichkeit oder Pseudowissenschaftlichkeit vorgeworfen (Jese-
rich 2010, 211ff). Ein weiterer Grund fiir die vehemente Ablehnung lag
im unversohnlichen Auftreten Hahnemanns, der seinen therapeutischen
Zugang als den einzig wahren betrachtete und jegliche Abweichung von
seiner ,reinen Arzneimittellehre“ missbilligte. Im Jahr 1831 fiihrte er den
diskreditierenden Kampfbegriff der ,Allopathie® (griech. dllos, ,anders®)
zur Bezeichnung der ,Schulmedizin® ein, die Krankheitssymptome mit Mit-
teln behandelt, die diesen entgegenwirken. Ein entsprechendes Echo seitens
der etablierten (Hoch-)Schulmediziner lief§ nicht lange auf sich warten und
hallt bis heute nach.

Nach einigen unsteten Jahren unterhielt Hahnemann zunachst in Torgau
bei Leipzig, ab 1821 in Kothen / Anhalt die erste homdopathische Praxis.
Vom Herzog von Anhalt-Kothen wurde er alsdann protegiert und mit
Privilegien, wie dem Dispensierrecht, d. h. dem Recht zur Herstellung und
Ausgabe von Arzneimitteln, ausgestattet. In Kéthen empfing er bis zu seiner
Migration nach Paris zahlreiche gut- und hochgestellte Personlichkeiten
und scharte einen Kreis von Schiilern um sich. Hier wurde 1829 auch der
Deutsche Zentralverein homdopathischer Arzte gegriindet, der bis in die
Gegenwart eine zentrale Rolle in der Propagierung und Etablierung der
Homdopathie einnimmt und seit 1832 die ,Allgemeine Homdopathische
Zeitung®“ (AHZ) unterhalt. Die Zeitschrift beinhaltet fachliche Artikel zur
Forschung, Praxis und Kasuistik sowie eine Rubrik ,Arzneimittelpriifun-
gen und -bilder® Zugleich stellt sie das Vereinsorgan des Zentralvereins dar.

Eine Erkldrung fiir den - trotz aller Widrigkeiten — andauernden Erfolg
der Homoopathie liegt u. a. in der giinstigen Vernetzung Hahnemanns
und seiner Anhédnger mit einflussreichen Medizinern, Aristokraten sowie
dem wohlhabenden Biirgertum, die sich durchaus positiv auf die Durchset-
zung im Diskurs auswirkte (Jiitte 1996a, 179ff). Zudem professionalisierten
sich die homd&opathische Arzneimittelproduktion und der Vertrieb, die
fachliche Aus- und Weiterbildung sowie das homdopathische Vereins- und
Verlagswesen. Hierzu zéhlt auch die zunehmende Systematisierung der Ho-
moopathika, die im Homdopathischen Arzneibuch (HAB) ihren Ausdruck

108

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Homéopathie

findet. In der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts beschritt die Homdopathie
weiter den Weg der Institutionalisierung durch die Einrichtung spezieller
Krankenhéduser und universitirer Professuren. Beispielhaft sind hier das
Robert-Bosch-Krankenhaus in Stuttgart (1915) sowie die Lehrstithle von
Ernst Bastanier in Berlin (1939) und Alfons Stiegele in Stuttgart (1942) zu
nennen.

In der Zeit von 1933 bis 1945 fiel die Homodopathie unter den Schutz der
»Neuen Deutschen Heilkunde® Nach 1945 konnte sich das homdopathische
Vereinswesen von den Folgen der nationalsozialistischen Gleichschaltung
und des Zweiten Weltkrieges nicht génzlich erholen und verlor wie das
homoopathische Krankenhauswesen und die universitdre Ausbildung an
Einfluss. Allerdings beforderten die durch die Homdopathie und andere
alternativmedizinische Zugénge gestellten Herausforderungen laut Robert
Jitte, dem ehemaligen Leiter des Stuttgarter Instituts fiir Geschichte der
Medizin der Robert-Bosch-Stiftung, die Professionalisierung der Medizin.
Als kritisches Gegeniiber nimmt die Hom&opathie weiterhin Einfluss und
wirkt mit ihren Forderungen nach mehr Ganzheitlichkeit in der Medizin
in den Diskurs hinein. Anwendung findet sie - mit Parallelen zu ihren
Anfangen - heute als milieuspezifisches Distinktionsmerkmal vor allem bei
gut gebildeten, wohl situierten Menschen (Réding 2022).

Grundprinzipien

»Daf} sie [Krankheiten] einzig geistartige (dynamische) Verstimmungen
der geistartigen, den Korper des Menschen belebenden Kraft (des Le-
bensprincips, der Lebenskraft) sind. Die Homoopathik weif3, daf3 Hei-
lung nur durch Gegenwirkung der Lebenskraft gegen die eingenomme-
ne, richtige Arznei erfolgen kann, eine um desto gewissere und schnelle-
re Heilung, je kréftiger noch beim Kranken seine Lebenskraft vorwaltet*
(zit. nach Jiitte 1996b, 156).

Die Homoopathie vertritt einen holistischen Ansatz von Heilung. Krank-
heiten und ihre Symptome seien nicht stofflich, z. B. durch Viren oder
Bakterien, bedingt, sondern Resultat einer ,verstimmten Lebenskraft (Fe-
derspiel / Herbst 2005, 159ff), so dass sie mithilfe der Selbstheilungskrafte
des Korpers bekampft werden konnten (Janicke / Grinwald 2006, 102ff).
Um diese Krifte zu aktivieren, hat Hahnemann die Idee entwickelt, Ahn-
liches mit Ahnlichem zu heilen, und dies in die Formel ,;similia similibus
curentur” gegossen. Das Ahnlichkeitsprinzip geht davon aus, dass Krank-

109

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jeannine Kunert

heiten mit Substanzen in potenzierter Form geheilt werden, die dhnliche
Leiden evozieren. Hahnemann zufolge fiihrt also dasjenige Heilmittel zum
Erfolg, das bei einem gesunden Menschen méglichst dhnliche Symptome
erzeugt. Die so ,wohldosiert gesetzten Krankheitsreize wiirden im Korper
»~Abwehrleistungen veranlassen® und ihn in die Lage versetzen, sich selbst
zu heilen (Stumpf 2008, 8). Der Mensch werde schliefilich in seiner ,Le-
benskraft* normalisiert, weil nicht nur die Symptome bekdampft worden
seien, sondern die Ursache der Krankheit an sich. Folglich miisse die
homoopathische Arznei dem Gesamtbild des Menschen entsprechen, um
erfolgreich zu sein.

Die Wirkung der Homoopathika werde durch die Verfahren der Poten-
zierung und Dynamisierung des Ausgangsstoffs erreicht. Potenzieren meint
die hochgradige Verdiinnung der ,Urtinktur® (Janicke / Griinwald 2006,
104). Damit die ,dynamischen Krifte“ der Substanzen hervortreten, wer-
den sie durch rhythmisches Klopfen ,herausgeschiittelt” Das Zutun von
Energie durch den Klopfvorgang unterscheide die so erzeugten Potenzen
von reinen Verdiinnungen. Der energetische Zustand in der Verdiinnung
werde so verdndert und die geistige ,, Arznei-Kraft® entfaltet (Dynamisie-
rung). Je hoher nun die Potenz ist, desto hoher sei auch die Wirkkraft
(Konig 1987, 64ft). Ab einer Potenz von D23 ist die Verdiinnung jedoch so
hoch, dass naturwissenschaftlich betrachtet (nach der sogenannten Avoga-
dro-Konstante, d. h. der Messung der Teilchenzahl pro Stoffmenge) keine
wirksamen Molekiile mehr enthalten sind.

Die Wirkung, von der Homdopathen iiberzeugt sind, wird mitunter mit
quantenphysikalischen Theorien erkldrt, gemeinhin aber durch das ,Ge-
déchtnis des Wassers“ (Nuhn 2005), welches die entsprechende Informati-
on oder Energie speichere. ,Stoffliches [werde] Schritt fiir Schritt in etwas
Unstoffliches umgewandelt® (Stumpf 2008, 10). Je hoher die Potenz austfalle,
desto geringer sei der stoffliche und desto hoher sei der geistartige Anteil
im Heilmittel. Demnach spielen hier Vorstellungen von Geistartigkeit und
Energie eine wesentliche Rolle, die mit rational-naturwissenschaftlichen
Weltbildern schwer vereinbar sind. In esoterischen Kreisen wird in diesem
Kontext vom Feinstoftlichen (im Gegensatz zum Grobstoftlichen) gespro-
chen.

Schliefllich wird nach der Potenzierung und Dynamisierung die Losung
auf Tragerstofte, wie beispielsweise Globuli, gebracht.

110

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Homéopathie

Auseinandersetzungen

Die Homdopathie musste von Beginn an mit Kritik umgehen. Ein wesentli-
ches Argument, welches nach wie vor von auflen gegen die Homoopathie
vorgebracht wird, ist ihre mangelnde Wissenschaftlichkeit, die u. a. mit der
Geschlossenheit des Systems begriindet wird. D. h., dass die Grundprinzi-
pien der Homdopathie von ihren Vertretern und Vertreterinnen nicht hin-
terfragt, sondern als gesetzt angenommen werden, sich damit jedoch jedwe-
der wissenschaftlichen Validierung entziehen. Die Aussagen Hahnemanns
gewinnen damit den Status eines heiligen Textes. Hinzu kommen die mit
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen nicht in Einklang zu bringenden
Vorstellungen von energetischen Zustdnden und Informationsspeicherung.
Gegner fithren die Wirkung von Homé&opathika daher auf den Placebo-Ef-
fekt, Autosuggestion oder die Selbstheilungskraft des Korpers zuriick (Jiitte
1996a, 187ff). In der ,Marburger Erklirung zur Homdopathie® (1992) ha-
ben 16 Heidelberger Mediziner die Homoopathie als Aberglauben und Irr-
lehre bezeichnet. Sie stehen damit in einer langen Tradition. Zum Missfal-
len der homdopathischen Arzte strichen seit 2019 die Landesirztekammern
einzelner Bundeslander und 2022 schliefllich auch die Bundesarztekammer
die Zusatzbezeichnung ,Homdoopathie® aus ihren Weiterbildungsordnun-
gen.

Auch die Kosteniibernahme fiir homdopathische Heilmethoden durch
die gesetzlichen Krankenkassen wird in Deutschland kontrovers disku-
tiert — in Frankreich werden die Kosten seit 2021 nicht mehr von den
Krankenkassen iibernommen. Ihre Kritiker meinen, dass die ansonsten
verbindlich angewendeten medizinischen Standards ausgehebelt werden,
und ziehen dazu Dissonanzen in der deutschen Gesetzgebung heran. Im
aktuellen deutschen Arzneimittelgesetz (AMG, § 38-39) wird fiir bestimmte
Homdopathika lediglich eine Registrierung verlangt, sofern keine Wirkun-
gen und Anwendungsgebiete in den Packungsbeilagen und auf der Umver-
packung benannt sind. Dies bedeutet, dass ihre Wirksamkeit - anders
als bei der Zulassung - nicht zuvor mittels medizinisch standardisierter
Studien bewiesen sein muss. Im Rahmen des sogenannten ,,Binnenkonsen-
ses“ genligen stattdessen zur Bestitigung der Wirksambkeit Erfahrungen der
Homdgopathinnen und Homdopathen in der Praxis, d. h. die von ihnen be-
obachteten Behandlungserfolge. In der wissenschaftlichen Beweisfithrung
gilt ein solches Vorgehen als Zirkelschluss und damit als Beweisfehler.
Gegeniiber anderen Arzneimitteln stelle es eine nicht begriindete Privile-
gierung dar. Auch sind diese Homoopathika kraft dieser gesetzlichen Son-

111

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jeannine Kunert

derregelung von der érztlichen Pflicht zur Meldung von Nebenwirkungen
ausgenommen, womit die umfassende Dokumentation ihrer Effekte unter-
laufen wird.

Im medizinischen Diskurs wird fernerhin die finanzielle Besserstellung
der homoopathisch arbeitenden Arzte und Arztinnen in Bezug auf die
Erstattungshohe der Behandlungen (z. B. der Erstanamnese) durch die
gesetzlichen Krankenkassen gegeniiber ihren nichthomé&opathischen Kol-
legen und Kolleginnen bemingelt. Im Ubrigen ist festzustellen, dass die
Homdopathie ein etablierter Bestandteil des konventionellen Gesundheits-
systems ist und damit ein Teil des Marktes, den sie kritisiert (Jeserich 2010,
204).

Auch innerhalb der Homd&opathie gibt es Auseinandersetzungen. Es
existieren unterschiedliche Auslegungen und Schulen. Die ,klassische Ho-
moopathie“ legt die Texte Hahnemanns sehr eng aus und folgt strikt
seinen Prinzipien. Daneben gibt es Zuginge, die die Verbindung mit ande-
ren Therapieansitzen erlauben, sowie die ,naturwissenschaftlich-kritische
Richtung®, die an der Fortentwicklung der Homdoopathie interessiert ist
(Jeserich 2010, 212ff). Unterschiedliche Auspriagungen bestehen zudem in
Bezug auf die Hohe der zu verabreichenden Potenzen oder in der Frage
nach der Verabreichung von Komplexmitteln. Somit kann kaum von einer
Homoopathie an sich, sondern muss von ihr im Plural gesprochen werden.
Dies zeigte sich deutlich am Umgang verschiedener Richtungen mit der
durch SARS-CoV-II verursachten Pandemie (Kunert 2020).

Einschétzung

Der Homdopathie liegen keine Vorstellungen von Géttern, Geistern und
Déamonen zugrunde. Ihr fehlt ein Transzendenzbezug, weswegen sie nicht
in direkter und offensichtlicher Konkurrenz zum Christentum oder ande-
ren Religionen steht. Dennoch liegen ihr Vorstellungen zugrunde, die es aus
einer in der Gegenwart verankerten evangelischen Perspektive zumindest
kritisch zu befragen gilt. Krankheiten werden nicht auf Erreger oder kor-
perliche Zellveranderungen zuriickgefiihrt, sondern auf eine vermeintliche
Storung der ,Lebenskraft” Wie dargelegt wurde, baut die Homdopathie
auf Theorien auf, wonach naturwissenschaftlich unerklirliche Energien
walten und wirkstoffverdandernde Mechanismen (Dynamisierung) greifen.
Die Tréagerlosung habe die Fahigkeit zum Erinnern. Zudem wirke Feinstoft-

112

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Homdéopathie

liches in den homd&opathischen Mitteln. Der Heilungseffekt wird durch
eine energetische Resonanz erklart.

Hahnemann, Kind des 19. Jahrhunderts und ohne Kenntnisse der mo-
dernen biochemischen Forschungen, grenzte sich deutlich von der ,,Allopa-
thie“ ab - tiber jeden Zweifel erhaben, vertrete nur er die ,wahre Heilkunst".
Sofern dieser exKklusivistische Anspruch von homdopathisch arbeitenden
Arzten und Heilpraktikerinnen geteilt wird, birgt das mit Blick auf ernsthaf-
te Krankheiten ein grofles Konfliktpotenzial, das nicht nur familidre Bin-
dungen sprengen kann. Dessen ungeachtet kommt die Homdopathie dem
Bediirfnis des Einzelnen nach mehr ,Menschlichkeit* und ,Sichtbarkeit®
im Gesundheitswesen entgegen, dem Wunsch nach sanften Heilmitteln,
und sie driickt eine Skepsis gegeniiber etablierten Systemen aus, die unsere
Zeit gemeinhin pragt.

Aus christlicher Sicht — wie auch in der Gesamtgesellschaft selbst — gibt
es durchaus divergierende Einschitzungen zur Homdopathie, die freilich
stark von individuellen Haltungen der Autorinnen und Autoren zu den
Grundannahmen der Homd&opathie abhangig sind. Der katholische Pries-
ter Jorg Miiller (2004) sieht beispielsweise die Wirksamkeit der Homoopa-
thie als erwiesen an, hegt ,keinerlei Bedenken gegen die Homdopathie®
und unterstellt ihr ,keineswegs dubiose, spiritistische Quellen® Dagegen
stehen Positionen, die mehr das rational-kritische Moment in den Vorder-
grund stellen, naturwissenschaftliche Erkenntnisse betonen und die Glau-
benssitze der Homdopathie infrage stellen.

Aufler Frage sollte stehen, dass Homoopathie ein Weltanschauungssys-
tem mit entsprechenden Praktiken ist. Thre Heilmethode fufit auf system-
immanenten Beobachtungen, die nicht falsifizierbar sind. In der Anwen-
dung von Homdopathika sollte dies mitbedacht werden. Und jede und
jeder sollte sich selbst fragen, ob man als Patient oder Patientin die homdo-
pathische Vorstellungswelt von energetischen Zustdnden und Informations-
tibertragung teilen kann.

Literatur

Dahlke, Riidiger (2007): Das grofSe Buch der ganzheitlichen Therapien, Miinchen.

Federspiel, Krista / Herbst, Vera (2005): Die Andere Medizin. , Alternative” Heilmetho-
den fiir Sie bewertet, Stiftung Warentest, Berlin.

Janicke, Christof / Griinwald, Jorg (2006): Alternativ heilen. Kompetenter Rat aus Wis-
senschaft und Praxis, Munchen.

113

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jeannine Kunert

Jeserich, Florian (2010): Spirituelle / religiose Weltanschauungen als Herausforderung
fiir unser Gesundheitswesen: Am Beispiel der Homdopathie, in: Becker, Raymond
u. a. (Hg.): ,Neue“ Wege in der Medizin. Alternativmedizin — Fluch oder Segen?,
Heidelberg.

Jutte, Robert (1996a): Geschichte der Alternativen Medizin, Miinchen.

Jutte, Robert (1996b): Wo alles anfing: Deutschland, in: Dinges, Martin (Hg.): Weltge-
schichte der Homdopathie, Minchen.

Konig, Reinhard (1987): Sanfte Heilverfahren, Neuhausen.

Kunert, Jeannine (2019): Homdopathie in der Kontroverse. Zur aktuellen Debatte, in:
Materialdienst der EZW 8, 283 - 291.

Kunert, Jeannine (2020): Covid-19 macht Zwiespalt unter Homdopathen deutlich, in:
Materialdienst der EZW 83/4, 306 — 308.

Miiller, Jorg (2004): Alternative Heilverfahren. Therapeutischer Anspruch und Bewer-
tung aus christlicher Sicht, Stuttgart.

Nuhn, Peter (2005): Das Geddchtnis des Wassers, in: Pharmazeutische Zeitung 49,
https://www.pharmazeutische-zeitung.de/ausgabe-492005/das-gedaechtnis-des-was
sers (Abruf: 21.6.2021).

Ré6ding, D. (2022): Homdopathie als distinktive Praxis sozialer Milieus. Querschnittsstu-
die anhand Daten des European Social Survey, in: Das Gesundheitswesen 84(08/09),
706, DOI: 10.1055/5-0042-1753574.

Stumpf, Werner (2008): Homoopathie fiir Kinder, Miinchen.

114

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.pharmazeutische-zeitung.de/ausgabe-492005/das-gedaechtnis-des-wassers
https://www.pharmazeutische-zeitung.de/ausgabe-492005/das-gedaechtnis-des-wassers
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.pharmazeutische-zeitung.de/ausgabe-492005/das-gedaechtnis-des-wassers
https://www.pharmazeutische-zeitung.de/ausgabe-492005/das-gedaechtnis-des-wassers

Islam

Friedmann EifSler

Der Islam ist mit mehr als 1,9 Milliarden Anhangern und damit bald einem
Viertel der Weltbevolkerung die zweitgrofite Weltreligion nach dem Chris-
tentum. Die Zahl der Muslime hat sich zwischen 1900 und 2000 mehr als
verfiinffacht, der Anteil an der Weltbevolkerung ist in der Zeit um mehr
als 10 % gestiegen. Die Staaten mit der grofiten muslimischen Bevolkerung
sind Indonesien, Pakistan und Bangladesch. Osteuropa hat teilweise recht
starke islamische Minderheiten, in Europa hat die Herrschaft der Osmanen
auf dem Balkan islamische Bevolkerungen hinterlassen. Durch Auswande-
rung und Arbeitsmigration hat sich eine islamische Diaspora in allen Teilen
der Welt gebildet.

Heute leben in Europa schitzungsweise mehr als 53 Millionen Muslime,
davon die meisten im europdischen Teil Russlands. In der Europiischen
Union sind es iiber 16 Millionen, manche Schétzungen sprechen von bis zu
23 Millionen Muslimen. Deutschland zahlt mit etwa 5,3 bis 5,6 Millionen
Muslimen (6,4 bis 6,7 % der Bevolkerung) zu den Lédndern mit einer star-
ken muslimischen Minderheit, die ihre spezifische Prigung insbesondere
durch den - seit 2015 zwar gesunkenen, aber immer noch hohen - Anteil
an Zuwanderern aus der Tiirkei erhalten hat.

Anfiinge

Muhammad ibn Abdallah wurde - dem traditionellen Narrativ folgend -
um 570 n. Chr. in Mekka geboren. Frith verwaist war er Hirtenjunge und
Kaufmannsgehilfe, dann wahrscheinlich Karawanenbegleiter. Chadidscha,
seine reiche und einflussreiche Arbeitgeberin, heiratete ihn um 595; sie war
40 Jahre alt, er etwa 25. Mit ihr lebte er monogam, erst nach ihrem Tod
hatte er mehrere Frauen (9 bis 14 [Ehe-]Frauen werden genannt, darunter
die Lieblingsfrau Aischa, die er im Kindesalter ehelichte; Muslimen sind
nach Sure 4,3 bis zu vier Frauen erlaubt). Von Muhammads Kindern erlebte
nur seine Tochter Fatima das Erwachsenenalter, die als Frau Ali b. Abi
Talibs die Ahnfrau der schiitischen Imame wurde.

115

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedmann Eifsler

Um 610 hatte Muhammad die erste Offenbarung, die er dem Engel
Gabriel zuschrieb (im Koran Sure 96,1-5). Chadidscha wurde die erste
Glaubige. Mit seinem offentlichen Auftreten ab ca. 612 rief Muhammad,
beeinflusst von der Bewegung der Hanifen (Bekenner des Eingottglaubens
gegeniiber dem polytheistischen Umfeld), zu reiner, unbedingter Hingabe
(islam) an den einen und einzigen Gott auf, den Schopfer und Richter,
der keine ,Teilhaber® neben sich duldet und als dessen ,,Gesandter® er sich
verstand. Die Mekkaner hielten ihn fiir verriickt oder besessen, spater fur
einen Liigner (Sure 25,4; 34,43-45).

Muhammad und seine Gefahrten emigrierten 622 n. Chr. nach Yathrib,
spiter Medina genannt (,die Stadt“ des Propheten). Diese Ubersiedelung
(Hidschra) markiert den Ubergang zu einem religiosen Gemeinwesen mit
politisch-staatlicher Macht und zugleich den Beginn der islamischen Zeit-
rechnung. Muhammad naherte sich inhaltlich den Juden an, bezeichnete
sie als das Bundesvolk, wiahlte als Gebetsrichtung Jerusalem, fiihrte dhnli-
che Fastenzeiten ein. Er verstand sich bzw. den Koran als Bestdtiger der
frither ergangenen Offenbarungen Gottes (Tora fiir die Juden, das Evange-
lium fiir die Christen; vgl. Sure 5,44-48 u. 6.), den Islam als die ,Religion
Abrahams” (Sure 2,130-135; 6,161).

In der Auseinandersetzung mit Juden und Christen wandte sich Mu-
hammad jedoch zunehmend von diesen ab, theologisch wurde der Verfal-
schungsvorwurf formuliert (vgl. Sure 4,46; 5,13f u. a.), als Gebetsrichtung
Mekka festgelegt (Qibla, Sure 2,140-145). Praktisch wurden auch gewalt-
same Mafinahmen ergriffen und die Juden aus Medina vertrieben oder
umgebracht. Neben die ideologische Auseinandersetzung mit den Gegnern
trat das Mittel der Kriegfithrung (,Offenbarung des Befehles zum Kampf*
Sure 22,39-41; 2,190-195).

In der Formierung der Gemeinde in Medina (umma, Gemeinschaft der
Muslime) liegen die Wurzeln fiir das heute weit verbreitete Verstindnis
der Untrennbarkeit von Religion und Politik im Islam. Im islamischen
Staat ist seither fiir die monotheistischen ,,Schriftbesitzer (Juden, Christen,
Sabder) der Status von ,Schutzbefohlenen® vorgesehen (dhimmi), der gegen
die Entrichtung der Kopfsteuer (dschizya) den Schutz des Lebens, der
Religion(sausiibung) und der Kultstitten garantiert.

Im Streit um die Nachfolge Muhammads (Kalifat) unmittelbar nach des-
sen Tod spaltete sich die Gemeinde in Sunniten, die einen fahigen Araber
aus Muhammads Stamm zum Nachfolger bestimmen wollten, und Schiiten,
die auf der Blutsverwandtschaft mit Muhammad als Voraussetzung fiir die
religiose Fithrerschaft, das Imamat, bestanden. Von den ersten vier ,recht-

116

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam

geleiteten Kalifen® (632 - 661) erkennen die Schiiten nur Ali an, den Vetter
und Schwiegersohn Muhammads.

In der Auseinandersetzung um die religiose und politische Fiithrung
formierte sich auch (voriibergehend) die Richtung der Charidschiten, einer
radikalen Abspaltung der frithen Schiiten, die den Fihigsten zum Nachfol-
ger bestimmen wollte und allein den Koran als Maf3stab des Handelns
gelten liel. Muslime, die andere Auffassungen vertraten, wurden zu Un-
glaubigen erklart und mit Gewalt und Terror bekdampft. Fernwirkungen des
Charidschitentums sind im saudischen Wahhabismus und seinem Einfluss
auf den heutigen islamistischen Extremismus zu sehen.

In der Entfaltung der religionsgesetzlichen Bestimmungen des Islam ha-
ben sich durch die Autoritt bestimmter Gelehrtentraditionen neben dem
Schiitentum vier sunnitische Rechtsschulen gebildet (Hanafiten, Malikiten,
Schafiiten, Hanbaliten), mit regionalen Unterschieden in der Anwendung
der anerkannten Quellen der Rechtsfindung und damit in der religiésen
Praxis.

Glaube und Praxis

Gott sandte im Laufe der Zeit viele Propheten, die die eine Botschaft von
der Wahrheit des einen und einzigen Gottes als Schopfer und Richter der
Welt ihrem Volk tiberbrachten. Alle Menschen sind daher und in diesem
urspriinglichen Sinne ,Muslime® (i. e. in den Willen Gottes Ergebene,
vgl. Sure 30,30). Schon Adam und mit ihm die ganze Menschheit ist auf
dieselbe Botschaft verpflichtet worden (Sure 7,172). Sure 29,46: ,Unser Gott
und euer Gott ist einer. Und wir sind ihm ergeben (= Muslime).“ Maf3
und Kriterium der Bestitigung fritherer Offenbarungen ist der Koran. Der
letzte Prophet ist Muhammad, das ,Siegel der Propheten (Sure 33,40),
dessen Leben bis in die Details alltédglicher Entscheidungen als das ,,schone
Vorbild* (Sure 33,21) gilt, dem Muslime uneingeschrinkt nacheifern sollen.

Gott hat in seiner Barmbherzigkeit — ein Schliisselbegriff islamischer
Theologie, jede Sure bis auf Sure 9 beginnt mit der Basmala (,Im Namen
Gottes, des Erbarmers, des Barmherzigen®; vgl. Sure 6,12) - alle Lebenszu-
sammenhange in Weisheit geordnet und seinen Willen kundgetan (,,Recht-
leitung®). Muhammad wurde ,,nur als Barmherzigkeit® fiir die Welt gesandt
(Sure 21,107). Der Mensch — von Adam her Stellvertreter / Statthalter Got-
tes auf Erden (Sure 2,30) - findet Gottes Barmherzigkeit als Erméglichung
vor, den ,geraden Weg“ des gottlichen Willens (Sure 1,6) zu gehen. Als

117

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedmann Eifsler

Diener Gottes (Abd Allah) kommt er seiner Bestimmung am néchsten
(Sure 1,5; 2,21.207 u. 6.; die Moglichkeit einer Gotteskindschaft wird von
den Voraussetzungen des Korans in Sure 5,18 bestritten).

Ein anderer Schliisselbegriff ist die Gerechtigkeit Gottes, die alles Sein
durchwirkt und gestaltet, die - distributiv und dichotomisch verstanden -
die Glaubigen im Gericht belohnt und die Siinder bestraft. Gottes Gerech-
tigkeit bewahrt und errettet die Propheten und ihre Glaubigen. Deshalb
konnten die Juden Jesus nicht toten, vielmehr hat Gott ihn bewahrt und zu
sich erhoben (Sure 4,157-159).

Die Praxis des Islam, der ,Religion bei Gott“ (Sure 3,19.85), ruht auf den
Lfunf Sdulen, die fiir alle erwachsenen Muslime verpflichtend sind: 1. das
Glaubensbekenntnis: ,Es gibt keinen Gott aufler Allah und Muhammad
ist sein Gesandter® (Schahada); 2. das Ritualgebet fiinfmal taglich (Salat);
3. das Fasten (im Monat Ramadan, Saum); 4. die Sozialabgabe (,,Almosen-
steuer; Zakat); 5. die (einmalige) Pilgerfahrt nach Mekka (Haddsch).

Anders als im Christentum (aber dhnlich wie im Judentum) wird der
Alltag von religiésen Geboten und Verboten bestimmt. Die aus den Grund-
texten Koran und Sunna (in mehreren Bianden gesammelte ,authentische®
Uberlieferungen des Propheten) sich ergebenden Normen - fiir alle Le-
bensbereiche einschliefllich Ritualpraxis, sozialer Beziehungen, Familien- /
Erbrecht, Strafrecht — werden insgesamt als Scharia bezeichnet. Die kon-
krete Anwendung der (unverdnderlichen) Normen obliegt Gelehrten der
(abgeleiteten) Rechtswissenschaft (Figh). Die ,Geltung® bzw. Reichweite
eines Rechtsgutachtens (Fatwa), das ein Rechtsgelehrter (Mufti) in Bedarfs-
fallen erldsst, hangt von der Autoritit des Verfassers ab. Der Islam kennt
kein zentrales ,Lehramt®

.Kreative Symbiose von Juden, Christen und Muslimen im Mittelalter

Uber lange Zeit gab es im Mittelalter eine enge Verflechtung der kulturellen
Lebenswelten von Juden, Christen und Muslimen. Die in vielerlei Hinsicht
gemeinsame Wissenschaftskultur (u. a. Philosophie, Mathematik, Medizin,
Kunst, Musik) hat — mit Arabisch als lingua franca - Werke von bleiben-
der Bedeutung hervorgebracht und bildet eine geistesgeschichtliche Briicke
vom hellenistischen Erbe der Antike zur lateinischen Scholastik. Die Sum-
ma theologica des Thomas von Aquin z. B. wire ohne die Impulse des
muslimischen Philosophen und Arztes Ibn Sina alias Avicenna aus Zentral-

118

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam

asien (um 980 - 1037) oder des andalusischen Aristoteleskommentators Ibn
Ruschd alias Averroes, eines Berbers aus Cordoba (1126 - 1198), nicht denk-
bar. Gelehrte aus allen drei Religionen haben in einer ,kreativen Symbiose®
(Shlomo D. Goitein)! Anteil an dem gemeinsamen Phénomen der sog.
»mittelalterlichen Aufklarung® (Alexander Altmann). Ein erstes Zentrum
der Transmission des griechischen Erbes in den lateinischen Westen war
das ,,Haus der Weisheit“ des Kalifen al-Ma'mun in Bagdad (9. Jahrhundert),
wo hauptsdchlich christliche Wissenschaftler antike griechische Werke ins
Arabische iibersetzten. Die Ubertragung ins Lateinische erfolgte in spiterer
Zeit u. a. in Toledo. Man muss nicht verklirend von einem ,Goldenen
Zeitalter” reden, um anzuerkennen, dass sich die Identitdt eines ,christli-
chen Europa®“ historisch nicht anders als in der stindigen Interaktion mit
Judentum und Islam herausgebildet hat.

Ausprigungen des Islam, Sonderformen, Islam in Deutschland

Sunniten (85 - 90 %) und Schiiten (ca. 10 %) bilden die {iberwiegende
Mehrheit der Muslime weltweit. Asketische und gnostische Stromungen
mit eigenen Frommigkeitsformen und spater mannigfachen Ordensbildun-
gen werden unter dem Sammelbegrift Sufismus (islamische Mystik) zu-
sammengefasst. Abweichungen von der Orthodoxie der Rechtsgelehrten
machen theologisch-philosophische Entwiirfe der Sufis fiir Fundamentalis-
ten und Islamisten verdéchtig, fiir Vordenker des interreligiosen Dialogs
besonders attraktiv.

Als eigenstdndige Bewegung am Rande des Islam entstand das Aleviten-
tum aus verschiedenen heterodoxen, gnostischen und sufischen Stromun-
gen vom 13. bis 16. Jahrhundert in Anatolien. Aleviten (,,Ali-Anhanger, in
Deutschland ca. 600 000) teilen mit den Schiiten die besondere Verehrung
fiir Ali sowie manche Glaubensvorstellungen, nicht aber die rituelle Praxis.
Aleviten versammeln sich im Cem-Haus (keine Moschee), Koran und Scha-
ria haben nicht den Stellenwert wie bei Sunniten, es gilt die Gleichheit aller
Menschen (keine Geschlechtertrennung beim Ritual) usf. Gott / Wahrheit,
Muhammad und Ali werden als Drei-Einheit bekannt.

Die Ahmadiyya (Ahmadiyya Muslim Jamauat; 1889 in Nordindien ge-
griindet) versteht sich sunnitisch, vertritt jedoch verschiedene Sonderleh-

1 Shlomo D. Goitein: Jews and Arabs. Their contacts through the ages, New York 31974,
11f.

119

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedmann Eifsler

ren und verehrt den Griinder Mirza Ghulam Ahmad als den ,Verheiflenen
Messias®, als Mahdi der Endzeit und Prophet, sowie dessen Nachfolger
bis heute als Khalifatul Masih, ,Nachfolger des Verheiflenen Messias“ und
»zweite Manifestation Gottes“. Die streng hierarchische und missionarische
Organisation (in Deutschland etwa 30 000 Mitglieder) wird von ,orthodo-
xen“ Muslimen als ,,Sekte“ ausgegrenzt.

In Deutschland sind die grofiten islamischen Verbédnde tiirkisch- (und
arabisch-)sunnitisch geprégt. Im Koordinationsrat der Muslime in Deutsch-
land (KRM) sind die Tiirkisch-Islamische Union der Anstalt fiir Religion
(DITIB) - die mit rund 900 Moscheegemeinden mit Abstand grofite
und strukturell eng mit dem tiirkischen Staat verbundene Organisation
-, der Islamrat fiir die Bundesrepublik Deutschland (IRD, dominiert von
Milli Gériis), die Union der Albanisch-Islamischen Zentren in Deutschland
(UIAZD), der Zentralrat der Muslime in Deutschland (ZMD) sowie der
Zentralrat der Marokkaner in Deutschland (ZRMD) vertreten. Der grofle,
tirkisch gepragte Verband der Islamischen Kulturzentren (VIKZ) ist Griin-
dungsmitglied des KRM, aber im Oktober 2023 aus diesem ausgetreten.

Eine ganze Reihe von jungen islamischen Akteuren hat sich in den
letzten Jahren unabhingig von den Verbanden etabliert: So die Alham-
bra Gesellschaft mit lebhaften Aktivititen in einem gesellschaftlichen und
innerislamischen kritischen Diskurs,, die Deutsche Islam Akademie (DIA)
oder die Muslimische Akademie Heidelberg (Teilseiend e. V.), um nur wenige
Beispiele zu nennen. Im liberalen Spektrum bewegen sich Initiativen wie
der Liberal-Islamische Bund (LIB), die Ibn Rushd-Goethe Moschee (Seyran
Ates u. a.) oder mit stirker sikularem Akzent die ,Freiburger Deklaration®
(»sakulare Muslime®). Eren Giivercin, Mouhanad Khorchide oder Abdel-
Hakim Ourghi sind wichtige Stimmen. Deutlich distanzierter gegeniiber
der Tradition und grundsitzlich religionskritisch gefarbt sind die Au8erun-
gen von Hamed Abdel-Samad, Necla Kelek u. a.

Islam und Islamismus

Der heute tibliche Begriff Islamismus bezeichnet eine politisch-extremisti-
sche Ideologie, die politische Herrschaft aus der Religion ableitet. Sie stellt
eine mogliche — und heute weit verbreitete — Variante im zeitgenossischen
Islam dar, die seit Mitte des vergangenen Jahrhunderts weltweit Anhdnger
gefunden und durch Migration und ,Ideologieimport® auch in Europa
Fufd gefasst hat. Der moderne Islamismus geht auf islamische Reformbe-

120

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam

strebungen in Reaktion auf die europdische Kolonialisierung und die damit
verbundenen Krisen seit Ende des 19. Jahrhunderts zurtiick. Die Verbin-
dung reformistischer Ansitze, die sich auf die Urspriinge und die Friihzeit
des Islam berufen, mit der (antiwestlich, antikolonial ausgerichteten) Poli-
tisierung der Religion brachte einflussreiche islamistische Organisationen
wie die Muslimbruderschaft oder die Jamaat-e-Islami hervor, spéter den
schiitischen Islamismus und die tiirkische Milli Goriig-Bewegung. Von der
Muslimbruderschaft fithrt eine Entwicklungslinie iiber den Theoretiker des
radikalen Islamismus Sayyid Qutb (1906 - 1966) zum militant-dschihadisti-
schen Salafismus.

Islamisten verfolgen das Ziel einer islamgemiéfien Transformation der
gesellschaftlichen Verhiltnisse. Die staatliche Ordnung und die Gesellschaft
bis in die private Lebenswelt der Menschen sollen vom fundamentalistisch
ausgelegten islamischen Recht bestimmt werden, das als umfassendes Re-
gelsystem auf der Basis von gottlich geoffenbarten, unveranderlichen Nor-
men verstanden wird (Scharia). Eine Trennung von Religion und religios-
weltanschaulich neutralem Staat (Prinzip der Sakularitit) wird abgelehnt.
Der Islamismus beruft sich auf die religiosen Quellen des Islam (Koran
und Sunna), denen mehr oder weniger unmittelbar gesellschaftspolitische
Handlungsanweisungen entnommen werden.

Die Unterscheidung zwischen Islam und Islamismus ist einerseits proble-
matisch, ndmlich wenn damit suggeriert wird, Islamismus gehore nicht
zum Islam. Ein solches Urteil ldsst sich weder politisch im Hinblick auf
die breiten, in vielen Weltgegenden dominanten radikalen Auspragungen
des Islam, noch religionsgeschichtlich, noch im Hinblick auf die Quellen
begriinden, da eine entsprechende Hermeneutik die Begriindung des radi-
kalen Islam aus den autoritativen Quellen ermdglicht. Die Unterscheidung
zwischen Islam und Islamismus ist daher andererseits dennoch sinnvoll
und notwendig. Ohne sie wire eine Differenzierung zwischen islamischen
Positionen, die das vorhandene Reformpotenzial des Islam ausloten (mo-
derne Hermeneutik, kulturwissenschaftliche Zugange, ,Reformislam®), und
einer von Islamisten geforderten ,Reform” im Sinne einer islamisch-theo-
kratischen Gesellschaft nicht méglich. Diese Unterscheidung signalisiert,
dass Muslime nicht auf Islamismus festgelegt werden diirfen und dass in-
nerhalb des Islam unterschieden werden muss.

Literatur

Aslan, Reza (2019): Kein Gott aufler Gott. Der Glaube der Muslime von Muhammad bis
zur Gegenwart, iibers. von Rita Seuf, Miinchen (zuerst 2006).

121

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedmann Eifler

Ende, Werner / Steinbach, Udo (Hg., 2005): Der Islam in der Gegenwart. Entwicklung
und Ausbreitung — Kultur und Religion - Staat, Politik und Recht, 5., aktual. und erw.
Aufl., Minchen.

Halm, Heinz (2015): Der Islam: Geschichte und Gegenwart, 10. Aufl., Miinchen.

Der Islam, erschlossen und kommentiert von Peter Heine (2007), Disseldorf (bebil-
dert).

Nagel, Tilman (2001): Islam. Die Heilsbotschaft des Korans und ihre Konsequenzen,
Westhofen.

Rohe, Mathias (2011): Das islamische Recht. Geschichte und Gegenwart, 3., aktual. und
erw. Aufl., Miinchen.

Rohe, Mathias (2018): Der Islam in Deutschland. Eine Bestandsaufnahme, 2., aktual.
Aufl, Minchen.

Rudolph, Ulrich (2013): Islamische Philosophie. Von den Anfiingen bis zur Gegenwart, 3.,
durchgesehene und erw. Aufl., Miinchen.

Zirker, Hans (1993): Islam. Theologische und gesellschaftliche Herausforderungen, Diis-
seldorf.

122

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jehovas Zeugen

Michael Utsch

Jehovas Zeugen sind die wohl bekannteste religiose Sondergemeinschaft
in Deutschland. Wegen strenger Schulungen, gegenseitiger Kontrollen und
der Erwartung des baldigen Weltendes gelten sie als die ,,Sekte® schlechthin.
2023 sollen nach eigenen Angaben 8,8 Millionen sog. ,Verkiindiger aus
weltweit 118 000 Ortsgemeinden (,Versammlungen®) missionarisch aktiv
gewesen sein.! Wahrend die Mitgliedszahlen in den deutschsprachigen
Landern stagnieren und teilweise zuriickgehen, verzeichnet die Organisa-
tion ein nennenswertes Wachstum in Osteuropa und in Lateinamerika.
Bemerkenswert ist ihre professionelle Publizistik. Auf der Internetseite
www.jw.org stellt die Religionsgemeinschaft ihre Texte in {iber 1000 Spra-
chen in Schrift-, Bild-, Ton- und Videoformaten kostenfrei zur Verfiigung.

Zur Geschichte

Am Anfang der Bewegung stand Charles Taze Russell (1852 - 1916). Er hatte
als junger Mensch in den USA unterschiedliche Kirchen kennengelernt
und verschiedenes Glaubensgut in sich aufgenommen, so auch die fiir die
spiteren Zeugen Jehovas wichtige Uberzeugung von der Berechenbarkeit
und Datierbarkeit des Weltendes. Zundchst erwarteten Russell und seine
Freunde fiir 1872/73 das Ende der Welt und die sichtbare Wiederkunft
Christi. Als dieser Zeitpunkt verstrichen war, hoffte man auf das Jahr 1874.
Nachdem sich die Wiederkunft Christi auch dann nicht ereignet hatte,
griindete Russell einen eigenen Bibelstudienkreis. Ab 1879 gab er eine Zeit-
schrift heraus, die spater den Titel ,Der Wachtturm® erhielt. Es entstanden
Lesezirkel, die sich ,Ernste Bibelforscher nannten.

Russell wollte {iberkonfessionell wirken und keine neue Denomination
oder gar ,Sekte“ griinden. Er steckte sein nicht geringes Vermdégen in das
von ihm ins Leben gerufene Verlags- und Missionswerk, den Vorlaufer
der heutigen ,Watch Tower Bible and Tract Society of Pennsylvania’, die

1 Vgl. Jahrbuch der Zeugen Jehovas, Selters 2024.

123

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Wachtturm-Gesellschaft (WTG). Ein Schwerpunkt der Botschaft Russells
war die VerheifSung, dass mit dem Jahre 1914 das Konigreich Gottes auf
der Erde in Gestalt eines grofien Friedensreiches beginnen werde. Als auch
diese Prophezeiung nicht eintrat, wandten sich Tausende enttduscht ab.
Russell starb 1916.

1917 wurde Joseph Franklin Rutherford (1869 - 1942) Russells Nachfol-
ger. Er machte die Bewegung zu dem, was wir heute unter den Zeugen
Jehovas verstehen: Er zwingte die nur lose miteinander verbundenen
Versammlungen in eine straff gefithrte Organisation. Rutherford beseitig-
te die demokratischen Strukturen: Die frei gewihlten Altesten wurden
durch eingesetzte Versammlungsleiter ersetzt (sog. ,Dienstkomitees). Es
entstand ein Netzwerk gegenseitiger Kontrolle. Aus engagierten Laien und
interessierten Bibellesern (,,Bibelforschern®) wurden geschulte Wachtturm-
Verkdufer. Rutherford perfektionierte die bekannten Besuche von Haus zu
Haus. Auf ihn gehen auch die monatlichen Predigtdienstberichte, die jahr-
lichen Kongresse sowie die Einfithrung der ,Konigreichssile (Versamm-
lungsraume) zuriick.

Nach Rutherfords Tod 1942 wurde Nathan Homer Knorr (1905 - 1977)
Préasident der WTG. Er war der grofle Organisator, unter dessen Leitung
die Gesellschaft ein rapides Wachstum erlebte. Allein in den Jahren 1939
bis 1948 verfiinffachte sich die Zahl der ,Verkiindiger®. Knorr richtete das
sog. ,Altestenamt* fiir Ménner ein, die sich durch besonderes Engagement
qualifiziert haben. Der Prisident verlangt von ihnen strenge Disziplin. Seit
2000 sind die amtierenden Prisidenten im Unterschied zu ihren Vorgin-
gern kein Mitglied der leitenden Korperschaft (s. u.) mehr. Sie iitbernehmen
reine Verwaltungsfunktionen und sind der leitenden Korperschaft unterge-
ordnet. Die leitende Korperschaft steuert die Geschicke und Theologie der
WTG allein.

Im Nationalsozialismus wurden Jehovas Zeugen unterdriickt und ver-
folgt. 1933 wurden sie verboten und waren eines der ersten Opfer des NS-
Regimes. Sie waren als Volksverrater gebrandmarkt, denn die internationa-
le Ausrichtung, ihre US-amerikanische Herkunft sowie der Verdacht, dass
die Gemeinschaft Handlanger des Judentums sei, waren den Nationalsozia-
listen ein Dorn im Auge. Im alltiglichen Leben wurde die Verweigerung
des ,Hitlergrufles” und des Kriegsdienstes zum Verhidngnis. Viele von ihnen
wurden schikaniert, verloren ihren Arbeitsplatz und wurden in Konzentra-
tionslagern inhaftiert. Jehovas Zeugen waren dort die einzige Gruppe, die
im Falle einer Abkehr von der WTG hitte entlassen werden kénnen. Nur
sehr wenige nahmen diese Mdglichkeit in Anspruch. Sie wurden wegen

124

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jehovas Zeugen

~Wehrkraftzersetzung” oder Kriegsdienstverweigerung zum Tode verurteilt
und hingerichtet. Dieser staatlich sanktionierte Mord war auch ein Anlass,
im Grundgesetz der Bundesrepublik das Recht auf Wehrdienstverweige-
rung zu verankern. Insgesamt kamen wéhrend der NS-Zeit iiber tausend
Zeugen Jehovas ums Leben.

Zur Lehre

Grundlage ist die Heilige Schrift in der von der WTG genehmigten Ausle-
gung. 1950 legte die WTG erstmals eine eigene, englischsprachige Ubertra-
gung der biblischen Texte vor, die ,Neue-Welt-Ubersetzung der Heiligen
Schrift* (NWU - NT 1950, AT 1960, Revision 2013). Die mittlerweile iiber
193 kompletten Ubersetzungen der NWU in andere Sprachen, auch in die
deutsche, gehen dabei nicht von den zur Verfiigung stehenden Urschriften
aus, sondern verwenden als Grundlage stets die englische Ubertragung
der WTG. Allerdings geben die Herausgeber an, die Ursprachen genau
beriicksichtigt zu haben.

Einer der gravierenden Eingriffe in dieser Ubertragung, die die umfang-
reichen historisch-kritischen Bemiithungen der Bibelwissenschaften igno-
riert, besteht darin, dass an 237 Stellen der (angebliche) Gottesname ,Jeho-
va“ in den Text des Neuen Testaments aufgenommen wurde, obwohl dieses
Wort im Urtext gar nicht vorkommt. Im griechischen Urtext des Neuen
Testaments kommt der Begriff kyrios (= Herr) 718-mal vor. Warum dieser
Begriff jedoch in der NWU nur 237-mal mit Jehova iibersetzt und warum in
den anderen Fillen ,Herr* eingesetzt wurde, bleibt offen.

Die Bibel wird wortwortlich genommen (literalistisch), zudem ist sie aus
Sicht der Zeugen wissenschaftlich und historisch wahr. Jede Bibelstelle gilt
einer anderen als gleichwertig. Haufig argumentieren Zeugen Jehovas mit
biblischen Aussagen in einem v6llig anderen Kontext als dem in der Hei-
ligen Schrift vorgegebenen. Aus dem Verstindnis des ersten Schopfungsbe-
richts wird die Weltentstehung als Langzeit-Kreationismus abgeleitet, da sie
davon ausgehen, dass die Erde nicht in sechs 24-Studen-Tagen entstanden
sei, sondern dass ein Tag fiir Gott sehr viel linger sei. Jehovas Zeugen
gehen dariiber hinaus davon aus, dass Gott seinen heilsgeschichtlichen
Zeitplan (Dispensationalismus) in der Bibel verborgen niedergeschrieben
hat. Daraus folgern sie die Notwendigkeit, die Bibel und ihre Zahlenanga-
ben ,richtig“ zu deuten

125

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Zeugen Jehovas praktizieren keine Okumene, da sie sich als die ein-
zig wahren Christen wissen, andere Religionen sind Teil der vom Teufel
durchdrungenen Aufienwelt. Die abwertende Haltung zum Christentum
- insbesondere der rém.-kath. Kirche - bringen sie in der Bezeichnung
,Christenheit® zum Ausdruck.

Bei den Zeugen heifit Glauben in erster Linie, die ,fortschreitende Er-
kenntnis®, die von der WTG veroffentlicht wird, aufzunehmen und zu
verbreiten. Wichtig ist, iiber ein abfragbares Bibelwissen zu verfiigen. In
einigen zentralen Punkten weichen sie von der christlichen Glaubenslehre
ab: Die Zeugen sind nicht-trinitarisch, Jesus ist folglich nicht Gott, er starb
nicht an einem Kreuz, sondern an einem Pfahl. Die WTG bezeichnet sich
nicht als Kirche, und sie feiern Abendmabhl (,,Gedachtnismahl“) nur einmal
im Jahr.

Seit 1950 werden Bluttransfusionen, selbst wenn sie medizinisch drin-
gend geboten oder sogar lebensrettend sind, unter Hinweis auf Apg 15,29
und alttestamentliche Stellen abgelehnt. Dem ist entgegenzuhalten, dass an
den angegebenen Stellen gar keine Bluttransfusionen gemeint sind, und
dem widerspricht auch Matth 12,7: ,Ich habe Wohlgefallen an Barmherzig-
keit und nicht am Opfer Die Lehre wurde in letzter Zeit abgemildert,
indem unter besonderen Umstinden bestimmte Teile des Blutes erlaubt
sind.

Organisationsform und Alltag der Mitglieder

Die Religionsgemeinschaft ist streng hierarchisch strukturiert und versteht
sich selbst als die einzig legitime ,christliche, theokratische Organisation®
An der Spitze steht eine sog. ,leitende Korperschaft®, die aktuell aus acht
Minnern besteht. Das Fithrungsgremium hat seinen Sitz in der neu erbau-
ten Zentrale in Warwick (USA) und versteht sich als ,Offenbarungs- und
Verbindungskanal Jehovas® Den Anweisungen und Bibelinterpretationen
der leitenden Korperschaft als ,treuer und verstindiger Sklave® ist genau zu
folgen.

Urspriinglich sollten alle Zeugen, damals noch Bibelforscher, als ,Geist-
gesalbte® zu den 144 000 Auserwihlten gehoren, die zukiinftig im Himmel
mit Jesus {iber die Erde regieren werden. Als die Zahl tiberschritten wurde
und es mehr als 144 000 AnhédngerInnen gab, wurde die Lehre angepasst.
Wer zu den 144 000 gehort, zeichne sich durch besonders starke Frommig-
keit aus. Sie sind die einzigen, die vom Geddchtnismahl nehmen. Nur Gott

126

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jehovas Zeugen

wisse letztendlich, wer tatsidchlich zu den 144 000 gehére. Das Gedachtnis-
mabhl ist einer der wenigen Riten der Zeugen, es wird einmal im Jahr am 14.
Nissan gefeiert.

Das Zweigbiiro von Jehovas Zeugen befindet sich in Selters/Taunus
und wird ,Bethel® genannt. Hier werden von {iber tausend Mitarbeitern
pro Jahr mehr viele Millionen von Biichern und Zeitschriften hergestellt.
Seit der Corona-Pandemie hat die Organisation allerdings ihre Missions-
und Veranstaltungsstrategien verandert. Viele Veranstaltungen finden jetzt
online statt, und die Printauflagen wurden wegen gestiegener Kosten und
ihrer freien digitalen Verfiigbarkeit extrem reduziert. Durch diese struktu-
rellen Anderungen wurde vielen ,Bethel“-Mitarbeitern und Mitarbeiterin-
nen gekiindigt.

Zeugen Jehovas sind missionarisch sehr aktiv. Es gibt praktisch keinen
Ort in Deutschland, an dem nicht missioniert wird. Zu besonderen An-
lassen werden sog. ,Sonderfeldziige“ ausgerufen. Dreimal jahrlich finden
Kongresse statt. Den Hohepunkt bilden regionale Bezirkskongresse mit
Teilnehmerzahlen im fiinfstelligen Bereich, die als grofies Gemeinschafts-
erlebnis begangen werden und einen emotionalen Héhepunkt im Jahr dar-
stellen. Diese finden sowohl in den acht Kongresssilen der Gemeinschaft
als auch in angemieteten Hallen und Stadien statt.

Es gibt in Deutschland heute nach eigenen Angaben 850 ,Konigreichs-
sale®. Weltweit finden dort wochentlich zwei bis drei Gottesdienste statt,
deren Besuche empfohlen werden. Ihre Anzahl wurde in den letzten Jahren
aber reduziert.? Zwischen 2011 und 2022 wurden 192 Gebdude verkauft.?
In diesem Zeitraum wurden iiber 400 Versammlungen aufgel6st, allerdings
auch 250 neue gegriindet, davon 240 fremdsprachige. Ein Konigreichssaal
wird von mehreren Gemeinden (Versammlungen), die nach Sprache und
Einzugsgebiet getrennt sind, genutzt.

In den wochentlichen Zusammenkiinften werden die Zeugen einseitig
geschult, so dass mitunter die Grenzen zwischen Schulung und Manipula-
tion verschwimmen. Das Leben eines Zeugen Jehovas ist durch Vorgaben
der leitenden Korperschaft streng geregelt, auch wenn nicht jedes Verbot
ausdriicklich in den Publikationen genannt ist: Jehovas Zeugen wissen sehr
genau, was erlaubt ist und was Jehova (bzw. die leitende Korperschaft)
nicht wiinscht. So ist personlicher Umgang mit Menschen, die keine Zeu-
gen Jehovas sind, in der Regel zu vermeiden. Die Lektiire kritischer Biicher

2 https://jehovaszeugen.de/de/gebaeude/.
3 https://www.jwinfo.de/die-wundersamen-zahlen-der-wachtturm-gesellschaft/.

127

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://jehovaszeugen.de/de/gebaeude
https://www.jwinfo.de/die-wundersamen-zahlen-der-wachtturm-gesellschaft
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://jehovaszeugen.de/de/gebaeude
https://www.jwinfo.de/die-wundersamen-zahlen-der-wachtturm-gesellschaft

Michael Utsch

und erst recht die Lektiire von Aussteigerliteratur gilt als verwerflich. Die
Mitgliedschaft in Sportvereinen usw. war lange Zeit verpont.

Viele Feste (Weihnachten, Geburtstage, Fasching) werden als ,heid-
nisch® abgelehnt. Parteien, Gewerkschaften u. A. werden kritisch gesehen.
Viele Jahrzehnte haben Jehovas Zeugen nicht an Wahlen teilgenommen.
In jiingster Zeit zeigt man in dieser Frage zwar nach auflen Kompromiss-
bereitschaft, es ist jedoch davon auszugehen, dass die kritische Haltung
gegeniiber dem Staat von vielen beibehalten wird.

Ehe und Familie werden in einer traditionell-patriarchalischen Form
hoch geschitzt. Vor- und auflerehelicher Geschlechtsverkehr, das Zusam-
menleben ohne Trauschein und Homosexualitit konnen zum Gemein-
schaftsentzug fithren. Von Eheschliefflungen mit Personen, die keine Zeu-
gen sind, wird abgeraten. Auf berufliche Aus- und Weiterbildungen wird
kaum Wert gelegt. Zu starkes berufliches Engagement wiirde den Missio-
nierungspflichten im Wege stehen. Zudem ist man der Meinung, dass hoch-
qualifizierte Berufe im Paradies nicht bendtigt werden.

Nach langjahrigen Rechtsstreitigkeiten ist die Religionsgemeinschaft
heute in allen Bundeslindern als Korperschaft des offentlichen Rechts an-
erkannt. Allerdings entziinden sich vor allem an drei Fragen immer wieder
neue Konflikte und Rechtsstreitigkeiten: Wie kann ein Staat ein Religions-
recht billigen, in dem von sexueller Gewalt betroffene Kinder und Frauen
durch die Zwei-Zeugen-Regel zum Schweigen gebracht werden kénnen?
Diese Regel besagt, dass der Vorwurf von sexueller Gewalt religionsintern
nur dann iberpriift wird, wenn ein zweiter Augenzeuge den Missbrauch
bestitigt. Ist es hinzunehmen, dass Menschen durch das rigorose Verbot
einer Vollbluttransfusion den Tod anderer billigend in Kauf nehmen oder
selbst in Lebensgefahr geraten und sterben? Und werden nicht Familien
zerstOrt, wenn Eltern aufgefordert werden, ihre ,,Jehova-untreuen® und des-
halb aus der Versammlung ausgeschlossenen Kinder zu dchten?

Einschdtzung

Jehovas Zeugen beeindrucken durch ihr hohes personliches Engagement
und ihr oftmals glaubwiirdiges Auftreten. Aber dies ist nur die eine Seite.
Hinter der Fassade erweist sich diese Gemeinschaft sehr schnell als restrik-
tive Organisation, die von den Anhédngern blinden Gehorsam erwartet und
fiir kritische Riickfragen, Einwidnde oder Bedenken keinen Raum hat.

128

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jehovas Zeugen

Ein durchschnittlicher aktiver Zeuge Jehovas investiert pro Monat etwa
17 Stunden seiner Freizeit in die Missionstatigkeit. Hinzu kommen noch
mehrere Stunden pro Woche fiir Schulungen, Gottesdienste und freiwillige
Arbeiten am Ortlichen Gemeindehaus. Wenn man sich vor Augen hilt,
dass jede Zeugin und jeder Zeuge Jehovas am Ende jeden Monats im
»Predigtdienstbericht® akribisch dokumentieren muss, wie viele Stunden im
Predigtdienst, bei der Literaturverbreitung, beim Bibelstundenbesuch, bei
der Wachtturm-Lektiire oder bei Besuchsdiensten verbracht wurden, kann
man sich den inneren Druck ausmalen, unter dem jedes Mitglied stehen
konnte. Die Wachtturmgesellschaft schuf ein geschlossenes ideologisches
System, das jedem Einzelnen seinen Platz zuweist.

Ein Uberleben des Weltendes wird einzig den eigenen Anhingern ver-
sprochen, die sich durch fortwahrende Beteiligung an den Werbeaktivitaten
tiir die Religionsgemeinschaft zu bewéhren haben. Dass die Organisation
damit dem Gericht Gottes vorgreift, erscheint besonders kritikwiirdig. Fiir
viele Menschen, die sich nach Orientierung, Sicherheit und Geborgenheit
sehnen, liegt aber wohl gerade darin die Faszination von Jehovas Zeugen.

Literatur

Lebensberichte ehemaliger Mitglieder

Anouk, Misha (2014): Goodbye, Jehova!, Reinbek.

Cook, Will / Ref, Rainer (Hg., 2014): Aus erster Hand - Ehemalige Zeugen Jehovas
berichten, Mossel Bay.

Jones, Sophie (2021): Erlose mich von dem Bosen. Meine Kindheit im Dienste der Zeugen
Jehovas, Koln.

Rohde, Konja Simon (2017): Ausstieg ins Leben. Wie ich aufhorte, ein Zeuge Jehovas zu
sein, Koln.

Woschke, Oliver (2018): Jehovas Gefiangnis: Mein Leben bei den Zeugen Jehovas und wie
ich es schaffte, auszubrechen, Miinchen.

de Valasco, Stefanie (2019): Kein Teil der Welt, Koln.

Grundlegende und einfiihrende Literatur

Hutten, Kurt (1997): Seher, Griibler, Enthusiasten, 15. Aufl., Stuttgart 80 — 135.

Pohlmann, Matthias / Jahn, Christine (Hg., 2015): Handbuch Weltanschauungen, reli-
gidse Gemeinschaften, Freikirchen, Giitersloh, 406 — 431.

Obst, Helmut (2000): Apostel und Propheten der Neuzeit. Griinder christlicher Religi-
onsgemeinschaften des 19. und 20. Jahrhunderts, Gottingen, 409 - 454.

Utsch, Michael (Hg., 2022): Jehovas Zeugen. Eine umstrittene Religionsgemeinschaft
(Neuauflage), EZW-Texte 255, Berlin.

129

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.amazon.de/-/en/Oliver-Wolschke/dp/374230559X/ref=sr_1_8?dchild=1&keywords=Zeugen+Jehovas&qid=1623925911&s=books&sr=1-8
https://www.amazon.de/-/en/Oliver-Wolschke/dp/374230559X/ref=sr_1_8?dchild=1&keywords=Zeugen+Jehovas&qid=1623925911&s=books&sr=1-8
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.amazon.de/-/en/Oliver-Wolschke/dp/374230559X/ref=sr_1_8?dchild=1&keywords=Zeugen+Jehovas&qid=1623925911&s=books&sr=1-8
https://www.amazon.de/-/en/Oliver-Wolschke/dp/374230559X/ref=sr_1_8?dchild=1&keywords=Zeugen+Jehovas&qid=1623925911&s=books&sr=1-8

Michael Utsch

Internet

www.jw.org (die offizielle Homepage der Wachtturm-Gesellschaft).
www.jehovaszeugen.de (die deutsche Seite von Jehovas Zeugen).

www.bruderinfo-aktuell.net, www.jwinfo.de, www.zj-hilfe.de, www.betesda-hilft.de
oder www.jz.help (Kritikerseiten).

130

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.jw.org
https://www.jehovaszeugen.de
http://www.bruderinfo-aktuell.net
http://www.jwinfo.de
http://www.zj-hilfe.de
http://www.betesda-hilft.de
https:// 
https:// 
http://www.jz.help
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jw.org
https://www.jehovaszeugen.de
http://www.bruderinfo-aktuell.net
http://www.jwinfo.de
http://www.zj-hilfe.de
http://www.betesda-hilft.de
http://www.jz.help

Konfessionslosigkeit und Atheismus

Andreas Fincke

In den letzten Jahren hat sich die religidse Lage in Deutschland grundle-
gend verdndert. Zu den auffilligsten Faktoren gehort die signifikante Zu-
nahme dessen, was haufig als Konfessionslosigkeit bezeichnet wird. Dieser
Begriff ist jedoch unscharf und erklarungsbediirftig. Zumeist wird er als
Chiffre fiir religiose Distanz, also fiir das Phdnomen verwendet, wonach
Menschen sich keiner Kirche oder Religion verbunden fithlen und in kei-
ner Religionsgemeinschaft Mitglied sind. Aber auch diese Beschreibung ist
unscharf, da es durchaus Menschen gibt, die Religion praktizieren, aber in
keiner organisierten Religionsgemeinschaft Mitglied sind.

Dennoch ermdglicht die Frage nach der Mitgliedschaft in einer Kir-
che bzw. Religionsgemeinschaft eine erste Orientierung. Derzeit sind in
Deutschland etwa 43 % der Bevolkerung keine Kirchenmitglieder. In den
Ostlichen Bundeslandern liegt die Zahl der Konfessionslosen - bei teilweise
groflen regionalen Unterschieden - mit {iber 80 % deutlich héher.! Ein
Riickblick auf die Entwicklung der Kirchenmitgliedschaft in den letzten 50
Jahren illustriert die Rasanz der Verdnderung. Noch 1970 konnte man im
damaligen Westdeutschland davon sprechen, dass mehr oder weniger alle
Bundesbiirger (93,6 %) Mitglied einer der beiden grofien Kirchen waren.
Ende der 1980er Jahre war es erstmals mdglich, eine nennenswerte Zahl
an Konfessionslosen zu nennen (1987: 15,5 % der Westdeutschen). Heute
zeichnet sich ab, dass die Konfessionslosen voraussichtlich im Jahr 2027
die 50-Prozent-Marke iiberschreiten und damit auch die absolute Bevolke-
rungsmehrheit stellen werden.?

Diese Quote der Konfessionslosigkeit ist aus mehreren Griinden un-
scharf. So werden auch die bei uns lebenden Muslime (bis zu 5 Millio-
nen), aber auch die Mitglieder zahlreicher Freikirchen, christlicher Son-
dergemeinschaften, die Angehdrigen anderer Weltreligionen und weiterer
Denominationen in formaler Hinsicht als konfessionslos bezeichnet. Das

1 Vgl. Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Wie haltst du’s mit der Kirche? Zur
Bedeutung der Kirche in der Gesellschaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitglied-
schaftsuntersuchung, Leipzig 2023, 8.

2 Vgl.aa.0,09.

131

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andpreas Fincke

erschwert eine exakte Erhebung und erkldrt, warum die Angaben in der
Literatur stark schwanken.

Ohnehin ist mit dieser Zahl nur die formale Konfessionslosigkeit in dem
Sinne erfasst, dass diese Menschen keiner Kirche bzw. Religionsgemein-
schaft angehoren. Hinzuzudenken wiren noch all jene, die gemessen an
ihren Glaubensvorstellungen konfessionslos sind, aber formal einer Kirche
angehoren.

»Normalzustand Konfessionslosigkeit*

Es ist unstrittig, dass der Anteil der Konfessionslosen an der Gesamtbevol-
kerung kontinuierlich steigt. Der demografische Wandel und die weiterhin
hohen Austrittszahlen verdndern das religiose Leben und die religiése Kul-
tur in Deutschland nachhaltig. So verloren die beiden grofien Kirchen z. B.
im Jahr 2022 zusammen mehr als 900 000 Mitglieder allein durch Austritte.
Um die Wucht der Veranderungen zu illustrieren, wird gelegentlich gesagt,
die Konfessionslosigkeit sei die am schnellsten wachsende weltanschauliche
Orientierung in Deutschland. Diese Feststellung tréfe jedoch nur zu, wenn
man der Konfessionslosigkeit eine eigene weltanschauliche Qualitat zubil-
ligt - doch das ist zu hinterfragen. Denn die sog. Konfessionslosigkeit ist
ein hoch disparates Phanomen.

Uniibersehbar sind auch die regionalen Unterschiede bei diesem Thema.
Waihrend wir in Bayern, Baden-Wiirttemberg, aber auch in Sachsen und
Thiiringen durchaus Gegenden mit volkskirchlichem Charakter finden,
gibt es in Norddeutschland, Brandenburg und Sachsen-Anhalt Regionen,
in denen die Kirchenmitgliedschaft klar unter 10 % der Wohnbevolkerung
liegt. In Halle / Saale oder auch in Magdeburg sind mehr als 90 % der Be-
volkerung konfessionslos. Sucht man gelebte Frommigkeit, so findet man z.
B. im Berliner Stadtteil Hellersdorf nicht mehr Christen und Christinnen
als in mancher arabischen Stadt.

Weltweit gibt es nur wenige Lander bzw. Regionen, in denen die Konfes-
sionslosigkeit dhnlich hoch ist wie in Ostdeutschland. Allenfalls Estland
(87 %), die Niederlande (68 %) und Tschechien (60 %) konnen zum Ver-
gleich herangezogen werden (vgl. Pollack / Rosta 2016, 197). In jiingster
Zeit mehren sich Hinweise, wonach die Quote der Konfessionslosen auch
in der Schweiz und in den USA nennenswert steigt — so soll in den USA

132

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konfessionslosigkeit und Atheismus

bereits 2020 die Mitgliedschaft in einer Religionsgemeinschaft erstmals
unter die 50 %-Quote gesunken sein.?

Die hohe Konfessionslosigkeit im Osten Deutschlands ist umso wirk-
machtiger, als es sich zumeist um ,vererbte Konfessionslosigkeit“ handelt.
In einer Studie der Universitdt Chicago hief es bereits vor einigen Jahren,
nirgends auf der Welt sei die Quote der Menschen, die nicht an einen Gott
glauben und noch nie an einen Gott geglaubt haben, héher als in Deutsch-
lands Osten. So sagten bereits im Jahr 2008 knapp 60 % der Befragten,
dass sie nicht glauben und auch noch nie in ihrem Leben an Gott geglaubt
haben (vgl. Smith 2012).

Konfessionslosigkeit ist im Osten Deutschlands der soziale Normalfall.
Eine Entscheidung fiir Kirche und Religion, fiir Taufe, Konfirmation oder
kirchliche Trauung ruft hier Erstaunen hervor und gilt im Freundeskreis
als erklarungsbediirftig. Die Mitgliedschaftsuntersuchung der EKD aus
dem Jahr 2014 sprach erstmals vom ,Normalzustand Konfessionslosigkeit®
(EKD 2014, 81).

Charakteristisch fiir die Wahrnehmung von Konfessionslosigkeit als so-
zialem Normalfall ist auch die inzwischen vielfach zitierte Auferung von
Jugendlichen bei einer Befragung auf dem Leipziger Hauptbahnhof. Auf die
Frage, ob sie sich ,eher christlich oder eher atheistisch® verstehen, haben
einige geantwortet: ,Weder noch, normal halt* (Wohlrab-Sahr 2000, 152).
Ubrigens ist das ,normal halt“ vom Leipziger Hauptbahnhof in mehrfacher
Hinsicht interessant. Die Aussage bestitigt nicht nur die Alltaglichkeit der
Konfessionslosigkeit, sondern auch, dass atheistische Einstellungen nicht
wirklich mehrheitsfahig sind. So kommt Atheismus den befragten Jugendli-
chen als Lebensoption ebenfalls nicht in den Sinn - er ist ihnen genauso
fremd wie die Religion.

Konfessionslos oder konfessionsfrei?

Es ist umstritten, ob der Begriff ,Konfessionslosigkeit“ den Forschungsge-
genstand hinreichend beschreibt. Besonders in der katholischen Religions-
soziologie spricht man bevorzugt von ,religidser Indifferenz® So wird her-
vorgehoben, dass es sich bei der in Deutschland anzutreffenden Religions-
und Kirchenferne eher um eine indifferente, das heifit unklare Haltung

3 https://news.gallup.com/poll/341963/church-membership-falls-below-majority-first-ti
me.aspx (abgerufen 3.1.2024).

133

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://news.gallup.com/poll/341963/church-membership-falls-below-majority-first-time.aspx
https://news.gallup.com/poll/341963/church-membership-falls-below-majority-first-time.aspx
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://news.gallup.com/poll/341963/church-membership-falls-below-majority-first-time.aspx
https://news.gallup.com/poll/341963/church-membership-falls-below-majority-first-time.aspx

Andpreas Fincke

handelt. Der typische Konfessionslose (zumal im Osten Deutschlands) ist
weder ,,fiir noch ,gegen® Religion - das Thema ist ihm eher gleichgiiltig.

Als problematisch erweist sich, dass die Konfessionslosigkeit sich in ers-
ter Linie dadurch auszeichnet, dass etwas nicht besteht — ndmlich eine Kir-
chen- bzw. Religionszugehorigkeit. Es ist schwierig, dariiber hinaus positive
Aussagen zu treffen. Im Grunde gibt es ,die“ Konfessionslosen nicht; sie
sind keine homogene Gruppe - allenfalls eine Abgrenzungsgemeinschatft.

In kirchenkritischen Kreisen spricht man daher bevorzugt von ,konfessi-
onsfrei statt von ,konfessionslos®. In einem Interview wird diese Haltung
wie folgt erklart:

»Das Adjektiv ,konfessionslos‘ und seine Subjektivierung zur Gruppen-
bezeichnung ,Konfessionslose® transportieren die Konnotation, dass je-
mandem etwas wesentlich fehlt. Sie kénnen einmal andere Begriffskon-
struktionen mit ,-los® bilden: bewusstlos, verantwortungslos, traditions-
los. Man sieht an diesen Beispielen die negative Wertung, die Begriffe
mit ,-los’ mit sich tragen. Den ,Konfessionslosen’ scheint daher etwas
Wichtiges zu fehlen, ndmlich eine Konfession. Aber jemand, der keine
Konfession hat, ist kein mangelhafter Mensch. Das Wort ,konfessionsfrei’
enthélt dagegen keine negative Bedeutung. Es sagt einfach, dass man
keine Konfession hat und ist daher neutraler (Heinrichs 2017, 249).

Vollends kompliziert wird die Suche nach einem angemessenen Begriff,
wenn man fragt, ob nicht einige der engagierten Konfessionslosen eben
doch einem Bekenntnis und damit einer Konfession anhidngen: Indem
sich Menschen z. B. zum Humanismus bekennen, sind sie nicht frei al-
ler Konfession - sie stehen vielmehr einer humanistischen Konfession
nahe. SchliefSlich kennt auch der organisierte Humanismus seine ,Glau-
benssdtze® Ein Blick auf die politische Arbeit des Humanistischen Verbands
Deutschlands (HVD) bestitigt den Verdacht: Er geriert sich als (humanisti-
sche) Konfession, begriindet seine politische und weltanschauliche Arbeit
mit Hinweis auf Artikel 4 Grundgesetz, ist in Berlin als Korperschaft des
oOffentlichen Rechts anerkannt, und er bietet in einigen Bundesldndern das
wertegebundene Unterrichtsfach ,Humanistische Lebenskunde® an.

Es verwundert nicht, dass freidenkerisch-humanistische Kreise ver-
suchen, die Konfessionslosen als ,dritte Konfession® zu beschreiben (vgl.
Groschopp 2006). Uberzeugen kann dieser Versuch freilich nicht, da man
eine Konfession schlecht tiber die Abwesenheit eines (positiven) Bekennt-
nisses, einer confessio, beschreiben kann. Dieser Streit diirfte jedoch in der

134

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konfessionslosigkeit und Atheismus

politischen Diskussion um die Rolle von Konfessionslosen und deren Ver-
binden in der Zukunft an Bedeutung gewinnen, so z. B. in der Frage nach
humanistischen Seelsorgern in der Bundeswehr, humanistischen Schulen,
Lehrstiihlen und humanistischen Hochschulen.*

Im Jahre 2000 hatte der katholische Theologe Eberhard Tiefensee die
Formel von einer ,dritten ,Konfession™ erstmals benutzt, als er den Zu-
stand der christlichen Kirchen in den neuen Bundeslindern mit dem Satz
beschrieb: Es kann ,von einem Volksatheismus als einer dritten ,Konfes-
sion’ neben den beiden anderen Konfessionen [...] gesprochen werden®
(Tiefensee 2000, 32). Tiefensee wollte damals dem Volksatheismus jedoch
nicht die Qualitat einer Konfession zusprechen, sondern eine soziologische
Beschreibung vornehmen: Ebenso wie es einen Volkskatholizismus gibt,
also ein Milieu, das fraglos gewisse Traditionen iibernimmt, so hat der
Volksatheismus seine eigenen Traditionen und seine eigene Feierkultur.

Wer sind die Konfessionslosen?

Eine grofie Schwierigkeit bei der Beschreibung des Phanomens der Konfes-
sionslosigkeit bzw. der religiosen Indifferenz besteht darin, dass es erstaun-
liche Schnittmengen gibt. So finden wir in den Kirchen Mitglieder, die,
nach ihren Glaubensvorstellungen befragt, eigentlich als Atheisten zu zdh-
len wiren; umgekehrt gibt es aber auch im Segment der Konfessionslosen
Menschen, die an eine héhere Macht glauben und als religis bezeichnet
werden konnen.

Fragt man, wie viele Menschen unabhéngig von Kirchenmitgliedschaft
an Gott glauben oder sich selbst religios nennen, so fallen die Ergebnisse
recht unterschiedlich aus. So glauben 58 % der Bundesbiirger an Gott.
Erneut finden wir starke Unterschiede zwischen West und Ost. Wahrend
in den alten Bundesldndern zwei von drei Befragten an einen Gott glauben
(67 %), tut dies im Osten nur jeder vierte (25 %).>

Heute finden wir unterschiedliche Facetten der Konfessionslosigkeit in
Deutschland. Im Osten dominieren Fremdheitsgefiihle, und die Kirchen
werden als etwas Unvertrautes, mitunter gar als etwas Exotisches wahrge-
nommen. Im Westen Deutschlands haben Entkirchlichung und Konfessi-

4 In diesem Kontext ist ,humanistisch® eine Chiffre fiir religionslos und kirchenfern. Es
ist nicht Humanismus im Sinne klassischer Bildung gemeint.

5 Vgl. https://de.statista.com/statistik/daten/studie/169072/umfrage/glaube-an-gott-in-d
eutschland (Abruf: 3.1.2024).

135

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://de.statista.com/statistik/daten/studie/169072/umfrage/glaube-an-gott-in-deutschland
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/169072/umfrage/glaube-an-gott-in-deutschland
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/169072/umfrage/glaube-an-gott-in-deutschland
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/169072/umfrage/glaube-an-gott-in-deutschland

Andpreas Fincke

onslosigkeit eine andere Gestalt. Hier gehort die Kirchenmitgliedschaft
nach wie vor haufig ,zum guten Ton" Es dominiert eine ,,Kultur der Kon-
fessionsmitgliedschaft® Selbst wenn man sich innerlich von den Kirchen
entfernt, bleibt man formal dabei, man heiratet kirchlich und hilt die
Kinder an, den Konfirmandenunterricht bzw. die Firmung zu besuchen.
Doch wichst auch hier die Distanz, was z. B. der stetig nachlassende
Gottesdienstbesuch und die hohen Austrittszahlen zeigen. Als verheerend
erweisen sich derzeit auch die Konflikte um sexuellen Missbrauch in den
Kirchen und dessen zogerliche Aufklarung.

In Deutschland entsteht eine ,,Kultur der Konfessionslosigkeit“. Zwar gibt
es durchaus Bedarf an Lebenshilfe und Orientierung, auch Interesse an
Sinnfragen und spirituellen Themen im weiteren Sinn - aber man erwartet
von den Kirchen kaum noch Antworten und benétigt Kirche und Religion
auch nicht zur Bewiltigung des Alltags. Oftmals werden die Kirchen als
fremd und wirklichkeitsfern empfunden. Sucht man mit dergestalt Distan-
zierten das Gesprach, so hort man den erniichternden Satz: ,Fiir mein
Leben brauche ich keine Kirche, und religiose Fragen interessieren mich
nicht.

Die Autorin Rita Kuczynski beschrieb vor einigen Jahren Konfessionslo-
se wie folgt: ,,[Sie machen sich] Gber ihre Gottlosigkeit gar keine Gedan-
ken Sie ,brauchen fiir ihre personliche Sinnfindung keinen Gott, brau-
chen nichts Ubersinnliches, nichts Transzendentes. Sie leben im Hier und
Jetzt und sehen am Himmel nur Vogel, Flugzeuge und Wolken. Und: Thnen
fehlt nichts!* (Kuczynski 2013, 13)

Haufig wird in diesem Zusammenhang auch Max Webers Metapher
zitiert, wonach manche Menschen ,religiés unmusikalisch® seien. Diese
Formel beschreibt das Problem recht gut, da vielen Menschen jeglicher
Zugang zur Welt des Religiosen fehlt. Wie ein unmusikalischer Mensch ver-
standnislos auf ein Notenblatt blickt, schaut der ,,normale Konfessionslose*
ratlos auf die Kirchen und deren Lebensduferungen.

Die Fremdheit und ,,Unmusikalitdt vieler Menschen religiésen Themen
gegeniiber hat jedoch auch einen erstaunlichen Nebeneffekt. Atheismus
und radikale Kirchenkritik sind merkwiirdig schwach ausgepragt. Offen-
sichtlich ,reibt“ man sich wenig an den Kirchen. Die statistisch erfassba-
re Konfessionslosigkeit korrespondiert nicht mit engagiertem Atheismus.
Zumeist bedeutet Konfessionslosigkeit religiose Indifferenz, wihrend der
engagierte Atheist durchaus Position bezieht. Einem engagierten Atheisten
ist das Thema Gott wichtig. Er bemiiht sich um eine Widerlegung religioser

136

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konfessionslosigkeit und Atheismus

Glaubensvorstellungen und will (zumeist) zeigen, dass ein Leben ohne Gott
erfiillender und sinnvoller ist als ein religiéses Leben.

Konfessionslosigkeit und Atheismus

Nicht jeder, der aus einer der grofSen Kirchen oder Religionsgemeinschaf-
ten austritt, wird ein entschiedener Atheist. Viele haben lediglich Anstof§
an ungliicklichen Entwicklungen oder konkreten Missstinden genommen
und sich innerlich entfernt - sie konnen dessen ungeachtet in freundlicher
Distanz bleiben oder das Kapitel (vorerst?) fiir sich abschlieflen. Andere
sind nie mit Kirche oder Religion in Berithrung gekommen und wiirden
sich vermutlich selbst(?) als ,religiés unmusikalisch® bezeichnen. Schlief3-
lich gibt es auch die schwer zu erfassende Grofie engagierter Atheisten.
Wobei man unterscheiden muss zwischen Atheisten, die vergleichsweise
genau wissen, wofiir die Kirchen und Religionen stehen und die sich gerade
deshalb entfernt haben, und Kirchenkritikern, die in erster Linie Anstof§ an
der herausgehobenen Stellung der grofien Kirchen in Deutschland nehmen
und eher die Organisationsformen bzw. die kirchlichen Sonderrechte (,,Pri-
vilegien®) kritisieren als die Glaubensinhalte.

Unstrittig ist jedoch, dass die Zahl der kirchendistanziert eingestellten
Personen in den letzten Jahren deutlich steigt. Zumeist spielt bei solchen
Haltungen der praktische Atheismus die grofite Rolle. Hier wird nicht die
Existenz Gottes mit philosophischen Argumenten bestritten, wohl aber
seine Brauchbarkeit fiir den Alltag negiert. Fiir diesen Atheismus ist Gott
nicht tot, sondern iiberfliissig.

Man konnte erwarten, dass die steigende Konfessionslosigkeit mit einer
Zunahme atheistischen Engagements in Deutschland korrespondiere. So
haben sich in den letzten Jahren alle freidenkerischen, atheistischen und
humanistischen Organisationen neu aufgestellt und ihre Arbeit intensiviert.
Dass sie dennoch erstaunlich wenig von der hohen Konfessionslosigkeit
profitieren, gehdrt zu den interessanten Phdnomenen unserer Zeit. So
haben alle kirchenkritischen und atheistischen Organisationen in Deutsch-
land zusammen heute nicht mehr Mitglieder als vor 100 Jahren. Horst
Groschopp, immerhin der beste Kenner der Szene, schreibt: ,,Insgesamt hat
das ,sdkulare Spektrum’ gegenwirtig ungefahr die gleiche Mitgliederstarke
wie 1914: etwa 25-30.000 Personen® (Groschopp 2016, 142).

Man kann fragen, ob das eine gute Nachricht fiir die Kirchen ist. Doch
was hier auf den ersten Blick entlastend klingt, ist es nicht. Die organisato-

137

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andpreas Fincke

rische Schwiche der Freidenker und Kirchenkritiker bestétigt indirekt, wie
bedeutungslos religiose Themen in der heutigen Bundesrepublik geworden
sind. Um es iiberspitzt zu formulieren: Kirche und Religion sind derart
belanglos geworden, dass sich kaum noch jemand gegen sie engagieren
mochte. Diese Beobachtung betitigt erneut, wie wirkmachtig die Konfessi-
onslosigkeit als religiose Indifferenz inzwischen ist.

Atheismus im Sinne einer 6ffentlich geduf8erten, engagierten Ablehnung
Gottes hat in Deutschland nur wenige Sympathisanten. Es gibt eine auf-
tallige Zuriickhaltung gegeniiber der Selbstcharakterisierung als Atheist -
wahrscheinlich auch, weil negative Konnotationen mitschwingen. Denn
hdufig wird vermutet, einem Atheisten sei nichts wichtig bzw. ,,nichts hei-
lig", und er hitte keine moralischen Werte. So wurde vor einigen Jahren
beim Streit um den Religionsunterricht in Berlin von den Kirchen und der
CDU polemisiert: ,Werte brauchen Religion!“ Dieser hdufig zitierte Slogan
verkennt jedoch die eigentliche Problematik: Die Herausforderung der
hohen Konfessionslosigkeit fiir die Kirchen und Religionsgemeinschaften
besteht gerade darin, dass die Konfessionslosen sehr wohl ein an Werten
orientiertes, gutes und sinnerfiilltes Leben fithren. Wenn die Kirchen mit
den Konfessionslosen in Kontakt kommen wollen, wozu sie nach Matthaus
28 angehalten sind und was in vielen Reden postuliert wird, miissen sie die
Rolle des (moralischen) Besserwissers aufgeben und sich den Wohlwollen-
den unter den Konfessionslosen auf Augenhéhe zuwenden.

Literatur

EKD (Hg.,2023): Wie hdltst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der
Gesellschaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig.

Groschopp, Horst (2006): Von den ,, Dissidenten” zur ,,dritten Konfession“?, in: humanis-
mus aktuell 18, 17 - 33.

Groschopp, Horst (2016): Pro Humanismus. Eine zeitgeschichtliche Kulturstudie. Mit
einer Dokumentation, Aschaffenburg.

Heinrichs, Thomas (2017): Diskriminierungsrisiko Weltanschauung, Interviews, in:
ders.: Religion und Weltanschauung im Recht, Aschaffenburg, 247 - 260.

Kuczynski, Rita (2013): Was glaubst Du eigentlich? Weltsicht ohne Religion, Berlin.

Pollack, Detlef / Rosta, Gergely (2016): Religion in der Moderne. Ein internationaler
Vergleich, Bonn.

Tiefensee, Eberhard (2000): ,,Religios unmusikalisch?“ Ostdeutsche Mentalitit zwischen
Agnostizismus und flottierender Religiositit, in: Wanke, Joachim (Hg.): Wiederverei-
nigte Seelsorge, Leipzig, 24 - 53.

Wohlrab-Sahr, Monika (2000): Religionslosigkeit als Thema der Religionssoziologie, in:
Pastoraltheologie 90, 152 - 167.

138

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunstreligion

Martin Fritz

Ein jeder weif3, was ,Kunst® ist, und eine jede, was ,Religion“ bedeutet
(wenigstens so ungefédhr). Aber ,Kunstreligion“? Offenbar geht es um Pha-
nomene, die irgendwie beiden Bereichen zugehdren, um Vollziige oder
Erfahrungen, in denen ,,Kunst“ und ,Religion® in besonderer Weise zusam-
mentreffen. Im Folgenden sollen die Facetten des schillernden Begriffs in
den Blick genommen werden und damit auch die schillernden Phanomene,
auf die er verweist.

Ungeachtet dessen, dass der Terminus im allgemeinen Sprachgebrauch
wenig vorkommt und dass er auch in den religionsbezogenen Wissenschaf-
ten allenfalls am Rande Beriicksichtigung findet, soll dabei seine gegen-
wirtige religionsdiagnostische Bedeutsamkeit herausgestellt werden. Der
Begriff kann als Sonde fiir eine Spielart ,unsichtbarer Religion“ (Thomas
Luckmann) dienen, die sich jenseits herkdmmlicher religidser Institutio-
nen, Gemeinschaften und Praktiken vollzieht, die aber gleichwohl nicht
von vornherein als irrelevant oder illegitim eingestuft werden sollte. Wer
ein Sensorium fiir die fluiden Formen von Spiritualitdt besitzt, in denen
sich der menschliche ,,Sinn und Geschmack fiirs Unendliche® (Friedrich
Schleiermacher) heute bei vielen artikuliert, wird vom Konzept der Kunst-
religion auf die Féhrte einer dsthetisch-religiosen ,Zwittergestalt” gefiihrt,
die abseits der geldufigen Wege institutionell identifizierbarer Religion ver-
lauft. Die Mihsal, sich damit in uniibersichtliches, kaum kartografiertes
Geldnde zu begeben, wird vergolten durch den Gewinn einer vollstindige-
ren Gesamtsicht der religiosen Landschaft.

Anndiherung

Dass sich die Sphéren ,Kunst“ und ,Religion” realiter nicht so sduberlich
scheiden lassen, wie es die Vorstellung ,autonomer, also voneinander un-
abhingiger, je eigenen Regeln gehorchender Kultursegmente suggeriert,

lasst sich an einem Beispiel zeigen. Man denke an eine beliebige Fuge von
Johann Sebastian Bach, die am Ende eines Gottesdienstes als Orgelnach-

139

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

spiel erklingt. Sie wurde fiir die ,Konigin der Instrumente“ komponiert,
also fiir einen Sakralraum und (potenziell) zur musikalischen Bereicherung
der sakralen Feier. Vielleicht hat Bach seine Komposition sogar, wie er es
héufig tat, mit dem Kiirzel S.D.G. (fiir lat. Soli Deo Gloria, ,Gott allein sei
Ehre®) iiberschrieben, weil er seine Musik generell als Organ des Gotteslo-
bes begriff. Von einem autonomen Kunstwerk im Vollsinne kann hier also
nicht die Rede sein. Vielmehr wurde dieses Klanggebilde als Element des
christlichen Kultes oder zumindest als Zeugnis christlicher Frommigkeit
geschaffen. Sofern es im Gottesdienst mit einem derartigen Bewusstsein
vernommen wird, wird man nicht eigentlich von einem ,kunstreligiosen’,
sondern eher von einem religiosen oder ,geistlichen® Geschehen sprechen,
bei dem die Musik/Kunst wesentlich eine illustrierende oder verstirkende
Funktion hat. Sie wird dabei von vornherein im Rahmen und als Ausdruck
der institutionell definierten Religion aufgefasst.

Wie aber, wenn dieselbe Fuge nicht in einem Gottesdienst, sondern in
einem Konzert erklingt? Oder, per Radio, CD oder Stream, im eigenen
Wohnzimmer? Auch wenn vielen der historische Bezug zu Christentum
und Kirche dabei noch hinreichend prasent sein diirfte, wird vermutlich
starker hervortreten, was selbstverstandlich auch beim Gottesdienstnach-
spiel gilt: ,,An sich“ oder ,in sich® hat diese Fuge keinen manifesten reli-
giosen Charakter. Thr musikalischer Aufbau folgt spezifisch musikalischen
Gesetzen (eben den quasimathematischen Regeln der Fuge), die selbst wie-
derum keinen religiésen Vorgaben gehorchen. Wer beim Horen den Verlauf
der Themen und Themenvariationen verfolgt, muss dabei keineswegs wie
Goethe an das innere Gesprich ,in Gottes Busen, kurz vor der Weltschop-
fung® denken - derlei religioser Gehalt ist dem textlosen Musikstiick in
seiner ginzlich eigengesetzlichen musikalischen Struktur nicht zu eigen.
Niemand muss beim Horen zwingend an irgendeinen Aspekt des christli-
chen Glaubens denken, man kann sich vielmehr auch rein musikalisch
am ,,Spiel tonend bewegter Formen“ (Eduard Hanslick) erfreuen. Mit dem
religiosen Kontext entfallen die religiosen Konnotationen, es bleibt der
blofie dsthetische Vollzug.

Es ist indessen noch ein dritter Modus der Rezeption denkbar (und viel-
fach belegt), der gewissermaflen zwischen der geistlich-religiosen und der
asthetisch-profanen Einstellung liegt. Manche folgen dem musikalischen
Verlauf, lassen sich vom gravitétischen Klang und vom sinnreichen Inein-

1 Zit. nach Eckart Klefmann: Uber Bach: Von Musikern, Dichtern und Liebhabern. Eine
Anthologie, Stuttgart 1992, 91.

140

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunstreligion

ander und Auseinander der tonenden Linien mitnehmen - und fiihlen sich
dabei auf sonderbare Weise innerlich ,erbaut®. Sie sind ganz bei oder in der
Musik, die sie fiir einen Augenblick ihrem alltdglichen Leben entnimmt,
und ohne dass dabei bestimmte religiose Gedanken aufgerufen wiirden,
empfinden sie angesichts der feierlichen Tone so etwas wie eine ,,Erhebung
der Seele; die sie mitunter sogar zu Trénen rithrt. Dabei kann im Hinter-
grund durchaus der sakrale Raum oder die Erinnerung an den christlichen
Kult wirksam sein; aber dies womdglich nur in einem ganz allgemeinen
Sinne. Dann erlebt die Horerin in dieser Musik etwas Erhabenes, das eine
Tiefenschicht des Gemiites beriihrt, die ihr sonst verschlossen ist. Kraft
solcher Sammlung oder Ergriffenheit dhnelt dieser dsthetische Vollzug in
gewisser Weise der Haltung religiéser Andacht, wenn auch (mehr oder we-
niger) ohne bestimmten religiésen Gehalt. Eine derartige ,,Musikandacht,
gerade unter Bach-Enthusiasten nicht selten anzutreffen, wire ein exem-
plarischer Fall von ,Kunstreligion®: Ein Kunstwerk, das primér in seiner
autonomen ésthetischen Qualitit aufgefasst wird, entfaltet im Zuge dessen
eine Tiefenwirkung, die als ,religios“ oder ,spirituell” bezeichnet werden
kann, ohne doch die identifizierbaren Kennzeichen institutionell und kon-
fessionell definierter Religion zu tragen.

Sdkularisierung und Resakralisierung

Wie das Beispiel deutlich macht, kénnen in Zeiten der generellen Emanzi-
pation der Kunst von der Religion, die zur Praxis eines von religios-weltan-
schaulichen Beziigen freien, eben ,autonomen® Kunstgenusses gefiihrt hat,
auch urspriinglich sakrale Kunstwerke nur als Kunstwerke, also ,,rein dsthe-
tisch’, rezipiert werden. Solches gilt etwa auch von Kirchengebauden, die
beim Sightseeing als Zeugnisse der Baukunst aufgesucht werden, aber auch
von den Kunstwerken in den Kirchen, den Altarbildern, Kruzifixen und
Heiligenskulpturen, deren Beschreibungen die Reisefiihrer fiillen. Gleich
ob sie in der Kirche oder im Museum stehen - die Komposition einer
Kreuzigungsgruppe oder die Anmut einer Marienstatue sind auch einer
asthetischen Betrachtung zuginglich, die sich fiir die religiosen Sujets als
solche gar nicht interessiert. Ebenso bei Vertonungen geistlicher Texte,
bei Motetten oder Oratorien: Auch sie konnen in ihrer lyrischen Expressi-
vitdt, ergreifenden Wucht oder feierlichen Pracht ohne Riicksicht auf die
darin gestalteten Glaubensgehalte genossen werden. Der (oftmals ohnehin
schwer verstandliche) Text wird dann beim Horen zum blofien Vehikel der

141

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

gesungenen Tone, der religiose Gehalt tritt fiir die dsthetische Aufmerksam-
keit zugunsten des musikalischen Geschehens zuriick.

Ein solchermaflien ,sékularisierender Umgang mit religioser Kunst,
etabliert im Zuge der allgemeinen Sékularisierung des gesellschaftlichen
Lebens und der Autonomisierung der Kunst, ist im biirgerlichen Kulturle-
ben sehr verbreitet; im Selbstverstandnis der Kunstkonsumenten durfte
er vorherrschend sein. Dieser ,dsthetischen Sakularisierung® im Aufnahme-
verhalten entspricht eine solche in der Prasentationspraxis: Die Ablosung
vom vormaligen religiésen ,Gebrauch® wird sinnenfillig, wo sakrale Kunst
im Museum ausgestellt oder wo geistliche Musik im Konzertsaal aufgefiihrt
wird.

Es wiirde nun aber zu kurz greifen — dies ist die grundlegende religions-
diagnostische oder religionshermeneutische Pointe des Begriffs ,, Kunstreli-
gion® -, angesichts jener Sakularisierung bei der Alternative von ,geistlich-
sakralem und ,blof} dsthetischem® Zugang stehen zu bleiben. Vielmehr
verweist der Begriff auf die Moglichkeit, dass es unter den Bedingungen der
Sdkularisierung und Autonomisierung der Kunst zu neuen Wechselwirkun-
gen zwischen Kunst und Religion kommt. Kennzeichnend fiir den neuen
Typ der Kunstrezeption ist gerade das Changieren zwischen &sthetischer
Autonomie und religioser Wirkung: Der &sthetische Vollzug hat sich zwar
von den iiberkommenen Formen und Gehalten der institutionellen Religi-
on frei gemacht; er fiihrt aber dennoch iiber den ,rein dsthetischen® Ge-
nuss hinaus in eine Gestalt religiéser Gestimmtheit, worin jene abgelegten
Formen und Gehalte in eigentiimlicher Weise nachklingen.

Die Geburt des Begriffs

Der Terminus ,,Kunstreligion® entstammt der Epoche der Romantik, wobei
er dltere Entwicklungen auf dem Feld von Religion und Kunst (bzw. Theo-
logie und Asthetik) aufnimmt. Der erste Beleg findet sich in einer epocha-
len theologischen Schrift, in den (eingangs bereits zitierten) ,Reden tiber
die Religion“ (1799) von Friedrich Schleiermacher. Von Kunstreligion ist
demnach zu reden, wo ,,der Kunstsinn fiir sich allein iibergeht in Religion®
(166f), wenn ein Kunstwerk den Betrachter, Horer oder Leser gleichsam
aus eigener dsthetischer Kraft dazu bringt, ,,sich @iber das Endliche zu erhe-
ben“ (167). Obwohl er freimiitig bekennt, dass ihm selbst dieser ,Weg zur
Religion® (166) verschlossen sei, hilt Schleiermacher ihn doch fiir legitim -
und er verheifit ihm eine grofle Zukunft.

142

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunstreligion

Wie eine Anspielung verrit, wurde der Theologe wesentlich von einem
Schliisselwerk der literarischen Frithromantik zu dieser Einschitzung be-
wogen: von den ,HerzensergiefSungen eines kunstliebenden Klosterbru-
ders® (1797). Das Gemeinschaftsprodukt von Wilhelm Heinrich Wacken-
roder (1773 - 1798) und Ludwig Tieck (1773 - 1853) kann als die erste
und wichtigste Programmschrift der Kunstreligion gelten (wenngleich der
Ausdruck selbst noch fehlt). In Aufsitzen eines fiktiven Monchs wird darin
geschildert, wie verschiedene Protagonisten von Werken der Musik oder
der bildenden Kunst (namentlich von den Renaissancekiinstlern Direr,
Michelangelo, Raffael und Leonardo) in einen Zustand der Erhebung ver-
setzt werden, der unverkennbar Ziige religiéser Kontemplation tragt, auch
wenn dabei bestimmte christliche Glaubensinhalte keine konstitutive Rolle
spielen. So berichtet der Ménch von einem gewissen ,Tonkiinstler namens
»Joseph Berglinger:

Vornehmlich besuchte er die Kirchen und horte die heiligen Oratorien,
Kantilenen und Chdére mit vollem Posaunen- und Trompetenschall unter
den hohen Gewdlben ertinen, wobei er oft aus innerer Andacht demiitig
auf den Knien lag [...]. Ehe die Musik anbrach, [... Jharrte er auf den
ersten Ton der Instrumente — und indem er nun aus der dumpfen Stille,
michtig und langgezogen, gleich dem Wehen eines Windes vom Himmel
hervorbrach [...] - da war es ihm, als wenn auf einmal seiner Seele
grofSe Fliigel ausgespannt, als wenn er von einer diirren Heide aufgehoben
wiirde, der triibe Wolkenvorhang vor den sterblichen Augen verschwinde
und er zum lichten Himmel emporschwebte® (105f).

Aber es ist keineswegs nur geistliche Vokalmusik, die bei Berglinger solche
intensiven Andachtsgefiihle erweckt, sondern ebenso Instrumentalmusik:

~Wenn Joseph in einem grofien Konzerte war, so setzte er sich, ohne auf die
glinzende Versammlung der Zuhérer zu blicken, in einen Winkel und hor-
te mit eben der Andacht zu, als wenn er in der Kirche wire — ebenso still
und unbeweglich und mit so vor sich auf den Boden sehenden Augen. Der
geringste Ton entschliipfte ihm nicht, und er war von der angespannten
Aufmerksamkeit am Ende ganz schlaff und ermiidet® (107).

Wie die grofien Oratorien, so versetzt den idealtypischen Horer ,Joseph®
auch die Instrumentalmusik in eine kontemplative Verfassung, die mit dem
religios konnotierten Ausdruck der ,Andacht® in die Nahe religioser Ge-
stimmtheit geriickt wird. Es deutet sich darin jene doppelte Charakteristik
von ,Kunstreligion® an, die bereits herausgestellt wurde: Dass sie sich an

143

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

textloser Musik entziinden kann, zeigt ihre Ablosung von der institutionell
und konfessionell definierten Religion. Dass sie sich indessen — und zwar
nach Wackenroder/Tieck vornehmlich — an den Werken christlicher Kunst
entziindet, zeigt das Nachwirken des Christlich-Religiésen in der betreffen-
den Resonanz. Die religionsartige ,Neuaufladung® oder ,Resakralisierung®
der Kunstrezeption setzt eine Sakularisierung von Religion und religioser
Kunst voraus, sie lebt aber offenkundig von religidsen Potenzialen, die von
der ndmlichen ,Verweltlichung“ unbetroffen blieben.

Altere Programme zur Asthetisierung des Christentums

Koénnen die ,HerzensergiefSungen® als die Griindungsurkunde der moder-
nen Kunstreligion angesehen werden, darf die fragliche Zasur doch auch
nicht {iberzeichnet werden. Die neue Idee eines sich in der dsthetischen
Kontemplation aufbauenden religidsen Bewusstseins wurde im 18. Jahrhun-
dert griindlich vorbereitet. So hat Friedrich Gottlieb Klopstock, der Dichter
des christlichen Epos ,Der Messias“ (1748 — 1773), in seinem Essay ,Von
der heiligen Poesie® (1755) das Ideal einer Frommigkeit gezeichnet, die
durch den Schwung christlicher Dichtung aus der Erstarrung des lehrhaft-
dogmatischen Christentums gerissen und mit neuer Lebendigkeit und Her-
zensinnigkeit erfllt wird. In diesem Sinne ist denn auch ,Der Messias“ von
vielen als eine Art poetisches Erbauungsbuch zur Befeuerung der privaten
Andacht gelesen worden. In den 1770er Jahren wird Klopstocks Programm
dann von Theologen (August Hermann Niemeyer) und Musikern (Johann
Friedrich Reichardt) auf die Tonkunst iibertragen. Das Ergebnis ist das
Konzept einer ,heiligen Musik®, erklingend in der Kirche, aber auch am
héuslichen Klavier oder im weltlichen Konzertsaal. Sie soll ebenfalls der
Erweckung frommer Empfindungen dienen - bei all denen, deren Herz
vom Offentlichen Gottesdienst mit der lehrhaften Predigt im Zentrum nicht
angesprochen wird. Die Kunst wird als Medium zur Kompensation der
affektiven Resonanzarmut der altprotestantischen Gelehrtenreligion begrif-
fen, und sie wird dabei zum Vehikel einer auflerkirchlichen biirgerlichen,
teils privaten, teils 6ffentlichen Andachtskultur.

Indessen ist auch Klopstocks wirkméchtige Idee der heiligen Poesie nicht
im luftleeren Raum entstanden. Es wirkt darin das pietistische Ideal leben-
diger Frommigkeit mit Strémungen in der Poetik und Asthetik der Auf-
klarung zusammen, wo die Problematik der poetischen bzw. @sthetischen
Verlebendigung religioser (und moralischer) Inhalte ein treibendes Motiv

144

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunstreligion

darstellt. So kommt eine ganze Reihe von Zeitgenossen Mitte/Ende des 18.
Jahrhunderts zu der Auffassung, das {iberkommene Christentum bendtige
dringend die Hilfe dsthetischer Versinnlichungs- und Emotionalisierungs-
mittel, um gegen die Tendenzen zur ,Vertrocknung“ der Frommigkeit durch
protestantisch-orthodoxe Theologie und aufklarerische Verstindigkeit zu
neuer Vitalitdt zu gelangen.

Wie diese Schlaglichter zeigen, gibt es spétestens seit Mitte des 18. Jahr-
hunderts in Deutschland die Theorie und Praxis einer engen Synthese von
Kunst und Religion, wo die Kunst nicht mehr wie frither im Dienst des
kirchlichen Christentums steht, sondern als freies religioses Medium fun-
giert. In mehr oder weniger entschiedener Distanz gegeniiber der Kirche
bildet sich eine Gestalt von Religion, die auf die besondere Erlebnistiefe
der Kunst setzt und sich daher im Medium des Asthetischen vollzieht.
Man kann die fraglichen Prozesse als ,,Asthetisierung“ des Christentums
bezeichnen, unmittelbar verflochten mit einer ,Sakralisierung® der freien
biirgerlichen Kunstpraxis, die in dieser Zeit entsteht. Es handelt sich dabei
aber nicht etwa um eine Entmichtigung des Religiésen, wie ein verbrei-
tetes Vorurteil meint, sei es zugunsten eines oberflichlichen Vergniigens
am Schonen, sei es zugunsten eines asthetischen Sinnerlebens, das als
Religionsersatz fungiert. Zumindest urspriinglich zielt die Asthetisierung
vielmehr dezidiert auf die Wiedergewinnung einer erlebnisintensiven Her-
zensreligion. Sie ist Teil der modernen Individualisierung des Christentums
und seiner Emanzipation von der Kirche.

Die Problematik der Unbestimmtheit

Blickt man auf spitere Konzeptionen von Kunstreligion, verwundert es
freilich nicht, dass die fraglichen Erscheinungen heute hiufig im Sinne
eines Religionssurrogats gedeutet werden. Denn mit Arthur Schopenhauer
(1788 - 1860) und Friedrich Nietzsche (1844 - 1900) haben zwei Philoso-
phen grofler populdrer Reichweite der dsthetischen Kontemplation religi-
onsanaloge Funktionen wie Weltflucht, Selbstentlastung und Sinnstiftung
zugeschrieben, sie dabei aber ausdriicklich als Ersatz der abgelebten Religi-
on ausgewiesen. Und auch Richard Wagners (1813 - 1883) Idee des ,,Biih-
nenweihspiels“ verheif3t eine ,,Erlésung’, von der nicht leicht zu sagen ist,
ob sie auf einer religiosen Erfahrung von Transzendenz beruht oder blof3
auf einer Entriickung in die imaginiren Reiche der Fantasie.

145

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

Ein Hauptgrund fiir das Schwanken der Deutungen ist jenes Charak-
teristikum der betreffenden Phénomene, das besonders in den einschli-
gigen musikisthetischen Auflerungen um 1800 hervortritt, weshalb das
romantische Modell von Kunstreligion gegeniiber den Vorlduferkonzeptio-
nen tatsdchlich ein neues religionskulturelles Stadium markiert: Indem wie
bei Wackenroder/Tieck auch der Instrumentalmusik potenziell religiose
Resonanz zugeschrieben wird, werden unbestimmte religiose Gefithle zum
Zentralmerkmal der Kunstreligion. Das beriihmteste Beispiel fiir diese re-
ligiose Aufwertung der Instrumentalmusik ist die Rezension der Fiinften
Symphonie Beethovens von ET.A. Hoffmann aus dem Jahre 1810. Thr zufol-
ge ,erweckt Beethovens Musik ,unendliche Sehnsucht®, ein ,ahnungsvol-
les’;, ,unbestimmtes Sehnen®, das die Seele des Horers emporhebt ,in das
wundervolle Geisterreich des Unendlichen® (zit. n. Fritz 2014b, 43f).

Bei dieser kunstreligidsen Inanspruchnahme textloser Musik ist eine
theologische bzw. religionsphilosophische Einsicht vorausgesetzt, fiir die
hier wiederum stellvertretend der Name Schleiermacher stehen kann. Nur
wer davon ausgeht, dass Religion nicht allein von bestimmten Lehren
oder Anschauungen lebt, sondern ebenso von unbestimmten Transzen-
denzsehnsiichten und -ahnungen - Schleiermacher spricht vom ,Gefiihl
des Unendlichen® (54) -, kann der Instrumentalmusik in ihrer bedeutungs-
haften Unbestimmtheit derartige religiése Qualititen beimessen. Wer hin-
gegen eine solche Religionstheologie bereits als Abfall vom wesenhaft kon-
fessionell verfassten, an bestimmten Glaubensgehalten haftenden Christen-
tum betrachtet, wird auch die Kunstreligion tiberhaupt als Signum einer
allgemeinen Entchristlichung beurteilen. Und auch wer das Wesen der
Religion bewusst oder unbewusst an einem solchen dogmatischen Begriff
christlicher Religion orientiert (wenn auch nicht aus dogmatisch-norma-
tiven Griinden), wird an den fiir die Kunstreligion ins Feld gefithrten
Regungen nichts Religioses entdecken kénnen und sie der Sphire des
,blofl Asthetischen” zuweisen. Die Wahrnehmung und das Ernstnehmen
der kunstreligiosen Resonanzen hangen demnach mafigeblich von der zu-
grunde liegenden Auffassung von Religion oder Glauben ab.

Die Bandbreite des religiosen Lebens

Es ist nun freilich bei aller religionsasthetischen Offenheit nicht zu leugnen,
dass den ins Auge gefassten religiosen Gemiitszustinden eine Unschirfe
eignet, die zur Verfliichtigung neigt. Sollen sie dennoch theologisch wert-

146

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunstreligion

geschitzt werden, miissen sie mit den bestimmteren Formen christlichen
Glaubens in Beziehung gesetzt werden. Dazu bedarf es einer Korrektur
im herkémmlichen Bild des christlichen Glaubens. Wie ausgefiihrt verdan-
ken wir der Romantik (und vorlaufenden Tendenzen im Pietismus) einen
Sensus dafiir, dass zur Religion auch Empfindungen gehoren, die aller aus-
sagen- und vorstellungshaften Glaubensbestimmtheit vorausliegen - und
dass der Verlust dieser Erlebnisdimension einer dogmatischen Rationali-
sierung gleichkommt, die religiose Verarmung bedeutet. Das subjektive
Frommigkeitsleben ist demzufolge nicht statisch als fixer Zustand von
Glaubensgewissheit zu fassen; vielmehr bewegt es sich auf einer breiten
Skala von Bestimmtheits- und Gewissheitsgraden, die von dunkler Tran-
szendenzsehnsucht bis zu Momenten klarer Heilsgewissheit reicht.

Folgt man dieser Beschreibung, so steht der Begriff der Kunstreligion fiir
die Fahigkeit der Kunst, in Ergdnzung zu allen dogmatisch oder symbolisch
bestimmteren Formen christlicher Religion jene mehr oder weniger vagen
religiosen Gefiihle zu kultivieren, die fiir die Spiritualitit konstitutiv sind,
die aber innerhalb der institutionellen Christentumspraxis wenig Raum
finden. Unter der Voraussetzung einer entsprechend variablen Auffassung
christlicher Religiositat kann die Kirche mit ihren sprachlich-symbolischen
Ausdrucks- und Reflexionspotenzialen an die betreffende Erlebnissphire
ankniipfen. Ihr kommt es dann zu, die fliichtigen Anklinge des Ubersinn-
lichen in der Kunst aufzunehmen und sie mithilfe der christlichen An-
schauungen und Symbole zu deuten, auf dass sie durch einen derartigen
Bestimmtheitszuwachs an Stetigkeit und lebensbestimmender Kraft gewin-
nen. Zugleich bleibt das kirchliche Christentum aber selbst dauerhaft auf
die nichtsprachliche Erlebnisschicht der Kunst angewiesen, um sich einen
elementaren Sinn fiir das institutionell und konfessionell unverrechenbare
Geheimnis des Géttlichen zu bewahren.

Fazit

Im vorliegenden Artikel wurden die historischen und sachlichen Konturen
des Begriffs ,,Kunstreligion® skizziert. Die Fiille von Phdnomenen, die dafiir
heute als potenzielle Erscheinungsformen infrage kommen, konnte dabei
nicht einmal ansatzweise in den Blick genommen werden: Konzert und
Museum, Architektur, Literatur und Theater, Film und Hérspiel, daneben
der gesamte Uberschneidungsbereich von Kunst und Kirche, und all dies
analog zum ,hochkulturellen® auch fiir den ,,popkulturellen® Bereich - die

147

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

moglichen Orte religioser oder spiritueller Resonanzen von Kunst sind
uniiberschaubar.

Ungeachtet dessen kann abschlieflend ein doppeltes Resultat festgehalten
werden. Zum einen liegt die religionsdiagnostische Leistung des Begriffs
~Kunstreligion® darin, dass er eine Sphére dsthetisch evozierter Spiritualitat
wahrzunehmen erlaubt, die fiir das gewohnliche Instrumentarium religio-
ser Zeitdiagnose unsichtbar bleibt. Der Terminus weist auf eine spirituelle
Ansprechbarkeit kunstsinniger Menschen hin, ohne deren Beachtung das
Bild der Gegenwartsreligiositit unvollstindig wére. Wie jene Spiritualitit
religionsdiagnostisch zu erheben ist, versteht sich indes nicht von selbst.
Aber ein Anfang wire gemacht, wiirden beispielsweise die zahllosen Akteu-
re und Besucher von Kirchenkonzerten auf ihre Motivation und ihr Erle-
ben beim Musizieren und Musikhoren hin befragt. Lagen die Theoretiker
der Aufklarung und Romantik mit ihren Beschreibungen seinerzeit richtig,
so ist jedenfalls auch heute davon auszugehen: Menschen suchen und fin-
den in der Kunst eine emotionale religiose Innerlichkeit, die ihnen die
hergebrachten Formen der 6ffentlichen Religion oftmals nicht vermitteln —
die ihnen aber mitunter einen neuen Zugang zu jenen Formen vermitteln
kann.

Damit ist auch schon die kirchliche Relevanz des Konzepts benannt. In
der Kunstreligion liegt fiir die Kirche eine in ihrer Bedeutung kaum zu
tberschitzende Kontaktfliche mit einer freien, fluiden Spiritualitdt, die
ihre Reprdsentanten wahr- und ernst nehmen sollten. Es versteht sich
freilich nicht von selbst, wie kirchlicherseits an diese Spiritualitit anzu-
kniipfen ist. Als Form von Spiritualitdt mit einer langen Geschichte der
Emanzipation von der Kirche diirfte sie allergisch gegen plumpe Verein-
nahmungsversuche sein. Aber immerhin verfiigen die Kirchen iiber ein
grofies Reservoir an geistlicher Kunst und Musik, worin der Ubergang zu
den christlichen Gehalten und Symbolen gewissermafien vorgezeichnet ist.
Mit diesen Schétzen haben die Kirchen zu ,wuchern’, um kirchenfernen,
aber dsthetisch ansprechbaren Zeitgenossen durch eine feinfiihlige Ausle-
gung ihrer ,unendlichen Sehnsucht® die Symbolwelt des Christentums wie-
der nahezubringen.

Literatur

Auerochs, Bernd (2006): Die Entstehung der Kunstreligion, Gottingen.

Barth, Ulrich (2004): Asthetisierung der Religion — Sakralisierung der Kunst. Wackenro-
ders Konzept der Kunstandacht, in: ders.: Aufgeklirter Protestantismus, Tiibingen,
225 - 256.

148

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunstreligion

Buntfufl, Markus (2008): Art. Kunstreligion, in: Enzyklopddie der Neuzeit, Bd. 7, Stutt-
gart, 349 - 351.

Fritz, Martin (2014a): Hallische Avantgarde. Die Erfindung der Asthetik und die Astheti-
sierung des Christentums, in: ZNThG 21, 1 - 27.

Fritz, Martin (2014b): Musikandacht. Uber Herkunft und Bedeutung eines Elements
biirgerlicher Religionskultur, in: ZThK 111, 28 - 55.

Fritz, Martin (2011): Vom Erhabenen. Der Traktat ,,Peri Hypsous® und seine dsthetisch-
religidse Renaissance im 18. Jahrhundert, Tibingen.

Meier, Albert/Costazza, Alessandro/Laudin Gérard (2011/12/14): Kunstreligion. Ein ds-
thetisches Konzept der Moderne in seiner historischen Entfaltung, 3 Bde., Berlin/Bos-
ton.

Miiller, Ernst (2004): Asthetische Religiositit und Kunstreligion in den Philosophien von
der Aufkldrung bis zum Ausgang des deutschen Idealismus, Berlin.

Schleiermacher, Friedrich (1799): Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter
ihren Verdchtern, Studienausgabe, hg. von G. Meckenstock, Berlin 2001 (zitiert nach
Originalpaginierung).

Wackenroder, Wilhelm Heinrich/Tieck, Ludwig (1797): Herzensergieffungen eines
kunstliebenden Klosterbruders, Stuttgart 2001.

149

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Life-Coaching

Michael Utsch

Coaching ist ein Sammelbegrift fiir eine zielorientierte Kurzzeitberatung.
Waihrend im Business-Coaching die Verbesserung von Arbeitsabldufen und
der betrieblichen Kommunikation, die Verschlankung von Leitungsstruk-
turen und die Organisationsentwicklung im Mittelpunkt stehen, zielt das
Life-Coaching auf das Gliick und die personliche Weiterentwicklung eines
Klienten ab. Anders als bei der Supervision, die zu einem bewéhrten Ins-
trument der Reflexion und Optimierung beruflicher Praxis - auch in der
Kirche - geworden ist, sind die Entwicklungsziele eines Life-Coaching-Pro-
zesses haufig nur vage formuliert und schwer zu tiberpriifen.

Von der Wortbedeutung her ist der ,Coach® der Kutscher, der die Pfer-
de des Wagens steuert. Spiter etablierte sich der Begriff im Sport und
verdringte die Bezeichnung ,Trainer”. Heute ist er auch im Wirtschafts-
leben und im Rahmen der individuellen Personlichkeitsentwicklung pra-
sent. Beschrénkte sich Coaching zunéchst auf ein exklusives Fithrungskraf-
te-Training, hat sich daraus heute ein breit geficherter Beratungsmarkt
entwickelt. Coaching-Experten fiir die richtige Entscheidungsfindung sind
dabei gut im Geschift. Es gibt nicht nur Unternehmens-, Finanz-, Steuer-
oder Verbraucherberater. Lehrer werden fiir den Schuldienst gecoacht,
Politiker fiir Wahlkdampfe fit gemacht, Frauen darauf vorbereitet, nach
der Familienphase wieder in den Beruf zuriickzukehren, moderne Pfarrer
unterziehen ihre Verkiindigung einem ,Predigtcoaching®. Dariiber hinaus
wird mittlerweile allen moglichen Lebenssituationen ein professioneller
Beratungsbedarf unterstellt. Wird das eigene Leben als Projekt mit prinzipi-
ell grenzenlosen Moglichkeiten angesehen, appellieren Life-Coachs an die
Kraft transformierender Wunschtraume, die mit wenigen mentalen Tricks
Wirklichkeit werden sollen: ,Denke grofler” (Veit Lindau), ,Entfalte dein
volles Potential“ (Laura Seiler), ,Begleitung fiir deine spirituelle Reise®
(Younity) oder ,Entfessele deine wahren Starken“ (Greator-Festival).

Die gesellschaftliche Lage der Uniibersichtlichkeit, Unberechenbarkeit
und Krise hat starke Bediirfnisse nach Sicherheit und Kontrolle hervor-
gerufen. Die Sehnsucht nach einfachen Rezepten wiéchst in dem Maf3,
wie die eigene Lebenswirklichkeit als komplex, uniibersehbar und wider-

151

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.coaching-report.de/lexikon/klient.html
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.coaching-report.de/lexikon/klient.html

Michael Utsch

spriichlich empfunden wird. Kein Wunder, dass Lebenshilfe-Angebote boo-
men, die mit griffigen Coaching-Rezepten in Aussicht stellen, den Alltag
leichter, authentischer und wirksamer nach den eigenen Wiinschen zu
gestalten. Angebote zur individuellen Begleitung und ganzheitlichen Forde-
rung, Ubungen zur Leistungsverbesserung und Tipps zur Stressresistenz,
zur Herstellung einer ,Work-Life-Balance® und zur Verwirklichung des ei-
genen Lebenstraums prigen diesen uniibersichtlichen Markt. Viele dieser
Themen reichen in die existenzielle Dimension der Sinngebung hinein.
Auch die langen Wartezeiten auf Psychotherapie-Behandlungsplatze fithren
dazu, dass Menschen heute verstirkt Hilfe bei privaten Coaching-Anbietern
suchen.

Das ganze Leben coachen - Spirituelles Coaching

Die Angebote an Life-Coachings sind uniibersehbar und vielfaltig. Haufig
sind sie spirituell gefarbt, und zunehmend machen sie von den Moglich-
keiten der sozialen Medien und des digitalen Lernens Gebrauch. Die
Digitalisierung hat auch den spirituellen Weiterbildungsmarkt verdandert.
Reisten frither an Weiterentwicklung Interessierte ihren spirituellen Lehre-
rinnen und Lehrern hinterher, um ihnen personlich mit Gleichgesinnten
in Seminaren und Veranstaltungen zu begegnen, sind heute viele Coaches
online auf eigenen Kanilen verfiighar und kommen damit am mobilen
Endgerit dem Ratsuchenden sehr nah. Internet-Portale wie www.greator
.com, www.homodea.com oder www.younity.com bieten Tausende von
Online-Kursen zu den Themen Spiritualitit, Heilung und Meditation an.
Die Online-Kurse werden geschickt mit Prasenz-Meetings und speziellen
Events verkniipft, um die Kundenbindung zu festigen.

Durch die kostenlosen Videos am heimischen Computer kann die Neu-
gierde auf eine echte Begegnung geweckt werden, die dann bei Coaching-
Events als Grofigruppenerlebnis und in individuellen Seminaren vertieft
werden kann. Exemplarisch kann auf das angeblich weltweit grofSte Festival
fiir die personliche Weiterentwicklung hingewiesen werden, das im Juni
2024 zum dritten Mal von der Firma ,Greator” in Koln durchgefiihrt
wurde. Der Unternehmensname ,Greator® setzt sich aus den englischen
Wortern ,greatness (GrofSartigkeit) und ,creator (Erschaffer) zusammen.
Teilnehmer sollen durch die Seminare, Fortbildungen und den Festivalbe-
such zum ,Erschaffer eines groflartigen Lebens® werden. Laura Seiler stellt
in ihren Seminaren in Aussicht, Teilnehmende schnell und nachhaltig zu

152

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


http://www.greator.com
http://www.greator.com
https://www.homodea.com
http://www.younity.com
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.greator.com
http://www.greator.com
https://www.homodea.com
http://www.younity.com

Life-Coaching

ihrer ,Schopferkraft zuriickzufithren, mit deren Energie sie Wunschtrau-
me verwirklichen konnten.

Psychologie — eine zeitgemdfSe Heilslehre?

Nach dem Niedergang der grofien universellen Heilslehren wie Christen-
tum, Sozialismus und Kommunismus ist heute fiir viele die Psychologie
zum individuellen Gliicksbringer und ultimativen Ratgeber fiir gelingen-
des Leben geworden. Durch die Sakularisierung wurden christliche Werte
und Normen durch andere Lebenskonzepte und Leitbilder abgeldst und
teilweise ersetzt. Psychologische Deutungen haben den Bedeutungsverlust
des christlichen Wirklichkeitsverstdndnisses fiir sich zu nutzen gewusst
und treten heute teilweise ganz unverbliimt als Sinngeber und Orientie-
rungsmaf3stab auf. Analog der Bio- und Medizintechnik ist die Vorstellung
weit verbreitet, dass sich der Mensch mit Hilfe geeigneter Psychotechniken
umfassend dndern und von lastigen Schwichen und Fehlern befreien kon-
ne. Die scheinbar unbegrenzten Moglichkeiten des medizinisch und the-
rapeutisch Machbaren nihren die Menschheitsphantasien der Unverwund-
barkeit und Unsterblichkeit. Permanente Gesundheit, Wohlbefinden und
Erfolg gehoren zu den Goétzen des 21. Jahrhunderts. Aber gibt es wirklich
einen psychologischen ,Bypass’ fiir die dunklen und schmerzhaften Seiten
der Seele und des Lebens? Selbst wenn psychologische Methoden bald
seelisches Leiden verhindern oder gar ausmerzen kdnnten — wozu wiirden
eine permanente Selbstoptimierung und Gesundheitssteigerung fithren?

Im Spannungsfeld von Gesundheit, Psychotherapie und Spiritualitat sind
heute zahlreiche neue Heilsspezialisten titig, die einen groflen Wachstums-
markt bedienen. Schitzungen zufolge werden allein in Deutschland damit
pro Jahr 20 bis 25 Milliarden Euro verdient. Etwa 15 Prozent vom Jahres-
umsatz des deutschen Buchhandels werden mit esoterischer Lebenshilfe
erwirtschaftet. Dabei bleibt es oft nicht bei der harmlosen Freizeitbeschif-
tigung abendlicher Lektiire. Manche Esoterik-Glaubige buchen Seminare
und Kurse, fliichten sich von Heilsversprechen zu Heilsversprechen, stiir-
zen sich zur Finanzierung in Schulden oder geraten vor bésen Fliichen
in Panik. Lebensentscheidungen werden von der Sternenkonstellation, an-
geblichen Engel-Botschaften oder anderen magischen Zeichen abhingig
gemacht.

Ein ,Schwarzbuch Personalentwicklung® wirft der Coaching-Branche
trotz aller Professionalisierung fehlende Fachkenntnisse und ideologische

153

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Blindheit vor (Lau 2013). Aus dieser Perspektive stehen viele Trainer im
Einflussbereich des verbreiteten Esoterik-Glaubens. Lau pladiert dafiir,
psychologische Hilfsmittel streng zielorientiert einzusetzen. Lernmethoden
und Trainingskonzepte seien keine Weltanschauungen oder Ideologien.
Umfassendere psychotherapeutische Konzepte gehdrten schon gar nicht
in personalwirtschaftliche Verfahren. Unverblimt werden solche Anbieter
als ,Spinner im Nadelstreifen bezeichnet, deren Gefahrlichkeit nicht zu
unterschétzen sei.

Nach Einschitzung von Kulturwissenschaftlern erzeugt die Lebensmaxi-
me ,Konsumismus® mittelfristig ein Sinnvakuum. Die subjektive Lebenszu-
friedenheit speist sich ndmlich schon lange nicht mehr aus materiellem
Reichtum oder Besitz. Gerade in der jiingeren Generation werden heute
Selbstbestimmung und Geborgenheit in sicheren sozialen Beziehungen als
die wichtigsten Lebensziele verfolgt. Hier kommen existenzielle Fragen
und spirituelle Bediirfnisse zum Vorschein, die auch im Rahmen eines
professionellen Coachings zum Thema werden kénnen. Insofern sollten
Berater vorbereitet sein, fachlich versiert mit Sinnfragen und spirituellen
Bediirfnissen umzugehen.

Der aktuelle Coaching-Markt kann mit der experimentierfreudigen Psy-
choszene der 1980er und 1990er Jahre verglichen werden. Der Wildwuchs
an Therapieschulen und selbsternannten ,Therapeuten® ist inzwischen
durch gezielte Forschungen, das Psychotherapeutengesetz aus dem Jahr
1999 und die Verkammerung dieses Heilberufs eingeddmmt worden. Um
auch im Coaching zukiinftig die Spreu vom Weizen zu trennen, empfiehlt
sich ein analoges Vorgehen. Die aktuelle Entwicklung zielt dabei auf Pro-
fessionalisierung und wissenschaftliche Forschung im Business-Coaching
— schon knapp ein Dutzend Hochschulen bieten akkreditierte Master-Stu-
diengdnge ,Coaching® an. Solche Entwicklungen fehlen auf dem Feld des
Life-Coachings. Nur die wenigsten Anbieter sind psychologisch und psy-
chotherapeutisch geschult, um etwaige Krisen, erinnerte Traumatisierun-
gen oder manifeste psychische Stérungen zu erkennen und zu behandeln.
Hier besteht ein dringender Handlungsbedarf, um Teilnehmende besser
vor Schidigungen zu schiitzen.

Sinn- und Wertefragen reflektieren und mitteilen

Zur qualitativen Einordnung eines Coaching-Angebots hat es sich bewahrt,
das zugrundeliegende Menschenbild der Methode und die transportierten

154

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Life-Coaching

Werte anzuschauen, um die Zielrichtung des Verfahrens besser zu verste-
hen. In den meistens Coachings wird das Menschenbild und die Grund-
werte kaum reflektiert, geschweige denn kommuniziert. Erst vereinzelt
nimmt ein ,Existentielles Coaching® oder ,Sinnorientiertes Coaching® die
weltanschaulichen Grundlagen der Beratung in den Blick (Léangle / Biirgi
2015; Migge 2016). Gerade weil die Werte und das Menschenbild fiir den
ethischen Qualititsstandard eines Coachings mafigeblich sind, ist dieses
Vorgehen zukunftsweisend. Es will die Freiheit und Potentiale der Person
im Hinblick auf die eigene Verantwortung fiir die Gestaltung des Lebens
mobilisieren und stirken - gerade im Coaching. Dieses anspruchsvolle
Vorgehen analysiert zunéchst die Grundmotivationen und Werte einer Per-
son, um konkrete Verdnderungsschritte im Alltag zu erreichen.

In einem Life-Coaching wird die personliche Suche nach Sinn und das
Eingebundensein in einen grofleren Zusammenhang in der Regel zu einem
zentralen Thema. Allerdings versagen hier die klassischen beraterischen
Hilfsmittel. Existenzielle Fragen konnen nicht wissenschaftlich, sondern
nur ,glaubig“ beantwortet werden. Eine Weltanschauung liefert eine Deu-
tungsfolie und einen Sinnhorizont, die Trost, Hoffnung und Halt angesichts
der Absurdititen und des Leidvollen dieser Welt anbieten. Coachs, die
ihre weltanschaulichen Wurzeln offen kommunizieren, konnen diese als
Ressourcen einsetzen (Uhlig 2015).

Spirituelles Coaching wird mit den Lehren von Bhagwan/Osho begriin-
det, aber auch der Dalai Lama gibt Ratschldge. Coaching-Tipps in der
buddhistischen Zen-Tradition, in esoterischer, schamanischer, evangelika-
ler, franziskanischer oder pfingstkirchlicher Spiritualitit sind in Buchform,
Online-Kursen, Wochenend-Workshops oder als Weiterbildung jederzeit
verfiigbar. Wenn das Coaching-Angebot die weltanschauliche Basis des
Vorgehens transparent macht, kann die ratsuchende Person iiberpriifen, ob
diese den eigenen Werten entspricht und passt.

Eine Task Force der Dt. Gesellschaft fiir Psychiatrie und Psychotherapie
(DGPPN) hat ein Positionspapier zum professionellen Umgang mit Spiri-
tualitdt in Psychotherapie und Beratung vorgelegt (Utsch et al. 2017). Hier
wird einerseits auf die Bewaltigungskraft von Spiritualitit hingewiesen,
durch die Hoffnung und Sinn vermittelt werden kénnen, aber auch auf die
berufsethischen Grenzen der ausschliefllichen Verwendung wissenschaft-
lich tiberpriifter Verfahren. Zwischen beiden besteht ein Spannungsverhalt-
nis. Keinesfalls sollen spirituelle Methoden das professionelle Handwerks-
zeug ersetzen. Unbestritten ist aber die Bewaltigungskraft von positiver
Spiritualitdt, deren Bedeutung in der Psychotherapie zunehmend erkannt

155

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

wird. Dort sind Klassisch religiose Haltungen wie Achtsamkeit, Vertrauen
oder Dankbarkeit therapeutisch adaptiert worden, um sie im Beratungspro-
zess nutzbringend anwenden zu konnen.

Professionalisierung im Business-Coaching, fehlende Standards im Life-
Coaching

Erst festgelegte und iiberpriifbare Qualititsstandards eines professionellen
Berufsverbandes gewdhrleisten, dass Klienten fachlich gefiihrt werden und
keinem Motivationsguru auf den Leim gehen. Weil der Begriff ,Coaching®
jedoch nicht geschiitzt ist und keine eindeutige professionelle Identitit
hat, tummeln sich unter diesem Label die unterschiedlichsten Angebote:
Es gibt Gliickscoachs, Hypnose-, Astro- und Tantracoachs, Bachbliiten-
und Kinesiologie-Coaching (der ,feinstoffliche Mensch®) sowie Berater, die
Karrierewege anhand der Schidelform ablesen wollen. Explizit spirituelles
Coaching findet zunehmend Anklang bei Menschen mit einem ganzheit-
lich-esoterischen Gesundheits- und Weltverstdndnis (Kanning 2013). Kein
Waunder, dass manche die Coaching-Szene als einen ,,Markt der schwarzen
Schafe® kennzeichnen.

Auf dem Feld des Business-Coachings wurde das Scharlatanerie-Problem
in den letzten Jahren eingeddmmt. Die Professionalisierung der etwa 300
Coaching-Ausbildungsinstitute in Deutschland ist weit fortgeschritten, und
tberpriifbare Qualititsstandards wurden festgelegt. Intensiv hat man sich
im Business-Coaching mit den Guru-Fallen und schwarzen Schafen in den
eigenen Reihen beschiftigt. Schon 2005 hatte eine von der Deutschen Ge-
sellschaft fir Supervision (DGSv) in Auftrag gegebene Studie ein ,Schar-
latanerie-Problem“ diagnostiziert und auf die Qualititsprobleme dieser
Branche hingewiesen sowie Professionalisierungsempfehlungen gegeben.
Im Jahr 2010 hat der Berufsverband Deutscher Psychologen (BDP) nach
einem flinfjahrigen Beratungsprozess ein eigenes Coaching-Zertifikat ver-
abschiedet. 2011 hat der Fachverband fiir Supervision praktische Hinweise
zur Unterscheidung von Supervision und Coaching vorgelegt.

Anbieter eines Business-Coachings grenzen sich in der Regel deutlich
vom Life-Coaching ab. Viele deutschsprachige Berufsverbdnde des Busi-
ness-Coachings haben sich zusammengeschlossen, um fiir Professionalitat
und Qualitatssicherung eines Berufsfeldes zu sorgen, das durch Life-Coa-
ches in Verruf geraten ist. Um verbindliche Coaching-Standards zu eta-

156

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Life-Coaching

blieren, arbeiten sie deshalb im sogenannten ,Roundtable der Coaching-
verbande® (RTC) zusammen. Ziel dieses Dachverbandes ist es, Coaching-
Nachfragende vor unseriésen Angeboten zu schiitzen und ihnen Zugang
zu gut ausgebildeten und verantwortungsbewussten Beratern zu bieten.
Dieser Zusammenschluss der 13 grofiten Coachingverbande in Deutsch-
land vertritt rund drei Viertel der organisierten aktiven Coaches.Dieser
Dachverband hat zur Qualitdtssicherung im Jahr 2018 eine eigene Ethik-
Richtlinie herausgegeben, die ausdriicklich die ,,Bezugnahme auf sektiereri-
sche oder esoterische Praktiken® ausschlieit.! Business-Coaches verwenden
wissenschaftlich {iberpriifbare Methoden und arbeiten an prazisen Zielen.
Auflerdem bevorzugen sie in der Regel das Einzelgesprach oder Kleingrup-
pen. Demgegeniiber stellen Life-Coaches zumeist unrealistische Ziele bis
hin zu Heilsversprechen in Aussicht. Dariiber hinaus bevorzugen sie Mas-
senveranstaltungen, wo durch geschickte Gruppendynamik recht einfach
euphorisierende Prozesse ausgelost werden konnen.

Beratungsziele kldren!

Ein Hauptproblem des Coachings besteht darin, dass seine Ziele meist erst
im Laufe eines Beratungsprozesses klarer hervortreten. Zuweilen dndern
sie sich auch, weil im Beratungsverlauf die Bedeutung bislang unbekannter
Einflussfaktoren verstanden wurde. Manchmal berithren die Fragen auch
existenzielle Themen. Wie mit religiosen und spirituellen Bediirfnissen
professionell umzugehen ist, wird derzeit in Fachverbdnden intensiv disku-
tiert und ist noch weitgehend unklar. Coaching kann helfen, Kommunika-
tionsprozesse zu fordern, Strukturen zu kldren und Entwicklungsprozesse
anzustoflen. Eine fachlich begriindete Beratung hat dabei immer ein klar
begrenztes und erreichbares Beratungsziel im Blick. Allerdings versprechen
viele Coaching-Angebote, optimale Selbstentfaltung und Selbst(er-)findung
moglich zu machen und teilweise auch existenzielle Lebensfragen beant-
worten zu konnen.

Keine fremde Expertenmeinung sollte den eigenen gesunden Menschen-
verstand ersetzen. Wenn Alltagskonflikte sofort an ,,Fachleute® weitergelei-
tet werden, ist der Einzelne zwar die Verantwortung zunichst los, eine
solche ,Delegationsmentalitat wird sich aber als Bumerang erweisen, weil

1 https://www.roundtable-coaching.eu/wp-content/uploads/2018/05/RTC-Ethik-2018-0
3-19-Compliance-Richtlinie.pdf.

157

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.roundtable-coaching.eu/wp-content/uploads/2018/05/RTC-Ethik-2018-03-19-Compliance-Richtlinie.pdf.
https://www.roundtable-coaching.eu/wp-content/uploads/2018/05/RTC-Ethik-2018-03-19-Compliance-Richtlinie.pdf.
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.roundtable-coaching.eu/wp-content/uploads/2018/05/RTC-Ethik-2018-03-19-Compliance-Richtlinie.pdf.
https://www.roundtable-coaching.eu/wp-content/uploads/2018/05/RTC-Ethik-2018-03-19-Compliance-Richtlinie.pdf.

Michael Utsch

sie ibersieht, dass eine Personlichkeit mafigeblich an der Bewiltigung von
Krisen wichst. Wird allen Konflikten und Krisen aus dem Weg gegangen,
beraubt man sich der zwar schmerzhaften und mit Niederlagen versehe-
nen, aber letztlich charakterpriagenden Identitdtsbildung. Aufierdem sollte
man bedenken, dass anderen Menschen Einfluss auf das eigene Leben ein-
geraumt wird, was ausgenutzt werden und bis in die Unmiindigkeit fithren
kann.

Spirituelles Coaching und die Guru-Falle

Der Trend zur Selbstoptimierung, dem die meisten Life-Coachings folgen,
hat deutliche Kritik hervorgerufen (Rocke 2021; Curran 2023). Was frii-
her Gurus waren, seien heute Life-Coaches, analysieren Kritiker. Durch
Sprechgesidnge wie ,Du kannst alles schaffen!, ,Ich bin meine eigene
Sonne® oder ,Gliick ist eine Entscheidung® wiirden Tausende begeistert
und in gezielter Gruppendynamik euphorisiert. Life-Coaching sei das neue
Heilsversprechen, dessen Gurus Deutschlands Hallen fiillen. Staatliche und
kirchliche Beratungsstellen fiir Weltanschauungsfragen berichten iiber eine
wachsende Zahl von Anfragen, wo Teilnehmer nach einem Personlichkeits-
training das Gefiihl hatten, dort gehe es zu wie in einer Sekte. Manche
Betroffene fiihlten sich durch Seminare so stark geschadigt, dass sie juris-
tisch gegen die Leiter vorgegangen sind.

Die Sehnsucht nach existenzieller Orientierung und spiritueller Fithrung
ist in unserer komplexen, pluralistischen Gesellschaft angewachsen. Dieses
Klima ist allerdings ein willkommener Nahrboden fiir weltanschauliche
Heilsversprechen und spirituelle ,Meister. Die Klarung und Transparenz
der beraterischen Rolle und Haltung sind ohne Zweifel der Dreh- und
Angelpunkt bei der Bewertung spirituell offener Angebote. Die sorgfdl-
tig ausgearbeiteten Berufsethiken der Psychotherapeuten und der Berater
wollen insbesondere die spezifische therapeutisch-beraterische Beziehung
schiitzen - ein Berater kann und darf keine Abhéngigkeiten herstellen und
kein Guru sein!

An der Schnittstelle von Coaching und Spiritualitét sind noch viele Fra-
gen ungeklart, auch wenn einige Vorarbeiten gemacht wurden (Fiedler
2013; Migge 2016). Es ist zu wiinschen, dass bei der Weiterentwicklung
des Coachings die Gradwanderung zwischen dem Klientenschutz und den
Moglichkeiten einer Nutzung empirisch gepriifter Ressourcen positiver Spi-

158

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Life-Coaching

ritualitat starker reflektiert wird und Letztere — sofern bei dem Klienten
vorhanden - starker genutzt werden.

Literatur

Curran, Thomas (2023): Nie gut genug. Die fatalen Folgen des Perfektionismus - und wie
wir uns vom Selbstoptimierungsdruck befreien konnen, Reinbek.

Fiedler, Adelheid (2013): Gott im Coaching?, Kassel.

Kanning, Uwe Peter (2013): Wenn Manager auf Bdume klettern: Mythen der Personal-
entwicklung und Weiterbildung, Lengerich.

Lingle, Alfried / Biirgi, Dorothee (2014): Existentielles Coaching, Wien.

Lau, Viktor (2013): Schwarzbuch Personalentwicklung. Spinner im Nadelstreifen, Stutt-
gart.

Migge, Bjorn (2016): Sinnorientiertes Coaching, Weinheim.
Rocke, Anja (2021): Soziologie der Selbstoptimierung, Berlin.

Uhlig, Ralph (2015): Christliche Spiritualitit als Ressource im Coaching, Coaching-Ma-
gazin 5/2015, 54 - 58.

Utsch, Michael et al. (2017): Empfehlungen zum Umgang mit Religiositit und Spirituali-
tit in der Psychotherapie, Spiritual Care 6/1, 141 - 146.

159

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meditation

Michael Utsch

Das Bediirfnis nach meditativer Entspannung, einem besseren Kontakt
zum eigenen Korper und vertiefter Selbstwahrnehmung hat deutlich zuge-
nommen. Zahlreiche Krankenkassen {ibernehmen mittlerweile die Kosten
fiir meditative Stressbewiltigungsprogramme wie beispielsweise das Auto-
gene Training, Yoga-Kurse oder achtsamkeitsbasierte Verfahren. Meditation
als korperorientiertes Entspannungsverfahren dient der Gesundheit. Es
existieren gesicherte Erkenntnisse dariiber, dass durch Meditation herbei-
gefiihrte Entspannungszustinde das Immunsystem stirken und die Belast-
barkeit des Herz-Kreislauf-Systems erhohen (Vaitl 2012).

Immer mehr Kliniken nehmen weltanschaulich neutrale Meditations-
techniken als festen Bestandteil in ihr Therapieprogramm auf und erzielen
damit beachtliche Erfolge. Yoga zéhlt heute zu den am meisten genutzten
und am besten untersuchten Verfahren der Komplementirmedizin. Aus
einem esoterischen Modetrend ist ein bewéhrter Weg zur Verhaltensande-
rung entstanden, den in Deutschland 16 Millionen Anwender regelmaf3ig
eintiben (Cramer 2017). Wahrend es in den USA im Jahr 2012 etwa 20
Millionen Yoga-Praktizierende gab, hat sich diese Zahl heute verdoppelt.
Dieses Gebiet ist auch okonomisch interessant: Die Ausgaben von Prak-
tizierenden fiir Kursgebithren und Ausstattung stieg in dem genannten
Zeitraum von 10 auf 16 Milliarden US-Dollar pro Jahr an.

Was ist und wozu dient Meditation?

Nach den gesellschaftlichen Umbriichen Ende der 1960er Jahre ist der
Begriff Meditation zu einem der geldufigsten Worter der religiésen Sprache
geworden. Wortgeschichtlich geht er auf das Messen zuriick: Meditative
Verfahren sind Ubungsmethoden, um fiir sich das ,rechte Ma}“ zu finden.
Meditative Entspannungs- und Versenkungstechniken unterstiitzen den
Einzelnen dabei, immer wieder neu die spirituelle Grundfrage ,Was will
ich?“ zu beantworten. Viele benutzen Meditation dazu, eine hohere Selbst-
sicherheit, mehr Durchsetzungskraft und inneren Frieden zu erlangen.

161

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Zunichst ist Meditation immer ein bewusstes, absichtliches Heraustre-
ten aus dem Tagesgeschehen. Um sich angesichts von tausenden Entschei-
dungsméglichkeiten nicht zu verzetteln, kann das Hineinhorchen in sich
selbst manches klarer machen — zunichst einmal die eigene Zerrissenheit
und Unruhe. Alle Gedanken, Gefiihle, Fragen und Sorgen schweigen, wenn
es gelingt, den ,reinen” Augenblick - ohne Bewertung! - wahrzunehmen
und schdtzen zu lernen.

Um die typischerweise auftretende Unruhe zu bewiltigen, die sich im
Regelfall zu Beginn des Ubens einstellt, wurden unterschiedliche Metho-
den wie die Atembeobachtung, bestimmte Bewegungsabldufe und Vorstel-
lungsiibungen entwickelt. Sobald regelméfiig geiibt wird, verandern sich
die Wahrnehmung und Erfahrung des eigenen Korpers und der Umwelt.
Grundsitzliches Ziel der Meditation ist es, Kdrper und Geist in Harmonie
miteinander zu bringen. Besonders Achtsamkeitsiibungen haben sich dafiir
bewihrt.

Achtsamkeit zwischen Trend und Haltung

Seit 50 Jahren ist das Interesse am Thema Achtsamkeit in der Psychothe-
rapie stindig angewachsen. Bei einer Experten-Befragung renommierter
amerikanischer Psychotherapieforscher wurden die achtsamkeitsbasierten
Verfahren als zukunftsweisend und als die potenziell wirksamsten unter al-
len therapeutischen Methoden eingeschitzt (Norcross u. a. 2013). Achtsam-
keitsbasierte Verfahren sind mittlerweile auch in Deutschland als ,dritte
Welle der Verhaltenstherapie® fest in die psychotherapeutische Versorgung
integriert.

Seit den 1970er Jahren haben sich auch in den christlichen Einkehr-
hdusern asiatische Versenkungsmethoden wie Yoga, Zen und Achtsambkeit
ausgebreitet. Diese schleichende Entwicklung bedeutete einen Bruch mit
der Tradition, weil diese Methoden nicht an die christlich-kontemplative
Tradition der biblischen Betrachtung (lectio divina) ankniipften. Im Zen-
trum stehen nun verdnderte Korper- und Bewusstseinszustinde, indem
zeitgendssische Trends der Korperkultur und der Transpersonalen Psycho-
logie aufgegriffen und buddhistische und neuhinduistische Elemente hin-
zugefiigt werden. Dadurch hat die Meditationspraxis in Bezug auf die Kor-
perhaltung, Atmung und Entspannung wesentliche Neuerungen erfahren.
Mittlerweile haben die Achtsamkeitsmethoden die in die Jahre gekomme-
ne Meditationsbewegung abgeldst (Baier 2009). Meditative Versenkung ist

162

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meditation

heute nicht mehr an einen Kirchenraum gebunden, sondern findet haufiger
im Fitness-Studio, im Wald oder beim heimischen Workout vor dem eige-
nen Tablet statt.

Durch die Ausbreitung 6stlicher Meditationspraktiken haben sich auch
die Inhalte verdndert. Eine Studie der Universitdt Aachen belegt, dass fort-
geschrittene Praktiker christlicher Meditation hauptséchlich nichtchristli-
che Formen wie Zen oder Achtsamkeit {iben. Eine Religionsforscherin
befragte Christinnen und Christen, die entweder mehrjihrige Ubungser-
fahrungen in einer ostlichen Meditationsform (Zen, Vipassana, Achtsam-
keit) hatten oder eine christliche Meditationsform (hauptsachlich nach
der Wiirzburger Schule der Kontemplation, einige das Herzensgebet) prak-
tizierten (Meuthrath 2017). Die Auswertung der 762 Interviews ergab, dass
sich die christliche Identitdt und das Menschen- und Gottesbild der Befrag-
ten durch die stliche Meditationspraxis deutlich verdndert hat.

Achtsamkeitsiibungen konnen einseitig kognitive Meditationsformen
sinnvoll erweitern und ausgleichen. Allerdings wird oft tibersehen, dass
der Buddhismus den Menschen génzlich anders definiert als die westliche
Psychologie. Weil es bei Achtsamkeit nicht nur um die Wahrnehmungs-
verfeinerung, sondern auch um Haltung und Absicht geht, miissen die
anthropologischen Vorentscheidungen des buddhistischen Welt- und Men-
schenbildes reflektiert und berticksichtigt werden.

Anbieter von Achtsamkeitsverfahren behaupten oft die weltanschauliche
Neutralitdt dieser Methode. Schaut man aber genauer hin, ist eine Zweiglei-
sigkeit zu erkennen. Meistens wird mit Blick auf Krankenkassen nach au-
Ben hin ein verhaltensmedizinisches, weltanschaulich neutrales Programm
verkauft, das nach innen jedoch eindeutig auf buddhistischer Psychologie
und Philosophie basiert. Die achtsame Wahrnehmung des Augenblicks will
begriffliche Konstrukte tiberwinden und die Wirklichkeit erkennen, ,wie
sie ist* Das spirituelle Ziel, den leidvollen Kreislauf des Lebens zu tiberwin-
den, steht damit im Gegensatz zu Achtsamkeitsiibungen im Gesundheits-
kontext, wo funktional Stress reduziert und Krisen tiberwunden werden
sollen.

Manchmal wird die achtsame Versenkung in der buddhistischen Tradi-
tion mit der kontemplativen Herzensruhe im Christentum gleichgesetzt.
Unter der Voraussetzung eines mystischen Kerns aller Religionen wird von
einem vergleichbaren Erleben ausgegangen. Dabei verschwimmen jedoch
wichtige Unterschiede, weil beide Wege von jeweils verschiedenen Pramis-
sen ausgehen (Utsch 2017).

163

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Eine klassische Methode zur Wahrnehmung der Gegenwart Gottes ist die
geistliche Lesung (lectio divina). Dieser in der monastischen Theologie ent-
wickelte Schulungsweg verfahrt in der Abfolge von lectio (Schriftlesung),
meditatio (bedenken), oratio (Gebet) und contemplatio (Herzensruhe). Um
in den Zustand der vom Geist Gottes ,eingegossenen Beschauung® oder
Herzensruhe zu gelangen, sind die genannten drei vorbereitenden Schritte
unverzichtbar. In der buddhistischen Achtsamkeit geht es um die Befreiung
des Menschen von der Ich-Anhaftung, in der christlichen Meditation um
die Vorbereitung auf die Begegnung mit Gott.

Die Vernachlissigung der christlichen Kontemplation in wissenschaftlichen
Publikationen

Meditativ orientierte Therapiemethoden haben zunehmend Eingang in die
Fachdiskussionen gefunden. Auffillig ist, dass dabei christliche Methoden
bis vor kurzem kaum vorkommen, obwohl bemerkenswerte Vorarbeiten
vorliegen (Thomas 1973). In einem aktuellen Fachbuch iiber Spiritualitit in
der Psychotherapie werden vier Hauptstromungen fiir spirituelle Heilansét-
ze mit ihren Ritualen vorgestellt: schamanische, buddhistische, Quanten-
heilungs- und hawaiianische Heilrituale (Brentrup / Kupitz 2015). Warum
die deutschen Autoren allerdings die christlichen Meditationsschulen nicht
beriicksichtigt haben, ist unverstandlich.

Erstaunt bemerkt auch Vaitl (2012, 296) in seinem Lehrbuch tiber ver-
dnderte Bewusstseinszustinde, dass die in christlichen Traditionen veran-
kerten Meditations- und Kontemplationsformen wissenschaftlich fast gar
nicht untersucht worden seien. Ein Grund dafiir mag sein, dass das thera-
peutische Erbe des Christentums wenig bekannt ist, worauf die falsche Be-
hauptung eines renommierten Meditationsforschers hindeutet: ,Wédhrend
im Hinduismus und Buddhismus und manchen Formen des Taoismus
Meditationstechniken eine zentrale Rolle spielen, ist Meditation im Islam
sowie im Christen- und Judentum eher eine Randerscheinung® (Sedlmeier
2016, 45). Diese Einschatzung verwundert angesichts der reichhaltigen und
differenzierten jiidischen, christlichen und islamischen Gebetstheologien
und -praktiken. Auch in den abrahamitischen Religionen bilden Meditati-
on, Kontemplation und das Gebet elementare, unverzichtbare Saulen der
Glaubenspraxis und sind keinesfalls eine Randerscheinung!

In der christlichen Tradition haben sich tiber Jahrhunderte verschiedene
Ubungswege der geschulten Aufmerksamkeit fiir die unsichtbare Gegen-

164

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meditation

wart Gottes herausgebildet (Dahlgriin 2009). Sowohl in der Ost- als auch
der Westkirche wurden Weisen des Gebets und der Kontemplation kul-
tiviert, aus denen sich unterschiedliche Schulen christlicher Gottesbegeg-
nung wie das Herzensgebet, die ignatianischen Exerzitien, das betrachtende
Gebet oder das Korpergebet (Storch / Jager / Klockner 2021) entwickelt
haben. Es ist an der Zeit, dass die bewdhrten christlichen Ansdtze der
Kontemplation und Meditation in der Psychologie stirker beriicksichtigt
werden - in den USA gibt es dazu bereits Forschungsprojekte und entspre-
chende integrative Weiterbildungen.

Auch hierzulande werden deshalb Techniken zur Forderung christlicher
Tugenden wie Mitgefiihl, Vergebung und Dankbarkeit und die Nutzung
kontemplativer Methoden neuerdings intensiv beforscht (Handrock / Bau-
mann 2017; Freund / Lehr 2020).

Spirituelle Ubungsformen und sikularisierte Techniken

Religionen verfiigen {iber ein reichhaltiges therapeutisches Erbe. Daraus
wurden sékularisierte Techniken abgeleitet, die Einzug in wissenschaftlich
abgesicherte Behandlungen gefunden haben. Ein renommierter Psychiater
hat eine sékularisierte Form ignatianischer Meditationspraxis als therapeu-
tisches Hilfsmittel zur Entscheidungsfindung in einer Fachzeitschrift vorge-
stellt und mit zahlreichen Fallbeispielen untermauert (Plante 2017). Aus
religionswissenschaftlicher Sicht kdnnen drei verbreitete meditative Thera-
pietechniken religiosen Traditionen zugeordnet werden:

Religion | Spirituelle Ubungsform | Sikularisierte Technik
Hinduis- |Yoga Autogenes Training
mus

Buddhis- |Zen Achtsambkeitsverfahren
mus

Christen- | Gebet Vergebungsmanuale
tum

Drei verschiedene Meditationsziele

Manche Meditationsangebote gehen iiber den Bereich der verbesserten
Selbstwahrnehmung, der korperlichen Entspannung und mentalen Samm-

165

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

lung hinaus. Sie sind mit einer weltanschaulichen Theorie verbunden,
die lehrt, dass etwas Gottliches im Menschen vorhanden ist, das man in
dieser Ruhephase in sich entdecken konne: ein ,kosmisches Bewusstsein
das ,hohere (wahre) Selbst“ oder die ,,All-Einheit* von Welt und Gott.
Grundsitzlich konnen Meditationen ihrem Anspruch und Ziel nach in drei
Gruppen unterteilt werden, die nun kurz vorgestellt werden:

1. Meditation als Entspannungsmittel: Das heutzutage hdufig anzutref-
fende Stresssymptom, das nachweislich Ursache vieler Krankheiten und
Todesfille ist, kann durch Meditation verandert werden. Eine verbreitete
korperliche Ausdrucksform von Stress und seelischen Konflikten sind Mus-
kelverspannungen. Mittlerweile gibt es viele Bewegungsangebote, deren
Entspannungsiibungen einfach erlernbar sind und sich zur gezielten Ei-
genbehandlung eignen. In Einrichtungen der Erwachsenenbildung werden
Verfahren angeboten, bei denen gesunde Bewegungsabliufe reflektiert und
gezielt eingelibt werden. Korper-Meditationen, die sich als Gymnastik ver-
stehen, kénnen in Form bestimmter Yoga-Ubungen oder anderer ferndstli-
cher Bewegungskiinste wie Tai-Chi dazu beitragen, Verspannungszustinde
und Schmerzsymptome zu lindern.

Wihrend das Autogene Training oder die Hypnotherapie an der Einbil-
dungskraft des Menschen ansetzen, weil sie mit autosuggestiven Merksit-
zen wie ,der ganze Korper ist warm und schwer® arbeiten, verwenden kor-
perorientierte Meditationsverfahren konkrete Haltungen und Bewegungs-
abfolgen, um eine bessere Korperwahrnehmung und damit eine Entspan-
nung herbeizufiihren. Grundgedanke beider Ansitze ist, dass Kérper und
Seele zusammengehoren. Ein entspannter Korper wirkt sich auch auf die
Psyche aus und kann seine Harmonie auf das seelische Befinden {iibertra-
gen.

2. Meditation als Konzentrationshilfe: Neben der korperbezogenen An-
wendung kann die Meditation auch zur Verdnderung der seelischen Be-
findlichkeit eingesetzt werden. Der Weg von innerer Unruhe zur menta-
len Sammlung verlduft iber Fantasiereisen, autosuggestive Formeln oder
Wahrnehmungsiibungen. Psychologische Studien haben herausgefunden,
dass Belastungen nicht in erster Linie durch duflere Umweltfaktoren entste-
hen, sondern die innere Einstellung, d. h. die Wahrnehmung und Bewer-
tung eines Ereignisses den entscheidenden Einfluss darauf nimmt. Diese
kognitiven Muster stehen meist im Zusammenhang mit negativen Gefiihlen
wie Angst, Uberforderung, Hilflosigkeit, Arger oder Wut, denen sich die
meisten Menschen ausgeliefert fithlen. Diese Gefiithle konnen durch die
Konzentration auf gesunde Korperabldufe verandert werden. Bei seelischen

166

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meditation

Funktionsstérungen oder neurotischen Erkrankungen zeigt Meditation al-
lerdings wenig Wirkung, weil sie an die Voraussetzung der psychischen
Gesundheit gebunden ist.

In der heute iiblichen, oft engmaschigen Terminplanung kann die per-
sonliche Zufriedenheit und Leistungsfahigkeit gesteigert werden, wenn
man sich regelmaflig einer den persdnlichen Voraussetzungen und Bediirf-
nissen angemessenen Meditationstechnik widmet. Ob dabei mit Bewegung,
Korperhaltungen, Atemtechniken oder Vorstellungen gearbeitet wird, ist
nebensichlich. Solange Entspannung und Konzentration im Mittelpunkt
stehen, sind die unterschiedlichen Techniken als wirkungsvolle Hilfsmittel
einzustufen.

Problematisch werden Meditationsiibungen, wenn sie mit ihrer Methode
weltanschauliche Inhalte vermitteln. Wenn z. B. in einer Ubung dazu ange-
leitet wird, sich auf das innere, geistige ,Dritte Auge“ zu konzentrieren, das
sich angeblich zwischen den Augenbrauen befindet, ist Skepsis angebracht.
Hier wird Meditation als Weg zur Bewusstseinserweiterung angesehen,
was nur im Zusammenhang mit bestimmten weltanschaulichen Lehren zu
verstehen ist. Erst unter bestimmten Glaubensvoraussetzungen - z. B. der
Chakrenlehre, der Kundalini-Energie oder der Reinkarnationslehre - erge-
ben derartige Meditationsformen Sinn. Deshalb ist eine klare Unterschei-
dung zwischen Meditation als Entspannungs- und Konzentrationsmittel
und Meditation als weltanschaulich begriindeter Bewusstseinserweiterung
zu treffen.

3. Meditation als Weg zur Bewusstseinserweiterung: Seit vielen Jahren
wichst die Zahl der Menschen, die Meditation zur Forderung ihrer spi-
rituellen Entwicklung einsetzen. Nach dem Erreichen materieller Ziele
suchen sie nach einer anderen Dimension, die den persénlichen Erfolg
Ubersteigt und das Individuelle in ein Ganzes einbindet. Die Verbindung
psychologischer und spiritueller Elemente zu einem ganzheitlichen Erfah-
rungsweg scheint einem tiefen Bediirfnis unserer Zeit zu entsprechen. In
engem Kontakt zum eigenen Korper, zu den Gefiihlen und zum Kosmos
zu stehen - dieser innige Wunsch nach Zugehorigkeit ist religioser Natur
und entspricht der Sehnsucht nach einer Wiedergeburt. Ob ein ,gottlicher
Wesenskern durch Meditation entdeckt werden kann, ist aber keine Frage
der Technik, sondern einer bestimmten weltanschaulichen Voraussetzung —
in diesem Fall der Gleichsetzung des menschlichen Selbst mit Gott.

Bei diesem dritten Typus wird Meditation wieder zuriickgefithrt zu
ihren Wurzeln. Urspriinglich wurden derartige Techniken namlich zur
Erreichung religidser Ziele entwickelt. Diese Ziele sollten aber zu Beginn

167

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

eines Kurses offengelegt werden. Sonst gerdt Meditation zu einer einsamen,
verzweifelten und unendlichen Suche nach dem eigenen Selbst. Fraglich ist
beispielsweise, ob sich die Teilnehmerinnen und Teilnehmer an bewusst-
seinserweiternden Meditationen iiber das Ziel der Ich-Auflésung im Klaren
sind. Kann das Personlichkeitsideal der ostlichen Kultur ohne Weiteres mit
der Identitat und dem Selbstverstindnis eines westlichen Ichs in Einklang
gebracht werden? Es gibt Anzeichen dafiir, dass hier im Westen sozialisierte
Menschen wegen der stirkeren Ich-Entwicklung und der schirferen Ab-
grenzung zu ihrer Umwelt durch diese Meditationsformen eher geschadigt
werden.

Die weltanschauliche Deutung von Meditationserfahrungen

Kann ein Christ buddhistisch meditieren? Obwohl zunehmend auch ande-
re weltanschauliche Meditationstechniken bewusst von Christen verwendet
werden, entsteht eine grundsitzliche Spannung durch die unterschiedliche
Verortung der Transzendenz®: Wiahrend beispielsweise der Buddhist davon
iberzeugt ist, dass das Licht der Erleuchtung eine unserem Geist selbst
immanente Eigenschaft ist, geht die christliche Gottesvorstellung von einer
uniiberbriickbaren Trennung zwischen Gott und Mensch aus, die nur
durch den Glauben iiberwunden werden kann.

Es ist eine Frage des Menschenbildes, ob aufwithlende Meditationserfah-
rungen wirklich die Selbstheilungskrifte des Ubenden wecken. Kénnen
die intensiven Erlebnisse, die durch manche Meditationstechniken hervor-
gerufen werden, tatsdchlich in einer Sitzung verarbeitet werden? Neben
der medizinischen Kritik an derartig massiven Eingriffen in das vegetative
Kérpergeschehen hingt eine gelungene Ubung sehr von der personlichen
Belastbarkeit des Teilnehmers ab. Wenn eine labile Person in einer Krisen-
phase ihres Lebens Hilfe durch bewusstseinserweiternde Meditationsfor-
men sucht, sind Schidigungen nicht auszuschlief3en.

Immer ist es ratsam, sich iiber die eigenen Motive und Ziele bei einer
Ubung klar zu werden und den Leiter auch dazu zu befragen. Vermag
die Methode das zu leisten, was ich benétige? Wird hierbei korperliche
Entspannung und seelische Sammlung vermittelt, oder werden Inhalte und
Entwicklungsziele vorausgesetzt, die an eine bestimmte weltanschauliche
Orientierung gebunden sind? Grundsitzlich ist Skepsis dort angebracht,
wo weltanschauliche Voraussetzungen durch den Leiter der Meditation
nicht offengelegt werden. Transparenz ist auf diesem Markt, auf dem

168

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meditation

sich Therapie und Religion zunehmend mischen, unverzichtbar. Erst auf
Grundlage von umfassenden Informationen - auch iiber den weltanschau-
lichen Hintergrund und Anspruch - kénnen sich Ubende vor unliebsamen
Uberraschungen schiitzen.

Literatur

Baier, Karl (2009): Meditation und Moderne, 2 Bde., Wiirzburg.

Brentrup, Martin / Kupitz, Gaby (2015): Rituale und Spiritualitdt in der Psychotherapie,
Gottingen.

Cramer, Holger (2017): Wo und wie wirkt Yoga? Eine wissenschaftliche Bestandaufnah-
me, in: Deutsche Medizinische Wochenschrift 142, 1925 - 1929.

Dahlgriin, Corinna (2009): Christliche Spiritualitit. Formen und Traditionen der Suche
nach Gott, Berlin.

Freund, Henning / Lehr, Dirk (2020): Dankbarkeit in der Psychotherapie. Ressource
und Herausforderung. Gottingen.

Handrock, Anke / Baumann, Maike (2017): Vergeben und Loslassen in Psychotherapie
und Coaching, Weinheim.

Meuthrath, Annette (2017): Meditation - eine Herausforderung fiir den christlichen
Glauben?, in: MDEZW 4, 140 - 147.

Norcross, John C. / Pfund, Rory A. / / Prochaska, James O. (2013): Psychotherapy in
2022: A Delphi poll on its future, in: Professional Psychology: Research and Practice,
44 363 - 370.

Ott, Ulrich (2010): Meditation fiir Skeptiker. Ein Neurowissenschaftler erklirt den Weg
zum Selbst, Miinchen.

Plante, Thomas (2017): The 4 Ds: Using Ignatian spirituality in secular psychotherapy
and beyond, in: Spirituality in Clinical Practice 4, 74 - 79.

Sedlmeier, Peter (2016): Die Kraft der Meditation. Was die Wissenschaft dariiber weifs,
Hamburg.

Storch, Maja / Jager, Eva Maria / Klockner, Stefan (2021): Spirituelles Embodiment.
Stimme und Korper als Schliissel zu unserem wahren Selbst, Miinchen.

Thomas, Klaus (1973): Meditation in Forschung und Erfahrung, in weltweiter Beobach-
tung und praktischer Anleitung, Stuttgart.

Utsch, Michael (2017): Christliche Aufmerksamkeit oder buddhistische Achtsamkeit?
Notwendige Unterscheidungen, in: MDEZW 4, 134 - 139.

Vaitl, Dieter (2012): Meditation, in: ders., Verdnderte Bewusstseinszustinde, Stuttgart,
294 - 328.

169

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mormonen
(Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

Kai Funkschmidt

Die Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage (englisch Latter-day
Saints, LDS) gehort mit derzeit 17,2 Millionen Mitgliedern zu den erfolg-
reichsten der vielen im 19. Jahrhundert entstandenen Neuoffenbarungsreli-
gionen. Weil sie in ihrer Heilslehre, jhrer Geschichtsdeutung und ihrem ge-
samten Leitungspersonal amerikanisch gepragt und aufgrund ihrer Struk-
tur und Theologie fiir interkulturelle Einfliisse weitgehend verschlossen
sind, gelten sie als die amerikanische Religion schlechthin.

Entstehung und Geschichte

Die mormonische Geschichte passt zur Pionierphase der USA: Der junge
Staat dehnte sich nach Westen aus, es gab Kémpfe mit der indigenen
Bevolkerung und Streit um die Sklaverei; Gliicksritter retissierten oder
scheiterten tiber Nacht. Das ,Great Awakening® (1790 — 1830) brachte
allerorten christliche Wanderprediger und neue Glaubensgemeinschaften
hervor, darunter die Heiligen der Letzten Tage.

Sie beginnen mit dem Bauernsohn Joseph Smith (1805 - 1844), der
1820 von seiner ersten Gotteserscheinung in den Wildern hinter dem
elterlichen Hof berichtet. Gott sagt dem Jungen, er solle sich keiner der
bestehenden Kirchen anschlieflen, ihrer aller Glaubensbekenntnisse seien
ihm ein Grauel. Gott verwirft also nach mormonischer Diktion nicht nur
die erneuerungsbediirftige Gestalt aller damaligen christlichen Kirchen,
sondern verabscheut ihren Glaubenskern.

Ein paar Jahre darauf ldsst ein Engel den jungen Joseph jahrhundertealte
goldene Platten sehen, er diirfe sie aber niemandem zeigen. Da er kaum
lesen und schreiben kann, geschweige denn Fremdsprachen beherrscht,
erhilt er zusdtzlich magische Kristalle als ,Prophetenbrille, die er sich
vor Augen halt, sodass er den Text auf den Platten {ibersetzen kann, in-
dem er ihn, hinter einem Vorhang verborgen, einem Freund diktiert. So
entsteht die Offenbarungsschrift Buch Mormon, von dem die Mormonen

171

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

ihren Namen haben. Das Werk ahmt die altertimliche Sprache der damals
gebrauchlichen King-James Bibeliibersetzung nach und tibernimmt ganze
Passagen aus ihr. Smith achtete darauf, dass niemand die goldenen Tafeln
zu Gesicht bekam, wihrend er sie tibersetzte. Danach gab er sie, ohne dass
jemand anders sie je gesehen hitte, dem Engel zuriick.

Auf dieser Grundlage griindete sich am 6. April 1830 die neue Gemein-
de. Mormonen sehen darin die ,Wiederherstellung® der untergegangenen
Urkirche in den ,letzten Tagen® vor der Wiederkunft Christi. Anfeindungen
folgten bald. Smith hatte, weil er wegen kleiner Betriigereien vor Gericht
gestanden hatte, nicht den besten Ruf. Auch das Elitebewusstsein des neuen
Glaubens, in den alttestamentliche, sozialutopische und freimaurerische
Elemente einflossen, war vielen Zeitgenossen anstof3ig. Mehrfach wurden
die Glaubigen immer weiter Richtung Westen vertrieben: New York, Ohio,
Illinois, Missouri. Wiederholt landeten Smith und seine Mitstreiter im Ge-
fangnis.

Trotzdem wuchs die Gemeinde. Die Botschaft traf einen Nerv und pass-
te in das Sendungsbewusstsein der aufstrebenden USA. Laut dem Buch
Mormon waren einige Israeliten der ,Lost Tribes im 6. Jahrhundert v.
Chr. nach Amerika gekommen und hatten sich dort niedergelassen. (Tat-
sachlich diskutierte man damals vielerorts, ob die nach dem Untergang des
Nordreichs [722 v. Chr.] ,verlorenen zehn Stamme Israels® irgendwie nach
Amerika oder England gekommen sein konnten). Danach habe eine jahr-
hundertelange Ausbreitungsgeschichte mit kriegerischen Konflikten zwi-
schen den verschiedenen Stdmmen stattgefunden. Archéologische Spuren
hinterlief§ das freilich nicht. Spater sei ihnen Jesus Christus nach seiner Je-
rusalemer Himmelfahrt erschienen, habe das Evangelium gepredigt, zwolf
Apostel bestimmt und sei ein zweites Mal gen Himmel gefahren. Eine
erneute Kreuzigung blieb ihm erspart (auch die Kreuzigung in Jerusalem
ist theologisch eher unwichtig). In Amerika habe auch der Garten Eden
gelegen, und hier sollte die Wiederkunft Christi stattfinden. Zusammen mit
einem ausgepragten religiosen Fortschrittsoptimismus war dieser zukunfts-
frohe Glaube eine perfekte Selbstbewusstseinsreligion fiir die junge Nation.

Zu den turbulenten Anfingen gehért, dass der Griinderprophet, als er
wegen des Uberfalls auf eine mormonenkritische Zeitung im Gefingnis
saf, 1844 von einem Lynchmob erschossen wurde. Sein Nachfolger Brig-
ham Young beschloss, die Heiligen zur Konfliktvermeidung noch weiter
in die Wildnis zu fiihren. In einem gewaltigen Treck zogen tausende Men-
schen westwarts, bauten ab 1847 mitten in der Wiuste die Stadt Salt Lake
City und griindeten den Staat Deseret (spéter Utah).

172

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

Arger gab es trotzdem, denn Joseph Smith hatte als Gottesoffenbarung
die Vielehe verkiindet und sie jahrelang heimlich zusammen mit anderen
Fithrern der Gemeinschaft praktiziert. Er hatte sich zum Leidwesen seiner
Ehefrau etwa 30 bis 40 weitere Ehefrauen genommen, darunter 14-Jahrige
und bereits Verheiratete. Erst unter Brigham Young wurde die Praxis nicht
mehr geheim gehalten. Sie war aber in den USA verboten und galt weithin
als die grofite Schande des Landes neben der Sklaverei. Viele Mormonen
kamen ins Gefangnis, wobei ihre Ehefrauen vehement gegen diese staat-
liche Repression protestierten. Erst 1890 suspendierte die Kirchenleitung
die Ausiibung der Polygamie, ohne die zugrundeliegende Offenbarung
zu widerrufen, damit Utah US-Bundesstaat werden konnte. Heute leben
nur noch mormonische Splittergruppen wie die Fundamentalist Church
of Latter-Day Saints polygam. Bei ihnen kamen noch 1953 fast hundert
Minner und Frauen ins Gefingnis und 260 Kinder in staatliche Heime,
was angesichts der ansonsten unauffilligen Lebenspraxis der Mitglieder
schon damals die Offentlichkeit irritierte. Seitdem wird die Praxis toleriert.

Bis heute schlagt in Utah das Herz des Mormonentums, und noch immer
bilden Utah-Mormonen die Mehrheit in allen hohen Leitungsgremien, ob-
wohl durch die weltweite Ausbreitung die Mehrheit der Mormonen nicht
mehr in den USA lebt.

Aufgrund zahlreicher Spaltungen gibt es heute etwa 70 verschiedene
mormonische Gemeinschaften. Im deutschen Sprachraum ist neben den
LDS nur die weltweit mit 250 000 Mitgliedern zweitgrofite Gruppe, die
Gemeinschaft Christi (frither Reorganisierte Kirche Jesu Christi der Heiligen
der Letzten Tage), nennenswert.

Lehre und Praxis

Mormonischer Glaube griindet zentral auf dem Fiirwahrhalten einer alter-
nativen Geschichte Amerikas. Diese ist wissenschaftlich unhaltbar und &h-
nelt hierin den kreationistischen Vorstellungen fundamentalistischer Chris-
ten. Wichtiger Glaubensinhalt ist auch die historische Korrektheit der Of-
fenbarungserzahlungen um Joseph Smith, was sich allerdings ebenfalls als
Achillesferse erweist. So sind dem Buch Mormon zwei kurze ,Zeugnisse®
vorangestellt, die die Existenz der goldenen Platten beweisen sollen. ,Das
Zeugnis der drei Zeugen® beschreibt jedoch eine himmlische Vision, in der
ein Engel drei Glaubigen die Platten zeigt. ,Das Zeugnis von acht Zeugen®
(davon sieben Familienmitglieder Smiths) ist selbstwiderspriichlich. Die

173

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Zeugen behaupten, die Platten in Handen gehalten zu haben, dies aber zu
einem Zeitpunkt, zu dem Smith sie nach eigener Aussage bereits dem Engel
zuriickgegeben hatte.

Das einzige von Smith iibersetzte Dokument, dessen physische Existenz
aufler Frage steht, ist das Buch Abraham (als Offenbarungsschrift Teil der
Késtlichen Perle). Dies soll die Ubersetzung eines dgyptischen Papyrus sein,
den Smith 1835 von einem fahrenden Héndler gekauft hatte. Als die LDS
im 20. Jahrhundert einer Untersuchung durch unabhingige Agyptologen
zustimmten, zeigte sich, dass der Text keinerlei Ahnlichkeit mit Smiths
,Ubersetzung“ hatte.

Die angesichts der zahlreichen Unstimmigkeiten in Smiths Wirken nahe-
liegende Frage, inwieweit (oder ab wann) dieser selbst an seine Rolle als
Prophet glaubte und inwieweit die Religion der LDS sich aus einem fortlau-
fenden ,frommen Betrug® entwickelte, ist aufgrund der Quellen nicht zu
entscheiden (vgl. van Eck 2014). Der Umgang mit den Unstimmigkeiten der
eigenen Geschichte ist fiir die leitende Geistlichkeit heute eine der grofiten
Herausforderungen ihrer apologetischen Arbeit.

Zentral ist das Wesen der LDS als Tempelreligion. Neben den wochentli-
chen Gottesdiensten in den Gemeindehdusern finden bestimmte Rituale
in einem der weltweit 189 (2024) nicht offentlich zuginglichen Tempel
statt (in Deutschland: Freiberg und Friedrichsdorf). Die auf das Jenseits
bezogenen Rituale nehmen freimaurerische Traditionen auf, gehen im Kern
auf Joseph Smith zuriick und unterliegen theoretisch der Arkandisziplin,
sind aber heute allgemein bekannt, teilweise auf YouTube zu finden. Es geht
dabei u. a. um sog. Siegelungen, mit denen Eltern und Kinder sowie Eheleu-
te auf ewig miteinander verbunden werden kénnen. Diese Extrapolation
des Irdischen ins Jenseitige charakterisiert die mormonische Kosmologie.
Damit hangt ein weiteres Tempelritual zusammen: die stellvertretende Tau-
fe fiir die Toten. Zwischen der Urkirche und der Wiederherstellung 1830
gab es keine heilsvermittelnde Kirche. Daher bieten Mormonen den in
der 1800-jahrigen Zwischenzeit Verstorbenen nachtréglich die Aufnahme
mittels Taufen an, die an einem mormonischen Nachfahren der Toten
vollzogen werden. Fiir diesen Zweck wurde in unterirdischen Speichern die
grofite genealogische Datenbank der Welt aufgebaut.

Obwohl Mormonen trinitarische Formeln verwenden, unterscheidet sich
ihre Gotteslehre von der christlichen. Fiir sie ist Gott ein leibliches Wesen
von menschlicher Gestalt (zu dhnlichen Traditionen in der christlichen
Theologiegeschichte vgl. Markschies 2016). Gott lebt zusammen mit seinem
Sohn Jesus Christus an einem konkreten Ort —in der Néahe des (fiktiven)

174

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

Planeten Kolob. Von hier regiert er in Willenseinheit mit dem Heiligen
Geist (ebenfalls ein getrenntes Wesen) seine Schopfung. Auch die Vorstel-
lung und Verehrung einer zu Gottvater und Sohn gehdrigen und ebenfalls
korperlich gedachten Himmlischen Mutter ist verbreitet (vgl. Ulrich 2016).

Die Anthropologie tragt eine gnostische Pragung. Menschen sind vor
ihrer Geburt als Geistwesen bei Gott. Die voriibergehende Existenzform
auf Erden dient der Bewédhrung unter den Bedingungen von Leiblichkeit
und Willensfreiheit, bei der man durch Gesetzesgehorsam Fortschritte
machen kann. Diese Entwicklung des Einzelnen ist Teil des Gesetzes des
ewigen Fortschritts, den die Schopfung und auch Gott selbst durchlaufen.
Dieser Fortschritt geht nach dem Tod weiter. Im Endgericht entscheidet
der Entwicklungsstand dariiber, in welche von drei Stufen der Herrlichkeit
man eingehen wird. Idealiter kann der Mensch die Fortschrittsentwicklung
sogar fortsetzen, bis er selbst zum Gott wird - so wie sich der Gott der
Bibel einst aus einem Menschen entwickelte.

JWir glauben an einen Gott, [..] dessen Vollkommenheit im ewigen
Fortschritt besteht, an ein Wesen, das Seinen erhohten Stand erreicht hat
auf einem Wege, auf dem jetzt seine Kinder vorwirts schreiten diirfen
[...]. Wie der Mensch jetzt ist, war einst Gott; und wie Gott jetzt ist, kann
der Mensch einst werden® (Talmage 1950, 448f).

Die LDS kennen neben der Bibel drei weitere Offenbarungsschriften: Das
Buch Mormon, Lehre und Biindnisse und Die Kostliche Perle. Joseph
Smith fertigte zudem eine (nicht mehr in Gebrauch befindliche) eigene
Bibeliibersetzung an, in der er inhaltliche Verdnderungen vornahm. In
der Praxis steht das Buch Mormon iiber der Bibel, die nur mafigeblich
ist, ,soweit sie richtig {ibersetzt ist”. Die Moglichkeit zusatzlicher Schriften
ergibt sich aus der Tatsache, dass nicht nur Joseph Smith ein Prophet
war, sondern jeder seiner Nachfolger als lebender Prophet gilt, der von
Gott neue Offenbarungen erhalten kann, die ihrerseits in die kanonischen
Schriften aufgenommen werden kénnen.

Die Kirche ist einerseits hierarchisch aufgebaut. Oben steht die dreik6p-
fige ,Erste Prasidentschaft mit dem Prisidenten an der Spitze. Darunter
stehen absteigend der ,Rat der Zwolf“ (Apostel) und der ,Rat der Siebzig"
Andererseits ist sie egalitdr, denn fast jeder méinnliche Mormone ist ein
Priester, und alle wichtigen Gemeindedamter unterhalb der hohen Leitungs-
funktionen werden ehrenamtlich und auf Zeit ausgeiibt. Ein Berufsklerus
ist den LDS fremd. Allerdings ist der einzelne Amtstriger strikt an die
Lehrvorgaben der Leitung in Salt Lake City gebunden. Textexegese und

175

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

theologische Meinungsvielfalt sind nicht vorgesehen. Fiir die LDS ist das
Bekenntnis zur Demokratie (in Gestalt der amerikanischen Verfassung)
Glaubensgegenstand. Joseph Smiths originale mormonische Heilsgeschich-
te in Amerika enthielt rassistische Elemente, wobei die dunkle Hautfarbe
der ,Indianer® als Ergebnis einer Gottesstrafe verstanden wurde. Schwarze
waren deshalb vom Priesteramt ausgeschlossen. Erst 1978, als dies &ffent-
lich zunehmend kritisiert wurde und die Missionsarbeit in Brasilien behin-
derte, erging eine gottliche Offenbarung an die Leitung, die das Priesteramt
allen Méinnern rasseunabhéngig 6ffnete.

Auffallig ist im Alltag die Enthaltsamkeit (kein Kaffee, Tee, Alkohol,
Tabak, kein Sex vor der Ehe) als weltliche Seite der kultischen Reinheitsvor-
stellungen der Tempeltheologie. Zentral ist auch die Betonung der Familie:
Fiir Ménner ist Familiengriindung religiose Pflicht, und jeden Montag
ist weltweit Familienabend, d. h. die ganze Familie soll Zeit zusammen
verbringen. Mormonen sind iiberdurchschnittlich gebildet und werden
unterdurchschnittlich oft kriminell. Sie leben in einer Atmosphdre des
Wertkonservatismus und Fortschrittsoptimismus. Dazu passend lehnen sie
tbrigens das Kreuz als christliches Symbol ab (vgl. aber Reed 2012).

Junge Mormonen gehen oft auf einen anderthalb- bis zweijahrigen Mis-
sionseinsatz (fiir Manner Pflicht, fir Frauen freiwillig). In Deutschland
leben 40 000 Mormonen in 150 Gemeinden. Der Beitrag der Missionare
zum Gemeindewachstum ist in westlichen Landern gering. Zuwachs von
auflen geschieht eher durch personliche Kontakte. Aber der Missionsdienst
stiarkt bei den Betreffenden die Kirchenbindung, den Charakter und die
religiose Sprachfahigkeit.

Einschdtzung

Mormonen haben kein Interesse an konsenssuchenden &kumenischen
Lehrgesprachen. Diese sind sinnlos, wenn man sich im Besitz der vollkom-
menen Offenbarung weifS. Doch arbeiten sie ihrem weltzugewandten ge-
sellschaftlichen Engagement entsprechend bisweilen aktiv in Interreligidsen
Réten mit. Obgleich der o6ffentliche Kenntnisstand iiber sie noch immer
gering ist — viele Menschen assoziieren mit ,Mormonen® bis heute zuerst
~Polygamie®, was ihnen in der Gegenwart grob Unrecht tut -, hat ihre
soziale Stigmatisierung mit der religiésen Vervielfaltigung der Gesellschaft
stark abgenommen.

176

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

Bis 1991 (EKD) bzw. 2001 (romisch-katholische Kirche) wurde die mor-
monische Taufe wegen ihres biblischen Wortlauts und aus Unkenntnis als
rite anerkannt (umgekehrt nicht). Die strittige Frage, ob die LDS Christen
oder eine synkretistische Neuoffenbarungsreligion seien, wird unterschied-
lich beantwortet. Keine der 6kumenisch verbundenen Kirchen der Welt be-
trachtet die Mormonen als Christen. Fiir sie ist dies schwer nachvollziehbar,
da Frommigkeits- und Predigtpraxis dhnlich christusbezogen sind wie in
den Kirchen. Mormonen riicken in der AufSendarstellung ihre Gemeinsam-
keiten mit dem christlichen Glauben in den Vordergrund und beschweigen
ihre zentralen Besonderheiten, was die Schwelle fiir potentielle christliche
Konvertiten senken diirfte. Sie wiinschen sich also eine 6kumenische ,,An-
erkennung® als christliche Kirche, sehen aber sich selbst als die einzigen
Christen, welche durch die ,Wiederherstellung 1830 das urspriingliche
Evangelium vollstindig bewahren.

Mehrere mormonische Lehren gelten als aufSerhalb der 6kumenischen
Christenheit stehend, so z. B. die zusatzlichen, teilweise {iber der Bibel ste-
henden Offenbarungsschriften, die fortlaufenden Neuoffenbarungen und
die Totentaufe. In der Beurteilung ist hier aber zu bedenken, dass es zur
Zeit der Urkirche noch keinen Kanon gab und dieser bis heute interkonfes-
sionell nicht v6llig einheitlich ist, dass manche Kirchen Teile ihrer Lehre
auf Tradition, nicht auf die Bibel griinden und dass die Totentaufe biblisch
belegt ist (1. Kor 15,29).

Uniiberbriickbar aber ist der Unterschied in der Gotteslehre. Die mor-
monische Lehre ist antitrinitarisch und polytheistisch, auch wenn in der
Praxis ausschliefllich der Gott und Schépfer unserer Welt beziehungsweise
sein Sohn Jesus Christus verehrt werden (Henotheismus). Hier liegt auch
der Grund, warum die Taufe der LDS - die {ibrigens bei einer Wiederauf-
nahme nach Austritt wiederholt wird - heute nicht mehr als rite anerkannt
wird. Die Vorstellung, der zufolge (a) der Mensch Gott werden kann bzw.
(b) der biblische Gott sich aus einem Menschen entwickelte, widerspricht
der biblischen Unterscheidung von Schopfer und Geschopf. Zwar spielt
der erste Teil dieser Lehre in der Verkiindigung der LDS heute eine un-
tergeordnete Rolle. Man konnte sie darum als evangeliumswidrige, aber
praktisch nachrangige Sonderlehre einordnen. Jedoch ist sie der Kern des
~Gesetzes vom Ewigen Fortschritt” und durchzieht darum als Grundlage
der gesamten Theologie, Kosmologie und Anthropologie das Lehrsystem
der LDS. Sie ist nicht vom Gesamtaufbau zu trennen.

Wenn Mormonen von Christus und Trinitdt sprechen (etwa, wenn sie
der Basisformel des ORK zustimmen), so meinen sie mit den Begriffen et-

177

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

was anderes als die 6kumenische Christenheit. Wer die eigene Christologie
ernst nimmt, muss feststellen: Gotteslehre und Christologie der LDS sind
nicht christlich im 6kumenischen Sinne. Das ist kein Grund zur Verweige-
rung von Kontakten und Zusammenarbeit. Das evangelische Verhaltnis zu
Mormonen sollte sich am Verhiltnis zu anderen Religionen orientieren.

Quellen

Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage (Hg., 2003): Das Buch Mormon - Ein
weiterer Zeuge fiir Jesus Christus. Lehre und Biindnisse. Die Kostliche Perle, Frankfurt
a. M.

Talmage, James E. (1950): Die Glaubensartikel, 4. Aufl., Berlin u. a., engl. 1899, https://a
rchive.org/stream/articlesfaithas00talmgoog#page/n6/mode/2up.

Zeitschrift

Liahona (Monatszeitschrift, hg. von der Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten
Tage, Utah, in 48 Sprachen iibersetzt), www.liahona.lds.org.

Internet

https://de kirchejesuchristi.org (deutsche Homepage).

https://www.churchofjesuschrist.org/liahona?lang=deu&cp=deu-de (deutsche Ausgabe
von Liahona).

https://presse-de kirchejesuchristi.org (deutsche Seite mit aktuellen Nachrichten).

https://www.churchofjesuschrist.org/study/scriptures?lang=deu (Heilige Schriften
inkl. Volltextsuche).

http://eom.byu.edu (Encyclopedia of Mormonism).
https://www.josephsmithpapers.org (Dokumente aus der Geschichte).
(Abruf der Internetseiten: 26.4.2024)

Sekundarliteratur
Bringhurst, Newell G. / Smith, Darron T. (Hg., 2006): Black and Mormon, Urbana /
Chicago.

Brodie, Fawn M. (1971): No Man Knows My History. The Life of Joseph Smith, 2. Aufl.,
New York.

Bushman, Richard Lyman (2008): Mormonism. A Very Short Introduction, Oxford.

Eck Duymaer van Twist, Amanda van (Hg., 2014): Minority Religions and Fraud. In
Good Faith, Farnham (UK) / Burlington (USA).

Funkschmidt, Kai (Hg., 2012): Die Mormonen zwischen Familiensinn und politischem
Engagement, EZW-Texte 219, Berlin.

178

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


http://www.liahona.lds.org
https://de.kirchejesuchristi.org
https://www.churchofjesuschrist.org/liahona?lang=deu&cp=deu-de
https://presse-de.kirchejesuchristi.org
https://www.churchofjesuschrist.org/study/scriptures?lang=deu
http://eom.byu.edu
https://www.josephsmithpapers.org
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.liahona.lds.org
https://de.kirchejesuchristi.org
https://www.churchofjesuschrist.org/liahona?lang=deu&cp=deu-de
https://presse-de.kirchejesuchristi.org
https://www.churchofjesuschrist.org/study/scriptures?lang=deu
http://eom.byu.edu
https://www.josephsmithpapers.org

Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)

Funkschmidt, Kai (2016): Joseph Smith und die Klarheit Gottes. Uberlegungen zur
Entwicklung des mormonischen Gottesbildes, in: ders. / Ulrich, Claudia: Menschen,
Gotter, Welten. Zum Gottesverstindnis der Mormonen, EZW-Texte 246, Berlin, 47 -
68.

Markschies, Christoph (2016): Gottes Korper. Jiidische, christliche und pagane Gottes-
vorstellungen in der Antike, Miinchen.

Mauss, Armand L. (1994): The Angel and the Beehive. The Mormon Struggle with
Assimilation, Urbana / Chicago.

Obst, Helmut (2000): Apostel und Propheten der Neuzeit. Griinder christlicher Religi-
onsgemeinschaften des 19. und 20. Jahrhunderts, Gottingen.

Reed, Michael G. (2012): Banishing the Cross. The Emergence of a Mormon Taboo,
Independence.

Robinson, Stephen E. (1993): Sind Mormonen Christen?, Bad Reichenhall.

Ulrich, Claudia (2016): Das Gottesbild der Mormonen, in: Funkschmidt, Kai (Hg).:
Menschen, Gotter, Welten. Zum Gottesverstindnis der Mormonen, EZW-Texte 246,
Berlin, 5 - 46.

179

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturspiritualitit / Okologismus

Kai Funkschmidt

In jiingerer Zeit wird zunehmend kritisiert, dass soziale Bewegungen zum
Schutz der Umwelt teils religiose Ziige anndhmen. Das betrifft besonders
die Klimabewegung (,Klimareligion®), die gelegentlich mit einer Endzeit-
sekte verglichen wird (Mohr). Solche Beobachtungen sind alt (vgl. Eilings-
feld). Sie beziehen sich auf irrationale Aspekte der betreffenden Bewegun-
gen, auf die moralisch-weltanschauliche Aufladung ihrer Anliegen und auf
besonders radikale und apokalyptisch argumentierende Formen, die reli-
giosem Fundamentalismus dhnelten (,Okologismus® ,Klimatismus“; vgl.
aber englisch neutral ,environmentalism® im Gegensatz zum ,ecologism®
als extremer Unterform). Dabei geht es um die 6kologiebezogenen Akti-
onsformen, Lebensweisen und Theoriebildungen, die weniger als politisch
denn als parareligi6s und als gefahrlich wahrgenommen werden.

Neben solchen Auflenbeschreibungen stehen Stimmen, die das Umwelt-
engagement aus der Innensicht in den Zusammenhang religioser Vollziige
und Haltungen stellen. Hier steht hinter der eigenen Lebensweise, den
Uberzeugungen und dem Engagement eine bestimmte transzendenzbezo-
gene Vorstellung von der Natur selbst (,,Naturspiritualitat®, ,Naturfrommig-
keit“). Diese weltanschaulich-religiosen Elemente in einem vordergriindig
sdkularen, politischen Anliegen schlieflen sich an eine lange Tradition des
Nachdenkens iiber das Verhiltnis von Gott und Welt bzw. Gott und Natur
an. Hierbei geht es auch um die Frage menschlicher Eigenmacht bzw.
Verantwortung gegeniiber der ,Schopfung® sowie um den vergangenen
Stindenfall (das verlorene Paradies) und die kiinftige Verheiflung (Utopie
einer 6kologisch heilen Welt).

Geschichte
Die naheliegende Assoziation des ,Pantheismus® ist insofern angemessen,
als dieser Begriff erst zur Zeit der Aufklirung und nur in ihrem Kontext

zur Bezeichnung eines neuen philosophischen Welt- und Naturverhaltnis-
ses auftaucht, das altere, christliche Gottesbilder ebenso wie den aufklare-

181

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

rischen Absolutheitsanspruch der Vernunft infrage stellt. Die Aufkldrung
hatte zunédchst ungeheuren Optimismus ausgelost. Man konnte den Fall
des Apfels und die Bewegung der Planeten berechnen und zeigen, dass
beide von derselben Kraft bewegt werden. ,Weiflft du die Zeit, wann die
Giamsen gebdren, oder hast du aufgemerkt, wann die Hirschkiihe kreiffen?9
fragt Gott Hiob spéttisch (Hi 39,1). Moderne Menschen konnten es in
Brehms Tierleben nachschlagen. Der englische Dichter Alexander Pope
(1688 - 1744) hat dieses neue Naturbewusstsein mit Isaac Newton als
dem Lichtbringer besungen: ,Nature and Nature’s laws lay hid in night: /
God said, Let Newton be! and all was light.” Doch als die Physik eine
Philosophie gebar, zerstorte sie ein Weltbild und reduzierte den Schopfer
zum Uhrmacher. Die Aufkldrung fithrte zum Ultra-Rationalismus und der
naturwissenschaftliche Fortschritt zur Industrialisierung. Hier liegen die
Urspriinge der gegenwirtigen technischen Mittel, die neue Formen und
Ausmafle menschlicher Umweltzerstérung erst ermdglichten.

Die dahinterstehenden Philosophien waren bald umstritten. Pantheisti-
sche Philosophie und Romantik entstanden als Gegenbewegungen zu Auf-
klarung und Industrialisierung. Goethes Feier der ,, Allmutter Natur“ (Goe-
the, Toblersches Fragment, 1783) wurde als Evangelium des Pantheismus
wahrgenommen. Er selbst erklarte, er suche Gott ,in herbis et lapidibus®
(Brief an Jacobi, 9.6.1785). Gleichzeitig wird die verfasste Religion zuneh-
mend zu einer Sache des inneren Erlebens, was dem neuen gefiihlsbasier-
ten Zugang zur Natur dhnelte. Exemplarisch fiir diese Naturfrommigkeit ist
Eichendorffs Lyrik: ,Wem Gott will rechte Gunst erweisen, / Den schickt er
in die weite Welt, / Dem will er seine Wunder weisen / In Berg und Wald
und Strom und Feld. Gotteserfahrung findet sich in Bergen und Lerchen,
nicht in Stadten und Kirchen. Wenn er fragt: ,Wer hat dich, du schoner
Wald, aufgebaut so hoch da droben?, wird der Wald zum Tempel, hinter
dem sein Erbauer zuriicktritt.

In Amerika etabliert Ralph Waldo Emerson (1803 - 1882) zur gleichen
Zeit in seinem Buch ,Nature“ (1833) als erster die Wildnis als Sehnsuchts-
ort und Projektionsflache fiir das richtige Leben. Sie ist ihm ,source of
wisdom, refuge from society, and opening to reality (zit. Dunlap, 12). Die
Vorstellung der Wildnis, der von Menschen unberiihrten, ,guten® Natur
wurde schrittweise zum unbestrittenen Leitbild der Okologiebewegung und
der Naturspiritualitat.

182

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturspiritualitiit / Okologismus

Gegenwart

Gegeniiber der frithen Naturromantik tritt heute etwas Neues hinzu: die
Angst vor der Bedrohung der Natur. Dieser apokalyptische Zug begann
in den USA. Hier hatte die Meeresbiologin Rachel Carson (1907 - 1964)
mit ,,Silent Spring* (1962) die Offentlichkeit aufgeriittelt (sie popularisierte
u. a. den Begriff ,,environment®). Sie beschrieb darin nicht nur die Umwelt-
zerstorung, sondern pliddierte jenseits technischer Problemlosungen fiir ein
neues Selbstverstindnis des Menschen. Gegner wie Unterstiitzer Carsons
erkannten sofort, dass hier zwei Weltanschauungen miteinander rangen.
Der rationalistische Mensch, der die Natur ,erobert und gestaltet’, versus
den Menschen, der sich als ,einfaches Mitglied der Lebensgemeinschaft® in
sie einfiigt.

In die nun aufknospende Umweltbewegung flossen zwei widerstreitende
Gedanken ein. Einerseits verstand sie sich als aufgeklart-wissenschaftlich
(,Follow the science® heift es bis heute, als sei diese eindeutig). Anderer-
seits glaubte man, dass aufgekldrte Vernunft und Wissenschaft {iberhaupt
erst zwei Dinge in die Welt gebracht hatten: (a) die Fahigkeit zur Zersto-
rung und (b) die Haltung, die diese Zerstérung umsetzte. 1967 konkreti-
sierte der Historiker Lynn White (1907 - 1987) den Schuldvorwurf. Die
Wurzeln der Umweltzerstorung sah er im Christentum. Dieses habe durch
die Trennung von Geist und Materie die Grundlagen der modernen Na-
turwahrnehmung gelegt. Diese These pragte die Umweltdebatte jahrzehn-
telang. Kirchliches Umweltengagement findet bis heute vor dem Hinter-
grund dieses antichristlichen Affekts an der Quelle der Umweltbewegung
statt. Als Gegenentwurf empfahl White die ,0stlichen Religionen®, welche
Respekt fiir Mensch und Welt lehrten. Andere blickten mehr zu den soge-
nannten Naturvolkern, zu Schamanen, Indianern und Siidseeinsulanern,
zu Naturheilkunde und natiirlicher Landwirtschaft. Dabei handelte es sich
allerdings durchweg um Projektionen des ,edlen Wilden“ (Rousseau). Es
gibt zahlreiche Beispiele von Naturvolkern, die ihre eigenen 6kologischen
Grundlagen sehenden Auges vernichteten (vgl. Diamond). Dass sie es in
kleinerem Mafistab taten als westliche Kulturen, lag eher an begrenzten
technischen Mitteln als an ganzheitlicher Philosophie. Auch die Realitat
yostlicher® Gesellschaften stiitzt Whites These nicht. Solche exotischen
Fiktionen sind Kinder des abendldndischen Denkens im Industriezeitalter,
nicht des Animismus von ,Naturvolkern® Sie sind ein wichtiger Quell der
Naturspiritualitit und damit der Religionsférmigkeit der modernen Okolo-
giebewegung.

183

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Lehren und Ideen

Am 6. Marz 1972 erschien ,,Die Grenzen des Wachstums®“ (Club of Rome).
Das Buch hob 6kologische Probleme von der lokalen auf die globale Ebene
— nicht mehr nur der Fluss vor meiner Tir, sondern die Zukunft der
Welt sei in Gefahr. Und verantwortlich war der Mensch - durch sein
Verhalten, vor allem aber durch seine Einstellung, ja durch sein pures
Vorhandensein (Paul Ehrlich: ,Die Bevolkerungsbombe®, 1968). In diese
politischen Reformanstofie traten nun die dlteren naturspirituellen Ideen
ein - es entstanden die Grundziige der modernen Umweltbewegung.

Heute ist die Personifizierung von ,Mutter Natur® Mainstream, sodass
wir kaum noch merken, wie selbstverstindlich die Natur als personale
Handlungsmacht auftritt. Was ordnen und &ngstigen, segnen und strafen
betrifft, hat sie Gott langst den Rang abgelaufen. Die Natur ,,schlagt zuriick"
(Natur, Februar 2015), die Natur ,sieht vor®, dass das Stillen funktioniert
(helios-gesundheit, 10.5.2021), die Natur ,,sorgt dafiir’, dass Eltern ihr Kind
verstehen (kindergesundheit-info.de), die Natur ,macht es vor“: Schwimm-
anziige imitieren Haifischhaut (Tagblatt, 23.1.2013). Die Natur hat eigentlich
alles wohlgeordnet. Aber wihrend die Rede von einem eifernden, Seuchen
schickenden Gott heute Anathema wire, weifl man selbstverstdndlich:
»Corona ist die Rache der Natur® (Siiddeutsche Zeitung, 5.12.2020), der
Klimawandel ohnehin. Aus dem Klima der Angst leiten sich alternativlose
Gebote ab (,,Die letzte Generation, die die Welt noch retten kann®).

Auch die Verheiflungen der Natur fiir ein gelingendes Leben erscheinen
plausibler und unmittelbarer als traditionell-religiése Pendants. Der Begriff
»natiirlich® ist zu einem Synonym fiir ,gut® geworden. ,Natiirlich ist das
richtige Leben und Korrektiv fiir alles, was in unserer Zivilisation ,krank®
ist. ,Natur® ist der ,Metamythos“ unseres Weltverstindnisses (Levinovitz,
13). Nahrung, Erziehungsmethoden, Heilverfahren, Medikamente, Kosme-
tika werden mit dem Attribut ,natiirlich® beworben. Natiirlich bedeutet ,,ge-
sund®, ,nachhaltig®, ,rein’, ,authentisch® Wie leicht das zur Ideologie wird,
zeigt das Beispiel der ,natiirlichen Geburt®”. Heute wird auf Schwangere in
Geburtsvorbereitungskursen oft ein Erwartungsdruck fiir eine ,natiirliche
Geburt“ aufgebaut. Sie soll ,spontan, sanft und schmerzfrei“ sein, bewusst,
das heif3t v. a. ohne Schmerzmittel erlebt werden. Misslingt das Vorhaben,
steht am Ende das Gefiihl des Scheiterns. Natur gilt als inhédrent freund-
lich. Die Wirklichkeit sieht anders aus: Natiirliche Geburt heif3t bei jenen
»naturnahen® Volkern, die keine Wahl haben, Todesraten fiir Miitter und
Kinder von bis zu 15 %.

184

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturspiritualitiit / Okologismus

Folgende konstitutiven Elemente gehoren zur Naturspiritualitdt: a) Das
Christentum und die Aufklarung sind (mit)verantwortlich fiir die 6kologi-
sche Krise. b) Apokalyptische Angst: Wir sind von Katastrophen bedroht,
die sofortiges Handeln verlangen. c¢) Die Katastrophe abzuwenden ist nicht
primér eine Aufgabe von Verhaltensinderungen und Umweltethik, schon
gar nicht von pragmatischen, technischen Ldsungen, sondern eine Frage
des neuen ,ganzheitlichen Selbstverstindnisses der Menschheit und des
Einzelnen mitsamt dazugehoriger spiritueller Praxis. d) Der Dualismus von
Geist und Materie, Gott und Welt ist abzulegen. e) Das pessimistische Men-
schenbild der Bibel ist zu {iberwinden. Der Mensch steht unter dem grof3en
Ja, der Mensch ist gut. Nicht die Abwendung von Gott ist die Ur-Siinde,
sondern das fehlende Bewusstsein der eigenen wesenhaften Einheit und
Verbundenheit mit der Welt und der Natur.

Okologismus

Die spirituelle Aufladung des Naturerlebnisses wurde in den sozialen Um-
briichen der 1960er Jahre zum Massenphdnomen. Dass 50 Jahre spater die
»Naturspiritualitit im Begrift [ist], zu einer neuen Weltreligion zu werden®
(Henke), liegt wesentlich an der 6kologischen Krise und der Technisierung
der Lebenswelt. Bei der Bildung politischer Umweltbewegungen verband
sich die esoterische Naturspiritualitit mit Untergangsdngsten und Gefiihlen
der Sinn- und Erfahrungsleere. Sie trat als esoterisch grundierter Fliigel,
der auf ein neues Selbstverstindnis des Menschen zielte, in politische
Bewegungen ein, z. B. bei Griindung der Partei ,Die Griinen“ 1980, wo
er bis heute fortwirkt. Fiir die Bundestagsabgeordnete Karin Zeitler war
Politik nur der ,gesellschaftliche Aspekt einer spirituellen Weltanschau-
ung’, und dhnlich predigte Petra Kelly, sie seien ,nicht nur eine politi-
sche, sondern eine politisch-spirituelle Bewegung® (Der Spiegel, 3.4.1988,
tinyurl.com/mr423n5j). Auch die Anthroposophie iibte erheblichen Ein-
fluss in diesem Sinne aus (vgl. Simon, McKanan).

Der drohende Untergang wurde anschliefSend jahrzehntelang in immer
neuen Bedrohungsszenarien konkretisiert: Atomkrieg, Kernkraft, Waldster-
ben, Insektensterben, Klima. Zwischen Richard Nixons Warnung 1970: ,It
is literally now or never!“ und Boris Johnsons Ruf: ,It is one minute to
midnight” (Weltklimagipfel Glasgow 2021) liegt eine standig sich steigernde
Fille offizieller ,Last-Minute“-Warnungen, deren Zeithorizonte zum Teil
schon Jahre hinter uns liegen. Angst wurde in Deutschland und hier beson-

185

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

ders unter Griinen-Anhéngern seit den 1980er Jahren zur dominierenden
Emotion (Biess, Vondung).

In der Folge lud sich das politische Umweltengagement selbst sinnstif-
tend auf und wurde zu einem funktional parareligiosen Phidnomen (Ei-
lingsfeldt, Moller, Joffe, Shellenberger, Ronnow). Gemeint sind dabei kon-
krete Merkmale: die apokalyptische Warnung vor dem Untergang; der
Glaube an ein vergangenes Paradies; das Ausmachen von Schuldigen; die
Aussicht auf Rettung durch Verzicht (bis hin zur Kinderlosigkeit); das
Auftreten charismatischer Fiihrergestalten (Greta Thunberg wurde von
Erzbischof Heiner Koch und von Bisch6fin Margot Kéfimann als Prophetin
bezeichnet oder mit Jesus verglichen); die Existenz extremistischer Fligel;
die moralische Aufladung, welche die Problemlsung von einer Diskussion
Uber ,richtig und falsch’ ,besser und schlechter zu einem Kampf ,gut
gegen bose“ verwandelt.

So erscheint Widerspruch nicht mehr als Teil der gemeinsamen Wahr-
heitsfindung, sondern mutiert zur verwerflich-boswilligen Verweigerung
der offensichtlichen Wahrheit (,Klimaleugner®; zur analogen schuldhaft-
vorsatzlichen Wahrheitsleugnung des Ketzers in der Kirchengeschichte vgl.
Frenschkowski). Wahrheitsquelle ist dabei heute ,,die“ Wissenschaft, nicht
mehr die biblische Offenbarung (beide sind in Wirklichkeit vielstimmig).

Diese Kritik wird héufig auch von engagierten Umweltschiitzern
selbst(?) vorgebracht, die keineswegs fiir ein Laissez-faire plddieren, son-
dern mehr Niichternheit fordern, weil sie die hysterische Ubersteigerung
der Debatte fiir kontraproduktiv halten (Nordhaus / Shellenberger).

Einschdtzung

Naturspiritualitdt sieht sich in der religiosen Tradition der ,Naturvolker®.
Sie ist aber eher eine genuin westliche Denkungsart, die nur im Kontext der
Aufkldrungsphilosophie verstanden werden kann. Tatsdchlich idealisieren
die meisten Anhdnger der Naturspiritualitit mit ihren Beziigen auf Indianer
und Eskimos nicht nur deren traditionelle Lebensform, sondern projizieren
typisch westliche Wiinsche auf exotische Sehnsuchtsorte (,Rede des Haupt-
lings Seattle®).

Der - vor allem unter Stadtern verbreiteten — Naturspiritualitit liegt
zudem eine idealisierte, realititsferne Vorstellung der ,Natur® und eine
regressive Sehnsucht nach ,einer guten alten Zeit“ zugrunde. Diese wird
meist vor der industriellen Revolution gesehen (wie z. B. im Ziel eines

186

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturspiritualitiit / Okologismus

atmospharischen CO2-Gehalts ,wie vor der Industrialisierung®). Das setzt
ein statisches Verstandnis von Welt und Natur ,im natiirlichen Gleichge-
wicht® voraus. In Wirklichkeit sind alle wichtigen planetarischen Parameter
standig im Fluss und schwanken stark. Die Angst vor Verdnderungen fiihrt
zur Vorstellung, der Mensch konne globale Prozesse steuern, sozusagen
eine Art Wiederherstellung der Schépfung bewerkstelligen. Hier sind Hy-
bris, Uberforderung und letztlich Verzweiflung vorprogrammiert.

Durch die gefiihlsbetonte spirituelle Anreicherung des eigenen Naturbe-
zuges wurde die Umweltbewegung teilweise gegen rationale Giiter- und
Risikoabwégungen sowie gegen technische, kompromissbehaftete, also le-
benspraktische Losungen anstehender Probleme resistent. In der Folge
wurde sie anfillig fiir Absolutheitsanspriiche und totale Ziele (umgehende
CO2-Neutralitit).

Durch die damit einhergehende Moralisierung wird es immer schwie-
riger, die okologischen Herausforderungen sachlich anzugehen. Es gilt be-
reits als anstoflig, die Problemstellungen neu zu definieren oder zu behaup-
ten, es gebe alternative Losungen. Viele Fragen werden bindr kodiert, es
geht dann nicht mehr um prazise oder unprézise bekannte Fakten, nicht
mehr um Prognoseungenauigkeiten und Giiterabwagungen, sondern um
gute und bose Einstellungen.

Die dem Okologismus innewohnenden handlungsleitenden Utopien
sind als Politikstil gefdhrlich und demokratiegefahrdend. Jeder Versuch,
einen Idealzustand in der realen Welt zu errichten (bzw. wiederherzustel-
len), ist anfallig fiir Totalitarismus, wenn sich der real existierende Mensch
in seinem So-Sein nicht ins Ideal fiigt. Zum einen ist kein Ideal je allgemein
anerkannt. Zum anderen bewirkt die Regel vom abnehmenden Grenznut-
zen, dass mit fortschreitender Anndherung immer drastischere Mafinah-
men nétig sind, um auch noch den letzten Rest des Weges zu bewiltigen.
Anders als klassische Religiositdt ist diese weltlich-parareligidse Utopie nie
an einen eschatologischen Vorbehalt gebunden, der sie menschlicher Um-
setzung entzieht. Sie wird vom Richtungshinweis zum totalen Gebot. Sie
neigt zur Intoleranz, v. a. in Verbindung mit Angst.

Die Kirche hat sich seit langem mit der Umweltbewegung verbunden.
Ausgangspunkt war dabei meist das Gericht, nicht das Evangelium: die
Angst vor dem Untergang. ,,In fact, it is the threats to life, rather than the
celebration of it, that stimulated the ecumenical theology and culture of life
initiative in the first place” (Rasmussen, 8). Christliche Prediger verstarken
héufig die Angstbotschaft.

187

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Aber aus evangelischer Perspektive fithrt der Zugang zum Schépfer tiber
einen Umweg. Nicht unmittelbar aus der Welt bzw. Natur ist er ablesbar,
sondern nur durch Christus hindurch (Kol 1,15-20). Nur weil der Blick
auf die Schopfung durch ein Prisma aufferhalb der Welt gelenkt wird, hat
er weltveraindernde Kraft, durchbricht er die Schranken der Immanenz.
Diese Botschaft impliziert dann die bereits erfolgte Rettung der Welt -
und die Befreiung von der Angst zum Handeln im Bewusstsein, dass es
nicht mehr ums Letzte geht. Deswegen sind Drohungen mit sakularen Apo-
kalypseszenarien wie auch Verheiflungen und Gebote zur Weltrettung nicht
nur wissenschaftlich, sondern auch theologisch unangebracht. Alle unsere
irdischen Anstrengungen stehen unter dem Vorbehalt der Vorlaufigkeit,
der Kompromissbediirftigkeit und der nie endenden Unvollkommenheit.
Darum ist immer daran zu erinnern, dass der Mensch - ungeachtet der
Verantwortung und Verpflichtung gegeniiber unseren Mitmenschen und
unserer Umwelt — die Welt nicht retten kann und nicht retten muss, denn
sie ist es schon.

Literatur

Biess, Frank (2019): Die Republik der Angst, Reinbek.

BUND [Bund fiir Umwelt und Naturschutz] (2022): Okologismus & Propaganda: In-
dustriegesteuerte Kampagne gegen Mensch, Natur und Umwelt, tinyurl.com/4vbp73rn
(Abruf der in diesem Beitrag angegebenen Internetseiten: 26.4.2024).

Capra, Fritjof (1983): Wendezeit. Bausteine fiir ein neues Weltbild, Bern u. a.
Carson, Rachel (1962): Silent Spring, Boston.
Diamond, Jared (2005): Collapse. How Societies Choose to Fail or Succeed, London.

Dunlap, William (2005): Faith in Nature. Environmentalism as Religious Quest, Seat-
tle / London.

Eilingsfeld, Heinrich (1989): Der sanfte Wahn. Okologismus total, Mannheim.

Funkschmidt, Kai (2023): Wer rettet die Welt? Heilsversprechen in der Klima- und Um-
weltbewegung, in: Hiller, Detlef / Straf3, Daniel (Hg.): Morphologie der Ubermoral.
Zum Moralismus in gesellschaftlichen und theologischen Debatten, Leipzig, 163 - 88.

Frenschkowski, Marco (2014): Neue religiose Bewegungen und ihre Beurteilung, MdE-
ZW 77/1,3 - 13.

Garreau, Joel (2010): Environmentalism as Religion, The New Atlantis. A Journal of
Technology and Society 28, 61 — 74, https://tinyurl.com/ua9uawem.

Hemminger, Hansjorg (2018): Wildnis und des Menschen Garten. Evangelische Spiritua-
litiit und Okologie, in: Zimmerling, Peter (Hg.): Handbuch Evangelische Spiritualitit,
Bd. 2: Theologie, Gottingen, 45 - 64.

Henke, Andrea (2019): ,Naturspiritualitdt ist im Begriff, zu einer neuen Weltreligion zu
werden’, National Geographic 2, https://tinyurl.com/459cyeb5.

188

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://tinyurl.com/ua9uawem
https://tinyurl.com/459cyeb5
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/ua9uawem
https://tinyurl.com/459cyeb5

Naturspiritualitiit / Okologismus

Hermand, Jost (1991): Griine Utopien in Deutschland. Zur Geschichte des ékologischen
BewufStseins, Frankfurt a. M.

Hesse, Gunter / Wiebe, Hans-Hermann (Hg., 1988): Die Griinen und die Religion,
Frankfurt a. M.

Kosch, Stefan (2007): Al Gore in Berlin: Glaube, Liebe, Klima, Tageszeitung, 24.10.2007,
tinyurl.com/393x393d.

Levinovitz, Alan (2020): Natural. The Seductive Myth of Nature’s Goodness, Boston.

Liining, Sebastian / Vahrenholt, Fritz (2020): Unerwiinschte Wahrheiten. Was Sie iiber
den Klimawandel wissen sollten, 3. Aufl., Miinchen.

Mider, Claudia (2022): ,Wie eine neue Religion®: 1972 hat ein Buch die Welt verdndert,
Neue Ziircher Zeitung, 2.3.2022.

McKanan, Dan (2018): Eco-Alchemy. Anthroposophy and the History and Future of
Environmentalism, Oakland.

Mohr, Reinhard (2022): Hungerstreik, Klimaverzicht, Studienabbruch - der Klimapro-
test der ,letzten Generation® trigt sektenhafte Ziige, Neue Ziircher Zeitung, 5.4.2022,
https://tinyurl.com/2ynhe7x5.

Moller, Andreas (2013): Das griine Gewissen. Wenn die Natur zur Ersatzreligion wird,
Miinchen.

Nordhaus, Ted / Shellenberger, Michael (2007): Break Through. Why We Can’t Leave
Saving the Planet to Environmentalists, New York.

Pearce, Fred (2007): The Last Generation. How Nature Will Take Her Revenge for
Climate Change, Bodelva.

Ronnow, Tarjei (2011): Saving Nature. Religion as Environmentalism, Environmentalism
as Religion, Studies in Religion and the Environment, Bd. 4, Miinster.

Shellenberger, Michael (2020): Apocalypse Never. Why Environmental Alarmism Hurts
Us All, New York.

Simon, Manuel Alexander (2022): Anthroposophische Ideenwelten in der politischen
Praxis. Spirituelle Tendenzen bei den friihen ,GRUNEN “ und in der Partei ,dieBasis®,
ZRW 85/2,107 - 121.

Vondung, Klaus (1988): Die Apokalypse in Deutschland, Miinchen.

White, Lynn (1967): The Historical Roots of Our Ecological Crisis, Science 155, 1203 -
1207.

189

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://tinyurl.com/2ynhe7x5
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/2ynhe7x5

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neugeist-Bewegung

Claudia Jetter

»Entdecke die verborgenen Schétze in deinem Inneren und erschaffe dir
ein aulergewdhnliches, erfiilltes und erfolgreiches Leben. Sitze wie dieser
begegnen auf Reklametafeln, in Lifestyle-Magazinen oder in den Sozialen
Medien. Sie suggerieren die Moglichkeit, Bereiche unseres Lebens zu ver-
bessern, und stellen einen harmonischeren Alltag, mehr Selbstwirksamkeit
und grofleren Erfolg in Beruf und Beziehung in Aussicht. Solche Verspre-
chen machen neugierig, da Optimierung jeglicher Art, gerade wenn es
um die eigene Lebensfithrung geht, in der westlichen Leistungsgesellschaft
positiv konnotiert ist. Mal ist die Rede von Energiestromen, die genutzt
werden sollen, mal sind es die verborgenen Krifte prana oder qi (i),
die durch bestimmte Atemtechniken oder spezielle Meditationspraktiken
aktiviert werden sollen. Immer sind es jedoch lebenspraktische Angebote,
die auf das richtige Zusammenwirken von Geist und Korper verweisen
und das geistige Selbst durch bestimmte Aufmerksamkeitsilbungen und
Meditationspraktiken stirken sollen.

Oft wird der Ursprung dieser spirituellen Lebenshilfeangebote, zu denen
auch die allgegenwartigen Achtsamkeitspraktiken gehoren, in den 1970er
Jahren in den USA verortet, nicht zuletzt wegen Jon Kabat-Zinns ,Mindful-
ness-Based Stress Reduction®-Programm, welches den Beginn der weltwei-
ten Achtsamkeitsbewegung begriindete.? Die eigentliche Wegbereiterin und
Voraussetzung fiir den Erfolg vieler ,,neuer” spiritueller Praktiken im New
Age war jedoch die Neugeist-Bewegung (New Thought), eine religidse Re-
formbewegung, die zwischen den Polen von Spiritismus, Christian Science
und Mesmerismus® entstanden ist und heute noch als Unterstromung in

1 https://lauraseiler.com (Abruf der Internetseiten: 16.12.2022).

2 Jon Kabat-Zinn ist ein amerikanischer Mikrobiologe, der 1971 das achtwochige
»Mindfulness-Based Stress Reduction“-Programm entwickelte, welches Aufmerksam-
keitsiibungen und Achtsamkeitsmeditationen aus unterschiedlichen asiatischen Tradi-
tionen miteinander verbindet. Vgl. Hickey 2019, 2f.

3 Mesmerismus wird auch animalischer Magnetismus genannt und bezeichnet Franz
Anton Mesmers (1734 - 1815) Theorie, nach der ein magnetisches fluidum den mensch-
lichen Korper durchstromt, welches bei Ungleichverteilung zu Krankheiten fithren

191

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://lauraseiler.com
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://lauraseiler.com

Claudia Jetter

der spirituellen Lebenshilfe mit Praktiken zur Forderung des ganzheitli-
chen Wohlbefindens weiterwirkt.

Urspriinge

Als Vater des New Thought wird meist Phineas Parkhurst Quimby (1802 -
1866) genannt. Der ehemalige Uhrmacher unterhielt eine Praxis, in der er
Patient:innen heilte, indem er sie von krankmachenden Gedanken befreite.
Infolge einer Tuberkulose-Erkrankung in der Jugend, die mit dem damals
gangigen Hornquecksilber behandelt wurde, was seinen korperlichen Zu-
stand erheblich verschlechterte, lehnte Quimby eine einseitig naturwissen-
schaftliche Medizin ab und wandte sich stattdessen alternativen Heilungs-
ansidtzen zu, wie sie im Bereich des Spiritismus oder des animalischen
Magnetismus (Mesmerismus) vorzufinden waren.

Als Erster, der versuchte, den direkten Zusammenhang zwischen Geist
und Korper im Heilungsprozess therapeutisch umzusetzen, entwickelte
Quimby seine Theorie des mentalen Heilens (mental healing). Seine An-
nahme, dass Gedanken physische Formen annehmen kénnen und korper-
liche Krankheiten somit das Resultat schddlicher Gedanken seien, begriin-
dete er mit den Beobachtungen, die er wihrend der Zusammenarbeit mit
einem spiritistischen Medium machte, das vor Publikum heilte. Fiir Quim-
by schienen die Heilungserfolge auf der Bithne weniger an den iibersinnli-
chen Fihigkeiten des Mediums zu liegen als an der engen Vertrauensbezie-
hung zwischen Heiler und Patient:innen, welche den Grundstein legte fiir
eine erfolgreiche Behandlung von Korper und Geist. Quimby schloss da-
raus, dass fehlgeleitete Gedanken die Ursache fiir Krankheit seien und die
Behandlung kérperlicher Leiden deswegen in der Behandlung des Geistes
bestehen miisse. Durch Suggestionstechniken kénnten nicht zu erkldrende
Wunderheilungen geschehen, wenn es den Heilenden gelinge, die fehlgelei-
teten Gedanken der kranken Person auszulschen und die Konzentration
auf Heilung zu lenken.

In seiner Praxis in Portland, Maine, konzentrierte sich Quimby auf die
lebenspraktische Umsetzung dieser Erkenntnis, jenseits von spiritistischen
Vorannahmen. Franz Anton Mesmers Theorie folgend, glaubte er, die flui-
dale Atmosphire eines Menschen in einer Art hellseherischem Zustand

kann. Diese Ungleichverteilung kann von einem medial begabten Menschen beein-
flusst bzw. harmonisiert werden. Vgl. Albanese 2007, 190 - 201.

192

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neugeist-Bewegung

erkennen und nachempfinden und sogar riechen zu kénnen. Dies ermdg-
liche es ihm, den krankmachenden Gedanken zu analysieren und ihm
entgegenzuwirken. Durch ausfithrliche Gesprache und lange Sitzungen in
Stille, wahrend derer Quimby die heilenden Strome iibertrug, verhalf er,
seinen Anhidnger:innen zufolge, zu tiberraschend schneller Genesung.

Quimbys Praktiken waren eingebettet in das Weltbild einer géttlichen
Immanenz, welche die Materie in unterschiedlichen Graden durchdringe
und zu hoheren Formen entwickeln kdnne. Ziel des Menschen war fiir
Quimby die Befreiung vom Fokus auf das Nicht-Geistige, um fiir die gott-
liche Kraft, die alles umgibt und durchdringt, empfanglicher zu werden.
Ob Materie fiir ihn nun wirklich existierte oder nur ein Fehlkonstrukt des
Geistes war, geht aus seinen Manuskripten nicht klar hervor. Das hatte
jedoch den Vorteil, dass es seinen Schiiler:innen die Freiheit gab, hierzu je
nach eigenem Verstandnis Stellung zu beziehen (vgl. Baier 2009, 439).

Christliche Einfliisse

Die beiden bekanntesten Schiiler:innen Quimbys vertraten eine christlich
orientierte Neugeist-Philosophie. Mary Baker Eddy (1821 - 1910), die Be-
griinderin der Christlichen Wissenschaft (Christian Science), hat auf der
einen Seite die Uberzeugung vertreten, dass Materie und demnach auch
Krankheit nicht existieren, da alles aus Geist bestehe. Demgegeniiber be-
hielt Warren Felt Evans (1817 — 1889), der ,Theologe® des New Thought,
das Stoffliche als die durch den Heiligen Geist verwirklichte gottliche Idee
bei. Dementsprechend belebt und heilt der Heilige Geist fiir Evans Welt
und Mensch als alles durchdringendes universales Lebensprinzip, das die
gottliche Idee vom Menschen in korperliche Reprasentation iibersetzt.

Wie fiir andere frithe Neugeist-Anhdnger:innen stand fiir Evans Heilung
als wiederhergestellte Gabe Gottes im Zentrum. Vorbild fiir ihn war dabei
Jesus Christus, der machtigste aller Heiler, dem es durch die Konzentration
weniger Worte gelang, all seine (gottliche) mentale Kraft zu binden und so
durch Gebet und Affirmation Krankheit und Tod zu iiberwinden. Worte
dienten demnach als Medium, um die gottliche Kraft in den irrenden und
darum kranken Geist zu lenken und diesen zu heilen, mit der Folge, dass
physische Genesung eintreten wird (vgl. Albanese 2007, 306).

Stark beeinflusst von der Lektiire christlicher Mystiker:innen, der Tran-
szendentalisten und spéter von asiatischer Philosophie, muss Evans auch
als ,Wegbereiter der Meditationspraxis® (Baier 2009, 441) herausgestellt

193

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Jetter

werden. Seine Heilungssitzungen bestanden aus gemeinsamem Beten und
aus Stillelibungen, die den Patient:inen helfen sollten, sich durch Kontem-
plation auf die gottliche Idee des Selbst zu fokussieren. So sollte die gottli-
che Seele im Selbst freigelegt werden, die den menschlichen Koérper formt,
jedoch hdufig durch fehlgeleitete Gedanken iiberschattet wird. Aufgabe des
Heilers war es darum, auf den Geist der Kranken inspirierend und beruhi-
gend einzuwirken (vgl. Baier 2009, 443 - 450).

New Thought Movement

Wihrend Quimby und Evans als Vordenker der Neugeist-Bewegung ange-
sehen werden mussen, hat Emma Curtis Hopkins (1849 - 1925) als ,Leh-
rerin der Lehrer® (Satter 1999, 79 — 80) die erste Generation des New
Thought mafigeblich geprégt. Verheiratet mit einem hoch verschuldeten
Mann und kréanklich, kommt Curtis 1883 zum ersten Mal mit Mary Baker
Eddys Christian Science in Beriihrung. Nach einer erfolgreichen Behand-
lung durch eine praktizierende Christliche Wissenschaftlerin geht Curtis
nach Boston zu Eddy, um sich von ihr ausbilden zu lassen. Schnell iiber-
nimmt sie Tétigkeiten im Umfeld Eddys und wird Redakteurin des ,,Chris-
tian Science Journals, bis sie 1885 aus nicht eindeutig geklarten Griinden
plotzlich von all ihren Aufgaben entbunden wird und nach Chicago, Illi-
nois, zieht. Dort er6ffnet sie nach kurzer Zeit eine Praxis und wenig spater
auch ein College, an welchem sie jahrlich hunderte von Schiiler:innen
ausbildet.

Auch fiir Hopkins war der géttliche Geist eine alles durchdringende
Macht, die durch das Herz scheinen kann. Dieses von Gott gepflanzte
»Divine Within“ konnte wie durch eine Scheibe in den sterblichen Geist
einer Person scheinen. Da die ,Scheibe® jedoch durch den Irrglauben an
Materie, welche Hopkins’ Meinung nach nicht existierte, nicht mehr durch-
sichtig war, war es notwendig, durch Meditation, affirmatives Gebet und
kontinuierliche Verneinung materieller Existenz die Sicht auf das gottliche
Innere wiederherzustellen, indem man den sterblichen Geist (und somit die
»Scheibe®) reinigte (vgl. Satter 1999, 87).

Hopkins war eine der zentralen Figuren der frithen New-Thought-Bewe-
gung, da sie durch die Ausbildung der vielen meist weiblichen Student:in-
nen stark zur Verbreitung in den gesamten USA beitrug. Gleichzeitig war
sie stark an institutionalisierten Formen der Bewegung interessiert. In den
1890er Jahren liefl Mary Baker Eddy den Namen ,Christian Science® mit-

194

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neugeist-Bewegung

hilfe von Gerichtsverfahren schiitzen. Dies zwang die fluide und hoch
individualistische Neugeist-Community dazu, sich unter einem neuen Na-
men zu prisentieren. Man einigte sich auf ,New Thought* als Uberbegriff
fiir die Bewegung (vgl. Satter 1999, 3). Dazu kamen weitere Institutionali-
sierungsversuche mit ersten New-Thought-Kongressen und der Griindung
diverser Colleges, die das Netzwerk weiter vereinten.

Der Umstand, dass neben den eigentlichen Heilungsbehandlungen das
Halten von Kursen wie auch das Schreiben iiber New Thought lukrative
Einkommensquellen boten, spielte beim Erfolg der Bewegung bis zum Ers-
ten Weltkrieg eine nicht zu unterschitzende Rolle. Gerade fiir Frauen, die
kaum Zugang zu Ausbildungsberufen hatten, war New Thought attraktiv,
ermoglichte die Neugeist-Praxis ihnen doch wirtschaftliche Unabhiangig-
keit, die ihnen sonst verwehrt war. Es iiberrascht darum auch wenig, dass
gerade Frauen, die sich der Neugeist-Bewegung zuwandten, chiliastische
Hoffnungen pflegten, da sie in der Bewegung den Beginn einer neuen
Ara sahen, die (weifSe) Frauen in die Mitte der Gesellschaft brachten und
dadurch diese in Harmonie vereinen wiirde (vgl. Satter 1999, 84).

Affektiver Neugeist!

Hopkins’ New Thought gehort zum affektiven Teil der Bewegung, der Hei-
lung, Gebet und Gemeinschaft betonte, mehrheitlich von Frauen geleitet
wurde und noch stark christlich orientiert war (vgl. Albanese 2007, 323).
Dabei wurde in diesem Strang der Bewegung nicht nur christliches Voka-
bular verwendet, sondern auch auf biblische Texte direkt Bezug genom-
men. Ein Beispiel fiir die neugeistliche Schriftauslegung ist der Bestseller
Die Bergpredigt (1934) von Emmet Fox, der wahrend der Great Depression
als Pastor von New Yorks Divine Science Church of the Healing Christ
wochentlich vor bis zu 5500 Gemeindemitgliedern predigte.

In seiner Auslegung der Bergpredigt stellt Fox den biblischen Text als
spraktische Methode“ vor, ,welche zur Entwicklung der Seele und zur Ge-
staltung unseres Lebens und unseres Schicksals fiihrt, wie wir es wirklich
wiinschen® Nach Fox zeigt Jesus Christus durch sein Beispiel, ,wie alle
diese Ubel [Krankheit, Armut, Alter] iiberwunden werden konnen, wie wir

4 Die Historikerin Catherine Albanese teilt Neugeist in eine affektive und eine noetische
Richtung ein (die hier als ,Prosperity New Thought“ bezeichnet wird). Vgl. Albanese
2007, 323ft.

195

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Jetter

Gesundheit, Gliick und wahren Wohlstand in unser Leben sowie in das
Leben anderer bringen kénnen, wenn sie es auch wirklich wiinschen® (Fox
2011, 8f). In seinem Buch kritisiert Fox die wortfundamentalistische wie
auch die historisch-kritische Auslegung der Bibel, da beide die eigentlich
geistige Botschaft verkennen. Wunder, allen voran Heilungswunder, sind
nach Fox tatsdchlich geschehen, da die uns bekannten physischen Gesetze
nur einen Teil des Universums betreffen, es jedoch Gesetze hoherer Ord-
nung gebe, die diese brechen konnen. Darum sei die wahre Wissenschaft
und Kunst, die Jesus lehrte, die Art, wie diese uns bekannten Gesetze
gebrochen werden kénnen - nidmlich durch Gebet (16). Wenn die Welt
das Resultat unserer Gedanken ist, welche sie formen, dann sind auflere
Dinge ,die Verbildlichung unserer inneren Gedanken und Anschauungen®
(39). Die ,heiligste Pflicht“ von Christ:innen sei es darum, fortwahrend
nach vollkommenem Gliick zu streben, anstatt zu ,siindigen’, indem man
Krankheit und Disharmonie einfach hinnimmt (146). Fiir Fox gilt darum
~der Mensch als Baumeister® (162), dem ,unendliches Wachstum® (143)
zuteilwerden kann.

Prosperity New Thought

Wihrend bei Fox die inneren Wiinsche noch christlich eingebettet waren
und der Fortschrittsgedanke wie auch die Selbstwirksamkeit nicht (primér)
auf materiellen Wohlstand ausgerichtet waren, vertraten andere Neugeistler,
wie die Hopkins-Schiilerin Helen Wilmans (1831 - 1907), eine nicht theis-
tische Spielart und propagierten offen die Vermarktung von Neugeist-Prak-
tiken als professionelles Geschéftsmodell, das innere Selbstbeherrschung
(self-mastery) zum Gegenstand hatte. Fiir Wilmans war Materie nicht nur
existent, sondern auch intelligent und konnte kultiviert werden, wenn sie
von innerem Wollen geleitet wurde. Dabei bildete der Wunsch den Grund-
stein des Egos, der einen Menschen von toter Materie zu lebendigem Geist
werden lassen konnte, wenn er den Wunsch denn anndahme. Nicht Demut,
sondern die Forderung des wahren Selbst durch eine bewusste Vergegen-
wartigung der eigenen Wiinsche und die Fokussierung darauf waren positiv
konnotiert, unterstiitzten sie doch die eigene innere géttliche Kraft, die wie
ein Brunnen in jedem Menschen sprudelt.

Fiir Wilmans, eine Farmersfrau, die {iber Jahrzehnte in Armut gewohnt
hatte, stand nun nicht mehr kérperliche Heilung im Zentrum, sondern die
Forderung persénlichen Wohlergehens, was finanziellen Wohlstand aus-

196

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neugeist-Bewegung

driicklich einschloss. Sie teilte die Idee des Gedankens als Zentrum jeder
Veranderung mit den Neugeist-Vertreter:innen des affektiven Strangs. Der
Gedanke wurde bei ihr jedoch in sozialdarwinistischer Farbung, ohne den
Gottes- und Gemeinschaftsbezug, zum alleinigen Motor individueller, zu
Wachstum und Freiheit fithrender Selbstverwirklichung (vgl. Satter 1999,
177).

Wilmans’ personliche Biografie, die sie aus der Armut auf dem Land
und der Abhidngigkeit von ihrem Ehemann in ein selbstbestimmtes Leben
fithrte, diente ihr als Leitfaden in ihrer Uberzeugung, dass ein Gefiihl der
Selbstwirksamkeit nur dann entstehen kénne, wenn man Wiinsche bewusst
visualisiert und dann aktiv umsetzt. Dementsprechend begann Wilmans,
nachdem sie bei Hopkins einen Kurs absolviert hatte, sich als Heilerin
finanziell auf eigene Fifle zu stellen. Auler den Heilungssitzungen bot sie
Fernheilungen durch Briefwechsel an und gab Kurse im selbst gegriinde-
ten College. Die Kurse verschriftlichte sie zusitzlich und offerierte sie als
Fernkurse in flexiblen Paketen. Aulerdem verdffentlichte sie eine eigene
Zeitschrift, die durch Anzeigenschaltung ebenfalls Einnahmen generierte
(vgl. Satter 1999, 150 - 180). Stiick fiir Stiick baute sie so ein Geschaftsmo-
dell auf, mit dem sie sich und ihre Familie finanzierte.

Wihrend auch die Vertreter:innen des affektiven New Thought mit dem
Vertrieb von Kursen, Literatur und Présenzsitzungen durchaus erfolgreich
waren, entwickelten Wilmans und die nachfolgende Generation eine dem
Wohlstand zugeneigte Einstellung, die sich - wie die Titel der Bestseller
Think and Grow Rich (1937) von Napoleon Hill oder The Power of Posi-
tive Thinking (1952) von Norman Vincent Peale, die beide dieser Linie
angehoren, erkennen lassen - in einer mehr und mehr offen zur Schau ge-
tragenen erfolgsorientierten Wohlstands-Neugeist-Philosophie zeigte. Auch
wenn umstritten ist, wann und durch wen die Grundgedanken dieser Linie
des New Thought im evangelikalen und pfingstcharismatischen Spektrum
aufgenommen wurden, so lassen sich auch im zeitgendssischen Prosperity
Gospel die Spuren dieser Philosophie wiedererkennen (vgl. Bowler 2013).

Verbreitung und Vernetzung
Nach 1900 war der auf inneres und dufleres Wohlbefinden ausgerichtete
New Thought, der in einem professionalisierten Geschaftsmodell Selbstver-

wirklichung und Wohlstand mithilfe von zielgerichtetem Denken propa-
giert, der dominante Teil der Bewegung, und seine Spuren sind bis heute

197

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Jetter

sichtbar im Milieu des spirituellen Coachings. Zentral fiir den Erfolg der
Bewegung waren dabei, neben regelmafligen Kongressen und neu gegriin-
deten Organisationen wie der International New Thought Alliance (1914),
auch einzelne Kirchengriindungen, welche die fluide und &duf8erst indivi-
dualistische Gruppe von New-Thought-Praktiker:innen vereinen sollten.
Ein Beispiel ist die Unity Church of Christianity (kurz ,Unity®), die 1889
von den Hopkins-Schiilern Myrtle und Charles Fillmore gegriindet wurde
und die heute die grofite noch bestehende Neugeist-Kirche ist, mit (nach
Selbstauskunft) ca. einer Million Mitgliedern weltweit.

Gleichzeitig war es die rege Publikationstatigkeit, die sich um 1900 in
hunderten von Wochen- und Monatsschriften bemerkbar machte oder mit
Bestsellern wie Ralph Waldo Trines (1866 - 1958) In Tune with the Infinite
(1897), der sich millionenfach verkaufte. Durch liberale Protestanten wie
Max Heinrich Christlieb, der Trines Buch iibersetzte (die Ubersetzung
verkaufte sich fast 100 000 Mal), fanden Neugeist-Ideen auch in Deutsch-
land Verbreitung, wenn auch in iiberschaubarem Mafle (vgl. Baier 2009,
432). Bestseller wie der von Trine, die Meditationen wie das ,Eintreten
in die Stille” beschreiben, popularisierten meditative Praktiken und waren
dadurch grundlegend fiir den spateren Erfolg von Meditation, wie wir sie
im New Age und der Achtsamkeitsbewegung vorfinden (vgl. Baier 2009,
432ff). Zwischen dem Ersten und dem Zweiten Weltkrieg bildeten sich
deutschlandweit Neugeist-Zirkel, darunter der Deutsche Neugeistbund, der
um 1930 bis zu 500 Ortsgruppen umfasste. Dazu zirkulierten unter Anhan-
ger:innen auch hier Zeitschriften wie ,Die Weile Fahne®, und Biicher wie
Hermann Graf Keyserlings Reisetagebuch eines Philosophen (1918) wurden
schnell zu Verkaufsschlagern, bis die Neugeist-Literatur unter dem natio-
nalsozialistischen Regime 1939 verboten wurde.

Mit Blick auf gegenwirtige Erfolgscoaches wie Deepak Chopra, die alter-
native Heilung mithilfe von Meditationsiibungen anpreisen, oder z. B. auf
die spirituelle Motivationstrainerin Laura Malina Seiler, die dazu aufruft,
die innere Schopferkraft durch Fokussierung und Stillepraktiken wiederzu-
entdecken, oder gar auf aktuelle Trends wie das ,Manifestieren® diirften die
wenigsten vermuten, dass die Wurzeln dieser zeitgendssischen Spiritualitét
in einer auf Heilung und Harmonie ausgerichteten und von Frauen angelei-
teten religiosen Reformbewegung liegen. Konzepte wie Quimbys fluidum
werden heute als innere Energiestrome bezeichnet oder mit geheimnisvoll
klingenden asiatischen Begriffen benannt. Und doch erkennt man nach
wie vor die Grundziige des lebenspraktisch ausgerichteten New Thought,
mit seinem Fokus auf den in rechter Weise ausgerichteten Geist, seiner

198

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neugeist-Bewegung

offenen Praxis, der schlanken Metaphysik, dem hoch individualisierten
Ansatz und der starken Fortschritts- und Entwicklungsbetonung. Auch
die Vernetzung der Akteur:innen in diesem Feld, die starke Publikationsta-
tigkeit wie auch das mehrgleisige Geschéftsmodell von Kursen, Literatur
und ,,Auftritten” bei Kongressen erinnern heute stark an den ,Prosperity
New Thought®, bei welchem Erfolg und Wohlstand im Zentrum standen.
Dabei sind die reformerische Seite und der christliche Bezugsrahmen des
urspriinglichen New Thought jedoch, abgesehen von den kleinen noch
bestehenden Neugeist-Kirchen, wieder in Vergessenheit geraten, zugunsten
einer auf Selbstoptimierung und Selbstverwirklichung ausgerichteten hy-
per-individualistischen Spiritualitdt, die mit der westlichen leistungs- und
konsumorientierten Lebensweise kompatibler ist.

Literatur

Albanese, Catherine (2007): A Republic of Mind and Spirit. A Cultural History of
American Metaphysical Religion, New Haven, MA.

Baier, Karl (2009): Meditation und Moderne. Zur Genese eines Kernbereichs moderner
Spiritualitit in der Wechselwirkung zwischen Westeuropa, Nordamerika und Asien,
Bd. 2, Wiirzburg.

Bowler, Kate (2013): Blessed. A History of the American Prosperity Gospel, Oxford.

Conkin, Paul (1997): American Originals. Homemade Varieties of Christianity, Chapel
Hill, NC.

Fox, Emmet (1949/2011): Die Bergpredigt. Eine allgemeine Einfithrung in das wissen-
schaftliche Christentum, engl. Erstveroffentlichung 1934, Pforzheim.

Hickey, Wakoh Shannon (2019): Mind Cure. How Meditation Became Medicine, Ox-
ford.

Schmidt, Leigh Eric (2012): Restless Souls. The Making of American Spirituality, with a
new preface, New York City, NY.

Satter, Beryl (1999): Each Mind a Kingdom. American Women, Sexual Purity, and the
New Thought Movement, 1875 — 1920, Berkeley, CA.

Internetseiten

www.divinesciencefederation.org.
https://lauraseiler.com.

www.unity.org.

199

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.divinesciencefederation.org
https://lauraseiler.com
http://www.unity.org
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.divinesciencefederation.org
https://lauraseiler.com
http://www.unity.org

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neuheiden, germanische (Asatri)

Kai Funkschmidt

Asatri (pl. Asatriar; von altnordisch dss bzw. esir [pl]: Asen und tru:
Treue, Gelobnis, Glaube) ist eine Anfang des 19. Jahrhunderts in Skandi-
navien entstandene Wortneuschopfung. Sie bezeichnet den ,Glauben an
die Asen® bzw. das gegenseitige Treueverhiltnis zwischen dem aus dem
altislandischen Versepos Edda bekannten Goéttergeschlecht der Asen und
den Gldubigen. Es ist neben ,Alter Weg", ,Alte Sitte“ die héufigste Selbst-
bezeichnung einer neuen religiosen Bewegung, die auf Englisch auch als
Heathenry (Untergruppe des Paganism, beides heif3t auf Deutsch ,,Heiden-
tum“) und religionswissenschaftlich auch als germanisches Neuheidentum
bzw. neugermanisches Heidentum bekannt ist. Viele Anhanger lehnen den
Zusatz ,neu” ab, da sie sich nicht als neue, sondern als wiederbelebte alte
Religion verstehen.

Als ,Heiden“ (lat. pagani, engl. heathen) wurden aus christlicher Sicht
die religiés Anderen bezeichnet. Es handelt sich um einen identitétssi-
chernden Begrift zur religiésen Unterscheidung des Eigenen vom Fremden.
Auch andere Religionen mit universalem Geltungsanspruch kennen &hnli-
che Unterscheidungen und Begriffe: Arabisch kuffar (Unglaubige, vgl. ,Kaf-
fer) im Islam, hebréisch gojim (Volker) im Judentum, in der Septuaginta
als ethné und in der Vulgata als gentes bzw. gentiles wiedergegeben.

Der Begriff ,Heidentum® zur Bezeichnung fremder Religionen verlor
nach 1945 im Zuge der Selbstindigwerdung junger Kirchen, der Entko-
lonialisierung und der Veranderungen im Verhéltnis zu anderen Religio-
nen an Akzeptanz. Er ist heute wegen seiner pejorativen Bedeutung un-
gebrauchlich und lebt nur in religions- und missionsgeschichtlicher Ter-
minologie sowie als Selbstbezeichnung fort. (Neu)heiden nutzen seine
abwertende Bedeutung, um ihre Rolle als Unterdriickte im Gegeniiber zur
michtigen Grofireligion zu betonen.

Asatrd ist wie Wicca (Initiatorisches Hexentum) und Neo-Schamanis-
mus eine Unterstromung des Neuheidentums, aber stirker gemeinschafts-
orientiert und weniger urban als diese (vgl. Calico 2018). Die Bewegung
will autochthone vorchristliche Stammesreligionen wiederbegriinden. Bei
Asatrd bezieht sich diese Wiederbelebung auf Kultur und Mythologie der

201

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Germanen (Parallelen in anderen Landern kniipfen an slawische, griechi-
sche oder kanaanidische Religionen an).

Allen neuheidnischen Bewegungen ist gemeinsam, dass sie fast nur im
westlichen Kulturraum auftreten. Asatrdgruppen gibt es v. a. in Island,
Norwegen, Schweden, Danemark, Deutschland, den Niederlanden, Belgien
und Britannien sowie unter Europdischstimmigen in den USA und Aus-
tralien. Die jeweils unterschiedliche Konstellation von Herkunfts- bzw. Ab-
stammungsgemeinschaft und die (fehlende) Autochthonie moderner An-
héanger bedingen unterschiedliche Akzente in Selbstverstdndnis und Lehre.
Asatrtar in ehemaligen europaischen Siedlungskolonien miissen sich beim
Wiederbeleben des ,,Alten Weges“ notgedrungen stirker auf ihre Abstam-
mung und weniger auf ,,Bodenhaftung berufen.

Aufgrund der Vielfalt von Gruppen in verschiedenen Landern mit unter-
schiedlichen ideologischen Grundlagen bis in die Kernbereiche des Glau-
bens hinein und eines hohen Grades an Individualismus gelten nur wenige
Aussagen universal und ausnahmslos fiir alle Asatrdar.

Geschichte

Geistige Wegbereitung fiir die Bewegung leisteten die nationalromanti-
schen Aufbriiche in Europa im 18. und 19. Jahrhundert, die eine Neubesin-
nung auf die Ahnen als Mittel zur nationalen und demokratischen Einigung
ihrer Lander propagierten (in Deutschland z. B. die Gebr. Grimm). Hier
wurde mithilfe von Sagen, Liedern, Brauchtum, Archdologie, Historiografie
und Linguistik (indogermanische Sprachgruppe) eine gemeinsame germa-
nische Vorfahrenkultur in Zentral- und Nordeuropa rekonstruiert.

In Skandinavien leistete dies Olof Rudbeck (Atlantis, 4 Bde., 1679) auf
der Grundlage von Sagen und des islindischen Versepos Edda (12./13.
Jahrhundert). Die Edda ist eine Beschreibung des Heidentums durch eine
christianisierte Elite. Sie wird in Altere und Jiingere bzw. Snorra- und Lie-
der-Edda unterteilt. Bei Rudbeck stand die kulturelle Grof3e des ,Nordens®
im Vordergrund, ein Rekurs auf angeblich auch in Skandinavien ansissige
»Germanen“ fand nicht statt. Darum unterscheidet man ,germanisches®
(kontinentales) und ,nordisches“ (skandinavisches) Heidentum, da beide
sich als Asatrd, aber nicht beide in ~germanischer® Tradition sehen. Trotz-
dem ist die Szene international gut vernetzt, viele deutsche Asatrigruppen
entstanden als angelsdchsische Dependancen, und die meisten beziehen
sich mangels kontinentalgermanischer Schriftquellen auf die Edda.

202

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neuheiden, germanische (Asatril)

Asatrti im engeren Sinne entstand 1972 in Island, als Sveinbjorn Beint-
einsson (1924 - 1993) die Wikingerreligion Asatriiarfélagid (Asatrivereini-
gung) griindete, die sich historisch am 6. bis 8. Jahrhundert orientierte.
Fast gleichzeitig wurde die Idee in der naturreligiosen Alternativszene der
USA aufgegriffen. Ab den 1990er Jahren drang sie nach Festlandeuropa
vor. Hier traf sie auf altere Kleinstgruppen, die auf der Basis von deutsch-
glaubigen und volkischen Traditionen wie zum Beispiel der Ariosophie
fuften. Diese waren zwischen 1880 und 1930 entstanden und hatten ein
an Rassenvorstellungen orientiertes germanisches Heidentum begriindet
(Artgemeinschaft - Germanische Glaubens-Gemeinschaft wesensgemifier
Lebensgestaltung, Armanenorden). Aus diesen beiden Urspriingen und
ihren geistigen Grundlagen entstanden anhaltende Richtungsstreitigkeiten
innerhalb der Szene.

Wie die meisten Heiden erkliren sich Asatrdar selbst zu den rechtmifi-
gen Nachfolgern lange untergegangener religioser Traditionen, {iber die we-
nig bekannt ist. Dabei versteht man sich als Opfer christlicher Verfolgung,
die zwischen dem Mittelalter und der frithen Neuzeit zum Untergang der
neuzeitlich angeeigneten Religion gefiihrt habe. Germanische Neuheiden
verweisen insbesondere auf die blutige Sachsenmission Karls des Grofien,
aber auch auf die Missionstatigkeit Bonifatius‘ usw. Die damaligen kulturel-
len und religiosen Wandlungsprozesse germanischer Stammesgesellschaf-
ten werden als Geschichte von Gewalt, Zwang und Unterdriickung durch
»die Kirche“ bzw. ,das Christentum“ wahrgenommen. Dabei vermischen
sich Historie und Legende zur Schaffung eines identitétsstiftenden Opfer-
narrativs. Unberiicksichtigt bleibt in der Regel, dass dieses blutige Kapitel
der Germanen-Christianisierung die Ausnahme war und schon zeitgends-
sisch von kirchlichen Vertretern heftig kritisiert wurde.

Verbreitung, Gestalt und Organisation

Zuverlidssige Zahlen sind schwer zu erheben. Es gibt viele kleine Gruppen,
teils streben selbst regelmifiige Ritualteilnehmer keine formale Mitglied-
schaft an, und schlieflich sind die Abgrenzung und Definition von Asatri
auch intern umstritten. In Island werden offiziell knapp 4000 Asatrdar (bei
300 000 Einwohnern) gezéhlt, in Deutschland sind ca. 1000 in Vereinen
organisiert. Hinzu kommt eine unbekannte Zahl loser Blét- und Kultgrup-
pen ohne iibergeordnete Mitgliedschaftsstrukturen. Von Schnurbein (2016)
schitzt 20 000 Anhédnger und Anhingerinnen weltweit, Calico (2018)

203

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

nimmt diese Zahl als Obergrenze allein fiir Amerika an. Internationale
Treffen finden gelegentlich statt, aber eine internationale Dachorganisation
gibt es nicht.

Trotz einer Ethik, die oft unterschiedliche Geschlechterrollen betont, ist
kultische und soziale Gleichberechtigung die Regel, schon wegen der meis-
tens basisdemokratischen Strukturen. Die meisten deutschen Asatrigrup-
pen haben hochstens zwei bis drei Dutzend Mitglieder, so etwa Nornirs
Ztt und der Verein fiir Germanisches Heidentum (VIGH, ehemals deutsche
Sektion des britischen Odinic Rite). Die grofite ist der aus dem amerika-
nischen The Troth hervorgegangene Eldaring e. V., dessen in den letzten
Jahren deutlich gestiegene Mitgliederzahl nach eigenen Angaben derzeit
bei ca. 600 Personen liegt (davon gut ein Drittel unter 40 Jahre alt). Das
Ritualleben findet héufig in lokalen Untergruppen statt (,Herd", ,,Gruppe®,
»Gilde" ,,Stammtisch®).

In Island (seit 1973), Norwegen (1996) und Dianemark (2003) sind Asatri
als Religionsgemeinschaften staatlich anerkannt, in Britannien sind sie es
indirekt als Teil der allgemeinheidnischen Pagan Federation (betriftt offizi-
elle Trauungen, Feiertagsrecht usw.).

Lehre und Ausprigungen

Asatrd sehen sich selbst als polytheistische, undogmatische Erfahrungsre-
ligion. Man kann verschiedene Stromungen unterscheiden, die in ihrer
Einstellung zu den Quellen ihrer Religion und in ihrem Verhiltnis zu
ethnischen Fragen voneinander abweichen. Insbesondere Letzteres birgt
Konfliktstoff, da Asatrd bis heute mit den in den ersten Jahrzehnten sehr
engen Verbindungen zu Rassentheorien des 19. Jahrhunderts und ihren
spateren rechtsextremen und antisemitischen Ausgestaltungen kampft. So
war etwa Jiirgen Rieger, langjahriger Leiter der Artgemeinschaft, zugleich
NPD-Vorsitzender. Das Problem haben vor allem jene gemiafligten moder-
nen Gruppen, die sich (auch mangels Alternativen) auf ihre Vorlaufer be-
ziehen wollen, deren rassistische Elemente aber ablehnen. Umstritten ist,
ob das liberhaupt maglich ist, ob man zum Beispiel ariosophische Runen-
magie rezipieren, aber ariosophische Rassevorstellungen ignorieren konne
— wobei eine verneinende Antwort jedem germanischen Neuheidentum die
Legitimitét bestreiten miisste.

Im Konflikt zwischen biologistischen und kulturalistischen Ansitzen
kann man drei Stromungen unterscheiden (Terminologien nach Griinder

204

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neuheiden, germanische (Asatrli)

2009, von Schnurbein 2016, Calico 2018), die allerdings in der Praxis nicht
immer streng geschieden sind, weil die betreffenden Fragen fiir die Aufien-
welt oft wichtiger sind als fiir die Asatriar:

« Folkish / racial-religious Asatrii sieht eine Zugehérigkeit nur aufgrund
ethnischer Herkunft (Abstammungsgemeinschaft) vor. Gemeinsame Ah-
nen, Verwurzelung im Boden sind Voraussetzung fiir eine Verbindung
mit den germanischen Géttern.

« Tribalist / ethnicist Asatri hat oft eine 6koregionalistische Gestalt, die auf
Heimat- und naturromantischen Umweltschutz zielt. Die Zugehorigkeit
ist herkunftsunabhiangig moglich, setzt aber eine ,spirituelle Akkultura-
tion” voraus. So bezeichnet sich etwa der VEGH als ,ethnische Naturre-
ligion, verneint aber eine Verkniipfung von Religion mit genetischer
Abstammung. Vielmehr seien ,ethnische Religionen gerade durch die
Volksbindung offen: Wer in ein Volk integriert wird - was durch Hei-
rat, Zuzug, Biindnisse usw. stets geschah -, hat auch Anteil an seinem
gemeinsamen Mythos. Er gehort den Goéttern des Volkes an, das nun
auch seines ist“ (Ringhorn, Heft 41, 4).

o Universalist / a-racist Asatrii ist eine individualistische Stromung, die
fiir die Bezugnahme auf germanische Gotter rassisch-ethnische Kriterien
explizit ablehnt. In diesen Gruppen, die von anderen Asatrdar bisweilen
wegen ihrer offenen Grenzen z. B. zum 6kofeministischen Wicca, zum
Neo-Schamanismus, zu okkulter Runenmagie und zur Zauberei auch
spottisch ,Wiccatru“ genannt werden, sind etwa 50 % Frauen. Ansons-
ten sind im Unterschied zu fast allen anderen heidnischen Stromungen
Asatrtiar zu zwei Dritteln Manner.

In den letzten Jahren haben deutsche Asatriiar begonnen, rassistische
Gruppen zu isolieren: Armanenorden, Artgemeinschaft (2023 verboten) und
die von jeher winzige Germanische Glaubens-Gemeinschaft waren schon
lange nur ein winziger Teil der Szene. Dabei entstanden iiber Art und
Umfang dieser ,Reinigung® Konflikte zwischen verschiedenen Gruppen
wie z. B. Rabenclan und Nornirs Ztt. Zugleich besteht Interesse daran,
die ideologischen Vorldufer, auf die man sich literarisch beruft, auf z.
B. volkische Traditionen zu untersuchen, um die eigene Verarbeitung be-
stimmter Ideologeme (Runenmagie u. a.) auf implizite Rasse-Ideologien
kritisch zu durchdenken. Dazu rezipieren Asatriar oft seriose akademische
Literatur. (Zum daraus folgenden ,Feedback-Loop“ zwischen Forschern
und Forschungsgegenstand vgl. von Schnurbein 2016).

205

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Einige den meisten Asatriiar gemeinsamen, der Mythologie entnomme-
nen Symbole begegnen als Amulette und Ritualgegenstinde. Dazu gehoren
der Thorshammer ,Mj6lnir“ (magische Waffe des Gottes Thor, aus der
Edda), die Irminsul (friihmittelalterliches sichsisches Heiligtum, das in
spaterer Interpretation mit dem Weltenbaum identifiziert wurde) und der
Wodansknoten (Valknut, historisch unklare Bedeutung). Alle sind auch
als Modeaccessoire verbreitet und lassen nicht immer auf eine religidse
Orientierung schlieflen. Auch Neonazis und die dazugehérige Musikszene
nutzen sie, was ihre Deutung im Einzelfall erschwert. Entgegen verbreiteten
Annahmen kann aus der Verwendung insbesondere des Mjolnir bei Neu-
heiden nicht automatisch auf einen Bezug zur Neonazi-Szene geschlossen
werden.

Asatrd ist polytheistisch und umfasst in der Praxis ein Dutzend aus der
Mythologie bekannte Gotter (Odin, Freya). Wahrend einige (z. B. VEGH)
explizit auf der Personhaftigkeit der Gétter bestehen, sehen andere diese
eher als Symbole fiir pantheistische Naturkrifte. Die personliche spirituelle
Beziehung zu einer ausgewihlten Gottheit, wie sie viele Asatrdar heute pfle-
gen, ist dhnlich wie das Konzept hinter dem Begriff Asatrt (,, Asen-Treue“ /
»Asen-Glaube“) moglicherweise eine Ubertragung: Die christlichen Auto-
ren der Edda haben vermutlich ihre Vorstellung der Beziehung zu einem
personlichen Heiligen auf ihre heidnischen Vorfahren projiziert.

Das Schicksal nach dem Tod spielt kaum eine Rolle. Die Ethik des
Asatr ist tendenziell wertkonservativ und wird oft in Abgrenzung vom
Christentum formuliert. Sie betont vor allem die Selbstverantwortung des
Menschen, der sich keinem Gott unterordnet. Das Verhaltnis Mensch-Gott
ist gleichberechtigt von gegenseitigen Treuepflichten bestimmt. Gotter und
Menschen sind wechselseitig aufeinander angewiesen. Trotz der Betonung
des undogmatischen Charakters kursieren (leicht variierende) Listen von
neun Grundtugenden: Tapferkeit, Wahrheitsliebe, Ehre, Treue, Disziplin,
Gastfreundschaft, Selbstverantwortung, Geschicklichkeit, Ausdauer.

Rituale

Asatrdar betonen, ihre Religion bestehe weniger aus Glaubenslehren als
aus praktischen Ritualvollziigen. Diese finden zu bestimmten Jahreskreis-
festen (Sonnenwenden und Tagundnachtgleichen) statt, hierbei kommen

auch die in jlingerer Zeit konzipierte ,germanische Goéttin® Ostara und
das Julfest zum Einsatz, die nach heidnischer Ansicht die urspriingliche

206

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neuheiden, germanische (Asatrﬁ)

Tradition hinter Ostern und Weihnachten sein sollen (beides nicht nach-
weisbar). Rituale gibt es auch fiir Beerdigung und Heirat (,Eheleite®). Die
meisten Asatriigruppen kennen keinen festen Klerus, sondern erlauben
jedem Mitglied, gegebenenfalls als Ritualleiter zu fungieren. Einige bieten
auch Ritualhandlungen fiir Nichtmitglieder an.

Jahreskreisrituale, sogenannte ,,Bléts“ (Opferdarbietungen, bei amerika-
nischen und skandinavischen Asatrdar auch Tieropfer), finden aus prakti-
schen (Feuer) wie grundsitzlichen Griinden (Naturbezug) meist an festen
Kultpldtzen im Freien statt. In Reikjavik gibt es einen eigenen Tempelbau
(,Hof“), dessen Errichtung weltweit als Erfolg begriifit, aber auch als Ver-
biirgerlichung und Abkehr von der Naturreligion kritisiert wurde.

Der Ritualablauf ist aus praktischen Griinden meist auf 30 bis 40 Men-
schen beschrankt. Zum Ritual gehoren die Er6ffnung, die Platzweihe (Ein-
hegung), Anrufungen der Gétter, symbolische Opfer, ,Sumbel® (im Kreis
herumgegebener Trunk zu Ehren der Gotter), Abschlussdank. Ritualabldu-
fe sind als Vorschlige zur Orientierung von Neulingen oft auf den Asatri-
Webseiten einsehbar.

Ein Ritual des Hilliger Holt, einer wenig sichtbaren Gruppe mit knapp
30 erwachsenen Mitgliedern in Westfalen, schildert Fiigmann (2016b). Es
dauert zwei Stunden und umfasst Gotteranrufung in einem eingehegten
Kultplatz unter freiem Himmel, Gruppentanz, Trunk aus einem Gemein-
schaftskelch, Opfer, Musik und Gesang. Als Opfer dienen neben dem Rest
des Ritualtranks, der vor Gotterstatuen ausgeschiittet wird, mitgebrachte
Gaben, die jeder Teilnehmer selbst darbringt, indem er sie einem Feuer,
einem Teich oder einer Erdgrube iibergibt.

Einschdtzung

Die frither oft aggressive Abgrenzung vom Christentum tritt in den letzten
Jahren zuriick, auch wenn sich in den entsprechenden Internetforen auch
heute noch regelmafSig antichristliche Polemik bis hin zu Gewaltfantasien
gegen christliche Symbole finden (Gipfel- und Wegkreuze, Externsteine,
vgl. hierzu Materialdienst der EZW 80/3, 2017). Insgesamt aber beginnen
auch deutsche Asatrdar, wie vorher schon die britischen und amerikani-
schen, gelassener mit der religidsen Vielfalt zu leben.

Auch wenn sich germanisches Heidentum nicht mehr primér iiber sei-
nen antichristlichen Affekt konstituiert, ist die inhaltliche Distanz beider
Religionen grofi. Das Verstindnis des ebenbiirtigen Verhiltnisses zwischen

207

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Gottern und Menschen ist Ausdruck eines zutiefst modernen, promethei-
schen Menschenbildes, das aus christlicher Sicht eine Auflehnung des Ge-
schopfs gegen seinen Schopfer darstellt und die Schuldverwobenheit der
menschlichen Natur verharmlost. Die Grenze zwischen Gott und Mensch
wird hier letztlich zugunsten eines ,do ut des“-Vertragsverhiltnisses zweier
Gleicher verwischt, wenn nicht aufgehoben. Das Menschenbild des Asatrd
feiert die Stdrke und neigt nicht selten zur Verachtung der Schwiche, was
im Gegensatz zur christlichen Botschaft vom Wort Gottes am Kreuz steht.

Selbst beim ,a-racist Asatri“ (mehr noch bei den anderen beiden Stré-
mungen) stellt sich die Frage nach der Bedeutung der ethnischen Herkunft.
Kénnen Menschen nichteuropéischer Herkunft Zugang zum germanischen
Gotterhimmel und zu der Gemeinschaft finden? Miissen Gruppen dafiir
offen sein? Und wenn nicht, ist das problematisch angesichts dessen, dass
sich ja auch kein Européer einer afrikanischen tribalen Religion anschlie-
flen kann, ohne dass diese Unmoglichkeit als rassistisch gilt? Die Frage
nach Ethnizitit und Zugehorigkeit ist im Asatrd theologisch nicht so ein-
deutig universalistisch zu beantworten wie im Christentum, wo die Uni-
versalitdt als Geltungsanspruch und Zugangsoffenheit zur Grundlage des
Glaubens gehort (Gal 3,28). Zu christlichem Hochmut besteht gleichwohl
kein Anlass, denn in der Praxis sind hierzulande die meisten Kirchenge-
meinden ebenso ethnisch homogen wie eine typische Asatrigruppe.

Beriithrungspunkte bestehen in der Betonung der Gemeinschaft fiir die
religiose und soziale Identitdt des Menschen sowie in gewissen ethischen
Orientierungen. An verschiedenen Stellen ist es darum zwischen Asatrdar
und Kirchengemeinden auch schon zu interreligiosen Kooperationen fiir
soziale Anliegen gekommen.

Quellen

Gundarsson, Kveldulf Hagan / Oertel, Kurt (2012): Asatri. Die Riickkehr der Gétter,
Rudolstadt.

Jones, Prudence / Pennick, Nigel (1997): Heidnisches Europa, Engerda.

Spiesberger, Karl (1954): Runenmagie. Handbuch der Runenkunde, Berlin.

Steinbock, Fritz (2004): Das heilige Fest: Rituale des traditionellen germanischen Hei-
dentums in heutiger Zeit, Hamburg.

Zeitschriften

Herdfeuer. Die Zeitschrift des Eldaring e. V., 2003ft.
Ringhorn. Zeitschrift fiir das Heidentum heute (Hg. VEGH), 1994ff.

208

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neuheiden, germanische (Asatrii)

Internet

https://eldaring.de (Homepage des Eldaring e. V. inkl. Ritualbuch zum Download und
Zeitschrift ,Herdfeuer®).

http://nornirsaett.de/asatru-was-ist-nornirs-aett (Auseinandersetzung mit Fragen
von Asatru als Religion und der zweifelhaften Konstruktion historischen Germanen-
tums).

https://www.vfgh.de (Homepage des Vereins fiir Germanisches Heidentum, mit Zeit-
schrift ,Ringhorn®).

(Abruf der Internetseiten: 26.4.2024)

Sekunddrliteratur

Calico, Jefferson S. (2018): Being Viking: Heathenism in Modern America, Sheffield.

Fiigmann, Dagmar (2016a): Asatri: Germanisches Neuheidentum?, in: Klocker / Twor-
uschka (Hg.): HdR, XII 2.2.

Fiigmann, Dagmar (2016b): Zeitgendssisches Germanisches Heidentum in Deutschland,
in: Klécker / Tworuschka (Hg.): HdR, XII 2.1

Gardell, Matthias (2003): Gods of the Blood. The Pagan Revival and White Separatism,
Durham / London.

Griinder, René (2009): Bldtgemeinschaften. Eine Religionsethnografie des ,germani-
schen Neuheidentums; Wiirzburg.

Paetzold-Siewert, Sylvia (2006): Die Germanische Glaubensgemeinschaft, in: Klocker /
Tworuschka (Hg.): HdR, XII 6.

Schnurbein, Stefanie von (2016): Norse Revival. Transformations of Germanic Neopa-
ganism (Studies in Critical Research on Religion 5), Boston.

White, Ethan Doyle (2017): Northern Gods for Northern Folk. Racial Identity and
Right-wing Ideology among Britain's Folkish Heathens, in: Journal of Religion in
Europe 10, 241 - 273.

209

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://eldaring.de
http://nornirsaett.de/asatru-was-ist-nornirs-aett
https://www.vfgh.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://eldaring.de
http://nornirsaett.de/asatru-was-ist-nornirs-aett
https://www.vfgh.de

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nihilismus

Martin Fritz

Zur geistigen Orientierung in der Welt gehort die Orientierung iiber die
weltanschaulich-religiose Lage der eigenen Gegenwart. Denn unser Den-
ken, Fithlen und Handeln, auch unser Glauben oder Nicht-Glauben, unser
Zweifeln und Hoffen vollziehen sich nicht im luftleeren Raum, sondern
werden in irgendeiner Weise immer auch vom herrschenden ,Zeitgeist”
gepragt, von den allgemeinen weltanschaulichen Tendenzen oder religiosen
Optionen - und sei es auch durch entschiedene Abgrenzung von ihnen.

Dass die moderne Gegenwart zutiefst vom ,Nihilismus® bestimmt sei,
war vor nicht allzu langer Zeit eine der geldufigsten Gesamtdiagnosen.
Dabei fiel der Begriff oftmals in einem Atemzug mit ,Atheismus® und
»Sdkularismus® Als Nihilismus - wortlich in etwa: ,Glaube an nichts* oder
auch ,Verfallensein an das Nichts“ (von lat. nihil, nichts) — wird seit dem
19. Jahrhundert die Situation bezeichnet, in der alle Werte und Ideale ihre
Giiltigkeit eingebiifit haben, sodass dem Menschen zuletzt jeder Lebenssinn
abhandenkommt. Was dem Menschsein iiber Jahrhunderte Bedeutung und
Gewicht, was ihm Halt und Gehalt gegeben hat, scheint morsch, mehr
noch: nichtig geworden zu sein.

Wann und wie kam es zu diesem bestiirzenden Befund eines totalen
Wert- und Sinnverlustes? Gilt er auch heute noch? Und was bedeutete dies
fiir Theologie und Christentum?

Nihilismus: Chiffre fiir die grofSe Geisteskrise

Thre Hochphase hatte die Nihilismus-Diagnose Mitte des 20. Jahrhunderts.
Im Jahre 1938 versteht Hermann Rauschning die nationalsozialistische
Massendiktatur als Auswuchs jener umfassenden Wert- und Sinnerosion
(,Die Revolution des Nihilismus. Kulisse und Wirklichkeit im Dritten
Reich’, 1938). In den 1940er und 1950er Jahren wird der allgemein empfun-
dene Glaubens- und Sinnverlust dann zum zentralen Motiv von Existen-
zialismus und Existenzphilosophie: bei Jean-Paul Sartre (z. B. ,Das Sein
und das Nichts’ 1943), Karl Jaspers (,Der philosophische Glaube®, 1948),

211

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

Albert Camus (,Der Mensch in der Revolte®, 1951) und Martin Heidegger
(»Holzwege*; 1951).

Prominente Theologen beider Konfessionen begreifen daraufthin den Ni-
hilismus als die grofle weltanschauliche ,Gefahr unserer Zeit"! und bemii-
hen sich um dessen ,Uberwindung“2 Nach dem politischen, moralischen
und geistigen Zusammenbruch wollen sie allen Zeitgenossen, die ,,im Stru-
del des Nihilismus*® unterzugehen drohen, einen religiésen Rettungsring
zuwerfen. Und mindestens noch fiir die 1960er Jahre trifft es wohl zu,
dass sich die Philosophie und die Theologie in Deutschland insgesamt ,,im
Schatten des Nihilismus“ (bzw. der Nihilismus-Diagnose) bewegen.

Mafigebliche Denker jener Jahrzehnte vor und nach dem Zweiten Welt-
krieg haben - bei allen Unterschieden in den Schlussfolgerungen - das
mit besagtem Begriff angezeigte Krisenbewusstsein geteilt. Sie sahen ihre
Zeit bzw. Uberhaupt die Epoche der Moderne und im Besonderen das
»Dritte Reich® dadurch bestimmt, dass sich in der Sphire des Geistes ein
Abgrund des Nichts aufgetan habe, nachdem alle tragenden Fundamen-
te des Glaubens, Wertes und Sinnes zerbrochen seien. Trotz einer weit
laingeren, hochst vielstimmigen Vorgeschichte ldsst sich diese einhellige
Einschitzung auf einen epochalen Stichwortgeber zuriickfithren, der den
Nihilismus-Befund erstmals klassisch formuliert und dem 20. Jahrhundert
damit ein suggestives Deutungsmuster fiir die Tiefenproblematik der eige-
nen Gegenwart geliefert hat.>

1 Vgl. Heinrich Fries: Nihilismus. Die Gefahr unserer Zeit, Stuttgart 1949; Wilhelm Stih-
lin: Nihilismus: Gefahr und VerheifSung, Diisseldorf 1946.

2 Vgl. Helmut Thielicke: Der Nihilismus. Entstehung, Wesen, Uberwindung, Tiibingen
1950.

3 Vgl. Walter Brocker: Im Strudel des Nihilismus, Kiel 1951.

4 Vgl. Wilhelm Weischedel: Philosophische Theologie im Schatten des Nihilismus, in:
EvTh 22 (1962), 233 - 249; ferner Jorg Salaquarda (Hg.): Philosophische Theologie im
Schatten des Nihilismus, Berlin 1971; auflerdem die Festschrift fiir Wilhelm Weischedel
zum 70. Geburtstag: Denken im Schatten des Nihilismus, Darmstadt 1975.

5 Vgl. zur Begriffsgeschichte im Einzelnen Groflheim 2003, Strube 1994, Miiller-Lau-
ter 1984, Riedel 1978. Der Ausdruck ,Nihilismus® wird im Laufe seiner Geschichte
nicht nur zur Bestimmung einer Zeitsignatur gebraucht, sondern auch zur kritischen
Kennzeichnung philosophischer oder politischer Positionen, teils auch zur Selbstbe-
zeichnung der eigenen revolutiondren Weltanschauung. In diesem Artikel liegt das
Augenmerk ganz auf der zeitdiagnostischen Begriffsverwendung.

212

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nihilismus

Der Klassiker der Nihilismus-Diagnose

Friedrich Nietzsche (1844 - 1900) kreist in seinem Denken seit Mitte der
1880er Jahre um den ,europdischen Nihilismus® in dem er die ,Gefahr
der Gefahren fiir das menschliche Leben erkennt. Er sieht diese Bedro-
hung als ein unausweichliches Resultat der Geistesgeschichte Europas an.
Namentlich unter dem Einfluss des Christentums habe sich in der europi-
ischen Kultur ein unbestechlicher Sinn fiir Wahrheit und Wahrhaftigkeit
herausgebildet, um sich am Ende fatalerweise gegen die Grundlagen dieser
Kultur selbst zu wenden. Denn der kritischen Wahrheitssuche enthiillen
sich die vermeintlich objektiven moralischen Werte als scheinhafte Projek-
tionen, die eigentlich subjektiven Interessen dienen. Das christliche Mit-
leidsideal etwa, so stellt es sich der schonungslosen Moralkritik Nietzsches
dar, ist eigentlich nur ein Mittel, womit die Schwachen die Starken einzuhe-
gen versuchen, um selbst {iber sie herrschen zu kénnen. Wo wahrhaftige
(Selbst-)Priifung nach solchen hintergriindigen Motiven fragt, erwacht
iberall der Verdacht, die hochgehaltenen Werte und Ideen kdnnten sich
nur als Scheingebilde zur moralischen Verbraimung eigenniitziger Motive
entpuppen. Thre unhinterfragte Giiltigkeit und Orientierungskraft sind da-
mit dahin. Die Kultivierung (selbst-)kritischer Wahrhaftigkeit sét tiberall
den Keim des (Selbst-)Zweifels, und so fithrt sie nach Nietzsche zwangslau-
fig zur Entwertung aller Werte und zur Zersetzung aller Ideale, damit aber
zur Drohung vollkommener Sinnlosigkeit.

Dieser Auflosungsvorgang in der Moral gleicht analogen Entwicklungen
auf dem Feld der Religion. Dort hat die kritische Vernunft die Befiirch-
tung aufgebracht, es konne sich bei ,Gott“ lediglich um eine menschliche
Ilusion zwecks metaphysischer Lebensbewaltigung handeln. Dieser Illusi-
onsverdacht aber unterhohlt den Glauben. Nietzsches Auseinandersetzung
mit dem Nihilismus ist daher mit seiner berithmten Botschaft vom ,Tode
Gottes eng verkniipft: Ist Gott einmal von der Vernunft ,getotet’, der
Glaube an ihn fragwiirdig geworden, so fehlt dieser Gott nicht nur als un-
bedingter Ursprung und letztes Ziel von Welt und Leben, sondern zugleich
als Inbegriff und Garant eines objektiven Reiches von Werten und Idealen.
Atheismus und Nihilismus gehen Hand in Hand.

Nietzsche hat aus der Konfrontation mit dem ,,unendlichen Nichts“ der
entgdtterten Welt eigenwillige Schliisse gezogen, die hier aufler Betracht
bleiben kénnen. Wichtig ist, dass er seine Nihilismus-Diagnose selbst nicht

6 Zit. nach Strube 1994, 526.

213

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

~aus der Luft gegriffen’, sondern damit philosophische Debatten des frithen
19. Jahrhunderts aufgegriffen und verdichtet hat.

Kants ,,Kopernikanische Wende“ der Philosophie

Bereits Ende des 18. Jahrhunderts wird der Begriff ,Nihilismus® als In-
dikator einer tiefgreifenden philosophischen Krise gebraucht, und zwar
mit Bezug auf den kritischen Idealismus Immanuel Kants (1724 - 1804).
Der revolutiondre Grundansatz von Kants Erkenntnistheorie ldsst sich
zusammenfassen wie folgt: Menschliche Erkenntnis entsteht, indem ein
vorgegebenes ,,Material®, ein Chaos mannigfaltiger Sinneseindriicke, durch
den menschlichen Erkenntnisapparat mit seinen spezifischen ,Formen®
(Anschauungsformen und Kategorien) geordnet und in die Form eines
Gegenstandes gebracht, als Gegenstand ,konstruiert wird. Die Einsicht in
die grundsitzliche Konstruktivitit unserer Erkenntnis beinhaltet wiederum
die Einsicht, dass dem menschlichen Subjekt niemals eine Erkenntnis der
»Dinge an sich“ moglich ist, sondern lediglich eine Erkenntnis der Dinge,
wie sie ihm vermoge seines Erkenntnisapparates erscheinen. Ein Beispiel
zur Illustration: Rote Dinge ,sind“ nicht rot, sondern erscheinen dem
menschlichen Auge als rot — anderen Wesen mit anderen Wahrnehmungs-
apparaten - Eintagsfliegen, Eulen, Elefanten, Elfen oder Engeln — werden
sie sich mutmafllich anders darstellen.

Weil sich damit die Wirklichkeit in ihrem eigentlichen Sein der mensch-
lichen Erkenntnis grundsitzlich entzieht, haben zeitgendssische Denker in
dieser ,Kopernikanischen Wende® der Philosophie einen ,Sturz der Reali-
tat“ (Friedrich Gottlieb Fichte) erblickt und sie mit dem Ausdruck ,,Nihilis-
mus” belegt. Denn wenn wir es in der Wissenschaft, aber auch in der Moral
und tiberhaupt in der Kultur, wie spatere Generationen geschlussfolgert ha-
ben, und wenn wir es erst recht in der Religion immer nur mit subjektiv ge-
formter, vom Subjekt konstruierter Wirklichkeit zu tun haben, dann haftet
solchem ,Konstruktivismus® ein relativierendes und destabilisierendes Mo-
ment an: Nichts kann mehr im strengen Sinne ,objektiv® gelten, sondern
16st sich auf in subjektive Meinungen von dem, was ist oder gelten soll.
Alle vermeintlich objektive Erkenntnis tragt folglich in sich den Verdacht,
blof} subjektive Erfindung zu sein, aufgrund beschrinkter Méoglichkeiten
und woméglich aufgrund niederer Interessen. Und so verblasst die Welt
(samt der Kulturwelt mit ihren Werten und Ideen sowie der Uberwelt
mit hochstem Wesen und Jenseitsaussichten) hinter einem Schleier letzten

214

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nihilismus

Nichtwissens. Sie verliert das Gewicht des Objektiv-Realen und gewinnt
die nichtige Leichtigkeit des blof} subjektiv Gemeinten, vielleicht beliebig
Phantasierten. Es ist diese Vernichtung aller objektiven Geltung, die fiirder-
hin mit dem Ausdruck ,Nihilismus® bezeichnet wird, weil mit ihr am Ende
auch die Annahme eines letzten Wertes und Sinnes von Welt und Leben
zunichtezuwerden droht.

Die jiingste Erneuerung des Befundes

Der Nihilismus ist der bedrohliche Schatten des Konstruktivismus, der
mit Kants kritischer Wende der Philosophie in die europdische Geistesge-
schichte Einzug gehalten hat und der bis heute als Grundzug européischen
Geistes angesehen werden kann. Ist folglich auch die Nihilismus-Problema-
tik nach wie vor aktuell? Oder ist sie, wie der Riickgang einschlagiger Buch-
titel etwa seit den 1980er Jahren signalisieren kénnte, eine iberwundene
Erscheinung einer vergangenen Phase geistig-politischer Grofkrisen?

Im Jahre 2019 hat der Philosoph Werner Schneiders (1932 - 2021),
in Fachkreisen vornehmlich als Historiker der Aufkldrungsphilosophie
bekannt, in seinem letzten Buch die These von der ,Globalisierung des
Nihilismus® aufgestellt und damit die Aktualitit des Themas mit groflem
Nachdruck herausgestrichen. Er betrachtet die Gegenwart als ein ,Zeitalter
grassierenden Sinnverlustes’, und folglich gilt ihm der Nihilismus mehr
denn je als das weltanschauliche Schliisselproblem.

Schneiders nennt zwei geistesgeschichtliche Entwicklungen, die fiir die
allgemeine Ausbreitung des Nihilismus ursichlich sind (und die als Fol-
gen des Konstruktivismus verstanden werden kénnen): die Historisierung
und die Naturalisierung des Welt- und Menschenbildes. Das historische
Bewusstsein, das sich im 19. Jahrhundert endgiiltig durchsetzt, dechiffriert
alle Wert- und Sinnzuschreibungen in ihrer Abhingigkeit vom jeweiligen
historisch-kulturellen Kontext - aus ihrer vermeintlich objektiv-absoluten
wird eine historisch relative Geltung. Und die Konjunktur des Naturalis-
mus im 19. Jahrhundert tilgt tiberhaupt jede ideale Geltung: Wer die Wirk-
lichkeit insgesamt und wer sich selbst wesentlich als eine Komplexion
von physikalischen und biochemischen Prozessen ansieht, der muss alle
Annahmen geistigen Seins, einschliefllich der Annahme von emphatischem

7 Schneiders 2019, 69. Die Seitenzahlen in Klammern beziehen sich im Folgenden auf
dieses Buch.

215

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

Sinn, als Selbsttauschungen des Menschen zur Steigerung seines Wohlbe-
findens und / oder seiner Uberlebenschancen ansehen. Die Folge: ,Der
Mensch begreift sich heute immer ofter als ein gottverlassenes Wesen in
einer eigentlich belanglosen Ecke eines im Grunde sinnlosen Universums:
ein Nichts in einem nichtigen Geschehen® (106).

Der Mensch als sinnbediirftiges Wesen

Schneiders Nihilismus-Diagnose erneuert die einschldgigen Beschreibun-
gen aus dem Existenzialismus des 20. Jahrhunderts. Ebenso wenig wie
andere Deutungen der geistigen Lage kann sie einen empirischen Beweis
fiir ihre Richtigkeit erbringen. Allerdings bietet Schneiders eine gewichtige
philosophische Begriindung, die seiner Zeitansage einiges an Plausibilitat
verleiht. Er bewegt sich dabei in grofer sachlicher Ubereinstimmung mit
der Sinnphilosophie des Theologen Paul Tillich (1886 - 1965), der sich
bereits in den 1920er Jahren, unter dem Eindruck der Katastrophe des
Ersten Weltkrieges und der allgemeinen Nietzsche-Faszination, mit dem
modernen Sinnschwund befasst hat.8

Der Mensch ist ein Wesen, das durchweg auf Sinnerfiillung aus ist. Jeder
Mensch will in seinem Leben immer wieder und insgesamt Sinn erfahren.
Diese unhintergehbare Anlage birgt aber nicht nur die Gefahr einzelner
Enttauschungen — manch angestrebter Sinn erfiillt sich nicht oder erweist
sich als Unsinn -, sondern die Moglichkeit prinzipieller Enttauschung und
Verzweiflung. Der Grund dafiir liegt darin, dass jede einzelne Sinnerfah-
rung notwendig einen letzten Sinn, dass sie ,Sinn tiberhaupt® voraussetzt.
Sie hingt gleichsam in der Luft, wenn sie nicht auf der (heimlichen oder
offenen) Pramisse aufruht, dass das Ganze der Wirklichkeit sinnhaft, von
einem ,unhinterfragbaren® (14) Sinn ,getragen® ist. Anders gesagt: Jede
menschlich-subjektive Sinnstiftung oder Sinnsetzung schopft ihre Sinnhaf-
tigkeit nicht aus sich selbst, sondern aus der Quelle eines umfassenden
~metaphysischen Sinns“ (71), der allen endlichen Sinn zugleich transzen-
diert und fundiert.

Der ,sinnlogische“ Uberschritt vom bedingten Sinn zu dem darin not-
wendig in Anspruch genommenen ,absoluten Sinn“ (65), der Quelle von
Sinnhaftigkeit {iberhaupt, ist der entscheidende Schritt, um die daraus

8 Vgl. dazu Fritz 2017, 31 - 113 (dort auch weitere Literatur).

216

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nihilismus

abgeleitete Gegenwartsdeutung nachzuvollziehen. Ihr zufolge ist jener
»schweigende Glauben an den unbedingten Sinn“ (Tillich)®, den jede
Sinnerfahrung voraussetzt, in der Moderne briichig geworden. Dies aber
muss unmittelbar auf das alltdgliche Sinnerleben zuriickschlagen: Es wird
sich selbst fragwiirdig und zweifelhaft. Das heifSt aber nicht, dass iiberall
ein totaler Sinnverlust stattgefunden habe. Normalerweise widmen sich die
Leute trotzdem jeden Morgen neu ihrem ,Sinnalltag®. Die radikal-nihilisti-
sche Infragestellung oder Leugnung eines jeden Sinnes hilt auf die Dauer
kein Mensch aus.

Der Sinnschwund duflert sich subtiler. Die Angewiesenheit der mensch-
lichen Sinnvollziige auf einen transzendenten Sinngrund ist eine Bediirftig-
keit, die aufgrund besagter Transzendenz niemals endgiiltig erfiillt werden
kann - der transzendente Sinn kann nur geglaubt, nicht gewusst werden.
Aufgrund der unerlédsslichen Fundierungsfunktion des unbedingten Sinnes
fiir alle Sinnvollziige kann das Bediirfnis aber auch nicht vollig unerfiillt
bleiben. Irgendwie wird die Sinnhaftigkeit des Ganzen vom Menschen
daher in einem stillschweigenden Glauben immer wieder vorausgesetzt.

Indes, dieser latente Sinnglaube ist in sich instabil. Sofern er nicht in
einem offenen Transzendenzglauben ausdriicklich wird und sich damit reli-
gios stabilisiert, enthdlt er eine latente Fragwiirdigkeit und Unsicherheit. Er
kann dem Menschen daher abhandenkommen. Vielen geht die Fragwiir-
digkeit des Sinnglaubens an der Erfahrung des Leidens auf: Kann in einer
solchen Welt der ungezahlten Schmerzen und Sinnabbriiche ein letzter
Sinn herrschen?

Aber die Sinnkrise selbst kann ebenfalls latent bleiben und zunéchst zur
unbewussten oder halbbewussten ,Flucht vor dem Leerlauf des eigenen
Lebens® (95) treiben, etwa in die oberflachlichen Erfiillungserlebnisse und
Zerstreuungsangebote der Freizeitkultur oder die Bedeutungstiefe suggerie-
renden Angebote des Esoterik-Markts. So stiirzt beim Erwachen des ,,Sinn-
losigkeitsverdachts“ (91) das Sinnleben selten génzlich in sich zusammen,
um in nihilistische Totaldepression zu verfallen. Eher ist mit einer schlei-
chenden Aushohlung des Sinnerlebens zu rechnen, mit dem Platzgreifen
einer ,inneren Unerfilltheit” (32).

9 Tillich 1990, 104.

217

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

Die Religion: Losung oder Opfer des Nihilismus?

Die empirische Unaufweisbarkeit bei gleichzeitiger Unverzichtbarkeit des
letzten Sinnes zwingt den modernen Menschen in ein labiles Schweben
zwischen latentem Sinnglauben und latentem Sinnzweifel, so ldsst sich der
Kerngedanke der Tillich-Schneiders’schen Nihilismus-Theorie zusammen-
fassen. Folglich ldsst sich dieses Schweben in zwei Richtungen stillstellen:
einerseits — bei wenigen - in Gestalt eines ausdriicklichen Nihilismus,
anderseits — bei nicht ganz so wenigen — in Gestalt eines religiosen (Letzt-
sinn-)Glaubens. Denn wer auf einen transzendenten Gott vertraut, baut
damit auf den Garanten unbedingten Sinns.® Und wem umgekehrt der
Gottesglaube verlorengeht, der verliert damit auch den festen Glauben an
den ,Grundsinn des Seins“ (101). Darum fiihrt die moderne Konjunktur
des Atheismus das Zeitalter des Nihilismus herauf. Ist also die Religion, ,.die
uralte Gegenbewegung zum Nihilismus® (112), die Lésung des Problems?
Sie ist es jedenfalls nicht im Sinne einer sicheren Garantie. Auch die reli-
giose ,Sinnstabilisierung® (68) ist ndmlich nicht gegen die Anfechtung des
Sinnzweifels gefeit:

»~Auch die Religion ist keine feste Burg“ (112). Denn der Nihilismus
»haust sogar im Herzen der Religion. Jede Religion hat bisher den Keim
ihres Verderbens in sich getragen, der Zweifel nagt immer auch am eigenen
Glauben. Kurz, der Nihilismus ist wahrscheinlich auch durch Religion
nicht auszurotten, jedenfalls nicht durch irgendeinen salto mortale” (113).

Die Religion neigt dazu, den Abgrund der Sinnlosigkeit mit dem Postulat
eines transzendenten Sinngaranten {iberspringen zu wollen, meist in Form
der Behauptung gottlicher Offenbarung.!! Die Behauptung einer Offenba-
rung letzten Sinnes soll gegen die skeptische Anfechtung immunisieren -
aber als menschliche Behauptung muss sie frither oder spater selbst dem
Zweifel an der eigenen Legitimitdt und Wahrheit verfallen. Ist im Menschen
einmal die kritische Vernunft erwacht, ist sie zu stark, um sie durch religio-
se oder theologische Machtspriiche zum Schweigen bringen zu kdnnen.
Kein Dogma, keine kirchliche oder theologische Autoritit, auch keine inne-
re Eingebung ist in der Lage, zu einer absoluten, unanfechtbaren Gottes-
und Sinngewissheit zu fithren.

10 Paul Tillich hat diesen Zusammenhang zum Ausdruck gebracht, indem er in seiner
Religionsphilosophie (1925) die Vorstellung ,Gott” als zentrales Symbol fiir den unbe-
dingten Sinn gefasst hat.

11 Paul Tillich hat Ahnliches in seiner Theorie der dimonisierten Religion beschrieben.
Siehe dazu Fritz 2017, 96 — 109.

218

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nihilismus

Gerade die dezisionistische, d. h. willkiirlich-entscheidungshafte Gewalt-
samkeit konfessorischer Sinnfixierungsversuche verrit die grofle Macht des
Zweifels, die damit itberwunden werden soll. Dies gilt erst recht bei den
»militanten Glaubigen®, die als ,fanatische Antinihilisten® auftreten, deren
Fanatismus sich laut Schneiders aber leicht als ,nur schlecht iiberdeckter
Zweifel“ und ,verzweifeltes Glaubenwollen® dechiffrieren ldsst — und damit
als ,Unglaube“ (102).2 Und auch alle fromme Polemik gegen den moder-
nen ,Zeitgeist, der das radikale Wahrheitsgewissen und die grofle Skepsis
aufgebracht hat und seitdem uniiberhérbar mit sich fiihrt, ist nur ein Sym-
ptom, keine Losung. Sie wird den Zweifel nicht dauerhaft aus den Kopfen
und Herzen vertreiben.

Fazit

Nachdem einige Schlaglichter auf die Geschichte des Nihilismus-Befundes
geworfen und anhand zweier verwandter Konzeptionen die Grundziige
einer philosophischen Nihilismus-Theorie nachgezeichnet wurden, stellt
sich zum Schluss noch einmal die Frage nach der aktuellen Triftigkeit sowie
nach den theologischen Konsequenzen des Befundes. Dass die Frage nach
dem letzten Sinn von Welt und Leben auch heute Menschen immer wieder
bedrangt und dass sie manche gar zur Verzweiflung treibt, wird niemand
leugnen. Ob diese nihilistische Bedréngnis als Schliissel zum Verstdndnis
der geistigen Signatur unserer Zeit gelten kann (und dies womdoglich glo-
bal), ist eine andere, schwierige Frage. Man kann sie kaum umstandslos
bejahen, aber auch nicht einfachhin verneinen. Es mag hier daher geniigen,
jene Bedringnis zu den geistigen Grundproblemen des modernen Men-
schen zu zdhlen, zumindest in Europa bzw. in der westlichen Welt.

Wie deutlich geworden ist, sind auch Christentum und Theologie vom
Nihilismus betroffen. Aus den angesprochenen Griinden gewihrt keine
Religion dessen grundsitzliche Uberwindung, weil sie selbst nicht iiber
dem Zweifel am Sinn steht. In dem Mafle, wie sie Anteil am kritischen Geist
der Moderne hat, trigt jede Religion in sich den Illusionsverdacht gegen
sich selbst. Glauben heifit heute: mit dem und gegen den Zweifel glauben.?

Und doch ist die Frage nach dem letzten Sinn, die jeden Menschen im
Innersten und Tiefsten angeht, zweifellos ein Kernthema der Religion. Die

12 Vgl. dazu Fritz 2021
13 Dazu klassisch Tillich 1992.

219

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

Religion, auch die christliche, kann den unbedingten Sinn nicht garantie-
ren. Aber sie kann ihn in ihren Mythen, Riten und Symbolen zur Darstel-
lung bringen, auf ihn hindeuten. Dass der solchermaflen vergegenwértigte
gottliche Sinn tatsdchlich das tagtigliche Sinnleben erfiillt und bis zum
Ende trdgt, diese Gnade kann auch jeder und jede Sinngldubige fiir sich
und andere nur erhoffen.

Literatur

Fritz, Martin (2017): Menschsein als Frage. Paul Tillichs Weg zur anthropologischen
Fundierung der Theologie, Habil. Neuendettelsau 2017 (Publikation in Vorbereitung:
Berlin / Boston 2023).

Fritz, Martin (2021): Christlicher Fundamentalismus, in: ZRW 84/4, 309 - 318 (https://
tinyurl.com/2xwn5Kk2j).

Grof3heim, Michael (2003): Art. Nihilismus, in: RGG* 6, 320 - 322.
Miiller-Lauter, Wolfgang (1984): Art. Nihilismus, in: HWPh 6, 846 — 853.
Riedel, Manfred (1978): Art. Nihilismus, in: Geschichtliche Grundbegriffe 4, 371 - 411.

Schneiders, Werner (2019): Die Globalisierung des Nihilismus, Freiburg i. Br. / Miin-
chen.

Strube, Claudius (1994): Art. Nihilismus, in: TRE 24, 524 - 535.
Thielicke, Helmut (1950): Der Nihilismus. Entstehung, Wesen, Uberwindung, Tiibingen.

Tillich, Paul (1987): Religionsphilosophie (1925), in: ders.: Hauptwerke, Bd. 4: Religions-
philosophische Schriften, hg. von John Clayton, Berlin / New York, 117 - 170.

Tillich, Paul (1990): Kirche und Kultur (1924), in: ders.: Hauptwerke, Bd. 2: Kulturphi-
losophische Schriften, hg. von Michael Palmer, Berlin / New York, 101 - 114, 104.

Tillich, Paul (1992): Rechtfertigung und Zweifel (1924), in: ders.: Hauptwerke, Bd. 6:
Theologische Schriften, hg. von Gert Hummel, Berlin / New York, 83 - 97.

220

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://tinyurl.com/2xwn5k2j
https://tinyurl.com/2xwn5k2j
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/2xwn5k2j
https://tinyurl.com/2xwn5k2j

Okkultismus und Satanismus

Kai Funkschmidt

Okkultismus ist eine unscharfe Sammelbezeichnung fiir Lehren, Gruppen
und Praktiken, die passiv erlebte oder aktiv hervorgerufene Krifte, Erschei-
nungen und Erfahrungen psychischer oder physischer Natur auf {iberna-
tirliche Ursachen auferhalb naturwissenschaftlich anerkannter Erklarun-
gen zuriickfithren. Der Begriff stammt vom lateinischen occultus (,verbor-
gen®) bzw. occultum (,,das Verborgene®).

Okkultismus wird gelegentlich auch als die ,dunkle Seite der Esoterik®
beschrieben und wirkt als tremendum et fascinosum gerade dadurch anzie-
hend. Der Franzose Eliphas Lévi (Alphonse-Louis Constant, 1810 - 1875),
ein ehemaliger katholischer Priester, popularisierte sowohl den Begriff
»Okkultismus® als auch das zeit- und bedeutungsgleiche Wort ,,Esoterik".
Okkultismus bezeichnete also in der Hochphase der Ausbreitung der dazu-
gehorigen Phanomene im 19. und frithen 20. Jahrhundert nicht nur einen
Teilbereich der Esoterik oder gar etwas ganz anderes, sondern das Gleiche.
1883 taucht occultism bei dem Theosophen Alfred Percy Sinnett (1840 -
1921) erstmals im englischen Sprachraum auf. Die Expansion der Theoso-
phischen Bewegung Helena Blavatskys (1831 - 1891) in die angelsachsische
und anglo-indische Welt verbreitete Begriff und Sache. Auch die meisten
gegenwirtigen Erscheinungsformen beruhen auf den Impulsen der Theo-
sophie. Einige okkultistische Praktiken wie etwa der Spiritismus blithten bis
weit ins 20. Jahrhundert hinein und wurden geradezu Massenphdnomene,
die tief in den gesellschaftlichen Mainstream und Teile des Wissenschafts-
betriebs hinein ausstrahlten.

Geistesgeschichtliche Einordnung

Ist der Begriff auch jlingeren Ursprungs, so waren die einzelnen damit
bezeichneten und in der Theosophie weltanschaulich systematisierten ma-
gisch-okkulten Phanomene und Praktiken doch lange bekannt und weit

verbreitet. Sie gehoren zum Kernbestand religios-kultureller Uberlieferun-
gen vieler Kulturen, einschliefSlich des Abendlandes. Erst mit der Aufkla-

221

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

rung entstand - als ein zweiter anti-rationalistischer Gegenentwurf neben
der Romantik - eine Deutungstradition, welche diese Einzelphdnomene in
einen gemeinsamen Ideologiezusammenhang stellte, fiir den Lévi den Be-
griff lieferte. Typisch ist hierfiir die Selbstverortung dieser Vorstellungen als
s=Urweisheit der Menschheit", als ,ganzheitliches Denken® oder als ,,Essenz
hinter allen Religionen®

Religionswissenschaftler beantworten allerdings die Frage unterschied-
lich, inwieweit und ab wann man bei Okkultismus / Esoterik von einem
sich selbst so verstehenden Gegenentwurf zur aufgeklarten Wissenschaft
und zur anerkannten (etablierten) Religion sprechen konne. Bergunder
sieht diese Aufteilung iiberhaupt erst an der Wende des 19. zum 20. Jahr-
hundert, also zusammen mit dem Begrift entstehen. Hanegraaff findet im
Okkultismus eine geistesgeschichtliche Stromung, die in einem zeitlich
lingeren Traditionszusammenhang stehe. Fiir Bochinger hingegen dient
insbesondere die jiingste Begriffsverwendung von Esoterik New Age/Ok-
kultismus nur als ,Sammelbegriff fiir eine neue religiose Szenerie, die
aber diachron und synchron in sich so inkohérent sei, dass man sie nicht
sinnvoll fiir eine zusammenhéngende Bewegung oder Tradition halten kén-
ne. Okkultismus ist also eine Deutungskategorie, die eine Vielzahl von
Phéanomenen als System zusammenschaut, die sich selbst moglicherweise
gar nicht oder erst spét als solches sahen. Fiir ein Selbstverstindnis als
Tradition spricht, dass man die Vorgeschichte bis in die Antike, z. B. in
Gnosis und Hermetik, aufspliren kann, vor allem aber, dass bereits in
der frithen Neuzeit gelegentlich selbstbezeichnend von ,,okkulten” Wissen-
schaften gesprochen wurde: 1531 erschien Agrippa von Nettesheims (1486
- 1535) De occulta philosophia und 1572 ein Paracelsus (1493 - 1541) zuge-
schriebenes Traktat gleichen Titels, das darunter ,die hohen verborgenen
Dinge® verstand.

Klar ist, dass sich im 19. Jahrhundert die okkulte Denktradition nicht wie
heute primar als diffuse und individualistische gesellschaftliche Stromung
prasentierte, sondern in Form von ,Schulen’, ,Logen und ,Orden, also in
organisierten Gruppen auftrat, die zum Beispiel in der Theosophischen Ge-
sellschaft, der Anthroposophie, den Rosenkreuzern bis heute fortexistieren.

Von der sdkularen Aufklarungsphilosophie und dem Fortschrittsglauben
seiner Zeit ibernahm der Okkultismus des 19. Jahrhunderts den Entwick-
lungsgedanken. Man ging von einer geistigen Evolution der Menschheit
und des Einzelnen aus und war {iberzeugt, dass auch im okkulten Lebens-
bereich ein Fortschreiten und Hohersteigen menschlicher Erkenntnis er-
wartet, ja bewirkt werden kénne.

222

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Okkultismus und Satanismus

Gegen die Erkenntnisquellen der Vernunft (Wissenschaft) und der Of-
fenbarung (Religion) setzt Okkultismus die Erfahrung als Erkenntnisquelle
an erste Stelle: ,Es ist so, weil ich es so erfahren habe“ (Runggaldier 1996).
Okkultistische Vorstellungen sahen sich also in einer doppelten Frontstel-
lung: Einerseits als allumfassende Gesamtschau gegen die moderne ratio-
nale Wissenschaft, welche die Welt und ihre Phdnomene zerlegte, um sie
zu verstehen, andererseits als Reduktion auf einen Urgrund, der den vielen
zersplitterten religiosen und philosophischen Weltdeutungen innewohnen
sollte. In der Praxis dufierte sich Letzteres oft als Abgrenzung vom kirchli-
chen Christentum.

Allerdings kann man die Strémung ,,okkulter® Weltdeutungen nicht nur
als Abwendung und im Gegensatz zur Wissenschaftlichkeit der aufgeklarten
Vernunft verstehen, sondern auch als Unterstromung, die immer Teil des
Mainstreams geblieben ist. Denn neben dem Selbstverstindnis als Gegen-
entwurf war den Vertretern des Okkultismus im 19. und frithen 20. Jahr-
hundert zugleich daran gelegen zu zeigen, dass man sich wissenschaftlicher
Methoden bediene und erwarte, irgendwann einmal ,harte” Belege fiir die
beobachteten Phidnomene zu finden. In diesem Sinne spricht Antoine Faiv-
re vom Okkultismus als Phdnomen einer ,mit sich selbst konfrontierten
Moderne® Typisch sind z. B. die jahrlichen Bad Honnefer ,Kongresse fiir
PsychoMedizin® der Deutschen Spiritistischen Vereinigung.

Lehren und Erscheinungsformen

Okkultismus geht von der Existenz {ibernatiirlicher, geheimnisvoller und
sbislang® unerkldrlicher Krifte und Wirkungszusammenhénge in Natur
und Seelenleben aus. Das bedeutet, dass unsere sichtbare, ,grobstoftliche®
Wirklichkeit von einer ,feinstofflichen® (sinnlich nicht wahrnehmbaren)
Realitdt iiberlagert wird, zu der man durch okkult-magische Techniken,
Rituale oder Beschworungsformeln Zugang erhalten kann. Entsprechende
Praktiken verheifSen dem Anwender Gliick, Wissen, Wohlstand, Gesund-
heit oder Macht, konnen aber auch zum Schaden anderer eingesetzt wer-
den.

Zum OkKkultismus gehoéren unter anderem Mantik (wortlich: Kunst der
Zukunftsdeutung, von griechisch pavrein - Weissagung; zum Beispiel
Sterndeutung, Handlesen, Kartenlegen, Pendeln, Wiinschelrutengehen, an-
tik auch: Lesen in Vogelflug und Eingeweiden), Magie (direkte, nicht
rational erkldrbare Beeinflussung von Menschen und Wirklichkeiten wie

223

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Krankheitsverldufen, Erfolgschancen etc.) sowie die Kommunikation mit
Toten (Medium, Pendel, Ouija-Brett, Glaserriicken).

Man kann eine praktisch-empirische, der alltiglichen Lebensbewalti-
gung dienende Seite des Okkultismus von einer erkenntnisorientierten,
der Aneignung verborgenen Wissens durch Eingeweihte gewidmeten Seite
unterscheiden. Gerade die breite Popularitit des Spiritismus (Kontakt mit
Totengeistern), der zeitweise selbst hochkaritige Naturwissenschaftler in
seinen Bann zog, hing auch mit seiner seelsorgerlichen Funktion zusam-
men (treffend dargestellt im Film ,Magic in the Moonlight* von Woody
Allen, 2014).

Obwohl okkulte Praktiken teilweise erstaunlich echt wirkende ,uberna-
tirliche” Phdnomene produzieren, gibt es ausnahmslos natiirliche Erkla-
rungen dafiir. Die Geschichte des modernen Okkultismus wimmelt von
Entlarvungen von mehr oder weniger geschickten Betriigereien. Auch die
Effekte einzeln oder gemeinsam vollzogener Praktiken sind gut erklarbar.
Es ist z. B. physisch unméglich, ein Pendel dauerhaft stillzuhalten. Dafiir
sorgen korperliche Phdnomene wie die natiirliche Muskelspannung, Re-
sonanz (Selbstverstarkung kleiner Bewegungen), Kapillarpulswellen und
Atmung. Hinzu kommen korperliche Ausdriicke seelischer Zustinde wie
der schon 1852 entdeckte ,Carpenter-Effekt” (ideomotorischer Effekt), i. e.
unwillkiirliche Bewegungen bei bestimmten Gedanken (z. B. das Bremsen
eines verangstigten Beifahrers): Unser Korper agiert auch unbewusst und
bisweilen ohne dass wir es merken. Auf gleiche Weise funktionieren auch in
der Gruppe betriebene Praktiken wie Glaserriicken und Ouija-Board. Auch
dafiir, dass die Praktiken sinnvolle Antworten ergeben, gibt es verniinftige
Erklarungen wie z. B. den ,Forer-Effekt (Menschen nehmen besonders
das wahr, was ihren Erwartungen entspricht), die in der padagogischen
Literatur gut dargestellt sind.

Satanismus

Eher volkstiimlich als wissenschaftlich wird das Phdnomen des Satanismus
oft unter Okkultismus subsumiert.

Im 19. Jahrhundert nutzten kulturelle Rebellen den Satan als literarische
Figur zur Provokation mit antiklerikaler Stof3richtung (Lord Byron, Baude-
laire). In der Rezeption von Miltons Paradise Lost (1667) ergriffen sie Partei
fiir die Revolte Satans gegen Gott. Als radikale Konsequenz der Aufkldrung
wurde diese nun als legitimer Widerstand des heroischen Einzelnen gegen

224

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Okkultismus und Satanismus

eine tyrannische, freiheitsbeschrinkende Weltordnung in Szene gesetzt.
Satan wird der gekrankte Individualist, der sich emanzipiert. Allerdings
wurde das Motiv weder zum dominanten Thema ihres literarischen Werks,
noch gab es Versuche einer Umsetzung in eine systematische Weltanschau-
ung.

Ab 1922 formte der Englander Aleister Crowley (1875 - 1947) den theo-
sophischen Ordo Templi Orientis (O.T.O.) in seinem Sinne um. Von hier
stammen die sexualmagischen Vorstellungen, die den Satanismus des 20.
Jahrhunderts begleiteten. Priagend wurde sein 1904 verdffentlichtes, angeb-
lich von einem Geist inspiriertes Liber Vel al Legis (Buch des Gesetzes),
die erste Theorieschrift des Satanismus. Zentral ist darin das sog. ,Law
of Thelema“ (Gesetz des Willens): ,Tu, was du willst, soll sein das ganze
Gesetz". Kern sind antichristliche Polemik und eine Ich-zentrierte, sozial-
darwinistische Ethik: ,Mitleid ist das Laster der Konige: Tretet nieder die
Elenden und die Schwachen. Dies ist das Gesetz der Starken. Dies ist unser
Gesetz und die Freude der Welt.*

Stilbildend wurde die 1966 von Anton Szandor LaVey (biirgerlich
Howard Levey, 1930 - 1997) gegriindete kalifornische Church of Satan
(CofS) mit ihrer Satanischen Bibel (1969). Wie Crowley war LaVey ein
Meister der Selbstvermarktung als Provokateur. Er verhalf seiner Griindung
schnell zu weltweiter Bekanntheit. LaVey beseitigt aus Crowleys System alle
Metaphysik (weder Gott noch Teufel). Einziges Leitmotiv ist das absolute,
gottliche Ich, also das Prinzip des radikalen Individualismus. Vieles liest
sich wie eine Aufforderung zum riicksichtslosen Kampf gegeniiber jedem,
der meine Bediirfnisse einschrankt. In den ,Neun satanischen Grundsit-
zen“ heiflt es:

»1. Satan bedeutet Sinnenfreude statt Abstinenz [...]. 5. Satan bedeutet
Rache anstatt Hinhalten der anderen Wange! 6. Satan bedeutet Verantwor-
tung fiir die Verantwortungsbewussten anstatt Fiirsorge fiir psychische
Vampire! [...]. 8. Satan bedeutet alle so genannten Siinden, denn sie alle
fithren zu psychischer, geistiger oder emotionaler Erfiillung!*

Die Uneinheitlichkeit satanistischer Vorstellungen beginnt schon beim
Namensgeber: Ist Satan Person, weltbestimmende dunkle Kraft oder das
essenzielle Potenzial des gottgleichen, revolutiondren Menschen? Die vielen
unterschiedlichen Einfliisse werden nie zu einer kohdrenten Philosophie.
In Innen- und Auflensicht ist Satanismus durch Ablehnung des gesellschaft-
lichen Konsenses gekennzeichnet und einer inversiven Logik verpflichtet.
Um zu funktionieren, brauchen seine Grenziiberschreitungen das Gegen-
{iber einer biirgerlich und christlich geprigten Offentlichkeit sowie aufnah-

225

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

mebereite Massenmedien. Im Zuge von Sakularisierung und Individualisie-
rung nahm die provokative Kraft des Satanismus immer mehr ab, seine
permissiven sexuellen Provokationen verpuffen, manche der antichristli-
chen Motive werden kaum noch verstanden.

Insgesamt handelte es sich aufgrund der vor allem fiir die Bithne insze-
nierten Kombination von ,,Sex and Crime® eher um ein medial aufgebldhtes
als um ein wirklich relevantes Phanomen. Die Church of Satan hatte selbst
zu Bliitezeiten nie mehr als 300 Mitglieder, heute existiert sie nur noch als
Internetplattform. Die 1982 gegriindete niedersdchsische Thelema Society,
deren Leiter 1982 u. a. wegen Vergewaltigung verurteilt wurde, illustriert
allerdings das kriminelle und gewalttitige Potenzial von Splittergruppen
und Einzelnen, das auch im Umfeld der dazugehdrigen skandinavischen
Death-Metal-Musikszene eine Rolle spielte.

Einschdtzung

Die okkulte und satanistische Kombination von Sex, Gewalt und Grenz-
tiberschreitung fasziniert seit jeher Journalisten, Jugendliche und Men-
schen, die aus gesellschaftlichen Angsten Vorteile schlagen kénnen. Da-
durch werden ihre reale Verbreitung und ihr Gefahrenpotenzial oft tiber-
schatzt.

Der sogenannte ,Jugendokkultismus® sorgte von Mitte der 1980er bis
in die frithen 2000er Jahre fiir iibertriebene 6ffentliche Besorgnis (Padago-
gik, Eltern, Politik). Obwohl selbst in der Hochphase nur ein Drittel der
Jugendlichen, meist nur aus Neugier und iiberwiegend nur ein einziges
Mal, je mit okkultistischen Praktiken experimentierte, warnten staatliche
und kirchliche Sektenbeauftragte, Parlamente hielten Sondersitzungen ab,
besorgte Eltern riefen massenhaft Beratungsstellen an, und Minister warn-
ten offentlich vor der ,neuen Droge Okkultismus®. Zwar konnte es im Ein-
zelfall bei labilen Jugendlichen zu Angststérungen kommen, doch bestand
tatsdchlich nie eine grof3flichige Gefihrdung. Das Phanomen gehorte eher
in den Bereich periodisch auftretender Angste um ,die“ junge Generation
(Rockmusik, Hippiekultur, Jugendsekten). Phasenweise verstarkte sich die
offentliche Hysterie selbst, als Jugendliche mit seelischen Problemen, ange-
regt durch die offentliche Debatte, erfundene Geschichten von Erfahrun-
gen in okkulten Geheimgruppen verbreiteten (1995: ,Lukas“: Vier Jahre
Holle und zuriick; vgl. Schmid: Ramonas Geschichten). Das Phanomen Ju-
gendokkultismus ist heute abgeebbt. Gleichzeitig ist die Selbstzuordnung zu

226

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Okkultismus und Satanismus

okkulten Traditionen wie z. B. bei den ,,neuen Hexen® in den vielformigen
neureligidsen Mainstream eingedrungen und hat sein Stigma weitgehend
verloren.

Manche christlichen Traditionen, z. B. Evangelikale, Charismatiker und
Jehovas Zeugen, setzen, da sie das Weltbild des Okkultismus teilen (dunkle
Michte hinter der Wirklichkeit), die Gefahrenschwelle niedriger an als
andere. Sie lehnen zum Beispiel Biicher und Filme, in denen Magie vor-
kommt, ab (Harry Potter; Die kleine Hexe usw.). In der Heilsarmee gehort
die Absage an Okkultismus zu den Eintrittsgeliibden.

Christlicher Umgang mit Okkultismus in Seelsorge und Predigt sollte
dessen begrenzte Bedeutung beriicksichtigen, sich in Niichternheit {iben
und vom Schiiren iiberzogener Angste und Reaktionen absehen. Manche
Glaubige fiirchten sich vor ,okkulter Belastung® oder vor Menschen, die
ihnen mit okkulten Machten drohen. Dagegen ist zu betonen: Fiir Chris-
ten sind die ,Maichte und Gewalten — wie auch immer man ihr Sein
oder Nichtsein beurteilen mag — nicht Gegenstand des Glaubens. Sie sind
besiegt (Rom 8,38f) und daher weder als Helfer anzurufen noch als Gegen-
spieler zu fiirchten.

Insbesondere dort, wo es um Jenseitskontakte geht, steckt dahinter oft
der Versuch, durch Einblicke in die jenseitige Welt Antworten auf das
unbewiltigte Problem des Todes zu bekommen (Hinterbliebenenseelsorge).
Wihrend christlicher Glaube auf Kreuz und Auferstehung und auf eine
vertrauende Gottesbeziehung verweist, geht es fiir okkult Suchende um
Sicherheit und letztlich um die aus ,Beweisen® gespeiste Gewissheit, dass
zum Beispiel mit dem Tode ,,nicht alles aus ist®

Selbst wenn alle vermeintlich iibernatiirlichen ,okkulten“ Phédnomene
natiirlich erklirt und ,entzaubert werden kénnen, was im Ubrigen auch
padagogisch spannend sein kann, sollten Seelsorge und Beratung im Um-
gang mit Betroffenen vor allem kldren, was zu der Beschiftigung mit okkul-
ten, insbesondere spiritistischen Praktiken gefiihrt hat. Es ist zwar wichtig,
die erfahrenen Wirkungen wissenschaftlich zu ,entzaubern® Noch wichti-
ger aber ist das Eingehen auf die jeweiligen Motive fiir die Suche nach
»Jenseitskontakten, paranormalen Quellen der Sicherheit und Kontingenz-
bewiltigung.

Quellen

Blavatsky, Helena 1970): The Secret Doctrine. The Synthesis of Science, Religion, and
Philosophy, 2 Bde., Pasadena (Erstverdff. 1888), https://www.theosociety.org/pasaden
a/ts/tup-onlhtm#blavatsky (Abruf: 5.5.2024).

227

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky

Kai Funkschmidt

Crowley, Aleister (2004): Liber Vel al Legis, Laguna Hills.

LaVey, Anton Szandor (1999): Die Satanische Bibel, Berlin.

Lévi, Eliphas (2000): Secrets de la magie, Paris.

[,Lukas“] (1995): Vier Jahre Holle und zuriick, Bergisch Gladbach.

Sekundarliteratur

Bergunder, Michael (2016): ,Religion” and ,Science within a Global Religious History,
in: Aries 16, 86 — 141.

Bochinger, Christoph (1995): ,, New Age“ und moderne Religion. Religionswissenschaftli-
che Analysen, 2. Aufl., Giitersloh.

Dyrendal, Asbjorn / Lewis, James R. / Petersen, Jesper Aa. (2016): The Invention of
Satanism, Oxford.

Faivre, Antoine (2001): Esoterik im Uberblick, Freiburg i. Br.

Faxneld, Per / Petersen, Jesper Aa. (Hg., 2013): The Devil’s Party. Satanism in Moderni-
ty, Oxford.

Figmann, Dagmar (2009): Zeitgendssischer Satanismus in Deutschland. Weltbilder und
Wertvorstellungen, Marburg.

Funkschmidt, Kai (2016): Skalarwellen im Informationsfeld der Bewusstseinsphysik.
Das Verhdltnis zwischen Esoterik und Naturwissenschaft, in: Hempelmann, Reinhard
(Hg.): Die Faszination des Irrationalen und die Vernunft des Glaubens, EZW-Texte
241, Berlin, 46 - 60.

Hanegraaff, Wouter J. (1996): New Age Religion and Western Culture. Esotericism in the
Mirror of Secular Thought, Leiden.

Hund, Wolfgang (1996): Okkultismus. Materialien zur kritischen Auseinandersetzung,
Miilheim / Ruhr.

Neugebauer-Wolk, Monika / Geffarth, Renko / Meumann, Markus (Hg., 2013): Aufkld-
rung und Esoterik: Wege in die Moderne, Berlin / Boston.

Runggaldier, Edmund (1996): Philosophie der Esoterik, Stuttgart.

Schmid, Georg Otto (2001): Ramonas Geschichten. ,The black Omen (T.B.0.)“ - ein

schwarzes Omen fiir die Berichterstattung iiber den Jugendsatanismus, https://www.re
linfo.ch/satanismus/tbo.html (Abruf: 6.7.2021).

Treitel, Corinna (2004): A Science for the Soul — Occultism and the Genesis of the
German Modern, Baltimore / London.

Webb, James (2008): Das Zeitalter des Irrationalen. Politik, Kultur und Okkultismus im
20. Jahrhundert, Wiesbaden (engl.: The Occult Establishment, 1976).

228

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html

Pfingstbewegung

Reinhard Hempelmann

Sie erheben ihre Hénde beim Singen. Sie sprechen in unverstindlichen
Sprachen. Sie fallen zu Boden, weil sie das Wirken des Geistes als um-
werfende Kraft erleben. Aufiergewohnliche Ergriffenheitserfahrungen ma-
nifestieren sich bis ins Korperliche hinein. In enthusiastisch geprégten
Gottesdiensten geht es um ein Frommsein mit Begeisterung, um die ,Entta-
buisierung der Glaubensemotion®. Im Zentrum stehen neben der Predigt
Lobpreis, Segenshandlungen, ein Siegesbewusstsein im Kampf gegen die
Michte des Bosen. Hervorgehoben wird das Wirken des géttlichen Geistes
in Visionen und Trdumen, in Eindriicken, Bildern und Liedern. Betont
werden eher Symbolik als Logik, eher Fantasie als Vernunft, eher Gefiihl
als Reflexion. In Europa begegnet enthusiastische Spiritualitét vielgestaltig:
in klassischen Pfingstgemeinden, in afrikanischen, koreanischen, brasiliani-
schen internationalen Gemeinden, in neuen charismatischen Gemeinden.

Merkmale und Wirkungen

Die Pfingstbewegung ist eine weltweite christliche Erweckungs- und Missi-
onsbewegung, die das grenziiberschreitende Wirken des Heiligen Geistes
und die Praxis der Charismen (v. a. Heilung, Glossolalie und Prophetie,
vgl. Apg 2; 1. Kor 12-14) in den Mittelpunkt ihrer Frommigkeit stellt. Ange-
sichts ihrer wirkungsvollen Ausbreitung ist im Riickblick auf das 20. Jahr-
hundert zu sagen: Thre Entstehung stellt innerhalb der Christentumsge-
schichte ein dhnlich folgenreiches Ereignis dar wie die der 6kumenischen
Bewegung.

Die Wirkung der Pfingstbewegung ist in unterschiedlichen politischen
und kulturellen Kontexten je verschieden. In der westlichen Welt artikuliert
sie sich im Protest gegen ein geheimnisleeres Wirklichkeitsverstandnis und
gegen ein Glaubensverstindnis, das die Dimension des Wunders und des
Wunderbaren ausschliefSt. Mit ihren Erfahrungsangeboten geben enthusi-
astische Bewegungen einen Antwortversuch auf die Vergewisserungssehn-
sucht der Menschen in einem durch religios-weltanschaulichen Pluralismus

229

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

bestimmten Lebenszusammenhang. Die Vergewisserung wird in sichtbaren
Geistmanifestationen gesucht, die als Zeichen, manchmal als Beweise gott-
licher Gegenwart angesehen werden.

Viel starker als im Kontext westlicher Industriegesellschaften breitet sich
pfingstlerische Frommigkeit in Afrika, Asien und Siidamerika aus, wo es
chancenreichere kulturelle Ankniipfungsméglichkeiten gibt. Fiir viele, die
sich ihr anschlieffen und deren Lebensperspektiven durch Armut, Hun-
ger und Analphabetismus eingeschrinkt sind, ist dies mit der Hoffnung
auf ein menschenwiirdigeres Leben verbunden. Die soziale Bedeutung
pfingstlicher Bewegungen kann beinhalten: Stirkung des Selbstvertrauens,
Erschlieffung der eigenen Emotionalitit, Interesse an Bildung und sozia-
ler Neugestaltung. Der ethische Rigorismus vieler Pfingstler, der aus der
Perspektive europaischer Christentumskultur als gesetzlich erscheint, ist
Chance zu sozialem Aufstieg.

Geschichte und Ausprdgungen

Die Pfingstbewegung wurzelt im Erweckungschristentum (v. a. in der Heili-
gungsbewegung) der USA in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts, fiir
das u. a. ein starker missionarischer Antrieb (Grofistadt- und Massenevan-
gelisation), die Bildung eines erwecklichen Laienchristentums und die Be-
tonung der Unabhéngigkeit der Einzelgemeinde (Kongregationalismus und
Independentismus) verbunden mit dem Ideal der Glaubenstaufe charakte-
ristisch waren. Hinzu kam die Offenheit dafiir, dass sich gottliche Kraft in
besonderen enthusiastischen Erfahrungen manifestiert, die den Bereich des
Rationalen iibersteigen und als ,ibernatiirlich® und wunderbar erlebt und
gedeutet wurden.

Die Glossolalie erlangte in der Pfingstbewegung zentrale Bedeutung, so-
dass auch von ,Zungenbewegung® gesprochen wurde. In der Geburtsstun-
de der Pfingstbewegung 1901 in der Bibelschule von Charles Parham in To-
peka (Kansas) wurde sie zum Erkennungszeichen (initial physical sign) der
ersehnten Taufe im Heiligen Geist. 1906 wurden die Heiligungsversamm-
lungen des schwarzen Predigers William J. Seymour in der Azusa Street
in Los Angeles zum Ausgangspunkt einer wirkungsvollen weltweiten Ver-
breitung pfingstlerischer Frommigkeit in bald eigenstindigen Gemeinden,
missionarischen Unternehmungen, Glaubenswerken und Bibelschulen.

Am Anfang der Bewegung stand keine iiberragende Griinderpersonlich-
keit mit theologischem Profil und organisatorischem Geschick. Charles

230

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pfingstbewegung

Parham und William J. Seymour nahmen beide in je verschiedener Weise
Anliegen der aus dem Methodismus kommenden Heiligungsbewegung auf
und wurden nur in einer kurzen Phase im Zusammenhang der Entstehung
und Verbreitung der Pfingstbewegung bedeutsam.

Soziologisch gesehen wurden zuerst die unteren Schichten, die einfachen
Leute erreicht. Sie suchten eine tiefere Begegnung mit dem auferstandenen
Christus und wollten die Gegenwart des Heiligen Geistes in den Charismen
erleben. Der die Schranken der Rassen und Kulturen {iberwindende Cha-
rakter der Pfingsterfahrung war v. a. in der Anfangsphase der Bewegung ein
wichtiges Merkmal. Die Erweckungsversammlungen der Azusa Street sind
bis heute Vorbild fiir pentekostale und charismatische Versammlungen.
Zugleich zeichnete sich eine durch Ubertreibung gekennzeichnete Struk-
tur der Frommigkeit ab, die in der Geschichte der Pfingstbewegung mit
krassen Entfernungen von der Realitdt — z. B. durch iiberzogenen Wunder-
glauben - einhergehen und sich teilweise mit einem dualistischen Weltbild
verbinden konnte.

Der pfingstlerische Impuls, der seit Anfang des 20. Jahrhunderts zur
Entstehung zahlreicher Pfingstkirchen fiihrte (u. a. Assemblies of God,
Apostolic Faith Churches, Church of God, Pentecostal Holiness Church),
erfasste seit 1959/1960 durch die charismatische Bewegung die historischen
Kirchen, zuerst in den USA, wurde 1967 auch in der katholischen Kirche
wirksam. In nahezu allen Kirchen entstanden charismatische Gruppenbil-
dungen, deren Anliegen die geistliche Erneuerung der eigenen Kirche war.
Dieser ,zweite Ansatz” wollte keine neuen Kirchenspaltungen, sondern das
kirchliche Leben von innen erneuern. Soziologisch wurde der pfingstleri-
sche Impuls zu einem Phdnomen der Mittelschicht und akademisch gebil-
deter Kreise. Auf der Ebene theologischer Reflexion war man deutlicher als
die Pfingstbewegung um eine addquate Pneumatologie bemiiht.

Durch die Entstehung zahlreicher ,iiberkonfessioneller” Initiativen (Ge-
schiftsleute des vollen Evangeliums / Christen im Beruf, Jugend mit einer
Mission etc.), Christlicher Zentren (Christliches Zentrum Frankfurt, Karls-
ruhe etc.), Gemeindeverbdnde (u. a. Vineyard-Bewegung, International
Christian Fellowship, ICF, Hillsong) und Richtungen (u. a. Wort-des-Glau-
bens-Bewegung) verdnderte und diversifizierte sich das Erscheinungsbild.
Hat die Pfingstbewegung teilweise an Dynamik eingebiif3t, so breitet sich
heute pfingstlich-charismatisch gepragte Frommigkeit auch durch freie,
ihrem Selbstverstdndnis nach nicht konfessionsgebundene Gemeinden und
Initiativen (nondenominational) aus, die in der Anfangsphase Wert auf
eine Selbstunterscheidung gegeniiber der traditionellen Pfingstbewegung

231

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

legten. Nicht selten sind sie fiir viele etablierte Pfingstgemeinschaften zu
einer starken Konkurrenz geworden, auch wenn sie ihnen in Lehre und
Frommigkeitspraxis sehr nahestehen und sich ihnen im Laufe weiterer
Konsolidierung anschlieflen konnen. Seit einigen Jahrzehnten ist auch die
Zahl auslandischer christlicher Gemeinden mit pentekostalem Frommig-
keitsprofil aus dem europidischen Ausland wie aus asiatischen und afrikani-
schen Lindern insbesondere in den européischen Grof3stidten kontinuier-
lich gewachsen.

Lehre und Glaubenspraxis

Die Pfingstbewegung ist kein neuer religiéser Entwurf wie zahlreiche
Sondergemeinschaften und Neuoffenbarungsgruppen. In Theologie und
Frommigkeit unterscheiden sich Pfingstler nicht wesentlich von evangeli-
kal und biblizistisch geprdgten Christen. Thr Bibelverstindnis ist meist
fundamentalistisch ausgerichtet im Sinne einer Orientierung an der Un-
fehlbarkeit der Heiligen Schrift und der unmittelbaren Identifikation der ei-
genen Glaubenspraxis mit dem urchristlichen Vorbild. Pfingstgemeinschaf-
ten praktizieren meist die Erwachsenentaufe und feiern das Herrenmabhl,
sie verstehen beide jedoch nicht als sakramentale Zeichenhandlung. Thre
Gottesdienste sind durch Anbetung, Verkiindigung und die Bitte um das
Kommen des Heiligen Geistes mit seinen Gaben bestimmt. Nach dem
Vorbild von 1. Kor 14,26 finden sie ihre Gestalt in der Dynamik von
Hymnus und Gebet, Lehre und Offenbarung, Prophetie und Zungenrede.
Typisch sind spontane Gebete, prophetische Eindriicke, Heilungszeugnisse
und eine ausdrucksvolle Korpersprache. Im Zentrum der Frommigkeit
steht die Suche nach der Erfahrung des Geistes als ,Kraft aus der HoheS,
die den Glaubenden ergreift, heilt und zu einem Zeugnis beféhigt, das von
Zeichen, Wundern und Dédmonenaustreibungen (Mt 10,7f) begleitet ist.
Die Pfingstbewegung ist in ihren vielfdltigen Ausformungen vor allem
als gesteigerte Erweckungsfrommigkeit zu begreifen. Da sich die Steige-
rungen auch auf ekstatische und visiondre Ergriffenheitserfahrungen kon-
zentrieren, die als auflergew6hnlich und wunderbar erlebt werden, ergibt
sich jedoch eine auffallende Parallelitdt zu anderen neuen religiosen Bewe-
gungen, insbesondere zu solchen, in denen das ekstatische Erlebnis als
religioses ,Urphdnomen® (Mircea Eliade) mit auflergewdhnlichen Bewusst-
seinszustanden revitalisiert wird. Aufgrund des nicht zu vermeidenden
Vorgangs der Ritualisierung des ekstatischen Erlebens ist dieses in den

232

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pfingstbewegung

meisten Pfingstgemeinschaften heute jedoch deutlich zuriickgetreten. Nicht
wenige Pfingstler sind deshalb der Meinung, dass die von ihnen praktizier-
te Glossolalie mit religioser Ekstase nichts zu tun habe. Durch Phidnome-
ne wie den ,Toronto-Segen“ und die ,Erweckung in Pensacola“ (Florida)
werden sie an ihre eigenen ekstatischen Anfénge in der Azusa-Street-Erwe-
ckung erinnert, wobei sich die religiose Ekstase schon damals vielfaltig
artikulieren konnte und keineswegs auf die Glossolalie beschrankt war.

Nach einem Wort des britisch-norwegischen Pastors Thomas B. Barratt
(1862 - 1940), der maflgeblich daran beteiligt war, die neue Bewegung
in Europa bekannt zu machen, sind Pfingstler in ihrem Verstindnis der
Erlosung Lutheraner, in ithrem Taufverstindnis Baptisten, in ihrem Heili-
gungsverstandnis Methodisten, in ihrer aggressiven Evangelisationspraxis
Heilsarmisten, in ihrem Verstdndnis der Geistestaufe jedoch Pfingstler. Die
Erfahrung und das Verstindnis der Geistestaufe ist Kristallisationspunkt
ihrer Frommigkeit. Berichte, die die individuelle Erfahrung umschreiben,
sprechen von einem Durchstromtwerden des Korpers mit gottlicher Kraft,
einem Ergriffenwerden, das in das Leben eingreift und es verdndert. Die
Taufe im Heiligen Geist ist zugleich nicht nur individuelle Erfahrung, son-
dern auch Strategie gottlichen Handelns in endzeitlicher Missions- und
Erweckungsperspektive.

Daneben hat das Gebet um Heilung zentrale Bedeutung. Der Zusam-
menhang zwischen Heilung, Glauben und Erlosung wird zwar unterschied-
lich bestimmt. Eine enge Verbindung zwischen ihnen ist aber in nahezu
alle pentekostalen ,,Bekenntnisse® eingegangen. Zu einem isolierten Thema
wird dies in den zum weiteren Umfeld der Pfingstbewegung gehorenden
Heilungsbewegungen, deren grenzenloser Heilungsoptimismus zahlreiche
Konflikte und Widerspruch hervorgerufen hat.

Die implizite Ekklesiologie der Pfingstbewegung kann sich, wie deren
Geschichte zeigt, mit sehr unterschiedlichen Organisationsstrukturen ver-
binden. Je élter Pfingstgemeinschaften werden, desto mehr gleichen sie sich
anderen Kirchen an. Es gehort zum Selbstverstandnis zahlreicher pfingst-
lerischer Gemeinschaften, tiberall ,,neutestamentliche“ d. h. freikirchliche,
tauferische, pfingstlerisch-charismatische Gemeinden zu bauen.

Verbreitung

Die rasante Ausbreitung pfingstlich-charismatischer Bewegungen macht
sie zu einer Art christlicher Trendreligion. Man muss freilich iiber Euro-

233

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

pa hinausblicken, um dies mit entsprechender Deutlichkeit zu erkennen.
Dennoch tragen die pfingstlichen Bewegungen auch im europiischen Kon-
text mit dazu bei, die historischen Monopole des lateinisch-katholischen
Stidens und des protestantischen Nordens zu beenden. Wenn die Pfingstbe-
wegung als grofite Frommigkeitsbewegung in der neueren Geschichte des
Christentums bezeichnet wird, so darf man zwischen Charismatikern und
Pfingstlern keine scharfen Trennlinien ziehen und muss von einer relativen
Einheitlichkeit des Phdnomens ausgehen, was durchaus umstritten ist. Das
Bewusstsein, Teil einer weltweiten und in rasanten Wachstumsprozessen
befindlichen Bewegung zu sein, ist jedoch fiir alle Pfingstler und Charis-
matiker - auch in Europa - fundamental. Sie verstehen die dramatische
Ausbreitung ihrer Glaubenspraxis als sichtbares Zeichen gottlichen Segens.

Bei Statistiken, die die Ausbreitung pentekostaler Frommigkeit aufzeigen,
handelt es sich durchweg um ungefdhre Schitzungen und nicht um prazise
und belastbare Zahlen. Die Gesamtzahl der Pentecostals / Charismatics
wird in einer Gréflenordnung zwischen 300 und 600 Millionen angegeben.

Im deutschsprachigen Bereich fallen die Zahlen eher bescheiden aus.
Die grofite Gemeinschaft in Deutschland, der Bund Freikirchlicher Pfingst-
gemeinden (BFP), hat nach eigenen Angaben im Jahr 2022 ca. 64 800
Mitglieder (Kinder und Freunde sind hinzuzurechnen) in ca. 872 Gemein-
den (davon ca. 343 Gemeinden anderer Sprache und Herkunft, zusammen-
geschlossen in der Arbeitsgemeinschaft Internationaler Gemeinden, die
ca. 39% im Blick auf die Zahl der Gemeinden ausmachen). Der BFP
ist Mitglied der Vereinigung Evangelischer Freikirchen (VEF) und seit
2010 Mitglied im Gaststatus der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen
(ACK). Zu Recht sagt der BFP von sich selbst, dass er eine wachsende
Freikirche ist. Dies allerdings deshalb, weil er sich als Sammlungsbewe-
gung von verschiedenen Gemeinden versteht, deren Vielfalt und Autono-
mie betont wird, und weil sich ihm zahlreiche internationale Gemeinden
angeschlossen haben. Alle anderen Pfingstgemeinschaften sind entschie-
den kleiner. Zum Miilheimer Verband Freikirchlich-Evangelischer Gemein-
den (ehemals: Christlicher Gemeinschaftsverband Miilheim/Ruhr, CGV),
zur Gemeinde Gottes (Cleveland), zur Gemeinde der Christen ,,Ecclesia“
und zur Volksmission entschiedener Christen (VMeC) gehoren jeweils
zwischen ca. 2500 und 4000 Mitglieder. Eine weitere pfingstlich gepragte
Gruppe, Foursquare Deutschland, Freikirchliches Evangelisches Gemein-
dewerk e. V. (fegw), gibt ihre Mitgliederzahlen mit ca. 1100 an.

234

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pfingstbewegung
Einschdtzungen

Die historischen Kirchen haben die pfingstlerischen Bewegungen lange
Zeit als sektiererische Bewegungen wahrgenommen. Umgekehrt hat die
frithe Pfingstbewegung in den historischen Kirchen antichristliche Systeme
gesehen. Diese Wahrnehmung hat sich von beiden Seiten verandert. Zur
Veranderung dieser wechselseitigen Einschdtzung haben charismatische
Erneuerungsgruppen in den historischen Kirchen beigetragen und die Ko-
operation mit Pfingstlern im Kontext evangelikaler Missionsaktivitaten. In
Deutschland vollzog sich nach Jahrzehnten grofler Distanz ebenso eine
deutliche Anndherung zwischen Pfingstlern und Evangelikalen, wozu u. a.
internationale Entwicklungen beitrugen, z. B. die Prdsenz von Pfingstlern
und Charismatikern in nahezu allen Gremien der internationalen Lausan-
ner Bewegung und der Weltweiten Evangelischen Allianz.

Wie keine andere Erweckungsbewegung hat die Pfingstbewegung zur
Fragmentierung v. a. der protestantischen Christenheit beigetragen. Segre-
gation scheint ein fundamentales Prinzip ihrer Ausbreitung zu sein, was
u. a. in der hervorgehobenen Erfahrungsorientierung begriindet liegt, aber
auch in der von ihr praktizierten Gemeindegriindungsprogrammatik und
ihrem Verzicht auf die Ausbildung stabilerer Institutionen. Wie Pfingst-
bewegung und historische Kirchen in ein fruchtbares Verhiltnis zueinan-
der treten konnen, ist eine teilweise offene Frage und Zukunftsaufgabe,
obgleich einzelne Pfingstkirchen seit 1961 Mitglieder des Okumenischen
Rates der Kirchen (ORK) sind, David J. du Plessis als ,Mr. Pentecost* die
Anliegen der Bewegung in den ORK und die katholische Kirche getragen
hat und es in den letzten Jahren vonseiten des ORK und der katholischen
Kirche zahlreiche Dialoge mit Pfingstkirchen gab. Bemerkenswert sind
Annidherungen zwischen Pfingstlern und Katholiken. U. a. durch Papst
Benedikt XVI. (gestorben 2022) und Papst Franziskus wurde und wird der
Dialog mit Pfingstlern gefordert. Gemeinsame Anliegen sind entdeckt wor-
den: in ethischen Orientierungen, etwa zu den Themen Ehe und Familie,
Homosexualitat, Lebensschutz am Anfang und Ende des Lebens, ebenso in
dem Auftrag der Evangelisierung Europas. In ekklesiologischen und sakra-
mententheologischen Fragen bleiben zugleich grundlegende Differenzen.

Was immer {iber auflergewdhnliche Geistmanifestationen im Umfeld
pfingstlich-charismatischer Frommigkeit zu sagen ist - in ihnen melden
sich reale Bediirfnisse nach Gottes-, Geist- und Selbst- bzw. Korpererfah-
rung, die auch Folge von Verdriangungsprozessen sind. In der Pfingstbewe-
gung selbst haben sich in den letzten Jahrzehnten zahlreiche bemerkens-

235

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Hempelmann

werte Versuche entwickelt, die pfingstliche Erfahrung in umfassenderen
theologischen Zusammenhéngen zu reflektieren. Gleichzeitig ist zu fragen,
ob die christliche Erfahrung so einseitig in dem Bereich des Aufiergewdhn-
lichen und Wunderbaren anzusiedeln ist, wie dies in zahlreichen Auspra-
gungen pentekostal-charismatischer Frommigkeit geschieht.

Widerspruch ist insbesondere dann notig, wenn die Wirksamkeit des
Geistes auf bestimmte spektakulire Manifestationen konzentriert wird,
wenn die Vorldufigkeit und Gebrochenheit christlichen Lebens unter-
schétzt und eine seelsorgerliche Verarbeitung von bleibenden Krankheiten
und Behinderungen verweigert wird oder wenn ein dualistisch geprigtes
Weltbild fiir den Frommigkeitsvollzug beherrschend in den Vordergrund
tritt. Kritik an Fehlformen pfingstlerischer Bewegungen sollte in einer
Form geschehen, die die gemeinsamen christlichen Orientierungen nicht
aufler Acht lasst.

Literatur

Bergunder, Michael (2009): Der ,Cultural Turn“ und die Erforschung der weltweiten
Pfingstbewegung, in: Evangelische Theologie 69, 245 - 269.

Dayton, Donald W. (1987): Theological Roots of Pentecostalism, Michigan.

Dempster, Murray W. / Klaus, Byron D. / Petersen, Douglas (Hg., 1999): The Globaliza-
tion of Pentecostalism. A Religion Made to Travel, Oxford.

Eisenloffel, Ludwig D. (2006): Freikirchliche Pfingstbewegung in Deutschland. Innenan-
sichten 1945-1985, KKR 50, Géttingen.

Evangelische Kirche in Deutschland, EKD (2021): Pfingstbewegung und Charismatisie-
rung. Zugdnge — Impulse — Perspektiven. Eine Orientierungshilfe der Kammer der
EKD fiir Weltweite Okumene, Leipzig.

Gemeinhardt, Alexander (Hg., 2005): Die Pfingstbewegung als 6kumenische Herausfor-
derung, Gottingen.

Haustein, Jorg/Maltese, Giovanni (Hg., 2014): Handbuch pfingstliche und charismati-
sche Theologie, Gottingen.

Hempelmann, Reinhard (2005): Pfingstbewegung, in: ders. u. a. (Hg.): Panorama der
neuen Religiositit. Sinnsuche und Heilsversprechen zu Beginn des 21. Jahrhunderts,
2. Aufl., Giitersloh, 462 - 479.

Hollenweger, Walter J. (1997): Charismatisch-pfingstliches Christentum, Herkunft — Si-
tuation - Chancen, Gottingen.

Maccia, Frank D. (2009): Das Reich und die Kraft. Geistestaufe in pfingstlerischer und
Okumenischer Perspektive, in: Evangelische Theologie 69, 286 — 299.

Olpen, Bernhard (2011): Die Pfingstbewegung und ihre Viter, in: Okumenische Rund-
schau 60, 338 - 346.

236

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtes Christentum

Martin Fritz

In Deutschland haben ,rechte Christen! zuletzt in den Corona-Jahren
allgemeine Aufmerksamkeit auf sich gezogen. So traten bei ,, Anti-Corona-
Demos” regelméflig Personen in Erscheinung, die mit ihrem Protest gegen
die ,totalitdren Eingriffe des Staates und gegen die mediale ,, Meinungsdik-
tatur® uniiberhorbar rechtspopulistische Tone anstimmten und sich dabei
uniibersehbar auf ihr Christentum beriefen. Die Néhe bestimmter christli-
cher Kreise zum Rechtspopulismus ist aber schon linger unverkennbar.
Nicht wenige Christen sympathisierten von Anfang an mit der 2014 be-
griindeten ,Pegida“-Bewegung, und wenig spéter wurde die Bundesvereini-
gung ,Christen in der AfD“ ins Leben gerufen. Wer indessen ab und an
einen Blick in die pietistisch-evangelikale Zeitschrift ,idea spektrum® oder
auf das katholische Internetportal ,kath.net” geworfen hat, dem werden
auch schon zuvor die thematischen Schnittmengen zwischen AfD oder
Pegida auf der einen und rechtsprotestantischen wie rechtskatholischen
Milieus auf der anderen Seite nicht entgangen sein.

Welche politisch-religiosen Haltungen kennzeichnen diese ,,rechtschrist-
liche® Szene? Welche theologischen Motive werden dort geltend gemacht?
Und wie verhalt sich das rechte zu einem konservativen Christentum, dem
es in mancher Hinsicht dhnelt? Bevor diese Fragen beantwortet werden,
soll zunéchst eine terminologische Kldrung zum Richtungsbegrift erfolgen,
der dabei in Anschlag gebracht wird.

1 Die Titulierung kann sich auf die Selbstbezeichnung einer Gruppe von einschlagigen
Autorinnen und Autoren berufen. Vgl. Dirsch/Miinz/Wawerka 2018. Laut der Einlei-
tung bietet das Buch ,Positionen ,rechter Christen (15) dar. Der vorliegende Artikel ist
eine Kurzfassung meiner bisherigen Verdffentlichungen zum Thema. Sie stiitzen sich
wesentlich auf die Publikationen von Dirsch/Miinz/Wawerka 2018 und 2019.

237

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

Was heifSt ,rechts“?

So geldufig die politischen Richtungskoordinaten ,rechts* und ,links“ sind,
so wenig trivial ist es, ihren genaueren Sinn anzugeben. Dasselbe gilt
fiir Ableitungen wie ,rechtsextrem oder ,rechtspopulistisch®. Erschwerend
wirkt dabei, dass die Ausdriicke im politischen Meinungsstreit nicht selten
in diffamierender Absicht und entsprechend variabel gebraucht werden.
Von ,links auflen® wird manches als ,rechts oder gar ,rechtsextrem® be-
zeichnet, was einer abgewogeneren Einschétzung nach lediglich als ,kon-
servativ® zu gelten hat. Umgekehrt wird von manchen veritablen ,Rechten®
das harmlosere Attribut des ,Konservativen in bewusster Verschleierungs-
absicht fiir die eigene Position in Anspruch genommen.? Trotz ihrer un-
abstreifbaren Vagheit und Missbrauchsanfilligkeit sind die fraglichen Rich-
tungsbegriffe zur Grundorientierung im Feld der politischen Positionen
wohl unverzichtbar. Aber vorschnelle Zuschreibungen sind zu vermeiden.
Im politikwissenschaftlichen Begriffsgebrauch (der allerdings selbst nicht
ganz einheitlich ist) steht der Ausdruck ,rechts nicht fiir ein in sich ge-
schlossenes weltanschaulich-ideologisches System, sondern fiir ein mehr
oder weniger eng verkniipftes Biindel politisch-ideologischer Motive, die
von Einzelnen selten in Génze, aber regelméfiig in einer gewissen Haufung
geteilt werden. Typisch fiir eine ,rechte” Gesinnung sind demnach vor-
nehmlich folgende Leitideen: Bewahrt oder wiederhergestellt werden soll
ein ethnisch oder wenigstens kulturell méglichst homogenes Nationalvolk
(teils verortet innerhalb eines kulturell moglichst homogenen Europas),
das dem Einzelnen eine tragende kulturelle Identitét verleiht und seinem
Leben objektive Ordnungen und Wertorientierungen vorgibt (von der Ein-
zelnen ist meist nicht eigens die Rede); daraus leitet sich eine Ablehnung
von Immigration sowie Immigrantinnen und Immigranten ab, die von
der Befiirwortung eines restriktiven staatlichen Begrenzungsregimes bis
zu genereller Auslinderfeindlichkeit reichen kann. Jener Kollektividee des
Volkes gegeniiber werden die ,liberalen Ideen der Freiheit des Einzelnen
und eines damit einhergehenden Wertepluralismus (mehr oder weniger)
radikal zuriickgestuft, weil sie die gemeinschaftliche Ordnung in individua-
listische und relativistische ,,Beliebigkeit* aufzulosen drohen. Auch die Ide-
en universeller Freiheits- und Gleichheitsrechte werden kritisch betrachtet,
sofern ihre Realisierung die partikulare Eigenart und Stdrke der eigenen
Nation oder auch die darin vorherrschenden Ungleichheitsordnungen in-

2 Vgl. Bednarz 2020, 11f.

238

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtes Christentum

frage stellt. Damit einher geht mindestens eine Reserve gegeniiber der par-
lamentarischen Demokratie, weil sie den Wertepluralismus gewissermafien
politisch verkorpert und durch das Prinzip des Mehrheitsentscheids keine
Absicherung gegen politische Fehlsteuerungen bietet.

Der Terminus ,rechtsextrem® fiigt diesem Ideenkomplex vornehmlich
das Merkmal ausgesprochener Verfassungsfeindlichkeit hinzu. ,Rechtspo-
pulistisch“ werden rechte Einstellungen und Auflerungen genannt, sofern
sie den Gegensatz des breiten ,Volkes“ zu einer vermeintlich volksfernen
Elite stark machen und selbiges Volk mit stark vereinfachenden, aggressiv
zuspitzenden Parolen und apokalyptischen Bedrohungsszenarien zu gewin-
nen versuchen. Als ,Neue Rechte“ (und davon abgeleitet ,neurechts) fir-
miert eine Stromung innerhalb der in Rede stehenden Sphire, die sich
bewusst vom Nationalsozialismus distanziert und sich stattdessen auf ,,kon-
servativ-revolutionare“ Kreise beruft, die sowohl die liberale Weimarer Re-
publik als auch das verbrecherische Naziregime abgelehnt hatten.

Die bunte ,Okumene von rechts*

Wer sind und was wollen nun ,rechte Christen“? Allgemein gesprochen
handelt es sich um Menschen, bei denen ethisch-politische Einstellungen
aus dem Arsenal rechter Ideale eng mit christlich-religiosen Motiven ver-
woben sind. Das Spektrum der zugehorigen Personen ist divers, konfes-
sionell wie positionell: Lutheraner, die mit Berufung auf die Schopfungs-
ordnung gegen die multikulturelle Durchmischung des deutschen Volkes
protestieren; Evangelikale, die mit dem alttestamentlichen Heiligkeitsgesetz
die ,Ehe fiir alle“ verdammen; Pfingstler, die im Namen der Gewissens-
freiheit gegen staatliche Hygienemafinahmen mobilisieren; Katholiken, die
mit Mariendogma und tridentinischer Messe gegen die Verderbnisse des
modernen Liberalismus fechten - sie alle finden, unbeschadet gravierender
Differenzen, in der Opposition gegen den ,Mainstream® in Politik und
Kirchen zusammen. Dabei variiert auch die Radikalitit der Opposition.
Konservative Christen mit einem gewissen Hang zu antiliberaler Rhetorik
markieren den linken, Anhéngerinnen der Identitiren Bewegung mit einer
ungehemmten Lust an aggressiver Polemik den rechten Rand des Terrains.
Ungeachtet dieser Unterschiede darf der polemische Tonfall, der teils mehr,
teils weniger dominant ist, durchaus als ein gemeinsames Stilmerkmal
rechtschristlicher Auflerungen gelten: Haufig entsteht beim Horen oder

239

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

Lesen unwillkiirlich das Bild von einem Christentum mit der Faust in der
Tasche.

Der polemischen Stiltendenz innerhalb der ,Okumene von rechts* ent-
spricht der inhaltliche Grundkonsens im Dagegensein. ,,Rechtes Christen-
tum® ist ein Gegenprojekt; es versteht sich als notwendige Alternative zu
einem ,linken“ Christentum, das meist mit den Groflkirchen und ihren
Leitungsfunktionéren identifiziert wird. Ihnen wird vorgeworfen, in beflis-
sener Anpassung an den ,Zeitgeist“ das wahre Christentum verraten und
das Ende der christlich gepréigten Gesellschaft eingeleitet zu haben.

Das rechte Krisenbewusstsein

Die Basis rechtschristlicher Anti-Haltung ist ein umfassendes Krisenbe-
wusstsein. Die Protagonisten leiden an den kulturellen Wandlungen, die
sie oftmals mit dem Symboljahr ,1968“ verbinden und als allgemeinen
»Linksruck® beschreiben. Sexuelle Revolution, Straffreiheit von Abtreibung,
Legalisierung und Akzeptanz der Homosexualitdt (bis hin zur ,Homo-
Ehe®), Verfliissigung von Geschlechtszuschreibungen und Geschlechterrol-
len (,Genderismus®) — der Umbruch in diesen sexual- und genderethischen
Fragen wird von vielen als ,Kulturbruch® empfunden. Hinzu kommen
die ethnisch-kulturellen Verschiebungen durch die ,,Masseneinwanderung,
gerade aus mehrheitlich muslimischen Léndern, aber auch die Transfor-
mationswirkungen von globalisiertem Kapitalismus und technischem Fort-
schritt, die in der Wahrnehmung vieler eine geistentleerte Kultur der
Zerstreuung und des Konsumismus hervorgebracht haben. Die 6ffentlich
und mit Nachdruck erhobenen Forderungen radikalen Umdenkens und
Umsteuerns in Fragen der Vergangenheitsaufarbeitung und Diskriminie-
rungspravention (Postkolonialismus, ,Wokismus‘, Gendersprache) sowie
des Umwelt- und Klimaschutzes (,Okologismus®) werden schlieSlich von
nicht wenigen als bedrohliche Eingriffe in ihre bewéhrten Selbstverstind-
nisse und Lebensgewohnheiten erlebt.

Verschirft wird all dies durch den verbreiteten Eindruck, die besagten
Entwicklungen wiirden von mafigeblichen Teilen nicht nur der Gesell-
schaft, sondern insbesondere auch der Leitmedien und der politischen
Eliten bewusst vorangetrieben, zur Zerstorung traditioneller Werte und
Ordnungen. Bei manchen erwachsen daraus wiederum antistaatliche oder
antidemokratische Affekte, auflerdem eine Affinitdt zu , Alternativmedien®
und ,alternativen Wahrheiten®. Dabei nehmen die im Milieu umlaufenden

240

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtes Christentum

Verschworungstheorien (wie die einer drohenden Welteinheitsregierung)
zum Teil antisemitische Stereotype auf. Ein dezidierter Antisemitismus al-
lerdings ist — im Gegensatz zur dominanten Muslimfeindlichkeit — selten
auszumachen.

Nimmt man die mannigfachen Krisenempfindungen zusammen, ldsst
sich sagen: Wie wohl bei ,Rechten” iiberhaupt ist die einende Mentalitdt
srechter Christen® ein tiefes Dekadenzgefiihl angesichts der liberalen und
pluralen Gesellschaft von heute. Dieses Gefiihl eines umgreifenden Verfalls
betrifft bei ihnen nun aber auch und gerade den Bereich der Religion:
Man teilt die Diagnose einer allgemeinen Entchristlichung und einer fort-
geschrittenen Islamisierung Deutschlands und Europas. Weil aber die Kir-
chen mit ihrer theologischen Liberalisierung, ihrer linksorientierten Politi-
sierung und ihrer interreligiosen Dialogoffenheit selbst wesentlich zu dieser
Misere beitriigen, treten ihnen die ,rechten Christen mit alternativen Kon-
zepten entgegen. Sie tun dies iiberwiegend in echter Sorge um die Zukunft
des Christentums. Insofern machte man es sich zu leicht, wenn man die
ganze Richtung mit dem Vorwurf der politischen Instrumentalisierung des
Christlichen abtite.?

Theologische Grundmotive
Bewahrendes Christentum: Ordnung statt Relativismus

In Auflerungen ,rechter Christen” stoit man regelmafig auf vier theologi-
sche Motivkomplexe. Grundlegend sind ordnungstheologische Figuren. Vor
dem Hintergrund der grassierenden ,Verunordnung® der Lebensverhaltnis-
se fungiert die Wiederherstellung gottgegebener Ordnung(en) als restaura-
tives Basismotiv. Vor allem werden eine feste Geschlechterordnung und
eine feste Ordnung in sich (d. h. ethnisch und/oder kulturell) homogener
Volker (,Ethnopluralismus®) behauptet. Je nach konfessioneller Herkunft
beruft man sich dabei entweder auf die katholische Naturrechtstradition
oder auf das neulutherische Theorem der ,Schépfungsordnungen®. Hier
wie dort bildet die Vorstellung einer von Gott eingerichteten Welt mit
unverdnderlichen Lebensordnungen die(?) Leitidee einer stabilen, absolut
giiltigen Moral. Damit lassen sich die gegenwartigen Wandlungen ethischer

3 Siehe dazu Fritz 2021a, 55 (Anm. 193).

241

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

Maf3stdbe wenn nicht korrigieren, so doch wenigstens rundheraus als Abir-
rungen markieren.

Auf diese Weise findet das Dekadenzgefiihl theologische Vertiefung und
religiose Weihe. Zudem sorgt die imagindre Ordnungsidee fiir inneren Halt
in aller Wirrnis. Und im Glanz dieser Idee verblasst auch die schwierige
Frage, welche Ordnungen in welcher Grundsitzlichkeit als gegeben anzuse-
hen sind. Denn etwa die Gleichberechtigung der Geschlechter, zweifellos
eine moderne Abweichung von althergebrachter Ordnung, wird von den
ordo-Enthusiasten selten infrage gestellt.

Realistisches Christentum: Verantwortung statt Moralismus

Der zweite Motivkomplex ist die Kritik an der humanitaristischen ,Hy-
permoral (Arnold Gehlen) in Politik und Kirche. Dabei steht meist der
Umgang mit der Migrationskrise im Fokus. Namentlich die Merkel'sche
Fliichtlingspolitik in den Jahren ab 2015 wird als Resultat einer universa-
listischen Uberdehnung christlicher Liebesgesinnung verstanden. Anstelle
solchen ,,Gutmenschentums® miisse man sich in Wahrnehmung politischer
Verantwortung generell an den konkreten Entscheidungsfolgen fiir die
Gemeinschaft orientieren. Dazu wird nicht nur die auf Max Weber zuriick-
gehende Unterscheidung von Gesinnungs- und Verantwortungsethik ange-
fuhrt, sondern auch die Luther’sche Unterscheidung zweier ,Reiche® des
Handelns. Das Liebesgebot Jesu gelte nur fiir den sozialen Nahraum des
Einzelnen, nicht aber fiir den politisch-gesellschaftlichen Grofiraum. Eine
weltumfassende ,,Jedermannsliebe (Thomas Wawerka) sei ein Unding.

Uberhaupt zielt die programmatische Eingrenzung des Liebesgebots da-
rauf ab, den ethischen Universalismus des Christentums einzuddmmen
und demgegeniiber die ,natiirlichen” partikularen Interessen vornehmlich
von Volkern bzw. Nationen aufzuwerten. In dieser Blickrichtung sollen Pa-
triotismus und Heimatliebe ethisch rehabilitiert werden, damit auch Chris-
tenmenschen eine herkunftsbezogene Identitit ausbilden und ungehemmt
bejahen konnen.

Wehrhaftes Christentum: Selbstbehauptung statt Dialogismus

Die Einschriankung des Liebesgebots kommt aber noch auf einem weiteren
Gebiet zum Tragen, auf dem sich ebenfalls das nachdriickliche Streben

242

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtes Christentum

nach religios-kultureller Identitdt geltend macht. Damit ist ein besonders
prominenter Themenkomplex angesprochen: die Verteidigung des ,,christli-
chen Abendlandes® und die ausgepragte Muslimfeindschaft vieler ,rechter
Christen. Diese Position kiimmert sich wenig um die Schwellen zwischen
partieller Islamkritik, genereller Islamismuskritik und pauschaler Islam-
feindlichkeit und nimmt den Islam als beeindruckend und bedrohlich vita-
le Konkurrenzreligion wahr, die aufgrund ihrer vermeintlich wesenhaften
Aggressivitit, aber auch schon aufgrund ihrer morgenlédndischen Herkunft
im christlichen Abendland eigentlich nichts zu suchen hat.

»Rechte Christen® beschiftigt dementsprechend die Frage, wie die ange-
stammte, aber zu iibertriebener Selbstkritik, Nachgiebigkeit und Dialogbe-
reitschaft (,,Dialogismus®) neigende Religion Europas — das Judentum wird
in diesem Zusammenhang meist unterschlagen - zur Selbstbehauptung
gegen den ,raumfremden” Islam ertiichtigt werden kann. So schwirmen
manche Protagonisten der neurechten Szene unter der Parole ,Verteidigung
des Eigenen“ (Martin Lichtmesz) von einem ,wehrhaften Christentum’, das
endlich den Kampf gegen die islamische ,Invasion® in Europa aufnimmt.
Das christliche Liebesgebot, auflerdem der christliche Hang zu Demut
und Sanftmut werden hier primir als Faktoren der ,Wehrkraftzersetzung®
(Caroline Sommerfeld) gewertet.

Entschiedenes Christentum: Selbstgewissheit statt Skeptizismus

Der vierte Motivkomplex betriftt schliefllich fundamentaltheologische Fra-
gen, die auf eine innere Bedrohung des Christentums Bezug nehmen. Der
kritische Geist der Aufklarung, auch das ist Konsens, habe die Fundamente
des Glaubens unterhohlt. Um dem Christentum wieder mehr Selbstgewiss-
heit zu verleihen, miisse gegen alle subjektiven Zweifel die Objektivitit der
Glaubensfundamente neu hergestellt werden.

Naturgemif3 treten an diesem Punkt die konfessionellen Differenzen
deutlich zutage. Wahrend die einen das Christentum auf die verbindliche
katholische Tradition verpflichten wollen, plddieren die anderen fiir eine
entschiedene Bejahung von Schrift und Bekenntnis. Doch auch diese
Differenz wird in der ,Okumene von rechts“ durch eine Gemeinsamkeit
tiberwolbt. Am Ende kommt es vornehmlich darauf an, dass die objektive
Geltung des Christentums entschlossen behauptet wird. Aber darin liegt
zugleich die Aporie: Die behauptete Objektivitat hangt letztlich doch vom
Subjekt ab, ndmlich von dessen willentlicher Entscheidung, sie zu behaup-

243

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

ten. Auch das ,rechte Christentum® erweist sich damit als infiziert vom
verhassten Geist des Subjektivismus.

Gesamtcharakteristik

Wie ist die skizzierte Geisteshaltung insgesamt zu charakterisieren? Die
Durchsicht der Motive zeigt, dass sie kaum an sich, sondern nur in ihrer
besonderen Kombination und Zuspitzung spezifisch ,rechtschristlich sind.
Der theologischen Substanz nach schopfen die ,,rechten Christen aus dem
Reservoir konservativer Theologie (Ordnung, Verantwortung, Stirkung
christlicher Pragekraft, Berufung auf objektive Fundamente). Aber sie miin-
zen das Entnommene formal und inhaltlich merklich um. Schon die pole-
mische Schirfe und Einseitigkeit der Argumentation machen dem Hérer
oder der Leserin meist schnell deutlich, dass hier die gemafligte Sphére
des Konservativen verlassen wurde. Angesichts besagter Umpragung lésst
sich als Charakteristik formulieren: ,Rechtes Christentum® ist konservati-
ves Christentum in populistischer Verschérfung.

Durch die Verschidrfung tritt wiederum eine charakteristische Gemiitsla-
ge hervor. Der aggressive Grundton, fiir Christen sonst eher untypisch,
erkldrt sich mutmafilich aus dem Bewusstsein der kulturell-religiosen Not-
lage — und aus dem Bewusstsein, mit den eigenen Uberzeugungen inner-
halb der weitgehend liberalisierten und sakularisierten Gesellschaft in eine
Minderheitsposition geraten zu sein. Zur Empfindung allgemeiner Deka-
denz kommt das Gefiihl der eigenen Marginalisierung. Diese doppelt de-
pressive Gestimmtheit wird offenkundig in aggressive Entschlossenheit zur
religios-kulturellen Gegenoffensive umgewandelt. Die ,rechten Christen®
fithlen sich als die letzten aufrechten Streiter im Kampf gegen die linke
Ubermacht. Man kann daher auch alternativ formulieren: ,Rechtes Chris-
tentum® ist christlicher Konservativismus im Kulturkampfmodus.*

4 Diese Deutung des ,rechten Christentums® hélt zugleich die Kontinuitit wie die
Wesensdifferenz zum konservativen Christentum fest und rechnet mit flieflenden
Ubergingen. Liane Bednarz, Hans-Ulrich Probst und andere wollen demgegeniiber
allein die Heterogenitit markieren. Siehe zur Auseinandersetzung Fritz 202la, 89f.
(Anm. 275) und 96-98.

244

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtes Christentum

Das Dilemma populistischen Christentums

Fatalerweise fithrt der Kampfmodus zwangslaufig in ein Dilemma: teils
zu einem Glaubwiirdigkeitsverlust der Akteurinnen und Akteure, teils zu
einer inneren Verzerrung des Christlichen, in der es kaum noch als solches
wiedererkennbar ist. Die Berufung auf gottliche Ordnungen etwa ist in
ihrer politisch-moralischen Abzweckung meist so durchsichtig, dass das Ar-
gument seinen theologischen Eigensinn verliert — konservative Theologie
wird zu politisierter Fronttheologie. Die ausgeprigte Aggression, die viele
rechtschristliche Auflerungen leitet, fithrt haufig zu rigoroser Einseitigkeit
samt grober Verzeichnung der Angegriffenen, was das Fairnessgebot ver-
letzt und an der integren Gesinnung der ,christlichen Streiter zweifeln
lasst.

Ferner macht es die teils radikale Einschrankung des christlichen Liebes-
gebots und anderer christlicher Tugenden an vielen Stellen schwer, noch
etwas vom Geist Jesu Christi in dem fiir den Uberlebenskampf neuformier-
ten, wehrertiichtigten Christentum zu finden - der Behauptungswille 16st
die christliche Identitit auf, die er behaupten will.

Die Beschworung objektiver Glaubensfundamente schlieflich wird
schon in dem Moment in ihrem verzweifelten Subjektivismus offenbar,
in dem man bemerkt, dass der rechtsékumenische Mitstreiter ganz andere
Unverbriichlichkeiten im Banner fiihrt - beispielsweise nicht die unfehlba-
re Schrift, sondern die kirchliche Tradition (die vom lutherischen Schrift-
prinzip gerade angegriffen wurde). Der Glaubensobjektivismus (gleich wel-
cher konfessionellen Prigung) erscheint vollends als Attitiide, wenn man
sich klarmacht, welche Zumutungen aus seiner konsequenten Durchfiih-
rung jeweils folgen wiirden - wovon man daher meistens lieber schweigt.

An diesem Punkt riickt noch einmal ein Grundzug rechtschristlicher
Haltung in den Blick. Wenn nicht alles tauscht, lebt sie ganz wesentlich von
den erhebenden Augenblicken einer gemeinschaftsstiftenden Rhetorik des
Anders- und Dagegenseins — darin manchen Formen von ,Linkschristen-
tum“ womdglich nicht unédhnlich. In einer fremd gewordenen Welt findet
man Trost und Starkung an funkelnden Gegenideen, provokativen Parolen
und heroischen Gefiihlen, meist ohne an einzelne Konsequenzen allzu viele
theologische Gedanken zu vergeuden.

245

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Fritz

Fazit

Wie ist zu reagieren? Man sollte ,rechte Christen“ nicht reflexhaft und
pauschal moralisch diffamieren. Das fiihrt nur zu weiterer Polarisierung
und zur Starkung der Extremen. Mit den Gesprachsbereiten sollte man das
Gespréach suchen, um zur Deradikalisierung beizutragen. Zugleich muss
theologisch und politisch widersprochen werden, wo es angezeigt ist. Denn
etwa die in der rechten Sphire kultivierten antistaatlichen Affekte haben
durchaus das Potenzial, zur Destabilisierung der demokratischen Ordnung
beizutragen.®

Nicht zuletzt aber sollte man sich als ,Linke“ oder ,Liberaler in den
Kirchen darin iiben, konservativen Anliegen mit Verstdndnis und, wo nétig
und moglich, mit Toleranz zu begegnen, nachdem sie als einst dominante
gesellschaftliche Positionen in den vergangenen Jahrzehnten signifikant an
Boden verloren haben. Toleranz ist das Ertragen dessen, was man nicht
leicht ertragen kann, des Anderen, Fremden, Befremdlichen, Abgelehnten,
und zwar kraft einer fundamentaleren Akzeptanz — und um des Friedens
willen. Toleranz schliefSt Kritik nicht aus, und sie muss auch Grenzen des
Tolerierbaren ziehen. Aber es konnte in Zeiten religios-weltanschaulicher
Polarisierung angezeigt sein, die enger gewordenen Grenzen im Geist der
gemeinsamen christlichen Hoffnung und Verantwortung neu zu vermessen.

Literatur

Bednarz, Liane (2018): Die Angstprediger. Wie rechte Christen Gesellschaft und Kirchen
unterwandern, Munchen.

Bednarz, Liane (2020): Rechte Christentumsdiskurse. Ein Uberblick, in: Einspriiche. Stu-
dien zur Vereinnahmung von Theologie durch die extreme Rechte, Bd. 1, hg. von der
Bundesarbeitsgemeinschaft Kirche und Rechtsextremismus, Berlin, 8 - 22, https://ti
nyurl.com/54sr3tnx.

Claussen, Johann Hinrich / Fritz, Martin / Kubik, Andreas / Leonhardt, Rochus /
Scheliha, Arnulf von (2021): Christentum von rechts. Theologische Erkundungen und
Kritik, Tiibingen.

Dirsch, Felix / Engels, David (Hg., 2022): Gebrochene Identitit? Christentum, Abend-
land und Europa im Wandel, Bad Schussenried.

Dirsch, Felix / Miinz, Volker / Wawerka, Thomas (Hg., 2018): Rechtes Christentum?
Der Glaube im Spannungsfeld von nationaler Identitit, Populismus und Humanitdts-
gedanken, Graz.

Dirsch, Felix / Miinz, Volker / Wawerka, Thomas (Hg., 2019): Nation, Europa, Chris-
tenheit. Der Glaube zwischen Tradition, Sikularismus und Populismus, Graz.

5 Siehe dazu jiingst Rudolphi 2023.

246

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://tinyurl.com/54sr3tnx
https://tinyurl.com/54sr3tnx
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/54sr3tnx
https://tinyurl.com/54sr3tnx

Rechtes Christentum

Fritz, Martin (2021a): Im Bann der Dekadenz. Theologische Grundmotive der christli-
chen Rechten in Deutschland, EZW-Texte 273, Berlin (Kurzfassung in: Claussen u.a.
2021, 9 - 63; dort auch weitere Literatur).

Fritz, Martin (2021b): Verbitterte Konservative im Kulturkampf. Die ,,Neuen Rechten
und die Religion, Publik-Forum, Nr. 14, 23.7.2021, 38 - 39.

Hempelmann, Reinhard / Lamprecht, Harald (Hg., 2018): Rechtspopulismus und christ-
licher Glaube, EZW-Texte 256, Berlin.

Lamprecht, Harald (2021): Die gottliche Ordnung. Theologische Analysen einer Selbst-
darstellung rechten Christentums, in: Einspriiche. Studien zur Vereinnahmung von
Theologie durch die extreme Rechte, Bd. 2, hg. von der Bundesarbeitsgemeinschaft
Kirche und Rechtsextremismus, Berlin, 28 - 45, https://tinyurl.com/2mvnkmtb.

Lithmann, Michael (2016): Meinungskampf von rechts. Uber Ideologie, Programmatik
und Netzwerke konservativer Christen, neurechter Medien und der AfD, hg. von der
Heinrich-Bo6ll-Stiftung Sachsen, Dresden, https://www.boell.de/sites/default/files/20
15-02-meinungskampf_von_rechts.pdf.

Rudolphi, Daniel (2023): Der Staat als ,Tyrann® — Kirche und Staat im rechten Chris-
tentum. Eine Netzwerkanalyse, ZRW 86,5, 359 - 375.

Strube, Sonja Angelika (2014): Rechtsextremismus als Forschungsthema der Theologie?
Aktuelle Studien und eine kritische Revision traditionalismusaffiner Theologien und
Frommigkeitsstile, Theologische Revue 110, 179 - 194.

Strube, Sonja Angelika (Hg.) (2015): Rechtsextremismus als Herausforderung fiir die
Theologie, Freiburg i.Br.

Strube, Sonja Angelika (2021): Publikationsorgane, Kernthemen und religiose Stile am
rechten Rand der Kirchen, in: Einspriiche. Studien zur Vereinnahmung von Theologie
durch die extreme Rechte, Bd. 2, hg. von der Bundesarbeitsgemeinschaft Kirche und
Rechtsextremismus, Berlin, 8 - 26, https://tinyurl.com/2mvnkmtb.

Virchow, Fabian / Langebach, Martin / Héusler, Alexander (Hg., 2016): Handbuch
Rechtsextremismus, Wiesbaden.

247

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://tinyurl.com/2mvnkmtb
https://www.boell.de/sites/default/files/2015-02-meinungskampf_von_rechts.pdf
https://www.boell.de/sites/default/files/2015-02-meinungskampf_von_rechts.pdf
https://tinyurl.com/2mvnkmtb
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/2mvnkmtb
https://www.boell.de/sites/default/files/2015-02-meinungskampf_von_rechts.pdf
https://www.boell.de/sites/default/files/2015-02-meinungskampf_von_rechts.pdf
https://tinyurl.com/2mvnkmtb

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakularisierung

Hanna Fiilling

»Nun sag, wie hast du‘s mit der Religion“ (Goethe)? Die Gretchenfrage wird
seit langer Zeit nicht nur im Hinblick auf das Individuum, sondern auch
in Bezug auf gesamtgesellschaftliche Entwicklungen, also die gesellschaftli-
chen Institutionen und Strukturen, diskutiert. ,Religious believers are likely
to be found only in small sects, huddled together to resist a worldwide
secular culture® (Berger 1968), prognostizierte der Soziologe Peter Berger
noch in den 1960er Jahren fiir das 21. Jahrhundert. Seither wurde iiber diese
Sékularisierungsdiagnose viel gerungen. Vor allem Entwicklungen wie die
sog. Islamische Revolution im Iran, das Erstarken eines christlichen Funda-
mentalismus in den USA sowie die enorme Resonanz fiir Pfingstbewegun-
gen in Siidamerika und Ostasien fithrten dazu, dass viele Soziologinnen
und Soziologen die Diagnose eines voranschreitenden Bedeutungsverlusts
von Religion infrage stellten und Theorien von einer ,Riickkehr der Reli-
gionen (Riesebrodt 2000) oder einer ,Wiederkehr der Gotter (Graf 2007)
vermehrt Zuspruch erfuhren. Aber was genau besagt die These von der
»Sakularisierung® eigentlich? Und ist sie durch die genannten Entwicklun-
gen widerlegt? Bevor aktuelle Debatten erldutert werden, soll zunachst eine
Betrachtung der Begriffsgeschichte ein differenzierteres Verstdndnis des
Sakularisierungskonzepts erméoglichen.

Begriffsgeschichte

In der Genese des Sikularisierungsbegriffs konnen drei Entwicklungs-
schritte voneinander unterschieden werden (vgl. Barth 1998, 603): sein
Vorkommen im kanonischen Recht, sein Ubergang in den Rechtsbereich
von Staat und Kirche sowie die nachfolgende Umwandlung zu einem
ideenpolitischen und gesellschaftstheoretischen Begriff. ,Secularisieren® ist
im Rahmen des Westfilischen Friedens im Jahr 1648 erstmalig verwen-
det worden und bezeichnete damals einen innerkirchlichen Vorgang: den
Wechsel vom Status des Ordensgeistlichen zum Weltgeistlichen, also eine
Hinwendung des Geistlichen zu einer weltlichen Gemeinschaft (vgl. Liibbe

249

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hanna Fiilling

2003, 26f). Anschlieflend ging der Begriff in das Recht iiber. So wurde im
ausgehenden 18. Jahrhundert unter ,Sakularisation® die Uberfﬁhrung kirch-
lichen Eigentums an weltliche Herrscher verstanden. Diese historischen
Sdkularisationen erreichten 1803 im Reichsdeputationshauptschluss ihren
Hohepunkt. Damals wurde kirchliches Vermégen in grofiem Umfang dem
Staat zugefiihrt. Dieser Prozess ist bis heute die wesentliche historische
Grundlage fiir die Zahlungen der Staatsleistungen an die Kirchen (vgl.
Fiilling 2020, 411 - 427).

Im 19. Jahrhundert wurde der Begriff aus diesem engen rechtlichen Kon-
text gelost und erfuhr eine Erweiterung und ideenpolitische Aufladung
(vgl. Liibbe 2003, 34). Sakularisierung wurde zu einer Chiffre fiir bestimm-
te geistes-, religions- und sozialgeschichtliche Wandlungen im Horizont
von Neuzeit, Aufklairung und Moderne. Die politisch-weltanschauliche
Aufladung des Begriffes geht zum einen auf den Einfluss der Deutschen
Gesellschaft fiir Ethische Kultur (D.G.E.K.) zuriick, welche die Sékularisie-
rung positiv konnotierte und sie als eine notwendige Befreiung von einem
{iberbordenden Einfluss der Kirchen betrachtete (vgl. ebd., 56). Ahnliche
Freidenkergruppen entwickelten sich auch in Frankreich, England und
Nordamerika (vgl. Barth 1998, 604). Erst der Soziologe Max Weber und
die Theologen Ernst Troeltsch und Wilhelm Dilthey gebrauchten den Séku-
larisierungsbegriff als einen beschreibenden Begriff und verwendeten ihn,
um die Entstehung der modernen Welt zu analysieren. So stellte etwa Max
Weber in seinen Untersuchungen iiber die Auswirkungen der protestanti-
schen, puritanischen Ethik auf die Entstehung des Kapitalismus fest, dass
Religion einen wesentlichen Einfluss auf die Rationalisierungsprozesse der
modernen Welt ausgeiibt habe (vgl. Weber 2016).

Ungeachtet seiner Verwissenschaftlichung war der Begriff in den 1920er
Jahren in kirchlichen Kreisen klar negativ konnotiert und wurde als an-
tichristliche Entwicklung begriffen (vgl. Liibbe 2003, 105). Wihrend des
Zweiten Weltkriegs verlor sich diese Polarisierung wie auch die Bedeutung
des Sdkularisierungsdiskurses insgesamt. Auch nach dem Krieg konnte eine
Distanzierung zum Sikularisierungsansatz beobachtet werden, die in der
Lesart begriindet war, dass die Nazi-Herrschaft eine Folge der Sdkularisie-
rungsprozesse gewesen sei (vgl. ebd., 112).

Eine neue innerkirchliche Konjunktur des Sakularisierungsdiskurses
wurde nicht zuletzt durch den Theologen Friedrich Gogarten angestofien,
der die wirkméachtige Unterscheidung zwischen der Sakularisierung und
dem Sédkularismus einfiihrte. Sakularisierung galt ihm nicht als Abfall vom
Christentum, sondern als Verwirklichung des christlichen Gott-Welt-Ver-

250

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sikularisierung

haltnisses (Gogarten 1953, 139). Den Sékularismus hingegen beschrieb er
als entartete Form der Sékularisierung, welche der Religion feindlich ge-
geniiberstehe.

Neben solchen innerkirchlichen Diskursen entwickelte auch die Sozio-
logie im Anschluss an Weber und Troeltsch einen neuen Zugang zum
Sékularisierungsbegriff. Dabei wurde die Beziehung des Protestantismus
zur Entstehung der modernen Welt untersucht und sowohl positive als
auch negative, also ambige Wirkungszusammenhinge aufgezeigt.

Und auch die Rechtswissenschaft befasste sich mit der Sakularisierung,
indem sie vor allem die politischen und verfassungsrechtlichen Aspekte der
Trennung von Staat und Religion in den Blick nahm. Klassisch sind hierfiir
die Aussagen Ernst-Wolfgang Bockenfordes geworden, der hervorhob, dass
»der freiheitliche, sakularisierte Staat [..] von Voraussetzungen [lebt], die
er selbst nicht garantieren kann“ (Bockenférde 2007, 8). Der Bundesverfas-
sungsrichter versuchte den religiosen Biirgern und Biirgerinnen damit zu
vermitteln, dass ihnen der sdkulare Staat Handlungsraume eréffne und auf
ihre Verantwortungsiibernahme angewiesen sei.

Der Blick auf die Begriffsgeschichte macht bereits die Vielschichtigkeit
der Diskurse zur Sakularisierung deutlich. Um die in gegenwirtigen Saku-
larisierungsdiskursen manifestierte Verkniipfung zwischen der Modernisie-
rung von Gesellschaften und einem Bedeutungsverlust von Religion zu
fassen, ist es erforderlich, die Kernannahmen von Sékularisierungstheorien
zu betrachten.

Kernelemente von Sikularisierungstheorien

Sakularisierungstheorien gehen von einem Bedeutungsverlust von Religion
in modernisierten Gesellschaften als einem langfristigen, tibergeordneten
Trend aus. Dabei werden mit der Mikro-, der Meso- und der Makroebene
verschiedene Wirkungsebenen der Sakularisierungsprozesse unterschieden.
Der belgische Soziologe Karel Dobbelaere analysiert, dass sich Sakularisie-
rung auf der Makroebene darin ausdriicke, dass religiése Autorititen ihren
Einfluss auf andere gesellschaftliche Bereiche wie die Politik, die Familie
und die Wirtschaft einbiiflen. Dies wird als eine Folge der funktionalen
Ausdifferenzierung von modernisierten Gesellschaften betrachtet. Auf der
Mesoebene beobachtet Dobbelaere, dass der religiose Einfluss auf andere
Institutionen abgenommen hat, was er als eine Folge von Demokratisie-
rung und Professionalisierung der Institutionen interpretiert. Auf der Mi-

251

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hanna Fiilling

kroebene finde hingegen weniger ein Riickgang individueller Religiositat
als vielmehr ein Kontrollverlust religiéser Autoritéiten tiber das Individuum,
dessen Lebensweg, Religiositdt und Spiritualitdt statt. Dobbelaere konsta-
tiert demnach auf der Mikroebene keinen Bedeutungsverlust von Religion,
sondern hilt einen Formenwandel des Religiosen fiir wahrscheinlicher.
Der Soziologe Steve Bruce widerspricht dieser Annahme und versteht die
Verianderung des Religiosen auf der Mikroebene stattdessen als gravierende
Abnahme der personlichen Bedeutung von Religion. Allerdings beschreibt
auch er Sikularisierung nicht als volliges Verschwinden von Religion oder
gar als Ausbildung einer bewussten Areligiositit, sondern vielmehr als Ent-
wicklung hin zu einer starken Indifferenz gegeniiber Religion (vgl. Bruce
2002, 240).

Der Religionssoziologe José Casanova hat durch Studien iiber eine neue
Sichtbarkeit von Religion darauf hingewiesen, dass Sékularisierung nicht
mit der Privatisierung von Religion gleichgesetzt werden konne. Vielmehr
miisse bei Sdkularisierung zwischen einem Riickgang von Religion, einer
Privatisierung von Religion sowie der Ausdifferenzierung der Gesellschafts-
bereiche in Form einer Emanzipation weltlicher Bereiche von der Religion
unterschieden werden. Casanova weist unter Bezug auf gesellschaftliche
Entwicklungen wie die Solidarnosé-Bewegung in Polen und die sogenannte
Islamische Revolution im Iran sowohl eine notwendige Privatisierung als
auch einen zwingenden Riickgang von Religion in modernisierten Gesell-
schaften zuriick. Sakularisierungstheorien miissten differenziert und flexi-
bel genug sein, solche Entwicklungen zu beriicksichtigen.

Die Soziologen Detlef Pollack und Gergely Rosta versuchen, mit einer
~multiparadigmatischen Theorieperspektive diesen Anspriichen an die Sa-
kularisierungstheorie gerecht zu werden (Pollack / Rosta 2015, 461). Sie
konstatieren, dass Religion und Moderne zwar kompatibel sein konnen,
dass empirische Erhebungen allerdings eine durchaus hohe Wahrschein-
lichkeit fiir negative Auswirkungen der Modernisierung auf die Religion
nahelegen (vgl. ebd., 484). Pollack und Rosta schlieffen an Bruce und
Dobbelaere an, wenn sie zeigen, dass die Ausdifferenzierung von religiosen
und nichtreligiosen Interessen einen Bedeutungsriickgang von Religion
fordere. Umgekehrt beobachten sie jedoch auch, dass ,die Verbindung von
religiésen mit kulturellen, politischen, sozialen und nationalen Funktionen
[..] der kirchlichen Integrationsfdhigkeit zugute [kommt]“ und zu einer
Bedeutungssteigerung von Religion beitragen kann (ebd., 227).

Die Ausweitung nichtreligioser Gesellschaftsbereiche forciere hingegen
den Bedeutungsverlust von Religion, da auf diese Weise die Aufmerksam-

252

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sikularisierung

keit zunehmend vom religiosen Bereich weggelenkt werde. Dieser Effekt
kann Pollack und Rosta zufolge nicht einfach durch eine Steigerung des
multireligiosen Angebots kompensiert werden, da eine gewisse Gleichgiil-
tigkeit gegeniiber der religiosen Pluralisierung in Teilen Westeuropas zu
konstatieren sei. Dies lasse sich auch fiir das Individuum beobachten.
Die Ausweitung des Angebots von religiosen und nichtreligiésen Gemein-
schaftsformen, Deutungsmustern, Sinnstiftungen und Ritualen fiihre zu
einer geringeren Relevanz des religiosen Angebots (vgl. Pollack / Rosta
2015, 146f). Pollack und Rosta vertreten die Auffassung, dass sich ihre
Sékularisierungstheoreme nicht nur in Europa bestdtigen, sondern etwa
auch in den USA. Auch wenn zwischen Europa und den USA deutliche
Unterschiede im Religiositdtsniveau bestehen, liefle sich dort beispielsweise
ebenfalls ein bedeutsamer Zuwachs von Konfessionslosen und seit den
1970er Jahren ein riicklaufiger Kirchgang nachweisen (vgl. ebd., 367).

Einschdtzung

Auch wenn sich die eingangs genannte Prognose von Peter Berger aus dem
Jahr 1968 riickblickend als zu radikal erwiesen hat, lasst sich iber nachweis-
liche Sakularisierungsprozesse nicht hinweggehen. Zwar konnen Verluste
religioser Zugehorigkeit und der Riickgang religioser Autoritat auch durch
einen Formenwandel des Religiosen begriindet sein, doch lassen sich damit
die Bedeutungsverschiebungen des Religidsen nicht in Ganze erfassen.

Es lasst sich eine Gleichzeitigkeit des Anwachsens sdkularer Weltan-
schauungen, einer steigenden Indifferenz gegeniiber Religion sowie einer
»neuen Religiositit* (Hempelmann 2005, 15) beobachten. Insbesondere in
der Weltanschauungsarbeit zeigt sich diese Parallelitdt. Sie kann jedoch
nicht dariiber hinwegtauschen, dass sich umfassende Sékularisierungspro-
zesse ereignen. Sie hinterlassen auch in den Kirchen tiefgreifende Spuren.
Dies lasst sich nicht zuletzt durch die abnehmenden Kirchenmitgliedszah-
len belegen - Prognosen gehen von einer Halbierung der Zahlen bis 2060
aus (vgl. EKD / DBK 2019). Auch die Selbstbeschreibung einer Mehrheit
der Bevolkerung als nichtreligios in der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersu-
chung weist in diese Richtung (vgl. EKD 2024). Die Sékularisierungspro-
zesse fithren jedoch nicht zur Bedeutungslosigkeit von Religion und reli-
giosen Institutionen oder gar zu ihrem vollstindigen Verschwinden, sie
gehen einher mit einer Verdnderung der Rolle religioser Institutionen und
Autorititen in der Gesellschaft auf der Makro-, Meso- und Mikroebene so-

253

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hanna Fiilling

wie mit umfangreichen Transformationsprozessen des Selbstverstandnisses
religiser Institutionen und Individuen.

Literatur
Barth, Ulrich (1998): Sikularisierung. Systematisch-theologisch, in: TRE, Bd. 29, 603 -
634.

Berger, Peter L. (1968): A Bleak Outlook Is Seen for Religion, in: New York Times,
25.2.1968.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2007): Der sdakularisierte Staat, Minchen.
Bruce, Steve (2002): God is Dead. Secularization in the West, Oxford.
Casanova, José (1994): Public Religion in the Modern World, Chicago / London.

Dobbelaere, Karel (2011): The Meaning and Scope of Secularization, in: Clarke, Peter B.
(Hg.): The Oxford Handbook of the Sociology of Religion, New York, 599 - 615.

EKD / DBK (2019): Langfristige Projektion der Kirchenmitglieder und des Kirchensteu-
eraufkommens in Deutschland, www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vd
d-factsheet-2019.pdf (Abruf: 26.2.2021).

EKD (2024): Wie haltst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der Gesell-
schaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, (https://kmu.ekd
.de/) (Abruf: 05.04.2024).

Filling, Hanna (2020): Ablosung der Staatsleistungen an die Kirchen, in: Materialdienst
der EZW 83/6, 411 - 427.

Gogarten, Friedrich (1953): Verhingnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart.
Graf, Friedrich Wilhelm (2007): Die Wiederkehr der Gotter, Miinchen.

Hempelmann, Reinhard (2005): Einfiihrung, in: ders. u. a. (Hg.): Panorama der neuen
Religiositdt, 2. Aufl., Giitersloh, 14 - 22.

Liibbe, Hermann (2003): Sdkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs,
3. Aufl,, Freiburg i. Br. / Miinchen.

Pollack, Detlef / Rosta, Gergely (2015): Religion in der Moderne. Ein internationaler
Vergleich, Frankfurt a. M. / New York 2015.

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen, Minchen.

Weber, Max (2016): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in:
Schluchter, Wolfgang / Bube, Ursula (Hg.): Max Weber-Gesamtausgabe, Bd. 1/18,
Tiibingen.

254

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://kmu.ekd.de
https://kmu.ekd.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://kmu.ekd.de
https://kmu.ekd.de

Scientology

Michael Utsch

1950 verdffentlichte der Amerikaner Lafayette Ronald Hubbard (1911 -
1986) das Buch ,Dianetik®. Hubbard glaubte erkannt zu haben, dass soge-
nannte ,Engramme® (= unbewusste negative Erinnerungsinhalte) den Ver-
stand des Menschen iiberschatten und damit verhindern, dass dessen Mog-
lichkeiten ausgeschopft werden. Der zentrale Werbespruch der Scientology
lautet noch heute: ,Wir nutzen nur 10 % unseres geistigen Potenzials.“ Sci-
entology bezeichnet sich selbst als ,Kirche® und gibt vor, den einzigen Weg
fiir das Uberleben des einzelnen Menschen und der gesamten Menschheit
zu wissen. In Deutschland ist die Organisation seit 1976 aktiv.

Griinder und Botschaft

Nach gescheiterten Studienversuchen war Hubbard zunéchst als Western-
und Science-Fiction-Autor titig und diente im Zweiten Weltkrieg in der
US-Marine. Dabei lernte er militdrische Strukturen und Umgangsformen
kennen. Im Jahr 1950 veroffentlichte er den spéteren Bestseller ,Dianetik’,
der den Ausgangspunkt einer neuen Organisation bildete. Mit diesem ,,Leit-
faden fiir den menschlichen Verstand“ glaubte Hubbard den Schliissel zum
Verstindnis menschlichen Fiihlens, Denkens und Handelns gefunden zu
haben. Er behauptet, einen eigenstindigen und innovativen Beitrag zur
Verbesserung der seelischen Gesundheit zu leisten. Schon in der Original-
fassung wird im Untertitel ausdriicklich der Fachbegriff ,mental health*
verwendet. Aus Sicht von Scientology hat Hubbard die Menschheit mit die-
sem psychologischen Grundlagenwerk um bahnbrechende Einsichten be-
reichert, indem er einen Weg gefunden habe, wie durch mentale Techniken
des Verstandes — das Kunstwort ,,Dianetik“ kann mit ,durch den Verstand®
wiedergegeben werden - seelisches Leid beendet werden konne. Bis heute
prasentiert sich Scientology als ein psychologisches Selbsthilfeprogramm
mit zahlreichen Angeboten auf dem weiten Feld von Beratung, Bildung
und Lebenshilfe. In seinem Werk sah Hubbard eine neue, ,moderne Wis-
senschaft der geistigen Gesundheit® auf den Weg gebracht. Durch Dianetik

255

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

sollen unerwiinschte Gefiihle, irrationale Angste und psychosomatische
Krankheiten kontrollierbar werden. Mittels der Dianetik hat Hubbard nach
eigener Uberzeugung ,die Grundnatur des Menschen entdeckt, und diese
Grundnatur erweist sich als gut“ (Hubbard 1990, 18).

Das Buch ,Dianetik® ist systematisch gegliedert und enthélt drei Haupt-
teile: Zunachst wird das Ziel menschlichen Lebens bestimmt. Den prima-
ren Lebensantrieb des Menschen sah Hubbard darin, zu tiberleben. Er
formulierte dazu die ,4 Dynamiken der menschlichen Existenz*: das Uber-
leben fiir sich selbst, die Familie, die Gemeinschaft und die Menschheit.
Im zweiten Hauptteil wird diagnostiziert, was das Uberleben der Mensch-
heit bedroht. Einzige Ursache aller seelischen Leiden sind nach Hubbard
schmerzhafte Emotionen, die zu iberwinden sind. Deshalb wird im dritten
Teil die scientologische Therapie vorgestellt, die Dianetik.

Lehre und Methode

Laut Scientology besteht der Mensch aus drei Teilen: dem Kérper, dem
Verstand und dem Thetan, eine Art unsterbliche Seele. Jeder Thetan exis-
tiere bereits seit Bestehen des Universums und wandere von Mensch zu
Mensch. Wenn jemand stirbt, verlasse ihn der Thetan, um sich einen neuen
Korper zu suchen. Im Laufe der Zeit habe nun der Thetan zahlreiche
negative Erfahrungen gemacht, die Spuren hinterlassen haben - die ,En-
gramme*. Diese Engramme sollen verantwortlich fiir Krankheiten, Sucht
und Verbrechen sein. Die Scientology-Organisation verspricht, mithilfe
bestimmter Methoden die Engramme 16schen zu konnen, damit jeder Ein-
zelne und spdter die ganze Menschheit gereinigt (,clear®) werde. ,Clear”
nennen die Scientologen den Zustand, nachdem alle Engramme gel6scht
wurden. Erst dann, so Hubbard, sei ein leidfreies Leben moglich.

Trotz vieler Parallelen zur Psychotherapie bemiihte sich Hubbard inten-
siv darum, die Uberlegenheit der von ihm entwickelten Psychotechniken
darzustellen. Seit vielen Jahrzehnten ist allerdings durch die Psychothera-
pieforschung erwiesen, dass weniger bestimmte Techniken und Methoden
den Behandlungserfolg einer Therapie ausmachen, sondern vielmehr die
Qualitét des Vertrauens in der therapeutischen Beziehung. Das Konzept der
Auditing-Behandlung erfordert allein die strenge Befolgung festgelegter Re-
geln. In allen Fillen hat sich der ,Auditor” streng an den exakten Ablauf der
moglichst taglich abzuhaltenden Auditing-Sitzungen zu halten. Ziel ist es,
an die frithesten verdrangten negativen Eindrucksbilder heranzukommen,

256

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Scientology

um diese ,auszuldschen® Die subtile Fragetechnik ist im ,, Auditorenkodex*
geregelt:

»1. Versichern Sie dem Patienten, dass er alles wissen wird, was geschieht.
2. Zihlen Sie, bis er die Augen schlief3t.

3. Richten Sie den Loscher ein.

4. Senden Sie ihn in(?) einen Zeitabschnitt der Vergangenheit zuriick.

6. Reduzieren Sie alle beriihrten Engramme, so dass keine Ladung ver-
bleibe.

7. Bringen Sie den Patienten in die Gegenwart.

8. Vergewissern Sie sich, dass er in der Gegenwart ist.

9. Geben Sie ihm das Loscherwort” (Hubbard 1990, 253).

Obwohl Hubbard das Auditing deutlich von der Hypnose abheben wollte,
wird bei diesem Vorgehen beim Patienten eine leichte hypnotische Trance
erzeugt. Der gefithlsmiflige Zugang zu belastenden Erinnerungen wird
dadurch intensiviert. Wodurch genau aber die ,negative Ladung“ der En-
gramme ,geloscht® werden kann, das bleibt eine der offenen Fragen bei
diesem heftig umstrittenen Verfahren.

Letztendliches Ziel des Dianetik-Auditings ist die Entwicklung eines
neuen Menschen, der im Zustand ,clear” von allem Negativen und Be-
lastenden befreit sein soll. Scientology stellt das Auditing bis heute als
ihre zentrale religiose Technologie dar. Die Fragetechnik soll dazu dienen,
Menschen zu Wahrheit und Erldsung zu bringen. Hubbard entwickelte
ein komplexes Graduierungssystem, mit dem ein Student sein Bewusstsein
schulen und hohere Bewusstseinsstufen bis hin zur Unsterblichkeit errei-
chen konne. Studierende des ,Speziellen Saint-Hill-Unterweisungskurses®
etwa miissen 31 Biicher Hubbards lesen, 29 Ausbildungsfilme anschauen,
12 000 Seiten Text in den Bénden fiir Auditoren studieren sowie 447 Vor-
trage Hubbards auf Video ansehen.

Alle Schriften und aufgezeichneten gesprochenen Worte Hubbards wer-
den von Scientologen verehrt und sorgfltig studiert. Das Gesamtwerk soll
3000 Vortrage, 84 Filme, drei enzyklopadische Reihen, iiber 500 Romane
und Kurzgeschichten und mehr als 500 000 gedruckte Seiten iiber Dianetik
und Scientology umfassen.

257

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Praxis und Organisationsstruktur

Scientology verheifst, den Menschen in die ,totale Freiheit® zu fithren. Als
Einstieg wird oftmals ein kostenloser Personlichkeitstest mit 200 Fragen
verwendet, der angeblich Stédrken, tatsichlich aber vor allem Schwichen
aufzeigt. Hier setzt das ,Therapieangebot® in Form von schrittweise immer
teurer werdenden Psychokursen ein, die in einem verschachtelten System
zu immer mehr Freiheit und Macht fithren sollen. Betroffene erzahlen,
dass sie mehrere tausend, manchmal sogar mehr als 50 000 Euro investiert
haben. Im Mittelpunkt dieser Psychokurse steht das ,Auditing® (s. o.).
Aussteiger vergleichen eine Auditing-Sitzung jedoch oftmals mit einer ,,Ge-
hirnwésche®

Ziel der Scientology-Kurse ist der sog. ,Operierende Thetan® (OT). Der
OT ,ist mit seiner Umgebung so vertraut gemacht worden, dass er den
Punkt erreicht hat, vollig Ursache von Materie, Energie, Raum, Zeit und
Denken zu sein“ (New Era 1998, 688). Diese Wunschfigur schaffe und ver-
dndere das physikalische Universum allein durch sein Wollen. Unberiihrt
von Leiden und Leidenschaften, Schwiche und Scheitern sei ein OT nie
mehr Opfer, sondern nur noch Beherrscher seines Schicksals.

Scientology ist eine Ideologie und eine Organisation mit grenzenlosem
Machtanspruch. Die Logik ist simpel: ,Da Scientology die totale Freiheit
bringt, hat sie auch das Recht, die totale Unterordnung zu fordern“ (Hub-
bard). Jeder, der sich der Scientology-Organisation in den Weg stellt oder
sie kritisiert, gilt als Feind und Verbrecher. Bei Scientology gilt jedes Abwei-
chen von der eigenen Ideologie als ,Verbrechen®. Abtriinnige und Kritiker
der Organisation werden auch als ,antisoziale Personlichkeiten® oder als
~suppressive persons” bezeichnet (New Era 1998, 684). Mehr oder weniger
deutlich wird bei Scientology gesagt, dass solche ,Feinde“ zu vernichten
sind. Aussteiger erzahlen von ,Straflagern®.

Zahlreiche Unter- und Tarnunternehmen machen den Konzern trotz
seiner straffen Hierarchie uniibersichtlich. Weitaus gréfier als die ,,Kirchen®
sind die Erziehungs- und Wirtschaftsabteilungen, die Hubbards Techni-
ken in der Organisationsentwicklung (,WISE“) und im sozialen Bereich
(LABLE®) anwenden. Diese verschachtelte Organisationsstruktur ldsst nur
schwer eine Antwort auf die Frage finden, auf welchen Begriff Scientology
organisatorisch und sachlich zu bringen ist. Formal ist jede Scientology-
Mission ein eigener eingetragener Verein. Trotz geschickter Werbefeldzii-
ge — als Verfechter der Menschenrechte in der Psychiatrie (KVPM), als
Notfallseelsorger (,Ehrenamtliche Geistliche“) in Krisenregionen oder als

258

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Scientology

Bildungsinitiative getarnt - sind die Mitgliederzahlen in Deutschland in
den letzten Jahren laut Verfassungsschutzberichten auf 3000 Personen ge-
sunken. Aber die Erfahrung lehrt, dass die blof3e Mitgliederzahl wenig {iber
den wirklichen Einfluss einer Organisation aussagt.

Einschdtzung
Aus psychologischer Sicht

Das scientologische Auditing enthalt gravierende psychologische Irrtiimer.
Dazu gehort die Vorstellung, negative Erinnerungen kénnten auf technisch-
suggestivem Wege geloscht werden. In der psychologischen Erforschung
der Emotionen ist man ldngst dariiber hinaus, Gefiihle naiv als positive
und negative Energieladung zu verstehen. Vielmehr kénnen negative Emo-
tionen durchaus zu konstruktivem Bewialtigungsverhalten fithren. Dagegen
kénnen positive Gefiihle auch zu Fehlverhalten fithren, wenn beispielswei-
se dadurch die kritische Selbst- und Fremdeinschitzung vernachléssigt
wird.

Emotionen scheinen bei Scientology eher bedrohlich und geféhrlich zu
sein. An oberster Stelle steht bei Scientology planvolles, zielgerichtetes und
kontrolliertes Handeln. Aus der psychologischen Entscheidungsforschung
wissen wir aber, dass gerade die Emotionen als mafigeblicher Richtungsge-
ber bei einer personlich wichtigen und sinnvollen Handlung fungieren.
»Frei von seinen Emotionen® zu sein, wie es Scientology propagiert, ist
demnach kein Vorteil, sondern ein Mangel. Natiirlich soll den Emotionen
nicht kopflos Folge geleistet werden. Aber die Einbeziehung der subjekti-
ven Empfindung ist aus psychologischer Sicht gerade bei Entscheidungen
unverzichtbar. Das Entwicklungsziel charakterlicher Reife ist eine in die
Personlichkeit integrierte Emotionalitét, nicht aber die technische Kontrol-
le bedrohlicher Gefiihle. Dariiber hinaus haben im scientologischen ,Au-
diting“ therapeutische Beziehungsqualititen wie Echtheit und Mitgefiihl
keinen Platz.

Hubbards Modell vom reaktiven und analytischen Verstand erinnert an
den alten Streit zwischen Verstand und Gefiihl. Bei Hubbard wird das kon-
trollierende, funktional-kalte Denken dem intuitiven Erspiiren vorgezogen.
Damit wird dem Menschen ein wesentlicher Bestandteil seiner Personlich-
keit entzogen. Erinnerungen stehen meistens in Verbindung mit bestimm-
ten Gefiihlsqualitdten. Negative Gefiihlserfahrungen aber ausloschen zu

259

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

wollen, wiirde bedeuten, einem Menschen wichtige Lebenserfahrungen
zu rauben. Im Lebensriickblick spielen gerade Phasen der Krise, des Zwei-
felns und des Scheiterns eine wichtige Rolle. Wenn negative Erfahrungen
geloscht werden, kann man nie aus Fehlern lernen, sondern macht sich ab-
héngig von einem externen ,Auditor®. Das Ziel der eigenverantwortlichen
Lebensfithrung kann damit nicht erreicht werden.

Aus politischer Sicht

Bereits 1995 kam ein juristisches Gutachten zu dem Schluss, Scientology
sei eine neue Form des politischen Extremismus. Theorie und Praxis
der Organisation erfiillten alle Merkmale einer totalitiren Organisation:
ideologischer Alleinvertretungsanspruch, strenger Dogmatismus, eine abge-
schlossene Organisationsstruktur, Fithrerkult und totale Unterordnung der
Mitglieder, eine ideologische Fachsprache mit zum Teil neu definierten
Begriffen. Dieses Gutachten bildete eine wesentliche Stiitze fiir den Be-
schluss der Innenministerkonferenz im Juni 1997, Scientology vom Verfas-
sungsschutz beobachten zu lassen. Bis heute wird die Organisation in den
meisten Bundesldndern beobachtet. Eine Klage der Scientology-Organisati-
on, die Uberwachung in Deutschland einzustellen, wurde 2008 wegen der
nachweislichen Bestrebungen gegen die freiheitlich-demokratische Grund-
ordnung hochstrichterlich abgewiesen.

Nicht allein was Scientology vertritt, sondern auch wie sie ihre Ideologie
durchsetzt, fordert zu Widerspruch heraus. Das Verfiihrerische von Scien-
tology liegt darin, dass manche ihrer Trainingsmethoden zur Erzeugung
von Unempfindlichkeit und Durchsetzungskraft durchaus wirksam sind
und dass ihr ideelles Konzept — wenn auch in wahnhaft iibersteigerter
Weise — mit seiner Power-VerheifSung an manche akzeptierten ,Werte“ der
Leistungsgesellschaft ankniipfen kann. Manche karriereorientierten Men-
schen hoffen, mittels der scientologischen Psychotechniken mehr Durch-
setzungskraft und Erfolg zu erhalten. Wie sehr sie sich mit den rigiden
Methoden selbst schaden, féllt ihnen meistens zu spét auf.

Das scientologische Kurssystem kann unter bestimmten Umstidnden ge-
tahrlich werden. Denn ihre Mitarbeiter sind bestens geschult, gerade Men-
schen in einer Umbruch- oder Krisensituation mit vollmundigen Erfolgs-
versprechen zu locken und in das kostspielige Kurssystem einzuschleusen.
Durch spezielle Techniken sollen die angeblich grenzenlosen Potenziale des
menschlichen Geistes verfiigbar gemacht werden.

260

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Scientology

Es ist bekannt, dass zahlreiche Firmen bei Scientology bzw. scientolo-
gynahen Organisationen Mitarbeiterschulungskurse belegten. Aussteiger
berichten von Plinen der Scientology, die gesamte deutsche Wirtschaft
zu infiltrieren, ihren politischen Einfluss zu vergréfiern und in der gesam-
ten deutschen Gesellschaft die Macht zu iibernehmen (,Clear Germany*®).
Selbst wenn das mafllos ubertrieben sein sollte, so unterstreicht die Idee
jedoch den politischen Anspruch der Scientology-Organisation. Nach iiber
einem Jahrzehnt intensiver Debatten tiber die Gefahrlichkeit der Scientolo-
gy-Organisation in der Offentlichkeit, in den Parteien und in den zustindi-
gen Fachgremien ist es heute ruhig um diese Gruppe geworden.

Aus kirchlicher Sicht

Das scientologische Menschenbild ist mit dem Menschenbild des Christen-
tums unvereinbar. Wahrend der christliche Glaube von der Liebe und Zu-
wendung Gottes zu dem auf diese Liebe angewiesenen Menschen spricht,
hat Scientology einen Menschen vor Augen, der sich selbst zum Gott
machen will. Thre Ideologie ist brutal, riicksichtslos, ausbeuterisch und
gefahrlich. Sie hat sehr wenig mit einer Religion oder Kirche gemeinsam,
auch wenn Scientology das immer wieder behauptet und vereinzelt mittels
seltsamer Gutachten zu belegen versucht.

Dass Krisen, Grenzen, Verlusterfahrungen und Scheitern zum Mensch-
sein dazugehdren und zu wiirdigen sind, wird im scientologischen Mach-
barkeitsdenken ignoriert. Gefdhrlich sind die Scientologen insbesondere
wegen ihres Menschenbildes, das in jeder Seele nur eine zu optimierende
Maschine sieht. Maschinen haben weder Rechte noch eine eigene Wiirde.

Literatur

Quellen

Hubbard, L. Ron (1990): Dianetik. Die moderne Wissenschaft der geistigen Gesundheit,
Kopenhagen.

New Era Publications International (Hg., 1998): Was ist Scientology?, Kopenhagen.

Kritische Literatur

Handl, Wilfried (2010): Das wahre Gesicht von Scientology, Wien.
Hauser, Linus (2010): Scientology, Geburt eines Imperiums, Paderborn.

Diringer, Arnd (2007): Die Briicke zur villigen Freiheit? Organisationsstruktur, Dogma-
tik und Handlungspraxis der Scientology-Organisation, EZW-Texte 188, Berlin.

261

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Kiifner, Heinrich / Nedophil, Norbert / Schoch, Heinz (Hg., 2002): Gesundheitliche
und rechtliche Risiken bei Scientology, Lengerich.

Miscavige Hill, Jenna / Pulitzer, Lisa (2013): Mein geheimes Leben bei Scientology und
meine dramatische Flucht, Miinchen.

Remini, Leah (2016): Troublemaker — wie ich Hollywood und Scientology iiberlebte,
Miinchen.

Utsch, Michael (Hg., 2008): Wie gefihrlich ist Scientology?, EZW-Texte 197, Berlin.

Wright, Lawrence (2013): Im Gefiingnis des Glaubens: Scientology, Hollywood und die
Innenansicht einer modernen Kirche, Miinchen.

262

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://de.wikipedia.org/wiki/Lawrence_Wright_(Schriftsteller)
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Lawrence_Wright_(Schriftsteller)

Spiritualitét

Riidiger Braun

In Europa vollzieht sich ein tiefgreifender Wandel traditionell gepragter
Religiositdt hin zu Formen ,,populérer Spiritualitit® (Knoblauch 2010). Kor-
perpraktiken und Meditationsformen wie Yoga oder Zen verbreiten sich zu-
nehmend. Auch in den christlichen Kirchen Westeuropas sind diese frither
als nichtchristlich ausgegrenzten Formen von Spiritualitit mittlerweile eine
Selbstverstiandlichkeit. Die kirchlich formatierte Religiositdt befindet sich
zumindest in Deutschland auf dem Riickzug (vgl. die KMU VI. der EKD
von 2023). Die Europiische Wertestudie von 2017 dokumentiert eine kon-
tinuierliche Erosion traditionell kirchlicher Praxis sowie einen deutlichen
»Riickgang des Glaubens an Gott“ (Pickel / Pickel 2022, 107).

Folgende Ausfithrungen fokussieren ausschliefllich das auf Westeuropa
beschrankte Phanomen populdrer bzw. ,alternativer® Formen von Spiri-
tualitit, deren Genese sich dem Prozess einer dreifachen Sikularisierung
(Taylor 2009) verdankt: Mit der Auflésung der Bindung zwischen Staat,
Offentlichkeit und Kirche (Sikularisierung 1) geht zugleich der religiose
Glaube zuriick (Sakularisierung 2) und wird zu einer Option unter anderen
Lebensorientierungen (Séakularisierung 3). Erst die damit verbundene Plu-
ralisierung von Religion ermdglicht eine frei flottierende ,Spiritualitat® als
eine sich selbst von ,Religion” getrennt verstehende Grofie.

Zugleich lasst sich religionswissenschaftlich zeigen, dass ,Religion® in
den Wandlungen spiritueller Bewegungen wie dem Zen, dem Yoga oder
dem hinduistischen Advaita nach wie vor die Rolle einer grundlegenden
Referenz fiir die Spiritualitat spielt, selbst wenn Letzterer diese Abhédngig-
keit nur selten bewusst ist. Religion, wiewohl selbst zur fortwihrenden
Transformation gezwungen, bietet etwas, das auch spirituelle Bewegungen
bendétigen, wenn sie {iberdauern wollen: Ordnung und Struktur. Insofern
vollzieht sich in der Spidtmoderne nicht nur eine Spiritualisierung von
Religion, sondern auch eine Religionisierung von Spiritualitit. Dabei ist es
gerade die analytische Unschérfe der beiden Begriffe ,Religion” und ,,Spiri-
tualitdt’, die eine Anndherung an die fraglichen Phinomene erméglicht.

263

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riidiger Braun

Von der geistlichen Schriftlektiire zur inneren Religion im 19. Jahrhundert

Der Begriff der ,Spiritualitit® begegnet in der Alten Kirche erstmals bei
Irendus von Lyon (ca. 135 - 200 u. Z.), der die vom Heiligen Geist Erfiillten
als ,,rein und geistig und fiir Gott lebend” (et mundi et spirituales et viventes
deo) beschreibt (zit. nach Wiggermann 2002, 708). Spater legt Pelagius
(ca. 350 — 420 u. Z.) einem neugetauften Christen ans Herz, eifrig in der
Schrift zu lesen, ,um in der Spiritualitat (spiritualitas) fortzuschreiten® (zit.
nach Peng-Keller 2014, 37). Beide kniipfen an den im Neuen Testament
insbesondere bei Paulus vielfach begegnenden Begriff pneumatikos (griech.
TVEVPOTIKGS, lat. spiritualis, ,geistlich, geistig, vom Geist bewegt®) an, der
ein Leben in der Gegenwart des Heiligen Geistes bezeichnet (vgl. insb.
Rom 1;7;15; 1 Kor 2f.; 9 u. v. m.). Wéhrend etwa fiir Augustinus (354 - 430
u. Z.) der Begriff fides (,Glaube®) im Mittelpunkt steht, der das Gnadenge-
schenk der Christusverbindung unterstreicht, konzentriert sich Pelagius auf
das im freien Willen, also in der Selbstwirksamkeit und Selbstverantwort-
lichkeit des Menschen griindende Wachsen in der spiritualitas. Beginnend
mit der Hochscholastik im 12. Jahrhundert verweist der Begriff dann im
Gegeniiber zur Korperlichkeit (corporalitas) explizit auf das immateriell
»Geistige” und wird je langer, je mehr zu einem Synonym fiir eine allem
Leiblichen so weit wie mdglich entsagende Form asketischer Frommigkeit.
Anders aber als der Begriff der fides, der fiir die christliche Glaubensleh-
re im Westen schlechthin zentral geworden ist, bleibt der Gebrauch von
spiritualitas bis ins 18. Jahrhundert im Wesentlichen auf monastische und
mystische Formen von Christentum beschrankt.

Die moderne Entwicklung des Begriffs ,Spiritualitit® steht in einem
engen Zusammenhang mit einer epochalen Wandlung im Verstidndnis von
~Religion. Bis dato wesentlich als soziale Handlungsordnung aufgefasst,
erhdlt die Religion Ende des 18. Jahrhunderts einen neuen Ort im Inneren
des Menschen, préziser in der Innerlichkeit des Gefiihls sowie im ,,Sinn
und Geschmack fiirs Unendliche“ (Friedrich Schleiermacher, ,Uber die Re-
ligion®, 1799). Eine derartige Verinnerlichung lasst die dufleren Vollziige und
Institutionalisierungen sekundédr werden und prégt die Idee von Religion
als scheinbar universeller, quasinatiirlicher Dimension menschlicher Exis-
tenz. Im Horizont dieser Umformatierung entfaltet sich im 19. Jahrhundert
auch der Begriff der ,,Spiritualitit“ neu: Er greift nun weit iiber den Bereich
der christlichen Kirche hinaus und verweist auf den subjektiven Kern
einer universellen, von den Zufilligkeiten der (namentlich kirchlichen)
Geschichte befreiten Religiositdt. Fiir die Genese des modernen Topos

264

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spiritualitdt

»Spiritualitit® erweisen sich dabei vor allem drei Entwicklungslinien als
bedeutsam: eine theosophische, eine angelsdchsisch-antikoloniale und eine
christlich-monastische.

Spirituelle Aufbriiche im 19. und friihen 20. Jahrhundert
Die Theosophie

Die Entstehung der Theosophischen Gesellschaft im 19. Jahrhundert ist
ein Zeugnis dafiir, wie gerade in Modernisierungsprozessen, die auf eine
Rationalisierung und Domestizierung des Lebens hinauslaufen, gegenmo-
derne Vorstellungen an Plausibilitit gewinnen. In Reaktion auf das mecha-
nistisch-naturwissenschaftliche Weltverstandnis der Moderne transformiert
die Theosophie den Spiritismus esoterischer und okkulter Stromungen des
19. Jahrhunderts in eine Kultur- und Weisheitsreligion, in deren Zentrum
nicht mehr spiritistische Séancen stehen, sondern das Streben, den gebilde-
ten Schichten der Gesellschaft iiber Literatur und personliche Erfahrung al-
tes Weisheitswissen zu vermitteln. Dabei diirfte der Erfolg der Theosophie,
die alle Menschen zu einer ,universellen Bruderschaft der Menschheit*
(vgl. die Satzung von Chennai/Madras, 1905) zu vereinigen sucht, auch
damit zu tun haben, dass es ihr gelang, durch die Verbindung ostlicher
Ideen mit westlicher Esoterik einen Zugang zu den asiatischen Religionen
zu bahnen. Die erst durch theosophische Praktiken ermdéglichte Kultivie-
rung von ,spirituality” geht bei Helena P. Blavatsky (1831 — 1891) mit einer
scharfen Kritik an der kirchlichen Tradition einher, der sie den Beginn
eines neuen esoterischen oder auch ,spirituellen” Zeitalters entgegenstellt.

Die universelle Spiritualitat Indiens

Unter westlichem Einfluss hatte sich bereits in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts in Indien die Vorstellung vom Hinduismus als einer
urspriinglichen universellen Spiritualitit etabliert, die es gegeniiber den
Dekadenzerscheinungen ritueller Religion wiederzuerwecken galt. Der in-
dische Reformer Raja Ram Mohan Roy (1772 - 1833) erkldrte in Ankniip-
fung an aufklarerische Konzepte einer ,natiirlichen Religion® sowie in Ori-
entierung an einem konsequenten Monismus die von christlichen Missio-
naren kritisierten Aspekte des Hinduismus (Ritualismus, Bilderverehrung,

265

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riidiger Braun

Witwenverbrennung u. a.) als Verfallserscheinungen eines ,urspriinglich
reinen Hinduismus® (Nehring 2012, 114). Indessen ist die Popularitit des
Begriffs ,,Spiritualitit® vornehmlich durch den Hindu Swami Vivekananda
(1863 - 1902) befordert worden. Vivekananda, Griinder der Ramakrishna-
Mission, pflegte Anfang der 1890er Jahre engen Kontakt mit dem Kieler
Indologen Paul Deussen (1845 - 1919), der die indische Philosophie als die
Urgestalt der in allen Philosophien und Religionen greifbaren philosophia
perennis begriff. Zwei Jahre nach seinem Besuch bei Deussen in Kiel tritt
Vivekananda 1893 als Redner auf dem ,1. Weltparlament der Religionen®
in Chicago auf und prisentiert die monistische Philosophie des Advaita-
Vedanta (,Wissen um die Nichtzweiheit“), eine der sechs groflen Denk-
schulen des Hinduismus, als eine die einzelnen religiésen Traditionen tran-
szendierende ,urspriingliche® ,Spiritualitat®. Zugleich positioniert er diese
Philosophie explizit gegen das westliche Fortschrittsdenken und gegen die
durch die Kolonialméchte gestiitzten Kirchen. ,Spiritualitit® wird zu einer
das Politische mit dem Spirituellen verbindenden kulturellen Kategorie, die
die asiatische Kultur schon immer gepragt hat, deren zentrales Moment der
Erfahrung jedoch explizit unbestimmt bleibt.

Ordensspiritualitat und christliches Zen

Die beiden skizzierten Linien einer sich explizit kirchen- und christentums-
kritisch positionierenden Spiritualitat differenzieren sich im 20. Jahrhun-
dert nochmals aus und gehen Querverbindungen ein. Daneben werden sie
von einer spezifischen, romisch-katholischen Ordensspiritualitdt flankiert.
Letztere geht - in direkter Bezugnahme auf den Begriff spiritualité — auf
die franzosische Ordenstheologie des 18. Jahrhunderts zuriick und findet
im 20. Jahrhundert insbesondere in der Theorie der natiirlichen Mystik von
Jacques Maritain (1882 - 1973) ihre intellektuelle Ausgestaltung. Was alle
drei Linien aus dem 19. und frithen 20. Jahrhundert eint: Sie betonen eine
erlebnisbezogene und mit kontemplativ-meditativer Ubung angereicherte
Praxis der Vervollkommnung und nehmen zugleich eine traditionskritische
Haltung gegeniiber ,orthodoxer” Ritualfrommigkeit ein.

Besonders deutlich wird dies bei dem Jesuitenpater Hugo Makibi Eno-
miya-Lassalle (1898 - 1990), der sich 1937 in Japan dem zen-buddhistischen
Laienorden Sanbd Kyodan anschliefit. In Orientierung an Maritains Theo-
rie natiirlicher Mystik begreift er das buddhistische ,Erwachen® (bodhi)
als eine noch innerhalb der natiirlichen Ordnung liegende mystische Erfah-

266

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spiritualitdt

rung, deren Verbindung zu einer bestimmten Religion sekundér bleibt.
Die Sitzmeditation (zazen) sei von ihrer Methodik her als objektlose Medi-
tation ,nicht auf das Ein-Bilden, sondern auf das Ent-Bilden eingestellt*
(1972, 405) und daher ein vorziigliches Mittel zur inneren ,Sammlung®
(contemplatio). Dabei ist Lassalle iiberzeugt, dass sich die ,weltanschau-
ungsfreie” Zen-Meditation, die im tiefen Entleerungszustand an das Unter-
bewusste riihrt, bei einem christlich vorgepriagten Unterbewusstsein auch
entsprechend christlich geformt wird: Der Christ wird die ,Erleuchtung®
eben ,nicht als Erlebnis des Einsseins mit der Natur bezeichnen’, sondern
vielmehr ,,meinen, er habe Gott geschaut® (1987, 35).

Entwicklungen im 20. Jahrhundert
Das Zweite Vatikanum und das universale Heilsmysterium Christi

Die sich seit dem Zweiten Vatikanum (1962 - 1965) vollziehende Offnung
der romisch-katholischen Kirche gegeniiber andersreligiosen Formen von
Spiritualitit wird in den entsprechenden Dekreten und Enzykliken vor
allem pneumatologisch begriindet (vgl. Ad gentes 4, Lumen gentium 16
und Nostra aetate 2f). Dafiir ist der Hinweis aus Gaudium et spes bedeut-
sam, dass es der Heilige Geist allen Menschen ermdglicht, ,,in einer [nur]
Gott bekannten Weise“ (GS 22) am Heilsmysterium Jesu Christi teilzuha-
ben. Ein Kommentar wirbt dafiir, mit einem Geistwirken in ,,noch nicht
entschliisselbaren Formen“ (Siebenrock 2006, 130) zu rechnen. Wenn in
Nostra aetate 2 den nichttheistischen Traditionen (und damit auch dem
Buddhismus) eine echte ,Erfassung jener verborgenen Kraft“ zuerkannt
wird, die Christen den ,Vater” nennen, und in ihren Lehr-, Gebets- und
Lebensweisen ,Teilspiegelungen jener Wahrheit auszumachen sind, die in
Jesus Christus in ihrer ganzen Fiille offenbar geworden ist“ (Loffler 2021,
356), so ist demzufolge davon auszugehen, dass Buddhisten und Christen
auf ein und dieselbe Geistwirklichkeit Bezug nehmen.

New Age, Friedensbewegung und subjective-life spirituality

Die urspriinglich US-amerikanische Bewegung des New Age, die sich in
den 1970er Jahren auch in Europa ausbreitete, war hingegen weniger an
Pneumatologie als vielmehr an der Wiedergewinnung ,wahren Seins® in-

267

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riidiger Braun

teressiert. In Aufnahme und Zusammenfithrung neuplatonischer, hermeti-
scher und theosophischer Vorstellungen zielte sie auf eine Uberwindung
der sogenannten ,cartesianischen Teilung (Capra 1997, 19f): Durch die
Verkniipfung von Bewusstsein und Korper sollte das individuelle Bewusst-
sein erweitert und einer weltumspannenden monistischen Mystik zum
Durchbruch verholfen werden. Die dabei zusammenflieflenden Ideenwel-
ten - Theosophie, Advaita, Tao, Zen, Yoga, Sufismus und Bergpredigt -
bilden die religiosen Wurzeln der sich in Amerika und Europa etablieren-
den Friedensbewegung.

Seit den 1970er Jahren tritt der Begriff ,Spiritualitit dann auch im
Raum der christlichen Kirchen einen unaufhaltsamen Siegeszug an. Im
Jahr 1975 spricht die 5. Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kir-
chen (ORK) in Nairobi in ihrem Schlusskommuniqué von der Sehnsucht
»hach einer neuen Spiritualitdt, die unser Planen, Denken und Handeln
bestimmt“ (zit. nach Barth 1993, 100). Und als die 6. Vollversammlung
des ORK in Vancouver 1983 den konziliaren Prozess mit seinen zentralen
Anliegen ,Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung” einldutet,
hatten sich die auf den Topos der ,Ganzheitlichkeit” setzenden Angebote
von New-Age-Bewegung und neureligiosen Gruppierungen bereits etabliert
und die gesellschaftlichen Trends der Umwelt- und Friedensbewegungen
mit aufgenommen.

Im Zuge dieser Entwicklungen vollzieht sich zugleich (und nicht nur
aufSerhalb der Kirchen) ein fundamentaler Wandel ,von der Mitglieder- zur
Klienten- und Kundenreligion“ (Hartung 2023, 489): mit wenig Verbind-
lichkeit und viel Offenheit, Angebote auszuprobieren und zu wechseln. Die
Adaption der Riten und Praktiken traditioneller Religionssysteme geschieht
dabei unter anderem in einem zentral von der eigenen Biographie mitbe-
stimmten Prozess kreativer und narrativer Refiguration, der unterschiedli-
che Sinndeutungen synchronisiert und so eine neue spirituelle Identitat
ermoglicht. In ihrer einflussreichen Studie The Spiritual Revolution (2005)
unterscheiden Paul Heelas und Linda Woodhead zwischen traditioneller
Religion als life-as-religion und Spiritualitat als subjective-life spirituality
und lassen Letztere als ein Phianomen durchsichtig werden, das institutio-
nalisierte Formen von Religion und insbesondere das Christentum durch
einen ,holistischen® Zugang zur Wirklichkeit abzulésen sucht.

268

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spiritualitdt
Charakteristika und Formationen populdrer Spiritualitit
Hyperkulturalitit und transpersonales Bewusstsein

Was zeichnet moderne Spiritualitdt als subjective-life spirituality im Ver-
gleich zum Begriff der Religion aus? Drei Punkte sind hierfiir zentral: Sie
verwischt erstens die religionswissenschaftlichen Dichotomien von heilig
und profan bzw. religios und sikular (vgl. Arnal / McCutcheon 2013). Sie
16st zweitens die fiir das traditionelle Verstindnis von Religion konstitutive
Dichotomie von Kérper und Geist hin zu einem Diskurs iiber die Verkérpe-
rung des Spirituellen auf. Und sie adaptiert drittens éstliche Formen von
Spiritualitét (z. B. Zen, Yoga).

Wie erwahnt ist der Begriff der ,Spiritualitdt® mit der Vorstellung ver-
kniipft, sie verkorpere gewissermafien den innerlich-subjektiven Kern einer
universellen Gestalt des Religiosen. Diese Vorstellung erlaubt die Entwick-
lung hochindividueller und eklektizistischer Suchbewegungen, im Zuge
derer der relativ unbestimmte Signifikant ,Spiritualitdt® in Distanzierung
zur traditionellen Religiositit mit den unterschiedlichsten Deutungen ge-
fullt werden kann. Weil biblische Sprachbilder oder dogmatische Konzepte
(Zorn Gottes, Gottessohnschaft, Dreifaltigkeit usw.) nicht mehr verstanden
oder fiir widerverniinftig gehalten werden, wird mit neuen Sprachbildern
wie ,,Energie, ,hohere Macht, ,Geist“ oder ,reine Liebe“ der Gottesbegriff
entgrenzt. Spiritualitit wird zu einer Grundfihigkeit des Menschseins, die
dem Menschen Sinngebung und (Selbst-) Transzendenz erméglicht.

Die Forschung beobachtet dabei eine zunehmende Hinwendung zu kér-
perbetonten Praktiken wie Reiki, Yoga oder Zen-Meditation (Gugutzer /
Béttcher 2012) und markiert damit die zentrale Bedeutung sowohl von
korperlicher Erfahrung als auch eines das Individuum {iberschreitenden,
als transpersonal erlebten Bewusstseinsbereichs. ,Spiritualitat® wandelt sich
zu einer Technik, die den Kontakt mit dem Transzendenten (oder auch
»Heiligen) gleichsam anbahnt, und lasst sich somit auch als ,Fortsetzung
der Erlebnisgesellschaft mit anderen Mitteln“ (Ebertz 2004, 26) verstehen.

Optionalitat und verkorperlichte Spiritualitat

Das eben Ausgefiihrte gilt in besonderer Weise fiir den ,Importschlager®
Yoga, der im Westen vor allem deshalb Anklang findet, weil er die Aufmerk-
samkeit auf den physischen Kérper lenkt. So zielen westliche Yoga-Richtun-

269

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riidiger Braun

gen weniger auf dessen Uberwindung als vielmehr auf dessen Optimierung.
Doch diirfte die geradezu begeisterte Aufnahme von Yoga im Westen auch
damit zu tun haben, dass er eine doppelte Erwartung erfiillt: ,Erfahrung
der Tiefe und zugleich nachvollziehbare kontrollierbare Techniken, die
dem Bediirfnis nach Wissenschaftlichkeit und Uberpriifbarkeit geniigen®
(Hartung 2023, 493). Die modernen Yoga-Systeme, die bestimmte Korper-
stellungen (asanas) mit Atemtechniken (pranayamas) verbinden, emanzi-
pieren sich dabei vollstindig von den indischen Quellentexten, in denen
die komplexen Reinigungs- und Konzentrationspraktiken zutiefst metaphy-
sisch konnotiert sind. Zugleich deutet sich an, dass Yoga neben seiner
endgiiltigen Sdkularisierung innerhalb des Fitnessbereiches auch als Weg
zu einer individuellen Spiritualitdt gesehen wird: Topoi wie ,Karma“ und
»Reinkarnation® werden neuen Deutungen zugefiihrt, die diese nicht mehr
im Horizont eines Vergeltungsmechanismus, sondern als Momente eines je
individuellen Prozesses spiritueller Reifung verstehen.

Technologien des Selbst und integrative Transformation

Die auch als ,Technologien des Selbst® (Nehring 2019, 133) bezeichneten
Aneignungsformen von Spiritualitét sind vor allem durch eine subjektivisti-
sche Lesart der asiatischen Traditionen des Hinduismus und Buddhismus
bestimmt. Dies gilt insbesondere fiir den Topos des buddhistischen ,,Erwa-
chens® (bodhi) und die damit verbundene Erfahrung von ,Erleuchtung
die explizit traditionskritisch als vorreflexive, von jeglicher Tradition unab-
hingige Erfahrung begriffen wird. Ziel ist hier nicht mehr die Befreiung
vom karmischen Prozess des Entstehens und Vergehens durch Einsicht
in die Gesetze (dhammas) des Seins, sondern eine gesteigerte Selbsterfah-
rung. Doch ist der damit assoziierte Begriff der ,Ganzheitlichkeit” mit
dem, was der Pali-Kanon iiber die Verginglichkeit, Leidhaftigkeit und
Nicht-Selbstheit des Seins formuliert, kaum mehr vermittelbar. Dabei diirf-
te der Umstand, dass die urspriinglichen Anschauungen in der gelebten
Spiritualitdtspraxis keine Rolle spielen, auch damit zu tun haben, dass der
faktischen Durchdringung der Kirchen mit buddhistischem Gedankengut
und buddhistischer Praxis keine theologisch-anthropologische Reflexion
des buddhistischen Menschenbildes korrespondiert.

270

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spiritualitdt
Individualisierung und sékulare Spiritualitat

Neben der Erweiterung der Organisationsformen und der Verbreiterung
der Rezipientenschaft macht sich schliefllich der Trend zu einer verstark-
ten Individualisierung von Religiositdt bemerkbar. Nicht die Gemeinschatft,
sondern das eigene Ich gilt als zentraler Adressat spiritueller Praxis. Im sich
rasant entwickelnden Feld von Spiritual Care sind es vor allem explizit als
»sakular® bezeichnete Formen von Spiritualitit wie zum Beispiel das von
Jon Kabat-Zinn entwickelte Achtsamkeitstraining der Mindfulness-Based
Stress Reduction (MBSR), die ihrem Selbstanspruch zufolge Meditation
ohne ideologischen Uberbau anbieten und somit auch eine Form von Re-
ligionskritik transportieren. Insofern aber auch achtsamkeitsbasierte Thera-
pieverfahren Anleihen bei buddhistischen, daoistischen, Zen- und anderen
spirituellen Praktiken machen, geben sie Anlass zur Riickfrage, welche
impliziten weltanschaulichen und/oder religiosen Inhalte nebenbei mit ver-
mittelt oder auch psychotherapeutisch bewusst in Gebrauch genommen
werden.

Riickfragen und Reflexionen

Universalismus vs. Konstruktivismus - Von der ,,Konvergenz® zur
Kontextualitdt

Zur kritischen Reflexion populdrer Spiritualitdt gehort die Auseinander-
setzung mit den Prdmissen eines entkontextualisierten, universal-mysti-
schen Zugangs, der von einem zeitiibergreifenden gemeinsamen Kern mys-
tischen Erlebens ausgeht, in dem alle dufleren Gestaltwerdungen von Reli-
gion in ihrer Vielfalt miteinander verbunden sind. Wer sich einen derart
universalistisch vereinheitlichten Begriff von Spiritualitit zu eigen macht,
distanziert sich damit meist zugleich von der institutionalisierten ,,Religion®
Weil sich ,wahrer Glaube“ aufgrund seiner transzendenten Natur immer
nur kontingent und niemals addquat in Worten ausdriicken lasse, ermog-
liche erst die Zusammenschau personaler wie apersonaler Sprachidiome
ein umfassenderes Bild sowohl von der im Glauben gemeinten Letztwirk-
lichkeit als auch von der grundlegenden Dynamik des Glaubens selbst.
Und so konvergieren etwa das ,grofie Mitgefiihl“ im Buddhismus und die
»gottliche Liebe“ im Christentum (Hanh 1996, 58f) in der gemeinsamen
Ausrichtung beider Traditionen auf die unsagbare Letztwirklichkeit. Auf

271

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riidiger Braun

der anderen Seite des Spektrums an Zugéngen zum Topos der Spiritualitat
steht ein konstruktivistischer Ansatz (den der Autor dieses Artikels teilt),
dem zufolge jegliche ,Erfahrung” - wie zum Beispiel die der Wesensschau
(kenshd) im Zen - immer schon kulturell wie individuell konditioniert
ist, weshalb es auch keine reine, theorieindifferente Erfahrung - sei sie
alltaglicher oder mystischer Natur - geben kann. Auch der sogenannte
Mystiker erfahrt das Géttliche oder Absolute nicht konzeptfrei und rein,
sondern trdgt bereits im Moment des Erlebens seine eigenen sprach- und
weltbildgebundenen Denkkategorien ein, oder genauer: Sein Erleben selbst
wird von vornherein durch diese Kategorien geformt.

Dogmenfreiheit vs. Tradition — Weltanschauliche Aufladungen von
»-Meditation®

Diskussionswiirdig ist ferner die religionsgeschichtlich unhintergehbare
Spannung zwischen Quellentreue einerseits und konstruktivistischer Erfin-
dung von Tradition andererseits. Als Beispiel dafiir sei nochmals der Pio-
nier des christlichen Zen, Enomiya-Lassalle, aufgerufen. Fiir dessen Lehrer,
den Sanbd-Kyddan-Meister Yamada Koun, stand immer fest, dass die Prii-
fung des kenshd, der zen-buddhistischen Wesensschau, fiir ausnahmslos
alle, die buddhistischen wie die christlichen Zen-Adepten, ,innerhalb der
buddhistisch iiberlieferten Form und damit nach Mafigabe der buddhisti-
schen Philosophie zu erfolgen“ habe (Baatz 2009, 90). Zur Uberpriifung
der konkret realisierten Tiefe der Leere bediirfe es ausgewdhlter, rational
nicht (auf)losbarer Fragen/Ritsel (sog. koans), die von vornherein bud-
dhistisch aufgeladen sind und somit ein ,christliches® kenshé ausschlieflen.
Lassalles Annahme, die gegenstandslose ,weltanschauungsfreie Meditati-
onsmethode des Zen lief3e sich auch mithilfe christlicher Kategorien inter-
pretieren, geht von der eigenen zutiefst christlich-weltanschaulichen Pra-
gung aus, die heute wohl bei den wenigsten der spirituellen Sucher vorliegt.
Die Transzendenzerfahrungen, die sie mit dem Zen, mit Reiki oder Yoga
machen, diirften somit sehr viel mehr durch die jeweilige weltanschauliche
Meditationsschule oder -methode evoziert und formiert sein als durch
die eigene spirituelle Intention oder christliche Pragung. Zugleich lésst
sich die mit dem universalisierenden Ansatz verbundene Unterscheidung
zwischen menschlichen Ausdrucksformen des Religidsen (Form/Symbol)
einerseits und der Transzendenz (Inhalt/Symbolisiertes) andererseits in

272

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spiritualitdt

dem Moment, in dem sie metaphysisch konnotiert ist, nicht ohne Depoten-
zierungen neutestamentlicher und kirchlicher Christologie(n) denken.

Innerlichkeit vs. sozio-religiése Organisation

Die Aufwertung einer von der Religion losgeldsten ,inneren® Erfahrung
ist ohne die Sékularisierung nicht denkbar und stellt insofern ein auf West-
europa beschranktes Phanomen dar. Jenseits sakularisierter Gesellschaften
geht es glaubigen Menschen, gleich ob sie dem Hinduismus, dem Buddhis-
mus, dem Judentum, dem Christentum oder dem Islam angehéren, sehr
viel weniger um das ,Innen“ der Erfahrung als vielmehr um ,das ,Auflen’
des religios zu strukturierenden Sozialen“ (Michaels 1988, 35). Dies gilt
in besonders herausgehobener Weise fiir den Hinduismus, fiir den Axel
Michaels den Begriff des ,identifikatorischen Habitus“ verwendet: Das
sbeherrschende Prinzip indischer Religiositit® liegt ihm zufolge ,nicht im
Glauben, in den Lehren oder Ritualen [...], sondern in der sozio-religidsen
Organisation® (ebd.). Die Rituale der gemeinsamen Verehrung zum Beispiel
von Vishnu, Shiva und ijhren weiblichen Pendants stiften ein weittragen-
des Gefiihl von Zusammen- und Zugehorigkeit, das in seiner sozialen
Bedeutsamkeit individuelle Formen und Adaptionen von Spiritualitit weit
tibersteigt. Gleiches gilt fiir den asiatischen Buddhismus, in dem unter
Laien und Monchen die in westlicher Adaption so zentrale Praxis der ,Me-
ditation eine sehr viel geringere Rolle spielt als angenommen. Angesichts
der anfangs erwdhnten Religionisierung von Spiritualitit impliziert eine
kritische Reflexion ihrer Formen und Konzepte unabdingbar die Auseinan-
dersetzung zum einen mit kollektiven Deutungsmustern, die — symbolisch
vermittelt iiber den jeweiligen Sozialisationsprozess — das individuelle Erle-
ben und Verhalten des Einzelnen in erheblichem Mafle mitbestimmen, zum
anderen mit den zutiefst asymmetrischen und machtférmigen Beziehungs-
konstellationen, die mit dieser Religionisierung verbunden sind (spirituel-
ler Missbrauch / Meister-Schiiler usw.).

Contemplatio vs. tentatio - Anfechtung und die Alltaglichkeit von
Spiritualitat

Schliefilich soll auch noch ein spezifisch protestantischer Aspekt zu Wort
kommen. Martin Luther hat innerhalb der traditionellen Trias aus oratio,

273

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riidiger Braun

meditatio, contemplatio das letzte Element, die fiir die spatmittelalterliche
Spiritualitdtspraxis so zentrale Kategorie der ,Kontemplation’, durch die
~Anfechtung® (tentatio) ersetzt und selbige gar als den Hohepunkt der Got-
teserfahrung interpretiert. Zugleich bindet er Spiritualitdt ausdriicklich an
den Alltag und an die Lektiire der Heiligen Schrift zuriick: In der Schrift-
meditation, die die Erfahrung der Anfechtung immer schon miteinschliefit,
vollzieht sich gleichsam eine ,worthafte Erfahrung des Heiligen Geistes®
(vgl. zZu WA 50, 658,13-660,17 im Einzelnen Nicol 1991, 91 - 101).

Damit wird Spiritualitdt gleichsam ,geerdet® und an die Grundvollzii-
ge christlichen Glaubens zuriickgebunden, der Uberbetonung besonderer
geistlicher ,Erfahrungen® aber ein Riegel vorgeschoben. Neben dem konti-
nuierlichen Umgang mit der in Wort und Sakrament hor- und sichtbaren
(und damit ,,ganzheitlich erfahrbaren) Verkiindigung des Evangeliums (lei-
turgia) und dem Dienst (diakonia) am Nichsten stuft Luther im Ubrigen
die musica - die ,beste Gottesgabe“ und ,hochste Ehre® - als zentralen Aus-
druck christlicher Spiritualitét ein: Der singende und musizierende Mensch
bewegt nicht nur sich selbst, sondern auch andere und lasst damit ,,Spiritua-
litat* wieder zu dem werden, was sie im christlichen Kontext von jeher
war: ein Sich-mit-hineinnehmen-Lassen in die von Gottes unverfiigbarem
Geist selbst geschenkte Freiheit eines zum Dienst am Nachsten befreiten
Christenmenschen.

Literatur

Arnal, William / McCutcheon, Russel T. (2013): The Sacred Is the Profane. The Political
Nature of Religion, New York.

Baatz, Ursula (2009): Erleuchtung trifft Auferstehung. Zen-Buddhismus und Christen-
tum. Eine Orientierung, Stuttgart.

Barth, Hans-Martin (1993): Spiritualitit, Bensheimer Hefte 74/Okumenische Studien-
hefte 2, Gottingen.

Capra, Fritjof (1997): Das Tao der Physik. Die Konvergenz von westlicher Wissenschaft
und Ostlicher Philosophie, Miinchen.

Ebertz, Michael N. (2004): Die Wiiste lebt. Spiritualitit statt Frommigkeit?, in: Jepsen,
Maria (Hg.): Evangelische Spiritualitit heute. Mehr als ein Gefiihl, Stuttgart, 13 - 31.

Enomiya-Lassalle, Hugo Makibi (1972): Zen-Buddhismus, 2.Aufl., Kéln (Erstaufl.
1966).

Enomiya-Lassalle, Hugo Makibi (1987): Zen. Weg zur Erleuchtung Einfiihrung und
Anleitung (TB), Freiburg i.Br.

Gugutzer, Robert / Bottcher, Moritz (Hg., 2012): Korper, Sport und Religion. Zur Sozio-
logie religidser Verkorperungen, Wiesbaden.

Hanh, Thich Nhat (1996): Lebendiger Buddha, lebendiger Christus, Miinchen.

274

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spiritualitdt

Hartung, Constance (2023): Ex India lux. Die Rezeption hinduistischer Spiritualitit und
der Kultur Indiens in Deutschland, Religionen aktuell 34, Baden-Baden.

Knoblauch, Hubert (2010): Populire Spiritualitit, in: Mohrmann, Ruth E. (Hg.): Alfer-
native Spiritualitit heute, Miinster 19 - 34.

Loffler, Alexander (2021): Christsein mit Zen, Zurich.

Michaels, Axel (1988): Der Hinduismus. Geschichte und Gegenwart, Miinchen.

Nehring, Andreas (2012): Aneignung von ,Religion” Postkoloniale Konstruktionen des
Hinduismus, in: Stausberg, Michael (Hg.): Religionswissenschaft, Berlin, 109 - 121.
Nehring, Andreas (2019): Populire Spiritualitit — Achtsamkeit als neue Religion?, in:
Daniel, Renate / Haberer, Johanna / Neuen, Christiane (Hg.): Lust auf Zukunft trotz

Sorge und Zweifel, Ostfildern, 112 - 136.

Nicol, Martin (1991): Meditation bei Luther, 2. Aufl., Gottingen.

Peng-Keller, Simon (2014): Zur Herkunft des Spiritualititsbegriffs. Begriffs- und spiri-
tualititsgeschichtliche Erkundungen mit Blick auf das Selbstverstindnis von Spiritual
Care, Spiritual Care 3,1, 36 - 47.

Pickel, Gert / Pickel, Susanne (2022): Political Values and Religion. A Comparison be-
tween Western and Eastern Europe, in: Polak, Regina / Rohs, Patrick (Hg.): Values -
Politics - Religion. The European Values Study. In-depth Analysis — Interdisciplinary
Perspectives — Future Prospects, Cham, 157 - 203.

Siebenrock, Roman (2006): Die Wahrheit der Religionen und die Fiille der Selbstmit-
teilung Gottes in Jesus Christus, in: Hiinermann, Peter / Hilberath, Bernd Jochen
(Hg.): Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Bd. 5,
Freiburg i.Br., 120 - 133.

Taylor, Charles (2009): Ein sikulares Zeitalter, Frankfurt a.M.

Wiggermann, Karl-Friedrich (2000): Art. Spiritualitit, Theologische Realenzyklopidie
31,708 - 717.

275

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verschworungstheorien

Kai Funkschmidt

Eine Verschworungstheorie (VT) ist die Annahme, hinter dramatischen
Ereignissen und sozialen Strukturen steckten die absichtsvollen Handlun-
gen von Menschen, die insgeheim und zum eigenen Vorteil Kontrolle iiber
Institutionen, Gesellschaft oder die Welt ausiiben. Sie werden {iblicherweise
als Kuriositdten prasentiert: War die Mondlandung nur eine Fernsehshow?
Haben die CIA John F. Kennedy und die Juden das World Trade Center
auf dem Gewissen? Sind Aids und die Privention durch Kondome Maf3-
nahmen weifSer Regierungen, um schwarze Bevélkerungen zu dezimieren?
Welche Geheimnisse iiber Jesus verbergen sich, nein, verbirgt man in den
Kellern des Vatikans? Absurdititen tduschen dariiber hinweg, dass vt.es
Denken ein Massenphdnomen ist, nicht das Reservat skurriler ,,Spinner.

VTn konnen Ausdruck der Innen-Auflen-Weltsicht religiéser Kleingrup-
pen sein (Davidianer, Aum Shinrikyo) oder umgekehrt Kleingruppen als
Verschworer verdéchtigen (Juden, Jesuiten, Freimaurer). Zu unterscheiden
sind Theorien, die sich von unten nach oben gegen Eliten richten, von
Theorien, die von oben nach unten blicken. Ersteres begriindet die nach-
gewiesene Nahe zwischen Populismus und VTn. Letzteres liegt vor, wenn
etwa eine Regierung allerorten Gefahren fiir den Staat wittert und Melde-
stellen und Repressionsapparate gegen falsche Gesinnungen einrichtet. Bis
Mitte des 20. Jahrhunderts war die zweite Form die haufigste (von Bieber-
stein 1976).

Begriff, Form und Merkmale von Verschworungstheorien

VTn konnen als ausgefeilte ,alternative Realitdt® auftreten. Dabei werden
bekannte Details wie Puzzleteile neu zusammengesetzt, sodass ein neues
Bild entsteht. Andere VTn begegnen weniger als detaillierte Theorie denn

als Geriicht, als Frage oder raunende Andeutung, wollen die Fantasie in
Gang setzen und Misstrauen schiiren.

277

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Der Begriff VT wird oft unprizise gebraucht, verschwimmt in der 6f-
fentlichen Diskussion mit ,Fake News* (vorsatzlichen Falschnachrichten),
Unsinn oder schlichten Irrtiimern.

Merkmale von Verschworungstheorien sind:

« Reduktion: Hoch komplexe soziale Phdnomene und Strukturen werden
als Ergebnis zielgerichteten Handelns weniger Menschen gedeutet. Weif3
man, wem etwas (vermeintlich) niitzt, wei3 man auch, wer es verursacht
hat. Die Verantwortlichen kénnen vage bleiben (die Juden, das Grof3ka-
pital, die Pharmaindustrie, die Manner) oder gar eine fiktive Grofle sein
(Mluminaten, Auflerirdische).

o Intention: Hinter Ereignissen stehen Absichten und Personen. Deren
Handeln verfolgt konkrete Ziele, oft Macht und Reichtum. Die Ziele
kénnen zunichst unklar sein.

« Konspiration: Planen und Handeln der Verschworer geschehen im Ver-
borgenen.

Neben den so umrissenen systemischen VTn gibt es einzelfallbezogene
VTn (Anschldge, Unfille). Diese reduzieren Komplexitit nicht, sondern
stellen sie kiinstlich her:

o Komplikation: Hinter einer relativ klaren ,offiziellen Wirklichkeit wird
eine komplizierte Alternativwirklichkeit konstruiert. Erklarungsliicken
der ,offiziellen® Darstellung werden aufgebldht und zahllosen Fakten
eine alternative Deutung beigelegt.

« Konkretion: Anders als bei systemischen VTn werden bei Einzelfalltheo-
rien oft konkretere Tétergruppen verdéchtigt (Geheimdienste, Regierun-
gen).

Haufig wird gesagt, VTn seien nicht falsifizierbar, weil alle widersprechen-
den Fakten als Belege fiir die besondere Geschicklichkeit und Gefahrlich-
keit der Verschworer integriert werden. Das gilt aber nur fiir das subjektive
Verhalten der Anhianger. Tatsdchlich sind die meisten VTn nach rationalen
Kriterien widerlegt, nur weigern sich Verschworungstheoretiker, dies anzu-
erkennen.

Erst seit einigen Jahrzehnten gelten VTn als illegitimes ,Wissen®. Lange
Zeit waren sie ein selbstverstandlicher Teil des 6ffentlichen und politischen
Diskurses (vgl. Butter 2017, 147ff). Abraham Lincoln glaubte lebenslang an
eine Unterwanderung der US-Verwaltung durch Stdstaatenpolitiker mit
dem Ziel der landesweiten Einfithrung der Sklaverei, Thomas Mann suchte
1918 die Schuld am Weltkrieg bei Illuminaten und Freimaurern. Selbst der

278

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verschworungstheorien

Auschwitzmirtyrer Maximilian Kolbe sah 1926 in den Freimaurern die
~Verschworung einer organisierten Clique fanatischer Juden, die die Kirche
zerstoren wollen®

Der Standarddenkfehler aller VTn ist die Annahme, komplexe Ereignisse
und Zustinde konnten das Ergebnis zielgerichteter Handlungen sein, die
sich womoglich sogar bestimmten Personenkreisen zuordnen lassen. Die-
sen Kreisen gelinge es, ihre jeweiligen Einzelinteressen im Verborgenen wi-
derspruchsfrei zu koordinieren, alle Auswirkungen ihrer Handlungen selbst
in hoch komplexen Situationen voll abzuschitzen und dies alles iiber lange
Zeit geheim zu halten (keine Aussteiger und Verriter). Das widerspricht
allem, was man iiber komplexe Systeme und iiber Gruppenpsychologie
weifs.

Ursachen

a) Verschworungstheorien erfiillen soziale und psychologische Funktionen:

Die einheitliche Logik zur Welterklarung bewirkt Komplexititsreduktion
und kognitive Entlastung.

Die Benennung von Schuldigen (Stindenbocktheorie) fordert eine ge-
ordnete Weltsicht (innen - auflen, gut — bose).

Weil VTn tieferes Geheimwissen bedeuten, steigern sie das Selbstwertge-
fiihl.

Personliche Niederlagen werden durch Externalisierung erklérlich:
Nicht mehr meine chaotische Lebensfiihrung ist schuld an meinem perma-
nenten Unwohlsein, sondern die Mobilfunkantenne auf dem Nachbardach.

VTn wirken gegen Ohnmachtsgefiihle. Durch die Annahme eines steu-
ernden menschlichen Willens werden unangenehme Erfahrungen immer-
hin aus dem Bereich des Unverfiigbaren heraus- und in den Bereich
menschlicher Gestaltung hineingenommen.

b) Experimentell nachgewiesen wurde, dass Erfahrungen des Kontroll-
verlusts fiir VTn anfillig machen. Das Gleiche gilt fiir bestimmte Person-
lichkeitsmerkmale (geringes Selbstbewusstsein, Angstlichkeit). Man hat
hier teils eine konkrete ,,Conspiracy Mentality“ ausgemacht. Diese ist meist
von einer system- und elitenkritischen Logik unterfiittert und richtet ihre
Vorurteile gegen als méchtig wahrgenommene Gruppen (Amerikaner, Ma-
nager, Juden, vgl. Imhoff / Bruder 2014, 25f).

c) Die Kognitionspsychologie deutet darauf hin, dass es eine natiirliche
menschliche Neigung zur Verschworungsmentalitit gibt, insbesondere bei

279

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Zufallsereignissen und komplexen Zusammenhéngen. Die zugrunde liegen-
den psychologischen Konstanten wurden vielfach untersucht: Menschen
sind biologisch auf die Erkennung von Mustern in der Wirklichkeit ange-
legt. Bei der Ursachenforschung bevorzugen wir Intentionen gegeniiber
anderen Erklarungen (Zufall, Natur, Irrtum). Wir unterliegen dem confir-
mation bias, d. h. neue Informationen werden als Bestitigung bestehender
Uberzeugungen eingeordnet, sodass sich immer neue Belege fiir eine intui-
tive Realitdtswahrnehmung finden.

Es wire also zu einfach, in VTn nur das falsche Bewusstsein absonderlich
Irregeleiteter zu sehen. Thnen liegt kein strukturell andersartiges Denken
zugrunde als bei allen Menschen. Daher treten sie auch in Abstufungen
auf: von der Alltagsverschworung (Schlechte Priifung? - Nicht ich bin
zu dumm, sondern der Prof mag mich nicht) bis zum pathologischen
Konspirationismus, der die gesamte Wirklichkeitswahrnehmung bestimmt.
Weil VTn auf humanen Konstanten aufbauen, reichen sie bis weit in den
gesellschaftlichen Mainstream.

d) Als Frucht der Aufklirung betrachtete Karl Popper Verschworungs-
theorien. An die Stelle des unerforschlichen Willens homerischer Gotter
seien die undurchschaubaren Pline méchtiger Méanner getreten, deren un-
heilvolle Absichten alle Weltiibel erklaren. Erst seit dem 18. Jahrhundert
verbreiteten sich demnach VTn im modernen Sinne: Thr Weltbild verkor-
pere in extremum das Prinzip der Aufklarungsphilosophie, ,eine Welt, in
der Ursache und Wirkung mechanisch verbunden waren, [sodass ...] alle
Handlungen und Ereignisse wissenschaftlich als Produkte menschlicher
Intentionen gesehen werden konnten® (Wood 1982, 429). Auch ohne Gott
und seinen Gegenspieler bleibt die Welt geordnet und erklarbar.

e) Auch die allgegenwirtige trivialisierte Form des Sozialkonstruktivis-
mus wirkt forderlich auf Verschworungsmentalitit (vgl. Boghossian 2013).
Den Zusammenhang beschrieb selbstkritisch der konstruktivistische Philo-
soph Bruno Latour 2004. (Er selbst hatte einst in einem berithmt geworde-
nen Beispiel erklart, Tutanchamun kénne nicht an Tuberkulose gestorben
sein, da der Tuberkelerreger erst 1882 von Robert Koch entdeckt und die
Krankheit ,konstruiert® wurde). Ausloser zum Umdenken war fiir ihn der
Zweifel am menschengemachten Klimawandel (,Verschworung linker Kli-
maforscher®). Die Kritiker der Klimapolitik argumentierten hier mit den
Methoden der konstruktivistischen Theorie, um die ,Herrschaftsdiskurse
der Klimalobby“ zu demaskieren. Latour erkannte: Auch seine eigene jahr-
zehntelange Verbreitung sozialkonstruktivistischer Kritik (,,French Theo-
ry“: Foucault, Derrida etc.) hatte allgemein die Plausibilitat vt.er Welterkla-

280

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verschworungstheorien

rungen erhoht. Nun war diese scharfe Waffe linker Herrschaftskritik in die
Hénde des politischen Gegners gefallen. Der Konstruktivismus verbreitete
sich in amerikanischen Universititen (,Identitdtsstudien®) und gelangte
von hier in Politik und Medien.

Nicht zufillig teilen sich Konstruktivismus und Verschworungsdenken
den Slogan ,Nichts ist, wie es scheint® Heute, so Latour, werde alleror-
ten ein ,exzessives Misstrauen® gegeniiber vorfindlichen Wirklichkeiten
gelehrt. Was noch kiirzlich als selbstverstandlich galt, ist nun nur noch ein
»soziales Konstrukt®, das Herrschaftsstrukturen legitimiert. Dadurch werde
alles unter unwiderlegbaren Ideologieverdacht gestellt. Schon wer diese
simplistische Analyse bezweifelt, macht sich verdichtig. Zu beobachten ist:
In kurzer Zeit mutierten Tatsachen zur Ideologie und Bezeichnungen zu
Unwortern (,Geschlecht’; ,Rasse“ und selbst das Wort ,Fakten® gelten als
ideologisch belastet — eine Art Gesellschaftsreform mittels Sprachmagie).
Am Ende bleibe nichts Reales bestehen, zum Recht auf eigene Meinung
kommt ein Recht auf eigene Tatsachen, beglaubigt allein durch die Erfah-
rung (das aus der Esoterik bekannte: ,Es ist so, weil ich es so erfahren habe.
Wer es nicht erfahren hat, kann nicht mitreden®). Eine Diskussion tiber
Fakten und ihre Interpretation ist unmdglich, weil es keine akzeptierten
Fakten jenseits ,gefiihlter Wirklichkeit® gibt.

So entstehe eine iibertriebene Neigung, eine unangenehme Realitat als
das Werk interessengeleiteter Dunkelméchte zu sehen. Darin ghneln sich
heute Trump-Anhénger, die sich um die Wahl 2020 betrogen fiihlen, und
heutige ,Woke-Bewegungen“ (Black Lives Matter, LGBTQ* usw.), die sich
schlimmer diskriminiert fiihlen als vor 50 Jahren. Es ist kein Zufall, dass
solche Bewegungen oft mit Antisemitismus einhergehen. Thre manichaische
Weltsicht tragt vt.e Ziige: Sie suchen hinter komplexen sozialen Phanome-
nen Urheber (nicht Ursachen). Und finden sie unweigerlich bei den (tat-
sichlichen oder behaupteten) Nutznieflern der Umstdnde. ,,Cui bono?* -
Wem es niitzt, der hat es verantwortet. Auch diese Parole teilen sich VTn
und Konstruktivismus. Die Verschwérungsmentalitit gibt also einfache,
personalisierte Antworten auf komplexe Fragen. Sie kann sich, wie Imhoff /
Bruder herausfanden, motivierend als ,Empowerment® auswirken: Sie ist z.
B. mit politischem Engagement, etwa in der Anti-Atombewegung, positiv
korreliert (Imhoff / Bruder 2014, 37f). Eine , Atomlobby“ ist als Gegner
motivierender als die abstrakte radioaktive Strahlung.

f) In eine dhnliche Richtung geht der Hinweis auf die zunehmende
Moralisierung sozialer und politischer Fragen (vgl. Libbe 2019). Heute
werden Verschiedenheiten zwischen Menschen(gruppen), ausbleibender

281

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Lebenserfolg, selbst Krankheit und Behinderung nicht mehr als Unter-
schied (deskriptiv), sondern als ,Ungleichheit® (rechtlich) und diese ohne
weitere Beweisfithrung als ,Ungerechtigkeit” (moralisch) beschrieben. Da-
bei verschiebt sich etwas Grundlegendes: Fiir Ungerechtigkeit ist jemand
verantwortlich. Kontingenzbewiltigung bedeutet heute, dass bei jedem
offentlich thematisierten Ungliick oder Missstand reflexartig eine Suche
nach Schuldigen einsetzt — eine typische Verschworungsmentalitit. In den
Mainline-Kirchen war es in den 1980er Jahren iiblich, den Aufstieg der
Pfingstbewegung in Lateinamerikas Armenvierteln nicht auf die Wahl der
selbst denkenden Armen, sondern auf die Wiihlarbeit der CIA zuriickzu-
fithren (dagegen Emilio Castro: ,Liberation Theology opted for the poor,
and the poor opted for pentecostalism®). Das kommt unserer menschlichen
Disposition entgegen, die unangenehme kognitive Dissonanzen mit der
Suche nach Schuldigen beantwortet. Nicht hoch im Kurs stehen Zufall, sys-
temimmanente Griinde, Eigenverantwortung und komplizierte, womdglich
unveranderbare natiirliche Ursachen in einer Welt voller Krisen, Katastro-
phen und Unvollkommenheiten. Schon Popper hatte soziale Phanomene in
seine Definition von VTn eingeschlossen:

»[T]he mistaken theory that, whatever happens in society, especially
happenings such as war, unemployment, poverty, shortages, which people
as a rule dislike - is the result of direct design by some powerful individuals
and groups® (Popper 1966, 295).

Verbreitung

Wie weit VTn heute verbreitet sind, ist kaum feststellbar, weil es an ein-
heitlichen Definitionen und Messmethoden fehlt. VTn sind zudem wie
»Sekten®: Es sind immer nur die anderen betroffen. Dass ihre Verbreitung
zunehme, wird seit Jahrzehnten behauptet. Heute erleichtert das Internet
die Verbreitung der abseitigsten Theorien (Nazi-Ufos unterm Siidpol und
geklonte Pdpste im Weltall), deren wenige Anhénger sich besser finden
kénnen. Ein Massenphdanomen sind sie nicht.

Auch Romane (Dan Brown), Spielfilme (Akte X) und Computerspiele
(Mluminati) férdern VTn. Hier tritt eine spielerische Komponente hinzu,
wie man sie auch unter Fantasy-Fans findet. Als Realitétsflucht verzaubern
VTn die Welt, in der man mit Gleichgesinnten einen geheimen Plan auf-
spurt.

282

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verschworungstheorien

Oft wird behauptet, VTn seien politisch eher ,rechts” als ,links“ behei-
matet, Untersuchungen bestitigen das nicht. In den USA glauben z. B. die
Anhinger beider Parteien zu {iber einem Viertel, dass Wahlen gefalscht
wurden, sie meinen nur unterschiedliche Wahlen (vgl. Imhoff / Bruder
2014).

Unerwartet erscheint die Popularitit von VTn im esoterischen Milieu.
Jan Udo Holeys antisemitische, inzwischen verbotene Biicher iiber ,Ge-
heimgesellschaften® verkauften sich in esoterischen Buchhandlungen be-
sonders gut. Diese Uberschneidungen erkliren, warum sich die 2020
entstandene, in Teilen vt.e ,Querdenkerbewegung® eher aus esoterischen,
links-griinen Milieus speiste, bevor sie nach rechts driftete (vgl. Frei u. a.
2020).

Wippermann (2007) sieht die Esoterik offen fiir VTn, weil ihr Weltbild
der ,,Ganzheitlichkeit® einen Kosmos in Harmonie mit sich selbst voraus-
setze. Unordnung entstehe erst dadurch, dass Menschen die natiirliche
Harmonie durcheinanderbringen. Auch das inhdrente Grundmisstrauen ist
forderlich: Die esoteriktypische Individualititssehnsucht driickt sich gern
im ,alternativen Denken“ aus, einer missverstandenen Form ,kritischer
Reflexion® Der angestrebte Nonkonformismus wird dann als prinzipieller
Widerstand gegen die ,herrschende Meinung® artikuliert, auch um den
Preis des Vernunftverzichts.

Ob Verschworungstheorien mit dem Geschlecht, der politischen Ori-
entierung, dem Bildungsstand usw. korrelieren, wird verschieden beant-
wortet. Manche Untersuchungen fanden, dass Geschlecht, Bildungsstand
und Beruf die Anfilligkeit fiir VIn kaum beeinflussen (Goertzel 1994),
andere hingegen, dass Frauen haufiger daran glauben als Manner (Barto-
schek 2017). Solche Widerspriiche weisen auf die Uneinheitlichkeit der
Definitionen und Untersuchungsmethoden hin. Umfragen zeigen kaum
Geschlechtsunterschiede, die Auswertung schriftlicher Quellen aber schon.
Denn Ménner sind v. a. im Internet hiufiger als Autoren aktiv (Butter 2017,
119f). Konsens ist, dass soziale Randgruppen (ethnische Minderheiten, psy-
chisch Kranke, politische Rander) tiberdurchschnittlich anfillig sind, weil
VTn eine Antwort auf Machtlosigkeitsgefiihle bieten. Einig ist man sich
auch, dass VTn einander fordern: Wer an eine glaubt, hilt tendenziell auch
andere fiir wahr - selbst wenn diese sich widersprechen.

283

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Verschworungstheorien von unten und von oben

Viele VTn kommen aus den USA und richten sich gegen Regierung und
Geheimdienste. Das kann mit dem ambivalenten Verhaltnis vieler Amerika-
ner zu ihrer Regierung zusammenhéngen. Einerseits besteht ein ausgeprag-
tes Sicherheitsbediirfnis, andererseits verdichtigt man sie traditionell, sich
zu viel Macht anzumafien. Zeitweise glaubte ca. ein Drittel amerikanischer
Schwarzer und Schwuler, AIDS sei von ihrer Regierung in Umlauf gebracht
worden, um sie zu dezimieren. Als Ursache vermuten einige Soziologen
die Freiheitsbeschrankungen und Ohnmachtsgefithle durch stindigen Bi-
rokratie- und Institutionenausbau. Andere meinen das genaue Gegenteil:
Ursache sei der Bedeutungsverlust wirklichkeitsstrukturierender Institutio-
nen (kulturell-soziale Kohision, Religion).

Hinzu kommt die Tatsache, dass amerikanische Regierungen in eine
Reihe menschenschddigender Geheimprogramme verstrickt waren (z. B.
die ,Tuskegee-Studie“ an schwarzen Syphiliskranken). Gesellschaftlicher
Vertrauensverlust und VTn néhren sich gegenseitig.

VTn kénnen jedoch auch von den Eliten ausgehen und auf die Rander
zielen (McCarthys ,Kommunisten“). Nationalsozialismus (Juden, Bolsche-
wisten) und DDR-Diktatur (Imperialismus, Klassenfeind) basierten im
Kern auf einer konspirationistischen Weltanschauung, in der die Michte
des Bosen und des Guten im standigen Kampf standen.

Auch manche in den Mainstream eingedrungene Aspekte des radikalen
Feminismus tragen vt.e Ziige, wenn die hoch komplexe Vielfalt sozialer
Geschlechterrollen auf ein zielgerichtetes Handeln von Minnerbiinden
(»Seilschaften®) oder auf die systemische Verschworung eines diffusen ,Pa-
triarchats® zurtickgefithrt wird, wahrend zuwiderlaufende Tatsachen und
wissenschaftliche Forschungen zu den Mechanismen sozialer Systeme igno-
riert oder ddmonisiert werden (vgl. Baumeister 2010, Goertzel 1994, Latour
2004).

Gelegentlich tauchen auch heute noch VTn von offizieller Seite auf.
Vor kurzem verbreiteten z. B. in Deutschland und den Niederlanden Do-
kumentarsendungen im staatlichen Rundfunk die Verschworungstheorie
(Satanistisch-)Ritueller Gewaltnetzwerke (Hahn 2019; Funkschmidt 2020).

Diffamierungsbegriff im Meinungsstreit

Der Vorwurf ,Verschworungstheorie“ wird heute inflationar verwendet, oft,
um unliebsame Kritik zu diskreditieren. ,[ TThe question is no longer What

284

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verschworungstheorien

is a conspiracy theory? but what counts as a conspiracy theory?* (Bratich
2008, 4; vgl. Schwarzenberg 2019). Das betriftt fast jedes strittige Politikfeld:
Umgang mit dem Klimawandel, der Masseneinwanderung, die Rolle des
Islam und der Medien, Kritik am politischen Einfluss demokratisch nicht
legitimierter Multimilliarddre wie Bill Gates und George Soros, Kapitalis-
muskritik, Kritik an der Pharmaindustrie — nie ist der VT-Vorwurf weit.

Richtig ist: Diese Kritik tritt jeweils auch in vt.er Gestalt auf, allerdings
ist das nicht der Regelfall. Vielmehr werden extreme Randerscheinungen
in den Vordergrund gestellt und zur Kritikabwehr benutzt. Im Rahmen
der Corona-Krise wurde dieser Aspekt besonders virulent, etwa bei der
naheliegenden Frage, ob das Virus aus einem chinesischen Forschungslabor
stammen konnte. Das hatte die Weltgesundheitsorganisation zu Krisenbe-
ginn auffillig schnell verworfen. Als der Verdacht von Donald Trump pro-
minent propagiert wurde, galt er fortan als ,rechte Verschworungstheorie®
Heute ist es die plausibelste Annahme. Im selben Zusammenhang wurden
Warnungen vor einer Corona-Impfpflicht lange Zeit staatlicherseits als ver-
schworungstheoretisch diskreditiert, bis sie schliefllich der Sache, nicht
dem Namen nach eingefithrt wurde. Die zunehmende Neigung, sachliche
Kritiker und politische Gegner als Verschworungstheoretiker zu diffamie-
ren, unterminiert die Demokratie und tragt zur Wahrnehmung bei, VTn
seien in einem ungeheuren Wachstum begriffen.

Einschdtzung und Umgang

Internet und soziale Medien helfen bei der Verbreitung, sind aber nicht die
Ursache der Popularitdt von VTn. Das Netz ist auch die zugénglichste Quel-
le zur aufklarenden Information gegen VTn (,de-bunking®). Zum Beispiel
bietet die Gesellschaft zur wissenschaftlichen Untersuchung von Parawissen-
schaften (GWUP) ausfiihrliche Widerlegungen gangiger VTn (www.hoaxill
a.de).

Vt.es Denken ist einerseits ein normaler Teil menschlicher Welterfas-
sung, andererseits konnen VTn personlichkeitspragend werden. Dadurch
sind sie potenziell gemeinschaftsschadlich - entweder direkt, weil sie Dis-
kriminierung und Gewalt gegen vermeintliche Verschworer hervorrufen
koénnen, oder indirekt, weil sie gesellschaftliches Misstrauen verstirken. Aus
christlicher Sicht sind die Gottesgabe der aufgekldrten Vernunft und die
Bildungsarbeit als Schutz vor VTn im Frithstadium hilfreich, aber nicht
ausreichend. Erfahrungsgemif lassen sich Menschen mit durchgéngig kon-

285

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.hoaxilla.de
https://www.hoaxilla.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hoaxilla.de
https://www.hoaxilla.de

Kai Funkschmidt

spirationistischer Weltsicht nicht mehr mit rationalen Argumenten errei-
chen. Der Ansatz sollte hier eher seelsorgerlich sein und sinngemifs fragen:
~Warum glaubst du, dass die Juden hinter dem 11. September stecken?“

VTn gedeihen selbstverstirkend in einem Klima gesellschaftlichen Miss-
trauens und der Ohnmachtsgefiihle. Je komplexer und verunsichernder die
Wirklichkeit ist, je mehr Informationen {iber Ungliicke und Missstinde
Menschen bekommen, desto mehr gilt es, Bewiltigungsmechanismen zu
starken, Menschen Selbstvertrauen zu geben und sie zur Teilhabe zu er-
maichtigen. VTn sind auch eine (inaddquate) Antwort auf die sakularisierte
Theodizeefrage. Der Umgang mit Unrecht, Ungliick und menschlicher Be-
schrankung gehort zum Kern christlicher Verkiindigung und zur Dialektik
einer Vertrauensbeziehung zu Gott unter den Bedingungen einer unvoll-
kommenen Welt. Letztlich ist die VT Abwendung von Gott, weil sie auf
dem prometheischen Traum von der menschlichen Allmacht zur totalen
Weltgestaltung fufit. Das Evangelium widerspricht jeder vt.en Scheinratio-
nalisierung der leidbehafteten Welt und fordert uns auf, die Grenzen des
eigenen Erkennens und Gestaltens anzunehmen.

Literatur

Bartoschek, Sebastian (2017): Bekanntheit von und Zustimmung zu Verschwérungstheo-
rien — eine empirische Grundlagenarbeit, Dissertation Miinster, Hannover.

Baumeister, Roy (2010): Is There Anything Good about Men? How Cultures Flourish by
Exploiting Men, Oxford.

Bieberstein, Johannes Rogalla von (1976): Die These von der Verschwirung 1776 — 1945.
Philosophen, Freimaurer, Juden, Liberale und Sozialisten als Verschworer gegen die
Sozialordnung, Bern.

Boghossian, Peter (2013): Angst vor der Wahrheit. Ein Plddoyer gegen Relativismus und
Konstruktivismus, Frankfurt a. M. (Erstveroff. engl. 2006).

Bratich, Jack Z. (2008): Conspiracy Panics. Political Rationality and Popular Culture,
Albany.

Butter, Michael (2017): , Nichts ist, wie es scheint’. Uber Verschwérungstheorien, Frank-
furta. M.

Frei, Nadine / Nachtwey, Oliver / Schifer, Robert (2020): Politische Soziologie der Coro-
na-Proteste, 17.12.2020, https://osf.io/preprints/socarxiv/zyp3f.

Funkschmidt, Kai (2020): ,Erkldrvideo” des BMFSF] zur sexualisierten Gewalt gegen
Kinder verbreitet Verschwérungstheorie, in: Materialdienst der EZW 83/3, 223 - 226
(tinyurl.com/funkschmidt-bmfsfj).

Funkschmidt, Kai (2024): ,Rituelle Gewalt“ und ,,Mind Control“ - Elitenverschwiorung
oder Verschworungstheorie?, Rof3dorf.

Goertzel, Ted (1994): Belief in Conspiracy Theories, in: Political Psychology 15, 733 -
744.

286

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://osf.io/preprints/socarxiv/zyp3f
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://osf.io/preprints/socarxiv/zyp3f

Verschworungstheorien

Hahn, Andreas (2019): Rituelle Gewalt in satanistischen Gruppen — ein populirer My-
thos?, in: Materialdienst der EZW 82/7, 243 - 250 (tinyurl.com/andreashahn-SRG).

Harder, Bernd (2020): Das Virus der Verschworungstheorie, in: skeptiker. Zeitschrift fiir
Wissenschaft und Kritisches Denken 33, Sonderheft, 3 - 26.

Hofstadter, Richard (1966): The Paranoid Style in American Politics, New York.

Holey, Jan Udo [Jan van Helsing] (1993): Geheimgesellschaften und ihre Macht im 20.
Jahrhundert oder wie man die Welt nicht regiert, Rhede.

Imhoff, Roland / Bruder, Martin (2014): Speaking (Un-)Truth to Power: Conspiracy
Mentality as a Generalised Political Attitude, in: European Journal of Personality 28,
25 -43.

Latour, Bruno (2004): Why Has Critique Run out of Steam?, in: Critical Inquiry 30, 225
— 248, http://www.bruno-latour.fr/node/165.

Libbe, Hermann (2019): Politischer Moralismus, Wiesbaden.
Popper, Karl (1966): The Open Society and its Enemies, 5. Aufl., Princeton.

Wippermann, Wolfgang (2007): Agenten des Bdsen. Verschwérungstheorien von Luther
bis heute, Berlin.

Wood, Gordon (1982): Conspiracy and the Paranoid Style. Causality and Deceit in the
Eighteenth Century, in: The William and Mary Quarterly 39, 401 - 441.

(Abruf der in diesem Beitrag angegebenen Internetseiten: 6.5.2024)

287

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


http://www.bruno-latour.fr/node/165
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.bruno-latour.fr/node/165

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 1.

245, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yoga

Alexander Benatar

Yoga ist gesund, Yoga halt fit, Yoga kann man in der Gruppe machen
oder allein, auf dem Wohnzimmerfufiboden oder im Freien, Yoga kann
schweifltreibend sein oder entspannend, Yoga ist weltweit bekannt und so-
zial anerkannt. Kurz: Yoga ist aus dem Leben vieler Menschen kaum mehr
wegzudenken. Nach einer Umfrage des Berufsverbands der Yogalehrenden
in Deutschland aus dem Jahr 2018 haben 16 % der Befragten schon einmal
in ihrem Leben Yoga praktiziert, 5 % tun dies nach wie vor — Tendenz stei-
gend.! Gerade in den ,Lockdown“-Phasen der Corona-Pandemie 2020/21
erlebten zahlreiche YouTube-Kanile diverser Yogalehrender international
einen veritablen Boom. Vor allem in einem jiingeren, stadtischeren Kontext
mag die Aussage ,Ich mache jeden Tag Yoga“ zuweilen weniger Erstaunen
hervorrufen als der Satz ,Ich gehe jeden Sonntag in die Kirche® Aber ist
beides vergleichbar? Handelt es sich bei Yoga iiberhaupt um eine spirituelle
Handlung - oder ist es Sport? Und lassen sich Kirchgang und Yoga nicht
auch miteinander vereinbaren?

Was ist Yoga?

Der Begriff ,Yoga“ entstammt der altindischen Sprache Sanskrit und wird
vom Verb yuj, ,verbinden oder auch ,anschirren’, abgeleitet (s. u.). Im
Rahmen der Hindu-Religionen bezeichnet Yoga einen mdglichen Ansatz,
Erlosung zu erlangen. Wie in den meisten Religionen werden auch in
den Hindu-Religionen spezifische Heilswege (marga) als Antwort auf das
Bewusstsein der Begrenztheit menschlichen Lebens beschrieben. Der Hin-
duismus zeigt sich hierbei ausgesprochen ambiguitétstolerant und offen
fir Pluralismus. Er schreibt nicht den einen alleingiiltigen Weg zur Erl6-
sung vor, sondern lésst eine Vielzahl verschiedener Heilslehren (darshana)
gelten, die sich historisch und religiés mitunter stirker voneinander unter-

1 Berufsverband der Yogalehrenden in Deutschland: Reprdsentative BDY-Studie zu Yoga
in Deutschland, www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018
(Abruf: 5.5.2021).

289

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018

Alexander Benatar

scheiden als etwa Christentum, Judentum und Islam. Die meisten dieser
Lehren verbindet ein {ibergeordnetes Ziel: die Vereinigung von Atman (in
etwa ,Menschenseele“) und Brahman (,Weltseele®).

Grob vereinfacht lassen sich drei hinduistische Wege unterscheiden,
Erlésung durch eine solche Vereinigung (moksha) zu erreichen (Malinar
2009, 242):

o Der Weg der Tat (karma) zielt darauf ab, dass ein jedes Individuum mdog-
lichst pflichtgeméf} die Rolle (dharma) erfiillt, die ihm nach der Ord-
nung der Welt zukommt, um dadurch im Kreislauf der Wiedergeburten
(samsara) nach und nach das seinen Afman vom Brahman trennende
Karma abzubauen.

« Der Weg der Hingabe (bhakti) verfolgt das Ziel einer Erlésung durch
religiose Devotion und géttliche Gnade; er sucht dabei bisweilen auch
eine Art Verschmelzung des Menschen mit Gott.

« Auf dem Weg der Erkenntnis (jnana) soll durch Meditation und Ver-
senkung (samadhi) das Wissen um die letztliche Einheit von Atman
und Brahman verinnerlicht werden. In den Upanishaden, einer hindu-
istischen Schriftensammlung aus dem 1. Jahrtausend v. Chr., wird zur
Veranschaulichung dieser Einheit das Bild vom Salz gewdhlt, das sich
in Wasser auflost und mit ihm vereint, ohne aber je mit dem Wasser
identisch zu werden.

Beim Yoga soll die Erkenntnis der Einheit von Individualseele und Welt-
seele nun aber nicht allein durch stille Meditation gewonnen werden.
Vielmehr wird der Korper zum Werkzeug, er wird wortlich vom Geist
»unters Joch genommen® (yuj, ,anschirren), um die angestrebte Verbin-
dung von Individuum und Gott zu realisieren. Bereits in der Bhagavad
Gita, einem spirituellen Gedicht und zentralen Text des altindischen Epos
Mahabharata, werden hierzu dienliche Kdrperhaltungen, Sitzpositionen
und Atemvorschriften erwéhnt. Die gedankliche Grundlage dieser betont
korperlichen Meditationspraxis bildet die in der sog. Samkhya-Lehre ent-
wickelte dualistische Trennung von Geist (purusha) und (Ur-)Materie (pra-
kriti). Erst wenn der Mensch durch Konzentration und Meditation sein
individuelles Bewusstsein (identifiziert als Purusha bzw. Atman) von der
materiell-weltlichen Prakriti befreit, steht ihm der Weg zur Uberwindung
der schmerzlichen Trennung von Atman und Brahman offen.

Im Yogasutra (,Yogaleitfaden®), einem vom haufig als ,Vater des Yoga“
bezeichneten Patanjali verfassten Grundtext, wird die Erlosung durch kor-
perliche Meditation als achtstufiger Pfad beschrieben:

290

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yoga

« Yama - duflere Selbstdisziplin, ausgedriickt in Gewaltverzicht (ahimsa),
Wabhrhaftigkeit, Keuschheit und Besitzlosigkeit.

« Niyama - innere Selbstdisziplin, die sich in Reinheit, Askese, Studium
und Gottesverehrung duflert.

o Asana - besondere Korperhaltungen und Sitzpositionen (etwa der
~Lotossitz).

« Pranayama - bewusstes Ein- und Ausatmen sowie Regelung der Atem-
frequenz.

« Pratyahara - Losung von den sinnlichen Eindriicken duflerer Objekte.

+ Dharana - Stillstand der Gedanken durch Fokussierung auf einen ein-
zelnen Punkt.

+ Dhyana — Meditation und Versenkung durch Loslassen aller Gedanken.

o Samadhi - Erleben einer vollkommenen Versenkung und der Vereini-
gung von individuellem und absolutem (g6ttlichem) Bewusstsein.

Formen und Schulen

Dieser im Yogasutra beschriebene klassische Weg, auch als Raja-Yoga (,,Ko-
nigsyoga“) bezeichnet, war auch bei der Verbreitung des Yoga im Westen
bedeutsam, wenngleich man ihn oftmals losgelost vom Hinduismus selbst
deutete. Raja-Yoga wurde dort vor allem durch den Inder Vivekananda
(1863 - 1902) bekannt, der die Ramakrishna Mission begriindete, den Hin-
duismus 1893 beim Weltparlament der Religionen in Chicago vertrat und
fiir seine Wahrnehmung als ,Weltreligion® sorgte. Auch die hinduistische
Bewegung Brahma Kumaris betreibt Schulen, in denen der Raja-Yoga ge-
lehrt wird (Wobbe 2018, 44).

Daneben entwickelte Vivekananda die mit den drei genannten Heilswe-
gen korrespondierenden Formen von Karma-, Bhakti- und Jnana-Yoga. Der
von Sri Aurobindo Ghose (1872 - 1950) gepragte Integrale Yoga verbindet
diese drei Spielarten miteinander. Auch der in Deutschland populdre Yoga
Vidya (,Wissen'; ,Weisheit“) Sivanandas (1887 - 1963) versteht sich in dieser
Tradition. Eine mit dem Raja-Yoga entfernt verwandte, fiir nicht-hinduisti-
sche Einfliisse durchaus offene Yogapraxis etablierte mit dem Kriya-Yoga
auch Paramahansa Yogananda (1893 - 1952). Dieser betrat 1920 zum ersten
Mal US-amerikanischen Boden und griindete zur Verbreitung seiner Lehre
die sehr erfolgreiche Self-Realization Fellowship (SRF). Yogananda schrieb
nicht nur den spirituellen Bestseller Autobiography of a Yogi, sondern wur-
de bald auch zu einem Vorreiter spiterer indischer ,Pop-Gurus’, indem

291

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander Benatar

er die Nahe politischer und kultureller Kreise gleichermafien suchte. Er
beeindruckte die Musiker Elvis Presley, Ravi Shankar und George Harrison
ebenso wie spiter den Apple-Griinder Steve Jobs.

Bei dem im Westen besonders weit verbreiteten Hatha-(,Kraft“-)Yoga
handelt es sich um eine Ausprigung des Yoga, die urspriinglich nur zur
Unterstiitzung der anderen Yogawege entwickelt wurde. Sie konzentriert
sich auf die oben genannten Meditationsstufen Asana (Korperhaltungen)
und Pranayama (Atemregelung). Heute hat sich diese Form der Yogapraxis
weitgehend verselbstandigt und ist fiir viele Praktizierende im Westen mitt-
lerweile gleichbedeutend mit dem Yoga iiberhaupt geworden. Wer heute
~Yoga macht’, widmet sich meist einer Abfolge verschiedener Asanas. Das
bekannteste Beispiel einer solchen Abfolge ist wohl ,Surya Namaskar® -
der sog. Sonnengruf. Die westliche Yogapraxis spiegelt insofern meist nur
einen sehr beschrankten Teilaspekt der spirituellen Yogalehre des Hindu-
ismus wider (vgl. auch Hummel 1990, 7). In der ersten Hilfte des 20.
Jahrhunderts wurden einige Asanas zudem nach dem Vorbild altbekannter
Gymnastikiibungen entwickelt, haben mit den indischen Urspriingen des
Yoga also kaum mehr etwas zu tun.

Gerade das Feld des Hatha-Yoga hat sich in den letzten Jahrzehnten
in hohem Maf3e ausdifferenziert. Zu dieser im Rahmen von (Volks-)Hoch-
schulangeboten auch als Ashtanga- oder Vinyasa-Yoga bezeichneten Form
treten dort oftmals der ruhigere Yin-Yoga, aber auch Power-Yoga bzw.
Acro-Yoga. Deren Name ist Programm - sie werden daher von traditions-
bewussteren Yogalehrenden eher fiir eine Art ,Aerobic* gehalten als fiir
moderne Adaptionen altindischer Heilslehren. Beim nicht minder schweif3-
treibenden Bikram-Yoga werden die Asanas in einem ca. 35 bis 40 Grad
heiflen Raum praktiziert. Der Hasya-(,Lach“-)Yoga strapaziert weniger die
Gliedmaflen, dafiir umso stirker Zwerchfell und Atemmuskulatur: Hier
wird kiinstliches Lachen getibt, das spéter zu echtem Lachen werden soll.

Eine gewisse Bedeutung hat im Westen zuletzt auch der u. a. von Yogi
Bhajan (1929 - 2004) propagierte Kundalini-Yoga erlangt. Thm liegt die
Vorstellung einer den Koérper durchziehenden gottlichen Lebensenergie
(Shakti) zugrunde, die wie eine zusammengerollte Schlange (Kundalini)
am Beckenboden liegt. Mithilfe von Ubungen soll die Kundalini geweckt
werden und durch sieben Energiezentren (Chakren) entlang der Wirbelsdu-
le bis zum Scheitel (Sahasrara) aufsteigen, wo sich die weiblich gedachte
Shakti mit dem mannlichen kosmischen Bewusstsein (Shiva oder auch
Atman) vereinen kann (vgl. auch von Stietencron 2017, 64f). Gepragt ist
dieser Yoga von Mantren, die der Kundalini den Weg bereiten sollen.

292

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yoga

Gemeinsam ist all diesen duf8erst heterogenen Ausformungen der histori-
schen und modernen Yogapraxis ihr monistischer Anspruch, ihr Streben
nach einer ,Befreiung durch Erkenntnis der Einheit in der Zweiheit, der
Gleichheit von Geist und Materie und der Verschiedenheit von Seele und
Materie durch die Identifikation der Individualseele mit Unsterblichkeit®
(Michaels 1998, 295).

Wie verhalten sich Yoga und Christentum zueinander?

In seiner urspriinglichen Form handelt es sich beim Yoga um eine spe-
zifische und dabei doch sehr vielfiltige Form indischer Religionspraxis.
Ungeachtet vereinzelter Versuche etwa Yoganandas, Jesus und einige seiner
Jinger im Nachhinein zu ihresgleichen zu erklaren, um ihre Lehre in einer
westlichen, christlich gepragten Umgebung kulturell anschlussfahiger zu
machen, ist Yoga eigentlich kein Bestandteil der christlichen Religionspra-
xis. Allerdings wire auch die Annahme verfehlt, seine Yogapraxis mache
einen Menschen zwangslaufig zu einem Hindu. Das ist schon deshalb nicht
moglich, weil eine Konversion zum Hinduismus traditionell nicht vorgese-
hen ist, als Hindu wird man geboren. Manche Hindu-Organisationen kriti-
sieren sogar die zunehmende westliche Vereinnahmung einer urspriinglich
genuin indischen spirituellen Praxis. Der Grad an Ubernahme von Hindu-
Lehren ist bei den diversen Yoga-Schulen zudem sehr unterschiedlich. Eine
intensive Auseinandersetzung mit hinduistischen Lehren ist z. B. bei Yoga
Vidya zu beobachten.

Es gehort aufSerdem mehr dazu, Hindu zu sein, als sich mehr oder weni-
ger regelmiflig Asanas und kontrolliertem Atmen zu widmen. Das Dharma
als umfassendes Ordnungsprinzip der indischen Gesellschaft, das auch zur
religiosen Begriindung des indischen Kastenwesens dient, ist wie der Sam-
sara auch fiir jene Hindus pragend, die eine Versenkung ihres Atman im
Brahman mittels Yogatechnik suchen. Eine solche Orientierung am Dhar-
ma-Konzept oder die ihm zugrunde liegende Vorstellung eines Kreislaufs
der Wiedergeburten ist aber nur fiir die wenigsten nicht-hinduistischen
Yoga-Praktizierenden relevant. Auch wenn Christinnen und Christen mit
dem Yoga eine in ihrem Ursprung hinduistische Praxis ausfithren, bleiben
ihnen zentrale Bestandteile hinduistisch inspirierter Weltanschauung inso-
fern weiterhin fremd.

Wenn Yoga also losgelost von tiefergehenden Elementen hinduistischer
Religiositat praktiziert werden kann, wére es dann nicht denkbar, ihn

293

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander Benatar

auch fiir den christlichen Glauben fruchtbar zu machen? Vielfach wird
moniert, gerade die evangelische Spiritualitit habe den Korper weitgehend
aus den Augen verloren. Auch mystische Traditionen (etwa die unio mystica
als Ziel einer spirituellen Vereinigung des betenden Menschen mit Gott)
spielen in der kirchlichen Gegenwart kaum mehr eine Rolle. Mit Verweis
auf die paulinische Aufforderung ,Priift aber alles, das Gute behaltet® (1.
Thess 5,21) fragen daher manche, ob zur Bereicherung der evangelischen
Glaubenspraxis nicht auch ein ,christlicher Yoga“ begriiienswert wiare (vgl.
Hummel 1990, 30f).

Tatsachlich sehen einige Christen und Christinnen im Yoga eine Mog-
lichkeit, ,den eigenen spirituellen Reichtum mit den Herausforderungen
der Korperorientierung in einen fruchtbaren Dialog zu bringen“ (Hahn
2020, 18). Richtig adaptiert konnte Yoga dann zu einer neuen Ausdrucks-
form auch christlicher Religiositit werden, miisste dabei allerdings im Un-
terschied zu seinen hinduistischen Urspriingen ,von Gottes Befreiungshan-
deln getragen werden und zur Hoffnung auf ein befreites Subjekt fithren®
(ebd., 39). So verstanden wiirden Christen mit Yogaiibungen eben nicht das
hinduistische Ziel einer Auflosung der Individualseele in einer Weltseele
verfolgen, sondern die christliche Hoffnung auf individuelle Erl6sung blie-
be ausdriicklich bestehen. Es ginge darum, ,in das Innere zu schauen und
sich so mit allen Sinnen auf Gott ausrichten zu konnen® (Lang 2021, 6). Im
Rahmen christlicher Spiritualitdt konnte dem Yoga auflerdem ,auch eine
vorbereitende religiése Funktion zugeschrieben werden, namlich als Hilfe
zur Sammlung und zu jener Stille, in der der Christ wieder zum Horen,
Bibellesen und Beten fihig wird (Hummel 1990, 25). Vor diesem Hinter-
grund ist auch die immer wieder diskutierte Zuldssigkeit von Yogakursen in
kirchlichen Rdumen nicht kategorisch auszuschliefSen.

Fir viele Praktizierende tritt die spirituelle Dimension heute zudem
nahezu vollstindig in den Hintergrund. Yoga kann bei Schlafstérungen und
Depressionen helfen sowie Riickenschmerzen lindern. Teilweise werden
die Kosten fiir Yogakurse sogar von Krankenkassen iibernommen, die den
Nutzen von Yogaiibungen zum Stressabbau und zur Prévention spezifischer
Krankheiten anerkennen (gleichzeitig aber auch vor potenziell schadlichen
Yogaiibungen warnen, die im Extremfall etwa zu Bandscheibenvorfillen
oder Hyperventilation fithren kénnen; vgl. Ott 2013, 229). Manche Arbeit-
geber bieten Yoga als Bestandteil der betrieblichen Gesundheitsférderung
an. Der Anspruch, eine Verbindung von Geist und Kérper zu fordern, oft
mittels Abstimmung der Bewegungen auf den Atem, ist freilich auch in

294

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yoga

den populéren, eher ,meditationssportlichen® Formen der Yogapraxis weit
verbreitet.

Obgleich die International Yoga Sports Federation (IYSF) regelmafige
~Yoga-Weltmeisterschaften® ausrichtet, ist ein sportlicher Leistungsdruck
dem Yoga eigentlich fremd, geht es dabei doch gerade darum, sich von
solch weltlichen Anspriichen zu losen. Bei der 30-Tage-Challenge einer
YouTube-Yogalehrerin kimpft man daher auch nicht gegeneinander, son-
dern vielmehr gegen seinen eigenen ,Schweinehund® Dennoch handelt
es sich beim modernen Massenphidnomen ,Lifestyle-Yoga“, Auftreten und
Selbstmarketing nach zu urteilen, haufig eher um einen Sport als um eine
altindische spirituelle Praxis. Und in der Gruppe sucht man dann gelegent-
lich doch den athletischen Vergleich. Auch die Beweggriinde zur Teilnahme
an solchen (Online-)Yogakursen sind oftmals primdr utilitaristisch: Man
verfolgt Fitnessziele und Schonheitsideale, will dabei aber frei bleiben (oder
zumindest wirken) von dufSerem Erfolgsdruck (vgl. Rottenberg 2021).

Einschdtzung

Der Art und dem Anspruch nach ist der Yoga eine viel zu heterogene und
vielschichtige Gestalt von Religionspraxis, als dass sie sich mit einem Pau-
schalurteil bewerten liefle. Auch 30 Jahre nach ihrer Formulierung bleibt
die folgende Problemanzeige zum Umgang mit Yoga unverdndert aktuell:

~Yoga im Westen bewegt sich in beiden Sphéren: als Gesundheits- und
Entspannungs-Yoga in der sdkularen Welt von heute, als Suche nach mysti-
scher Erfahrung und nach Lebenssinn sowie im Kontext missionierender
Gurubewegungen im religidsen Bereich. Die Uberginge zwischen beiden
sind flielend. In beiden Sphéren ist Yoga présent, ob es der Kirche passt
oder nicht“ (Hummel 1990, 28).

Yogaangebote in den geschilderten gesundheits- oder sportorientierten
Formen (vor allem im Fitnessstudio) haben nur sehr geringe weltanschau-
liche Relevanz. Vermutlich wiirden sich nur wenige Yogalehrende als ,Gu-
rus“ bezeichnen. Etwas anderes allerdings gilt fiir die etwa von Yoga Vidya
angebotenen, ebenfalls unter dem Rubrum ,Yoga“ gefassten Einkehrtagun-
gen (Retreats) in hinduistischen oder zumindest hinduistisch inspirierten
Meditationszentren (Ashrams). In ihnen konnen die korperlichen Yoga-
iibungen eine deutliche spirituelle Uberformung erfahren, indem sie nicht
nur in einen liturgischen Tagesablauf eingebettet, sondern auch mit einer
ausgepragten Guruverehrung, der Lehre von Reinkarnation und Karma

295

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander Benatar

sowie anderen, mit dem Christentum nicht zu vereinbarenden Glaubensin-
halten verbunden werden (vgl. Hummel 1990, 29).

Immer wieder kam und kommt es in solchen Gruppierungen vereinzelt
zu Fillen spiritueller (und finanzieller) Abhingigkeit und zu sexualisierter
Gewalt durch charismatische Fithrungspersonen, die das in der klassischen
Yoga-Initiation unabdingbare, aber strukturell ungleiche Guru-Schiiler-Ver-
hiéltnis sowie ihre Machtstellung innerhalb verschwiegener Gruppen skru-
pellos ausnutzen. Auch wenn dies in der Sache leider nicht auf die Yogapra-
xis beschréinkt, zudem dort duflerst selten anzutreffen ist und mit den kor-
perlichen Meditationsiibungen selbst meist wenig zu tun hat, entbindet dies
nicht von der Mahnung zu duflerster Vorsicht im Umgang mit einschligig
bekannten Gurus. Ratsam erscheint es jedenfalls, verfiigbare Informationen
zu nutzen sowie der eigenen Intuition zu vertrauen und im konkreten Fall
zu priifen, ob die spirituelle Grundierung des gelehrten Yoga die angestreb-
te korperliche Betitigung tiberwiegt bzw. ob die Yoga-Praktizierenden in
ihrer personlichen Entfaltung eingeschrénkt werden.

Literatur

Eliade, Mircea (2016): Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit, 3. Aufl., Frankfurt a. M. /
Leipzig.

Hahn, Andreas (Hg., 2020): Yoga und christlicher Glaube. Zwischen kérpersensiblen
Entdeckungen und synkretistischer Vereinnahmung, EZW-Texte 270, Berlin.

Hummel, Reinhart (1990): Yoga — Meditationsweg fiir Christen? Probleme einer christli-
chen Yoga-Rezeption, EZW-Information 112, Stuttgart.

Hutter, Manfred (2008): Die Weltreligionen, 3. Aufl., Miinchen.

Lang, Katharina (2021): Yoga ¢ Christentum, https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christ
sein (Abruf: 18.6.2021).

Malinar, Angelika (2009): Hinduismus, Gottingen.
Michaels, Axel (1998): Der Hinduismus. Geschichte und Gegenwart, Miinchen.

Ott, Ulrich (2013): Yoga fiir Skeptiker. Ein Neurowissenschaftler erklirt die uralte Wahr-
heitslehre, Miinchen.

Rottenberg, Tom (2021): Yoga ist doch kein Sport!, Der Standard, 17.1.2021, www.derstan
dard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport (Abruf: 18.6.2021).

Stietencron, Heinrich von (2017): Der Hinduismus, 4. Aufl., Miinchen.

Wobbe, Liane (2018): Hinduismus. Geschichte, Inhalte, Transformationen, EZW-Texte
258, Berlin.

296

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport

Die Autorinnen und Autoren

Dr. phil. Alexander Benatar, Pfarrer in Berlin, Jurist und Siidasienwissenschaftler, von
2020 bis 2021 wissenschaftlicher Mitarbeiter der EZW.

PD Dr. theol. Riidiger Braun, Pfarrer, EZW-Referent fiir Islam und andere nichtchristli-
che Religionen, 6stliche Spiritualitdt und interreligiésen Dialog.

Dr. theol. Friedmann EifSler, Pfarrer, Islambeauftragter der Evangelischen Landeskirche
in Wiirttemberg. Er war von 2008 bis 2020 wissenschaftlicher Referent der EZW.

Dr. theol. Andreas Fincke, Hochschulpfarrer und ehemaliger Leiter der Evangelischen
Stadtakademie in Erfurt. Er war von 1992 bis 2007 wissenschaftlicher Referent der
EZW.

PD Dr. theol. Martin Fritz, Pfarrer, EZW-Referent fiir Grundsatzfragen, Strémungen
des sdkularen und religiésen Zeitgeistes, Evangelikalismus und pfingstlich-charisma-
tisches Christentum.

Dr. phil. Hanna Fiilling, Sozialethikerin, Referentin fiir Religionspolitik der Bundes-
tagsfraktion Biindnis 90 / Die Griinen. Sie war 2018 / 2019 wissenschaftliche Mitar-
beiterin der EZW.

Dr. theol. Kai Funkschmidt, Pfarrer, Referent am Konfessionskundlichen Institut in
Bensheim. Er war von 2011 bis 2023 wissenschaftlicher Referent der EZW.

Dr. theol. Reinhard Hempelmann, Pfarrer, langjéhriger Leiter der EZW (bis zu seinem
Ruhestand 2019).

Dr. phil. Claudia Jetter, Religionswissenschaftlerin. Sie war 2021 / 2022 wissenschaftli-
che Referentin der EZW.

Claudia Knepper, Pfarrerin in Dresden. Sie war von 2009 bis 2012 wissenschaftliche
Mitarbeiterin der EZW.

Dr. phil. Jeannine Kunert, Religionswissenschaftlerin, wissenschaftliche Mitarbeiterin
der Universitatsbibliothek Leipzig. Sie war 2019 / 2020 wissenschaftliche Referentin
der EZW.

PD Dr. theol. Matthias Péhlmann, Pfarrer, Beauftragter fiir Sekten- und Weltanschau-
ungsfragen der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern. Er war von 1999 bis 2011
wissenschaftlicher Referent der EZW.

Prof. Dr. phil. Michael Utsch, Psychologe und Psychotherapeut, EZW-Referent fiir
psychologische Aspekte neuer Religiositit, Religion und Gesundheit.

297

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806 - am 24.01.2026, 14:59:45. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Achtsamkeit
	Was ist Achtsamkeit?
	Achtsamkeitsbasierte Konzepte in der Psychotherapie
	Achtsamkeit hat die Meditationsbewegung abgelöst
	Wahrnehmung oder Versenkung?
	Risiken und Nebenwirkungen von Achtsamkeit
	Grenzen der Integration und Einschätzung
	Gegenseitige Bereicherung

	Anthroposophie und Christengemeinschaft
	Geschichte der Anthroposophie
	Lehre und Organisation der Anthroposophie
	Die Christengemeinschaft
	Einschätzung zur Anthroposophie und zur Christengemeinschaft

	Astrologie
	Geschichte
	Einschätzung

	Bruno Gröning-Freundeskreis
	Bruno Gröning
	Der BGF als Vermittlungsorganisation des „göttlichen“ Heilstroms
	Lehre und Praxis
	Einschätzung

	Buddhismus im Westen
	Geschichte
	Inhalte, Richtungen
	Buddhismus in Deutschland
	Buddhismus und Christentum

	Engel
	Ursprünge
	Engel in der gegenwärtigen Theologie
	Engel in der Esoterik
	Einschätzung

	Esoterik
	Anspruch
	Aspekte gegenwärtiger Esoterik
	Konspiritualität und rechte Esoterik
	Einschätzung

	Evangelikale Bewegung
	Anliegen evangelikaler Frömmigkeit
	Zusammenarbeit auf der Basis gleichartiger Glaubenserfahrungen
	Vielfältige Typen innerhalb des evangelikalen Spektrums
	Europäischer und nordamerikanischer Evangelikalismus
	Einschätzungen

	Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue
	Die freikirchliche Tradition
	Phänomene
	Einschätzungen

	Fundamentalismus, christlicher
	Die amerikanischen Ursprünge
	Zentrale Charakteristika des religiösen Fundamentalismus
	Variable Zusatzmerkmale
	Fundamentalismus im katholischen Christentum
	Fundamentalismus – eine bleibende Versuchung des Christentums

	Gülen-Bewegung (Hizmet)
	Geschichte
	Lehre, religiöser Hintergrund
	Verbreitung, Organisationsform
	Einschätzung

	Homöopathie
	Geschichte
	Grundprinzipien
	Auseinandersetzungen
	Einschätzung

	Islam
	Anfänge
	Glaube und Praxis
	„Kreative Symbiose“ von Juden, Christen und Muslimen im Mittelalter
	Ausprägungen des Islam, Sonderformen, Islam in Deutschland
	Islam und Islamismus

	Jehovas Zeugen
	Zur Geschichte
	Zur Lehre
	Organisationsform und Alltag der Mitglieder
	Einschätzung

	Konfessionslosigkeit und Atheismus
	„Normalzustand Konfessionslosigkeit“
	Konfessionslos oder konfessionsfrei?
	Wer sind die Konfessionslosen?
	Konfessionslosigkeit und Atheismus

	Kunstreligion
	Annäherung
	Säkularisierung und Resakralisierung
	Die Geburt des Begriffs
	Ältere Programme zur Ästhetisierung des Christentums
	Die Problematik der Unbestimmtheit
	Die Bandbreite des religiösen Lebens
	Fazit

	Life-Coaching
	Das ganze Leben coachen – Spirituelles Coaching
	Psychologie – eine zeitgemäße Heilslehre?
	Sinn- und Wertefragen reflektieren und mitteilen
	Professionalisierung im Business-Coaching, fehlende Standards im Life-Coaching
	Beratungsziele klären!
	Spirituelles Coaching und die Guru-Falle

	Meditation
	Was ist und wozu dient Meditation?
	Achtsamkeit zwischen Trend und Haltung
	Die Vernachlässigung der christlichen Kontemplation in wissenschaftlichen Publikationen
	Spirituelle Übungsformen und säkularisierte Techniken
	Drei verschiedene Meditationsziele
	Die weltanschauliche Deutung von Meditationserfahrungen

	Mormonen (Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten Tage)
	Entstehung und Geschichte
	Lehre und Praxis
	Einschätzung

	Naturspiritualität / Ökologismus
	Geschichte
	Gegenwart
	Lehren und Ideen
	Ökologismus
	Einschätzung

	Neugeist-Bewegung
	Ursprünge
	Christliche Einflüsse
	New Thought Movement
	Affektiver Neugeist
	Prosperity New Thought
	Verbreitung und Vernetzung

	Neuheiden, germanische (Ásatrú)
	Geschichte
	Verbreitung, Gestalt und Organisation
	Lehre und Ausprägungen
	Rituale
	Einschätzung

	Nihilismus
	Nihilismus: Chiffre für die große Geisteskrise
	Der Klassiker der Nihilismus-Diagnose
	Kants „Kopernikanische Wende“ der Philosophie
	Die jüngste Erneuerung des Befundes
	Der Mensch als sinnbedürftiges Wesen
	Die Religion: Lösung oder Opfer des Nihilismus?
	Fazit

	Okkultismus und Satanismus
	Geistesgeschichtliche Einordnung
	Lehren und Erscheinungsformen
	Satanismus
	Einschätzung

	Pfingstbewegung
	Merkmale und Wirkungen
	Geschichte und Ausprägungen
	Lehre und Glaubenspraxis
	Verbreitung
	Einschätzungen

	Rechtes Christentum
	Was heißt „rechts“?
	Die bunte „Ökumene von rechts“
	Das rechte Krisenbewusstsein
	Theologische Grundmotive
	Bewahrendes Christentum: Ordnung statt Relativismus
	Realistisches Christentum: Verantwortung statt Moralismus
	Wehrhaftes Christentum: Selbstbehauptung statt Dialogismus
	Entschiedenes Christentum: Selbstgewissheit statt Skeptizismus

	Gesamtcharakteristik
	Das Dilemma populistischen Christentums
	Fazit

	Säkularisierung
	Begriffsgeschichte
	Kernelemente von Säkularisierungstheorien
	Einschätzung

	Scientology
	Gründer und Botschaft
	Lehre und Methode
	Praxis und Organisationsstruktur
	Einschätzung
	Aus psychologischer Sicht
	Aus politischer Sicht
	Aus kirchlicher Sicht


	Spiritualität
	Von der geistlichen Schriftlektüre zur inneren Religion im 19. Jahrhundert
	Spirituelle Aufbrüche im 19. und frühen 20. Jahrhundert
	Die Theosophie
	Die universelle Spiritualität Indiens
	Ordensspiritualität und christliches Zen

	Entwicklungen im 20. Jahrhundert
	Das Zweite Vatikanum und das universale Heilsmysterium Christi
	New Age, Friedensbewegung und subjective-life spirituality

	Charakteristika und Formationen populärer Spiritualität
	Hyperkulturalität und transpersonales Bewusstsein
	Optionalität und verkörperlichte Spiritualität
	Technologien des Selbst und integrative Transformation
	Individualisierung und säkulare Spiritualität

	Rückfragen und Reflexionen
	Universalismus vs. Konstruktivismus – Von der „Konvergenz“ zur Kontextualität
	Dogmenfreiheit vs. Tradition – Weltanschauliche Aufladungen von „Meditation“
	Innerlichkeit vs. sozio-religiöse Organisation
	Contemplatio vs. tentatio – Anfechtung und die Alltäglichkeit von Spiritualität


	Verschwörungstheorien
	Begriff, Form und Merkmale von Verschwörungstheorien
	Ursachen
	Verbreitung
	Verschwörungstheorien von unten und von oben
	Diffamierungsbegriff im Meinungsstreit
	Einschätzung und Umgang

	Yoga
	Was ist Yoga?
	Formen und Schulen
	Wie verhalten sich Yoga und Christentum zueinander?
	Einschätzung

	Die Autorinnen und Autoren

