VoOR DEN TOREN:

BIiLDUNG, MACHT UND GLAUBEN AUS DER SICHT
RELIGIOSER MUSLIMISCHER FRAUEN'

GERDIEN JONKER

In diesem Beitrag stehen religiose muslimische Expertinnen in der Bundes-
republik im Mittelpunkt: Wie sie zur Expertin werden, welche Aufgaben sie
haben, welches thematische Spektrum sie besetzen. Der Terminus ist der
amerikanischen Diskussion um religiose Spezialistinnen entliehen (Starr
Sered 1998), die das Augenmerk auf die Existenz von Frauen lenkte, die inner-
halb ihrer religiosen Tradition arbeiten, als Akteurinnen diese mit gestalten
und zunehmend auch die religiose Begriindung ihrer marginalisierten Posi-
tion in Frage stellen. Vor allem Letzteres ist ein heikles Thema. In den drei
abrahamitischen Religionen besaflen Minner lange Zeit die Definitions-
macht. In dieser Position schrieben sie Frauen eine untergeordnete Rolle zu,
die als komplementir beschrieben wurde. Dennoch sind in diesem symboli-
schen System Frauen zu religitsen Akteuren geworden und dort, wo die
Grenze zwischen Symbol und Handlung tiberwunden wurde, stellen sie kri-
tische Fragen (Haddad/Esposito 2001).

Religiose muslimische Expertinnen sind in erster Linie Sachverstindige
in der fachgerechten Auslegung der islamischen Tradition im Hinblick auf
die Stellung von Frauen und Kindern. Die Rolle einer Kritikerin, die die {iber-
lieferte Ordnung in Frage stellt, nehmen — 6ffentlich wahrnehmbar — erst
wenige fiir sich in Anspruch. Traditionell erstreckten sich ihre Handlungsbe-
reiche vom Religionsunterricht bis zur Eheberatung. Ihre Arbeit erfuhr in der
islamischen Tradition zwar wenig Aufmerksambkeit, dennoch bildete sie stets
einen anerkannten Tatigkeitsbereich fiir die islamische Erziehung. Im Ver-
gleich zu ihren minnlichen Kollegen machten muslimische Expertinnen le-
diglich eine Randgruppe aus. Es waren die muslimischen Minner, die iiber
religiose Autoritit verfiigten, das Gruppencharisma auf sich lenkten und die
Grenzen des anderen Geschlechts festlegten.

Religiése Expertinnen tragen heute auf vielerlei Weise zur Produktion
islamischen Wissens in der Bundesrepublik bei. Vieles davon kann als »tradi-
tionelles Wissen«< bezeichnet werden, aber nicht nur. Manche dieser Theolo-
ginnen produzieren innovatives Ideengut, das sie in ihren eigenen Gemein-
den zur Diskussion stellen. Andere Expertinnen haben sich auflerhalb des
Moscheenspektrums einen Platz gesucht. Von dieser Warte aus produzieren
sie neue theologische Ansitze und Unterrichtscurricula fiir den freien Markt.

1 Dieser Beitrag ist eine Fortfithrung meines Aufsatzes »Islamic Knowledge through
a Woman'’s lens: Education, Power and Belief«, der in Jonker/Sakaranaho 2003 er-
schien. Die deutsche Ubersetzung dieses Aufsatzes von Johannes Fischer war die
Grundlage meiner weiteren Bearbeitungen.

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | GERDIEN JONKER

Thre unabhingige Produktionsweise kénnte diese Frauen in die Lage verset-
zen, im Bereich von Demokratie und Bildung eine Schliisselposition zwi-
schen islamischen Gemeinschaften und Mehrheitsgesellschaft einzunehmen.
Der vorliegende Beitrag konzentriert sich nunmehr auf die religiésen Exper-
tinnen innerhalb des Moscheenspektrums.

Die Beschreibungen in diesem Text sind verschiedenen Forschungsab-
schnitten und Projekten entnommen. Eine zufillige Begegnung mit jungen
Frauen in Istanbul, die mir 1996 ihr Internat zeigten und mir die Prinzipien
ihrer religiésen Ausbildung erklirten, 16ste bei mir die Frage aus, welchen
Anteil muslimische Frauen an der Produktion religioser Kenntnisse, die auch
ihre eigene Position betreffen, haben. Im Winter 1997 fithrte ich daraufhin
eine erste Bestandsaufnahme in 72 Berliner Moscheen durch und stellte fest,
dass samitliche 56 tiirkische Gemeinden im Laufe der 199oer Jahre getrennte
Gebetsrdume fiir Frauen eingerichtet und in den meisten Fillen eine oder
mehrere religiose Spezialistinnen hinzugezogen hatten, wihrend die arabi-
schen und bosnischen Neuankémmlinge gerade damit begannen, getrennte
Einrichtungen in Betracht zu ziehen (Jonker 1999). Allen méinnlichen Vor-
standsmitgliedern war die Notwendigkeit bewusst, ihren Frauen in der frem-
den Umgebung einen eigenen Ort innerhalb der Moschee einzurdumen, um
ihnen die Weitergabe der religiésen Tradition zu erméglichen. Es ist wichtig
festzuhalten: Traditionell ist die Moschee ein minnlich definierter Ort. Frau-
en mogen ihn hin und wieder aufsuchen, in den islamisch geprigten Lin-
dern haben sie jedoch dort keinen strukturellen Platz. Es gibt traditionelle
Lehreinrichtungen (Medresen) auch fiir Frauen, aber private Wohnriume
sind weiterhin Orte des Betens und der Versammlung (Berkey 1992: 161-181;
Barangzani 1992). Mit der Verwirklichung struktureller Riume® fiir Frauen
ist der westeuropdische Islam nunmehr im Begriff, der Tradition Neues hin-
zuzufiigen.

Anschliefend praktizierte ich 1999 teilnehmende Beobachtung in den
verschiedensten Frauengemeinden und fiihrte Gespriche mit den Expertin-
nen, die dort als Theologinnen oder Lehrerinnen titig waren. SchliefRlich
konzentrierte ich mich auf die dichte Beschreibung einer zutiefst orthodoxen
Gemeindestruktur, die um die Geschlechterordnung kreist, am Beispiel des
Verbandes der islamischen Kulturzentren (Jonker 2002).

2 Der Begrift »strukturelle Doméne« (structural domains) wurde der aktuellen an-
thropologischen Diskussion entliehen (Louis Dumont, Arjun Appadurai u.a.). Er
umfasst materielle Riume (den Marktplatz, das Wohnzimmer, die Schlange im Su-
permarkt) sowie Gelegenheiten (die Predigt, die elterliche Autoritit, der Schwatz),
die in ihrer Heterogenitit jeweils Raum fiir eine ganz bestimmte Kommunikation
bieten. Mehr als institutionalisierte Rdume umfassen structural domains auch fliich-
tige Kommunikationen. Diese kénnen im Laufe der Zeit einen Prozess der Institu-
tionalisierung erfahren oder auch nicht. Vgl. Jonker (1997).

am 13.02.2026, 21:57:42, e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bi1pUNG, MACHT UND GLAUBEN | 221

Nach einer Recherche zum Stand der Institutionalisierung des Islams in
Europa, die hier unter dem Aspekt einer Gelegenheitsstruktur betrachtet
wird, sowie der Erérterung, wo sich darin der Ort der Frauen befindet, folgt
eine Beschreibung ihrer Aufgabenbereiche und ein Rundgang durch die ver-
schiedenen Ausbildungsstitten. Danach werden drei Typen von Frauenge-
meinden skizziert. Zwei Fragestellungen, die sich durch diesen Text ziehen,
werden in der Schlussfolgerung genauer betrachtet. Eine berithrt die Rele-
vanz der Rahmenbedingungen: Welche Bedeutung haben die politischen und
gesellschaftlichen Bedingungen fiir die Institutionalisierung muslimischer
Gemeinden in Europa? Die andere befasst sich mit der Produktion von reli-
giéser Bedeutung und deren Verinderung durch den Beitrag von Frauen.

Der europiische Islam als Gelegenheitsstruktur?

Die islamische Tradition vermittelt den Gliubigen Vorschriften. Sie waren
das Instrument, mit dem diese Religion sich einst eine institutionelle Gestalt
gab, ohne auf eine Hierarchie rekurrieren zu miissen. Als der Prophet Mu-
hammad starb, hinterlief er eine Offenbarung (Koran) sowie das miindlich
iiberlieferte Vorbild seines Lebenswandels (Sunna). Es entwickelten sich als-
bald an der Rechtssprechung angelehnte Techniken, um aus diesen beiden
Quellen rituell-religiése und soziale Verhaltensregeln abzuleiten (Figh). Nach
einiger Zeit wurden die wichtigsten Resultate in einem verbindlichen Regel-
werk zusammengefasst (Scharia). Man meinte damals, um 9oo, dass damit
wohl das Wichtigste festgelegt worden war. Das »Tor« zur Interpretation, so
hieR es, sollte darum fortan »geschlossen« bleiben (Gibb/Kramers: 102-107;
157f,; 524-529; Johannsen 1999). Der Kodex bekam damit einen Status, der
den beiden Quellen sehr nahe kam. Danach wurde er mehr als tausend Jahre
lang ein Steinbruch fiir gelehrte Interpretationen. Er wurde buchstiblich
iiberfrachtet mit Rechtsauslegungen und theologischen Spitzfindigkeiten, die
meistens von Mannern erdacht wurden und oft um das >Wesen<und den Sta-
tus von Frauen kreisten. Der Zugang zu Theologie und Rechtsgelehrtheit war
ausschlieflich Minnern vorbehalten und, obwohl man diesen Gelehrten
nicht generell Boshaftigkeit unterstellen kann, so ist doch nachtriglich sicht-
bar geworden, dass sie, sobald es um die Position, die Rechte und den Hand-
lungsradius ihrer Frauen ging, stets sich selbst tibervorteilten. In der religic-
sen Symbolik bekam das Geschlechterverhiltnis eine Rolle zugesprochen, die
dem minnlichen Verhiltnis zu Gott entsprach. Gravierend kam hinzu, dass
nambhafte Theologen explizit frauenfeindlich waren und sich Aussprachen

3 >Gelegenheit macht Diebe« sagt das Sprichwort, aber die Soziologie sieht nicht
nur lange Finger am Werk. Opportunity structures gelten ihr als hervorragende Wei-
chenstellungen fiir die Entstehung sozialer Bewegungen. Vgl. Tarrow (1988).

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -


https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | GERDIEN JONKER

erlaubten, die sich duflerst belastend auf das Leben muslimischer Frauen
auswirkten. Diese Machtkonstellation wird heute zwar auch von muslimi-
schen Minnern mit Fragezeichen versehen, im Wesentlichen existiert sie
jedoch ungebrochen weiter.

Es gibt aber eine neue Diskussion. Die Scharia, die viele Glaubige auch
heute als unabdingbaren Ausgangspunkt ihres Glaubens betrachten, unter-
scheidet zwischen rituellen Vorschriften (Ibadat) und Hinweisen fiir das so-
ziale Leben (Mu’ammelat). Die erste Kategorie behandelt das Gebet, die Pil-
gerfahrt, das Opferfest und die freiwillige Steuer und gilt allen Gliubigen als
Pflicht. Die zweite Kategorie betrifft ein weites Feld. Je nach Zeit, politischer
Lage und Geographie, je nach Position (Mehrheit oder Minderheit), Notwen-
digkeit (Krieg oder Frieden) und persénlichen Umstinden (Schwangerschaft
oder Alter), soll zuerst festgestellt werden, was den Umstinden entspricht.
Im Prinzip geht es darum, mit Hilfe der in der Scharia enthaltenen Hinweise
das tdgliche Leben zu erleichtern. Aber was ist im téglichen Leben zentral?
Und wer ist NutznieRer der Erleichterung? Der Spielraum der Entschei-
dungsfreiheit, der den Gelehrten damit angeboten wird, lisst sich noch im-
mer leicht fiir die ureigenen Interessen ausnutzen.

Uber die Bedeutung der Scharia sind sich auch Muslime in Westeuropa
nicht mehr einig. Die einen verteidigen die Ansicht, Religion betreffe be-
stimmte Handlungen an bestimmten Tagen (Ibadat). Im Ubrigen sei sie eine
Angelegenheit privaten Ermessens. Damit betrachtet diese Gruppe die Scha-
ria als eine historische Interpretation, die zum Teil {iberholt ist. Stattdessen
wendet sie sich den beiden Quellen Koran und Sunna wieder zu. Die anderen
verteidigen dagegen die Auffassung, die Religion habe das gesamte Leben zu
durchdringen und das >wie< sei damals mit der Scharia endgiiltig festgelegt
worden.

Diese beiden Auffassungen ziehen sehr unterschiedliche Konsequenzen
nach sich. Wer das >ganze Leben< zwingend religios bestimmt sieht, stellt
rechtlich und institutionell sehr viel weitreichendere Forderungen als derje-
nige, der Religion als seine private Angelegenheit betrachtet. Wohl aus die-
sem Grund mochten die Regierungen der westeuropiischen Staaten bei der
Schlichtung der Kontroverse Einfluss haben. Den Politikern geht es um klare
Grenzziehungen. Sie mochten Mehrheiten feststellen und Eindeutigkeit da-
riiber, welchen Forderungen nachzugeben sei und welchen nicht. Sie méch-
ten ebenfalls ausschliefen, dass die religiosen Grundlagen sich mit demokra-
tischen Grundsitzen reiben. Auch in dieser Diskussion ist die Position mus-
limischer Frauen an zentrale Stelle geriickt. Im Dreieck dieses Krifteverhilt-
nisses wichst die Ausformulierung eines auf Europa bezogenen Islam.

Die Produktion eines islamischen Wissens, das auf den westeuropi-
ischen Kontext eingeht und die religiosen Vorschriften so auszulegen ver-
mag, dass sie den Lebensumstinden von Muslimen in Europa Geniige tun,
ist inzwischen in vollem Gange. Auch in der Bundesrepublik werden »islami-

am 13.02.2026, 21:57:42, e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BILDUNG, MACHT UND GLIAUBEN | 223

sche< Antworten auf Dilemmas im Alltag formuliert und es kommen tiglich
neue hinzu. Sie betreffen die Haarlinge ebenso wie den Umgang mit nicht
muslimischen Nachbarn. Sie drehen sich um Markenkleidung, Erndhrungs-
produkte, Schulausfliige, Krankenhausaufenthalte, Wohnungseinrichtungen,
Erziehung, Begribnisorte, Fritherkennung und Gentechnologie. Diese Ant-
worten beschiftigen sich auch mit Fragen der Grenzziehung (»Darf man Es-
sen von Nichtmuslimen annehmen?«) sowie der Suche nach Gemeinsambkei-
ten (interreligiéser Dialog). Seit Beginn dieser Suche steht jedoch ein Prob-
lem im Raum, das bislang noch nicht gelost werden konnte: Wer hat die Ex-
pertise? Wer kennt sich gleichermafen im gesellschaftlichen Kontext und in
der islamischen Gelehrsambkeit aus? Wer vor allem liefert die Antworten, die
europiische Muslime als befriedigend empfinden? Bei der Suche nach Auto-
rititen bildet sich eine massive Pluralisierung der Anspriiche ab. Die Frage,
inwieweit die Religion den Alltag bestimmen darf, nimmt dabei einen zentra-
len Platz ein. Die Institutionalisierung des Islams in Westeuropa steht noch
am Anfang (Dassetto/Maréchal/Nielsen 2001).

Ausbildungseinrichtungen fiir islamische Experten mit Ortskenntnissen
oder religiose Institutionen mit klaren Positionen lassen sich nun einmal
nicht so schnell realisieren. Die meisten Gemeinden behelfen sich in der
Zwischenzeit mit Lehrern und Wanderpredigern aus dem Heimatland. Aber
die Unzufriedenheit wichst. Zu grof ist die Kluft zwischen dem Weltbild des
eingeflogenen Experten und dem Alltag der hier geborenen Kinder. Zu sehr
prallt die starre Handlungsethik eines saudischen Wanderpredigers auf die
Privatisierungstendenzen der meisten in Europa heimischen Muslime. Die
Unzufriedenheit hat aber auch eine Gelegenheitsstruktur entstehen lassen.
Es lieRe sich mit Fug und Recht sagen: Im Vakuum des Neuanfangs kann
jeder Beitrag dazu beisteuern, wieder theologischen, kontextualisierten Bo-
den zu gewinnen. In der Auseinandersetzung um die Definitionsmacht er-
weisen sich indes nur wenige traditionelle Autorititen in der Lage, ihre Ge-
lehrsamkeit kontextbezogen anzuwenden. Genau hier lisst sich eine Erweite-
rung der traditionellen Rolle muslimischer Expertinnen aufzeichnen.

Wo sind die Frauen?

Muslimische Frauen in Deutschland, die zu der Auslegung der islamischen
Tradition einen Beitrag aus Frauenperspektive leisten méchten, sehen sich
zunichst in einer schwierigen Situation. Auch in Europa wird der Zugang
zum islamischen Wissen nach wie vor von Minnern dominiert, und Frauen
bekommen nur Einblicke, die ihre Verantwortung fiir die Erziehung der Kin-
der betreffen. Im Groflen und Ganzen sind die Stimmen und Gesichter des
modernen Islams iiberwiegend minnlich. Daran hat sich auch in Europa
nichts gedndert (Ahmed 1986: 69off.), und die islamischen Gemeinden in

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -


https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | GERDIEN JONKER

der Bundesrepublik bilden keine Ausnahme. Strukturelle Dominen der
Wissensproduktion sind in beiden eng mit einem entschieden mannlichen
Zentrum verkniipft. Deren wichtigster Ort bildet erstens die Freitagspredigt.
Sie wird von einem Theologen (Imam) oder einem Religionslehrer (Hoca)
vor einem ausschliefflich minnlichen Publikum abgehalten. Hier werden
Fragen der Religionsaustibung und des tiglichen Lebens besprochen und es
wird zu bestimmten Verhaltensweisen geraten. Der zweite Ort ist die Bera-
tungstatigkeit des Lehrers. Von ihm, der sich im islamischen Recht auskennt,
werden autoritative Interpretationen erwartet, die den alltagsbezogenen Fra-
gen der Glaubigen eine klare Richtung vorgeben. Einen dritten Ort bildet der
Biicherschrank der Moschee. Die Auswahl der theologischen Biicher und
Predigtkassetten verrit bereits die ideologische Ausrichtung der Gemeinde.
Diese bestimmt nicht nur die Typen der herbeigefiithrten Losungen, sondern
auch und vor allem die Reichweite der zu 16senden Probleme.

Zu diesem ganzen Bereich haben Frauen nur beschrinkten Zutritt. Die
Gemeinschaft der Gliubigen, die Umma, ist ménnlich definiert und bildet
das Zentrum und die Zielgruppe der Wissensproduktion. Frauen kénnen al-
lenfalls passiv daran teilhaben, entweder in einer privaten Unterredung mit
dem Imam oder aber iiber ihren Ehemann. Muslimische Expertinnen haben
in dieser minnlichen Wissensdomine keinen Platz. Sie werden weder 6ffent-
lich zur Kenntnis genommen noch werden ihre Ansichten in Druckform in
den Biicherschrank gestellt. Minner kénnen vor minnlichem und weibli-
chem Publikum sprechen und das von ihnen dargebotene Wissen hat fiir
beide Geschlechter Autoritit. Frauen ist es generell nicht gestattet, vor einem
minnlichen Publikum {iber religiése Themen zu sprechen. Nach dem ge-
genwirtigen Forschungsstand lisst sich sagen, was Musliminnen an Kennt-
nissen und Einsichten zu bieten haben, gilt ausschlieflich dem Kreis der
Frauen und erfihrt nur dann Aufmerksamkeit seitens des Zentrums, wenn
der Inhalt nicht mit den herrschenden Vorstellungen tibereinstimmt.

Die meisten Frauen, die im Gemeindeleben titig sind und mit denen ich
Gespriche fiihrte, stort das nicht. Im Gegenteil. Schliellich beschiftigen sie
sich mit Themen, die einer gottlichen Intention nachzuspiiren versuchen.
Und wie dies auch in anderen religiésen Traditionen der Fall ist, ist deren
Vermittlung fiir die meisten an eine méinnliche Autoritit gebunden. Religio-
se Gemeinden stiitzen sich zweifelsohne auf Machtstrukturen, und manche
von ihnen dienen sicherlich als Basis politischer Mobilisierung. Dennoch
liegt der Ausgangspunkt religioser Gemeinschaft vor allem in der Schépfung
von Bedeutungen (Luhmann 2000: 15ff.). Um sich verstindlich zu machen,
muss sich deren Vermittlung der Symbolik bedienen. Sprache und Ritual lie-
fern dazu die Bausteine und jede religiose Kommunikation zieht mit ihnen
zunichst eine Grenze. Es ist das erste Ziel der religivsen Kommunikation,
diese Grenze bewusst zu machen. Thre anschlieRende Uberschreitung lasst
den Gldubigen in einen anderen Zustand eintreten — man geht demnach

am 13.02.2026, 21:57:42, e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BILDUNG, MACHT UND GIAUBEN | 225

vom >Dunkel« ins >Licht, aus der »Beengung« in einem Zustand der >Befrei-
ungs, oder aber man tritt aus der >Unwissenheit< in die >Erleuchtung« ein.
Damit sind Erfahrungen der Transzendenz angedeutet, die die Glaubigen
selbstverstindlich in einer symbolischen Semantik einbetten (Luhmann
2000: 15; Beyer 2003). Die dadurch ausgeloste Dynamik erklart, dass sich
Geschlechterungleichheiten im religiésen Bereich nicht mit gesellschaftli-
chen Geschlechterverhiltnissen, wie wir sie in Sphiren der Politik und Oko-
nomie vorfinden, vergleichen lassen. Die globalen Normen der Gleichheit,
die heute in den beiden letztgenannten Bereichen zur Anwendung kommen
sollen, verblassen in den meisten religiésen Traditionen gegeniiber der Be-
deutung, die Gliubige beiderlei Geschlechts dem religiosen Charisma zu-
schreiben. Wer tiber religiése Phinomene nachdenkt, soll sich dariiber im
Klaren sein, dass es fiir religiés Denkende meistens wichtiger ist, dem cha-
rismatischen Zentrum nahe zu sein, als gleiche Bedingungen fiir die Produk-
tion von Wissen zu schaffen. Auch fiir die meisten gliubigen Musliminnen
ist die Ndhe zum Charisma das Wichtigste und ihr eigenes Verstindnis vom
Geschlechterverhiltnis damit unléslich verbunden.

Es gibt dennoch Ausnahmen. Einerseits hat der Islam selbst eine Tradi-
tion der Mystik, in der dem Verhiltnis zwischen den Geschlechtern eine an-
dere Bedeutung zukommt (Schimmel 1982). Zweitens fordert das Vakuum,
in dem sich der westeuropiische Islam befindet, die Kreativitit muslimischer
Frauen geradezu heraus. In den Moscheen wurden institutionalisierte Riu-
me fiir Frauen geschaffen, und junge Frauen absolvieren seitdem religiose
Ausbildungen, um die neu entstandene Berufsmoglichkeit entsprechend zu
filllen. Es fehlte an Briicken zur Mehrheitsgesellschaft, und muslimische
Frauen erwiesen sich zunehmend als pragmatische und tiichtige Briicken-
bauerinnen. Dennoch waren die islamischen Gemeinden und Vereine An-
fang der goer Jahre nicht darauf vorbereitet, als einige Frauen ihre marginali-
sierte Position hinterfragten. Der status quo, den sie seitdem anzufechten
versuchen, zielt auf die Fundamente der Machtasymmetrie: Die ungleiche
Verteilung von Verantwortung und Gehorsam und die daraus resultierende
Gewalt in der Ehe; das ungleiche Recht auf Scheidung, die ungleichen Be-
dingungen bei Erbschaft, Handelsabschliissen und Zeugnisfihigkeit; die un-
gleichen Bedingungen fiir Ehen mit Nichtmuslimen; die Verweigerung,
Frauen an >gemeinschaftlichen< Gebeten in der Moschee teilnehmen zu las-
sen, sowie die einseitige Tabuisierung des weiblichen Kérpers (Sonbol 2001;
Yilmaz 2002; s. unten).

Inzwischen gibt es auch Minner, die iiber einen Teil dieser Themen zu
sprechen bereit sind. Die meisten sehen aber nicht ein, ihre Position aufzu-
geben, die sich auf die minnliche Auslegung der Quellen stiitzt. Dort wo sie
das Terrain kontrollieren — in den Moscheen — wird die »Frauenfrage« nicht
diskutiert, sondern in eine tiberlieferte Interpretationstradition eingebettet
und als von Gott gewollt hingestellt. In ihren Augen spiegelt sich im Ge-

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | GERDIEN JONKER

schlechterverhiltnis das Verhiltnis aller Gliubigen zu Gott, und da Gott
transzendent ist, die Beziehungen zwischen den Geschlechtern jedoch imma-
nent sind, wird das transzendente Verhiltnis dort rituell eingeiibt, wo man
seiner habhaft werden kann: Im komplementiren Verhiltnis zwischen Man-
nern und Frauen.

Frauen, die sich dazu entschlieen, in ihrer eigenen Gemeinde diese
symbolische Grenzziehung in Frage zu stellen, miissen bereits tiber Autoritit
verfiigen und theologisch sehr gut geriistet sein. Um das aber zu leisten, ist
die neu geschaffene Lage vielerorts noch zu ungewohnt. Es ist daher nur zu
verstindlich, wenn einige Expertinnen aus der Enge des Gemeindelebens
ausbrechen und sich eigene Dominen schaffen. Diese befinden sich gewis-
sermaflen an der Peripherie des islamischen Lebens. Es sind Orte, die nicht
von Minnern kontrolliert werden, kleine Werkstitten, deren Produktion sich
dennoch an die gesamte Gemeinschaft richtet. Mit diesem Schritt erfuhr der
strukturelle Raum fiir Frauen, der zunichst in den Moscheen geschaffen
wurde, eine selbstbestimmte und neu definierte Erweiterung, die auf Dauer
die gesamte Produktion religiosen Wissens beeinflussen konnte.

Der Aufgabenbereich religioser Expertinnen

Die Moschee bildet heute die Wirkungsstitte zahlreicher Frauen. Thre Anzahl
geht in die Tausende. Nach den neuesten Zahlen gibt es etwa 2400 musli-
mische Gemeinden in der Bundesrepublik (Wilamowitz-Méllendorf 2001).
Nach konservativer Schitzung ergibt sich daraus eine Zahl von ca. 2000
muslimischen Religionslehrerinnen, die in bundesrepublikanischen Mo-
scheen titig sind. Es ist indes schwierig, eine Beschreibung zu finden, die auf
ihre Arbeit passt. Das Niveau und die konkrete Praxis sind zu unterschied-
lich. Wie weibliche Hocas und Theologinnen arbeiten, ist eng mit der ideellen
Reichweite ihrer Gemeinde, aber auch mit dem Inhalt ihrer Ausbildung ver-
kniipft. Es gibt Frauen, die auf einer hohen Ebene Exegese betreiben und al-
les zur Diskussion stellen. Es gibt andere, die sich damit begniigen, Frauen
und Kinder ihren Text aufsagen zu lassen und Abweichungen von der vor-
herrschenden Kleiderordnung mit Hinweisen auf die Hélle unterbinden. Es
gibt Hocas, die wochentlich religiose Unterweisung im Gebet abhalten und
auf den inneren Weg hinfiihren. Es gibt auch solche, die véllig davon abse-
hen. Alle muslimischen Expertinnen, die im Folgenden zur Sprache kom-
men, arbeiten jedoch in Gemeinden, die die Autoritit von Koran und Sunna
anerkennen. Abhingig von der Rolle, welche der Scharia zusitzlich einge-
riumt wird, ist die Reichweite ihrer Uberlegungen eng oder weit gefasst.
Traditionell haben weibliche Hocas eine Reihe Aufgaben zu bewiltigen.
An erster Stelle steht der elementare Religionsunterricht; sie bringen Kindern
und Frauen also das arabische Alphabet bei und halten mit ihnen regelmifig

am 13.02.2026, 21:57:42, e


https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BiLDUNG, MACHT UND GLAUBEN | 227

Korantibungen ab. Ein zweiter Bereich betrifft den Ahlag, den Sittenkodex,
welcher der Scharia enthommen wurde und zu einem betrichtlichen Teil aus
Regeln und Richtlinien fiir Frauen besteht. Die Hocas erkliren den Inhalt
und die Frauengemeinde stellt ihnen Fragen. Regelmafig wiederkehrende
Themen sind Sexualitit in der Ehe und Enthaltsamkeit, Menstruation, Ge-
burt, Geschlechtertrennung, Erziehung, Erndhrung sowie Kleidung. Im Falle
eines alltiglichen Dilemmas, eines Konflikts zwischen divergierenden Ver-
haltensanforderungen, verlangen die Frauen von ihrer Hoca eine klare Aus-
sage. Diskutiert wird in den meisten Fillen nicht. Wie bei den minnlichen
Hocas gehort es zu ihrer Pflicht, eine allgemein giiltige Aussage machen zu
kénnen. Es bleibt indes den Zuhérerinnen iiberlassen zu entscheiden, was
sie damit anfangen. In anderen Gemeinden werden durchaus auch Koran,
Kommentare, Rechtsauslegungen und Interpretationen zu Rate gezogen und
gemeinsam nach Antworten gesucht.

Andere Aufgaben betreffen die Organisation von Gebetsstunden, von
Lehrreden (Sohbet) und von Hausbesuchen. Meistens bleibt den Frauen we-
nig Zeit fur einen religiésen oder sozialen Austausch auflerhalb ihrer unmit-
telbar anvertrauten Gemeinde. Auch die Kommunikation zur nicht muslimi-
schen AufRenwelt gehort nicht zu ihrem Aufgabenfeld. Vielmehr werden alle
Energien nach Innen gelenkt und so ist fiir andere Kontakte kein Platz. Von
den minnlichen Autorititen werden Initiativen, die von ihrer unmittelbaren
Aufgabe ablenken, weder erwartet noch werden sie dazu ermutigt.

Ausbildungsmaéglichkeiten fiir Frauen

Alle von mir besuchten islamischen Frauengemeinden hatten im Prinzip ei-
ne eigene weibliche Lehrerin (Hoca), nur die wenigsten verfiigten iiber eine
ausgebildete Theologin. Besucht habe ich insgesamt etwa 100 Gemeinden. In
manchen arbeitete eine einzelne Hoca, in anderen zwei bis drei, nur in den
tiirkischen staatlichen Moscheen mussten sich mehrere Frauengemeinden
eine Hoca teilen. Da die Gemeinden erst vor wenigen Jahren geschaffen wur-
den, waren diese Frauen noch recht jung — die meisten zwischen zwanzig
und dreiflig Jahre alt. Alle hatten eine religise Ausbildung absolviert, deren
Inhalt sich jedoch als duflerst unterschiedlich erwies. Im Folgenden sollen
die wichtigsten Typen dargestellt werden. Dass die tiirkischen Ausbildungen
darin einen grofRen Platz einnehmen, ist der Dominanz des tiirkischen Islams
in Deutschland (ca. 65 Prozent) geschuldet (Wilamowitz-Méllendorf 2001).

Islamistische Kurse im Istanbuler Untergrund

Hocas in den tiirkischen Milli Gériis Gemeinden sagten aus, durchschnittlich
zwei Jahre in einer Ausbildung verbracht zu haben. Viele waren dafiir nach
Istanbul gegangen, andere hatten sich mit den ersten Semestern im Verband

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | GERDIEN JONKER

der Islamischen Kulturzentren in Koln begniigt (s. unten). 1996, als ich im
Stadtteil Fatih in Istanbul auf eine solche Gruppe Midchen stief, notierte
ich:

»Von der Fatihmoschee bis zur Sultan Selim Moschee geht ein Pfad zwischen den Ge-
miisegirten. Als ich ihn einschlage, verlassen gerade Hunderte von Frauen in Cilbab
die Moschee. Ich laufe gegen den Strom und betrete den Moscheehof, in dem sich
noch etwa 1.000 schwarz verhiillte Frauen befinden. Ich frage, ob dies eine Koranschu-
le fiir Frauen ist? Schon steht eine Gruppe um mich herum. Dies sei die Moschee, will
ich etwa auch ihre Koranschule sehen? Als wir dort ankommen, ist klar geworden, dass
mindestens die Hilfte dieser Gruppe in Westeuropa geboren und in Milli Gériis-Mo-
scheen groff geworden war. Das Gesprich bestimmt eine Muslima aus Recklinghau-
sen, andere kommen aus Briissel, Miilhausen, Dordrecht. Sie sind nach dem Haupt-
schulabschluss hierher gekommen. Sobald die Ausbildung beendet ist, wollen sie wie-
der zuriick, um zuhause in der Moschee zu unterrichten. — Dies ist ein Internat fiir 70
Midchen. Sie versichern mir, dass es viele dhnliche Schulen in Fatih gibt, manche mit
iiber 1.000 Studentinnen. Die Versammlung in der Moschee heute morgen galt der
wochentlichen Lehrrede des dortigen Imams, deswegen waren alle Internate versam-
melt. Diese Ausbildung ist neu, das zweite Jahr wird demnichst abgeschlossen. Jeden
Morgen rezitiert die Lehrerin einen Korantext und anschlieffend lernen die Madchen
ihn auswendig. Auch pauken sie die islamischen Verhaltensregeln (Ahlaq), damit sie
spiter weitergeben kénnen, »wie man richtig islamisch leben soll«. Anderen Lehrstoff
scheint es nicht zu geben. Untergebracht sind sie in vier kleinen Zimmern. Die zwei-
stockigen Betten sind aneinander geschoben, Platz fiir Schrinke gibt es nicht. In dem
schmalen Korridor liegen Matratzen gestapelt. Diejenigen, die kein Bett bekommen
haben, legen sich nachts im Schulraum zum Schlafen. Auf dem Treppenaufsatz sta-
peln sich Koffertiirme.« (Istanbul/Fatih, 11.04.1990)

Diese von Milli Goriis organisierte Ausbildung machte damals einen duflerst
improvisierten Eindruck. Viel an Gedanken oder Geld schien man nicht in-
vestiert zu haben. Die Madchen lebten in grofler Enge, die Hygiene war un-
zureichend und der Unterricht konnte als diirftig bezeichnet werden. Dafiir
wirkten alle wie von einem heiligen Feuer beseelt und strebten danach, sich
jede einzelne Anweisung der Scharia zu Eigen zu machen. Sie zu hinterfra-
gen, geriet nicht in ihren Horizont. Eine Lehrerin zdhlte auf: 1. im Koran
steht schon alles geschrieben, 2. man soll sich an die Regeln halten, und 3.
wer das nicht tut, geht zur Holle. Thre einfache Herangehensweise mag dem
Umstand geschuldet sein, dass Milli Goriis das Sprachrohr einer religiésen
Protestbewegung der unteren sozialen Schichten ist. Die Auflehnung gegen
die Verstaatlichung des Islams ist ihr Anliegen. Seit den 1920er Jahren stell-
ten tiirkische Staatsorgane die Religion unter Aufsicht und beschrinkten sie
auf den rituell-religiosen Bereich. Milli Gériis versucht, eine politische Varian-
te durchzusetzen, in der die Religion das gesamte 6ffentliche Leben durch-

am 13.02.2026, 21:57:42, e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BILDUNG, MACHT UND GIAUBEN | 229

dringen soll. Deshalb ist diese Organisation in der Tiirkei verboten. Die Stu-
dieneinrichtung, in die ich durch Zufall geriet, war selbstverstindlich illegal.
Sie konnte also zu jeder Zeit geschlossen werden, was das solidarische Emp-
finden, gemeinsamen Widerstand gegen den Staat zu leisten, erheblich er-
héhte.

Staatliche Direktiven aus Ankara

Weibliche Hocas, die sich im Auftrag der tiirkischen Religionsbehorde Diya-
net in Deutschland befanden, erklirten, in der Tiirkei die staatliche Fachaus-
bildung als Religionslehrerin absolviert zu haben. Die Theologiefakultit in
Ankara ist in Aufbau und Struktur vergleichbar mit Theologiefakultiten an
deutschen Universititen. Neben den eigentlichen theologischen Fichern
werden Sprachen, Religionswissenschaft, Philosophie und Religionssoziolo-
gie gelehrt. Die Frauen hatten allerdings nach dem religiosen Gymnasium
(Imam Hatip) lediglich zwei Aufbaujahre absolviert, was als ausreichend be-
trachtet wurde, um die religiésen Bediirfnisse von Frauen im Ausland zu be-
treuen. Mit der Scharia gaben sich diese Lehrerinnen indes nicht ab. Die reli-
giése Bestimmung des Alltags wird im Diyanet-Spektrum weitgehend dem
Ermessen des Einzelnen iiberlassen, eine Haltung, die die Weichen fiir die
weitverbreitete Sikularisierung tiirkischer Muslime stellt. Dennoch bemiiht
sich die Behérde um Richtlinien. Diese kommen jedoch auf einer ganz ande-
ren Ebene zustande. So erdrterte im Mai 2002 ein religiéser Rat die drin-
gendsten Anliegen der Bevélkerung. Nicht zufillig waren ein Drittel davon
»Frauenprobleme« (Yilmaz 2002: Nr. 11). Damit gab der Rat indirekt zu, dass
es aufgrund der islamischen Geschlechterordnung tiberhaupt zu Problemen
kommen kénne. Eine kurze Zusammenfassung des Schlusskommuniqués
mag zeigen, welchen Abstand die Beh6rde dennoch zu ihren religiosen Be-
amten und Beamtinnen zu tiberwinden hat:

»Im Hinblick auf die Verse im Koran, die sich auf Frauen beziehen, tibernahm der Rat
die neuen Methoden der Auslegung, die seit den 1970er Jahren in moderaten musli-
mischen Kreisen Eingang gefunden hatten. So darf man sich den buchstiblichen Wort-
laut vornehmen, also im Zweifelsfall neu iibersetzen, nach dem Kontext und der Ab-
sicht des Textabschnitts fragen, sich also der Historizitit bestimmter Aussagen verge-
wissern; dem »Geist des Korans« folgen, also immer das Ganze im Auge haben, und
sich schliefRlich Muhammads Haltung vergegenwirtigen.« (Yilmaz 2002: Nr. 13; vgl.
Barangzani 1992)

Der Rat gab damit im Prinzip eine Moglichkeit vor, alle koranischen Textstel-
len, die in der Vergangenheit eine fiir Frauen belastende Auslegung erfahren
hatten, neu zu interpretieren. Aber dies auch anzuwenden, tat er dann doch
nicht. Zwar konnten danach Frauen ohne weiteres an Freitagspredigten, To-
tengebeten und anderen Feiern teilnehmen und auch die Ungleichheit bei

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | GERDIEN JONKER

Zeugnisfihigkeit und in Handelsgeschiften wurde als historisch bedingt ge-
deutet. Dennoch gibe die von Gott gegebene Komplementaritit zwischen
Mann und Frau dem Mann weiter das Recht auf eine gréflere Erbschaft so-
wie den Gehorsam seiner Frau. Der Rat begniigte sich stattdessen mit Rheto-
rik: Die Tatsache, dass Minner von Gott »ausgezeichnet« sind, mehr Ver-
antwortung zu tragen, rechtfertige keineswegs Diskriminierung und Gewalt
in der Ehe.

So bleibt der Kern der tatsichlichen Ungleichheit unangetastet und fiir
die wirklichen Probleme wird keine Losung versucht. Den ortlichen religic-
sen Beamten und Beamtinnen stiinde vielleicht nichts im Wege, den Kern
der Diskriminierung tatsichlich anzusprechen. Eine kleine Befragung ergab,
dass zumindest in Deutschland bislang noch niemand von den Entscheidun-
gen des Theologenrates gehort hatte. Vielmehr scheint es so zu sein, dass der
Rat zwar die Lehrmeinung feststellt, aber doch meilenweit von der alltigli-
chen Realitit seiner Adressaten in den Moscheen entfernt ist. Es existiert
somit ein erheblicher Bruch zwischen den theologischen Entwicklungen und
dem Wissen in den Basisgemeinden.* Die kurze Ausbildung der Frauen
sowie die wenigen Stellen, die ithnen in den deutschen Moscheen zu Verfii-
gung gestellt werden, lassen indes darauf schliefRen, dass sie sich mit der Er-
ledigung der dringendsten Aufgaben zufrieden geben miissen.

Auch wenn staatliche theologische Fakultiten und >wilde< Kurse religic-
ser Protestbewegungen keinen guten Vergleich abgeben, bilden sie dennoch
fir die Bundesrepublik die beiden dufersten Pole eines Spektrums, in dem
sich die religiésen Ausbildungsmoglichkeiten junger muslimischer Frauen
im Augenblick bewegen. Die qualitative Spannbreite reicht von mangelhaften
Bedingungen bis zur Prisenz internationaler Standards, die geographische
umfasst nahezu die ganze islamische Welt. Heute kann man junge deutsche
Musliminnen auf den Treppen einer staatlichen theologischen Fakultit in
Kairo, Damaskus oder Kuala Lumpur begegnen, oder aber, abhingig von der
ideellen Ausrichtung ihrer Gemeinde in Deutschland, in einer der vielen ver-
botenen islamistischen Ausbildungsstitten, an denen die islamische Welt so
reich ist.

Zwischen diesen kontriren Polen sind in der Bundesrepublik Ausbil-
dungsginge im Entstehen, die sich um die korrekte Weitergabe oder aber um
die Fihigkeit bemiihen, die gesamte religiose Tradition im Kontext Europas
neu zu iberdenken. Keiner der Kurse ist offiziell von deutschen Institutionen
anerkannt, was in gewisser Weise irrelevant ist, da sie jedes Jahr Experten
und Expertinnen hervorbringen, die in den Moscheen einen Platz suchen. Es
ist auffillig, dass Frauen in diesen Ausbildungsgingen in der Mehrheit sind.
Stellvertretend werde ich drei Ausbildungstypen skizzieren.

4 Diese Einschitzung habe ich dem Soziologen Levent Tezcan zu verdanken (Email-

austausch am 7.05.03).

am 13.02.2026, 21:57:42, e


https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BILDUNG, MACHT UND GIAUBEN | 231

Die Kolner Wissenschaft vom Koran

Die erste weibliche Hoca-Ausbildungstitte auf deutschem Boden wurde be-
reits Anfang der 199oer Jahre in Kéln gegriindet. Sie gehort dem Verband der
Islamischen Kulturzentren (VIKZ), und die Geschlechter werden dort getrennt,
aber nach demselben Lehrplan unterrichtet. Die Schiiler und Schiilerinnen
kommen nach der 10. Klasse in die Ausbildung und lernen das Basiswissen
fiir die Durchftihrung ritueller Handlungen und die Gestaltung eines kom-
plett nach der Scharia ausgerichteten Alltags. Der VIKZ betrachtet die Religi-
on als verbindlich fiir den gesamten Lebensbereich, mit Ausnahme der Poli-
tik. An den einst aufgestellten Regeln gibt es fiir sie nichts zu deuten, zu in-
dern oder gar zu erneuern. Im Spektrum der islamischen Gemeinden in
Deutschland steht der Verband somit fiir eine ultra-orthodoxe Variante des
Islams:

»Die Ausbildung dauert vier Jahre und gilt als schwierig. Der Lernstoff konzentriert sich
zunichst auf die arabische Grammatik und Phonetik. Zusammen erméglichen sie das
Verstindnis des Korantextes. Daneben gibt es die klassischen Ficher, die aus dem Ko-
ran sowie der miindlichen Uberlieferung abgeleitet wurden: Theologie, Logik, Rechts-
lehre, Rhetorik (Jonker 2002: 187-203, 273, Abb. 6). Insoweit unterscheidet sich diese
Ausbildung nicht sehr von Studiengingen an islamischen Fakultiten. Moderne Hilfs-
ficher sind aber in diesem Lehrplan nicht vorgesehen und der Unterricht verlduft nur
in tiirkischer Sprache. Die Reichweite des Glaubens in Frage zu stellen, gehért nicht zu
den Themen, die hier verhandelt werden kénnen. Der Unterricht lduft folgendermafien
ab: Es wird ein Abschnitt (Koran, Kommentare, Rechtsauslegungen) von etwa ein oder
zwei Seiten behandelt. Die Lehrerin erklirt und stellt Fragen, die die Schiilerinnen im
Chor beantworten. Die Klasse liest die am Rande des Haupttextes geschriebenen
Kommentare still mit, oder sie werden von den Schiilerinnen reihum vorgelesen. Wah-
rend der Haupttext arabisch ist, sind die Kommentare meistens in Osmanisch verfasst.
Wenn man die arabischen Buchstaben lesen kann, sei dies kein Problem, meinen die
Hocas. Die Schiilerinnen sind wihrend des Unterrichts véllig konzentriert. Wenn vor-
gelesen wird, lesen alle leise mit, wenn Fragen gestellt werden, strecken alle die Hinde
hoch oder rufen die Antworten im Chor. Abends lernen die Schiilerinnen fiir sich.
Tagsiiber hort man sie kaum. In der Regel verstindigen sie sich fliisternd und ziehen
permanent ihr Kopftuch iiber die Stirn, als wollten sie unsichtbar sein. Aber abends
steigt ein gewaltiges Gerdusch aus den Stockwerken hoch: Beim Auswendiglernen wird
nimlich geschrien. Eine der Hocas erklirt mir, dass es dann leichter gehe, vor allem,
wenn man die anderen auch schreien hére.« (Jonker 2002: 197f))

Zur Zeit bekommen etwa dreifdig bis vierzig junge Frauen im Jahr die Lehr-
erlaubnis. Anschliefend finden sie in den VIKZ Moscheen eine Stelle als
Lehrerin. Junge Minner, die die Lehrerlaubnis schaffen, gibt es dagegen
hochstens funf im Jahr (Jonker 2002: 198-202). Beide Geschlechter unter-
richten Kinder aus dem gesamten Moscheenspektrum. Denn die Griindlich-

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | GERDIEN JONKER

keit ihrer Unterweisung motiviert auch Eltern aus Ditib- und Milli Goriis-
Kreisen sowie Eltern, die keiner Moschee angeschlossen sind, ihre Kinder in
diesen traditionellen Koranunterricht zu schicken, selbst wenn der Verband
in ihren Augen zu starr erscheint (Jonker 2002: 272, Abb. 5).

Frankfurter Islamologie

Wer kein Tiirkisch und Osmanisch beherrscht und zudem etwas Anderes
will als eine koranische Ausbildung, die keine Auseinandersetzung mit der
Lebenssituation in der Gegenwart erlaubt, dem steht seit 2001 die zweijihri-
ge Ausbildung »Islamologie« der Islamischen Religionsgemeinschaft Hessen
(IRH) offen. Diese Ausbildung will in Europa lebenden Muslimen eine isla-
mische Allgemeinbildung geben. Es sind meistens Studenten und Absolven-
ten von Fach- und Hochschuleinrichtungen, die sich fiir eine solche Weiter-
bildung interessieren:

»Pro Semester melden sich etwa 250 neue Interessenten an, von denen Frauen eine
Zweidrittel-Mehrheit stellen. Neben Frankfurt finden die Kurse mittlerweile auch in
Berlin, Kéln und Miinchen statt. Die erworbenen Fihigkeiten sollen spiter in Erwach-
senenkursen, in Moscheen, aber auch in Volkshochschulen oder Fortbildungen von
Betrieben weitergegeben werden. — Der Kurs vertritt ein ganzheitliches Konzept des
Islam. In den Worten der Verantwortlichen: Die Religion >beschriankt sich [...] nicht
auf bestimmte rituelle Handlungen an bestimmten Tagen, sondern begleitet den Mus-
lim in seinem gesamten Leben« (Zaidan/Khan/Kuruyiis 2001: 20). Der Lehrplan ori-
entiert sich ebenfalls am klassischen Ficherkanon der islamischen Tradition, ist aber
dennoch vollig verschieden von dem Kurs, der in Koln angeboten wird. Wahrend man
sich im VIKZ zu 70 Prozent mit der Grammatik, der Phonetik und den Rezitationsre-
geln des Korans auseinandersetzt, setzt diese Ausbildung bei den (tibersetzten) Glau-
bensinhalten, der Biographie des Propheten und der islamischen Geschichte an und
kombiniert diese mit Einfiihrungen in die Scharia und die islamische Rechtspraxis.«

Im Zentrum steht also Hintergrundwissen fiir fundierte Urteilsfahigkeit und
die Kompetenz, zwischen den verschiedenen Interpretationsweisen innerhalb
des Islam unterscheiden zu kénnen. Wegen der fehlenden Sprachbildung
kann die Koranexegese nicht zum Facherkanon gehoren. Dennoch versucht
man nachzuvollziehen, wie die frithen Theologen zu ihren Entscheidungen
kamen und warum diese sich in der Kodifizierung der Scharia verdichteten.
Das islamische Recht in Frage zu stellen, gehort nicht zu den Absichten die-
ses Kurses. Allerdings rdumen die Ausbilder dem Einzelnen eine innere Ent-
scheidungsfreiheit ein: Wer eine Regel innerlich nicht nachvollziehen konne,
der soll auch nicht dazu gezwungen werden, sie einzuhalten.

Zur Neuheit dieser Ausbildung gehoren auch die unterschiedlichen Un-
terrichtsstile, die zwischen Frontalunterricht und Diskussion changieren so-
wie die Chatbox im Internet integrieren, die es den Studierenden erlaubt,

am 13.02.2026, 21:57:42, e


https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BILDUNG, MACHT UND GIAUBEN | 233

sich an weiteren Diskussionen zu beteiligen. Damit wird Raum gegeben, die
frisch erworbenen Kenntnisse auf Dilemmata im Alltag anzuwenden und
selber >islamische< Antworten zu finden (Gesprich mit Iman Muhamed,
Studentin, 29.04.03).

Die Hamburger Theologenschule

Seit mehr als 20 Jahren hat der Theologe Mehdi Razvi in Hamburg einen
Kreis von Mdnnern und Frauen um sich gesammelt, den er jeden Samstag in
der Imam-Ali Moschee unterrichtet. Dieser Kreis ist einer der wenigen Orte
in der Bundesrepublik, wo versucht wird, den Koran fiir moderne Muslime
zuginglich zu machen, ohne dabei weder die Spiritualitit noch die real exis-
tierende Moscheegemeinschaft aus den Augen zu verlieren. Auch hier geht
es darum, die Anwendung von neuen Interpretationsregeln philologischer
Untersuchungen, historische Analysen sowie den »Geist des Koran« in Be-
tracht zu ziehen und damit einen neuen Zugang zum Text zu schaffen. Auf
diese Weise wird auch die tatsichliche Ungleichheit zwischen Minnern und
Frauen in Frage gestellt.

Zu allgemein verbindlichen Aussprachen (Fatwa’s) fithlen sich weder die
Ausbilder noch die von ihnen ausgebildeten Theologen angehalten: Sie be-
trachten >lediglich« ein Problem von allen Seiten und formulieren dann ihre
persénliche Meinung. Im Unterschied zu den oben erwihnten Diyanet-Theo-
logen allerdings folgt das von ihnen entworfene theologische Konzept den
pragmatischen Entscheidungen des Alltags dicht auf dem Fuf. Es geht ihnen
um die religiose Dimension des Lebens, nicht um die theologische Theorie.
In diesem Geist wurde auch der Band Entdeckungsreisen im Koran zusam-
mengestellt. In den Kapiteln iiber die Beziehungen zwischen den Geschlech-
tern bekommt der Leser eine Ahnung von den Mdéglichkeiten, die im Laufe
der Geschichte angehiuften Ungleichheiten zwischen Frauen und Minnern
zuriick zum religiésen Kern zu verfolgen und auf neue Weise zu interpretie-
ren (Razvi 2001: 95-112).

Religiose Expertinnen im Gemeindeleben

Weibliche Gemeinschaften unterscheiden sich grundlegend von méinnlichen.
Minnliche Gemeindegruppen lassen sich leicht in verschiedene, klar von
einander abgegrenzte politische Richtungen einteilen, in denen es wenig
Raum fiir pietistische und mystische Ausdrucksformen gibt. Im Gegensatz
dazu bestehen weibliche Gemeinschaften aus ausgeprigt religiésen Mi-
schungen, in denen das Studium von Texten, Pietismus, Sufismus und Poli-
tik gleichermaflen eine Rolle spielen kénnen. Minner kommen zusammen,
um das tigliche Pflichtgebet zu vollziehen, eine Aufgabe, die Frauen zuhause
verrichten. Am Freitag versammeln sich die minnlichen Gliubigen, um die

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | GERDIEN JONKER

Belehrung des Imam zu héren und um anschliefend miteinander zu disku-
tieren. Frauen kommen gemeinhin erst am Samstagmittag oder Sonntag-
morgen in die Moschee — in ihre eigenen Riume oder wenn keine Manner
im Gebdude sind. Sie kommen, um mit Hilfe der Gebetskette gemeinsam zu
beten, um Fragen zu stellen oder Lehrangebote zu besuchen.

Expertinnen, die in Frauengemeinden titig sind, werden je nach Typus
der Gemeinde Kinder unterrichten, mit den erwachsenen Frauen Du’a-Gebe-
te verrichten, Lehrreden halten, Fragen beantworten oder die Exegese anlei-
ten. Thre Arbeit wird unterschiedlich kontrolliert. Fiir manche gibt es regel-
mifige Gespriche mit dem (Haupt-)Imam, andere sind an Richtlinien und
Kontrollbesuche von bundesweit arbeitenden Kontrollgremien gewdhnt.

Ditib- Der staatlich kontrollierte Markt

In einer neuen Befragung des Zentrums fiir Tiirkeistudien tiber die Religiositit
tiirkischer Muslime in der Bundesrepublik erwies sich, dass zwar 36 Prozent
der Befragten Mitglied in einem Moscheeverein sind und auch 36 Prozent
angaben, das tigliche Gebet zu verrichten, sich dennoch lediglich 7 Prozent
als »sehr religiés« bezeichneten. Der regelmifliige Moscheebesuch stieg fiir
jeden vierten erst nach dem 46. Lebensjahr an (22 Prozent). Der Rest sagte
aus, »eher religios« (64,6 Prozent) oder auch »eher nicht religios« (24,5 Pro-
zent) zu sein. Nur eine kleine Minderheit erklirte sich als »gar nicht religios«
(3 Prozent). Aulerdem zeigte die Befragung, dass man es im Allgemeinen
mit Fragen des Alltags nicht so schwer nahm: So waren 64,5 Prozent(!) der
Befragten fiir einen gemischten Sportunterricht und immerhin 6o Prozent
sahen das Kopftuch nicht als Pflicht an (Sen/Aydin 2002: 43ff.; Stotnik 2003:
43)-

Die tiirkische Religionsbehérde Diyanet, die in der Bundesrepublik durch
ihre Auslandsorganisation Ditib religiose Dienste anbietet, arbeitet grofiten-
teils fiir ein Publikum, das unsichtbar bleibt. Etwa 2,4 Millionen Biirger tiir-
kischer Herkunft wohnen mittlerweile in Deutschland (Sen/Aydin 2002: 15).
Von diesen kommen ca. zwei Drittel nie in eine Moschee (ebd.: 44f.). Das be-
sagt nicht, dass sie nicht gldubig sind (s.o0.). Ein Drittel betet regelmiflig,
immerhin die Hilfte ab und zu. Die tibergrofie Mehrheit betrachtet Religiosi-
tit als etwas Privates, das sie weder in die Offentlichkeit tragen noch in Ge-
meinschaft mit anderen erleben méchten. Ditib-Moscheen werden eher spir-
lich besucht. Dieses Publikum hatte der tiirkische Theologenrat wahrschein-
lich vor Augen, als er im Mai 2002 die Empfehlungen ausgab, die Umgangs-
regeln zwischen Mann und Frau zu lockern, auch wenn die tatsichlichen
Problemzonen unberiihrt blieben. Die Befragung des Zentrums fiir Tiirkeistu-
dien lisst indes vermuten, dass die Lockerung eher auf Zustimmung stofRen,
als dass sie abgelehnt werden wiirde.

Die Ditib-Behorden kennzeichnet das Paradox, dass sie den groften Kreis
tiirkischer Muslime ansprechen, wihrend ihre Moscheen leer bleiben. In der

am 13.02.2026, 21:57:42, e


https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BILDUNG, MACHT UND GIAUBEN | 235

Zeit, in der ich die Frauengemeinden in Berlin besuchte (1997-1999), begeg-
nete ich auch nur einer weiblichen Hoca im Dienste dieser Behorde, die fiir
alle 14 Ditib-Moscheen verantwortlich war. Das von ihr angeleitete Gemein-
deleben war entsprechend. Es gab keine Frauengemeinden wie in Milli Goriig
oder VIKZ-Gemeinden. Alles, was es zu sehen gab, waren Kinder unter 1o
Jahren und Frauen im Ruhestand, die arabische Buchstaben und ein wenig
Koran lesen lernten. Daran hat sich auch heute noch nicht viel gedndert.

Eigentlich hitte man nach den Empfehlungen aus Ankara in Ditib-
Moscheen eine angeregte Diskussionskultur erwarten kénnen. Das Gegenteil
aber ist der Fall. Die religiésen Beamten von Ditib ermdglichen die Durch-
fithrung gottesdienstlicher Handlungen, das theologische Konzept wird ir-
gendwo anders gezimmert und zwischen beiden besteht kaum eine Verbin-
dung. Nach ihren Richtlinien miissen die Beamten lediglich darauf achten,
alle zusitzlichen Formen der Frommigkeit zu unterbinden. Frauen, die ent-
weder etwas erfahren oder etwas kritischer nachdenken mdochten, gehen
darum in Gemeinden, die sich zwangsliufig zu denen des tiirkischen Staats
in Opposition befinden. Die groften Rivalen sind die bereits erwihnte Islami-
sche Gemeinschaft Milli Goriis und der Verband der Islamischen Kulturzentren.
Beide tiirkische Organisationen bieten spezifisch religiose Profile an, die sich
aber dramatisch voneinander unterscheiden.

Milli Gériis — Religiositit mit politischer Firbung

Nach der Befragung des Zentrums fiir Tiirkeistudien bezeichnen sich 3 Prozent
der tiirkischen Muslime (60.000) als Mitglieder oder Sympathisanten der
Islamischen Gemeinschaft Milli Gériig. Die hausinterne Angabe von 87.000
Mitgliedern und etwa 300.000 Sympathisanten liegt weit dariiber (IGMG
Selbstdarstellung 2002). In diesen ca. 500 Gemeinden kommen diejenigen
zusammen, die Tiirken gerne Halk, das einfache Volk, nennen. Die Bezeich-
nung ist ebenso zutreffend wie sentimental. Zutreffend, weil das Angebot der
Milli Gériig-Moscheen zur Zeit der ersten Mitglieder-Generation jene einfa-
chen Bauern und Landarbeiter anzusprechen vermochte, die vom Land in die
Grofdstadt kamen, wo sie sich ohne Sprachkenntnisse, oft auch ohne Schrift-
kundigkeit behaupten mussten (Seufert 2002). Sentimental, weil es den
Sprecher hervorhebt und ihn in die Position versetzt, fiir die Betreuung die-
ser »einfachen Leute< auch zustindig zu sein. Halk birgt ein sozialistisches
Echo in sich und das mag wiederum mit den Anfingen der sozialen Protest-
bewegung zusammenhingen, aus der Milli Gériis hervorgegangen ist (Seu-
fert 1997). Hier wird nicht die Diskussion tiber unterschiedliche Exegesen
gesucht. Die Ausbildung der Hocas wiirde das auch nicht erlauben. Frauen
besuchen die Frauengemeinden, um etwas zu erleben, um ihren Emotionen
Raum zu geben und um in threm Weltbild bestitigt zu werden. Der wochent-
lich abgehaltene Du’a, der Dienst der Gebete, beantwortet ein Verlangen, das
intellektuell nicht zu befriedigen ist:

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | GERDIEN JONKER

»13:30: Es warten bereits viele Frauen im engen Flur des Fraueneingangs darauf, dass
die Minner die Moschee verlassen. Als die Verbindungstiir endlich aufgeht, stromen
sie von allen Seiten herein. Die Hoca fithrt uns durch die Moschee und erzahlt derweil
von sich: Mit fiinf Monaten sei sie nach Berlin gekommen, spiter zum Gymnasium
gegangen, als gute Schiilerin, sie wollte aber mit fiinfzehn »endlich das Richtige« ler-
nen. Deshalb verlief} sie die Schule, islamische Wissenschaften gab es damals noch
nicht in Deutschland, und so ging sie nach Istanbul.

14:00: Inzwischen sind etwa 200 Frauen eingetroffen. An der Tiir wird ein reger Ver-
kauf von Lebensmitteln, Wasser, Brot und Obst getdtigt. Auch spiter werden immer
noch Frauen herein kommen, bis der Raum véllig iiberfiillt und die Luft zum Schnei-
den ist. Ich schitze etwa 400 Teilnehmerinnen, zwischen ihnen lehnen sich viele
Kleinkinder an ihre Miitter.

14:15: Das Du’a-Gebet beginnt. Etwa zehn junge Helferinnen laufen durch den Raum
und teilen Zettel aus. Die Anwesenden sagen ihnen, was sie haben wollen: 10 mal Fa-
tiha, 100 mal Tauwid, manche lesen eine ganze Koransure, andere sagen >nur« die ein-
fachen Gottesnamen 100 mal auf. Die Perlen der Gebetskette gleiten zwischen den
Fingern. Diese Gebetsrunde dauert etwa eineinhalb Stunden, wihrenddem die Zettel
stindig ausgetauscht werden. Die Hoca sagt iiber Mikrophon an, welche Zettel noch
uibrig sind. Gegen halb vier fiigt sie hinzu, die Betenden sollten langsam zum Ende
kommen. Viele Kinder sind inzwischen eingeschlafen. Es ist unertréglich heif3.

15:45: Die Hoca geht in der Gebetsliturgie voran, die Gemeinde wiederholt und spricht
nach. Nach Gebeten fiir die gesamte Menschheit folgen die Gottesnamen und die Ge-
bete fiir die Familie. Dann ein erstes lautes >Allah-Allah« (100 mal), auf dem Fuf ge-
folgt von einer Totenklage. Sobald die Tonfolge von oben nach unten gleitet, fangen
viele an zu schluchzen. Die Vorbeterin steigert sich hinein, die Emotion ist mit Hin-
den zu greifen. Zum Schluss weinen alle, auch die aufgewachten Kinder.

16:30: Die Menge bricht auf. Links und rechts fingt man an, sich zu umarmen und zu
begriifen. Die Stimmung ist gelost und heiter. Die Hoca geht mit hochroten Wangen
durch den Raum, teilt Kiisse aus, spricht mit dieser und jener, bringt eine Flasche
Wasser. Strahlende Gesichter ringsum.« (Berlin/Schéneberg, 26.06.1999)

Die religiose Kommunikation bedient sich im oben beschriebenen Fall einer
Grenzziehung, die den Teilnehmerinnen erlaubt, die Empfindung von Zer-
rissenheit durch Ganzheit zu ersetzen. Die Mittel dazu bilden die Gebetswie-
derholungen, aber auch die Herstellung einer religiésen Exaltation, die Emile
Durkheim Efferfezenz genannt hat. In anderen Frauengebetsstunden bei Milli
Goriig habe ich oft erlebt, dass die Leiterinnen in ihrer Ansprache zudem
ausdriicklich auf die tatsichliche Lage ihrer weiblichen Zuhérerschaft ein-
gingen. Fiir die 4lteren Frauen steht die Erfahrung offentlicher Aggression —
angestarrt, beleidigt oder angespuckt zu werden — an zentraler Stelle und
junge Frauen ringen mit der Zuriickweisung auf dem Arbeitsmarkt wegen
ihres Kopftuches. Auf dem Hoéhepunkt der Gebetsstunden sprechen die Ho-
cas diese Erfahrungen der Diskriminierung an, entweder in einer Predigt

am 13.02.2026, 21:57:42, e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BILDUNG, MACHT UND GIAUBEN | 237

oder im persénlichen Gebet. Emotionen, gerade im Gebet freigesetzt, werden
so mit schlechten Erfahrungen kontrastiert und kénnen anschliefend poli-
tisch mobilisiert werden. Genau hier findet die politische Zielrichtung der
Milli Goriig-Bewegung ihre religidse Basis. Angesichts der Feindseligkeit der
Welt »da drauflen< gewinnt so die Solidaritit in der Gemeinde an Bedeutung.

VIKZ - Scharia-Treue und Sufi Frommigkeit

Sobald die Schiilerinnen die Kélner Ausbildung »Wissenschaft vom Koran«
beendet haben, bekommen sie eine Anstellung in einer der VIKZ Moscheen.
Dort unterrichten sie Kinder in den Anfingen des Koranstudiums. Diese Ar-
beit wird als die vordringlichste Aufgabe des Verbandes betrachtet. Wer hei-
ratet, muss den Platz aufgeben und wechselt in die Erwachsenenbildung:
Fortan wird eine Hoca in ehrenamtlicher Titigkeit Gebetskreise anleiten, sich
um seelische Beratung kiimmern oder auch die Organisation von Verkaufs-
tagen mit hauseigenen Handwerksprodukten in die Hand nehmen. In diese
Form gegossen, reibt sich ihre Arbeit nicht mit der Scharia-Regel, dass der
Mann seine Familie zu unterhalten und seine Frau zu schiitzen hat, wihrend
die Frau zu Gehorsam verpflichtet ist und ihm keine Konkurrenz machen
darf.

»Gebetskreise bilden einen wichtigen Teil des Gemeindelebens. Jede Gebetsgruppe
trifft sich viermal in der Woche: Zweimal in der Moschee und zweimal reihum bei den
Teilnehmerinnen zuhause. Nachdem die Gebetsaufgaben verteilt und schweigend
durchgefiihrt worden sind, werden Probleme des Alltags besprochen und mit der Hoca
beraten. Oft wird auch Praktisches organisiert, gemeinsam neue Vorhinge fiir einen
Haushalt geniht oder fiir einen Empfang in der Moschee Essen gekocht. Die Gebete,
so ist mir oft versichert worden, dienen keinem Ziel an sich. Sie sollen also weder die
Aufmerksambkeit der Betenden auf innere Vorginge lenken, noch sie mit Diskriminie-
rungserfahrungen verbinden. Ganz im Gegenteil gelten sie als Quelle der Inspiration
fiir die manchmal sehr aufreibenden Aufgaben, die eine Jede zu bewiltigen hat.«

Die religiose Kommunikation bedient sich demnach der Grenzziehung zwi-
schen >Inspiration< und >Tumbs, die auch als >Dunkel< versus >Licht< emp-
funden wird. Besonders in den Frauengemeinden nimmt Frémmigkeit einen
vorrangigen Platz ein. Aus der Fiithrungsetage des VIKZ ist manchmal zu
horen, Frauen falle es von Natur aus leichter als Mannern, die gottliche In-
spiration zu empfangen. Allerdings bildet die eher gefithlsmifiige Notwen-
digkeit, die religiose Sphdre der Frauen zu schiitzen, einen wichtigen Vor-
wand, die Geschlechtertrennung auch strengstens zu handhaben. Den VIKZ
Frauen ist untersagt, vor gemischt-geschlechtlichem Publikum zu sprechen
und die Teilnahme an der jihrlichen Pilgerfahrt wird zwar nicht verboten,
aber doch sehr entmutigt.

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | GERDIEN JONKER

Schlussfolgerungen

Diese drei Beispiele erschopfen keineswegs das religiose Feld, in dem mus-
limische Expertinnen in den bundesrepublikanischen Moscheen titig sind.
Ausgeklammert wurden die vielen Sufi-, Studenten-, und Ahmadiyyage-
meinden. Die Konzentration auf die wichtigsten tiirkischsprachigen Ge-
meinden erlaubte nicht, Einblick zu nehmen in die Atmosphire arabisch-
oder deutschsprachiger Gemeinden. Diese wenigen Beispiele zeigen aber:
Das religiose Engagement muslimischer Frauen stellt eine kreative Heraus-
forderung dar, die zu ganz unterschiedlichen Ergebnissen fiihrt: Spiritualitit
in einer manchmal feindlichen Umgebung; intellektuelle Erkundungen des
Ursprungs der Ungleichheit zwischen muslimischen Minnern und Frauen;
ein Verlangen nach Ganzheit, das nur durch religiése Efferfezenz einzulsen
ist. Universale Normen wie Menschenrechte, die Rechte des Individuums
und die Gleichheit der Geschlechter sind in diesem Kontext nur am Rande
von Bedeutung. Das Ergebnis ist nicht das Streben nach gleicher religioser
Autoritdt, sondern nach religiosem Pluralismus, sowohl zwischen den Ge-
schlechtern als auch zwischen den Frauen untereinander.

In allen religiosen Traditionen erfahren Minner und Frauen gegenwirtig
ein immer grofer werdendes Potenzial individueller Wahlfreiheit. Versuche
muslimischer Frauen, sich als religiose Expertinnen zu etablieren, kénnen
deshalb sehr wohl als Teil eines weiteren weltweiten Trends verstanden wer-
den. Auch in christlichen, buddhistischen und jiidischen Gemeinden idndern
Frauen den Charakter ihrer Religionsgemeinschaft, indem sie neue Ansitze
einfithren (Starr Sered 1998; Haddad/Esposito 2001). Manche stellen die
Jahrhunderte alte Funktion der asymmetrischen Geschlechterordnung als
Symbol minnlicher Gottesvorstellung in Frage. Andere gehen einen Schritt
weiter und fordern Zugang zum Expertenwissen; sie mochten rechtmiflige
Akteure werden. Wieder andere halten trotzdem daran fest, religiose Wahr-
heit konne nur gefunden werden, wenn man sich einer (méinnlichen) religis-
sen Autoritit unterwirft (Lau 1993). Dieselben Tendenzen bilden sich auch
im Entwicklungsprozess des westeuropiischen Islams ab. Seite an Seite mit
Frauen, die behaupten, das Gebiren von Kindern und die Betreuung von Ge-
schwistern sei die einzig wahre weibliche Schépfung im Bilde Gottes, gibt es
Musliminnen, die sich weigern, lediglich als Frau, Mutter und einfache
Gliubige, fiir die ménnliche Experten die absolute Autoritit darstellen, defi-
niert zu werden. Bereits jetzt ist festzustellen: Die Minderheitenposition des
Islams in Europa hat einen kulturellen Wandel der muslimischen Gemein-
schaften initiiert, der durch strukturelle Rdume fiir Musliminnen und ihre
religiés bestimmten Handlungsfelder sichtbar wird. Mit diesen Verinderun-
gen ist der Islam jedoch auch zugleich — gewissermaflen durch die Hintertiir
— mit der Norm der Gleichberechtigung zwischen den Geschlechtern auf
Dauer konfrontiert.

am 13.02.2026, 21:57:42, e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BILDUNG, MACHT UND GIAUBEN | 239

Migration und Globalisierung haben neue Chancen fiir den Zugang zu
Wissen und Bildung geschaffen. Wer gelernt hat, mit intellektuellem Hand-
werkszeug umzugehen, das sich von der islamischen Tradition unterschei-
det, kann gar nicht anders, als diese Neuerungen spiter auch umzusetzen.
Dazu kommen die besonderen Bedingungen der Migration. Expertinnen
produzieren Wissen in einem gesellschaftlichen Kontext, in dem sich der Is-
lam in einer Minderheitenposition befindet. Ihre Teilnahme an interreligic-
sen und kulturellen Dialogen wird heutzutage von der gesellschaftlichen
Mehrheit als essenziell angesehen. Das bietet eine Chance, die viele Frauen in
eine Schliisselposition gebracht hat. Entscheidend ist auch die anhaltende
Globalisierung des Islams als Religion. Wie in anderen europdischen Lin-
dern weigern sich in Deutschland geborene muslimische Generationen, die
historische Version ihrer Eltern zu akzeptieren und bewegen sich in einem
globalen Raum des Islam, der sie auf die Erzihlung des Koran und der Sunna
verweist. Das Textstudium auf die Ursprungsquellen zu beschrinken, hat
den Weg fiir viele moderne Ansitze muslimischer Theologie gebahnt. Das
Fehlen einer institutionalisierten religiosen Autoritit in Europa bietet die
vierte Bedingung fiir Erneuerung. Wer aber beherrscht den Disput um ein
islamisches Selbstverstindnis in Europa, wenn es keine religiose Autoritit
gibt? Unterdessen ist der Bedarf nach Autoritit dringend und beherrscht den
ffentlichen Diskurs iiber den Islam. Und nicht zuletzt wird das Wissen tiber
den Islam durch mannigfaltige Medien verbreitet, die in Deutschland prak-
tisch jedem zur Verfiigung stehen. Der Zugang zu Medien versetzt Frauen,
Jugendliche und Laien in die Lage, dort ihre Stimme zu erheben, wo sie es
innerhalb der Gemeinde der Moschee nicht gewagt hitten.

Andert all das den Fokus der religiésen Bedeutung? Die Antwort muss
»Ja< lauten. Wenn, wie Niklas Luhmann feststellte, Menschen religicse Be-
deutung produzieren, um eine Antwort auf das scheinbar Bedeutungslose zu
geben und Kontingenz zu bewiltigen, dann sehen die in Deutschland leben-
den Muslime sich vor die Aufgabe gestellt, Bedeutungen hervorzubringen in
einer Situation, die von den unterschiedlichsten Elementen geprigt wird:
Von Diskriminierungserfahrungen sowie von religiéser Pluralitit, von sozia-
len Unterschieden sowie von Chancengleichheit, von globalen Normen sowie
von der Aufgabe, selbst Entscheidungen zu treffen, vom Zugang zur Bildung
sowie deren Verweigerung. Zugleich vervielfiltigen sich auch die strukturel-
len Dominen und umfassen jetzt neben den Frauengemeinden auch den
interreligiosen Dialog, die Printmedien und die 6ffentlichen Diskurse. Diese
Erweiterung hat es Frauen gestattet, ihre eigene — nachdenkliche, kritische
oder traditionelle — Stimme héren zu lassen.

Allerdings bestehen, wie anderswo auch, die Machtunterschiede zwi-
schen den Geschlechtern weiter. Wihrend die meisten Minner ihre traditio-
nelle Schliisselposition nutzen, um das Geschlechterverhiltnis als Abbild
und Symbol ihrer Vorstellung von Gott zu reproduzieren, erschiittern man-

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | GERDIEN JONKER

che Frauen diesen Konsens durch eine kreative Lektiire der Quellen. Die
neuen Bedeutungen, die sie dabei produzieren, betonen dennoch nichts an-
deres als die Flexibilitit der islamischen Tradition.

Literatur

Ahmed, Leila (1986): »Women and the advent of Islam, in: Signs. Journal of
Women in Culture and Society 41, 665-691.

Barangzani, Nimat Hafez (1992): »Religious Education, in: John L. Esposito
(Hg.): The Modern Encyclopedia of Islam, Oxford: University Press, 406-
411.

Berkey, Jonathan (1992): The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo. A
Social History of Islamic Education. Princeton: University Press.

Beyer, Peter (2003): »Forming Religion in Global Society: From Organization
to Invisibility«, in: Karl-Fritz Daiber/Gerdien Jonker (Hg.): Local forms of
religious organisation as structural modernisation. Effects on religious commu-
nity building and globalisation, Philipps-Universitit Marburg: Internetpub-
likation der Universitits-Bibliothek (UB) (in Vorbereitung).

Dassetto, Felice/Maréchal, Brigitte/Nielsen, Jorgen (Hg.) (2001): Convergences
musulmanes. Aspects contemporains de l'islam dans I’Europe contemporaine,
Louvaine-la-neuve: Academia Bruylant.

Gibb H.A.R/Kramers J.H. (Hg.) (2001): Concise Encyclopedia of Islam, Leiden:
Brill.

Haddad, Yvonne Yazbeck/Esposito, John L. (Hg.) (2001): Daughters of Abra-
ham. Feminist Thought in Judaism, Christianity and Islam, Gainesville:
Universities of Florida Press.

Johansen, Baber (1999): Contingency in sacred law, Leiden: Brill.

Jonker, Gerdien (1997): »Death, Gender and Memory. Remembering Loss
and Burial as a Migrant, in: David Field/Jenny Hockey/Neil Small (Hg.):
Death, Gender and Ethnicity, London: Routledge, 187-202.

Jonker, Gerdien (Hg.) (1999): Moscheen und islamisches Leben in Berlin, Ber-
lin: Die Auslinderbeauftragte.

Jonker, Gerdien (2002): Eine Wellenlinge zu Gott. Der Verband der Islamischen
Kulturzentren in Europa, Bielefeld: transcript.

Jonker, Gerdien (2003): »Islamic Knowledge through a Woman’s Lens. Edu-
cation, Power and Belief«, in: Gerdien Jonker/Tuula Sakaranaho (Hg.):
Muslim Women as Religious Actors, Social Compass 50/1: 35-46.

Lau, Ephrem Else (1993): »Religiose Virtuosen: Nonnen«, Kélner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie. Sonderheft 33: Religion und Kultur. Hg.
von Thomas Luckmann u.a., 206-218.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt: Suhrkamp.

am 13.02.2026, 21:57:42, e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BiLbDUNG, MACHT UND GLAUBEN | 241

Razvi, Mehdi (2001): Entdeckungsreisen im Koran. Zwolf Lehrgespriche. Unter
Mitarbeit von Halima Krausen und Pia Képpel, Hamburg: ebverlag.

Schimmel, Annemarie (1982): »Women in Mystical Islam«, in: Women’s Stu-
dies, Int. Forum 5/2: 145-151.

Sen, Faruk/Aydin, Hayrettin (2002): Islam in Deutschland, Miinchen: Beck.

Seufert, Glinther (1997): Politischer Islam in der Tiirkei. Islamismus als symboli-
sche Reprisentation einer sich modernisierender muslimischen Gesellschaft,
Stuttgart: Franz-Steiner-Verlag.

Seufert, Glinther (2002): Neue pro-islamische Parteien in der Tiirkei. SWP-Stu-
die, Berlin: Deutsches Institut fiir internationale Politik und Sicherheit.
Sonbol, Amira El-Azhary (2001): »Rethinking Women and Islams, in: Yvon-
ne Yazbeck Haddad/John L. Esposito (Hg.): Daughters of Abraham. Femi-
nist Thought in Judaism, Christianity and Islam, Gainesville: Universities of

Florida Press, 108-147.

Starr Sered, Susan (1998): »Woman as Symbol and Women as Agents. Gen-
dered Religious Discourses and Practices«, in: Myra Max Ferree u.a. (Hg.):
Revisioning Gender, Thousand Oaks: Sage, 54-71.

Stotnik, Manuela (2003): »Gemeinsamer Turn-Unterricht stort die meisten
Moslems nicht, in: Frankfurter Rundschau, 2.2.2003, 43.

Tarrow, Sidney (1988): Power in Movement. Social Movements and Contentious
Politics, Cambridge/New York: Cambridge University Press.

Wilamowitz-Mdllendorf, Ulrich von (Hg.) (2001): Tiirken in Deutschland, St.
Augustin: Konrad-Adenauer-Stiftung.

Yilmaz, Mehmet Nuri (2002): Current Religious Issues. Consultation Meeting —
I. Final Communiqué of the Board of Religious Affairs in Turkey, May 18,
2002, Istanbul. www.diyanet.org.tr.

Zaidan, Amir M.A./Khan, Karola/Kuruyiiz, Ramazan (Hg.) (2001): Isla-
mischer Religionsunterricht. Verfassungsrechtliche und integrative Aspekte.
Frankfurt/Main: IRH-Schriftenreihe Nr. 3 (Selbstverlag).

hittps://dol.org/10,14:361/9783839401538-010 - am 13.02.2026, 21:57:42. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

