
https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kevin Bücking

Ruinen-Ästhetik

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Editorial

Die Edition Moderne Postmoderne präsentiert die moderne Philosophie in zwei-

erlei Hinsicht: zum einen als philosophiehistorische Epoche, die mit dem Ende des

Hegel’schen Systems einsetzt und als Teil des Hegel’schen Erbes den ersten philosophi-

schen Begriff der Moderne mit sich führt; zum anderen als Form des Philosophierens,

in dem die Modernität der Zeit selbst immer stärker in den Vordergrund der phi-

losophischen Reflexion in ihren verschiedenen Varianten rückt – bis hin zu ihrer

»postmodernen« Überbietung.

KevinBücking (Dr. phil.) studierte Philosophie,Geschichte undKunstgeschichte an der

Goethe-Universität Frankfurt amMain. Seine Interessensgebiete liegen im Bereich der

philosophischen Ästhetik sowie der Medien- und Kunstphilosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kevin Bücking

Ruinen-Ästhetik

Über die Spuren der Zeit im Raum der Gegenwart

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Zugl. Dissertation, Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt a.M., 2021
D.30

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-
tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für 
beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter derselben Lizenz 
wie das Original verbreitet wird. 
(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. 
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Kevin Bücking

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld 
Umschlagabbildung: Sergey / stock.adobe.com
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6802-5
PDF-ISBN 978-3-8394-6802-9
https://doi.org/10.14361/9783839468029
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de


Inhalt

Ruinen-Ästhetik

I. Die Ruine. Ein ästhetischer Versuch ..................................................... 11

II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen ................................................. 21

2.1 Antike .................................................................................... 23

2.2 Renaissance und Barock ................................................................. 28

2.3 Romantik................................................................................. 34

2.4 Moderne und Postmoderne................................................................ 40

III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen ....... 45

3.1 Ruinenmalerei ............................................................................ 50

3.2 Ruinenfotografie ......................................................................... 60

3.3 Ruinen im Film und Ruinen des Films ....................................................... 71

3.4 Computerspiele in Ruinen .................................................................. 81

3.5 Ruinen in augmented und virtual reality ................................................... 88

3.6 Erstes Zwischenfazit ...................................................................... 91

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen ............................. 93

4.1 Raum der Wahrnehmung .................................................................. 94

4.2 Raum der Sprache ........................................................................105

4.3 Raum der Zeichen ........................................................................ 127

4.4 Raum der Gefühle ........................................................................153

4.5 Aura und Atmosphäre .................................................................... 178

4.6 Atmosphären der Architektur ............................................................ 209

4.7 Atmosphären der Natur ...................................................................219

4.8 Zweites Zwischenfazit ................................................................... 229

V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen ......................... 233

5.1 Typologie der Ruinen .................................................................... 233

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5.2 Formen der Reflexion .................................................................... 244

5.3 Ruinen der Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart ....................................... 254

Fazit: Ruinen als Schauplätze eines Ringens des Menschen mit sich selbst ............... 269

Danksagung ................................................................................. 273

Abbildungen

Anhang

Literaturverzeichnis ........................................................................ 285

Primär- und Sekundärliteratur ................................................................ 285

Tertiärliteratur ............................................................................... 294

Bildbände ................................................................................... 295

Abbildungsverzeichnis ...................................................................... 297

Filmverzeichnis ............................................................................. 299

Computerspielverzeichnis ...................................................................301

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ruinen-Ästhetik

Über die Spuren der Zeit im Raum der Gegenwart1

Alle Menschen haben einen geheimen

Zug zu den Ruinen. Dieses Gefühl

hängt mit der Hinfälligkeit unserer

Natur, mit einer geheimen Überein-

stimmung zwischen diesen zerstörten

Denkmalen und der Flüchtigkeit unse-

res Daseins zusammen.2

Zitate sindBruchstücke,Fragmente vonÜberlegungenherausgelöst aus einemgrößeren

Ganzen, ohne dass dieses Ganze je ganz greifbar wäre. Es sind Splitter weitreichenderer

Gedanken, die eine Spur legen, der man folgen oder sich ihr verwehren kann. An diesen

sprachlichen Trümmern vergangener ›Gedankengebäude‹ nehmen die Reflexionen des

Geistes ihren Anstoß. Am Torso des Textes hat die philosophische Reflexion ihre Erbau-

ung.

Das einleitendeZitat des französischenSchriftstellers François-RenédeChateaubri-

and von 1802 legt eine erste solche Spur und trifft zugleich den Kern der Sache, der im

Folgendennachgegangenwerdensoll: derFaszinationvonRuinen fürMenschenundden

vielen Formen eines wie auch immer gearteten Zusammenspiels zwischen Mensch und

Ruine.Was sind Ruinen?Worin besteht der Reiz der Ruinen und des Ruinösen?Warum

finden wir Ruinen unter bestimmten Umständen schön, romantisch, unheimlich oder

geheimnisvoll? Inwiefern machen wir an Ruinen besondere Erfahrungen und wie voll-

ziehen sich diese Erfahrungsweisen mit Ruinen? Welche Rolle spielen Ruinen für unser

menschlichesDasein? AufwelcheWeise reflektieren die ästhetischenMedien undKüns-

te das Motiv der Ruine und inwiefern reflektieren wir anhand von Ruinen über unser

Leben, unsere biografische und historische Zeit? Das sind lediglich einige der Fragen,

denen die vorliegende Studie auf den Grund gehen will.

1 Die im Text verwendetemännliche Form impliziert gleichermaßen die weibliche (wie auch umge-

kehrt) und dient lediglich der einfacheren Lesbarkeit.

2 François-René de Chateaubriand: Geist des Christentums. Oder Schönheiten der christlichen Religion,

hg. v. Jörg Schenuit, Berlin 2004, S. 486.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Ruinen-Ästhetik

In privilegierten Zeiten des permanenten Fortschritts, der Perfektionierung mög-

lichst aller Lebensbereiche, der digitalen Revolutionen und der täglich propagierten

Selbstoptimierungenmag die Frage nach demReiz des Ruinösen zunächst verwundern.

Inwiefern soll die Beschäftigungmit Ruinen, zerstörten architektonischen Fragmenten,

einem vermeintlich rückwärtsgewandten, von überholten romantischen Klischees und

dem Verdacht auf Kitsch behafteten Thema lohnen? Zumal die Sache auf den ersten

Blick recht schnell geklärt zu sein scheint: Ruinen sind verfallen(d)e Bauwerke, sprich:

mehr oder weniger erhaltene materielle Reste von Gebäuden –Thema beendet, könnte

man meinen. Dass die Auseinandersetzung mit Ruinen jedoch sehr viel mehr hergibt,

als man im ersten Moment vermuten könnte, will diese Studie aufzeigen und belegen.

Ein Interesse an Ruinen lässt sich demgegenüber epochen- und kulturübergreifend

nachweisen, sodass man nicht allein von den Ruinen selbst, sondern auch von der Be-

schäftigung mit ihnen als einer anthropologischen Grundkonstante des menschlichen

Daseins sprechen kann.

Eine wichtige Bemerkung sei dem Folgenden in aller Deutlichkeit vorangestellt: Die

hier vollzogene Auseinandersetzung mit Ruinen in ästhetischer Hinsicht läuft Gefahr,

einen unerwünschten Beigeschmack zu erhalten. Dass Ruinen u.a. als zuweilen schö-

ne, ästhetisch anziehende und um ihrer selbst willen erfahrbare Objekte in derWelt be-

handelt werden, heißt nicht, dass deren Schicksale als Umstände der Ruinierung in Ka-

tastrophengebieten, Kriegsgegenden, Armutsregionen, Orten wirtschaftlichen Verfalls

und anderweitig ruinierten Lebensräumen etwas Gutes seien. Ganz im Gegenteil: Der

Schrecken und Schauder, den es an Ruinen mitunter zu erfahren gilt, macht gerade im

Zusammenspiel und in Ambivalenz zu ihren harmonischen und friedvollen Momenten

die besondere Dynamik des vielgestaltigen Erscheinens der Ruinen aus. Dabei ist für

eine ästhetische Rezeption der Ruinen jedoch entscheidend, dass ein gewisses Distanz-

moment gewahrt werden kann: »Ästhetische Wahrnehmung steht uns jederzeit offen,

soweit nicht äußere oder innere Bedrängnis uns den für ihren Vollzug nötigen Spiel-

raum nimmt.«3Wer selbst von Zerstörung, Gewalt, Armut und Verfall in direkterWeise

betroffen oder bedroht ist, wird kaum in der Lage sein, Ruinen in einem ästhetischen

Sinne begegnen und begreifen zu können. Aus der Beobachtung, dass sich Ruinen auf

ästhetischeWeise erfahren lassen, folgt nicht, dass die jeweiligen Umstände, welche die

VerursachungderRuinenherbeigeführt haben, zu bejahen seien.Wirwerden an einigen

Stellen der Schrift genauer sehen, in welchem Verhältnis Ethik und Ästhetik der Ruinen

zueinander stehen.

Einer Ästhetik der Ruinen muss es, wie jeder Ästhetik, um die Klärung des Verhält-

nisses vonWahrnehmungen und Verständnissen, Interpretationen und Imaginationen,

Erinnerungen und Erwartungen, Emotionen und Affekten, Assoziationen und Konno-

tationen, letztlich Reflexionen in einemweiten Sinne in Auseinandersetzungmit einem

ästhetischen Gegenstand gehen. Ästhetische Erfahrungen sind besondere Augenblicke

einer einzigartigen Reflexion desMenschen auf seine Stellung in derWelt, seine Selbst-,

Fremd- undWeltverhältnisse. In diesemSinne ist ein unverkürztes Verständnis des Rui-

nenästhetischenerstrebenswert,dasdenRuinen inderFülle ihrer ambivalentenundbis-

weilen paradoxen Erscheinungsweisen gerecht wird.

3 Martin Seel: Ästhetik des Erscheinens, Frankfurt a.M. 2003, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ruinen-Ästhetik 9

Verfall, Tod und Untergang, worüber sich angesichts von Ruinen reflektieren lässt,

sind keine Dimensionenmenschlichen Daseins, die wir imNormalfall und demAlltags-

verständnis nach als ›schön‹ bezeichnen würden. Dass wir trotzdem ein ästhetisches

Interesse an Ruinen hegen, ist daher voraussetzungsreich und erklärungsbedürftig.

Insofern wird ein möglichst umfassendes Verständnis der ästhetischen Begegnung

mit Ruinen und Ruinösem entwickelt, das erläutern soll, inwiefern uns Ruinen auf

besondere Weise affizieren und faszinieren. Dass Ruinen ihre sinnliche und sinnhafte

Bedeutsamkeit für uns und unser Leben im Zuge eines atmosphärischen Reflexionsge-

schehens, sprich: ästhetischer Reflexionen in erlebten Atmosphären gewinnen, ist dabei

die Grundannahme und Kernthese der vorliegenden Studie.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Die Ruine. Ein ästhetischer Versuch

Die Ästhetik der Ruinen besteht […] darin,

das Knäuel der Vorstellungen und Begriffe

zu entwirren, das von den Ruinen gebildet

wird und dem die Kunst […] Ausdruck zu

verleihen versteht.1

Wendenwir uns zunächst dem inhaltlichen undmethodischen ›Gang der Dinge‹ zu.Die

Überschrift ist zugleich dem ursprünglichen Titel eines erstmals 1907 erschienenen Es-

says von Georg Simmel entlehnt, in dem er auf wenigen Seiten die Grundzüge einer

Philosophie der Ruine in ästhetischerHinsicht entwirft.2 Diese konzise Abhandlung der

Faszination für Ruinen steht in gewisser Hinsicht Pate für die nachfolgende philosophi-

sche Untersuchung der Ruinen. Entscheidend ist indessen vor allem der gewählte Zu-

gang zumThema, wofür Simmels Abhandlung ebenfalls als Vorbild dient, denn die vor-

liegende Studie versteht sich als ein Beitrag zur philosophischen Ästhetik.3 Es ist wich-

tig, diesen ästhetischen Zugang zu Ruinen zu betonen, weil Ruinen keineswegs für ei-

ne alleinige philosophische Beschäftigung prädestiniert sind. Ruinen waren in der Ge-

schichte der Menschheit vor allem Erkenntnisgegenstände einer archäologischen, his-

torischen, kunsthistorischen oder ethnologischen Analyse.4 Inwiefern sich ein ästheti-

1 Michel Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, Paris 2004, S. 7.

2 Vgl. Hans-Peter Müller u. Tilman Reitz (Hg.): Simmel-Handbuch. Begriffe, Hauptwerke, Aktualität,

Berlin 2018, S. 482; der Essay findet sich heute unter dem Titel Die Ruine in: Georg Simmel: Jen-

seits der Schönheit. Schriften zur Ästhetik und Kunstphilosophie, hg. v. IngoMeyer, Frankfurt a.M. 2008,

S. 34–41.

3 Zum Begriff ›Ästhetik‹ siehe: Wolfhart Henckmann: Ästhetik, in: Lexikon der Ästhetik, hg. v. Wolf-

hart Henckmann u. Konrad Lotter, München2 2004, S. 27–33; Karin Hirdina: Ästhetik/Ästhetisch,

in: Metzler Lexikon Ästhetik, hg. v. Achim Trebeß, Stuttgart 2006, S. 29–34; Karlheinz Barck, Jörg

Heininger u. Dieter Kliche: Ästhetik/ästhetisch, in: Ästhetische Grundbegriffe, Studienausgabe Bd. 1,

hg. v. Karlheinz Barck u.a., Stuttgart 2010, S. 308–399.

4 Das Spektrum möglicher Herangehensweisen an Ruinen wird anhand der umfangreichen Li-

teraturübersicht und -kommentierung von Robert Ginsberg ersichtlich, die nach folgenden

Schlagworten unterteilt ist: 1. Aesthetic Theory, 2. Art History, 3. Individual Artists, 4. Literary History,

5. History of Culture, 6. Archaeology, 7. Individual Ruins, 8. Travel Literature, 9. Imaginative Literature,

10. Guidebooks and Souvenir Books, 11. Art of Photography, 12. Architecture, 13. Preservation, 14. His-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Ruinen-Ästhetik

scher Zugang zu Ruinen von anderen Formen der Auseinandersetzung unterscheidet,

will dieses erste Kapitel der Arbeit beleuchten und dabei zugleich bereits einige zentrale

Thesen Simmels vorstellen, die den Ausgangspunkt unserer Expedition in die Welt der

Ruinen darstellen. Die Stationen, an denen diese tour d’horizonHalt machen wird, sollen

in diesem Zusammenhang ebenfalls schon genannt werden. Eine Ästhetik der Ruinen

hat schließlich nicht zuletzt die Aufgabe, sich denErscheinungsformen der ästhetischen

MedienundKünste zuzuwenden.WelchePhänomenbereichedabei imFokus stehen,soll

ebenso vorangestellt werden.

Was heißt es, demThemaRuinen aus der Position der philosophischen Ästhetik her-

aus auf die Spur kommen zuwollen?Worin besteht die philosophische Ästhetik undwas

kennzeichnet ihre Fragestellungen im Unterschied zu den Zugängen anderer Diszipli-

nen?

Die philosophische Ästhetik5 geht auf Alexander Gottlieb Baumgarten6 zurück, der

sie im Jahre 1750mit der Veröffentlichungdes erstenBandes seinerAesthetica als philoso-

phische Disziplin etablierte, wenngleich Überlegungen, die wir heute dem Bereich der

Ästhetik zuordnen würden, innerhalb der Philosophie auch schon sehr viel früher an-

gestellt wurden.7 Der Begriff ›Ästhetik‹ stammt von demgriechischen Ausdruck ›aisthe-

sis‹,der sichmit ›(Sinnes-)Wahrnehmung‹, ›Empfindung‹, ›Verstehen‹übersetzen lässt.8

Klassischerweise befasst sich die philosophische Ästhetik mit Fragen nach der Kunst,

dem Schönen und mit besonderen Formen sogenannter ästhetischer Erfahrungen. Philo-

sophischeÜberlegungen zurWahrnehmung imAllgemeinen sowie zu ihren besonderen

Formen imZusammenhangmit denKünsten unddemSchönenwurden seit den antiken

Anfängen der Philosophie zu allen Zeiten angestellt – nicht erst seit Baumgarten.9

Für die Auseinandersetzungmit denRuinen und demRuinösen in ästhetischerHin-

sicht sind alle drei Kernbereiche der Ästhetik relevant, denn anRuinen könnenwir in be-

sonders vielfältiger Weise ästhetische Erfahrungen machen, die sich weder ausschließ-

lich dem Bereich des Kunstschönen noch dem Bereich des Naturschönen zuordnen las-

sen. Für die imposanteren Exemplare unter den Ruinen ist es zumeist zentral, dass es

tory of Gardens, 15. Disaster Books, 16. War Ruins, 17. Ruin-Art Creations, 18. Philosophy und 19. Miscel-

laneous, in: Robert Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, Amsterdam u. New York 2004, S. 461–494.

5 Das hier zumTragen kommende Verständnis von Ästhetik und Kunstphilosophie ist vorrangig den

folgenden drei Büchern verpflichtet: Georg W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis. Eine Ästhetik,

Berlin 2014; Daniel Martin Feige: Kunst als Selbstverständigung, Münster 2012; Martin Seel: Ästhetik

des Erscheinens, Frankfurt a.M. 2003.

6 Zu Baumgarten siehe bspw.: Ursula Franke: Baumgartens Erfindung der Ästhetik, Münster 2018; Ste-

fan Majetschak: Ästhetik zur Einführung, Hamburg3 2012, S. 19–39.

7 AlexanderGottliebBaumgarten:Ästhetik, hg. v. DagmarMirbach, Zwei Bände. Bd. 1: §§ 1–613/Bd. 2:

§§ 614–904, Hamburg 2009.

8 Vgl. St. Majetschak: Ästhetik zur Einführung, S. 9f.

9 Einführend in die philosophische Ästhetik siehe neben Majetschak bspw. auch: Maria E. Rei-

cher: Einführung in die philosophische Ästhetik, Darmstadt2 2010; Norbert Schneider: Geschichte der

Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne. Eine paradigmatische Einführung, Stuttgart5 2010;

Eva Schürmann: Ästhetik – Aisthetik – Kunstphilosophie, in: dies., Sebastian Spanknebel u. Héctor

Wittwer (Hg.): Formen und Felder des Philosophierens. Konzepte, Methoden, Disziplinen, München2

2017, S. 224–251; Gerhard Schweppenhäuser:Ästhetik. PhilosophischeGrundlagen und Schlüsselbegrif-

fe, Frankfurt a.M. u. New York 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Die Ruine. Ein ästhetischer Versuch 13

sich um besondere architektonische Bauwerke handelt und somit um Objekte, die wir

in ihren gelungeneren Formen gemeinhin als Kunstwerke begreifen.Wie das Verhältnis

von Architektur, Kunst und den Ruinen genauer zu begreifen ist, wird zu untersuchen

sein.An dieser Stelle sei schon einmal bemerkt, dass der Begriff der ›Kunst‹ imZuge die-

ser Arbeit als situativ je normativer oder evaluativer Begriff zur Auszeichnung bestimm-

ter Objekte oder Zusammenhänge in der Welt als besonders gelungenen ästhetischen

Präsentationen verstanden werden soll. Die näher zu bestimmende Besonderheit die-

ser gelungenen ästhetischen Darbietungen rekurriert dabei auf ihre Verfasstheit, uns

in besonderer Weise ästhetische Erfahrungen zu ermöglichen. Der Bereich der ästhe-

tischen Erfahrungen ist insofern insbesondere mit Blick auf diese Arbeit der grundle-

gende, da er über den Bereich der Künste hinausweist, was für das Thema Ruinen ent-

scheidend ist, da sich die Ruinenästhetik,wiewir sehenwerden, keineswegs auf denBe-

reich der Künste beschränkt. So wichtig und prägend die unterschiedlichen Gattungen

der Künste10 für die Wahrnehmung von Ruinen auch sind, was wir an Ruinen als schön

empfinden, sind nicht allein ihre architektonischen und damit artifiziellen Charakteris-

tiken und deren medialen oder außermedialen Erscheinungsweisen, sondern vielmehr

die Vereinigung vonMenschengeschaffenemmit den Erscheinungen der Natur. Es sind

ja gerade Einflüsse der Natur, welche die Bauwerke des Menschen in Gestalten trans-

formieren, die sich seiner willentlichen Formgebung grundlegend entziehen. Wie hier

bereits ersichtlich werden soll,muss sich eine philosophische Untersuchung der Ruinen

in ästhetischerHinsicht einesmethodischenEklektizismus bedienen,wenn sie kein ver-

kürztes Verständnis der Erfahrung von Ruinen entwickeln will. Eine Untersuchung des

Ruinenästhetischen sollte demnach zwangsläufig interdisziplinär operieren, umdessen

verschiedene Facetten im Blick zu behalten.

Wasunterscheidet bei derTheoriebildung einen ästhetischenZugang zuRuinen, von

anderen Formen derThematisierung der Ruinen?Während archäologische, historische,

kunsthistorische und ethnologische Untersuchungen sich bestimmten Ruinenwidmen,

umdaraus idealerweiseErkenntnisseüberbestimmteSachverhalte zugewinnen,dieRe-

levanz für entsprechende disziplinäre Fragestellungen erlangen, geht es einer Ästhetik

derRuinenumallgemeinereÜberlegungenundvor allemnicht explizit umdieGeschich-

te dieser oder jener Ruine – was nicht heißen soll, dass nicht auch bestimmte Ruinen

ihren Auftritt erhalten werden. Allerdings geht es dann nicht so sehr darum, zu analy-

sieren,was einebestimmteRuineauszeichnet,als vielmehrdarum,Beispiele zumAnlass

einer Reflexion zu nehmen, die über das Exemplarische hinausgeht. Einer Philosophie

der Ruinen bzw. einer Ästhetik der Ruinen – beides soll Hand in Hand gehen – geht es

um übergreifende Erfahrungsweisen von Ruinen. Den ästhetischen Zugang kennzeich-

nen dabei Fragen danach, wie wir an Ruinen erfahren, was wir an ihnen erfahren. Die

Ästhetik nimmt unser sogenanntes phänomenales Erleben ernst,will sagen: Ästhetische

10 Mit Blick auf die Ruinen werden hier vornehmlich die visuellen Künste und Medien im Vorder-

grund stehen, sprich: neben der Architektur vor allem die Malerei, Fotografie sowie Formen des

Bewegtbildes wie Filme, Serien und animierte Computerspiele. Literatur und Poesie, insb. die so-

genannte ›Ruinen-Poetik‹, sind für den Gegenstand relevant, werden aber nicht eigens analysiert.

Oper, Theater und Musik können nur implizit mit einbezogen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Ruinen-Ästhetik

Überlegungen stellen Fragen der Art in den Fokus, wie es ist, dieses oder jenes als im-

mer zugleich sinnlich und sinnhaft erfahrende Wesen in der Welt zu erleben. Vielleicht

am deutlichsten in Abgrenzung zu den Erklärungsweisen der Naturwissenschaften und

unter ihnen insbesondere der Hirnforschung, welche die Sphären des phänomenalen

Erlebens nicht anders als reduktionistisch begreifen können,macht es sich die philoso-

phische Ästhetik zur Aufgabe, gerade diese Phänomenbereiche menschlichen Erlebens

in ihrenErfahrungsvollzügen als besonders beachtenswert zu betrachten und analytisch

unter die Lupe zu nehmen.11

Umes auf den Punkt zu bringen:Die vorliegende Philosophie der Ruinen als eine Äs-

thetik der Ruinen will Grundzüge der Erfahrungsweisen von Ruinen ermitteln und im

kantischen Sinne, nach den Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrungsweisen von Rui-

nen fragen. Zu diesem Zweck wird sie zunächst von einem alltäglichen Verständnis der

Ruinen ausgehen: Ruinen sind architektonische Bauwerke, die einem mehr oder weniger fortge-

schrittenen, langsamen Verfall durch die Einflüsse der Natur unterliegen. Von dieser vorläufi-

gen Definition des paradigmatischen Falls der Ruine ausgehend soll nachfolgend eine

Art Bestandsaufnahme derjenigen Phänomene durchgeführt werden, die zum Bereich

der Ruinenästhetik gezählt werden können.Hierbei sollen der Reihe nach konkrete Bei-

spiele aus den Medien- bzw. Kunstgattungen Malerei, Fotografie, Film, Computerspiel

sowie augmented und virtual reality vorgestellt werden, um den Bereich dessen abzuste-

cken,womit sich eine Ästhetik der Ruinen gegenwärtig zu befassen hat. Im Zusammen-

hangmit Ruinen ist die Architektur die grundlegende Kunstgattung, über die imMedi-

um der anderen Kunstgattungen reflektiert wird.12 Im Anschluss der Beschreibung die-

ser Ruinenphänomene werden wir nach theoretischen Zugängen zu deren Erläuterung

suchen. Insgesamt werden wir dabei sehen, dass die vorläufige Definition des paradig-

matischen Falls der Ruine klarerweise nicht ausreicht, um den Bereich der ästhetischen

Phänomene rund um Ruinen zu begreifen. Im Zusammenhang mit ästhetischen Über-

legungen stellt sich in besonderer Weise die Krux, dass sich Anschauung und Begriff

wechselseitig bestimmen; auf interdependenteWeise tragen Verständnisweisen unsere

Wahrnehmungsweisen und Wahrnehmungsweisen wiederum unsere Verständniswei-

sen. Das wird an späterer Stelle näher zu bestimmen sein. Die Krux nötigt auf, einen

methodischen Anfang setzen zu müssen, der die weiteren Reflexionen rahmt; hier wird

der Weg gewählt, sich zunächst auf theoretisch möglichst voraussetzungslose und un-

voreingenommene Weise auf die Erfahrung von Ruinen in unterschiedlichen medialen

Dimensionen einzulassen, um anschließend danach zu fragen, wie diese Erfahrungs-

11 Eine Ausnahme stellt in diesem Zusammenhang der Versuch einer empirischen Ästhetikdar, vertre-

ten etwa durch Winfried Menninghaus, im Zuge derer die methodischen Untersuchungsweisen

der empirischen Wissenschaften mit Überlegungen der philosophischen Ästhetik zusammenge-

führt und füreinander fruchtbar gemacht werden sollen. Vgl.WinfriedMenninghaus:Wozu Kunst?

Ästhetik nach Darwin, Berlin 2011.

12 Die Architektur wird im Kapitel Atmosphären der Architektur eigens thematisiert werden. Ein

Schwerpunkt auf architektonischen Überlegungen zu den Ruinen findet sich bspw. in: Kai Vöck-

ler: Die Architektur der Abwesenheit. Über die Kunst, eine Ruine zu bauen, Berlin 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Die Ruine. Ein ästhetischer Versuch 15

weisen philosophisch-ästhetisch zu begreifen sind. Schauen wir im Folgenden, umwel-

che ästhetischen und theoretischen Reflexionen es sich im Detail handeln wird.13

Die Analyse der Ästhetik der Ruinen und des Ruinösen läuft auf folgende Pointe hin-

aus:DasRuinenästhetische ist als ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen zu verstehen. Die äs-

thetische Faszination für Ruinen lässt sich demnach von zwei unterschiedlichenWarten

aus in den Blick nehmen: Vom leiblich-sinnlichen Spüren her zeichnen die Ruinen be-

sondere Atmosphären aus; vom begrifflichen Verstehen her vollziehen sich an Ruinen

ästhetische Reflexionen. Atmosphäre und Reflexion stehen dabei in einem interdepen-

denten Verhältnis; Verständnisweisen und Wahrnehmungsweisen beeinflussen einan-

der wechselseitig. Die Attraktion und Faszination von Ruinen besteht demnach zum ei-

nen in ihrer Verfasstheit als Gegenstände, die in eminenter Weise philosophische oder

wie auch immer zu charakterisierende Reflexionen ermöglichen und motivieren; zum

anderen sind sie als architektonischeGebildeObjekte imRaum,die eine Aura haben und

Atmosphären erzeugen, welche leiblich-sinnlich erspürt werden wollen.

Nachdem wir uns einigeThesen Simmels zur Ruine angesehen haben werden, folgt

eine kurze Kulturgeschichte der Ruine. Ziel kann und soll es dabei nicht sein, einen voll-

ständigen chronologischen und kunsthistorischen Abriss der Ruine zu entwerfen, son-

dern exemplarische historische Spuren zu verfolgen, die für das Verständnis des Rui-

nösen konsitutiv sind. Vor allem die Schriften von Alain Schnapp für die Antike undMi-

chelMakarius für die Zeit abderRenaissancedienendafür alsWegweiser.14Nachdiesem

kurzen Ausblick auf das Panorama der Geschichte der Ruinen erfolgt die Bestandsauf-

nahme derjenigen Phänomene, um die es einer Ästhetik der Ruinen beispielhaft gehen

muss.DabeiwerdendieRuinenderReihenach inderMalerei,Fotografie,demFilm,dem

Computerspiel sowie innerhalb der Sphären der augmented und virtual reality erkundet,

um die medialen Dimensionen des Ruinösen auszuloten. Idealerweise sollen in Ausein-

andersetzung mit einzelnen konkreten Phänomenen allgemeine Charakteristiken der

Ruinenästhetik aufgefundenbzw.herausgearbeitetwerden.FürdieMalereiwerdenGio-

vanni Battista Piranesi, Hubert Robert sowie Caspar David Friedrich die Protagonisten

sein, die als ›Klassiker der Ruinenästhetik‹ gelten. Bei der Fotografie wird uns zunächst

die Trümmerfotografie der Nachkriegszeit beschäftigen. Eher zur ruinenästhetischen

Avantgarde lassen sich die Arbeiten von Gabriela Torres Ruiz und Sven Fennema zählen,

die zu den profiliertesten Vertretern des Genres einer neuen Ruinenfotografie – auch

›ruin porn‹ genannt – gehören, die aus dem Trend der sogenannten ›urban exploration‹ an

13 Insb. der Begriff der ›ästhetischen Reflexion‹ wird näher zu erläutern sein. Gemeint ist damit, dass

nicht nur Theorien imMedium der begrifflichen Sprache, sondern auch die ästhetische Erfahrung

und die ästhetischen Medien und Künste auf jeweils unterschiedliche Weise zur Reflexion befä-

higt sind. Mit Blick auf die Ruinen siehe hierzu bspw. die Ausstellungskataloge: KAI 10, Arthena

Foundation, Düsseldorf u. KINDL – Zentrum für zeitgenössische Kunst, Berlin (Hg.): Ruinen der Ge-

genwart, Berlin 2017; Sabine Folie (Hg.):DieModerne als Ruine. Eine Archäologie der Gegenwart, Nürn-

berg 2009.

14 SieheM. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit u. Alain Schnapp:Was ist eine Ruine? Ent-

wurf einer vergleichenden Perspektive, aus dem Französischen übers. v. Andreas Wittenburg, Göttin-

gen 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Ruinen-Ästhetik

verlassenen und oftmals abgelegenen Orten, den sogenannten ›lost places‹, resultiert.15

Die Faszination an diesen Inszenierungen ›moderner Ruinen‹wird das Kapitel zur Foto-

grafie näher in den Fokus nehmen.Anschließendwerdenwir uns demFilmmediumund

insbesondere seiner Genres der Science-Fiction und des Horrors widmen. Die postapo-

kalyptische Ruinenlandschaft als Hintergrund unterschiedlichster Narrative tritt dabei

in den Vordergrund des Interesses. Vor allem Blade Runner 2049 und I am Legend stehen

dabei im Zentrum der Untersuchung. Zudem werden uns die fiktiven Ruinen des Hor-

rorstreifens Silent Hill beschäftigen. In ganz ähnlicher Weise soll schließlich am Medi-

um des Computerspieles die Bedeutung der Ruinen als Szenerie diverser Handlungen

durchgespielt werden. Insbesondere der Titel Dark Souls 3 ist von Interesse, der gerade-

zu eine rauschhafte Orgie des Ruinösen darstellt. Aber auch die Spiele Battlefield I und

Battlefield V eröffnenalsKriegsszenarienRuinenschauplätze,die eineUntersuchungver-

dienen.Die letzte Station der phänomenologischenBestandsaufnahmederRuinenwird

sich schließlich mit den Technologien der augmented und virtual reality beschäftigen, die

eine ganz neue Form des medialen Raumerlebens der Ruinen ermöglichen.

Nach diesem Gang durch die zu analysierenden Phänomene des Ruinösen werden

wir uns dem zweiten größeren Komplex der Arbeit zuwenden: den theoretischen Refle-

xionen der zuvor behandelten ästhetischen und artistischen Reflexionen. Es soll nach

theoretischen Zugängen Ausschau gehalten werden, die es uns ermöglichen zu begrei-

fen, worin die ästhetische Faszination für Ruinen besteht. Hier werden wir uns in den

ersten drei Unterkapiteln zunächst dem Raum der Wahrnehmung, dem Raum der Sprache

und demRaumder Zeichen zuwenden, denn für unser In-der-Welt-sein sind Zeichen und

Sprache als bestimmende Erkenntnismedien zentral,weil sie unsereWahrnehmung auf

fundamentale Weise tragen. Im sich anschließenden vierten Unterkapitel wird es um

denRaumderGefühle gehen; dabei liegt der Fokus nicht so sehr auf Gefühlen als privaten,

subjektiven Empfindungen, sondern vielmehr auf einem leiblich-sinnlichen Spüren ob-

jektiver Qualitäten von Räumen. Dieser Abschnitt bereitet die darauf folgende Ausein-

andersetzungmit den Begriffen ›Aura‹ und ›Atmosphäre‹ des fünften Unterkapitels vor,

wo zu erläutern seinwird, inwieweit sich ästhetische Erfahrungen als ein komplexes, im

selbenMoment sinnliches und sinnhaftesWahrnehmungsgeschehen explizieren lassen.

Daraufhin werden im sechsten und siebten Unterkapitel die Atmosphären der Architektur

und die Atmosphären der Natur eingehender charakterisiert. Auch wenn Ruinen in erster

Linie verfallen(d)e Bauwerke sind, lassen sie sich nicht einfachnur als Kulturerzeugnisse

verständlich machen, denn eine wesentliche Charakteristik dieser Objekte besteht dar-

15 Die Bezeichnung urban exploration ist insofern streng genommen irreführend, als es sich häufig

gerade nicht um urbane Orte – also belebte innerstädtische Areale – handelt, sondern um abgele-

gene Orte. Die Bezeichnung resultiert jedoch daraus, dass der Begriff ›urban exploration‹ sich auf

mehreres erstreckt als die bloße Erkundung der lost places.Die urban exploration bezeichnet bspw.

auch das (nicht selten rechtswidrige) Erkunden von Industriegebäuden, Kanalisationen, Katakom-

ben, Dächern und anderen in der Regel für die Öffentlichkeit unzugänglichen Bereichen des städ-

tischen Raumes. Zudem wird der Begriff zuweilen auch als Bezeichnung für die Erkundung frei

zugänglicher Orte wie Stadtparks verwendet. Im Kapitel zur Fotografie werden wir der Sache ge-

nauer nachgehen. Für das Thema Ruinen ist klarerweise die urban exploration an lost places von

besonderem Interesse.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Die Ruine. Ein ästhetischer Versuch 17

in, sich in einer Liaison mit den kontingenten Erscheinungsformen der Natur zu befin-

den.

Im Anschluss an diesen größeren Komplex zur theoretischen Reflexion soll der Re-

flexionsbegriff selbst ins Zentrum der Überlegungen rücken.Dieser letzte Abschnitt der

Studie wird eine Typologie der Ruinen, unterschiedliche Formen der Reflexion und Überle-

gungen zu den Ruinen der Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart entfalten. Die Leitthese

des Ruinenästhetischen als atmosphärischem Reflexionsgeschehen wird dabei ihre ab-

schließende Kontur gewinnen. Es soll letztlich verständlich werden, inwiefern Ruinen

besondere ästhetische Reflexionsobjekte sind und inwieweit sich deren Darstellungen

in unterschiedlichen ästhetischen Medien und Künsten als artifizielle bzw. artistische

Reflexionen begreifen lassen. Zum einen geht es also um die Ruine selbst als Reflexi-

onsobjekt und zum anderen um die Reflexionen über dieses Reflexionsobjekt innerhalb

unterschiedlicher ästhetischerMedienundKünste.Diese unterschiedlichen Formender

Reflexion will das fünfte Kapitel der Arbeit ausdifferenzieren. Die zentrale Stellung des

Reflexionsbegriffes für die Ästhetik wird die gesamte Untersuchung durchziehen und

soll nicht bloß inhaltlich vertreten, sondern auchperformativ vollzogenwerden.Die hier

ausgeführte Ästhetik der Ruinen sagt nicht bloß, sondern zeigt und führt vor, inwiefern

Ruinen besondere Reflexionsgegenstände sind.

Dieses theoretische Unterfangen versteht sich in erster Linie als ein Beitrag zur phi-

losophischen Ästhetik. Ethisch-moralische Standpunkte werden (zumindest explizit)

nicht eigens entfaltet; es soll keine politologische oder soziologische Moral des Um-

gangs mit Ruinen im Sinne einer Ruinenästhetik in pragmatischer Hinsicht entwickelt

werden, denn dann müsste sich die Arbeit anderen gesellschaftlichen Phänomenberei-

chen, wie beispielsweise dem Wandel städtischen Lebensraumes, und in theoretischer

Hinsicht anderen soziologischen und politischen Grundlagen zuwenden, als es der Fall

sein wird. Und doch wird das Ethos der Ruinen implizit eine Rolle spielen, denn wie

wir sehen werden, kommt eine Ästhetik der Ruinen nicht vollends ohne eine Ethik der

Ruinen aus. Überlegungen zur Ästhetik sind immer schon getragen von bestimmten

ethischen Grundsätzen. Insbesondere im Abschnitt zu den Ruinen der Vergangenheit,

Zukunft und Gegenwart wird die Ruine als Vanitas-Symbol undmementomori ihr ethisch-

moralisches Reflexionspotential offenbaren. Die Studie abschließen soll eine Hinwen-

dung ins Anthropologische: Die Ruinen sind Schauplätze eines Ringens des Menschen mit

sich selbst. Die Persistenz der Ruinen innerhalb des menschlichen Lebensraumes belegt

ihren Status als anthropologische Grundkonstante menschlichen Daseins. Die Ruinen

sind Schauplätze einer konfliktvollen und wechselhaften Menschheitsgeschichte. Diese

Bestimmung der Ruinenmuss sich im Ganzen offenbaren.

Bereits bei Simmel finden sich verwandte Gedanken zur Ruine. Für Simmel wirkt in

der Welt stets das »Gegenspiel zweier kosmischer Richtungen«, der »große Kampf zwi-

schen dem Willen des Geistes und der Notwendigkeit der Natur«, den er auch als Wi-

derspiel der »nach oben strebenden Seele und der nach unten strebenden Schwere« be-

greift.16 Die Ruine trägt nun für ihn wesentlich einen »Eindruck des Friedens«,17 wenn

es heißt: »Jener Charakter der Heimkehr ist nur wie eine Deutung des Friedens, dessen

16 G. Simmel: Die Ruine, S. 34ff.

17 Ebd., S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Ruinen-Ästhetik

StimmungumdieRuine liegt –die nebender anderen steht: daß jene beidenWeltpoten-

zen,dasAufwärtsstrebenunddasAbwärtssinken, in ihr zu einemruhendenBild reinna-

turhaften Daseins zusammenwirken.«18 Zum einen zeigt sich dieser befriedete Konflikt

zwischen Geist und Natur im Außen: »Diesen Frieden ausdrückend ordnet sich die Rui-

ne der umgebenden Landschaft einheitlich, und wie Baum und Stein mit ihr verwach-

sen, ein […]. An dem sehr alten Gebäude im freien Lande, ganz aber erst an der Ruine,

bemerkt man oft eine eigentümliche koloristische Gleichheit mit den Tönen des Bodens

umsie herum.«19 Zumanderenkorrespondiert diese »äußerliche Formoder Symbolik«20

der Erscheinungsweise der Ruine in bestimmter Hinsicht mit unserem Innern:

»Nach dem andern Pole des Daseins aber hin gerichtet, lebt er [der Konflikt der beiden

Weltpotenzen Geist und Natur, KB] ganz innerhalb der menschlichen Seele, diesem

Kampfplatz zwischen der Natur, die sie selbst ist, und dem Geiste, der sie selbst ist. An

unserer Seele bauen fortwährend die Kräfte, die man nur mit dem räumlichen Gleich-

nis des Aufwärtsstrebens benennen kann, fortwährend durchbrochen, abgelenkt, nie-

dergeworfen von den andern, die als unser Dumpfes und Gemeines und im schlech-

ten Sinne ›Nur-Natürliches‹ in uns wirken. Wie sich diese beiden nach Maß und Art

wechselnd mischen, das ergibt in jedem Augenblick die Form unsrer Seele.«21

Dieses innere Ringen desMenschenmit sich selbst – bei Simmel im Sinne eines andau-

ernden undunabschließbarenAntagonismus »beider Parteien der Seele«22 imSinne sei-

ner Vernunft und seiner Triebnatur – korrespondiert im Außen mit den Erscheinungs-

formen der Ruine, an denen sie anschaulich werden.Wie plausibel diese Überlegungen

Simmels imDetail auch seinmögen, sie zeichnen eineGrundstruktur der Erfahrung von

Ruinen vor, die hier, wenn auch abweichend, übernommen werden wird: Die Ruinen

korrespondieren im Außen auf gewisse, näher zu erläuternde Weise mit unserer Ver-

fasstheit als menschliche Wesen. Ruinen sind erfahrbare Objekte in der äußeren Welt,

an denen wir in der ästhetischen Anschauung Dimensionen unserer Selbst- und Welt-

begegnung auf flagrante Weise durchspielen können. Wie diese Korrespondenz genau

zu verstehen ist, soll gegen Ende der Studie nachvollziehbar werden. Es wird zudem ge-

zeigt werden,was eigentlich evident sein dürfte: dass derMensch einmit sich selbst rin-

gendes Wesen ist. Dank unterschiedlichster Medien,23 die hier teils vorgestellt werden

sollen, ist derMensch nicht nur zumVerstehen und zur bestimmtenWahrnehmung von

Etwas-als-etwas befähigt, sondern auch zur Reflexion über das Wahrnehmen und Ver-

stehen seiner selbst und der Welt. Dabei steht keineswegs fest, zu welchen ›Ergebnis-

sen‹ diese Reflexionen – immer auch im Sinne einer Selbstbespiegelung – führen. Der

Mensch ist also permanent dazu aufgefordert, sich zu sich und seiner Welt in der einen

oder anderen Weise zu verhalten und in diesem Sinne, so soll es hier vertreten werden,

18 Ebd., S. 38.

19 Ebd.

20 Ebd., S. 39.

21 Ebd.

22 Ebd.

23 Der Begriff ›Medium‹ ist hier nicht etwa im Sinne der ›neuen Medien‹ zu verstehen, sondern

setzt wesentlich grundlegender an: Ein fundamentales Medium der Selbst- und Welterkenntnis

ist demnach die Sprache.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Die Ruine. Ein ästhetischer Versuch 19

ist er andauernd im Ringen mit sich selbst. Die Ruine als Reflexionsobjekt ist hervor-

ragend dazu geeignet, diese Seinsweise des Menschen als eines reflektierendenWesens

aufzuzeigen.

Doch zunächst zurück zu Simmel: Für ihn stellt die Baukunst diejenige Kunstgat-

tung dar,welche die bereits vorgestellten Kräfte des Geistes und der Natur in einzigarti-

ger Form in eine harmonische Einheit überführt.24 Für die Ruine gilt nun:

»Diese einzigartige Balance zwischen der mechanischen, lastenden, dem Druck pas-

siv widerstrebenden Materie und der formenden, aufwärts drängenden Geistigkeit

zerbricht aber in dem Augenblick, in dem das Gebäude verfällt. Denn dies bedeutet

nichts anderes, als daß die bloß natürlichen Kräfte über das Menschenwerk Herr zu

werden beginnen: die Gleichung zwischen Natur und Geist, die das Bauwerk darstell-

te, verschiebt sich zugunsten der Natur. Diese Verschiebung schlägt in eine kosmische

Tragik aus, die für unser Empfinden jede Ruine in den Schatten der Wehmut rückt;

denn jetzt erscheint der Verfall als die Rache der Natur für die Vergewaltigung, die

der Geist ihr durch die Formung nach seinem Bilde angetan hat.«25

Simmels theatralisch-gewaltsame Überspitzung des Verhältnisses von Geist und Natur,

das sich an der Ruine zeige, trifft eine grundlegende Intuition im Zusammenhang mit

unseren Begegnungen mit Ruinen: Die Natur scheint sich des Menschenwerks zu be-

mächtigen und da derMensch seineWerke in der Regel aus den vorhandenenMateriali-

en derNatur herstellt, lässt sich durchausmit gewisser Plausibilität davon sprechen, die

Natur erobere sich etwas wieder zurück. Bei Simmel heißt es weiter:

»In dem Augenblick aber, wo der Verfall des Gebäudes die Geschlossenheit der Form

zerstört, treten die Parteien [des Geistes und der Natur, KB] wieder auseinander und

offenbaren ihre weltdurchziehende ursprüngliche Feindschaft: als sei die künstleri-

sche Formung nur eine Gewalttat des Geistes gewesen, der sich der Stein widerwillig

unterworfen hat, als schüttle er dieses Joch nun allmählich ab und kehre wieder in die

selbständige Gesetzlichkeit seiner Kräfte zurück.«26

Diese grundlegende Differenz zwischen kontingenten natürlichen Prozessen und dem

intendierten geistigen Gestaltungswillen ist für das Verständnis der Ruinen zentral,

denn wie wir im Kapitel Atmosphären der Natur sehen werden, ist es gerade dieses sym-

biotische Zusammenspiel beider Vorgänge, welche die Ruinen zu einer ästhetischen

Kategorie eigenen Rechts werden lassen. Simmels Thesen werden uns weiterhin be-

gleiten. Er nennt die Ruine »die Stätte des Lebens, aus der das Leben geschieden ist«.27

Welcher Art dieses Leben ist, legt die Kulturgeschichte der Ruinen offen, die in aller Kür-

ze den zu unterschiedlichen Zeiten unterschiedlichen Umgangsweisen des Menschen

mit Ruinen nachgeht.

24 Vgl. G. Simmel: Die Ruine, S. 34.

25 Ebd.

26 Ebd., S. 35.

27 Ebd., S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen

Ruinen wurden im Laufe der Zeit auf sehr unterschiedliche Weise verstanden und ent-

sprechend verschieden wahrgenommen. Als Spuren vergangener Zeiten verweisen sie

nicht bloß auf den unaufhaltsamen Fortgang geschichtlicher Zeit und den damit einher-

gehenden historisch-kulturellenWandel, auch die Art undWeise ihres Verweisens selbst

unterliegt dieser Dynamik. Als Spuren der Vergangenheit nehmen die Ruinen vielfäl-

tige und teils divergente Rollen und Funktionen ein. Die Geschichte der Ruinen ist ei-

ne Geschichte unaufhörlichen Bedeutungswandels. Die Geschichte der Ruinen kann es

aufgrund der Fülle möglicher Untersuchungsgegenstände und Betrachtungsweisen oh-

nehin nicht geben, eine Geschichte der Ruinen hingegen schon.1 Dass und inwiefern es

einen im Laufe der historischen Zeit gewandelten und sich wandelnden Zugang zu den

Spuren der Geschichte gab und nach wie vor gibt, will dieses Kapitel in gebotener Kürze

darlegen, da nur so die wirkliche Fülle möglicher Konnotationen von Ruinen ersichtlich

wird. Die Kulturgeschichte der Ruinen meint also weniger eine Kulturgeschichte ihrer

Objekte, als der Reflexionsprozesse, die an ihnen getätigt wurden. Wenn es der vorlie-

genden Arbeit auch nicht um Begriffsgeschichte und (historische) Zeitdiagnosen geht,

so ist doch die historische Herausbildung von Verständnis- undWahrnehmungsweisen

bestimmter Zusammenhänge für deren Klärung nicht auszuklammern, schon gar nicht

im Zusammenhang mit Ruinen, denen Formen kulturellen Wandels selbst eingeschrie-

ben sind. Die historische Dimension der Ruinen, also die Entwicklung ihrer Wahrneh-

mungs- und Verständnisweisen durch unterschiedliche geschichtliche Zeiten hindurch,

gehört in den Bereich der »Lebensformen einer Kulturgemeinschaft«, die sich »auf das

Wahrnehmen auswirken wie ein Okular, durch dasman sieht«.2 Die Lebensformen sind

der »regel-gebende Kontext der in einer Gesellschaft und zu einer Epochemöglichen Er-

fahrungs-, Denk- und Vorgehensweisen«,3 heißt es bei Eva Schürmann imAnschluss an

LudwigWittgenstein.Geht es umdieÄsthetik derRuinen –also besondere Formen ihrer

1 Siehe insb.: M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit; Alain Schnapp: Une histoire uni-

verselle des ruines. Des origines aux Lumières, Paris 2020; Susan Stewart: The Ruins Lesson.Meaning and

Material in Western Culture, Chicago 2020.

2 Eva Schürmann: Sehen als Praxis. Ethisch-ästhetische Studien zum Verhältnis von Sicht und Einsicht,

Frankfurt a.M. 2008, S. 15.

3 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Ruinen-Ästhetik

Darstellungs- und Erfahrungsweisen –, kann die Geschichte der Ruinen nicht gänzlich

außer Acht gelassen werden, denn sie trägt deren ästhetisches Erscheinen auf funda-

mentaleWeise.

DieRuine ist ein »paradoxesZeichen […],deminverschiedenenPhasenderKulturge-

schichte höchst widersprüchliche Aussagen und Empfindungen zugeordnet wurden«,4

heißt es bei Aleida Assmann. Auch Makarius schreibt, die Faszination für Ruinen setzt

sich zuweilenaus »widersprüchlichenEmpfindungen«5 zusammen.Ruinen sind folglich

vieldeutige Zeichen und erscheinen dadurch bisweilen disparat. Die reichhaltigen Be-

deutungen, Konnotationen und Assoziationen, wie auch die ästhetischen Produktions-

und Rezeptionsweisen der Ruinen sind teils ambivalenter Art: So stehen sie beispiels-

weise fürEndeundNeuanfang,LebenundTod,Vergänglichkeit undBeständigkeit,Zeit-

losigkeit und Zeitenwandel, Bewahrung und Zerstörung, Bruch und Kontinuität, Erin-

nern undVergessen,Vergangenheit und Zukunft,Macht undOhnmacht, Schönheit und

Hässlichkeit, Befriedung und Schauder, Sinnhaftigkeit und Sinnlosigkeit, Anwesenheit

und Abwesenheit, Spuren der Natur und Spuren der Kultur, die Größe des Menschen-

werks und zugleich dessen Vergeblichkeit, umnur einigemögliche Pole zu nennen, zwi-

schendenen sich abspielt,wasRuinenausmacht.Ruinen solltennicht auf diese oder jene

Bedeutung und ästhetische Wirkung reduziert werden, vielmehr besteht der Wert von

Ruinen gerade in ihrem diversen und divergenten Bedeutungsreichtum und den unter-

schiedlichen möglichen ästhetischen Inszenierungs- und Rezeptionsweisen. Die Ruine

als theoretischesundästhetischesReflexionsobjekt zubetrachten, soll dieser unverkürz-

ten Sichtweise gerecht werden.

»Ruinen sind Geschichtszeichen, eine Archäologie der Ruine ist letztlich eine Ar-

chäologie historischer Bedeutung«,6 schreibt Christian J. Emdenmit Blick auf Simmels

und Walter Benjamins Beschäftigung mit den Ruinen. Makarius spricht von »Ge-

schichtsspuren«, wobei »der Blick auf die Ruinen durch die Wertvorstellungen und

Ideale der jeweiligen Epoche bestimmt wird, die sich ihrerseits aus Ererbtem, Zurück-

gewiesenem und neu Gefundenem zusammensetzt«, eben der jeweils spezifischen

Lebensform, die das entsprechende Verhältnis des Menschen zu Ruinen formt.7 His-

torisch-kulturelle Gesamtzusammenhänge bilden also den Hintergrund, vor dem die

Ruinen in der einen oder anderen Weise in den Vordergrund treten. Die verfallenden

Gebäude sind folglich immer auchZeichenhistorischenSinns,bzw.Momentaufnahmen

des »semiotischen Prozesses«,8 ummit Hartmut Böhme zu sprechen.Die »semantische

Unruhe«, die dabei insgesamt von der Ruine ausgeht, lässt sie »zum Anstoß immer

4 Aleida Assmann, Monika Gomille u. Gabriele Rippl: Ruinenbilder: Einleitung, in: dies. (Hg.): Ruinen-

bilder, München 2002, S. 7–14, hier S. 11.

5 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 7.

6 Christian J. Emden:Walter Benjamins Ruinen der Geschichte, in: A. Assmann, M. Gomille u. G. Rippl

(Hg.): Ruinenbilder, S. 61–87, hier S. 63.

7 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 9.

8 Hartmut Böhme:Ruinen – Landschaften.ZumVerhältnis vonNaturgeschichte undAllegorie in den späten

Filmen von Andrej Tarkowskij, in: ders.:Natur und Subjekt, Frankfurt a.M. 1988, S. 334–379, hier S. 366;

siehe dazu wiederum: Kay Kirchmann: Das ›genichtete Haus der Zeit‹ – Ruinen und Melancholie in An-

drej Tarkowskijs NOSTALGHIA, in: A. Assmann,M. Gomille u. G. Rippl (Hg.): Ruinenbilder, S. 309–339.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 23

neuer Suchbewegungen und Selbstreflexionen im Spannungsfeld zwischen ästheti-

scher Erfahrung und Geschichtszeichen, zwischen Vergessen und Erinnern« werden.9

Dass die Ruinen über die Jahrhunderte einem teils erheblichen Bedeutungswandel

unterlagen, will das Kapitel zur Kulturgeschichte zumindest ersichtlich werden lassen.

2.1 Antike

Die Literatur über Ruinen ist mitunter von der Auffassung geprägt, ein gesondertes In-

teresse an den verfallenden Bauwerken sei erst im Zuge der Renaissance und der Fas-

zination für die wiederentdeckte Antike aufgekommen. »Die geschichtliche Bedeutung

der Ruinen hängt […] von der Auffassung ab, die sich die Menschen von der Zeit ma-

chen«,10 schreibt Makarius richtigerweise.Weiter heißt es: »Daher gibt es keine Ruinen

vor der Vorstellung, dass das menschliche Geschick in Vergangenheit, Gegenwart und

Zukunft gegliedert sei, eine Vorstellung, die am Anfang der von uns beobachteten Ent-

wicklung erst im Zeitalter der Renaissance auftauchte.«11 Dass der Mensch erst in der

Renaissance ein Verhältnis zur Vergangenheit entwickelt hätte, das es erlaubt, die Rui-

nen als bedeutsam in den Blick zu nehmen, kannMakarius nicht ernsthaft meinen. Ver-

mutlich schwebt ihmein verändertesVerständnis zeitlichenWandels vor, in demsichdie

Renaissance von früherenZeiten signifikantunterscheiden lässt.Entgegeneiner solchen

Annahme,dass ein Interesse anRuinen zuallererst imZugederRenaissance aufgetaucht

sei, zeigt Alain Schnapp, dass Ruinen bereits im Altertum, zur Zeit der frühen Hochkul-

turen und der Antike eine wesentliche Funktion im Zusammenhangmit einer (anachro-

nistisch formuliert) ›Erinnerungskultur‹ innehatten. Er befasst sich dabei insbesondere

mit dem alten Ägypten, China,Mesopotamien und der griechisch-römischen Antike.12

Bereits eine der ältesten je abgeschriebenen Inschriften, eine Tontafel aus Mari aus

dem 3. Jahrtausend v. Chr. von einem neubabylonischen Schreiber im 7. Jahrhundert

v. Chr. übertragen, handelt von den ›Trümmern von Ebabbar‹, der Ruine eines demGott

Šamaš gewidmeten heiligen Tempels in Sippar, nahe des heutigen Bagdad gelegen.13

Schon an diesem frühen Beispiel zeigt sich, dass die Ruinen als gegenständliche Reste

einen Sinndurch den sie begleitendenDiskurs über Ruinen erlangen.Erst die Textquelle

eröffnet Verständnisweisen dermateriellenÜberreste.Diemateriellen Spuren imRaum

verdanken dieKenntnis ihrer Bedeutung in diesemFall den entsprechenden Inschriften:

»Wenn die Inschriften verlorengegangen sind oder niemand mehr in der Lage ist, sie

zu entziffern, sind die Monumente nichts anderes mehr als Ruinen, sie werden nach

den Worten von Benjamin Péret ›Ruinen der Ruinen‹ d.h. Reste, deren Funktion und

9 A. Assmann, M. Gomille u. G. Rippl: Ruinenbilder: Einleitung, S. 11.

10 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 8.

11 Ebd.

12 Vgl. Alain Schnapp: Ruinen als Darstellung der Gesellschaften zwischen Morgenland und Abendland, in:

Eva Kocziszky (Hg.): Ruinen in der Moderne. Archäologie und die Künste, Berlin 2011, S. 27–44.

13 Vgl. A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Ruinen-Ästhetik

Alter man nicht mehr bestimmen kann. Sie stehen im Raum als Zeugnis einer vergan-

genen Größe, die man nicht verstehen kann.«14

Das Verständnis der Vergangenheit und das Verhältnis zu ihr dienen in der Antike zu-

meist der Legitimation der Herrschaft sowie der Bewahrung der Tradition und bilden

sich vornehmlich an dem Umgang mit materiellen Resten schriftlicher Zeugnisse und

architektonischer Gebilde, bzw. von Artefakten im weitesten Sinne, wobei Gegenstand

und Schrift einander bedingen und sich wechselweise ergänzen.Die schriftlichen Über-

lieferungen haben unterdessen stets die Aufgabe, »die Gegenstände zum Sprechen zu

bringen«.15 Gelingt dies, sind die Ruinen diesem Verständnis zufolge Monumente und

somit SpurenundSymbolederMacht; lassen sichdiemateriellen architektonischenRes-

te hingegen mangels vorhandener Überlieferungstexte nicht mehr zum Sprechen brin-

gen, werden sie zu Ruinen der Ruinen im oben genannten Sinne, an denen die Bedeu-

tungszuweisung scheitert oder zumindest eine wesentlich kompliziertere Aufgabe der

Archäologie wird. »Ägypter, Chinesen und Mesopotamier der Antike berufen sich auf

die Vergangenheit eines Reichs, die aus der Aufeinanderfolge der Herrscher, der sicht-

baren Anhäufungmaterieller Reste und der Kontinuität der schriftlichen Überlieferung

besteht«,16 eröffnet Schnapp seine vergleichende Perspektive auf den Umgang mit Rui-

nen zur Zeit des Altertums. Geht es in der Antike um Ruinen, so geht es vornehmlich

um den »Wunsch nach Selbstdarstellung« des Herrschers und die »Rechtfertigung und

Fortdauer derMacht«.17 Die Ruinen sind Spuren der Größe undMacht vergangener Zei-

ten, in derenTraditionund chronologischenFortgang sich derHerrscher einreiht.Dabei

geht es nicht allein darum, die architektonischen und schriftlichen Spuren der Vorgän-

ger aufzugreifen, sondern sie auch fortzuführen und ebenfalls der Nachwelt möglichst

eindrucksvolle und deutliche Spuren zu hinterlassen. Das Ergebnis sind gigantomani-

scheBautenwie die ägyptischenPyramiden,diemesopotamischenZikkurats,die chine-

sischeMauer undweitere Schöpfungendes offiziellen und inoffiziellenWeltkulturerbes.

Solcherart Architekturen haben Schnapp zufolge etwas maßloses, sie verkörpern »eine

Art derÜbertreibung,die ebenso einMittel derPropagandawie ein InstrumentderErin-

nerung«18 darstellt. Die gewaltigen megalithischen Bauwerke verbindet der Wille, »sich

der Zeit gegenüber zu behaupten, die eine der Grenzen der menschlichen Existenz be-

deutet«.19 Besonders drastisch zeigt sich das u.a. am Beispiel der ägyptischen Pyrami-

den, von denenman annehmen könnte, sie hätten den Kampf gegen die Zeit tatsächlich

gewonnen –schließlich stehen sie nach tausenden von Jahren immernoch. JanAssmann

bezeichnet in seiner Schrift mit dem Titel Stein und Zeit in Anlehnung anMartin Heideg-

gers Sein und Zeit »den Stein als das Medium ägyptischer Erinnerung und Selbstverewi-

14 Ebd., S. 8f.

15 Ebd.

16 Ebd., S. 7.

17 Ebd.

18 Ebd., S. 8.

19 Ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 25

gung, und die Zeit als die Dimension, in der und gegen die diese Kultur des Steinernen

aufgestellt ist«.20

In der Antike geht es also nicht darum, die Ruine in ihrem Zustand als Ruine wert-

zuschätzen, sondern die Bauwerke der Vergangenheit als Legitimationsorte der Herr-

schaft zur Bewahrung der Tradition zu pflegen. Anachronistisch lässt sich sagen, dass

dabei bereits eine antike Form der ›Erinnerungskultur‹ bzw. des ›Denkmalschutzes‹ von

zentraler Bedeutung ist. Auch Praktiken einer frühen ›Archäologie‹ leisten dazu bereits

im alten Ägypten einenwichtigen Beitrag: »Die Bodenforschung ist einWeg der Erinne-

rung, um dem Verfall der Bauten und Statuen zu begegnen und ein Mittel, um die zer-

brechliche, aber wesentliche Kontinuität der Verbindung zwischen den Menschen der

Gegenwart und der Vergangenheit wiederherzustellen.«21 Schnapp bezieht sich in die-

semZusammenhang auf frühe ägyptische Schriftquellen, die davon berichten, dass Sta-

tuen und Gebäudereste gefunden, ausgegraben und restauriert wurden.22

»Es kann […] kein Zweifel daran bestehen, dass das Alte Ägypten die Grundlagen an-

tiquarischer Tätigkeit begründet hat, und dass es eine kulturelle Welt geschaffen hat,

in der das Verhältnis von Vergangenheit und Gegenwart sowie das Zusammenwir-

ken verbaler und monumentaler Formen der Erinnerung zur Entstehung eines histo-

rischen und religiösen Rahmens und zu Techniken einer sozialen Erinnerung beson-

derer Art beigetragen haben.«23

Die Ruinen nehmen demnach die Funktion von Kultstätten religiösen und mythologi-

schen Glaubens ein und spielen somit eine zentrale sozialpolitische Rolle mit Blick auf

die Erinnerungskultur der Gesellschaften des alten Ägypten. Die verbalen bzw. schrift-

lichen und die monumentalen bzw. architektonischen Objekte in der Welt werden da-

bei zu Erinnerungsmedien in Stein undWort: »Man akzeptiert den Gedanken, dass die

Erinnerung irgendwie mit der Ruine einen Pakt eingehen muss.«24 Der Schutz und die

Pflege der Kulturgüter waren somit von Beginn an von besonderer Bedeutung. Schnapp

betont, dass Ägypter, Mesopotamier, Griechen und Römer sich andauerndmit dem un-

entwegten Verfall derMonumente auseinandersetzenmussten.Mit Blick auf das antike

Griechenland heißt es, die großen Heiligtümer wie Delphi, Olympia und Samos seien

schon immer Gegenstand einer regelmäßigen Pflege und von Reparaturen gewesen, die

es erlaubten, dass sie dem »Unbill der Zeit«25 widerstanden. »In einer Gesellschaft, in

der die Bauwerke so sehr Gegenstand der Erinnerung und der Tradition sind […], ist die

Verwaltung der Monumente und die Erinnerung an sie eine Notwendigkeit. DasMonu-

ment ist die Folge einer ununterbrochenenPflege, therapeia, von seinerGründungbis zur

Gegenwart.«26 Endet die Pflege, so enden auch die Dinge.

20 Jan Assmann: Stein und Zeit. Mensch und Gesellschaft im alten Ägypten, München2 1995, S. 11; vgl.

A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 10.

21 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 19.

22 Vgl. ebd., S. 17ff.

23 Ebd., S. 30.

24 Ebd.

25 Ebd., S. 83.

26 Ebd., S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Ruinen-Ästhetik

Imgriechisch-römischenVerhältnis zudenRuinenzeigt sich,dassmitderGeschich-

te der Menschen insbesondere »die Geschichte und das Schicksal der Städte«27 ange-

sprochen war:

»Die Ruinen, ob sie nun mit antiquarischem Wissensdurst betrachtet werden, man

sie als wahrscheinliches Zeichen eines Zusammenbruchs beschreibt, der auch die ge-

genwärtig Lebenden bedroht, oder ob man sie sich alternativ als Teil des ursprüngli-

chen Schauplatzes der Gründung oder der endgültigen Zerstörung vorstellt, sind doch

im triumphierenden Rom des 1. Jahrhunderts n. Chr. immer Gegenstand moralischer

Betrachtungen, historischer Untersuchungen oder der Entzifferung der Zukunft. Die

Ruine ist nicht etwa ein eingebildeter oder realer Ort der Sammlung und der Selbstbe-

trachtung. Sie ist der Anlass für ein Nachdenken über die Vergänglichkeit der Städte

und Menschen, die sie erbauten. So wie der Grabstein den Tod des Einzelnen beglei-

tet, so markierten die Zerstörung und die ihr nachfolgenden Ruinen die Stufen der

Geschichte.«28

Die Ruine lässt sich also schon damals als Reflexionsobjekt betrachten. Auch eine Rui-

nenpoetik und die damit einhergehende Elegie, Melancholie und Nostalgie sind nicht

erst seit der Renaissance entstanden. Im Rückgriff auf Jan Assmanns Untersuchungen

des altenÄgypten zeigt Schnapp,dass dieÄgypter eine »gelehrteDialektik zwischenMo-

nument,Schrift undErinnerung«29 praktizierten.MonumentundSchrift verbindensich

demzufolge imDienste der Erinnerung.Dabei vermitteln uns die ägyptischen Texte den

»Eindruck einer Sensibilität gegenüber der Vergangenheit und einer Poesie der Ruinen,

die dem Gefühl, das die europäische Literatur seit der Renaissance bei der Begegnung

mit einer wieder auftauchenden griechisch-römischen Welt durchzieht, nicht unähn-

lich ist«.30 Als Beispiel dient Schnapp hier der erste Teil des ›Antef-Lieds‹:

»Das Lied, das im Hause (Königs) Antefs, des Seligen steht/vor dem (Bilde des) Sän-

gers zur Harfe./Glücklich ist dieser gute Fürst, nachdem das gute Geschick eingetreten

ist!/Geschlechter vergehen,/andere bestehen (/kommen) seit der Zeit der Vorfahren./

Die Götter, die vordem entstanden,/ruhen in ihren Pyramiden./Die da Häuser bau-

ten – ihre Stätte ist nicht mehr –/Was ist mit ihnen geschehen?/Ich habe die Worte

gehört des Imhotep und Hordjedef,/deren Sprüche in aller Munde sind./Wo sind ih-

re Stätten? Ihre Mauern sind verfallen,/sie haben keinen Ort mehr, als wären sie nie

gewesen.«31

Das »Gefühl der verstreichendenZeit« unddie »Melancholie dermenschlichenExistenz«

sind Schnapp zufolge Bestandteile dieser Art von Poesie, die sich aus der Betrachtung

und dem Verständnis der Vergangenheit speist.32 Ein Empfinden für die Ruinen als sol-

che wird schließlich vor allem in der lateinischen Dichtung deutlich, namentlich z.B.

27 Ebd., S. 70.

28 Ebd., S. 82f.

29 Ebd., S. 28.

30 Ebd., S. 29.

31 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 29; siehe zudem: J. Assmann: Stein und Zeit, S. 215f.

32 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 27

bei Cicero, Seneca und Ovid. Damit sich an den Spuren zerbröckelnder Bauwerke me-

lancholische Betrachtungen entzünden, muss die Zeit ihr Werk getan haben.33 Die Zeit

erscheint nun als eine »Kraft, die alle Lebewesen und alle Dinge bedroht«.34 Schnapp

schreibt: »Jedes Lebewesenund jedesDingmuss sich der Zeit unterwerfen,unddieKraft

dieses Prozesses kann als Urgrund der Entstehung einer Poesie der Ruinen angesehen

werden.«35 Ruinen sind dieser Sichtweise zufolge nicht das Ergebnis verheerender Kon-

flikte zwischenmächtigenHerrschern, sondern die Zeit »feilt und nagt und zerfrisst die

Lebewesen, die Städte und die Bauwerke von innen heraus«.36 Spuren imRaumwieMu-

scheln aufHügelnundSchiffsanker in denBergenwerdenOvid zuBelegen einer »langen

Geschichte der Natur« und der grundsätzlichen »Unbeständigkeit des Universums«.37

»Unter der oberflächlichen Stabilität der Welt entdeckt der Philosoph und Dichter die

Unbeständigkeit derDingeundLebewesen«,38 die er in seinenMetamorphosen reflektiert.

Der Untergang der großen Städte Griechenlands wie Athen, Troja, Sparta, Mykenä und

Thebä veranlassen Ovid, auch Rom als zukünftiges Ruinenfeld zu betrachten.39 Den rö-

mischen Dichtern wird der Untergang Trojas zur »Parabel über den Kreislauf der Na-

tur«.40 Über die Poetik der Ruinen in der römischen Antike heißt es: »Die Auflösung ist

gemeinsamer Ort und Schicksal aller Dinge. Der Ausdruck dieses Lebensgefühls ist es,

der zum Aufkommen einer Poetik der Ruinen führt. Die cadavera der Menschen und der

Städte werden eins.«41

Zusammenfassend ist für die Ästhetik der Ruinen entscheidend,dass Ruinen bereits

in der Antike eine bedeutende Rolle spielten, jedoch noch nicht als autonome Objekte

eines ästhetischen Interesses um ihrer selbst willen. Das Interesse an Ruinen bestand

vornehmlichandem,worauf sie verweisen: vergangeneReiche,ehemaligeHerrscher,die

Unbeständigkeit desWandels der Zeiten usw. jeweils vornehmlich mit Blick auf Macht-

und Herrschaftsstrukturen.

»Die Ruinen sind in der griechisch-römischen Welt kein Gegenstand der Ästhetik, sie

sind keine gefühlsmäßige Erfahrung, auch wenn sie eine historische Grundlage für

metaphysische Betrachtungen über die Zerbrechlichkeit der menschlichen Schicksale

und Handlungen bilden. Aber sie sind doch eine Notwendigkeit für die Städte wie

für das Reich der Kaiserzeit, sie haben die Funktion des memento mori, das sich an die

Mächtigen richtet. Zugleich sind sie Mittler für die Dichter und Geschichtsschreiber,

daran zu erinnern, dass es eine höhere Instanz als die Mächtigen gibt.«42

Entgegen Schnapps verkürztem Begriff von Ästhetik als ›gefühlsmäßiger Erfahrung‹

sind Ruinen auch als historische Grundlage für metaphysische Betrachtungen über

33 Vgl. ebd., S. 47.

34 Ebd.

35 Ebd., S. 48.

36 Ebd.

37 Ebd., S. 49.

38 Ebd.

39 Vgl. ebd., S. 52ff.

40 Ebd., S. 54.

41 Ebd., S. 56.

42 Ebd., S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Ruinen-Ästhetik

die Zerbrechlichkeit der menschlichen Schicksale und Handlungen und als memento

mori bereits Gegenstand der Ästhetik. Hier soll ein Verständnis von Ästhetik zugrunde

gelegt und sukzessive entfaltet werden, welches das Reflexionspotential der Ruinen

im genannten Sinne wesentlich zugehörig zum Bereich des Ästhetischen zählt. Da-

mit die Ruinen zu Reflexionsobjekten über die Vergänglichkeit unserer selbst und der

Welt werden können, müssen wir leiblich erfahrende Wesen sein, die somit leiblicher

Vergänglichkeit unterliegen. Damit befinden wir uns aber immer schon bei Fragen

des leiblich-sinnlichen Erlebens unserer selbst und der Welt und somit im Bereich des

leiblich-sinnlichen Erfahrens im Allgemeinen und des ästhetischen Erfahrens in seinen

besonderen Spielarten. Darauf wird zurückzukommen sein. Wichtig ist zu sehen, dass

wesentliche Charakteristiken, wie die sich angesichts von Ruinen einstellende Elegie,

Melancholie und Nostalgie, sich bereits für antike Zeiten nachweisen lassen. Schon für

den frühen Umgangmit Ruinen scheint es plausibel zu sein, die Ruine als Reflexionsob-

jekt zu betrachten.Nunwerden wir einen beträchtlichen zeitlichen Sprung vornehmen,

um zu sehen, inwiefern sich die Ästhetik der Ruinen zur Zeit der Renaissance wandelt.

2.2 Renaissance und Barock

Auch zur Zeit der Renaissance treten die Ruinen zunächst nicht als autonome Objekte

eines gesonderten ästhetischen Interesses um ihrer selbst willen auf: »Als im 15. Jahr-

hundert die Ruinen ins Bewusstsein der Menschen treten, erscheinen sie zuerst als Er-

kenntnisgegenstände.«43 Geht es in der Renaissance um Ruinen, so geht es um die wie-

derherzustellende ehemalige Größe der Antike.Dabei dienen die Ruinen als Gegenstän-

de der Erkenntnisgewinnung; an ihnen gilt es, das Wissen über die Antike zu erschlie-

ßen, ganz im Sinne der bereits imMittelalter vonHildebert von Lavardin (1056–1133) ge-

prägten Sentenz, die zu einem Leitmotiv der Renaissance werden sollte: »Was Romwar,

lehren uns noch heute seine Ruinen.«44

Die Kenntnis der Antike bildet sich seit der Zeit des Quattrocento zunehmend nicht

allein an der Beschäftigungmit Texten, Inschriften, der Epigrafik undNumismatik aus;

vielmehr gewinnen auch die Ruinen als architektonische Reste im Bestreben des Wis-

sensgewinns anBedeutung.Nicht nurdieTexte formendasBildderVergangenheit, son-

dern auch die Überbleibsel von Bauwerken sind Gegenstand einer akribisch-detektivi-

schen Spurensuche mit dem Ziel der Rekonstruktion der antiken Vergangenheit.45 »Es

waren die Künstler und Architekten – denen der direkte Zugang zu den Materialien im

Wortsinne verschüttet war –, auf die die ersten archäologischen Bemühungen zurück-

gingen.Siewaren es,die die entsprechendenPlätze aufsuchten,umdieÜberreste dieser

Geschichtszeugnisse zu vermessen, zuwiegen und zu zeichnen.«46 Lange bevor Archäo-

logie undDenkmalschutz etablierte Praktiken imheute üblichen Sinnewurden, entzün-

dete sich durch Humanisten, Schriftsteller und Architekten an den Spuren der Vergan-

43 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 7.

44 Hildebert von Lavardin zit.n. ebd., S. 55.

45 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 58.

46 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 29

genheit bereits eine künstlerisch-kreative und wissenschaftlich-analytische Beschäfti-

gung mit ihnen, welche die Ruinen zu »Objekten der Bewunderung«47 werden ließen.

Die Epoche der Renaissance zeichnet bekanntermaßen eine »Wiederaneignung der vor-

christlichen Kultur«48 aus. Den Darstellungen der Ruinen kommt dabei eine »doppelte

Rolle«49 zu: »Einerseits zeugen sie von der Faszination für die römische Kultur; anderer-

seits bestätigen sie die Aktualität des antiken Modells. Für die Menschen des Quattro-

cento sprechen die Ruinen also gleichzeitig von der Vergangenheit wie von der Gegen-

wart.«50 Es geht der Auseinandersetzung mit den Ruinen also nicht nur um die vergan-

gene Vergangenheit, sondern um die gegenwärtige Vergangenheit; die antike Vergangenheit

soll im Hier und Jetzt wieder auferstehen. Der Blick auf die Ruinen war dabei zunächst

ein recht praktischer: »Ihre genaue Kenntnis ist Grundlage der Wissenschaft des Archi-

tekten, ihre Darstellung aber dient der zivilen und religiösenMacht. Zwei Jahrhunderte

müssen noch vergehen, bis die Ruine zu einem ästhetischen Gegenstandwird, der einer

autonomenBetrachtungwürdig ist.«51 Erst im 18. Jahrhundert, der Blütezeit der Aufklä-

rung, gewinnt die Ruine ihren »wahren Status als ästhetisches Objekt«.52

Bei Hartmut Böhme heißt es über die Ästhetik der Ruinen:

»Vielleicht sollte man den eigentlichen Beginn der Ruinenästhetik ins Jahr 1337 legen.

Es ist Petrarca, der wenig zuvor bei der Besteigung desMont Ventoux den Archetyp des

Landschaftsblicks entwickelt hat, der nun während seines römischen Aufenthalts ein

Szenario entdeckt, das für Jahrhunderte gültig bleibt: Durch Ruinen streifend gelangt

er, zur Erinnerung disponiert, auf einen erhöhten Ort, von dem aus die Ruinenland-

schaft als Buch der Erinnerung und der Geschichte sich vor den Augen öffnet.«53

SchürmanndientdasBeispiel des italienischenDichtersundGeschichtsschreibersFran-

cesco Petrarca dazu, eine wesentliche Charakteristik des Sehens zu veranschaulichen.

Die selbstzweckhafte, ästhetischeWahrnehmung – in Petrarcas Fall einer Landschaft –,

lässt sich demnach grundlegend unterscheiden vom zweckmäßigen Sehen des Alltags.54

Petrarcas Sehen ist nicht als ein abbildlichesWiedererkennender gegenständlichenWelt

zubegreifen, sondernals eine »janusköpfigeTätigkeit […],die sichnie entwedernurnach

außen oder nur nach innen richtet, sondern die stets ›Parallelaktionen‹ hervorruft. Die

Sinnlichkeit des Sehens ist von seinen Sinnbildungskapazitäten nicht abzusondern«.55

Dass uns eine Ruinenlandschaft z.B. als Bruch der Erinnerung und Geschichte erschei-

nen kann, setzt voraus, dass imSehen »Sicht undEinsicht, aisthetische und theoretische

Schau ineinander umschlagen oder übergehen können«.56 Das Sehen ist zugleich dem

47 Ebd., S. 59.

48 Ebd., S. 17.

49 Ebd., S. 22.

50 Ebd.

51 Ebd., S. 58.

52 Ebd., S. 81.

53 Hartmut Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, in: Dietmar Kamper u. Christoph Wulf (Hg.): Logik und

Leidenschaft. Erträge historischer Anthropologie, Berlin 2002, S. 706–717, hier S. 709.

54 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 12f.

55 Ebd., S. 13.

56 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Ruinen-Ästhetik

Bewusstsein und derWelt zugewandt,womit der Sehende zugleich als »bios theoretikos

und bios praktikos«57 zu begreifen ist. Diese Einsicht in die Konstitution von Sichtwei-

sen ist entscheidend, wenn wir verstehen wollen, wie es möglich ist, dass uns Ruinen

beispielsweise als antike Idealbauten,UmbrüchederGeschichte,Vanitas-Symbole, sym-

biotische Gebilde eines Zusammenspiels von Natur und Kultur, Schockobjekte usw. er-

scheinen –wir können in Ruinen nur sehen, was in gewisser Hinsicht auch von unseren

jeweiligen theoretischen Einsichten getragen wird.

Wir erkennen am Beispiel Petrarcas, dass die ästhetische Landschaftswahrneh-

mung, die für die Ruinenerfahrung eine zentrale Rolle spielt, ein historisch gewordenes

Phänomen darstellt. Es handelt sich bei Petrarcas Landschaftsblick keineswegs um

den »durch tausend Sonnenuntergänge getrübten Postkartenblick«,58 durch den uns

heute manche Landschaft erscheinen mag – hier zeigt sich, dass eine Landschaft nur

demjenigen Betrachter als malerisch erscheinen kann, dem entsprechende Malerei

bereits geläufig ist. Atmosphärische Stimmungen kommen Landschaften nicht einfach

wesenhaft zu, sondern lassen sich nur in Relation zu einem Betrachter bestimmen:

»So ist die Heiterkeit einer Landschaft kein Wesens-, sondern ein Erscheinungscha-

rakter, eine Relationsbestimmung, die ihr nur in der Beziehung zu einem bestimmten

Wahrnehmungssubjekt zukommt.«59

Für die frühe Wahrnehmung von Ruinenlandschaften gilt, dass sie noch nicht in

derselbenWeise selbstzweckhaft erfahrenwurden,wie esmoderne und zeitgenössische

Theorien der ästhetischen Erfahrung bestimmen würden. Vielmehr fungierten Ruinen,

als sie im 15. Jahrhundert zunehmend anBedeutung gewinnen, zunächst als Gegenstän-

de der Erkenntnis. Auch Herrmann Bühlbäcker zufolge hat sich ein abendländisches

Interesse an der Darstellung verfallener Architektur »in der späten Antike in Italien –

genauer: auf stadtrömischem Boden – herausgebildet«.60 Im Zuge der Renaissance

und ihrem historisch-antiquarischen Forschungseifer sowie ihrer Orientierung an den

Zeugnissen der Antike tritt die Ruine dieser Perspektive zufolge in besonderer Weise in

den Fokus des Interesses.61 Bereits in Petrarcas sechster Canzone findet sich eine das

frühe Interesse an Ruinen vorwegnehmende Passage, in der es in Bühlbäckers Worten

sinngemäß heißt: »[…] der ruinöse ›Körper‹ der Stadt, in dem noch der Keim der Antike

ruht, soll das neue Rom ›gebären‹«,62 was alsWiedergeburt, also Renaissance im wahrsten

Sinne des Wortes betrachtet werden kann. Diese Wiedergeburt findet Aleida Assmann

zufolge »im Medium einer Erinnerung statt, bei der neben den Originaltexten antiker

Autoren auch die historischen Stätten und Relikte ›Geburtshilfe‹ leisten«.63 Das Ruinen-

verständnis zur Zeit des antiken Rom und im Unterschied zu den Betrachtungsweisen,

57 Ebd., S. 134.

58 Michael Hauskeller: Ist Schönheit eine Atmosphäre? Zur Bestimmung des landschaftlich Schönen, in:

ders. (Hg.): Naturerkenntnis und Natursein, Frankfurt a.M. 1998, S. 161–175, hier S. 162.

59 Ebd., S. 164.

60 Hermann Bühlbäcker: Konstruktive Zerstörungen. Ruinendarstellungen in der Literatur zwischen 1774

und 1832, Bielefeld 1999, S. 21.

61 Vgl. ebd., S. 22.

62 Ebd.

63 Aleida Assmann: Erinnerungsorte und Gedächtnislandschaften, in: Hanno Loewy (Hg.): Erlebnis – Ge-

dächtnis – Sinn. Authentische und konstruierte Erinnerung, Frankfurt a.M. 1996, S. 13–30, hier S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 31

die sich im Zuge der Renaissance zu entwickeln beginnen, bestand darin, Ruinen

schlicht als Zeichen der Vergänglichkeit anderer Metropolen und Völker zu betrachten,

während die eigene Macht der Zeit enthoben zu sein beanspruchte. »Erst nach dem

Fall Roms 410 n. Chr. und vor allem dann im Mittelalter und der Renaissance während

der Abtragung der antiken Bausubstanz kann Rom als Ruinenstadt par excellence zur

emblematischen Idee europäischer Geschichte werden«,64 heißt es bei Hartmut Böhme.

Im Zuge der Renaissance werden die antiken Ruinen dann zum Sinnbild antiker Ideale,

die wiederbelebt werden sollen. »Die elegische Nobilitierung der antiken Ruinen zum

Emblem vergangener und neu zu repräsentierender Größe«65markiert Hartmut Böhme

zufolge den Beginn der Renaissance. Darin liegt eine entscheidende Zäsur im histori-

schenBewusstsein: ImAnblick vonRuinenbildet sich ein »elegischesBewußtseindavon,

daß die regierende Idee der Architektur – die Souveränität der Macht, die Erhabenheit

Gottes, die Unzerstörbarkeit des wunderbar beherrschten Steins – sich als endlich

erwiesen hat«.66 Die vormodernen Ruinen zur Zeit der Renaissance sind somit nicht

als solche Gegenstand der ästhetischen Erfahrung, sondern symbolisch zu verstehen –

sie verweisen auf die »vergangene Vollkommenheit«67 der Antike. Die symbolische oder

auch allegorische Bedeutung der Ruine besteht in dem »Zerfall eines repräsentativen

Emblems der geglaubten Weltordnung«.68 Die allegorische Ruinenerfahrung ist somit

auf Ergänzung aus und findet sie in der Antike.69

Erst im Barock beginnt die Ruine schließlich ›autonom‹ zu werden. Bei Gérard Rau-

let heißt es: »Die Ruine hat nun einen Wert an sich, selbst wenn er noch auf anderes

verweist; der Torso wird nicht mehr ergänzt […].«70 Der Torso, das Bruchstückhafte, die

Fragmente werden zu ästhetischen Objekten eigenen Rechts. Der Barock »hätte gera-

de am Torso seine Erbauung gehabt«,71 wie Ernst Bloch schreibt. Ein zentraler barocker

Moment der Ruinenästhetik ist Raulet zufolge die Verschränkung von Natur und Ge-

schichte. Bei Bernardin de Saint-Pierre lautet es dazu:

»Die Ruinen, in denen die Natur gegen die Kunst der Menschen ankämpft, flößen eine

sanfteMelancholie ein. Sie zeigt uns die Vergeblichkeit unsererWerke und die Bestän-

digkeit der ihrigen. Da sie beim Zerstören zugleich immer Neues schafft, läßt sie aus

unseren Monumenten Goldlack, Chaneopodium, Graspflanzen, wilde Kirschbäume,

Girlanden von Winden, Fransen aus Moos und alle möglichen Arten von Steinbrech

emporwachsen, die, durch ihre Blumen und ihre Beschaffenheit, mit den Felsen aufs

lieblichste kontrastieren.«72

64 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 708.

65 Ebd., S. 709.

66 Ebd.

67 Gérard Raulet:Die Ruinen im ästhetischen Diskurs derModerne, in: Norbert Bolz u.Willem van Reijen

(Hg.): Ruinen des Denkens. Denken in Ruinen, Frankfurt a.M. 1996, S. 179–214, hier S. 183.

68 Ebd., S. 187.

69 Vgl. ebd., S. 183.

70 Ebd., S. 190.

71 Ernst Bloch: Das Prinzip Hoffnung, in: ders.: Werkausgabe, Bd. 5, Kapitel 1–32, Frankfurt a.M. 1985,

S. 447.

72 Bernardin de Saint-Pierre zit.n. G. Raulet: Die Ruinen im ästhetischen Diskurs der Moderne, S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Ruinen-Ästhetik

Uns begegnet hier erneut Simmels Theorie, der zufolge uns an Ruinen das Menschen-

werk wie ein Naturprodukt erscheint. Freilich wesentlich später als Bernardin de Saint-

Pierre bemerkt Simmel an der Ruine die eigentümliche koloristische Gleichheit mit den Tö-

nen des Bodens um sie herum. Der Lauf der Natur ist es, der den Dingen selbst ihre Ver-

gänglichkeit einschreibt und das Geschichtsverständnis prägt. Entscheidend für diese

Sichtweise sei Bühlbäcker zufolge einwesentlicher epistemologischer Bruch, der auf die

Philosophien René Descartes und Francis Bacons zurückgehe. Es handle sich um einen

Wandel der Todesvorstellung, der wesentlich durch die Erfahrungen des Dreißigjähri-

genKrieges undder damit einhergehenden verheerendenSeuchenbeeinflusstwar.Phil-

ippe Ariès schreibt dazu: »Der Tod ist also ins hinfällige und nichtige Wesen der Dinge

selbst eingelassen, während er im Mittelalter von außen zugriff.«73 Darstellungen der

unaufhaltsamverrinnenden (Lebens-)Zeit inFormvonMotivenwieSanduhr,Skelett und

Ruineavancieren fortanzuSinnbildernderNichtigkeitmenschlicherExistenz –dieRui-

ne wird zum Vanitas-Symbol.74

Auch die thematisch religiöse Malerei übernimmt das Ruinenmotiv im Zusammen-

hang mit Wiedergeburt und Neuanfang; der Ort der Geburt Christi wird vom Stall in

(Tempel-)Ruinen verlegt. Die malerische Ruinenkulisse vergänglicher Pracht kontras-

tiert auf diese Weise mit dem ewigen Reich Gottes.75 Raulet legt dar, dass sich für die

Geburt Christi, die Anbetung der Hirten und die Darstellung des heiligen Sebastian bei

deutschen, niederländischen und italienischen Meistern romanische, gotische und an-

tike Ruinen finden.76 Dass in der Renaissance eine neue Welt aus den Trümmern der

römischen Zivilisation entstehen soll, spiegelt sich somit auch in den sich wandelnden

Darstellungen von Jesus Geburt wider. Die Ankunft des Heilands Christus, der den Un-

tergang des Heidentums herbeiführen wird, markiert den Beginn eines neuen Zeital-

ters. Während es in der Bibel heißt, dass Jesus Geburt sich in großer Armut vollzog –

nach byzantinischer Überlieferung in einer Grotte, nach westlicher Tradition in einem

Stall –, verlegen die Maler im letzten Drittel des Quattrocento die Krippe in Ruinenku-

lissen bzw. in ruinöse Szenerien einer antikisierendenAtmosphäre.DieGeburt vollzieht

sich nun vor zusammengestürzten Mauern, unter maroden Dächern oder in der Nähe

einsturzgefährdeter Hütten, wobei die Umgebung oftmals Fragmente antiker Säulen,

Tempelwände, Bögen und dergleichen zieren.Der Neuanfang, den Jesus Geburt symbo-

lisiert, korrespondiert auf dieseWeisemit demNeuanfang, der durch dieWiedergeburt

einstiger, verflossener Größe aus den antiken Trümmern erwachsen soll.77

Dementgegen steht die Ruinenkulisse als »Ort des Todes und der Auferstehung«,78

wie sie in Jacob vanRuisdaels 1653 entstandenem Judenfriedhof zufinden ist.Das vondem

portugiesischen Judenfriedhof von Onderkerk in der Nähe von Amsterdam inspirierte

Gemälde des niederländischen Pioniers der Landschaftsmalerei schafft mitten in der

73 Philippe Ariès: Geschichte des Todes, München u. Wien2 1980, S. 424

74 Vgl. H. Bühlbäcker: Konstruktive Zerstörungen, S. 23.

75 Vgl. ebd., S. 22.

76 Vgl. G. Raulet: Die Ruinen im ästhetischen Diskurs der Moderne, S. 204.

77 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 28.

78 Ebd., S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 33

Epoche des Barocks eine morbide »vorromantische Atmosphäre«,79 die vieles vorweg-

greift, was in der Folge kennzeichnend für die Epoche der Romantik werden wird. Vor

dem dunkel bewölkten abendlich-nächtlichen Himmel, dessen Wolkengebilde das düs-

tereLichtmittig aneinigenStellenbeleuchtet,erscheintdieSilhouettederReste vermut-

lich eines Kirchenbaus, die in den Himmel ragen. Im Vordergrund reflektieren schief

stehendeGräber das fahle Abendlicht. »Diesermorbiden Atmosphärewidersprechen je-

doch die Bewegungen der Natur«,80 bemerkt Makarius. So verändert sich der Charak-

ter der Landschaft durch ein im Vordergrund fließendes Rinnsal, einen Regenbogen am

linken Bildrand, den Zug der Wolken und das vomWind gepeitschte Geäst. All dies wi-

derlegt die düstere Stimmung des Bildes, hatte schon JohannWolfgang von Goethe an-

gesichts des Gemäldes angemerkt. Die Lebenskraft der Natur kontrastiert demzufolge

mit den Tod und Verfall symbolisierenden Kulturartefakten Ruine und Grabstein.81 Die

Ruine verweist in diesem Kontext nicht mehr auf eine vergangene, wiederherzustellen-

de Größe; sie wird vielmehr in Liaisonmit denGräbern zumSymbol der Vergänglichkeit

in Form des Todes selbst, wobei der belebte Rahmen lebendiger Natur, in dem die Ruine

steht, den Fortbestand des Lebens annehmen lässt. Hier kündigt sich bereits eine Ent-

wicklung an, die noch deutlicher im Zuge der Aufklärung hervortreten wird: Geschichte

wird zur Naturgeschichte. Nicht mehr der Mensch und seine Historie stehen demnach

in anthropozentrischem Gestus im Mittelpunkt der Reflexion, sondern die Natur wird

zur zentralen Größe des unaufhaltsamen Zeitwandels. Besonders deutlich wird uns das

im Zusammenhang mit der Malerei Caspar David Friedrichs wiederbegegnen. Taucht

der Mensch in Friedrichs Gemälden überhaupt noch auf, so zumeist in Form von klei-

nen, unbestimmtenGestalten, denen sich alsmögliche Projektionsfigur des Betrachters

die Abgründe der Natur inmitten ihrer unermesslichen Erhabenheit auftun.

Entscheidend an dieser Stelle ist, dass sich die Ruine als Gegenstand künstlerischer

Darstellungen und ihre Konnotationen im Übergang von Renaissance und Barock zur

Romantik grundlegend wandeln. Die Ruine löst sich dabei zusehends aus ihrer Funkti-

on, in erster Linie auf die antike Vergangenheit zu verweisen.Das zumindestmeintMa-

karius, wenn er von der Autonomie der Ruine spricht: sie wird zu einem dargestellten

Objekt eigenen Rechts. Grundlegend für diese Entwicklung war die Malerei Panninis:

»Die Idee, Ruinen um ihrer selbst willen darzustellen und sie durch einen Maßstab-

wechsel aus ihrem natürlichen Umfeld herauszunehmen, geht auf Giovanni Paolo

Pannini zurück. Indem sie aufhören, ein Objekt unter anderen in einer Landschaft zu

sein, und autonome Entitäten werden, kann sie der Künstler nach seinem Ermessen

zusammenstellen wie Möbel in einem Salon. Durch diesen Perspektivenwechsel, den

die Freiheit des Capriccios möglich machte, entsteht erst die eigentliche ›Ruinenma-

lerei‹.«82

Das ›Capriccio‹ als Bezeichnung für Kunstformen die mit absichtlichen Regelbrüchen

spielen, ermöglichte die Autonomie der Ruine. Mit Blick auf Pannini ist beispielsweise

79 Ebd.

80 Ebd.

81 Vgl. ebd.

82 Ebd., S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Ruinen-Ästhetik

das GemäldeGalerie der Ansichten des antikenRom von 1620 gemeint, das Pyramiden,Obe-

lisken, Kolonnaden, Treppen, Balustraden und Statuen aus ihrer üblichen, ländlichen

Umgebung löst, um sie an einem fiktionalen Ort einer umfassenden antiken Sammlung

gleich – lange bevor es Museen und Archive im heutigen Sinne gab – zusammenzufüh-

ren.83 Ruinen und antike Fragmente als Hintergrund unterschiedlichster Szenerien tre-

ten nunmehr in den Vordergrund der Darstellungen, was nun umso deutlicher im Ver-

laufe der Romantik zu sehen sein wird.

2.3 Romantik

Mitten im Jahrhundert der Aufklärung bildet sich bekanntlich eine »Faszination für das

Dunkle und Abgründige«84 in Form der Triebe, des Irrationalen, des Unterbewussten,

der Nacht und dem (Alb-)Traum, intensiven inneren Gefühlslagen und dergleichen her-

aus: die Romantik – in ihren düsteren Spielarten auch ›schwarze Romantik‹ genannt.85

Was genau der Ausdruck ›romantisch‹ bezeichnet, war von Beginn an strittig und Ge-

genstand unzähliger Diskussionen. Etymologisch leitet sich der Begriff von lingua roma-

na her, also den ›romanischen Sprachen‹, die sich im Laufe der Spätantike sukzessive

aus demVulgärlatein herausbildeten und bezog sich zunächst auf in romanischer Volks-

sprache verfasste Schriften.Die Romantik betrachtet dabei vornehmlich diemittelalter-

liche Kultur als ihren wichtigsten Referenzpunkt: »Die gotische Architektur sowie die

in der Volkssprache geschriebene Literatur, der Geist des Rittertums und das christlich

religiöse Gefühl sind für die Romantiker ein Bezugssystem, das mit dem bisher unan-

tastbaren und ewig erscheinenden griechischen Modell konkurriert und es letztendlich

ersetzen soll.«86 Als Gegenbewegung zum ›Klassizismus‹, als Begriff zur Bezeichnung

von Phänomenen, die sich vornehmlich auf das griechisch-römische Altertum beziehen

undmit »VorstellungenvonKlarheit,Rationalität,KonturundLinie sowiederMäßigung

des leidenschaftlichen Ausdrucks«87 verbunden sind, entstehen so im 18. Jahrhundert

mehr oder weniger parallel dazu künstlerische Strömungen, die das christliche Mittel-

alter zum Vorbild haben und die »Enthusiasmus, Schwärmerei, Melancholie und poe-

tische Ekstase«88 kennzeichnen.89 Der Fokus bei der Orientierung am Mittelalter liegt

dabei nicht allein auf den entsprechenden Stilen, Sitten und Gebräuchen, sondern vor

allem auf einer »Sensibilität, die den antiken Menschen unbekannt war und die sich im

83 Vgl. ebd.

84 Ebd., S. 89.

85 Siehe hierzu den Ausstellungskatalog anlässlich der gleichnamigen Ausstellung im Städel Muse-

um in Frankfurt a.M. vom 26. September 2012 bis 20. Januar 2013: Felix Krämer (Hg.): Schwarze

Romantik. Von Goya bis Max Ernst, Frankfurt a.M. 2012.

86 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 134.

87 Andreas Beyer: Die Kunst des Klassizismus und der Romantik, München 2011, S. 8.

88 Ebd., S. 11.

89 Für eine detailliertere Bestimmung des Begriffs ›Romantik‹ siehe: A. Beyer: Die Kunst des Klassizis-

mus und der Romantik, S. 11ff. u. Norbert Wolf: Kunst-Epochen. Klassizismus und Romantik, Stuttgart

2002, S. 23–31.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 35

Christentum ausdrücke«.90 Mit Blick auf ästhetische Fragestellungen ließe sich davon

sprechen, dass dem Wechsel von der Orientierung an der griechisch-römischen Anti-

ke zum christlichen Mittelalter entsprechend formalästhetische Fragestellungen den re-

zeptionsästhetischenweichen: »[Seit] der psychologisch ausgerichteten Geschmacks- und

Empfindungsästhetik des frühen 18. Jahrhunderts kamen bestimmte Kunstströmungen

auf, in denen ein ausgesprochener Subjektivismus dominierte, d.h. ein Begreifen der

erscheinenden Welt wie auch des künstlerischen Werkes als Ausfluss des Ich.«91 Dabei

ist EdmundBurkesTheorie des Erhabenen als eine ästhetische Kategorie in Abgrenzung

zum Schönenmaßgebend.92 Bei Makarius heißt es über das Erhabene:

»Weit davon entfernt, höchster Ausdruck des Schönen zu sein, stützt sich das Erhabe-

ne auf die heftigen Empfindungen, die von Kräften entfacht werden, die das mensch-

liche Maß übersteigen. Gegenüber dem Ideal des Gleichgewichts und der Harmonie,

die dem klassisch Schönen zugesprochen wird, ist das Erhabene Ausdruck des Über-

maßes, der unfassbaren Formen und von antagonistischen Vorstellungen wie dem

Wunsch, das Unendliche darzustellen.«93

Das veränderte ästhetische Empfinden, das sich in Verbindung mit dem Begriff des Er-

habenen ausformt, bildet den Hintergrund, vor dem auch die Ruinen in verwandelter

Weise in den Vordergrund treten und einen sich wandelnden Verweis auf die Kräfte der

Natur und den Lauf der Zeit verkörpern. Besondere Prägnanz gewinnt dies an denWer-

ken der Künstler Giovanni Battista Piranesi,Hubert Robert und Caspar David Friedrich,

die an dieser Stelle nur kurz vorgestellt werden, da auf sie eigens im Kapitel zur Malerei

eingegangen wird.

Es ist der Architekt undKupferstecher Piranesi, der dieKunst derRuinendarstellung

auf zuvor ungeahnteWeise umformt und die Ruinen damit in das Reich des Erhabenen

überführt.94 Auf der großen Vergangenheit Roms liegt dabei der Fokus. Piranesi zufol-

ge wurde der griechische Einfluss auf die Stadt zu Unrecht gerühmt. Das antike Rom

ist bei Piranesi aus sich selbst heraus begründet: »In seinen Augen findet das Römertum

seine Quelle in sich selbst.«95 Es geht ihm darum, »den Vorrang des römischen Geistes

vor demgriechischenModell«96 zu behaupten.SeineWerke sind entsprechend entgegen

des von Johann JoachimWinckelmannpostulierten Ideals der griechischenAntike als ed-

le Einfalt und stille Größe konstruiert. Die oftmals aus der Froschperspektive inszenierten

und in ihrem Volumen stark überzeichneten Kupferstiche von Aquädukten, Thermen,

Tempeln, Strebepfeilern, Umfassungsmauern, Grabkammern usw. zeugen dabei in ih-

rer Monumentalität eher von dem Reichtum und der Pracht des antiken Roms als von

deren Verfall.97 Die Botschaft der in ihrer gigantomanischenDarstellungsweise demEr-

habenen angeglichenenBauten ist dabei klar: »Für den, der zu sehen versteht, sind diese

90 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 134.

91 N. Wolf: Klassizismus und Romantik, S. 23.

92 Vgl. ebd.

93 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 81.

94 Vgl. ebd., S. 97.

95 Ebd., S. 98.

96 Ebd.

97 Vgl. ebd., S. 97–102.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Ruinen-Ästhetik

Ruinen Zeugnisse einer wieder herzustellenden Pracht.«98 Die Ruine verweist somit bei

Piranesi auf die wiederherzustellende Größe der römischen – nicht der griechischen –

Antike.

Eine wahre Innovation des Ruinengenres findet sich bei dem Architekten und Ma-

ler Hubert Robert, der nicht bloß existierende Ruinenmalerisch in Szene setzt, sondern

intakte Bauwerke und noch nicht gebaute architektonische Entwürfe im Zustand ihrer

zukünftigen Ruinierung im Medium seiner Gemälde artistisch imaginiert.99 Er schafft

somit Visionen vorweggenommener Ruinen und befreit damit die Ruine aus ihrer Funk-

tion, lediglich aufdieVergangenheit zuverweisen.Robert galt seinerzeit als derberühm-

teste Ruinenmaler und hatte hohe öffentliche Ämter inne. 1777 wird er zum ›Hüter der

königlichen Gemälde‹ und zum ersten ›künstlerischen Berater‹ der königlichen Samm-

lung ernannt, die in der großen Galerie des Louvre ausgestellt wird. In der Zeit von 1784

bis zum Sturz der Monarchie 1792 ist er Chefkonservator des Louvre. Die beiden Ge-

mälde von 1796 Entwurf zur Einrichtung der Grande Galerie des Louvre und Imaginäre Ansicht

der Grande Galerie des Louvre als Ruine, die damals nebeneinander hingen, sind sozusagen

›Vorher-Nachher-Bilder‹; während jenes den architektonischen Entwurf einer Neuge-

staltung des Louvre präsentiert, zeigt dieses jenen Entwurf bereits in seiner antizipier-

ten Ruinierung.100 »Sich das Schicksal von Orten in der Zukunft vorzustellen verleiht

diesen eine historische Würde«,101 heißt es dazu bei Makarius. Dabei wird das Nach-

denken über die baulichen Überreste umgekehrt: »Das, was sein wird, tritt an die Stel-

le dessen, was war.«102 Fortan werden Ruinen explizit zu einem Reflexionsobjekt über

die noch kommenden Zeiten. Die Erinnerung wird Monika Steinhauser zufolge reflexiv

und bemächtigt sich nun auch prospektiv der Zukunft; Gegenwart wird nicht mehr wie

im zyklischenGeschichtsbild der Renaissance alsWiedergeburt einer vergangenenEpo-

che verstanden, vielmehr wird die Gegenwart im offenen Horizont der Geschichte zur

zukünftigen Vergangenheit.103 Steinhauser schreibt: »Robert invertiert hier die frühere

Verschränkung von Gegenwart und Vergangenheit im Ruinenbild, indem er die Gegen-

wart selbst als ihre eigeneVergangenheit in die Zukunft projiziert.«104DasFutur II in der

Form des »Es wird gewesen sein« entspricht in der deutschen Sprache dem zukünftigen

98 Ebd., S. 98.

99 Robert war jedoch nicht der Begründer des Genres vorweggenommener Ruinen: »Die imaginäre

Zerstörung der Abtei von Saint-Nicaise, die einem anonymen Maler aus Reims des 17. Jahrhunderts

zugeschrieben wird, und Die Kirche Sant’Andrea de Vignola, umgewandelt in eine römische Ruine von

Victor Louis aus dem Jahr 1759 sind die ersten Werke dieses Genres.« (M. Makarius: Ruinen. Die ge-

genwärtige Vergangenheit, S. 108); Auch Friedrich imaginierte intakte Bauwerke als zukünftig rui-

nierte. Vgl. PeterMärker: CasparDavid Friedrich.Geschichte als Natur, mit einemGeleitwort vonWie-

land Schmied, Heidelberg 2007, S. 60ff.

100 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 108; siehe zudem: K. Vöckler:Die Archi-

tektur der Abwesenheit, S. 32f.

101 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 108.

102 Ebd., S. 109.

103 Vgl. Monika Steinhauser: Die ästhetische Gegenwart des Vergangenen. Architektur- und Ruinenbilder

zwischen Geschichte und Erinnerung, in: Hans-Rudolf Meier u. Marion Wohlleben (Hg.): Bauten und

Orte als Träger von Erinnerung. Die Erinnerungsdebatte und die Denkmalpflege, Zürich 2000, S. 99–112,

hier S. 106.

104 Ebd., S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 37

Gewesen-Sein desNoch-nicht-Dagewesenen.Daswird uns u.a. imZusammenhangmit

Albert Speers Ruinenwerttheorie wiederbegegnen, imZuge derer es darumgeht, imZu-

sammenhang mit der Errichtung von Architekturen deren Zustand als zukünftige mo-

numentale Ruinen immer schon von vornhereinmitzudenken – in Speers Fall sollten die

Ruinender zu errichtendenBauwerke nachdemEndedes ›tausendjährigenReiches‹ von

der ›Größe‹ des Nationalsozialismus Zeugnis ablegen.105

Zum Inbegriff der romantischen Ruine werden die zersetzten Bauwerke schließlich

bei Friedrich.Während Roberts Ruinen zuweilen heiter und belebt erscheinen, da er sie

nicht selten lebhaftemmenschlichemTreiben aussetzt,wiewir noch sehenwerden, sind

Friedrichs RuinenOrte der Verlassenheit – selbst wenn sich nochMenschen dort einlas-

sen. Zumeist eingebettet in abgelegene Atmosphären der Natur stehen seine Ruinen in

erster Linie für sich selbst. Sie sind nicht als Verweis auf vergangene Reiche konzipiert,

an denen sich ein barockes »Wühlen im Schmerz« über den Verlust einstiger Größe im

Kontrast zu »jetziger Erniedrigung« entzündet, sondern die Altersspuren an den Bau-

werken wirken »beruhigend als Zeugnisse des gesetzlichen Naturlaufs, dem alles Men-

schenwerk sicher und unfehlbar unterworfen ist«.106 Das Bauwerk in Form der Ruine

wird dem gesetzlichen Lauf der Natur unterworfen. Die gotische Ruine und somit der

Architekturstil des Mittelalters steht indessen im Fokus der romantischen Ruinenmale-

rei Friedrichs und ist somit eindrücklicher Ausdruck der bereits erwähnten Abkehr von

der Orientierung an der griechisch-römischen Antike:

»Sehr bald schon bekommt die Bewahrung der gotischen Ruinen eine wichtige äs-

thetische Bedeutung, da die Rehabilitation des mittelalterlichen Stils die Allgemein-

gültigkeit des griechisch-römischen Beispiels in Frage stellt. So wie die ästhetischen

Werte des Erhabenen eine Alternative zu denen des Schönen darstellen, so macht die

Neueinschätzung der Gotik, ihre Ausdruckskraft, ihre Übereinstimmung mit der nor-

dischen Landschaft und dem nordischen Klima diese zu einem Gegenmodell, das es

erlaubt, sich eine Kunst außerhalb der klassischen Normen vorzustellen.«107

Aber nicht allein in der Malerei spielen die Ruinen eine zentrale Rolle, auch imMedium

literarischer Prosa und Poesie wird die Ruine zumReflexionsobjekt.108 Insbesondere bei

den Autoren Constantin François Volney und François-René de Chateaubriand wandelt

sich die Ruine im 18. Jahrhundert beispielhaft zur »Allegorie der Geschichte«.109 Volneys

Schrift Die Ruinen oder Betrachtungen über die Revolution der Reiche aus dem Jahr 1791 kam

derweil besondere politische Tragweite zu. Der Erfolg des in Genf erschienenenWerkes

reichte bis nach Amerika.110 »In seinem Buch fasst Volney die verschiedenen geografi-

schen, historischen, visuellen, poetischen und philosophischen Aspekte zusammen, die

sichmit denRuinen verbinden,undnutzt dies für eineumfassendehistorisch-politische

Reflexion, die vomGlauben an eine Emanzipation derMenschheit von denObskuritäten

105 Vgl. K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 40–44.

106 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 134.

107 Ebd., S. 133.

108 Vgl. ebd., S. 111–115.

109 Ebd., S. 113.

110 Vgl. ebd., S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Ruinen-Ästhetik

derReligion gespeistwird«,111 resümiertMakarius.DieRuinenwerdendabei als »frucht-

barer Anlass zuweitergehendenBetrachtungen«112 genommen.DenErfolg seines Textes

befördert Volneys lyrischer Ton, der ihm besondere emotionale Kraft verleiht. So leitet

er seine Schrift mit einem pathetischen Anruf an die Ruinen ein:

»Seid mir gegrüßt, einsame Ruinen, heilige Gräber, schweigende Mauern! Euch rufe

ich an; zu euch richte ich mein Gebet. Ja, während der große Haufen mit geheimen

Schrecken vor eurem Anblick zurückbebt, weckt ihr in meinem Herzen tausend anzie-

hende Empfindungen und Gedanken. Wie viele nützliche Lehren […] bietet ihr dem

Geiste dar, der in euch zu lesen weiß! […] O Ruinen, ich kehre zu euch zurück, um eu-

re Lehren aufzufassen; ich begebe mich aufs Neue in den Frieden eurer Einsamkeit

[…].«113

Bei Chateaubriand werden die Ruinen zur »Figur der Zeit«; die Ruine als Monument

»verräumlicht und sublimiert die Zeit«.114 Ruinen sind demnach sichtbare Zeichen der

Zeit und ihreMaterialisierung imRaum.In seinerSchriftErinnerungenvon jenseitsdesGra-

bes reflektiert Chateaubriand die Zeit in ihren verschiedenen Schichten sowie die unter-

schiedlichen Weisen, in denen der Mensch Zeit phänomenal erfährt. Es geht dabei um

die Kreisläufe der Natur, kollektive historische Zeit sowie auch individuelles zeitliches

Erleben, die Endlichkeit desmenschlichen Daseins und unserWissen darum, aber auch

»die Gegenwart der Vergangenheit in der Erinnerung, die sich änderndeWahrnehmung

des Erlebten und die Zukunftsprojektionen«.115 Zeitliches Erleben und die Gestalt der

Ruine werden unterdessen von Chateaubriand parallelisiert; die Ruine wird zur Allego-

rie zeitlichenBewusstseins erklärt bzw.unser Zeitempfindenwird inAnalogie zurRuine

gestellt: »meineMemoiren […], jenes Denkmal, das ich aus Gebeinen und Trümmern er-

baue.«116 Chateaubriand lässt den Menschen selbst gewissermaßen zur Ruine werden:

»Der Mensch selbst ist nichts als ein zerfallenes Gebäude, ein Trümmer der Sünde und

des Todes; seine Liebe lau, seinGlaubewankend, seineHingebung beschränkt, seineGe-

fühle unklar, seineGedankenunzulänglich, alles an ihm istRuine.«117 Auf die spiegelbild-

liche Beziehung zwischen Mensch und Ruine wird zurückzukommen sein. Die literari-

schenWerke der beiden Autoren Chateaubriand und Volney können als Paradebeispiele

einer Reflexion an Ruinen angesehen werden.

Den vorerst letzten Aspekt zur Bedeutung der Ruinen in der Zeit der Romantikmar-

kierendie künstlichenRuinen imenglischenLandschaftsgarten.»RuinenundNatur ver-

einigen sich im 18. Jahrhundert in den in Mode gekommenen Landschaftsgärten. Ehe-

mals als ›englischer‹ Garten bezeichnet, setzt sich der Landschaftsgarten vom regelmä-

111 Ebd.

112 Ebd.

113 Constantin François Chasseboeuf Boisgirais, Comte de Volney zit.n. ebd.

114 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 113; siehe zudem: Peter Fritzsche: Chateau-

briands Ruinen – Vergessen und Erinnern nach der Französischen Revolution, übers. v. Dorothea Schuller

und Alexandra Fauler, in: A. Assmann, M. Gomille u. G. Rippl (Hg.): Ruinenbilder, S. 47–60.

115 Ebd.

116 François-René de Chateaubriand: Erinnerungen von jenseits des Grabes, hg. v. Sigrid v. Massenbach,

Berlin 2017, S. 134.

117 F.-R. de Chateaubriand: Geist des Christentums, S. 489.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 39

ßig angelegten ›französischen‹ Garten ab.«118Während den penibel gepflegten französi-

schen Garten eine symmetrische Gestaltung und geradlinige Alleen kennzeichnen, ge-

schmückt mit Gartenskulpturen, zeichnet sich der meist absichtlich etwas herunterge-

kommene englische Landschaftsgarten durch gekurvte und asymmetrisch verlaufende

Alleen in einem welligen, verwinkelten Gelände aus, oftmals dekoriert mit Felsen, ver-

einzelten Bäumen, Wasserfällen, Grotten, Einsiedeleien und eben künstlichen Ruinen.

Die Kulissenbauten nehmen dabei unterschiedlichste Gestalten an: »Türmchen, Tem-

pel, Säulen, Obelisken, ägyptische Grabmäler und Pyramiden, arabische Kioske, kleine

Milchhöfe usw.«119 zieren die Gartengestaltung.Die künstlichen Ruinen haben dabei die

Funktion, das Wandeln durch den Landschaftsgarten zu einer »empirischen Erfahrung

der Zeit« im »Raum des Gartens« werden zu lassen.120 Sie sollen beim Spaziergänger

eine Atmosphäre der melancholischen Meditation, Kontemplation oder auch Reflexion

suggerieren.121

Als ein herausragendes Beispiel einer künstlich geschaffenen Ruine im Landschafts-

garten dient uns Roberts Tempel der Philosophie, den er auf der mitten im See gelegenen

Pappelinsel des nordöstlich von Paris gelegenen Parks von Ermenonville errichtete.122

1778 erhielt Robert den Posten eines Chefarchitekten der königlichen Gärten und war

entsprechend als Gartenbauer tätig.123 Die künstliche Tempelruine besteht aus insge-

samt sieben Säulen, von denen sechs jeweils einem modernen Philosophen gewidmet

sind, auf den ein charakteristisches Wort verweist: »lucem für Newton, nil in rebus ina-

ne für Descartes, ridiculum für Voltaire, naturam für Rousseau, humanitatem für William

Penn und justitiam für Montesquieu«.124 Die siebte Säule ist in Erwartung eines neuen

Philosophen gezielt unvollendet belassen. Die roh behauenen Steine zur Errichtung der

letzten unfertigen Säule liegen am Boden und den bereits vorhandenen Sockel ziert die

Inschrift »Quis hoc perificiet?« (Wer wird dies vollenden?).125 Erneut invertiert Robert hier

den Ruinenstatus, denn es handelt sich bei der künstlichen Ruine streng genommen um

eine künstliche Bauruine. Die in ihrer Errichtung unabgeschlossene Architektur wird

bereits dem Verfall preisgegeben: »In seinem Zustand des Noch-nicht-Fertiggestellten,

FertigenundBereits-wieder-Zerfallenden steht es für einunvollendetes Projekt,das sich

nie vollenden kann.«126 Nach heute über 200 Jahren seit ihrer Errichtung ist die künstli-

che Ruine Roberts durch die Verwitterung ihrerMaterialien von einer tatsächlichenRui-

118 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 120.

119 Ebd., S. 125.

120 Ebd.

121 Die Begriffe ›Meditation‹, ›Kontemplation‹ und ›Reflexion‹ bezeichnen freilich sehr unterschiedli-

che Vorgänge, werden aber im Zusammenhang mit den Ruinen gerne recht undifferenziert mehr

oder weniger synonym verwendet. Der Reflexionsbegriff soll hier im Zentrum der Überlegungen

zur Ruinenästhetik stehen. Diese Wahl wird im weiteren Verlauf der angestellten Überlegungen

nachvollziehbar werden. Reflexion soll im Unterschied zu Meditation und Kontemplation als ein

Prozess verstanden werden, der immer nach Sinn sucht.

122 Im Park von Ermenonville befindet sich auch der Sarkophag Jean-Jacques Rousseaus, dessen Ent-

wurf ebenfalls von Robert stammt.

123 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 125f.

124 Ebd., S. 126.

125 Vgl. ebd.

126 K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Ruinen-Ästhetik

ne phänomenal ununterscheidbar geworden. Wir werden auf die Differenzierung un-

terschiedlicherEntstehungsbedingungenundVerursachungenvonRuinen imAbschnitt

Typologie der Ruinen zurückkommen.

2.4 Moderne und Postmoderne

InderModerne,Postmoderneoder auchder sogenanntenposthistoirenehmendieRuinen

noch einmal neue und veränderte Gestalten und Konnotationen an. Seit der Industria-

lisierung und der Entwicklung neuer Baumaterialien entstehen gänzlich neue Architek-

turstile und somit auch neue Ruinengestalten; die neuenMedien und Techniken, einset-

zendmit der Erfindung der Fotografie im 19. Jahrhundert, ermöglichen neueWiederga-

be-undDarstellungsformenderRuinen; schließlichbringendiegroßenKriegeundKon-

flikte des 20. Jahrhunderts eine Ruinierung der Lebenswelt ungeahnten Ausmaßes mit

sich und den Auftakt in das 21. Jahrhundert markieren die in das kollektive Gedächtnis

gebrannten, medial vermittelten Bilder der verheerenden, terroristischen Zerstörung

der Twin Towers des World Trade Centers in New York am 11. September 2001 und die

daraus resultierende Stahlruine am sogenannten ›Ground Zero‹. Die Aktualität der zer-

brochenenGestalten des Ruinenmotivs bleibt bis in die Gegenwart hinein ungebrochen.

Die Erfindung der Fotografie geht von Beginn an eine enge Verbindung mit der Ar-

chitektur und der Ruine ein. »Das erste Foto überhaupt war ein Architekturfoto«,127 wie

Gernot Böhme im Rückgriff auf eine Untersuchung zur Geschichte der Fotografie von

Michel Frizot bemerkt. »Im 19. Jahrhundert entdeckt der Zeitgeist die Ruinen. In ihrem

Angesichtwerden sich dann auf natürlicheWeise derReiz desOrientsmit der Erfindung

der Fotografie verbinden.«128 Seit der öffentlichen Bekanntmachung des neuen Verfah-

rens durch François Arago imAugust 1839 –dieDaguerreotypie selbst wurde 1834 erfun-

den – gibt es keine Forschungsreise mehr ohne Fotografen, deren sehnlichster Wunsch

es wird, auf ihren Expeditionen »Bilder der Ewigkeit«129 einzufangen. Dem neuen Ver-

fahren wächst alsbald die Aufgabe zu, »als kulturelles Gedächtnis zu dienen«.130

Vor dem erstenWeltkrieg verkommen die Ruinen durch eben jene Inflation an ewi-

gen ›Bildern der Ewigkeit‹ der fotografischen Dokumentation von Ruinen auf Orient-

reisen zu klischeehaft-kitschigen, touristischen Stereotypen.131Mit Benjamin ließe sich

sagen, durch die technische Reproduzierbarkeit der Ruinenmittels der Fotografie gerät

ihnen ihre einzigartige Aura abhanden.132 »Zu viele Ruinen haben die Ruinen getötet.«133

Die touristischen Ruinen klassischer Bildungsziele wie Griechenland und Ägypten wer-

den zu einemWirtschaftsgut, sodass sich von einer regelrechten »Ruinenökonomie«134

127 Gernot Böhme: Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik, Berlin3 2017, S. 112.

128 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 160.

129 Ebd.

130 Ebd., S. 164.

131 Vgl. ebd., S. 164f.

132 Vgl. Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei Studien

zur Kunstsoziologie, Frankfurt a.M.33 2012, S. 7–44.

133 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 165.

134 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 41

sprechen lässt. Die Erinnerungskultur läuft in diesem Zusammenhang Gefahr, zwang-

haft eine vermarktbareVergangenheit zu suchen,wennbis hin zuHeimat-undFreilicht-

museen kleinerDörferwillkürlichmaterielle Spuren der Vergangenheit in »Reliquien ei-

nes mythischen Damals«135 verklärt werden.

Eine zutiefst befremdliche Rolle nimmt die Ruine dann imZuge der bereits erwähn-

ten nationalsozialistisch-ästhetischen Ideologie in Form der ›Ruinenwert-Theorie‹ Al-

bert Speers an.136 Der vonAdolfHitler besonders geschätzte Architektwill schon vonBe-

ginn des Bauvorhabens an die Gestalt der Architektur als zerstörte antizipieren.Modern

konstruierte Baustile seien demnach aufgrund der vergleichsweise schnellen Vergäng-

lichkeit derneuenBaumaterialien fürdienationalsozialistischenHerrschaftsbautenun-

geeignet; vielmehrmüssten Bauweisen gefundenwerden, die auch nach hunderten und

tausenden von Jahren noch mit den Zeugnissen griechischer und römischer Überres-

te konkurrieren können.137 Die Gedächtnisfunktion der Ruine wird dabei auf die »Erin-

nerung imperialer Herrschaft«138 reduziert. Hitler war von Speers Überlegungen so be-

geistert, dass er sie als ›Ruinengesetz‹ festgeschrieben wünschte. Kai Vöckler berichtet

indiesemZusammenhangvoneinemsogenannten ›Großbelastungskörper‹ auf demGe-

ländedes künftigen ›Triumphbogens‹ der geplantenHauptstadtGermaniades ›großger-

manischen Reiches‹. Die geplantemonumentale Staats- und Parteiarchitektur sollte ih-

ren Höhepunkt in einem überdimensionierten Repräsentationsbau mit einer Höhe von

117 Metern und einer Breite von 170 Metern sowie einer großen Halle eines Durchmes-

sers von 250Metern und einer Höhe von 220Metern finden. Speer ließ 1941 zur Prüfung

derTragfähigkeit desUntergrundes fürdiesesBauvorhabengigantischenAusmaßesden

›Großbelastungskörper‹ errichten: ein Druckkörper aus Beton mit einem Durchmesser

vonmehr als 10Metern und einemGewicht von ungefähr 12.500 Tonnen.139 Die bis heu-

te erhalteneBetonruine »drückt buchstäblich denWert des SpeerschenBauvorhabens in

ihrer stumpfsinnigenMassivität aus«.140 Vöckler schreibt hierzu:

»Da die mechanische Beseitigung zu zeit- und kostenintensiv wäre und eine Spren-

gung nicht möglich ist, wird dieses Zeugnis der ›Größe‹ des tausendjährigen Reiches

noch lange fürs kollektive Gedächtnis erhalten bleiben: als langsam vor sich hin brö-

ckelnder Betonklotz, der auf dem märkischen Sand lastet und der auch dann noch

Millimeter um Millimeter einsinken wird, wenn Berlin bereits verschwunden ist.«141

Grauenvolle Omnipräsenz erlangen die Ruinen schließlich durch die Zerstörungen der

beidenWeltkriege: »Nach 1945 verweisen die Ruinen nicht mehr auf die Vergangenheit,

sondernaufdieGegenwart –unddieGegenwart erlebtdieZerstörungskraft in einer voll-

kommen neuen Dimension.«142 Auch medial treten bislang unbekannte Dimensionen

hinzu: Die neuen Bilder aus der Luft dokumentieren die verheerenden Bombenteppiche

135 Ebd.

136 Vgl. ebd.

137 Vgl. ebd.

138 Ebd.

139 Vgl. K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 41–44.

140 Ebd., S. 43.

141 Ebd.

142 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Ruinen-Ästhetik

auf Großstädte und die übriggebliebenen Trümmerwüsten. Der durch den technischen

Fortschritt ermöglichte Bombenkrieg und die Luftfotografie tauchen als »gleichzeitige

Phänomene«143 auf.Die Verwüstungendes 20. Jahrhunderts haben ein zuvor ungekann-

tes »Bedürfnis nach Dokumentation«144 geweckt, das sich auch in Fragen des Denkmal-

schutzes widerspiegelt. Die Kriegsruinen der beiden großenWeltkriege kündigen fort-

an nicht mehr vom »abstrakten Wert einer fernen Vergangenheit«,145 sondern von den

am eigenen Leib erfahrenen Erlebnissen dramatischer Ereignisse und Todesbedrohun-

gen einer traumatisierten Generation: »Die Natur der Ruine verändert sich. Von nun an

verkündet sie, wenn auch leider vergeblich, den kategorischen Imperativ des »Das darf

nie mehr geschehen«.«146 Dem 20. Jahrhundert wird es somit zur Aufgabe, an Katastro-

phen und Zerstörungen zu erinnern.Die »Stigmata der Geschichte«147müssen im Sinne

einer Pflicht zur Erinnerung bewahrt werden. Den Ruinen kommt dabei eine wichtige

und bedeutende symbolische Kraft zu.

Die Relevanz des Denkmalsschutzes nimmt in der Nachkriegszeit entsprechend

deutlich zu. Seit Aufkommen der modernen Formen des Denkmalschutzes zu Beginn

des 19. Jahrhunderts wird auch eine rege Diskussion über deren Art undWeise geführt.

Wir werden hierauf im Kapitel zu den Ruinen der Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart

zurückkommen. Es geht letztlich insbesondere um die Debatte einer Opposition zwi-

schen Denkmalschutz in Formen der Restaurierung gegenüber dem Denkmalschutz

als Formen der Konservierung. Während im Zuge der Konservierung versucht wird, die

originale Architektur möglichst in ihrem unveränderten Zustand zu bewahren und die

ursprünglichen Materialien zu schützen und zu erhalten, soll bei der Rekonstruktion

oder Restaurierung das Gebäude in seinen ursprünglichen Zustand zurückversetzt

werden. Das Bauwerk soll so wiederhergestellt werden, wie es ursprünglich konzipiert

wurde. Der konstruktive und manipulative Eingriff ist im Falle der Wiederherstellung

deutlich weitreichender als bei der Konservation. Konservierung wird entsprechend

mit Authentizität und Echtheit assoziiert, während Restaurierungen in der Regel der

Verdacht auf Inszenierung und Künstlichkeit begleitet.148 Für unserThema der Ästhetik

der Ruinen ist in diesem Zusammenhang die Frage besonders interessant, ob und

inwiefern die Authentizität der Ruinen relevant für deren ästhetische Rezeption ist.

Durch Beispiele, wie die vollkommen künstlichen Ruinen im Landschaftsgarten oder

Formen der fiktionalen Ruinen im Fantasy- und Science-Fiction-Genre, drängt sich der

Verdacht auf, dass die ästhetische Wirkung der Ruinen zuweilen auch unabhängig von

der Echtheit ihrer Historizität besteht.

Für dasThemaRuinen relevantwird seit derModerne der enormeWandel der Groß-

städte. Seit Charles Baudelaire entzündet sich eine spezifischeMelancholie amWechsel

143 Ebd.

144 Ebd.

145 Ebd., S. 177.

146 Ebd.

147 Ebd.

148 Vgl. ebd., S. 169–177.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 43

der Gestalt der Großstadt.149 Beschleunigung150 und Unruhe151 kennzeichnen das mo-

derne Großstadtleben und führen zu Entfremdungsmomenten, an denen sich ein alle-

gorisches Bewusstsein entzündet, das sich bei Baudelaire, Benjamin, Simmel, Sigfried

Krakauer und anderen in der Figur des Flaneurs verkörpert findet.152 Im Umherstreifen

und Herumschlendern des Stadtspaziergängers durch die Atmosphären urbanen Trei-

bens tut sich ihm ein permanenterWandel im Spannungsfeld aus Ruinierung und Neu-

entstehung – eine Dialektik aus Zerstörung und Erbauung – seiner Lebenswelt auf, der

ihm zum spiegelbildlichen Reflektor der eigenen Melancholie wird. Durch die unauf-

haltsam beschleunigte Dynamik der Großstädte und den andauernden Wechsel ihres

Erscheinungsbildes entzieht sich dem sublimen Beobachter in Gestalt des Flaneurs ein

Heimats- undTraditionsgefühl –an seineStelle tretenSchockundEntfremdung.Die al-

legorischeWahrnehmung des modernen urbanen Melancholikers »zeigt die Gegenwart

als Ruine und taucht die Zukunft in die Farben der Antike. Sie verleiht der Gegenwart

einen allegorischen Wert: Für den Melancholiker ist alles Ruine, weil alles zur Allegorie

wird. Die Allegorie drückt durch den Umweg über das Bild etwas anderes aus, als man

sagen will und schafft damit Distanz zum Sinn.DiesemBruch entspricht die Fremdheit

desMelancholikers, seinGefühl, denKontakt zur Realität verloren zu haben,diewie ver-

steinert erscheint.«153

DasVerhältnis von ›Melancholie‹, ›Allegorie‹ und ›Ruine‹ ist zentral für die vorliegen-

denÜberlegungen.Der Begriff der ›Melancholie‹ wird uns insbesondere imKapitel zum

RaumderGefühlewiederbegegnen,dasMelancholie als voraussetzungsreichesatmosphä-

rischesWahrnehmungsgeschehenerläuternwird.DerBegriff der ›Allegorie‹wirduns im

Kapitel zum Raum der Zeichen beschäftigen, denn letztlich lassen sich Allegorien als an-

ders-, doppel- oder mehrdeutige Semiose begreifen, die eine feststehende Sinngebung

gerade unterlaufen.Eine konstitutiveUn(ter)bestimmtheit kennzeichnenAllegorien auf

der Objekt- und das allegorische Bewusstsein auf der Subjektseite derWahrnehmungs-

situation. Die Allegorie charakterisiert insbesondere die prinzipielle Unabgeschlossen-

heit der Dynamik des semiotischen Prozesses. In dieser grundlegenden Unfassbarkeit

desmenschlichen Selbst- undWeltverhältnisses liegt die Nähe zurMelancholie, der sich

ihr Gegenstand permanent entzieht.

Die angesprochene rasante bauliche Entwicklung der Großstädte im 20. Jahrhun-

dert zieht Formen der Stadt- und Industriearchäologie nach sich, die zuweilen auch

durch die Künste und ästhetischen Medien betrieben werden. So lässt sich in diesem

Zusammenhang an die prominenten Fotoserien von Hilla und Bernd Becher denken,

149 Vgl. Charles Baudelaires: Die Blumen des Bösen, München14 2016.

150 Der Begriff ›Beschleunigung‹ eignet sich heute mehr denn je nicht allein zur Bestimmung des ur-

banen Stadtlebens. Siehe hierzu insb. die SchriftenHartmut Rosas, bspw.: Hartmut Rosa: Beschleu-

nigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, Frankfurt a.M. 2005.

151 Zum Begriff der ›Unruhe‹ siehe: Ralf Konersmann: Die Unruhe der Welt, Frankfurt a.M. 2015.

152 Vgl. Charles Baudelaire: Das Schöne, die Mode und das Glück. Constantin Guys, der Maler des modernen

Lebens, aus dem Französischen übers. v. Max Bruns, Berlin 1988; Walter Benjamin: Das Passagen-

Werk, in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 5, hg. v. Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser,

Frankfurt a.M. 1991; Sigfried Kracauer: Straßen in Berlin und anderswo, Berlin 2020; Georg Simmel:

Die Großstädte und das Geistesleben, Frankfurt a.M. 2006.

153 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Ruinen-Ästhetik

die mit ihren Schwarzweißfotografien die Ästhetik überkommener Industrieanlagen

dokumentieren.Diese Ruinen des industriellen Zeitalters –Wasserspeicher, Kohlesilos,

Gasometer, Kalköfen, Hochöfen, Zechenanlagen und dergleichen – sind Ergebnis des

technologischen Fortschritts und des damit einhergehenden Einflusses auf die Gestalt

der Lebenswelt.154 In direkter Tradition stehend muss auch das Auftauchen der so-

genannten ›urban exploration‹ und die Faszination für ›lost places‹ gesehen werden, die

neben der Omnipräsenz von Ruinen in Computerspielen eine der jüngeren Formen der

ästhetischen Auseinandersetzung mit Ruinen darstellen. Verlassene Orte werden zu

Momenten einer reflektierenden Erinnerung über vergangene Lebensweisen und Tätig-

keiten des Menschen. Im Kapitel zur Ruinenfotografie werden wir diesen Phänomenen

eigens nachgehen. Hierbei ist auch die Verursachung von Ruinen durch ökonomische

Krisen und wirtschaftlich wechselhafte Zeiten relevant – man denke bloß an Gegenden

wie Detroit in den USA und die dort befindlichen Bau- und Investitionsruinen. Die

USA weisen zwar weniger historische Ruinen auf als Europa, sind dafür jedoch für

Geisterstädte und verlassene Orte bekannt.155 Marc Augé hat den Begriff des »Nicht-

Ortes«156 geprägt, der sich dazu eignet, diese sonderbaren verlassenen Orte moderner

Zeiten zu beschreiben.

Ein weiteres mit den Ruinen in Zusammenhang stehendesThema sind die Entwick-

lungen der Architektur seit spätestens Mitte des 20. Jahrhunderts. Die postmodernen

Bauten von Stararchitekten wie z.B. Frank Gehry, Peter Eisenmann, Bernard Tschumi,

Daniel Libeskind und Arata Isozaki sind zwar keine Ruinen, entwickeln aber ein dekon-

struiertes architektonisches Formenvokabular,das denjenigenGestaltenderRuinenbis-

weilen in gewisser Weise verwandt ist. Dieses Verhältnis zeitgenössischen Bauens zu

Ruinen wird im Kapitel zu den Atmosphären der Architektur erneut aufgegriffen.

Nach diesem kurzen historischen Abriss der Geschichte der Spuren der Geschich-

te in Form von Ruinen soll nun die genauere Auseinandersetzung mit den Darstellun-

gen von Ruinen in unterschiedlichen ästhetischenMedien erfolgen. Es gilt, die Ästhetik

der medialen Dimensionen des Ruinösen auszuloten, um den Phänomenbereich zu be-

leuchten, dem wir uns anschließend im zweiten Großabschnitt der Arbeit theoretisch

annähern wollen.

154 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 229.

155 Vgl. ebd., S. 236ff.; siehe zudem: Martin Procházka: Ruinen in der Neuen Welt – Von Roanoke bis Los

Angeles, übers. von Michael C. Frank, in: A. Assmann, M. Gomille u. G. Rippl (Hg.): Ruinenbilder,

S. 89–103.

156 Marc Augé: Nicht-Orte, aus dem Französischen übers. v. Michael Bischoff, München4 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion:

Phänomenologie der Ruinen

Der nun folgende Abschnitt verfolgt vor allem zweierlei: Zum einen soll bereits ersicht-

lichwerden, inwiefern dieRuine einReflexionsobjekt ist und zumanderenwerdenwir sehen,

inwiefern die Ruinen in unterschiedlichen Reflexionsmedien thematisiert werden. Wir haben es

beimRuinenästhetischen folglichmit einemReflexionsgeschehen in doppelter Hinsicht

zu tun: Die Ruine ist als Sonderfall einer selbstreferentiellen Architektur1 bereits selbst

ein Reflexionsobjekt, über das zusätzlich in unterschiedlichenMedien reflektiert wird.

In ästhetischer Hinsicht umfasst die Extension des Begriffes ›Reflexionsmedium‹ in

einem engeren Sinne den Bereich der Künste und in einem weiteren Sinne den Bereich

der ästhetischenMedien.Definitionsversuche desKunstbegriffes sollen umgangenwer-

den, da für das Thema der Ästhetik der Ruinen zuvorderst relevant ist, inwiefern die

Ruinen im begrifflich weiteren Bereich der ästhetischenMedienGestalt annehmen, und

nicht so sehr, ob es sich im Einzelfall um eine Darbietung handelt, der wir als besonders

gelungenes ästhetisches Objekt die Weihe des Kunstwerkstatus verleihen wollen.2 Mit

Fokus auf demReflexionsbegriff soll stattdessen von theoretischenReflexionen als Begriffs-

arbeit, artifiziellen Reflexionen als ästhetischen Medien, artistischen Reflexionen als Kunst-

objekten und ästhetischen Reflexionen als ästhetischen Erfahrungen gesprochen werden.

Der Komplex ästhetischer Medien, der auch die Künste umfasst, lässt sich so gesehen

auch als Sphäre artifizieller Reflexionen bezeichnen, die in ihren besonders gelungenen

Formen zu artistischen Reflexionen avancieren.Ob Zeichnungen, Radierungen, Gemäl-

de, Fotografien, analoge und digitale Bewegtbilder oder Technologien erweiterter und

virtueller Räume: Es handelt sich in allen diesen Fällen umArtefakte,d.h. vomMenschen

hergestellte Objekte, die uns etwas präsentieren, in das produktionsästhetisch bereits

1 Dass und inwiefern Ruinen selbstbezügliche architektonische Objekte und darin ein Sonderfall

unter Bauwerken sind, wird im Kapitel zu den Atmosphären der Architektur näher ausgeführt wer-

den.

2 Zur regen Debatte um die Definition des Kunstbegriffs siehe exemplarisch: Roland Bluhm u.

Reinold Schmücker (Hg.): Kunst und Kunstbegriff. Der Streit um die Grundlagen der Ästhetik, Münster3

2013; zur Frage der Definition von offenen und wesentlich umstrittenen Begriffen wie dem der

›Kunst‹ siehe auch: Daniel Martin Feige: Computerspiele. Eine Ästhetik, Berlin 2015, S. 39–79.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Ruinen-Ästhetik

Reflexionen eingeflossen sind und das wiederum rezeptionsästhetisch Reflexionen pro-

voziert. Will man verstehen, worin Sinn und Bedeutung dieser mehr oder weniger ar-

tistischen Artefakte bestehen, bedarf es einer Erläuterung, die deren Reflexionscharak-

ter ernst nimmt. Es handelt sich um ein grundlegendes Charakteristikum ästhetischer

Medien und künstlerischer Gegenstände, dass sie Reflexionsvollzüge in Gang setzen.3

Klarerweise führt nicht jeder vomMenschen geschaffene Gegenstand, der im weitesten

Sinne etwas darstellend präsentiert, permanent zu irgendwelchenReflexionen.Schließ-

lich lassen sich z.B. die üblichen Darstellungen von weiblichen und männlichen Figür-

chen an öffentlichen Toilettentüren im Idealfall problemlos als Hinweis darauf dechif-

frieren,welchen Raumman konfliktfrei betreten darf, ohne dabei in eine Reflexion über

Genderfragen und bestehende Selbst- undWeltverhältnisse zu verfallen – aber letzteres

wäre möglich. Der Reflexionsbegriff im hier behandelten Sinne lebt von der Potentiali-

tät der Reflexion. Es geht letztlich um menschliche Praktiken des Reflektierens, wobei

unterschiedlichste Dinge in der Welt in unterschiedlichster Weise Anlass zur Reflexion

bieten. Diese zunächst sehr vagen Überlegungen zum Reflexionsbegriff werden an spä-

terer Stelle genauer spezifiziertwerden.Die genanntenunterschiedlichen Formen theo-

retischer, ästhetischer, artifizieller bzw.artistischerReflexion sollen imAbschnitt zu den

Formen der Reflexion eingehender auseinandergehalten werden.

An dieser Stelle ist zunächst entscheidend, dass die nachfolgend vorgestellten

Phänomene der Ruinen im engeren Sinne und des Ruinösen in einem weiteren Sinne

im Hinblick auf ihre Verfasstheit untersucht werden sollen, uns Reflexionen zu er-

möglichen. Die These lautet, dass die unterschiedlichen ästhetischen Medien jeweils

bestimmte konstitutive Möglichkeiten der Reflexion realisieren, welche die Ruine in

verschiedener Weise als Reflexionsobjekt erscheinen lassen. Diese Unterschiede, aber

auch Gemeinsamkeiten wollen die nachfolgenden Überlegungen – wenn auch nicht

erschöpfend, so doch zumindest insoweit, als sie die hier angestellten Behauptungen

stützen – ersichtlich werden lassen. Das Terrain ästhetischer Medien im Ganzen soll

indes mit Daniel Martin Feige als ein Geschehen der »spannungsreichen Einheit äs-

thetischer Medien«4 begriffen werden. Was das Wesen eines bestimmten ästhetischen

Mediums ist, wird diesem Verständnis zufolge in und durch die einzelnen Gegenstände,

die wir dieser Mediengattung zurechnen, permanent neu- und weiterverhandelt. Die

konstitutivenMöglichkeiten der Verwendung einesMediums lassen sich demnach nicht

vor seinen einzelnen Gegenständen bestimmen. Das Wesen eines jeweiligen Mediums

lässt sich gewissermaßen nur als »bestimmte Unbestimmtheit«5 definieren.6 Einzelne

ästhetische, artifizielle und artistische Gegenstände sind diesem Verständnis zufolge

nur als historische Objekte zu erläutern; nur eine Erklärung dieser Objekte, die deren

spezifische Zeitlichkeit im Blick behält und danach fragt, was sie einst waren, derzeit

3 Reflexion ist klarerweise nicht das einzig Entscheidende imZusammenhangmit ästhetischenMe-

dien und den Künsten, wie wir in Auseinandersetzung mit den Begriffen ›Aura‹ und ›Atmosphäre‹

noch genauer sehenwerden.Meine Untersuchungwill bei den angestellten Überlegungen zur Äs-

thetik jedoch in gewisser Weise einen Schwerpunkt auf den Reflexionsbegriff legen.

4 D. M. Feige: Computerspiele, S. 115.

5 Ebd., S. 67.

6 Vgl. ebd., S. 67–79.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 47

sind und zukünftig eventuell gewesen sein werden, kann eine adäquate Bestimmung –

als eben konstitutiv offene Bestimmung – des Zusammenspiels unterschiedlicher Me-

diengattungen als spannungsreicher Einheit liefern.7 Es steht also nicht ein für alle Mal

fest,wasMalerei, Fotografie, Film,Computerspiel und augmented und virtual reality sind;

vielmehr gewinnen diese Mediengattungen ihre jeweils spezifischen Konturen gerade

aus einem andauernden spannungsreichen und dynamischen Aushandlungsprozess

heraus.8 Konkret lassen sich dann Charakterisierungen der folgenden Art anstellen:

Malerei operiert im Medium der Farben, Fotografie mit technisch ermöglichten ein-

gefangenen Momentaufnahmen, Filme mit einem synästhetischen Zusammenspiel

eines Klangbildgeschehens, Computerspiele leben von einer gewissen Interaktivität,

augmented und virtual reality überführen uns in Sphären digital erschaffener Raumer-

fahrungen; aber auch augmented und virtual reality leben von einer spezifischen Inter-

aktivität, auch das Computerspiel erschafft ein synästhetisches Zusammenspiel eines

Klangbildgeschehens, auch Filme überführen uns in gewisser Hinsicht in ästhetische

Raumerfahrungen, auch Fotografie operiert im Medium der Farben und auch Malerei

ermöglicht eingefangeneMomentaufnahmen.Will man die Gemeinsamkeiten und Un-

terschiede der diversen ästhetischen Medien genauer ermitteln, sollte man sie immer

(wieder) gemeinsam in den Blick nehmen.9 Auf welch unterschiedliche Art und Weise

ästhetische Medien das jeweils ästhetisch Erfahrbare zu einem Reflexionsgeschehen

werden lassen, lässt sich nur verstehen, wenn man die unterschiedlichen ästhetischen

Medien zusammen betrachtet, was nachfolgend mit Blick auf die mediale Thematisie-

rung der Ruinen geschehen soll.Die ästhetischenMedien leben von einemdynamischen

Austauschprozess ihrer jeweiligen Mittel und Möglichkeiten, wie der verwendeten

Materialien, Techniken undMethoden, die gemeinsam deren Bestimmtheit realisieren,

die sich in erster Linie als dieser dynamische Prozess eines Aushandlungsgeschehens

begreifen lässt.

Einmöglicher Einwandwäre, warum nun Reflexionsbegriffe verhandelt werden. Ei-

ner Ästhetik der Ruinen muss es doch primär darum gehen, die Schönheit von Ruinen zu

bestimmen, also die Frage zu stellen: Inwiefern sind Ruinen schön?

Meine Studie verfolgt insbesondere folgende Vermutung: Ruinen sind schön, weil sie

über ihr bloßes sinnliches Erscheinen hinaus ein besonderes ästhetisches Reflexionsgeschehen in

Gang setzen. Für die ästhetische Wahrnehmung im Allgemeinen gilt: »Etwas um seines

Erscheinens willen in seinem Erscheinen zu vernehmen – das ist ein Schwerpunkt aller

ästhetischenWahrnehmung.«10Wirfindendemzufolge etwas schön,wennwir es umsei-

ner selbst willen wahrnehmen wollen. Diese Selbstzweckhaftigkeit ist dabei in doppelter

Hinsicht zu verstehen: umdesGegenstands unddesVollzugs dieserWahrnehmungwillen:

»Es ist ein spürendes Sich-gegenwärtig-Sein, das das Verweilen bei der sinnlichen Be-

sonderheit von etwas begleitet. Die besondere Gegenwärtigkeit des Gegenstands der

7 Vgl. ebd., S. 74ff.

8 Vgl. ebd., S. 77ff.

9 In diesem Sinne siehe bspw.: Martin Seel: Die Künste des Kinos, Frankfurt a.M. 2013.

10 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Ruinen-Ästhetik

Wahrnehmung ist so an eine besondere Gegenwärtigkeit des Vollzugs dieser Wahr-

nehmung gebunden. Wir können nicht auf die Gegenwart eines Gegenstands achten,

ohne unserer eigenen Gegenwart innezuwerden.«11

Wir sind folglich im Zuge der ästhetischen Aufmerksamkeit für den Gegenstand der

Wahrnehmung immer schon durch die Wahrnehmung des Gegenstands auf unsere

Aufmerksamkeit selbst gespiegelt. Wir sehen, hören, riechen, schmecken und ertasten

nicht bloß etwas, sondern wir sehen sehend, hören hörend, riechen riechend, schme-

cken schmeckend und tasten tastend. Das Partizip Präsens markiert die Vollzugsform

und Selbstreferenzialität des Wahrnehmungsgeschehens. Wir nehmen nicht einfach

nur etwas wahr, sondern wir nehmen wahr, dass wir etwas wahrnehmen. »Dieses Spü-

ren hat als solches noch nichts mit einer reflexiven Selbstbezüglichkeit zu tun […].«12 Das

gilt allerdings nur, wenn man das Reflexionsgeschehen von vornherein als begriffliche

Reflexion betrachtet. Begreift man das ästhetischeWahrnehmungsgeschehen hingegen

in ganz grundlegender Hinsicht immer auch als ein Zurückgeworfensein auf das eigene

Wahrnehmen des Wahrgenommenen, so ist ein wesentlich reflexives Moment von

Beginn an im Spiel.

Auf einer komplexeren Ebene wird die Reflexion schließlich zu mehr als einer blo-

ßen Aufmerksamkeit für die eigene Aufmerksamkeit. ImMedium begrifflicher Sprache

wird das ästhetische Reflexionsgeschehen zu einem Durchspielen voraussetzungsrei-

cher Selbst- und Weltverhältnisse im Sinne einer Reflexion über Wahrnehmungs- und

Verständnisweisen unserer selbst und derWelt. Auf dieseWeise lässt sich nachvollzieh-

bar erläutern,wieRuinenzuästhetischenSchauplätzeneinesRingensdesMenschenmit

sich selbst imweitesten Sinnewerden können; sprich: wie die Begegnungmit Ruinen zu

einem ästhetischen Wahrnehmungsgeschehen wird, in dem uns die übriggebliebenen

Steine als Spuren der Vergangenheit erscheinen, an denen wir über das unaufhaltsame

Verrinnen der Zeit, den permanentenWandel der Lebenswelt, den Lauf der Naturgezei-

ten, die Geschichte der Menschheit, das Unterworfensein gegenüber Kräften, die nicht

die eigenen sind, die Endgültigkeit des Todes usw. reflektieren.

Es soll hier zwischen drei grundlegenden Modi der Reflexion differenziert werden:

der theoretischen Reflexion, der ästhetischen Reflexion und der artifiziellen bzw. artistischen

Reflexion. Während die artifizielle bzw. artistische Reflexion mit mehr oder weniger ar-

tistischen Spielarten der ästhetischenMedien undKünste operieren und die ästhetische

Reflexion die ästhetische Erfahrungmit diesen Gegenständenmeint, aber beispielswie-

se auch auf die Begegnungmit Naturobjekten zielt, vollzieht sich die theoretische Refle-

xion allein imMedium von Sprache und Begriff. Die theoretischen Reflexionen sind der

Schauplatz wissenschaftlicher Theoriebildung und der Arbeit am Begriff, während die

artifiziellen bzw. artistischen Reflexionen auf Objektseite in den ästhetischen Medien

und Künsten Gestalt annehmen und sich auf Subjektseite in der ästhetischen Reflexi-

on als Erfahrung mit ästhetischen Gegenständen vollziehen. Dabei besteht oftmals ein

interdependentes Verhältnis zwischen den unterschiedlichen Dimensionen der Reflexi-

on. Man denke dabei nur an die moderne und zeitgenössische Kunst, deren Produkti-

11 Ebd., S. 60.

12 Ebd., S. 59f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 49

on und Rezeption zuweilen von voraussetzungsreichen theoretischen Diskursen getra-

gen wird. Mit den Ruinen verhält es sich nicht anders: Ohne die entsprechenden Dis-

kurse über Ruinen wären sie bloße Trümmerreste verstummter Dinge, denen jeglicher

Bedeutungsreichtum abginge. Wir werden uns zunächst den ästhetischen und artifizi-

ellen bzw. artistischen Reflexionen als Reflexionen überWahrnehmungs- undVerständ-

nisweisen unserer selbst und der Welt im Medium der unterschiedlichen ästhetischen

Medien und Künste zuwenden, um anschließend nach den theoretischen Reflexionen

über diese Phänomene zu fragen.13 Der gemeinsame Gegenstand dieser Reflexionsfor-

men ist in unseremKontext die Ruine,die selbst keine realisierte Reflexiondarstellt, sich

diesen Reflexionsweisen gegenüber jedoch offen verhält.

Den Begriff der ›Reflexion‹ für die Ästhetik stark zu machen, meint vor allem eines:

Mit Blick auf unser Thema Ruinen geht es nicht allein darum, dass Ruinen in unter-

schiedlichen ästhetischenMedien und Künsten in der einen oder anderenWeise darge-

stellt werden und Gestalt annehmen; es geht vielmehr um die mit diesen Darstellungen

einhergehenden Wahrnehmungs- und Verständnisweisen unserer selbst und der Welt.

Die dargebotenen Ruinen verkörpern Perspektiven darauf, wie der Mensch sich selbst

und seine Welt versteht und wahrnimmt. Unterschiedliche Darstellungen der Ruinen

sind demnach Ausdruck unterschiedlicher, immer auch historischer Verständnis- und

Anschauungsweisen.

Zunächst soll der Phänomenbereich der Ruine unddesRuinösen abgestecktwerden,

um absehbar werden zu lassen, womit sich eine Ästhetik der Ruine zu befassen hat. Der

Begriff des ›Phänomens‹ leitet sich vom altgriechischen phainómenon her und bedeutet

›ein sich Zeigendes‹ oder auch ›ein Erscheinendes‹.14 In diesem Sinne geht es um Er-

scheinungsweisen der Ruinen in unterschiedlichen ästhetischenMedien. In der Vorstel-

lung dieser Darstellungen soll ersichtlich werden, worin im Einzelnen die artifiziellen

bzw. artistischen Reflexionen bestehen, denen die Schrift im weiteren Verlauf nachge-

hen will.

Einemweiterenmöglichen Einwand soll an dieser Stelle bereits vorab begegnet wer-

den: Einer Ästhetik der Ruinen könne es doch nicht allein um Darstellungen von Ruinen

gehen, sondern es müsse in erster Linie um die ›reale‹ Begegnung mit außermedialen Rui-

nenundderen ästhetischerRezeption gehen.Dem ist entgegenzuhalten,dass es imZuge

der gesamten vorliegenden Untersuchung –mal direkter, mal indirekter – immer auch

um die Rezeption realer Ruinen geht, auch wenn bisweilen Darstellungen der Ruinen

im Fokus stehen. Die ästhetische Erfahrung in der tatsächlichen Begegnung mit realen

Ruinen ist in der Regel in fundamentaler Weise von den theoretischen, artifiziellen und

artistischen Reflexionen über Ruinen geprägt,mit denen wir uns nun eingehender aus-

einandersetzen werden.

13 Entscheidend in diesemZusammenhang ist derUmstand, dass sich die Beschäftigungmit den For-

men der Reflexion hier klarerweise im Medium einer theoretischen Reflexion abspielt. Die ange-

stellten Überlegungen verstehen sich selbst als theoretische Reflexion zunächst über ästhetische,

artifizielle und artistische Reflexionen und anschließend über theoretische Reflexionen, welche

die Begriffe des Ruinenästhetischen aufklären wollen.

14 Vgl. Kluge: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, bearbeitet v. Elmar Seebold, Berlin25

2011, S. 701.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Ruinen-Ästhetik

3.1 Ruinenmalerei

Schauen wir zunächst auf die Ruinen im Medium der Malerei. Piranesi betrieb zwar

selbst keine Malerei, seine Zeichnungen, Radierungen und Kupferstiche waren jedoch

prägend für die Ruinenmalerei insbesondere diejenige Roberts.15 Neben Pannini hatte

Piranesi wohl den größten Einfluss auf RobertsMalerei, weshalb seinWerk noch einmal

eingehender vorgestellt werden soll, bevor wir uns Roberts und Friedrichs Ruinenmale-

rei zuwenden.16 Eswird ersichtlich werden, dass Friedrichs und Roberts Ruinendarstel-

lungen exemplarisch für entgegengesetzte Inszenierungsweisen der Ruinen stehen, die

uns auch bei späteren Darstellungen der Ruinen im Medium Fotografie, Film, Compu-

terspiel sowie den erweiterten und virtuellen Räumen begegnen werden. Während Ro-

berts Ruinen zumeist eine Atmosphäre idyllischer Befriedung dar- und herstellen, er-

scheinen Friedrichs Ruinen eher unheimlich und befremdlich.Das Spektrummöglicher

Erscheinungsweisen der Ruinen vollzieht sich zwischen eben solchen Polen der Harmo-

nie undDisharmonie, Befriedung undEntfremdung, Schönheit undHässlichkeit, Erha-

benheit und Erbärmlichkeit, Heimlichkeit und Unheimlichkeit, Ruhe und Unruhe, an-

handderer sich das atmosphärischeErscheinen einzelner Ruinen charakterisieren lässt.

Piranesi, der vor allem auf dem Gebiet der Radierungen und Veduten Berühmtheit

erlangte, verfolgte insbesondere einHauptanliegen: »der Stadt RomeineArchitektur, ei-

ne Gesellschaftsformund einen Lebensstil zurückzugeben, die sichmit jenen der Antike

messen können.«17 Darin liegt seine über bloß wiedergebende Darstellungen im Medi-

um der Radierung hinausweisende Mission einer Verklärung des historischen Roms zu

einer Art Utopie oder Idee der Erneuerung und Verbesserung gesellschaftlicher Lebens-

weisen und Lebensräume.18 Bei Luigi Ficacci heißt es: »Seine druckgraphischen Blätter

machten Dinge auf eine bislang unbekannte und unfaßbare Weise ›sichtbar‹. Was auch

immer sie darstellten – sie enthüllten etwas sozusagen Unbekanntes […]. Seine Stiche

stellten eine unbekannte Welt vor, die selbst in der präzisen Wiedergabe eine unerhör-

te Suggestionskraft besaß.«19 Durch eine »imaginär überhöhte Wiedergabe« und mit-

tels eines »stürmischen chromatischen Wechselspiels von Licht und Schatten« emotio-

nalisiert und dramatisiert Piranesi im Zuge seiner Ansichten der Stadtlandschaft Roms

deren wohlbekannten Monumente:20 »Sein Expressionismus, der der Radierung bisher

noch nie gesehene Bildqualitäten verleiht, gibt den Monumenten ihre massive Präsenz

zurück, auch wenn sie in Trümmern liegen.«21 Diese Form des Expressionismus wird

insbesondere durch eine Überspitzung von Perspektive und Volumen der Architektu-

ren in ihrer Darstellung erzeugt, wodurch Piranesis Monumente Roms enorme Ausma-

ße annehmen. Vor allem in Relation zur Darstellung vereinzelter, winzig erscheinender

15 Vgl. Hubert Burda: Die Ruine in den Bildern Hubert Roberts, München 1967, S. 43–48.

16 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 108.

17 Luigi Ficacci: Giovanni Battista Piranesi, Köln 2006, S. 7.

18 Vgl. ebd.

19 Ebd., S. 8.

20 Ebd.

21 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 51

Menschen wird der überzeichnete Maßstab der gigantischen architektonischen Gebil-

de deutlich. Die wechselseitige Beeinflussung zwischen Piranesi und Robert zeigt sich

beispielsweise an der gemeinsamen Verwendung der sogenannten ›Froschperspektive‹,

mittels derer die Gigantomanie der präsentierten Bauwerke noch gesteigert wird.22

Piranesi emanzipiert sich mit seinen Ruinendarstellungen vom vorgegebenen Ideal

der Kunst der griechischen Antike, deren Vorbildfunktion insbesondere aus der zuneh-

menden Bekanntheit derTheorienWinckelmanns resultiert, der die griechische Plastik

zum höchsten ästhetischen Paradigma erklärt.23 Erst im Zuge sukzessiver Abstandnah-

men vom normativen Antikenverständnis wandelt sich auch das Bild der Ruinen. Ge-

schichte und der Bezug zu ihr werden als unterschiedliche Phänomene begriffen, die

sich insbesondere imMedium der bildenden Künste reflektieren lassen. AmBeispiel Pi-

ranesis zeigt Steinhauser, wie sich im Medium der Kunst ein Paradigmenwechsel voll-

zog, im Zuge dessenWissen und Kunst nicht wie zuvor als Einheit verstanden, sondern

dissoziiert wurden: »Diese Ausdifferenzierung des Ästhetischen, die sich auf der Ebene

der Theoriebildung ja mit Baumgartens Ästhetik als Lehre von der sinnlichen Erkennt-

nis manifestierte, führte zugleich implizit zu einer Unterscheidung von Geschichte und

Erinnerung.«24 Es entsteht ein Bewusstsein dafür, dass die Geschichte im Medium der

Kunst in Szene gesetzt wird. Im ausgehenden 17. Jahrhundert und der epochemachen-

denQuerelle des Anciens et desModernes stehe Piranesi für das Recht auf Erfindung gegen-

über der Autorität der Überlieferung.25 Die antiken Romruinen figurieren bei Pirane-

si »als heroische Protagonisten einer Geschichtsbühne, die Vergangenheit und Gegen-

wart imaginativ überblendet und im Bewusstsein eines Zeitsprungs ins Verhältnis setzt

[…]«,26 denn bei aller topographischen und archäologischen Genauigkeit seines Stich-

werkes zielen seine Darstellungen auf eine neue Betonung der Ausdrucksqualität der

Ruinen ab. SeineDarstellungen antiker Ruinen illustrieren diese nicht nur, sondern evo-

zieren sie – so zeigte sichGoethe durch einen an Piranesi geschulten Blick beim tatsäch-

lichen Anblick römischer Ruinen ironischerweise zutiefst enttäuscht.27 Wir sehen an

diesem Beispiel, wie deutlich dieWahrnehmung tatsächlicher Ruinen durch die Kennt-

nis ihrer Darstellungen beeinflusst sein kann.

Mit Blick auf Piranesis Darbietungen antiker Ruinen lässt sich festhalten: »DasNeue

kleidet sich indie ästhetisch imaginierteErinnerungsformdesAlten,bevor es seine eige-

ne Sprache findet.«28 Die antiken Ruinen werden nicht einfach nur abgebildet und wie-

dergegeben, sondern in den Gemälden auf genuine Weise vom Künstler inszeniert und

somitgewissermaßenneuerschaffen.DurchdiekünstlerischeAuseinandersetzung, im-

mer auch verstanden als artistische Reflexion, entsteht somit ein neuer Blick auf die al-

te Geschichte und ihre ›Zeugen‹ in Form der ruinierten Architekturen. Darin zeigen sich

wesentlich produktive und progressive Charakterzüge der Kunst: Wie wir an Goethes

22 Vgl. ebd., S. 108.

23 Vgl. ebd., S. 102.

24 M. Steinhauser: Die ästhetische Gegenwart des Vergangenen, S. 103.

25 Vgl. ebd.

26 Ebd., S. 101.

27 Vgl. ebd.

28 Ebd., S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Ruinen-Ästhetik

Beispiel sehen, ist die Kunstbegegnung in der Lage, die generelle Wahrnehmung zu be-

einflussen und zu verändern. So formt z.B. die Begegnung mit Landschaftsmalerei in

gewisserHinsicht unseren Blick auf tatsächliche Landschaften.Das ist ein entscheiden-

derAspekt,wennwir verstehenwollen, inwiefernunsLandschaftsszenerien als erhaben,

romantisch oder malerisch erscheinen; es handelt sich dabei um ein atmosphärisches

Wahrnehmungserlebnis, das zumeist von bestimmten theoretischen und artifiziellen

bzw. artistischen Reflexionen in Auseinandersetzung mit den jeweiligen Gegenständen

getragen wird. Für die Erfahrungsweisen mit Ruinen ist relevant, was der Mensch im

Laufe der Geschichte über sie geschrieben hat und wie sie dargestellt werden – beides

trägt auf fundamentaleWeise unsere Begegnungmit Ruinen.

»Wie die andere Seite der Medaille verkörpert Hubert Robert den Gegensatz zu Pi-

ranesi. Auch wenn er wie alle dessen Einfluss unterliegt, stellt der französische Maler

dem feierlichen Ernst und demEngagement des Venezianers doch eine Leichtigkeit und

Beweglichkeit gegenüber, die ihn alle Malweisen ausprobieren lassen.«29 Auf Roberts

Ruinendarstellungen trifft Simmels Rückkehr der Natur, der zufolge die Natur sich die

menschlichen Erzeugnisse zurückerobert, nur bedingt zu. Raulets Ansicht nach kommt

es vielmehr zu einer »Rehumanisierung der Natur«,30 wenn Robert seine Ruinenszene-

rien, zumeist bewohnt von gemeinen Menschen, Bauern und armen Leuten, statt my-

thologischen Gestalten, erscheinen lässt:

»[…] Robert inszeniert die Monumente als theatralischen Schauplatz einer genrehaf-

ten Szenerie, die in der gelegentlich ironischen, gleichsam beiläufigen Zuspitzung des

Kontrasts die Vergangenheit der antiken Ruinen betont. Sie figurieren hier nur noch

als stumme, dem Alltag entrückte Zeugen im historischen Prozess, der dem Betrach-

ter und seiner subjektiven Wahrnehmung als Erinnerungsbild übereignet wird.«31

Das Alltagsgeschehen belebten Treibens kontrastiert somit auf ironische Weise mit der

Ruinenkulisse stummer Zeugen der Vergangenheit. Von Simmels Sentenz über die Rui-

ne, sie sei die Stätte des Lebens, aus der das Leben geschieden ist, kann mit Blick auf Roberts

Ruineninszenierungen folglich nicht gesprochen werden. Den Ruinen wird in Roberts

Bildern vielmehr alles Bedrohliche genommen.32 Hubert Burda zufolge waren die ver-

wilderten Gärten der römischen Villen um dieMitte des 18. Jahrhunderts eine entschei-

dende Inspirationsquelle für die ruinösen Architekturdarstellungen Roberts. Seine Rui-

nenbilder seien einerseits vor dem Hintergrund ihrer Rolle im englischen Landschafts-

garten und andererseits der zeitgenössischen architektonischen Vorstellungen zu be-

greifen.33 Im Laufe seines Lebens bewegte sich Robert als Maler, Architekt und Land-

schaftsarchitekt in unterschiedlichen Metiers. Das sei Günter Herzog zufolge für die

damalige Zeit nicht unüblich gewesen. Nicht nur des Geldes wegen konnten Piranesis

und Roberts Architekturen nicht gebaut werden, sondern auch weil sie »aufWirkungen

29 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 108.

30 G. Raulet: Die Ruinen im ästhetischen Diskurs der Moderne, S. 197.

31 M. Steinhauser: Die ästhetische Gegenwart des Vergangenen, S. 104.

32 Vgl. H. Burda: Die Ruine in den Bildern Hubert Roberts, S. 104.

33 Vgl. ebd., S. 61. u. S. 73f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 53

angelegtwaren,die architektonisch nichtmehr oder nochnicht oder niemals hätten ver-

wirklicht werden können«.34 Folglich wurden Architekten notgedrungen zuMalern und

Maler bisweilen zu Architekten.Das Paradigma der Ruine in Roberts Bildern ist so gese-

hen die künstliche Ruine im englischen Landschaftsgarten. Die Ruinen in Roberts Bil-

dern seien demnach Burda zufolge nicht als reale, betretbare Architekturen, sondern

im Sinne der künstlichen Ruinen im Landschaftsgarten als Kulissen oder Schauseiten

von Fassaden zu begreifen, denen der Betrachter gegenübersteht. Die Gartenarchitek-

tur biete kein »Umraumerlebnis«35mehr, wodurch der Gegensatz von Innen und Außen

aufgehobenwerde.Obdas so stimmt, lässt sich amAtmosphärenbegriff,wie er an späte-

rer Stelle entwickelt werden soll, prüfen. Bevor jedoch die Ruinen im Landschaftsgarten

gebaut wurden, waren sie Gegenstand der Malerei.36

Mit malerischen Mitteln verleiht der Künstler den Architekturen fortan ihr ruinö-

ses Erscheinungsbild, lässt sie zerfallen und von wucherndemGestrüpp umranken. Die

Bauwerke werden auf dieseWeise künstlich verfremdet undmit einer »historischen Pa-

tina«37 überzogen,die sie als Bauwerke einer vergangenenEpoche ausweist.Das archäo-

logische Interesse anderArchitektur,wie es sich in FormvonAusgrabungen auf die anti-

ken Altertümer beschränkt, wird in Roberts Bildern auf die Renaissance-Baukunst aus-

gedehnt, indemdiese Bauwerke in ihrer ruinösenDarstellungsweise den antikenMonu-

menten angeglichen wird. Die Architekturen des 16., 17. und 18. Jahrhunderts, wie auch

Roberts eigene Architekturentwürfewerden einerHistorisierung unterzogen, die einer-

seits die antike Herkunft der Bauformen legitimieren soll und damit andererseits durch

die Reflexion ihrer historischen Herleitung in die aktuelle Architekturvorstellung eine

geschichtliche Dimension einbringt.38 »Von der Hand des Künstlers künstlich ruiniert

erscheinen die zum Zeitpunkt ihres gemalten Entstehens erst erfundenen oder bereits

gebauten, aber in Wirklichkeit intakten Architekturen des 16., 17. und 18. Jahrhunderts

als Visionen ihrer Zukunft und kehren damit gleichzeitig an ihren Ursprung, zu ihren

antiken Vorbildern zurück, deren gegenwärtigem Zustand sie als Ruine entsprechen.«39

Von seinen eigenen architektonischen Entwürfen im Medium der Malerei distanziert

sich Robert, indem er sie von vornherein in Gestalt der Ruine historisch werden lässt:

»Das Ruinöse ist Ausdruck einer historischen Bewußtwerdung.«40 Dieses historische

Bewusstsein hält die unterschiedlichen Zeitschichten nicht einfach bloß nebeneinander

und begreift Vergangenes, Gegenwärtiges und Zukünftiges als zeitlich getrennte Sphä-

ren, sondern vermittelt vielmehr die verschiedenen Zeitebenen wechselweise ineinan-

der: »Die Linearität der Zeit […] wurde in der Kunst des 18. Jahrhunderts zugunsten ei-

ner Gleichzeitigkeit, einer Gleichgültigkeit vonVergangenheit,Gegenwart und Zukunft,

aufgehoben.«41

34 Günter Herzog: Hubert Robert und das Bild im Garten, Worms 1989, S. 178.

35 H. Burda: Die Ruine in den Bildern Hubert Roberts, S. 103.

36 Vgl. G. Herzog: Hubert Robert und das Bild im Garten, S. 174.

37 H. Burda: Die Ruine in den Bildern Hubert Roberts, S. 61.

38 Vgl. ebd., S. 105.

39 G. Herzog: Hubert Robert und das Bild im Garten, S. 180.

40 H. Burda: Die Ruine in den Bildern Hubert Roberts, S. 105.

41 G. Herzog: Hubert Robert und das Bild im Garten, S. 173f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Ruinen-Ästhetik

Kommenwir noch einmal zurück auf das BilderpaarEntwurf zurEinrichtung derGran-

deGalerie des Louvreund ImaginäreAnsicht derGrandeGalerie des Louvre alsRuine.Wir hatten

bereits gesehen, dass Robert mit der Gegenüberstellung des intakten und des ruinösen

Louvre ›Vorher-Nachher-Bilder‹ konzipiert. Er überblendet jedoch nicht Vergangenheit

und Gegenwart oder Gegenwart und Zukunft, sondern kontrastiert nahe und ferne Zukunft.

Die nahe Zukunft nimmt Gestalt in Form des Entwurfs für einen Umbau der Grande Ga-

lerie des Louvre in eine derÖffentlichkeit zugänglichemusealeDauerausstellung ein; die

ferne Zukunft als imaginierte Ruinierung des erst noch zu errichtenden Gebäudes. Bei-

de Bilder zeigen dieselbe innenarchitektonische Umgebung unterschieden durch einen

invertierten Winkel der Perspektive. Der Entwurf zeigt die Grande Galerie als musealen

Ausstellungsraum voller neugieriger Kunstinteressenten. Die Wände exponieren in Pe-

tersburger Hängung eine Fülle von Gemälden, umringt von Büsten und Statuen aber

auch von Vasen und anderen Kunstobjekten, denen sich die Aufmerksamkeit des Pu-

blikums widmet. Die Imaginäre Ansicht präsentiert denselben architektonischen Innen-

raum, jedoch zum Himmel hin aufgebrochen. Die Decke ist eingestürzt und offenbart

den Ausblick auf Wolken. An den Wänden hängen keine Bilder mehr und der Boden ist

von Resten des Museumsinventars überzogen. Fragmente der Statuen und Büsten, zer-

brochene Vasen und Schalen sowie kleinere und größere architektonische Bruchstücke

sind im Raum verteilt. Vereinzelt halten sich noch Menschen in den Trümmern auf. In

beidenGemäldenportraitiert Robert sich zudemselbst.DerEntwurf zeigt Robert auf der

rechten Seite des Bildes als Kopisten von Raffaels GemäldeHeilige Familie; die Imaginäre

Ansicht inszeniert Robert mittig, wie er den Apollo von Belvedere als einzig unversehrtes

Kunstwerk inmitten der Ruine und ihren Trümmern skizziert. Für Roberts Verhältnisse

ist die Ruine des Louvre erstaunlich düster und trostlos. Es halten sich zwar noch einige

wenige Personen zwischendenBruchstückenderRuine unddenFragmentenderKunst-

werke auf, sie wirken jedoch von Verlust und Entbehrung gezeichnet, wenn sie sich bei-

spielsweise imHintergrund an einer primitiven Feuerstelle wärmen.42Wie der Rückfall

desMenschen in eine Art Naturzustand nach demZusammenbruch der Zivilisation und

ihren kulturellen, vor allem künstlerischen Errungenschaften wirkt die ruinöse Szene-

rie. Der Einfluss natürlicher Verfallsprozesse auf die Gestalt der architektonischen Um-

gebungwird zu einer Spur der Geschichte als Naturgeschichte: »Das Ruinöse verkörpert

also Geschichte in der Sprache der Natur.«43

Roberts künstliche Ruine – ob im Landschaftsgarten oder als Sujet seiner Malerei –

thematisiert also nicht allein »die Geschichte der Architektur, die Geschichte eines ein-

zelnen Gebäudes und die Geschichte der Baukunst als Menschenwerk – und damit die

Geschichte der Menschheit –, sondern ist auch eine spielerische, Assoziationen auslö-

sende Reflexion über das Phänomen Zeit, in deren Vorrechte sie […] eingreift«.44 In Ge-

stalt der Ruinen wird die Architektur zu einer »Handlungsträgerin eines imaginären

Schauspiels«, das »den empfänglichen Betrachter zu einer Gedankenreise durch die Zeit

42 Vgl. Paula Rea Radisich: Hubert Robert. Painted Spaces of the Enlightenment, Cambridge 1998, S. 133.

43 G. Herzog: Hubert Robert und das Bild im Garten, S. 176.

44 Ebd., S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 55

und durch die Kulturgeschichte der Menschheit« bewegt.45 Es ist ein atmosphärisches

Reflexionsgeschehen, dem sich der Betrachter angesichts Roberts Ruinen überlässt.

Roberts Ruinenmalerei ist eher heiter als dramatisch und nur selten beklemmend

ganz im Gegensatz zu Friedrichs Ruinen, die sich zuweilen eher der Schauerromantik

zuordnen lassen.Umso augenscheinlicher gilt Simmels Beschreibung der Ruine als Stät-

te des Lebens, aus der das Leben geschieden ist somit für die romantische Malerei Friedrichs.

»Die auf Langsamkeit und Auflösung abhebende romantische Kosmogonie »naturali-

siert« die Spuren menschlichenWirkens und »verkünstlicht« die Natur.«46 Das Erhabe-

ne, nichtmehr imSinne des antiken Ideal-Schönen, sondern imZusammenhangmit ei-

ner ganz neuen wirkungsvollen, subjektiven Erfahrung, beginnt im Zuge der Romantik

die Ruinenästhetik zu bestimmen.47 Friedrich evoziert, ähnlichwie Robert, imZuge sei-

ner Ruinenmalerei die Zukunft im Spiegel der Vergangenheit.48 Und auch bei Friedrich

kommt es zu einer Abgrenzung von antiken Idealen im Zusammenhangmit seiner »Er-

findung der gotischen Ruine«.49 Das Ende des 18. Jahrhunderts erlebt somit auch einen

radikalen Wandel der Ruinenästhetik: »Die griechisch-römische Antike macht dem go-

tischen Mittelalter Platz. Den toten Städten und aufgegebenen Tempeln folgen in einer

Stimmung tiefer Betrübnis nach allen Seiten offene Kapellen, hohe, ins Nichts ragende

Kathedralenmauern und die Reste von Burgen und halb eingestürzten Bergfrieden.«50

Die ästhetische Kategorie des Erhabenen als besondere Empfindung von Unermesslich-

keit, Unerreichbarkeit, Erstaunen, Ehrfurcht oder Schrecken z.B. im Angesicht von be-

stimmten überwältigenden Naturphänomenen stellt nun eine Alternative zum Schönen

dar.51Mit der Romantik geht einWandel der Aufmerksamkeit auf innere, subjektive Ge-

fühlszustände und Empfindungen im Unterschied zu äußeren, objektiven Idealen klas-

sizistischer Vorstellungen einher. Ruinen werden bei Friedrich zu »Zeichen der Verlas-

senheit vor dem Unermesslichen, die das Individuum auf seine Kleinheit und Endlich-

keit verweist. Mit all ihrer Einsamkeit, Größe und Weite des Raums, ihren unheilvollen

und geisterhaften Stimmungen ist die Welt Friedrichs halb wirkliche Landschaft, halb

Halluzination«.52

Der Wandel der Ruinenästhetik im 18. Jahrhundert ist entscheidend für die bereits

erwähnte Ambivalenz von Ruinen zwischen einem befriedenden und beunruhigenden

atmosphärischen Erscheinen. Das radikale Unterworfensein des Menschen unter die

Kräfte der Natur wird in den Ruinendarstellungen der Romantik besonders deutlich

hervorgehoben.Entwederwird derMensch dabei ganz aus demBild getilgt oder er steht

als oftmals nur von hinten zu sehender, schweigender Zeuge außerhalb der eigentlichen

Szene.53 Demgegenüber lassen sich insbesondere Friedrichs Gemälde auch als ein in-

45 Ebd., S. 182.

46 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 140.

47 Vgl. G. Raulet: Die Ruinen im ästhetischen Diskurs der Moderne, S. 185.

48 Vgl. M. Steinhauser: Die ästhetische Gegenwart des Vergangenen, S. 107.

49 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 133.

50 Ebd., S. 133.

51 Vgl. ebd.

52 Ebd., S. 143.

53 Vgl. ebd., S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Ruinen-Ästhetik

mitten-der-Natur-Sein bzw. ein »dem-Raum-Ausgesetztsein«54 deuten, da sie gerade

vorführen, »daß man nur in der Natur wirklich vor der Natur stehen kann«.55 So oder

so bestimmt ein Gefühl vorgefundenen Verlassenseins die Auseinandersetzung mit der

Ruinenmalerei der Romantik allgemein und den Gemälden Friedrichs im Besonderen.

Wie das zu verstehen ist, soll hier am Beispiel von Friedrichs Gemälde Die Abtei im

Eichwald von 1809/10 nachvollziehbar werden.

Die Abtei im Eichwald ist das Pendant zu dem berühmten Gemälde Der Mönch am

Meer, die Friedrich neben einer Sepiazeichnung bei seiner ersten Beteiligung an ei-

ner der jährlichen Ausstellungen der Berliner Kunstakademie 1810 in die preußische

Hauptstadt übersandt hatte. Die übereinstimmenden Maße sowie der Umstand, dass

beide Bilder imAusstellungskatalog unter einerNummer geführtwurden, lassen keinen

Zweifel daran, dass die Werke vom Künstler als Bilderpaar konzipiert wurden. Ob sie

jedoch in einem komplementären oder kontrastierenden Verhältnis gedacht waren,

ist hingegen fraglich.56 Im Zentrum der Abtei im Eichwald steht der einsame Rest ei-

ner gotischen Kirchenruine in Gestalt eines aufrechten Wandstückes mit Portal und

Langhausfenster, umstanden von knorrigen, entlaubten Eichen. Aus dem gedämpften

braun-grauen Licht des Nebels im unteren Bilddrittel bis hinauf in beträchtliche Höhe

recken sich das nackte Geäst der Bäume und das architektonische Fragment in die

Weiten des durchlichteten Himmelsraumes der oberen Bildhälfte. Das Vergangene und

Abgestorbene erhebt sich aus dem dämmrigen Nebel ins Licht.57 Auf den Totenacker

amBoden verteilen sich vereinzelte Grabsteine und Kreuze. Ein Leichenzug bewegt sich

von einem ausgehobenen Grab im Vordergrund der Mitte des unteren Bildrandes weg

in Richtung des Ruinenportales. Die Prozession von Mönchen trägt einen Sarg durch

das Portal hindurch.

Auch wenn die einzelnen Bildgegenstände sich durchaus als recht eindeutige Be-

deutungsträger verstehen lassen, bleibt ihr Zusammenhang fraglich. Einen kohärenten

Gesamtsinn kann der Betrachter der Kompilation aus Einzelmotiven nicht abgewinnen.

Warum entfernt sich die Mönchsgemeinschaft mit dem Sarg von dem im Vordergrund

ausgehobenen Grab?Woher stammen die Mönche, denen die Ruine der Abteikirche gar

kein Obdachmehr bieten kann? Inszeniert das Bild die Institution Kirche als überholtes

Relikt vergangenerTageoder thematisiert es dasunerschütterlicheVertrauenaufGott in

Zeiten von Säkularisierung und Aufklärung?58 Das Bild kennzeichnet ein gewisser Rät-

selcharakter und damit Sinnoffenheit, was für Friedrichs Werke nicht untypisch ist.59

Werner Busch unterscheidet generell drei kunsthistorische Deutungsvarianten der Bil-

der Friedrichs: die religiöse, die politische und die naturmystisch-frühromantische. Erstere

deutet die Gegenstände in Friedrichs Bildern als religiöse Zeichen.Abgeglichenwird da-

bei vor allemmit der lutherischen Gnadenlehre, der Friedrich als Vertreter eines pietis-

54 Gregor Wedekind: Metaphysischer Pessimismus. Stimmung als ästhetisches Verfahren bei Caspar David

Friedrich, in: Kerstin Thomas (Hg.): Stimmung. Ästhetische Kategorie und künstlerische Praxis, Berlin u.

München 2010, S. 31–49, hier S. 44.

55 Martin Seel: Eine Ästhetik der Natur, Frankfurt a.M. 1996, S. 224.

56 Vgl. Johannes Grave: Caspar David Friedrich, München, London u. New York 2012, S. 145ff.

57 Vgl. Christian Baur: Landschaftsmalerei der Romantik, München 1979, S. 12f.

58 Vgl. J. Grave: Caspar David Friedrich, S. 163f.

59 Vgl. Werner Busch: Caspar David Friedrich. Ästhetik und Religion, München 2003, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 57

tisch geprägtenProtestantismusnachweislich anhing.Gnadengewissheit auf Erden gibt

es dieser Auffassung zufolge nicht, allein Hoffnung auf Erlösung nach dem Tode. Die

politische Lesart deutet die religiösen Konnotationen der Gegenstände vor demHinter-

grund Friedrichs eigener Biografie in politische um. Die naturmystisch-frühromanti-

sche Perspektive bezieht Friedrichs Bilder auf einen Überbau aus literaturtheoretischen

und philosophischen Versatzstücken frühromantischen Denkens, wie es sich bei Nova-

lis, Tieck, Schlegel, Schelling und Brentano findet. Das Verständnis der Friedrichʼschen

Bilderwirddieser Lesart nachandienaturmystischeVorstellungeiner angestrebtenVer-

einigungmit demUniversum angesichts einer als fragmentarisch erfahrenenWirklich-

keit angelehnt.60

Doch wie verhält es sich nun konkret bei der Deutung der Abtei im Eichwald? Es er-

scheint sinnvoll, die gotische Ruine, mit der Friedrich sein beliebtes Motiv der Kloster-

ruine des ehemaligenZisterzienserabteis imGreifswalderOrtsteil Eldena abwandelt, als

ein Symbol des endgültig vergangenen Mittelalters und seiner Institution der katholi-

schenKirche zu begreifen.Die einsamen architektonischenReste vergehen genausowie

die abgestorben erscheinendenEichen,welche die abgetane heidnischeGötterwelt sym-

bolisieren, im versinkenden Abendlicht mit zunehmendem Mond.61 Friedrichs Bild ist

so gesehen eine »gemalte Parabel des imZerfall erstarrten (und sich erneuernden) Glau-

bens«.62 Die Ruine dient hierbei als Sinnbild dafür, dass nur auf den Trümmern des Al-

ten das Neue gründen kann.63 Doch auch im Blick auf den Künstler selbst lässt sich das

Bild deuten. Helmut Börsch-Supan schreibt: »Die Ruine Eldena, die so oft wie kein an-

deres Architekturmotiv im Schaffen Friedrichs vorkommt, ist nicht nur Zeichen für Ver-

fall, unbrauchbar gewordene Formen christlichen Lebens und für Tod, sie steht auch für

Heimat, und Heimat ist für den Künstler stets auch die jenseitige.«64 Die Greifswalder

Ruine Eldena steht also nicht nur für Friedrichs buchstäbliche Heimat – schließlich ist

Greifswald der Geburtsort des Künstlers –, sondern auch für eine metaphorische Hei-

mat im Jenseits als Sehnsuchtsort, der allein durch den Tod erreicht werden kann.65Mit

einigem Recht wird Busch zufolge in der kunsthistorischen Forschung vertreten, dass

Friedrich in der Abtei im Eichwald womöglich seinen eigenen Tod imaginiert und seiner

individuellenErlösungshoffnungAusdruck verleiht.66 Begräbnisszenerie undRuine tre-

ten dabei in eine übereinstimmende Korrespondenz als Signifikanten von Transforma-

tionsprozessen. Der Verstorbene, dessen Sarg die Mönche im Trauerzug begleiten, lebt

nicht mehr, er hat aber auch noch nicht die Ruhe und den Frieden des Grabes gefun-

den: »Das offene Grabmarkiert eine Schwellensituation zwischen dem irdischenDasein

und dem erhofften Leben im Jenseits, zu der die ästhetische Erfahrung bei Betrachtung

60 Vgl. Werner Busch: Caspar David Friedrichs ästhetischer Protestantismus, in: Joachim Küpper u. Chris-

toph Menke (Hg.): Dimensionen ästhetischer Erfahrung, Frankfurt a.M.2 2016, S. 113–137, hier S. 114f.

61 Vgl. Jens Christian Jensen: Caspar David Friedrich. Leben undWerk, Köln9  1991, S. 169.

62 WernerHofmann:CasparDavid Friedrich.Naturwirklichkeit undKunstwahrheit,München 2000, S. 63.

63 Vgl. W. Busch: Caspar David Friedrich. Ästhetik und Religion, S. 80.

64 Helmut Börsch-Supan: Caspar David Friedrich. Gefühl als Gesetz, München u. Berlin 2008, S. 160.

65 »Durch den Tod, und nur durch ihn, zum ewigen Leben, das scheint der Forschungmit guten Grün-

den das vorherrschendeModell der Friedrichschen Argumentation zu sein.« (W. Busch: Caspar Da-

vid Friedrich. Ästhetik und Religion, S. 68)

66 Vgl. ebd., S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Ruinen-Ästhetik

des Bildes ein sinnfälliges Äquivalent bildet.«67 Das offene Grabwie auch die Ruinemar-

kieren gleichermaßen Übergangsstadien zwischen dem Nicht-mehr und dem Noch-nicht

des gegenwärtigen Daseins, was wiederum,wie Johannes Grave bemerkt, auchmit dem

jeweiligen Standpunkt des Rezipienten im Hier und Jetzt der ästhetischen Erfahrung

korreliert.

In der ästhetischen Erfahrung zeigt sich, dass Friedrichs Bilder nicht in einem se-

miologisch oder hermeneutisch deutenden Zugriff aufgehen. Grave zufolge zielen die

Gemälde vielmehr auf eine ästhetische Erfahrung ab, die sich nicht einfach auf Semiotik

undSprache reduzieren lässt: »BeideGemälde [MönchamMeer undAbtei imEichwald,KB]

entfalten ihren Sinn nicht, indem sie eine Mitteilung kommunizieren, die sich ebenso

gut auch verbalisieren ließe, sondern indem sie den Rezipienten im Prozess der Bild-

betrachtung in ungewöhnliche ästhetische Erfahrungen verstricken.«68 Folgt man dem

Künstler selbst, so geht es hierbei umeine Formästhetischer Erfahrung,die eine zutiefst

religiöse Erfahrung sein soll. Es geht darum zu sehen, »was nur imGlauben gesehn, und

erkannt«69 werden kann. Um dieses Sehen im Glauben produktionsästhetisch ins Werk

zu setzen, lässt der Künstler bestimmte artistische Strategien zur Anwendung kommen:

»Auf den ersten Blick ist Friedrichs ästhetisches Verfahren einfach. Abstrakte geometri-

sche Figuren und ästhetisch wirksame, auf die Bildfläche bezogene Verhältnissetzun-

gen […] sollen die sorgfältig vor der Natur beobachteten Dinge in eine höhere Ordnung

überführen.«70 Friedrich kombiniert also eine detailgetreueNachahmung derNaturmit

einer abstrakten Bildordnung, der die konkrete Naturbeobachtung unterworfen wird.71

Als abstraktes Ordnungsschema dienen Friedrich hierbei vor allem der als harmonisch

empfundene Goldene Schnitt als Teilungsverfahren, bei dem die Gesamtlinie zum größe-

ren Abschnitt der Teilung sich verhält wie dieser zum kleineren [eine Strecke wird also

so unterteilt, dass das Verhältnis der kleineren Teilstrecke (b) zur größeren Teilstrecke

(a) dem der größeren Strecke zur Gesamtstrecke (a+b) entspricht, woraus folgende For-

mel resultiert: a/b = (a+b)/a] undHyperbeln, deren Definition darin besteht, dass sich die

Zweige ihren Asymptoten unendlich annähern, ohne sie je zu erreichen – für Friedrich

ein Sinnbild seines protestantischen Glaubens, der sich im Diesseits der erhofften Er-

lösung immer nur annähern aber sie nie erlangen kann; erst der Tod verspricht die er-

sehnte Erlösung. Auch bei der Abtei im Eichwald kommen der Goldene Schnitt, Hyper-

beln, Ellipsen und ein insgesamt symmetrischer Bildaufbau zur Anwendung.72 Dieses

artistische Verfahren Friedrichs der Kombination von konkreter Naturwiedergabe und

abstrakter Bildstruktur resümiert Busch wie folgt:

»In der besonderen Darstellung des Wirklichen gelingt es ihm über die Gemütsan-

sprache, einen Vorschein des Göttlichen, eine Vorstellung des Unendlichen, über das

67 J. Grave: Caspar David Friedrich, S. 168.

68 Ebd., S. 157.

69 Caspar David Friedrich zit.n. ebd., S. 156.

70 W. Busch: Caspar David Friedrich. Ästhetik und Religion, S. 186.

71 Vgl. G. Wedekind:Metaphysischer Pessimismus, S. 41.

72 Vgl. W. Busch: Caspar David Friedrichs ästhetischer Protestantismus, S. 133–137; vgl. auch J. Ch. Jensen:

Caspar David Friedrich. Leben undWerk, S. 111f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 59

Endliche Hinausgehenden zu erzeugen. Diese Verschränkung von Endlichem und Un-

endlichemhat Friedrich versucht zu veranschaulichen, indem er dasWirkliche in Form

des Naturdetails einem Überwirklichen in Gestalt einer abstrakten, aber ästhetisch

wirksamen Strukturvorgabe inseriert hat. Diese Gestaltungsweise […] konnte das pro-

testantische Paradox zur Anschauung bringen, im Endlichen etwas von der göttlichen

Natur zum Vorschein zu bringen, im Wissen darum, daß dies die Endlichkeit nicht

aufhebt.«73

So oszilliert die Abtei im Eichwald zwischen Auferstehungshoffnung und Todesverfallen-

heit.74 Für das Diesseits offenbart das Gemälde eine »Aussicht ins Aussichtslose«.75 Der

paradoxe religiöseHoffnungsschimmer desWerkes besteht in einer »Aufrechterhaltung

der Hoffnung imWissen um die Hoffnungslosigkeit«.76

Profanisiertmandie ästhetischeErfahrungmit FriedrichsGemälden,so lässt sich im

Interesse der vorliegendenUntersuchung auf die Stimmung bzw.Atmosphäre abzielen,

die Friedrichs Bilder dar- und herstellen. Friedrichs Gemälde evozieren Atmosphären,

für welche die semiotischen Bedeutungsgehalte der in ihnen zur Erscheinung kommen-

den Gegenstände zwar bestimmend bleiben, darin jedoch nicht aufgehen: »Ins Düstere,

Einsame, Freudenleere, ja Öde scheint […] die Stimmung von Friedrichs Landschaften

zu tendieren.«77 Friedrichs artistischeReflexionen setzenGegenstände,OrteundRäume

auf eine Weise in Szene, die den Betrachter in der noch näher zu erläuternden leiblich-

sinnlichen Erfahrung mit diesen Gemälden im Raum ergreifen. Diesen Stimmungen78

und Atmosphären (hier imMediumderMalerei) weiterhin nachzugehen, ist das Bestre-

ben dieser Studie.

AuchdasGemälde selbst kannruinöseErscheinungsformenannehmen,wennes sich

um einen bereits älteren Kunstgegenstand handelt. Werden die Gemälde nicht wie in

Sammlungen moderner Museen unserer Tage aufwendig instand gehalten, zeigen sich

an ihnenmit der Zeit Altersspuren. So verdunkelt sich z.B. der Firnis: eine eigentlich zu-

nächst transparente, dünne Schicht aus gelösten Bindemitteln, mit denen das Gemälde

zum Schutz überzogen wird. Interessanterweise bedeutet der Begriff ›patina‹ im Italie-

nischen ›Firnis‹ oder auch ›dünne Schicht‹. Der Begriff ›Patina‹ wird im Kapitel über die

Atmosphären derNatur erneut aufgegriffen und genauer untersucht werden, da er im Zu-

sammenhang mit den Alterungsprozessen amMaterial durch natürliche Einflüsse zen-

tral ist.Wenn die Rahmung des Gemäldes beschädigt und zerstört ist oder das Gemälde

gar Risse, Kratzer, bleiche Stellen oder fehlende Passagen aufweist, so kann sich beim

73 W. Busch: Caspar David Friedrichs ästhetischer Protestantismus, S. 136f.

74 Vgl. J. Ch. Jensen: Caspar David Friedrich. Leben undWerk, S. 112.

75 G. Wedekind:Metaphysischer Pessimismus, S. 47.

76 W. Busch: Caspar David Friedrich. Ästhetik und Religion, S. 80.

77 G. Wedekind:Metaphysischer Pessimismus, S. 34.

78 »Stimmung ist […] nicht einfach eine beliebige, wechselnde Gemütsstimmung des Malers, die er

gleichsam in die Natur hineinprojiziert. […] Vielmehr stellt die Landschaft einen Empfindungs-

raum dar, den der Maler aktiv aufsucht, um sich dort von der Stimmung der Natur ergreifen zu

lassen, im Versuch, Gefäß zuwerden und seine Stimmungmit der Natur zu synchronisieren. Nicht

derMensch legt allein in die Natur etwas hinein, sondern die Natur ist von einer Stimmung erfüllt,

die den Menschen erfasst und seine Seele in Schwingungen versetzt.« (G. Wedekind: Metaphysi-

scher Pessimismus, S. 45)

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Ruinen-Ästhetik

Betrachter der Eindruck einstellen, einer Ruine eines Gemäldes statt einem Gemälde einer

Ruine zu begegnen.79

3.2 Ruinenfotografie

Das von Roland Barthes postulierte und vielbeachtete Versprechen der Fotografie –

»Es-ist-so-gewesen«80 – wird in gewisser Hinsicht im Zuge der Ruinenfotografie ver-

doppelt; denn es gilt sowohl für den Augenblick, den die Fotografie dokumentiert,

als auch für das Motiv, das im Fokus steht: die Ruine und ihr Status als Zeugnis der

Vergangenheit und dessen, was damals dort gewesen ist. Im ersten Fall der Fotografie

selbst liegt dies an dem indexikalischen Verweischarakter ihrer Darstellungen, denn

fotografische Bilder sind durch die Szenen, die sie dokumentieren, mehr oder weniger

direkt verursacht; das fotografische Verfahren bildet schließlich ab, was sich damals

dort vor ihren Gerätschaften befunden hat. In der Fotografie lasse sich Barthes zufolge

»nicht leugnen, daß die Sache dagewesen ist. Hier gibt es eine Verbindung aus zweierlei:

aus Realität und Vergangenheit«.81

Im zweiten Fall der Ruinen betrachten wir die architektonischen Objekte als Über-

bleibsel vergangener Zeiten, an denen sich historisch in bestimmter Hinsicht rekon-

struieren lässt, wie es damals dort gewesen sein muss. Die Fotografie als besonderes

technisches Verfahren undMedium bringt somit durch ihren Gebrauch eine bestimmte

konstitutive Verwandtschaft zur Ruinemit sich.Wichtig in diesem Zusammenhang ist,

diemöglichen Verwendungsweisen unterschiedlicher ästhetischerMedien nicht als von

vornherein bestimmt zu betrachten. Vielmehr wird einem praxeologischen Verständnis

desMedialen82 zufolge das, was Fotografie oder ein anderes ästhetischesMedium ist, in

den und durch die einzelnen Verwendungen dieses Mediums ausgehandelt, wobei sich

Medium und Gebrauch wechselseitig bestimmen. Vor ihrem Gebrauch weisen ästheti-

sche Medien demnach weder Möglichkeiten noch Unmöglichkeiten ihrer Verwendung

auf.Will man wissen, was ein bestimmtesMedium ausmacht,mussman daher auf eine

sich geschichtlich entwickelnde Praxis des Gebrauchs dieses Mediums schauen.83

Wie wir bereits gesehen haben, entsteht im 19. Jahrhundert mit dem Aufkommen

des neuen technischen Verfahrens der Fotografie gleich zu Beginn eine besondere Faszi-

79 Das soll nicht so verstanden werden, dass Menschen im alltäglichen Sprachgebrauch tatsächlich

von ›Gemälderuinen‹ sprechen. Es gehört allerdings zur ästhetischen Begegnungmit ästhetischen

Medien, dasswir das Augenmerk nicht allein auf die durch dasMediumpräsentierten ästhetischen

Vollzüge richten können, sondern auch auf die Art undWeise,wie das Medium präsentiert,was es

präsentiert. Im Falle des Mediums der Malerei, kann das Ruinöse also nicht bloß Inhalt der ma-

lerischen Operationen sein, sondern auch die Form der Präsentation bestimmen. Daher werden

wir auch in den nachfolgenden Kapiteln jeweils danach schauen, wie sich dieser Umstand bei der

Fotografie, dem Film und Videospiel sowie den erweiterten und virtuellen Raumsimulationen ver-

hält.

80 Roland Barthes: Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, übers. von Dietrich Leube, Frank-

furt a.M.17 2019, S. 87.

81 Ebd., S. 86.

82 Siehe hierzu insb.: D. M. Feige: Computerspiele, S. 101–116.

83 Vgl. ebd., S. 102f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 61

nation für eine Formder Ruinenfotografie.84 IhrenUrsprung bilden die archäologischen

Expeditionendes 19. Jahrhunderts, imZugederer die Fotografie vornehmlichdokumen-

tarische Funktionen übernimmt. In der Folge florieren die Fotografien von Ruinen, die

das Weltkulturerbe in unzähligen Ansichten präsentieren vor allem durch die in Mode

gekommenen Orientreisen.

Ganz andere Konnotationen gewinnen die Ruinen der Trümmerfotografie imNach-

kriegsdeutschland in der Zeit nach 1945.85 Diese Ruinen sind keine Zeichen des Verfalls

und Ergebnis einer langsam fortschreitenden Zersetzung des Materials durch natürli-

che Einflüsse, sondern Zeichen der plötzlichen Zerstörung durch menschliches Einwirken.

Die Ruinen der Trümmerfotografie sind keine melancholisch ruhenden Denkmäler des

unaufhaltsamen Laufs der Naturgezeiten, sondern schockierende Mahnmale über das

verheerendeZerstörungspotential desMenschenwerks.DieÄsthetik desVerfallsweicht ei-

ner Ästhetik der Zerstörung.86

Ludger Derenthal weist nach, inwieweit sich Fotografen in dem durch Bombardie-

rungen der Alliierten zerstörten Deutschland mit der Trümmerfotografie befassten, so

u.a.Hermann Claasen, August Sander, Karl Hugo Schmölz und Chargesheimer in Köln,

RichardPeter,KurtSchaarschuchundEdmundKesting inDresden,Herbert List inMün-

chen,WalterHege inWeimar sowieMax Baur in Potsdam.87 Als Klassiker der Trümmer-

fotobücher der Nachkriegszeit nennt Derenthal auf ostdeutscher Seite Richard Peters

Dresden – Eine Kamera klagt an und auf westdeutscher Seite Hermann Claasens Gesang im

Feuerofen.88 Oftmals handelt es sich dabei um Vorher-Nachher-Aufnahmen, die den in-

takten Vorkriegszustand des Bauwerks in einen direkten Vergleich mit seinem zerstör-

tenNachkriegszustand stellen, so z.B. das BilderpaarGroßSt.MartinmitDom des Kölner

Architekturfotografen Karl Hugo Schmölz von 1938 und 1945.Während das Foto vor dem

Krieg uns eine »aufgeräumte Leere« präsentiert, zeigt uns die Nachkriegsaufnahme an

selberStelle »Schutthaufen,Stahlträgergewirr,Wellblechbudenunddie gekipptenLoren

der Trümmerbahn«.89 Die romanische Kirche Groß St. Martin in der Kölner Altstadt ist

durch die zahlreichen Bombenangriffe zur Ruine geworden. ImHintergrund der beiden

84 Vgl. Dominique de Font-Reaulx: Ein sinnliches Altertum entwickeln. Das antikeModell in der Fotografie

von ihren Anfängen bis zur Avantgarde, in: E. Kocziszky (Hg.): Ruinen in der Moderne, S. 173–187.

85 Vgl. Valentine Cunningham: Zerbombte Städte – Die vorzeitigen Ruinen des ZweitenWeltkriegs, übers.

von Dorothea Schuller, Alexandra Fauler u. Gabriele Rippl, in: A. Assmann, M. Gomille u. G. Rippl

(Hg.): Ruinenbilder, S. 105–130.

86 Von einer Ästhetik des Verfalls und einer Ästhetik der Zerstörung zu sprechen, mag zunächst wider-

sinnig erscheinen. Intuitiv würden wir Zerstörung und Verfall nicht im Bereich des Schönen veror-

ten, den die Ästhetik klassischerweise zum Gegenstand hat. Aber genau darin liegt der Anspruch

der vorliegenden Untersuchung im Ganzen: zu begründen, inwiefern verfalls- und zerstörungsäs-

thetische Phänomene als etwas Schönes (oder welches Wertprädikat man hier stellvertretend für

selbstzweckhafte Wahrnehmungsvollzüge verwenden möchte) erlebt werden können und somit

zum Bereich des Ästhetischen gezählt werden sollten. Die weiterhin zu erläuternde Antwort in

Kurzform lautet: als ästhetisches Reflexionsgeschehen.

87 Siehe insb. das Kapitel Deutsche Trümmerfotografie, in: Ludger Derenthal: Bilder der Trümmer- und

Aufbaujahre. Fotografie im sich teilenden Deutschland, Marburg 1999, S. 44–86.

88 Vgl. ebd., S. 67.

89 L. Derenthal: Bilder der Trümmer- und Aufbaujahre, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Ruinen-Ästhetik

Aufnahmen thronen die Türme des Doms, die wundersamer Weise trotz vielfacher Be-

schädigungen im Zuge der Luftangriffe stehengeblieben sind. Derenthal zufolge wähl-

te Schmölz bei beiden Aufnahmen nicht nur den gleichen Bildausschnitt und die glei-

che Beleuchtung, sondern glich auch die Wahl der fotografischen Mittel wie Objektiv,

Filter und Filmmaterial bei der späteren Aufnahme der früheren möglichst originalge-

treu an. ImAuftrag des Leiters des KölnerNachrichtenamtesHans Schmitt-Rost erstell-

te Schmölz mehrere Alben mit insgesamt 26 solcher Vergleichsaufnahmen, die den Zu-

standbekannterKölnerArchitekturen,wieDom,Kirchen,alte Profanbauten,Plätze,Ge-

schäftsstraßen, Innenstadt, Bahnhof sowie Rheinbrücken, vor und nach der Zerstörung

dokumentieren sollten. Die großformatigen Bildalben sollten an wichtige Kommunal-

politiker verteilt werden. Zuweilen wurden die Trümmerfotografien wohl auch an bri-

tische Besatzungsbehörden und ausländische Hilfsorganisationen überreicht. Mit der

Trümmerfotografie war der Anspruch verbunden, dass die Fotografie das Ausmaß der

Zerstörung wesentlich besser dokumentieren könne, als es in wörtlichen Schilderungen

möglich sei.90

Solche ›Vorher-Nachher-Bilder‹ finden sich auch bei demDresdnerMaler und Foto-

grafen Edmund Kesting, der vor allem für seinen Zyklus mehrerer Fotomontagen unter

dem Titel Totentanz Dresden bekannt ist, in denen er Anatomieskelette über die Aufnah-

men der Trümmer legte.91 Seine Bilderkombination Frauenkirchemit Lutherdenkmal/Nach

dem Angriff 1945 zeigt die Frauenkirche und das Lutherdenkmal vor und nach der Zer-

störung. Im Vordergrund des Nachkriegsfotos liegt die gestürzte Skulptur des Martin

Luther-Denkmals, während sich im Hintergrund ein Trümmerberg auftürmt und auf

der rechten und linken oberen Bildseite stehengebliebene Fassadenfragmente der Frau-

enkirche zu sehen sind.92

Das Spektrum der Zustände von Architekturen als Ruinen bewegt sich graduell

zwischen dem vollendeten Neubau und bloßem Staub. Die Kriegsruinen sind in dieser

Spannweite zumeist eher in Richtung Staub zu verorten. Ausgebombte und ausge-

brannte Häuserruinen, von denen meist nur Fassadenfragmente, Bruchstücke der

ehemaligen Gebäude und Trümmerberge aus Schutt übrig bleiben, ragen wie Skelette

aus dem Boden. Aus belebten, urbanen Stadtlandschaften werden tote Trümmerwüs-

ten. Besonders eindrücklich dokumentiert dies Schmölzʼ AufnahmeÜber den Trümmern.

Wie in einem chaotischen Meer aus Trümmern ragt der stehengebliebene Kölner Dom

empor: »Die in ihrer Silhouette beinahe unzerstört gebliebene Kathedrale wurde zu

einem Symbol des kölnischen Überlebenswillens stilisiert.«93

In Richard Peters FotobildbandDresden – Eine Kamera klagt anmit einer für damalige

Zeiten sehr hohen Auflage von 50.000 Exemplaren finden sich ebenso drastische Auf-

nahmen des verheerenden Ausmaßes der Kriegszerstörungen.94 Über den Titel schreibt

Derenthal: »Die reißerische Formulierung erklärt das Buch zum Beweisstück eines Tri-

bunals, bei dem – gängigen Vorstellungen zufolge – die objektiv die Tatbestände auf-

90 Vgl. ebd., S. 55.

91 Vgl. ebd., S. 84.

92 Vgl. ebd., S. 80f.

93 Ebd., S. 59.

94 Vgl. ebd., S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 63

zeichnende Kamera die Rolle eines überparteilichen Staatsanwalts übernimmt.«95 Auf

großformatigen Plakaten mit dem Slogan »Jedem Deutschen dieses Buch« wurde der

Bildband damals beworben. Insbesondere eine Aufnahme vom Rathausturm herab auf

das zerstörteDresdenhat sichdamals indaskollektiveBildgedächtnis eingemeißelt.Der

Kamerablick fällt über denRücken einer Skulptur,welchedie rechteBildhälfte einnimmt

undmit ihrer linkenHand auf die in der linken Bildhälfte liegenden Ruinen der Stadt zu

verweisen scheint: »In stummer Anklage weist die Skulptur auf die anonymen, über den

Bild- und Buchrand hinaus ins Unendliche reichenden Trümmer und Häuserreste. Sie

übernimmt,stellvertretend fürdie schuldbeladenenMenschen,denVorwurf desMordes

an der Stadt.«96 Von einer sachlichen Dokumentation würden wir in diesem Fall wohl

nicht sprechen. Vielmehr handelt es sich um eine ästhetische Inszenierung, die gewisse

Interpretationen suggeriert.

Die Bandbreite der Trümmerfotografie bewegt sich zwischen möglichst sachlichen

Dokumentation des Ausmaßes der Kriegszerstörungen, wie am Beispiel Schmölz zu

sehen war, bis hin zu artistischen Inszenierungsweisen beispielsweise mittels Foto-

montagen, wie sie sich bei Max Baur finden. Baur arbeitete in den dreißiger Jahren

als Stadtfotograf und fertigte für Bildbände und Postkarten zahlreiche Aufnahmen von

Potsdam und Sanssouci an. Nach Kriegsende setzte Baur seine Stadtdokumentation

der nun zerstörten Architekturen fort, wobei dem Stil seiner fotografischen Inszenie-

rungen des Vor- und Nachkriegszustandes Vorbilder aus der Vedutenmalerei zugrunde

liegen.97 Der seinerzeit prominente Berliner Kunstkritiker Heinz Lüdecke tadelte Baur

angesichts einer artistischen Inszenierung der Schloßruine in Potsdam; Baur habe

»den traurigen Potsdamer Trümmerhaufen in eine romantische Idylle umgelogen«;98 er

habe den schwärmerischen Stil der Ruinenmalerei um 1800 nachgeahmt, um beim Be-

trachter ästhetische und sentimentale Reize angesichts der Zerstörungen zu evozieren.

Derenthal zufolge zeigt sich hier die Debatte um die ›richtige‹ Ruinenfotografie.99

Eine besonders eindrucksvolle artistische Imagination stellt Baurs Fotomontage

Potsdam: Vision 1945 dar. Der Vordergrund des Bildes zeigt die Ruinen der Nikolaikir-

che, des Fortunaportals und des westlichen Schloßflügels, während in den dahinter

aufsteigenden Wolken blass und schemenhaft die unversehrte Kuppel der Nikolaikir-

che erscheint.100 Die Montage weist sich als eine »mit den Mitteln des Vergangenen

evozierte Zukunftsschau aus«.101 Die überspitzte künstlerische Demonstration setzt

bildmächtig die »versinnbildlichte Vorstellung einer Wiederherstellung des alten Pots-

dam«102 in Szene. Das Spektrum der Ruinendarstellungen zwischen Dokumentation

und Imagination verschiebt sich hier zugunsten der artistischen Imagination.

95 Ebd.

96 Ebd., S. 68.

97 Vgl. ebd., S. 46f.

98 Heinz Lüdecke zit.n. ebd., S. 46.

99 Hier zeigt sich erneut, dass der Umgangmit Ruinen unter ästhetischen Gesichtspunkten zur Grat-

wanderung werden kann. Das Schöne amVerfallenen und Zerstörten zu inszenieren oder zu theo-

retisieren, kann sich zu einem sittlichen Drahtseilakt entwickeln.

100 Vgl. L. Derenthal: Bilder der Trümmer- und Aufbaujahre, S. 47.

101 Ebd.

102 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Ruinen-Ästhetik

Wie prekär dasThema ›schöne Trümmer‹ inmoralischerHinsicht ist, zeigt sich auch

amBeispiel des Kölner FotografenKarlHeinzHargesheimer, der unter demKünstlerna-

menChargesheimerbekanntwurde.103 1949hatteder jungeFotograf gemeinsammit sei-

nem Freund Günther Weiß-Margis – seinerzeit Philosophiestudent und freier Schrift-

steller – ein Buch konzipiert, das den Titel Form und Urform tragen sollte und das sich

»wiekaumeinanderesProjektderTrümmerfotografievonden realenRuinendistanzier-

te, um zu einer eigenen künstlerischen Bildsprache für die Darstellung der Zerstörung

zu gelangen«.104Weiter heißt es: »Das erklärte Ziel des Buchprojekts war es, in einer Art

Sehanleitung ein ästhetischesGefühl für die Schönheit der Trümmer zuwecken.«105Den

Umschlag des Buches sollte eine Aufnahme des Torso von Belvedere zieren; vorgesehen

waren zudem 31 Trümmerfotos von Chargesheimer sowie sechs Kurztexte von Weiß-

Margis, die zu den Fotografien Stellung nehmen und von metaphysischen Vorstellun-

gen über Form und Urform geprägt sind: »Der durch die Zerstörung erlittene Verlust

der Form ermöglicht erst die Erkenntnis der Urform, für Weiß-Margis eine Art Meta-

pher für die Schönheit aller letztlich aus dem Glauben heraus geschaffenen menschli-

chen Werke.«106 Das Chaos der Trümmerlandschaften wird als Zustand der Urformen

gedacht, die dem Betrachter den Prozess des Werdens und Vergehens von Formen vor

Augen führt. Zudem hängt für Weiß-Margis die Schönheit der Ruinen mit den neuen

Raumformen zusammen, die sich im Zuge der Zerstörungen ergeben, sodass manches

Gebäude, wie z.B. die Berliner Kaiser-Wilhelm-Gedächtnis-Kirche, erst durch die Zer-

störung zu einer eigenen Sprache gefunden habe. Der zerstörte Zustand der Dinge erst

lasse den Betrachter die Urformen erkennen, weshalb ersterer letzterem ästhetisch vor-

zuziehen sei.107 Die Fotografien Chargesheimers, die diese theoretischen Überlegungen

Weiß-Margis kommentieren sollen, zeigen die Ruinen in ver-rücktenAnsichten: »In den

Fotografien Chargesheimers scheinen die Ruinen aus dem Lot geraten.«108 Chargeshei-

mer kippt und verdreht die Kamera und nimmt lediglich sehr begrenzte Ausschnitte der

Ruinen in den Fokus.109 Auf dieseWeise entstehen fragmentarische Ansichten der Frag-

mente und nicht allein die gezeigten Trümmer sind aus ihrer vorherigen Ordnung her-

ausgebrochen – auch die Art ihrer Inszenierung bricht mit geordneten, üblichen Sicht-

weisen: »Hier verschieben sich […] die Trümmer gegeneinander, findet das Auge keinen

Halt an gewohnten Perspektiven.«110 Der Kamerablick korrespondiert auf diese Weise

mit demGegenstand der Darstellung.DasWie der Inszenierung greift dasWas des Dar-

gestellten auf.

Weiß-Margis erster Text der geplanten Buchveröffentlichung setzt mit den Worten

ein: »Antike Trümmer sind schön! Wußten wir das nicht schon lange? Warum aber er-

103 Vgl. ebd., S. 83–86 und das Vorwort des Herausgebers in Reinhold Mißelbeck (Hg.): Chargesheimer.

Schöne Ruinen, mit einemBeitrag von Anke Solbrig unter Verwendung von Originaltexten von Gün-

ther Weiß-Margis und einem Nachwort von Anneliese Weiß-Margis, Köln 1994, S. 5–10.

104 L. Derenthal: Bilder der Trümmer- und Aufbaujahre, S. 83.

105 Ebd., S. 85.

106 Ebd.

107 Vgl. ebd.

108 Ebd.

109 Vgl. ebd.

110 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 65

schreckenunsdannunsere eigenenTrümmer so sehr?Sehenwirbishernicht indenanti-

ken Trümmern nur die erhaltene, aus demGeiste gezeugte, künstlerische Form?Hatten

wir jemals die Urformen beachtet, die auch an diesen Trümmern ihren Teil haben?«111 Es

ist wenig verwunderlich, dass dieses Publikationsvorhaben seinerzeit keinen Verleger

gefunden hat. ReinholdMißelbeck, der das Buch in abgewandelter Form 1994 herausge-

geben hat, rekapituliert:

»Wer in Deutschland war ein paar Tage nach Kriegsende schon bereit, das Trümmer-

feld Deutschland aus einer Position zu sehen, die mit der eines Walter Hege ange-

sichts der Akropolis vergleichbar ist? Expressive Dramatik, mahnendes In-Szene-Set-

zen, metaphorische Bilder, wie sie Hermann Claasen im ›Gesang im Feuerofen‹ vor-

legte, ja, aber Ruinen als ästhetisches Erlebnis? Das konnte kaum ein Kölner, kaum

ein Deutscher damals verkraften, das wollte kein Verleger seinen Lesern zumuten.«112

Aus sittlichen Gründen waren die Arbeiten Chargesheimers seinerzeit nicht zu würdi-

gen. In ästhetischer Hinsicht sind sie jedoch interessant, weil sie ein besonderes Poten-

tial zur Reflexion über die Genese von Formen und die Dynamik von Räumen hergeben.

ReflexionenüberdasEntstehenundVergehenvonFormenundGestalten –was sichauch

in Begriffen wie ›Transformation‹ und ›Metamorphose‹ ansprechen ließe – und Überle-

gungen zurVariation vonRaumarrangements,die sichdurchVerfall undZerstörung von

Architekturen und die damit verbundene Öffnung und Schließung von Räumen erge-

ben, scheinen erhellende Überlegungenmit Blick auf die Ruinen zu sein, denen wir uns

in den Passagen zu den Atmosphären der Architektur und den Atmosphären derNatur erneut

zuwenden werden.

In jüngerer Zeit hat die Ruinenfotografie auf andere Weise ein Revival erlebt.113

Dabei handelt es sich um Fotografien sogenannter ›lost places‹, die oft im Zuge einer in

Szenekreisen so betitelten ›urban exploration‹ entstehen. Diese mehr oder weniger urba-

nen Expeditionsreisen verschlagenMenschen an die entlegensten Orte, um sich dort im

Sinne eines Eskapismus aus dem Trubel der belebten alltäglichen Lebenswelt der Fas-

zination am Ruinösen hinzugeben.114 Dabei werden verlassene und aufgegebene Orte,

wie Landhäuser, Schlösser, Parks, Industrieanlagen, Krankenhäuser, Schulen, Hotels,

111 Günther Weiß-Margis zit.n. R. Mißelbeck (Hg.): Chargesheimer. Schöne Ruinen, S. 12.

112 R. Mißelbeck (Hg.): Chargesheimer. Schöne Ruinen, S. 5.

113 Unter den unzähligen Bildbänden zur zeitgenössischen Ruinenfotografie seien hier genannt: Sven

Fennema:Melancholia.Zauber vergessenerWelten,München 2019; Sven Fennema:Neuland.Eroberun-

gen der Natur, München 2017; Sven Fennema: Nostalgia. Orte einer verlorenen Zeit, München 2015;

Sven Fennema: Tales of Yesteryear, Krefeld 2014; Stefan Hefele: Geisterhäuser. Verlassene Orte in den

Alpen, München 2018; Nadav Kander: Dust, Ostfildern 2014; Josef Koudelka: Ruins, New York 2020;

Henk van Rensbergen:NoManʼs Land, München 2018; Gabriela Torres Ruiz: Silence, Berlin 2017; Pe-

ter Traub:DieWelt der verlassenenOrte.Urbex-Fotografie, Halle (Saale) 2014; Peter Traub:DieWelt der

verlassenen Orte II. Urbex-Fotografie, Halle (Saale) 2017; Jörn Vanhöfen: Aftermath, Ostfildern 2011;

Romain Veillon: Ask the Dust, London 2016; Thomas Windisch: Wer hat hier gelebt? Augenreise zu

verlassenen Orten, Wien 2019; Yuto Yamada: Silent World. Beautiful Ruins of a VanishingWorld, 2019.

114 Man sieht, wie sehr die ästhetische Faszination am Ruinösen ein Privileg weitgehend intakter Ge-

sellschaften ist. Den Wunsch, in ruinöse Atmosphären zu entfliehen, kann nur haben, wer sich

ansonsten im Alltag in einer größtenteils heilen und unversehrten Lebenswelt befindet. In Zei-

ten von kriegerischen Konflikten, Naturkatastrophen oder wirtschaftlichen Krisen und demdamit

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Ruinen-Ästhetik

Schwimmbäder, Kinosäle, Theater, Kirchen, Hochhäuser, Siedlungen, Bunkeranlagen,

U-Bahn-Schächte, Stollenanlagen, Katakomben, Kanalisationen, Freizeitparks, Versor-

gungs- und Militäranlagen usw., aufgesucht, um sich dort neben dem Abenteuer der

nicht selten rechtswidrigen115 ErkundungdieserOrte derenDokumentation imMedium

der Fotografie hinzugeben. Diese zumeist aus ihrem ursprünglichen lebensweltlichen

Kontext gerissenen architektonischen Objekte an verlassenen Orten beflügeln die

Fantasie. An ihnen entzündet sich eine emphatische Reflexion und Imagination über

vergangene und andere Welten wie auch Lebensweisen und Geschehnisse, die sich

in den fotografischen Inszenierungen niederschlägt. Besonders hervor stechen dabei

die Arbeiten der Architektin und Fotografin Gabriela Torres Ruiz und des Fotografen

Sven Fennema, die exemplarisch für das jüngere, nicht allein fotografische Interesse an

Ruinen stehen.

Im Bildband Silence von Torres Ruiz inszeniert die Künstlerin einen geschickten

Dialog zwischen Fotografien der Natur und Fotografien von sich selbst überlassenen

Architekturen. Zumeist auf Doppelseiten des Buches stellt sie jeweils Ansichten natür-

licher und architektonischer Szenerien einander gegenüber. Die Inszenierungsweisen

der miteinander konfrontierten Bilder sind dabei einander angeglichen. Vor allem

Lichtverhältnisse, Farbwahl und Bildausschnitte präsentieren Formen und Struktu-

ren – im einen Fall von natürlichen, im anderen von architektonischen Gebilden –, die

sich durch die Darstellungsweise deutlich ähneln. Die Momentaufnahmen von Kultur-

und Naturgebilden treten auf diese Weise in einen engen Dialog. Das Architektonische

erscheint uns plötzlich als Natürliches und das Natürliche zuweilen als Architektoni-

sches. Die Ähnlichkeiten der präsentierten Farben und Formen im Lichte der Fotografie

heben die Unterscheidung zwischen Natur und Kultur auf und führen sie ineinander

über. In der Einführung des Bildbandes heißt es:

»In Vergessenheit geratene Gebäude und Orte erzählen in diesen aufwendig erstell-

ten Fotografien ihre Geschichte; Licht und Schatten, gezielt eingesetzt, wirken wie ein

Flüstern, das von einem noch unentdeckten Ort zu uns herüberdringt. Man hat den

Eindruck, die Bilder stammten aus einer anderenWelt, einerWelt, in der Caspar David

Friedrich und Olaf Otto Becker miteinander verschmelzen.«116

Tatsächlich lassen sich die Fotografien in der Bildtradition Friedrichs betrachten. Die

gotischen Kirchenruinen ersetzen moderne lost places und was zuvor die Malerei leiste-

te, führt nun das Medium der Fotografie auf ähnliche und doch andere Weise fort. Wir

sehen in diesem Zusammenhang, wie sehr sich jedes künstlerische Schaffen notwendi-

gerweise in eine historisch gewordene Praxis artifizieller bzw. artistischer Auseinander-

setzungen einreiht.Nichts kommt aus demNichts. Jeder noch so unscheinbare künstle-

rische Akt steht in der Tradition der Geschichte der Kunst und verhält sich unweigerlich

einhergehenden Elend und Leid von ›schönen Trümmern‹ und dergleichen zu sprechen, erscheint

zwangsläufig makaber und unangemessen, wie wir am Beispiel Chargesheimers gesehen haben.

115 Das gilt eher für die laienhaften Praktiken dieser Fotografie. Die hier behandelten Künstler arbei-

ten in der Regel mit Genehmigungen.

116 Timothy Persons: Einführung, in: G. Torres Ruiz: Silence, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 67

zu ihr. So ist Hans-Georg Gadamer zu verstehen, wenn er schreibt: »Wir stehen als end-

licheWesen in Traditionen, obwir diese Traditionen kennen oder nicht, obwir uns ihrer

bewusst sind oder verblendet genug sind zu meinen, wir fingen neu an – das ändert an

der Macht der Traditionen über uns gar nichts.«117

Torres Ruiz kombiniert in ihren Gegenüberstellungen der Erscheinungsweisen

der Natur mit denjenigen der Architektur architektonische Innenräume zumeist mit

Landschaftsansichten, teilweise sind es auf der Naturseite auch bloße Strukturen, die

sich nicht näher identifizieren lassen. Die Außenansicht einer Ruine findet sich an

keiner Stelle. Es sind Fotografien ruinöser Innenarchitekturen, die sich uns im Wech-

selspiel mit Naturaufnahmen präsentieren. Am augenscheinlichsten sind dabei sicher

die Ähnlichkeit von Farb- und Lichtverhältnissen sowie die Gestaltverhältnisse der For-

men und Strukturen der erscheinenden Objekte. So korrespondiert z.B. eine im Nebel

verschwindende Gebirgsformation mit dem ruinösen Gang eines vermutlich sakralen

Gebäudes (Abb. 1 u. 2). Den rötlich-braunen Ziegeln des durchgebrochenen Rohbaus der

inneren Kirchenwände entsprechen bräunliche Vegetationsstellen des Gebirgspasses.

Eine schneebedeckte Kuhle der Gebirgsaufnahme lässt sich parallel zu einem hellen,

fast weißen Lichteinfall auf der linken Innenwand der sakralen Architektur betrachten.

Während im sandigen Boden des erhöht gelegenen Kathedralenganges einige Fußspu-

ren schemenhaft verschwinden, lösen sich die Konturen der Gebirgsgipfel im Nebel

auf. Der grau-bräunlich-taupe Gesamteindruck beider Bilder führt sie wechselweise

ineinander über.Während das eine uns die Rohmaterialien der Natur ansichtig werden

lässt, dokumentiert das andere die Verrohung durch Verwitterung und mangelnde

Instandsetzung der einst in Form gebrachten Gebilde der Kultur.

Ein anderes Diptychon zeigt uns einen im Raum alleinstehenden, heruntergekom-

menen Sessel vor zwei Fenstern stehend, durch die fahles Licht einfällt (Abb. 3 u. 4). In

seiner ramponierten Gestalt erscheint der Sessel selbst in gewisser Hinsicht wie eine

Dingruine. Schichten von Tapeten und Putz blättern von den Wänden, der Decke und

den Fensterrahmen, während uns das gegenübergestellte Bild einen Waldweg präsen-

tiert.Auchhier changieren beide Fotografien farblich auf ähnlicheWeise zwischen grün,

taupe, grau und braun. Das fahle Licht des Raumes korrespondiert mit der nebelhaft il-

luminierten Lichtung desWaldweges.Der von Sand,Dreck und kleinen Steinen überzo-

gene Boden des verlassenen Rauminterieurs bringt eine vergleichbare Unordnung mit

sich, wie der von Gräsern, Wurzeln, Erde und Blättern bedeckte Waldboden. Erneut ist

es der Gesamteindruck der im Duo erscheinenden Fotografien, der auf eine Ununter-

scheidbarkeit von natürlicher und kultureller Atmosphären abzielt. Der fast etwas pla-

kativ wirkende, in der Bildmitte befindliche Stuhl betont einmalmehr den Eindruck von

Menschenverlassenheit, Leere undStille,wiewir sie sonst nicht vongebautenundbeleb-

tenRäumen, sondern von abgeschiedenenNaturumgebungen –wie ebenbeispielsweise

Wäldern – kennen.

In wesentlich helleres Licht ist die Gegenüberstellung einer Landschaftsaufnahme

mit der Fotografie eines langen Durchgangs getaucht (Abb. 5 u. 6). Die beiden Bilder er-

scheinen in rot-braun, fast rostfarben mit hellen kalkfarbenen und moosgrünen Passa-

gen. Handelt es sich bei der Landschaftsaufnahme vermutlich tatsächlich um Kalk, so

117 Hans-Georg Gadamer: Die Aktualität des Schönen, Stuttgart 2012, S. 78f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Ruinen-Ästhetik

findet dieser im Falle des Rauminterieurs in dem von der Decke bröselnden hellen Putz

seine Entsprechung, der den darunterliegenden dunkleren Rohbau freilegt. Die so er-

scheinenden flächigen Deckenschichten weisen durch die Arbitrarität ihrer Entstehung

ähnliche Formen auf, wie die Strukturen der Naturaufnahme. Insbesondere die hellen

Lichtverhältnisse und die angeglichene Farbwahl suggerieren erneut die Vereinigung

von Kultur und Natur in ihren Erscheinungsweisen.

Der prominenteste Vertreter der zeitgenössischen Ruinenfotografie ist Sven Fenne-

ma.SeinmittlerweilemehrereBildbände umfassendesŒuvre lässt sich als emphatische

Affirmation des Ruinösen betrachten. Architektonische Interieurs und Exterieurs spek-

takulär verfallener Bauwerke und Gebäudekomplexe sind das bevorzugte Sujet des

Künstlers. Verlassene Landhäuser, Gutshöfe und Gehöfte, aufgegebene Herrschafts-

villen und Palazzi, abgelebte einstige Kliniken, Sanatorien und Waisenhäuser, von

Pflanzenbewuchs überwucherte Klöster, Kirchen und Kathedralen, sich selbst überlas-

sene Friedhöfe, unbesiedelte Geisterdörfer, stillgelegte Industrie- undWerkshallen und

deren verrostete Maschinenräume, eingestürzte Decken, heruntergekommene Dor-

mitorien, zerborstene Treppenaufgänge, zerbröckelnde Fassaden, Patina überzogene

Wände, rostige Geländer und Zäune, verstaubtes Mobiliar, zerrissene Fenstervorhän-

ge, abgenutzte Ledersessel, kaputte Gerätschaften, zerschlissene Lumpen, zerstörte

Skulpturen, zerbrochene Fensterscheiben, eingefallene Trümmerhaufen, verwitterte

Außenmauern, verwahrloste Wintergärten und Gartenanlagen, aber auch Autowracks

und Objektruinen jeglicher Art finden sich bei Fennema gekonnt in Szene gesetzt. Es

gelingt ihm diese zutiefst betrüblichen zivilisatorischen Reste auf eine Weise zu in-

szenieren, dass die morbiden Atmosphären einen besonderen Charme gewinnen. Das

einzigartige Flair dieser Außen- wie Innenaufnahmen trifft den Kern einer Ästhetik der

Ruinen und des Ruinösen, den die hier angestellten Überlegungen im Ganzen aufklä-

ren wollen: die Affirmation eines eigentlich nicht Affirmierbaren. Verfall, Zerstörung,

Vergänglichkeit – letztlich der Tod118 – erscheinen bei Fennema im Lichte des Schönen.

Produzentwie Rezipienten dieser eindrucksvollenWerke verfallen der paradoxen Situa-

tion, dass in der Wahrnehmung dieser melancholischen, nostalgischen und elegischen

ästhetischen Atmosphären etwas bejaht wird, das uns normalerweise zutiefst ängstigt

und beunruhigt: die Vergänglichkeit allen Seins einschließlich unseres eigenenDaseins.

Sofindet sich bei Fennemaz.B.dasWerkBagniPolverosi, die Fotografie einer toskani-

schen Jugendstiltherme, die Anfang des 20. Jahrhunderts in Betrieb genommen wurde

und mittlerweile seit Jahrzehnten verfällt.119 Aufgrund von Einflüssen der Witterungen

und fehlender Instandsetzung weisen die Arkadenmauern derTherme fast grottenarti-

ge Gesteinsstrukturen auf. Pflanzenbewuchs sprießt aus den Fugen der Gemäuer und

verdorrtes Gestrüpp, Gestein und Sand bedecken den Boden. Die einst aufgetragenen

Farben der Wände und Decken sind weitgehend abgebröselt und lassen den darunter-

liegenden Rohbau zumVorschein kommen. Säulen und Rundbögen der Arkaden sind in

118 Zumindest der Tod desMenschen und seinesWerks, denn dieNatur blüht schließlich in Fennemas

Bildern und lässt sich somit als Sinnbild des anhaltenden Lebensprozesses betrachten, auch wenn

der Mensch hier seinen Platz verloren hat.

119 S. Fennema: Bagni Polverosi, in: Nostalgia, S. 226.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 69

ihrer ehemals gestalteten Form kaum noch zu identifizieren. Die sandfarbenen Textu-

renderGesteinsoberflächender imposantenArchitektur erscheinendemBetrachterwie

welkes Laub. Der ehemaligen architektonischen Ordnung hat sich die chaotische Auflö-

sung des Materials bemächtigt. Wie bei einem verwesenden Kadaver zersetzt der Zahn

der Zeit Stück für Stück, Schicht um Schicht die Oberflächen des Gebäudes.

SimmelsMotiv derRückeroberungdes verbautenMaterials durchdieNaturwird be-

sonders anschaulich an einigen Aufnahmen eines Klosters im Piemont unter dem Titel

Santuario.120 Der Kreuzgang des Gebäudes wird geradezu überflutet von einerWelle aus

Efeu, die sich vom Innenhof in Richtung Gebäude über den Boden ausbreitet.Wie Klau-

en oder Tentakeln greifen die Efeuranken nach dem Bauwerk und überschwemmen den

überdachten Bogengang. Wo vormals Pilger entlang schritten, bahnt sich nun ein Tep-

pich aus Efeu den Weg und verschluckt allmählich Stein um Stein die Pflaster des Au-

ßenganges.

Fast schon vollends in das Gewand der Natur gehüllt erscheint uns die Ruine eines

kleinen Kraftwerks inmitten eines Waldes in der Toskana.121 Das ehemalige Dach des

Gebäudes ist nicht mehr vorhanden und hat einer lichtdurchlässigen Überdeckung

aus Baumstämmen, Ästen und Blättern Platz gemacht. Lianen und Wurzeln ragen von

den Dachmauern in den Innenraum des kleinen Häuschens. Der Boden im Innern ist

überzogen von Erde und Laub. Zwei vermutlich vom ehemaligen Dach stammende

lange Holzbalken und ein großer Stein, gleichermaßen von Moos bedeckt, liegen auf

der Erde. In der Mitte des Raumes befindet sich ein Relikt aus industriellen Zeiten: eine

stillgelegte Maschine von einer dicken Schicht aus Moos überzogen.

Eine sonderbare Verwachsung aus architektonischen Resten und organischem Be-

wuchs findet sich auch bei einer Aufnahme Fennemas von einem verfallenen Treppen-

haus eines einstigen Schlosses.122 Auf der linken Seite des Bildes ist ein Baumstamm zu

erkennen, dessenWurzeln sich in dasMauerwerk geschlagen haben.Die Spur desWur-

zelwuchses lässt sich am herausgebrochenen Gemäuer nachvollziehen. Säulen und Ge-

länder des Treppenhauses sind noch gut zu erkennen,während die Treppenstufen nicht

mehr zu identifizieren sind.Der Boden ist bedeckt vonGeäst, Laub,Holzresten,Gestein

und Schutt. Grünspan ziert Wände, Geländer und Säulen. Mehrere kleinere Gewächse

sprießen aus den Fugen derMauer gen Licht empor. Auch hier tauchenMoos undGrün-

span die baulichen Überreste in grünliche Farbnuancen.

Eindrucksvoll erscheint auch die Innenaufnahme einer Kuppelhalle eines ruinösen

Konvents in dem Werk Apostrum.123 Die Spitze der Kuppel schließt mit einem großen,

zwölfeckigen, bunt bemalten Bleiglasfenster. Das hierdurch eintretende Tageslicht

erhellt den voluminösen Innenraumdes sakralen Gebäudes.Der abbröckelnde bläuliche

Putz hinterlässt graue Flächen des darunterliegenden Gesteins, die wie offene Wunden

der Innenwände erscheinen, von denen sich die Oberflächenschicht wie Hautfetzen

abgelöst hat. Der Boden des Innenraums ist größtenteils mit ausrangierten Möbel-

resten wie Tischen, Stühlen, Schränken, Türen, Brettern usw. übersäht – sogar eine

120 S. Fennema: Santuario, in: Nostalgia, S. 166.

121 S. Fennema: Centrale Elettrica, in:Melancholia, S. 51.

122 S. Fennema: Verwachsen II, in:Melancholia, S. 183.

123 S. Fennema: Apostrum, in:Melancholia, S. 299.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Ruinen-Ästhetik

rostige Fahrradruine findet sich hier. Von dem einst sakralen Ort der Auferstehung

bleibt lediglich ein profaner Rest des Untergangs.

Nichtswirkt je so leer,wie ein leerer Swimmingpool.Das Schwimmbad in Fennemas

Fotografie Trockenschwimmer ist zwar nicht mehr mit Wasser befüllt, jedoch keineswegs

leer – die Wasserschicht ist einer Schicht aus Gräsern, Moos und Schutt gewichen, die

den Boden des Beckens bedecken.124 Von der Überdachung des Bades ist lediglich ei-

ne rostige Metallkonstruktion übrig geblieben, die vormals die Fenster eingefasst hatte,

welche nun entweder noch zerbrochen im Rahmen hängen oder bereits zu Boden ge-

fallen sind. Den Vordergrund des Bildraumes nimmt ein umgestürzter Nadelbaum ein.

Der dahinterliegende marode Sprungturm aus Beton und Stahl rostet einsam vor sich

hin. Etwa dieHälfte der stählernen Trittflächen, über dieman den Turm früher hätte er-

klimmen können, ist aus den Schweißnähten herausgebrochen. Der einstmals lebhafte

Ort der ersehnten Abkühlung und des nassen Vergnügens an heißen Sommertagenwird

in Fennemas Aufnahme zu einer stillen Atmosphäre des Nachsinnens über vergangene

Zeiten.Auchwer diese Stätte des Spiels undder Erholung in ihrembelebten Stadiumnie

erlebt hat, kann sich mühelos vorstellen, was sich hier so alles abgespielt hat oder viel-

mehr abgespielt haben könnte. Unwillkürlich fantasieren wir womöglich das Ballspiel

der Kinder imWasser, die mehr oder weniger akrobatischen Versuche am Sprungbrett,

die in Bademode gekleidetenMenschen beimSonnenbadunddie strahlende Sonne über

demMenschenbad – auch den für Schwimmbäder typischenGeruch nach Chlor und die

Geräuschkulisse belebten Treibens sind naheliegende, spontane Assoziationen. Der Ort

der Leere korrespondiert unweigerlich mit einer ästhetischen Erfahrung imaginativer

Fülle, die sich an jenem entzündet.

Fennemas fotografische Kunstwerke präsentieren uns festgehaltene Raumkonstel-

lationen im unaufhaltsamen Fortgang der Zeit und ihrer Auswirkungen auf das Werk

des Menschen – hier vornehmlich in Form seiner architektonischen Kulturerzeugnisse.

Fennema hält fest, was nicht festzuhalten ist: den ununterbrochenen Lauf der Zeit, in

dessen Verlauf dieDinge zergehen.An der Begegnungmit diesenmedialen Präsentatio-

nen entfaltet sich beim Betrachter eine affektive Reflexion über vergangene Zeiten, die

von interpretativen und imaginativen Vollzügen begleitet wird. Wir interpretieren das

Gesehene und imaginieren an ihm zugleich Mannigfaltiges, was in einer ästhetischen

Reflexion im noch näher zu bestimmenden Sinne resultiert.

Noch in gänzlich anderer Weise kann die Fotografie im Kontext einer Ästhetik des

Ruinösen thematisiert werden: Fotografien als Fotografieruinen; dann nämlich, wenn

das Trägermedium selbst dem Verfall verfällt. Hierbei muss klarerweise keine Ruine

Sujet der Aufnahme sein. Entscheidend ist, dass der Alterungsprozess des Bildträ-

gers selbst voranschreitet. Vor den Ende des 20. Jahrhunderts einsetzenden digitalen

Revolutionen wurden Fotografien zumeist auf speziellem Fotopapier entwickelt. Der

einzelne fotografische Abzug ist somit selbst als materielles Objekt in der Welt dem

Verfall unterworfen. Papier löst sich mit der Zeit auf, wird durch chemische Einflüsse

wie z.B. Sauerstoff sukzessive zersetzt und erhält insbesondere durch die UV-Strah-

lung in Verbindung mit Lichteinflüssen andere Farbnuancen; so erscheinen uns alte

Fotografien oftmals spröde, vergilbt oder verblasst. Auch schlichte Gebrauchsspuren

124 S. Fennema: Trockenschwimmer, in:Melancholia, S. 318f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 71

wie Falten, Knicke und Risse verleihen alten Fotografien ein ruinöses Erscheinungsbild.

Nicht wenige Fotografien archivarischer Bestände liegen überhaupt nur noch als Frag-

mente vor, wenn Teile der Fotografie schlicht fehlen und verloren gegangen sind. Dem

fotografischen Medium selbst kommen auf diese Weise ruinenhafte Charakteristiken

zu: die Fotografie wird zur Fotoruine.

3.3 Ruinen im Film und Ruinen des Films

Das Filmmedium bringt wiederum ganz andere mediale Möglichkeiten der Darstellung

undThematisierung vonRaumundZeitmit sich.WährendMalerei undFotografie archi-

tektonische Innen-undAußenansichten imruinösenProzessbefindlichfixieren, eröffnet

der Film als Klangbildgeschehen und Bewegtbildmedium seine eigene prozessuale Bewe-

gung durch Zeit und Raum. Für das Thema Ruinen ist insbesondere ein im Unterschied

zur Alltagserfahrung veränderter Umgang mit Raum-Zeit-Konstellationen relevant. So

vermag es der Film beispielweise, uns ruinöse Vorgänge in Zeitraffung oder Zeitstre-

ckung vorzuführen. Der langsame Verfall durch den Zahn der Zeit kann auf dieseWeise

schneller und der schnelle Zerfall durch Zerstörung langsamer erfahren werden, als es

uns in der außermedialenWahrnehmungmöglich ist.

Wir werden in diesem Kapitel exemplarisch einige filmische Operationen untersu-

chen,die relevant für dasThemaderÄsthetik derRuinen sind,da sie auf veränderteWei-

se Reflexionen über die Ruinen darstellen und veranlassen.Dabei sind es nicht selten die

zuletzt vorgestellten Szenerien der lost places Fotografie, die auch im Film in besonderer

Weise in Erscheinung treten und zumeist als Handlungsorte der filmischen Erzählung

die von dem Film präsentierten Atmosphären bestimmen. In diesem und dem darauf

folgenden Abschnitt zu den Computerspielen werden vornehmlich postapokalyptische

Atmosphären der Genres Fantasy, Science-Fiction undHorror untersucht, da für sie die

Ruinen nicht selten von zentraler Bedeutung sind.Namentlich sollen der Reihe nach die

Filme SilentHill, I amLegend, 28Days Later undBladeRunner 2049 sowie die Katastrophen-

filme des Regisseurs Roland Emmerich – Independence Day,The Day After Tomorrow und

2012 – vorgestellt undmit Blick auf die Ruinen analysiert werden.125

»DieModerne der Kunst setzt ein, als in die verlassenenRuinen des Sinns derWahn,

die delirierendeErlösungssehnsucht unddasDämonische einziehen.«126ObgleichHart-

mut Böhme hier die Moderne der Kunst vor Augen hat und einen Paradigmenwech-

sel im Übergang von romantischen zu modernen Ruinendarstellungen meint, so eig-

net sich seine Klassifizierung doch auch zur Bestimmung der Ruinen in postapokalypti-

schen Szenerien. ›Postapokalyptisch‹meint hier den Zustand der Lebenswelt nachweit-

reichenden Katastrophen, unabhängig davon, ob sie sich auf menschliche oder natürli-

125 Danny Boyle: 28 Days Later (GBR 2002); Roland Emmerich: 2012 (USA/CAN 2009); Roland Em-

merich: Independence Day (USA 1996); Roland Emmerich: The Day After Tomorrow (USA 2004);

Christophe Gans: Silent Hill (CAN/F 2006); Francis Lawrence: I am Legend (USA 2007); Denis Vil-

leneuve: Blade Runner 2049 (USA 2017).

126 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 715.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Ruinen-Ästhetik

che Verursachung zurückführen lassen.127 Die bereits vorgestellten Trümmerlandschaf-

ten durch Kriegszerstörungen lassen sich in diesem Sinne genauso als postapokalypti-

scheAtmosphärenbetrachten,wieurbaneund ländlicheLandschaften,die durchErdbe-

ben, Überschwemmungen, Wirbelstürme, Vulkanausbrüche und sonstige Naturgewal-

ten dahingerafft werden.Wie sehr diemodernen Ruinen imEinzelnen auchmit roman-

tischen Motiven spielen, sie gewinnen angesichts der gigantischen Ausmaße der krie-

gerischen Konflikte des 20. Jahrhunderts neue und veränderte Konnotationen. Techno-

logische Entwicklungen im Militärbereich, man denke an Massenvernichtungswaffen

wie die Atombombe, führen zu zuvor ungeahnten Dimensionen von Ruinenlandschaf-

ten als Ergebnis der Zerstörung. Dass der Mensch immer schon im Zuge kriegerischer

Auseinandersetzungen sich und seine Lebenswelt ruiniert hat, verrät ein Blick in die Ge-

schichtsbücher dieserWelt; doch Umfang und Intensität der Zerstörungen haben durch

den Einsatz entsprechender Kriegstechnologie zugenommen. Dass ganze Städte oder

Landschaften innerhalb weniger Augenblicke ruiniert – ja geradezu ausgelöscht – wer-

den können, ist eine Signatur der Moderne und die vielfach kritisierte Kehrseite ihrer

rasanten technologischen Entwicklungen. Ohne die realen Ruinen des 20. und 21. Jahr-

hunderts an dieser Stelle eingehender untersuchen zu wollen, werden wir uns stattdes-

sen den filmischen Imaginationen fiktiver Ruinenlandschaften widmen, die jedoch im-

mer auch als Reflexionen über die reale Menschheitsgeschichte verstanden werden kön-

nen –oder sogar verstandenwerden sollten,willmandenBereichdesFiktivennicht ledig-

lich als Verklärung des Realen abtun. Sosehr fiktiveDarstellungen fiktiv sind, sie bleiben

stets durchdrungen von Bezugnahmen auf Reales.

Wahn, delirierende Erlösungssehnsucht und das Dämonische, wie Hartmut Böhme

schreibt,nehmenvor allemmitBlick auf denHorrorfilmEinzug indieRuinen,wie nach-

folgend ersichtlich werden soll.128 Paradigmatisch soll das an dem Film Silent Hill des

französischen Regisseurs Christophe Gans aus dem Jahr 2006 aufgezeigt werden. Der

Film basiert auf der gleichnamigen japanischen Survival-Horror-Videospielserie, deren

erster Teil 1999 veröffentlichwurde.Der Plot ist,wie fürHorrorfilmenicht unüblich, ver-

gleichsweise schnell wiedergegeben: Das Ehepaar Rose und Christopher DaSilva – letz-

terer gespielt von Sean Bean – haben Sorge um ihre kleine Adoptivtochter Sharon, die

schlafwandelt und durch das Malen beunruhigend düsterer Bilder auffällt, die sie im-

merwieder in autistischerManier schwarzübermalt.Während ihrer ungewolltennächt-

lichen Ausflüge stammelt Sharon wiederholt den Namen »Silent Hill«. Die Mutter Rose

findet nach einer kurzen Internetrecherche heraus, dass es sich dabei um einen ›rea-

len‹Ort gleichenNamens handelt.Gemeinsammit Sharon begibt sie sich,nachdemeine

erhoffte Verbesserung von Sharons Zustand durch medikamentöse und therapeutische

Behandlungen ausbleibt, gegen denWillen ihres Mannes mit dem Auto auf die Reise zu

der ominösen Stadt. Auf demWeg dorthinwird sie von der Polizistin Cybil Bennett kon-

trolliert, die aufgrund von Roses auffällig angespanntem Verhalten den Verdacht hegt,

127 Auf den Begriff der ›Postapokalypse‹ wird im Abschnitt zu den Ruinen der Vergangenheit, Zukunft

und Gegenwart erneut eingegangen.

128 Zur Ruine imHorrorgenre als Architektur und Topographie des Todes in Auseinandersetzungmit Sim-

mel siehe: Hans Richard Brittnacher: Ästhetik des Horrors, Frankfurt a.M. 1994, S. 154–159.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 73

Rose habe Sharon möglicherweise entführt. In dem für Horrorfilme typischen, ratio-

nal eher unnachvollziehbaren Verhalten der Protagonisten flieht Rose während der Po-

lizeikontrolle mit dem Auto, weil sie einen Wegweiser mit der Aufschrift »Silent Hill«

sieht.Nach einer kurzenVerfolgungsjagd erscheintmitten auf der Straße eine schemen-

hafte Mädchengestalt, die an Sharon erinnert, woraufhin Rose mit ihrem Fahrzeug ein

Ausweichmanöver einleitet, das an einer Leitplanke endet. Rose wird bewusstlos. Als sie

wieder erwacht, befindet sie sich auf wundersameWeise in Silent Hill und ihre Tochter

Sharon ist verschwunden.

Silent Hill ist ein lost place im wahrsten Sinne des Wortes. Die in dichten Nebel und

Ascheregen gehüllte Stadt ist von einer tiefen Schlucht umgrenzt, die eine Abreise zu-

nächst aussichtlos erscheinen lässt. Die Straßen sind menschenleer. Immer wieder er-

tönen Sirenen,die vor demunnatürlich rapidenEinbruch derNacht unddemdamit ein-

hergehenden Einzug dämonischer Gestalten warnen.Gemeinsammit der Polizistin Cy-

bil muss sich Rose auf der Suche nach ihrer Tochter gegen diverse alptraumartige Krea-

turen behaupten. Parallel dazu sucht ihr Ehemann Christopher in Begleitung eines Of-

ficers und ebenfalls vor Ort in Silent Hill nach Frau und Tochter. Dem Zuschauer wird

schnell klar, dass sich Rose und Christopher zwar beide in derselben Kleinstadt, jedoch

in parallelen Dimensionen befinden.Die weitere Handlung des Films offenbart schließ-

lich,dass inSilentHill inderVergangenheit eine fanatischeSekteunterderLeitungeiner

gewissen ChristabellaMädchen und Frauen verbrannt hat, weil sie diese für Hexen hiel-

ten. Die Stadt ist schließlich bei einem verheerenden Großbrand weitgehend zerstört

worden. Eines ihrer Opfer war ein junges Mädchen namens Alessa Gillespie, welche die

Feuerattacke auf ihre Person nur schwer entstellt überlebte. Unter unvorstellbaren Qua-

len spaltete sich ihr Wesen in Gut und Böse und manifestierte sich zum einen in einem

rachegelüstigenDämon,der fortandieÜbeltäter der Sekte indemalptraumhaftenSilent

Hill gefangenhält,undzumanderen indemSäugling eines jungenMädchens,das einem

Waisenhaus überlassen und später von den DaSilvas adoptiert wurde: Sharon. In einem

blutrünstigen Finale erhält die gequälte Alessa in Form des Dämons ihre Rache an den

Sektenmitgliedern, insbesondere an ihrer Peinigerin Christabella. Ein richtiges Happy

End gibt es nicht. Rose und Sharon können dem unheimlichen Ort Silent Hill zwar ent-

fliehen und finden wieder nach Hause – es wird jedoch klar, dass sie nach wie vor in der

verlorenen Parallelwelt gefangen sind.

Für dasThema der Ästhetik der Ruinen ist nun die Art undWeise entscheidend, wie

der verlassene und verfallene Ort Silent Hill in Szene gesetzt wird. Als sinistere Atmo-

sphäre korrespondiert der lost placemit den opakenHandlungssträngen des Filmgesche-

hens. Das Ruinenästhetische zwischen friedvoller Idylle und schockierender Irritation

verschiebt sich in diesem Film zugunsten der düstereren Erscheinungsmodalitäten. Si-

lent Hill übersetzt Szenerien, wie sie uns in der nebulösen Malerei Caspar David Fried-

richs oder der nostalgischen Fotografie Sven Fennemas begegnet sind, in das Medium

des Films, um sie als verlorene Areale des Schreckens zu inszenieren. Viele Szenen des

Films zeigen Rose, wie sie auf der Suche nach ihrer Tochter, deren schemenhafte Ge-

stalt sie immer wieder zu entdecken glaubt, durch die finsteren Ruinen der Kleinstadt

irrt.DieGrundatmosphäre des Films erscheint demZuschauer durchgehend ruinös:Die

gezeigten Straßen, Gebäude und Gegenstände sind von einer Ascheschicht bedeckt; es

ist neblig; in den Straßen stehen liegengebliebene, rostige Autowracks mit platten Rei-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Ruinen-Ästhetik

fen und zerbrochenen Fenstern; umgekippte, zerschlissene Kinderwagen und verboge-

ne Fahrräder liegen am Boden; Türen und Tore sind aus den Angeln gehoben; demolier-

te Bretterzäune zieren unaufgeräumteHinterhöfe; Schilder und Lampen hängen schief;

es werden brachliegende Geschäfte, Bowlingbahnen, Garageneinfahrten und Schulge-

bäude gezeigt und der Showdown spielt sich schließlich in einer heruntergekommenen

Kirche ab – alles ist aus dem Lot geraten: Es herrscht stilles, übriggebliebenes, verein-

samtes Chaos. Die Aufnahmen der Innenstadt sind dabei oft aus der Froschperspektive

gefilmt, die schon Piranesi und Hubert Robert zur Steigerung architektonischer Wir-

kungen nutzten, wodurch die entseelten Reste der ausgestorbenen Kleinstadt umso be-

drohlicher erscheinen.

Es verschlägt Rose schließlich in eine verwaiste Grundschule, in der sie den Spuren

Alessa Gillespies folgt, deren Schicksal sich sukzessive enthüllt. Dort kommt es schließ-

lich zu einer Szene, die unter demAspekt der Ruinierung besonders hervorsticht.129 Die

ohnehin bereits ruinöse Atmosphäre der architektonischen Innenräume wird in einem

animierten filmischen Zeitraffereffekt mittels CGI (Computer Generated Imagery) zu-

sätzlich ruiniert. Rose begibt sich zunächst in eine der Schultoiletten, die sich ohnedies

schon in recht marodem Zustand befindet. Als die Alarmsirenen erneut ertönen, steht

Rose, nur mit einer Taschenlampe bewaffnet, in dem plötzlich verdunkelten Toiletten-

raum.Das Licht der Taschenlampe fällt auf den sie umgebendenRaum;der Putz löst sich

auf einmal wieHautfetzen von denWänden und der Decke, Lacke und sonstige Oberflä-

chenschichten schälen sich von den Gegenständen ab und legen darunterliegende rosti-

ge Stahlkonstruktionen frei, Kacheln fallen von denWänden und zerschellen amBoden.

Übrig bleibt ein extremdüsterer und schmutziger Raum.Die Szene gipfelt schließlich in

demunangenehmenAuftritt eines dämonischenWesens,das andie gequältenGestalten

derMalerei vonHieronymusBosch erinnert. In Verbindungmit dessenErscheinen grei-

fen organische, pulsierende, kapillarartige Strukturen, ähnlich des sonst in Ruinen üb-

lichen Pflanzenbewuchses, auf den Raum über. Die Ruine des Schulgebäudes wird hier

zu einer Ruine des Horrors. In Silent Hillwerden die Ruinen zu einem atmosphärischen

Reflexionsgeschehen über fantastische andereWelten undDimensionen, im Zuge derer

das Unheimliche in die Ruinen Einzug erhält.

Ebenfalls in düster-endzeitlichem Gestus, wenn auch weniger schrecklich, werden

die Ruinen in dem Science-Fiction-Film I am Legend des Regisseurs Francis Lawrence,

basierend auf einer gleichnamigen Romanvorlage von Richard Matheson, in Szene

gesetzt.130 Im Mittelpunkt des Geschehens steht der Virologe Lt. Colonel Dr. Robert

Neville, gespielt vonWill Smith. Der Film entwirft ein apokalyptisches Endzeitszenario

der Menschheitsgeschichte. Die Modifikation eines Masern-Virus durch die Wissen-

schaftlerin Dr. Alice Krippin versprach einen hundertprozentigen Heilungserfolg gegen

Krebs. Das Virus mutierte jedoch auf unerwartete Weise, woraufhin der größte Anteil

der Menschheit dahingerafft wurde. Von etwa 600 Millionen Überlebenden erwiesen

129 Christophe Gans: Silent Hill (CAN/F 2006); ab Min. 40:18.

130 Zwar nicht in Anbetracht von Ruinen aber mit Blick auf das Ende der Menschheit behandelt Eva

Horn I am Legend in ihrer Einleitung Die Erde ohne Menschen, in: Eva Horn: Zukunft als Katastrophe,

Frankfurt a.M. 2014, S. 7–12.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 75

sich lediglich 12 Millionen als immun. Die restlichen Überlebenden entwickeln im Ver-

lauf der Erkrankung zunächst tollwutartige Symptome und degenerieren schließlich

soweit, dass sie einen animalischen Zustand, getrieben von bestialischem Hunger

und enormer Aggression, erreichen. Ihre Haut wird heller, sie verlieren die Haare und

verstecken sich tagsüber im Dunkeln, da UV-Licht ihnen tödliche Schmerzen zufügt.

Sie haben einen höheren Puls, Atmung und Stoffwechsel sind beschleunigt und die

Körpertemperatur ist erhöht.

Auf der Hut vor diesenmutiertenMenschen fristet der Virologe Dr. Neville sein Da-

sein in den verwaisten Ruinen von New York und versucht im Alleingang eine Heilung

von der Pandemie zu finden. Insbesondere der spektakuläre Filmauftakt soll uns hier

beschäftigen.131 Der Film setzt mit einer Fernsehaufnahme eines Interviewsmit der be-

sagten Wissenschaftlerin Dr. Alice Krippin ein, in dem sie in wenigen Sätzen erläutert,

dass ihr Forschungsteammittels derModifikation einesMasern-Virus die Krebserkran-

kung bei allen ihrer 10.009 klinischen Patienten erfolgreich geheilt habe. »So you have

actually cured cancer?«, fragt die Interviewerin – »Yes, yes. Yes,we have.«, entgegnet Dr.

Krippin hoffnungsvoll lächelnd in stolzem, jedoch besonnenem Ton. Schnitt.Der verti-

kal aufsteigende Kamerablick eröffnet die Ansicht auf ein gespenstisch verlassenes New

York.ÜberschwemmteAutobahnabschnitte erscheinenwieFlüsse;massenweise stehen-

gelassene Fahrzeuge ruhen in einem wilden Durcheinander auf den Fahrbahnen; grü-

ner Pflanzenbewuchs bedeckt stellenweise die Straßen; Vogellaute imHintergrund;Mö-

wen am Himmel. Schnitt. Ansicht auf den Times Square – auch hier aus der bereits be-

kannten Froschperspektive; Werbeplakate und Schilder haben eine Patina ausgebildet;

der unkontrollierte Pflanzenbewuchs ist im wahrsten Sinne des Wortes ›aus den Fugen

geraten‹; Zikaden- und Vogelgezwitscher im Hintergrund; vollkommene Menschenlee-

re.Nach vierweiterenEinstellungen auf unterschiedliche ruinöseDowntown-Szenerien

wechselt derKamerablick indieVogelperspektiveundverfolgt in einer entferntenDrauf-

sicht ein rasant sich fortbewegendes Gefährt, während dieMotorengeräusche durch die

Häuserschluchten hallen.

Dr. Neville und sein Schäferhund heizen in einer modernen Version des Ford

Mustang Shelby durch die verlassene Innenstadt, auf dem Schoß ein Jagdgewehr;

Vogelschwärme werden durch das Fahrzeug aufgescheucht; Ausweichmanöver vorbei

an verlassenen Panzern und Militärfahrzeugen in Straßenblockadeformation; Plakate

zeigen die Aufschrift »GOD STILL LOVES US. Do we still love God?«; der Mustang

rast an einem von Planen abgedeckten Quarantänegebäude mit dem obligatorischen

Biohazard-Emblem vorbei; plötzlicher Wildwechsel mitten im urbanen Dschungel: ein

Rudel Damwild wechselt die Straßenseite und einige Tiere geraten vor das Fahrzeug;

Dr. Neville verreißt das Lenkrad, wodurch das Auto ins Schleudern gerät. Es folgt eine

Treibjagd mit demMustang durch den verwahrlosten Großstadtdschungel; die Hirsche

springen aufgescheucht kreuz und quer durch das Chaos aus liegengebliebenen Fahr-

zeugen, wuchernden Pflanzen und sonstigemGerümpel in den Straßen New Yorks. Die

Verfolgungsjagd endet abrupt, als sich die Tiere in ein Dickicht aus stehengebliebenen

131 Francis Lawrence: I am Legend (USA 2007); es geht hier um die ersten ca. 8:00 Min. des Films bis

zur Einblende des Filmtitels.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Ruinen-Ästhetik

Fahrzeugen fliehen – als ob der Stau der Rush Hour vor geraumer Zeit schlagartig und

final zum Erliegen gekommen wäre.

Die nächste Szene zeigt Dr. Neville mit dem Jagdgewehr bewaffnet und in Beglei-

tung seines Hundes, wie sie am Times Square zu Fuß mannshohes Gras durchstreifen.

Die Natur ist in die urbane Ruinenlandschaft eingezogen.GigantischeMarkenlogos wie

das große, gelbe ›M‹ des Fastfood Franchise McDonald’s zieren die ruinösen Gebäude-

fassaden,währendDr. Nevillemit seinemGewehrobjektiv eines derRehe anvisiert.Kurz

bevor er zumAbschusskommt,wirddasRehwild voneinemvermutlichausdemZooent-

flohenen Löwenweibchen attackiert, einMännchen und das Löwenjunge folgen.Dr. Ne-

ville bricht die Jagd schließlich ab, als seineAlarmuhr den bevorstehendenSonnenunter-

gang ankündigt. Dem Zuschauer wird anhand der Anfangsszenen klar: New York – hier

stellvertretend für die ganze Welt – liegt in Ruinen und die Natur hat sich den Raum

desMenschen zurückerobert. Die Ruinen werden in I am Legend zu einem Reflexionsge-

schehen übermögliche Endzeitszenarien desMenschen, hiermit Blick auf die Gefahren

medizinischer Forschung.

Ein ähnliches Endzeitszenario entwirft der Horrorfilm 28 Days Later des Regisseurs

Danny Boyle nach einem Drehbuch von Alex Garland. Der Film aus dem Jahre 2002

präsentiert dem Zuschauer anstelle der amerikanischen Metropole ein verlassenes

London.132 Das Filmgeschehen setzt auf ähnlicheWeise ein wie in I am Legend: In einem

Prolog werden Fernsehbildschirme gezeigt, die unterschiedliche Zusammenschnitte

verschiedener sozialer Unruhezustände, wie Polizeiaufgebote und Straßenschlachten,

aber auch Hinrichtungen und andere gewaltsame Gräueltaten im öffentlichen Raum,

abspielen. Die Kamerafahrt führt langsam von den Bildschirmen weg und zeigt einen

fixierten und an diverse Kabel angeschlossenen Schimpansen, dem diese Fernsehauf-

nahmen gezeigt werden. Der Kamerablick auf den Bildschirm einer Überwachungska-

mera offenbart schließlich, dass es sich um das »Cambridge Primat Research Center«

handelt. Die Aufnahme der Überwachungskamera zeigt, wie in demselben Moment

maskierte Personen die Forschungseinrichtung betreten und das Objektiv der Kamera

abdecken. Im weiteren Verlauf stellt sich heraus, dass es sich bei den Eindringlingen

um Tierschutzaktivisten handelt, welche die grausamen Umstände, unter denen die

Primaten als Versuchstiere gehalten werden, fotografisch dokumentieren und die Tiere

anschließend befreien wollen. Ein Forscher, den sie überrumpeln und festhalten, warnt

sie davor, die Tiere frei zu lassen, da sie infiziert und hochgradig ansteckend seien.

»Infected with what?«, fragt einer der Aktivisten denWissenschaftler; »In order to cure,

you must first understand.«, entgegnet der Forscher, wird aber von dem aufgebrach-

ten Aktivisten schreiend unterbrochen: »Infected with what!?«, worauf der Forscher

bloß mit dem Wort »Rage« antwortet. Trotz dieser Warnung öffnet eine Aktivistin

einen der Käfige, woraufhin der Affe sie prompt attackiert und beißt. Die Aktivistin

erbricht umgehend Blut, das sie auch einem ihrer Kameraden ins Gesicht spuckt. Sie

windet sich widernatürlich am Boden und ihre Pupillen verändern sich. Man hätte den

Wissenschaftler – zumindest in diesem Fall – vielleicht doch ernst nehmen sollen.

Nach einer Einblende mit demWortlaut »28 days later…« wird der Protagonist Jim,

gespielt von Cillian Murphy, gezeigt, wie er entblößt in einem Krankenhausbett zu Be-

132 Danny Boyle: 28 Days Later (GBR 2002); es geht hier um die ersten ca. 13:00 Min. des Films.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 77

wusstsein kommt. Sichtlich benommen folgt er den Spuren im Raum, um sich zu ori-

entieren.Das Krankenhauszimmer wirkt verwüstet; diemedizinischen Apparaturen im

Raum sind durcheinander; es liegen Gegenstände auf dem Boden. Nachdem er einige

Kanülenaus seinenArmenentferntundeinengrünenArztkittel zumAnziehengefunden

hat, erkundet Jim verunsichert und vorsichtig das Krankenhaus. Schnell wird klar, dass

sich dort niemandmehr befindet.Das Krankenhaus ist verlassen und verwüstet; Patien-

tenliegen, Tische und Stühle wurden umgestoßen; überall liegt Zeug herum; öffentliche

Telefone sind ausgehängt und außer Betrieb; Getränkeautomaten wurden geplündert;

keineMenschenseele anzutreffen –wie schon bei I am Legend begegnet der vermeintlich

letzte Überlebende den stummenSpuren eines vergangenenChaos. Jim verlässt das ver-

lasseneKrankenhaus,nurumsich in einemebenso verlassenenLondonwiederzufinden.

Müllhaufen lagern am Straßenrand; einer der charakteristischen roten Londoner Dop-

peldeckerbusse liegt umgekippt mitten auf der Straße; herumliegende Zeitungen zei-

gen die Headline »EVACUATION«; eine gigantische Litfaßsäule versammelt unzählige

Vermisstenanzeigen. Während I am Legend New York mittels aufwendiger CGI-Effekte

vonMenschen leert, ruiniert und den Einzug von Flora und Fauna animiert, präsentiert

28 Days Later geschickt in den frühen Morgenstunden gedrehte Aufnahmen eines men-

schenleeren Londons. Streng genommen haben wir es bei 28 Days Later nicht mit einer

Ruinierung Londons im engeren Sinne zu tun, da die gezeigten Gebäude nicht verfallen

oder zerstört erscheinen; der Film inszeniert die Großstadt vielmehr als einen schlicht

verlassenen Ort. Nichtsdestoweniger hat die Metropole ihre Funktion als Stätte des be-

lebten, städtischen, gesellschaftlich-sozialen Daseins verwirkt und erscheint als ein Ort

aufgegebenenLebens –dasmacht ausLondoneineRuinenstadt,auchwenndieüblichen

Verfallsphänomene in diesem Fall weniger deutlich in Augenschein treten.

Doch die Ruinen haben in 28Days Later auch im klassischen Sinne einen bemerkens-

wertenAuftritt.Ziemlich genau inderMitte des Films verschlägt es diemittlerweile klei-

neGruppeÜberlebender auf der SuchenachSchutzundauf der Flucht vor derGroßstadt

und den dort hausenden Horden infizierter Mutanten in eine nahezu arkadische Rui-

nenlandschaft.133 Es handelt sich dabei um die Ruine der ehemaligen Zisterzienserabtei

Waverley Abbey, die etwa drei Kilometer südöstlich von Farnham im englischen Surrey

liegt. Dies sind die einzigen Sequenzen des düsteren Horrorstreifens, in denen sich die

Protagonisten für einen kurzenMoment in Sicherheit wiegen können und es zu keinem

bedrohlichen Zwischenfall mit gewaltbereiten Eindringlingen kommt. Die Gruppe ver-

anstaltet ein Picknick, ruht sich aus und schläft an einem Lagerfeuer. Wie eine Erho-

lungspause in der Idylle einer Ruinenlandschaft erscheinen diese Szenen, die geradezu

überspitzt harmonisch inszeniert werden. So erscheint es fast kitschig, als die Gruppe

Überlebender einigen wilden Pferden dabei zusieht, wie diese – regelrecht als Symbole

uneingeschränkter Freiheit – majestätisch mit wehender Mähne über die grünen Wie-

sen galoppieren. Die Ruine wird an dieser Stelle des Films als sicherer Zufluchtsort sti-

lisiert, der als friedliche Idylle und harmonische Landschaft mit den Schockkulissen der

Großstadt und den dort lauernden Bedrohungen kontrastiert.

133 Danny Boyle: 28 Days Later (GBR 2002); die beschriebenen Szenen beginnen ab Min. 53:00 und

enden etwa bei Min. 1:00:00.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Ruinen-Ästhetik

Der Science-Fiction-Film Blade Runner 2049 spielt mit den Themen Natur, Erinne-

rung und Geschichte und handelt ebenfalls in nicht wenigen Szenen in den Ruinen un-

serer Zivilisation. Der Film des Regisseurs Denis Villeneuve von 2017 entwirft ein dysto-

pisches Zukunftsszenario, das –wie der Titel nahelegt – im Jahre 2049 spielt, in demder

Mensch den Planeten Erde und die für sein Überleben notwendige Erdatmosphäreweit-

gehend ruiniert hat.Dichter Smog liegt über derGroßstadt Los Angeles; SanDiego dient

als gigantischeMülldeponie; die verlasseneGeisterstadt Las Vegas ist nach einemAtom-

krieg und mehreren Nuklearunfällen ein verseuchtes Sperrgebiet; die Ökosysteme sind

mehr oder weniger zusammengebrochen; echte Tiere und Pflanzen gibt es kaum noch;

dieMenschen ernähren sich vonproteinreichenKäferlarvenmittels Insektenfarmen; ein

gigantischer technischer Blackout hat zudem Jahre vor der gezeigten Filmhandlung ei-

nen erheblichenAnteil der elektronischenDatengelöscht unddamit auch einen entspre-

chend großen Teil der kollektiven Erinnerung der Menschheit vernichtet. Die übrigge-

bliebenen Lebensräume werden in Blade Runner 2049 gleichermaßen vonMenschen und

künstlichen Menschen (sogenannten ›Replikanten‹) bewohnt. Das urbane Stadtbild ist

zudem von Hologrammen – d.h. dreidimensionalen Raumprojektionen – geprägt, die

sowohl Personen als auch Gegenstände visualisierend ›verkörpern‹.

DieHandlung des Films, auf die hier imDetail nicht näher eingegangenwerden soll,

lässt sich auf folgendes Motiv herunterbrechen: Es geht um die Frage des Menschseins

bzw. des Personseins im ethischen Sinne, wie man es von Debatten rund um künstliche

Intelligenz,Roboter und dergleichen kennt, sprich:Wann ist einWesen eine anzuerken-

nende und zu achtende Person? In einem Lebensraum bevölkert vonMenschen, künstli-

chen Menschen und Hologrammen, die allesamt in gewisser Hinsicht Persönlichkeiten

habenoder sukzessive entwickeln, stellt sichdie Frage,worinGemeinsamkeitenundUn-

terschiede dieser Gattungen bestehen und wann wir deren Exemplare als individuelle

Persönlichkeiten anerkennen. Die filmische Reflexion legt nahe, dass es eine identitäts-

stiftende Form der Erinnerung ist, die jemanden zu einer Person werden lässt. Konkret

sind es im Film Kindheitserinnerungen –welche den Replikanten beispielsweise künst-

lich implantiert werden –, die aus einem Wesen eine Person machen. Die Ruine ist in

diesem Zusammenhang nicht irrelevant, denn schließlich stiften die Ruinen als Spuren

der Vergangenheit Identität. An den Ruinen wird dem Menschen in gewisser Hinsicht

anschaulich begreifbar, wo er herkommt und wer er ist. Als Evidenzen der Geschichte

geben die Ruinen denMenschen eine kollektive und bisweilen individuelle Identität.

DieRuinen inBladeRunner2049 sindalsonicht alleinKulissen einesdystopischenZu-

kunftsbildes, sie korrespondieren vielmehr als materielle Fragmente im Raum mit den

geistigen Fragmenten der Erinnerung, denen die Protagonisten im Zuge des Filmge-

schehens nachspüren.Eine Szene zeigt besonders anschaulich,wie dabei inBladeRunner

2049 die Ruinen in still inszenierten Erscheinungsweisen das Handlungsgeschehen tra-

gen.134 Der ProtagonistOfficer K, vonRyanGosling verkörpert, begibt sich auf der Suche

nachRickDeckart,derwie imVorgängerBladeRunner135 vonHarrisonFordgespieltwird,

in dieWüstenruinen von Las Vegas.Dichter Dunstnebel ist in orangenes Licht getaucht.

134 Denis Villeneuve: Blade Runner 2049 (USA 2017); die beschriebenen Szenen beginnen ab Min.

1:40:30 und enden etwa bei Min. 1:44:45.

135 Ridley Scott: Blade Runner (USA/HKG 1982).

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 79

Officer K begegnet zunächst Fragmenten gigantischer Statuen wie einemKopf, dem die

Hälfte des Gesichts fehlt und zwei einander gegenübergestellten, nackt knienden Frau-

enfiguren mit geöffneten Mündern in High Heels – anscheinend anregende Dekoratio-

nen der einstigen Vergnügungsmetropole Las Vegas. Eine Biene landet auf Officer K’s

Handrücken, wodurch er auf einen gesamten Bienenstock inmitten der gigantischen,

skulpturalen Fragmentsammlung aufmerksam wird – ein Anzeichen für die Anwesen-

heit von Menschen in dem Sperrbezirk. Die nächste Szene zeigt Officer K, wie er auf

ein im orangenen Dunst zunächst nur schemenhaft zu erkennendes Gebäude zugeht,

das zunehmend seine Gestalt preisgibt. Es handelt sich um ein pompöses Casino, des-

sen Rauminterieurs ebenso verlassen erscheinen,wie die äußere Umgebung. Vorsichtig

erkundet Officer K die ebenfalls in orangenes Zwielicht gehüllten Räumlichkeiten. Die

Kamerafahrten sind langsam; fast keine Geräusche sind imHintergrund zu vernehmen;

eine hohe Tür quietscht und knarzt, als Officer K sie öffnet; ein riesiger Kronleuchter

liegt herabgestürzt inmitten eines imposanten Foyers; auf den Spieltischen des Casinos

befinden sich noch Spielchips, als seien die Spielenden hier zuletzt auf und davon geeilt

und hätten alles stehen und liegen gelassen; dermonetäreWert der Chips ist ebenso ver-

lorengegangenwie das Klientel der Institution; Officer K rollt die kleine weiße Kugel des

Roulettespiels durch das Rad; das Klackern der Kugel hallt durch den verlassenen Casi-

nosaal; in einem anderen Raum schlägt er auf einem Flügel eine der Tasten an und ein

verstimmter D-Ton erklingt und verliert sich in den Weiten des leeren Gebäudes, bis er

spurlos verklungen ist.BladeRunner 2049 entwirft eine atmosphärisch düster-melancho-

lische Reflexion über die Natur desMenschen.Ganz imGeiste Simmels geht es dabei ei-

nerseits um seine äußereNatur als erdatmosphärische Lebensgrundlage seiner Existenz,

die er pflegen oder ruinieren kann und andererseits um seine innereNatur, sprich: was es

überhaupt heißt,Mensch bzw. Person zu sein.

Auch die Science-Fiction-Katastrophenfilme des Regisseurs Roland Emmerich

wie Independence Day, The Day After Tomorrow und 2012 entwerfen Szenarien, in denen

die menschliche Lebenswelt im ersteren Falle durch Angriffe außerirdischer Wesen

oder, wie bei den letzteren beiden Filmen, durch Naturkatastrophen ruiniert wird.

Independence Day führt die Zerstörung von Washington D.C. durch Raumschiffattacken

vor,The Day After Tomorrow zeigt die Eisruinen von New York, nachdem durch den Kli-

mawandel eine neue Eiszeit hereinbricht136 und 2012 imaginiert den Untergang der

gesamten menschlichen Lebenswelt basierend auf Theorien zum sogenannten ›Konti-

nentaldrift‹, denen zufolge sich die Kontinentalplatten kontinuierlich verschieben und

es damit einhergehend zu gewaltigen Naturereignissen wie Erdbeben, Vulkanausbrü-

chen und Wirbelstürmen kommt. Diese Filmbeispiele reflektieren über das Geschick

des Menschen im Ganzen, seine Stellung in der Welt und seine möglichen Schick-

sale als Erdbevölkerung. Der vom Menschen gestalteten Lebenswelt wird hier durch

größere Mächte – ob außerirdisches Leben oder die Gewalten der Natur – ein Ende

gemacht. »Nichts währt ewig!« – diesem Bonmot geben die filmischen Imaginationen

eine konkrete Gestalt.

136 Roland Emmerich: The Day After Tomorrow (USA 2004); die einschlägige Szene hierzu findet sich

ab Min. 1:55:00.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Ruinen-Ästhetik

Die behandelten Filmemit ihren jeweiligen Inszenierungen von Ruinen und Ruinö-

sem verhandeln das Verhältnis desMenschen zu seiner Geschichte, Erinnerung undNa-

tur.So fantastischund imaginativ die Filminhalte imEinzelnenauch seinmögen,es geht

ihnen immer um eine Reflexion über reale Selbst- undWeltverhältnisse des Menschen.

Die Ruinen im Film sind dabei keineswegs bloße Kulissen oder Staffagen derHandlung,

die prinzipiell austauschbar wären. Das Handlungsgeschehen der genannten Filme lie-

ße sich nicht einfach an architekturlose Orte inWald,Wiese oderWüste verlegen, ohne

seinen Sinn grundlegend zu verlieren. Die Faszination an diesen Filmen lebt auf zen-

trale Weise von den filmischen Räumen, die sie aufspannen – und diese Räume sind in

unserem Fall architektonische Räume in ruiniertem Zustand.

Neben den genannten Ruinen im Film lassen sich auch die Ruinen des Films untersu-

chen. Unter Ruinen des Films ließen sich zwar auch die jeweiligen Inszenierungsweisen

der Ruinen im Film verstehen, an dieser Stelle soll darunter jedoch etwas anderes ge-

fasstwerden: dieRuinierungdesmedialen Filmträgers,die ruinöseErscheinungsweisen

bei der Filmwiedergabe verursacht. Vor allem zu Zeiten, als Filme noch analog mittels

Filmrollen und Filmprojektoren abgespielt wurden, konnten diese materiellen Träger

bzw. technischen Gerätschaften des Films Mängel, Fehler und Beschädigungen aufwei-

sen, die zu eher ungewünschten aber gängigen Effekten bei der Filmvorführung führten

wie Flimmern, Rauschen, Knistern, Verwackelungen, Unschärfe, Farblosigkeit, Sprün-

ge, helle und dunkle Punkte, Flecken und Streifen, sogenannten ›Glitches‹ – d.h. kleine

Störungen – bis hin zu kaumnoch abspielbaren Filmfragmenten.137Heutzutagewerden

solche Effekte beim digitalen Film zuweilenmittels post production auf intendierteWeise

eingesetzt. Insbesondere im Horrorgenre kommen diese Altersspuren des Filmträgers

im Bewegtbildraum häufig als Stilmittel zur Anwendung.138 Am Beispiel von Silent Hill

lässt sich das exemplarisch veranschaulichen.

Die Szenen, in denen die Geschichte der Transformation des jungenMädchens Ales-

sa Gillespie in einen Dämon in Rückblenden erzählt wird, weisen eine solche, auf der

Ebene des Bildträgers sich abspielende Ruinierung auf. Der Film lenkt damit die Auf-

merksamkeit des Zuschauers auf seine eigene mediale und technische Konstitution als

Film – in der Medientheorie werden derartige Operationen unter den Begriff ›medium

awareness‹ gefasst, denn das Trägermedium selbst wird auf diese Weise auffällig. Das

Schicksal des jungen Mädchens, wie sie von ihren Peinigern zunächst missbraucht, ge-

quält und schließlich durch das Feuerattentat grausam versehrt wird, zeigt der Film in

der beschriebenen ruinösen Erscheinungsweise des Mediums. Als Rose auf der Suche

nach ihrer verlorengegangenen Adoptivtochter Sharon in der Schule von Silent Hill den

Schreibtisch von Alessa Gillespie entdeckt, entzündet sich buchstäblich an den Spuren

137 Siehe hierzu auch folgende künstlerische Arbeiten: Peter Delpeut: Lyrisch Nitraat (NLD 1991), Su-

sann Maria Hempel: Der große Gammel (DEU 2013), Bill Morrison: Decasia. The State of Decay (USA

2002); den Hinweis auf diese artistischen Reflexionen verdanke ich Kerim Dogruel.

138 Die Horrorfilme Planet Terror des Regisseurs Robert Rodriguez und Death Proof von Quentin Ta-

rantino, beide im Jahr 2007 als Double Feature unter dem Titel Grindhouse erschienen, sind bspw.

komplett in einer solchen Retroästhetik gehalten, welche das Filmgeschehen in einer intendiert

ruinösen Darstellungsweise in Anlehnung an die Grindhouse Theaters der 1970er Jahre zeigt, die

hauptsächlich low-budget Horrorfilme im Programm hatten. Robert Rodriguez: Planet Terror (USA

2007); Quentin Tarantino: Death Proof (USA 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 81

desMädchens imRaum ein kurzer Rückblick auf vergangene Geschehnisse: So wird Ro-

se auf Alessas Platz im Klassenraum aufmerksam, weil deren Handabdrücke in der di-

cken Staubschicht auf ihrem ehemaligen Schreibtisch zu sehen sind, in dessen Oberflä-

che mehrfach das Wort ›WITCH‹ geritzt wurde; Rose klappt die Oberseite des Tisches

nach oben; in demdarunterliegenden Staufach befinden sich Bücher,Hefte und ein zer-

brochener Stift von Alessa. Daraufhin wird die besagte Rückblende eingeleitet, die in

körnigen, flimmernden, verwackelten, unscharfen, farblosen, mit schwarzen Punkten,

FlächenundStreifendurchzogenen ›alten‹ Aufnahmen –bzw.derenWiedergabemittels

analoger Projektoren – zeigt,wie Alessa von ihrenMitschülerinnen undMitschülern ge-

mobbtundmitBüchernbeworfenwird.139WährendesandieserStelle desFilms lediglich

bei einem kurzen flashback bleibt, wird Alessas Geschichte an späterer Stelle des Films

in einer längeren solchen Rückschau fortgesetzt.140 Insbesondere eine bestimmte Sze-

ne dieser Rückschau ist interessant für unser Thema des Ruinösen: Während das durch

die schweren Verbrennungen gezeichnete Mädchen in ihrem Krankenhausbett von ei-

ner Krankenpflegerin umsorgt wird, lässt ihreWut und ihr Hass auf ihre Peiniger – wie

eine mädchenhafte Erzählstimme aus dem Off nahelegt – den Blumenstrauß an ihrem

Bett verwelken.141 Die unnatürlich schnell verblühenden Blumen gehen mit dem mora-

lischen Verfall der Ereignisse zusammen und sind zugleich Anzeichen der bedrohlichen

Entwicklungenmit Blick auf die Rache des Dämons an der Sektengemeinschaft, die das

Leid des Mädchens zu verantworten hat.

Die tour d’horizon über die Ruinen und das Ruinöse im Film sollte zeigen, inwiefern

die Ruinen im Medium Film mit anderen Möglichkeiten und auf andere Weise reflek-

tiert werden, als dies in der Malerei und Fotografie der Fall ist. In dem nun folgenden

Abschnitt werden wir sehen, dass Computerspiele vieles von dem aufgreifen, was uns

imZusammenhangmit den bisher vorgestelltenMedienmit Blick auf die Ruinen bereits

begegnet ist,umes aufwiederumandereWeise sowohlmetaphorisch als auchbuchstäb-

lich durchzuspielen.

3.4 Computerspiele in Ruinen

Computer- und Videospiele existieren erst seit einigen Jahrzehnten und nehmen dem-

entsprechend auch erst jüngst Einzug in die ästhetische Forschung.DanielMartin Feige

und Stephan Günzel ist es unter anderen zu verdanken, dass hierzu erste Grundlagen-

schriften verfasst wurden.142 Von der schieren Fülle möglicher Untersuchungsperspek-

139 Christophe Gans: Silent Hill (CAN/F 2006); ab Min. 39:35.

140 Christophe Gans: Silent Hill (CAN/F 2006); ab Min. 1:27:45.

141 Christophe Gans: Silent Hill (CAN/F 2006); ab Min. 1:32:11.

142 Siehe exemplarisch: Benjamin Beil u.a. (Hg.): Theorien des Computerspiels zur Einführung, Hamburg

2017; Daniel Martin Feige, Sebastian Ostritsch u. Markus Rautzenberg (Hg.): Philosophie des Com-

puterspiels. Theorie – Praxis – Ästhetik, Stuttgart 2018; Gundolf S. Freyermuth: Games –GameDesign –

Game Studies. An Introduction, Bielefeld 2015; Stephan Günzel: Egoshooter. Das Raumbild des Compu-

terspiels, Frankfurt a.M. 2012; Martin Hennig: Spielräume als Weltentwürfe. Kultursemiotik des Video-

spiels, Marburg 2017; Christian Huberts u. Sebastian Standke (Hg.): Zwischen-Welten. Atmosphären

im Computerspiel, Glückstadt 2014; Nico Nolden: Geschichte und Erinnerung in Computerspielen. Erin-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Ruinen-Ästhetik

tiven auf Computerspiele soll hier vorwiegend das atmosphärische Raumerleben des in-

teraktiven Bewegtbildraumes mit Blick auf Ruinen vorgestellt werden. Die nachfolgend

behandelten Spiele eröffnen dem Spieler die Möglichkeit, sich mittels virtueller Spiel-

figuren durch ein atmosphärisches Spielgeschehen zu bewegen, das sich überwiegend

in Ruinen abspielt und somit ein ästhetisches Erleben von Ruinen auf eigeneWeise rea-

lisiert. Im Computerspiel tragen Ruinen auf unterschiedliche Weise das Handlungsge-

schehen: So sindesnebenhistorischenKontextenderMenschheitsgeschichtewiebereits

im Film z.B. postapokalyptische Dystopien, in denen die uns bekannte Lebenswelt rui-

nöse Gestalt annimmt oder weitgehend fantastische andereWelten – immer auchmehr

oder weniger angelehnt an die reale Lebenswelt –, die in Ruinen imaginiert werden.143

Insbesondere die nachfolgenden Titel und derenThematisierung der Ruinen sollen hier

vorgestelltwerden: dieDarkSouls-Reihe unddas SpielBloodbournedesselben japanischen

Entwicklerstudios From Software sowie das Kriegsspiel Battlefield I und der – numerisch

nicht sonderlich logisch betitelte – Nachfolger Battlefield V. Dabei werden uns weniger

die Spielmechaniken oder Handlungsstränge dieser Computerspiele interessieren als

derenArtundWeise,Ruinenästhetisch inSzenezusetzen.DieseTitel spielen fastdurch-

weg in Ruinen und wir wollen in diesem Kapitel schauen, wie das zu beurteilen ist.

Battlefield I und Battlefield V sind klassische Egoshooter in Kriegsszenarien; ersterer

Titel spielt während des Ersten, letzterer während des Zweiten Weltkrieges. Zur Spiel-

dynamik ist zumindest folgendes zu erwähnen: Wie bei allen Egoshootern besteht der

Witz des Spiels darin, online über das Internet mit anderen realen Spielern verbunden

sich durch verschiedene virtuelle Areale – die sogenannten ›Maps‹ – zu jagen und sich

gegenseitig denGaraus zumachen. Jeder Spieler ist zu diesemZweckmit einemArsenal

an virtuellenWaffen ausgerüstet undmuss sich damit gegenüber gegnerischen Spielern

behaupten.Meist aufgeteilt in verfeindete Teams, spielt sich dasGanze in zeitlich unter-

schiedlich langenRundenmit jeweils variierendenSpielzielen ab: Sogibt esunterschied-

liche Spielmodi, bei denen es darum geht, entweder lediglich eine bestimmte Anzahl an

gegnerischen Teammitgliedern zu besiegen oder dabei in unterschiedlichen Varianten

zusätzlich bestimmte Spielareale zu erobern, zu besetzen und zu halten. Die Ästhetik

der beiden Titel Battlefield I und Battlefield V ähnelt sich so sehr, dass sie für den Blick des

Laien vermutlich ununterscheidbar sind. Die ›Maps‹ beider Spiele – auch ›Level‹ oder

nerungskulturelleWissenssysteme, Berlin 2020; Claus Pias: Computer – Spiel –Welten, München 2002;

Klaus Sachs-Hombach u. Jan-Noël Thon: Game Studies. Aktuelle Ansätze der Computerspielforschung,

Köln 2015; Stephan Schwingeler: Kunstwerk Computerspiel –Digitale Spiele als künstlerischesMaterial.

Eine bildwissenschaftliche und medientheoretische Analyse, Bielefeld 2014.

143 Exemplarisch seien hier folgende Titel genannt: die Videospielreihe Assassin’s Creed, die fiktive

Handlungen anhistorisch reale Zeiten, Orte undPersonen anlehnt; Kriegsspielewie dieBattlefield-

Reihe; postapokalyptische Dystopien wie die Titel der Bioshock-Reihe, Days Gone, Death Stranding,

die Fallout-Serie,MadMax, dieMetro-Reihe,Nier: Automata, Remnant: From theAshes, die Reihen The

Division und The Last of Us; die Horror-Rollenspiele Bloodbourne, die Dark Souls-Reihe und Demon’s

Souls, die Diablo-Serie; die Horrorspiel-Reihen The Evil Within, Resident Evil und Silent Hill sowie die

Spiele S.T.A.L.K.E.R.: Shadow of Chernobyl und Chernobylite, das Kampfspiel Super Smash Bros.Ultima-

te, schließlich die Abenteuerspiele der Reihen Tomb Raider, TheWitcher und die SpieleHorizon Zero

Dawn und The Legend of Zelda: Breath of the Wild.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 83

›Karten‹ genannt – sind in der Regel eine Kombination aus landschaftlicher Naturum-

gebung in Verbindung mit Architekturen, die entweder von Rundenbeginn an bereits

Ruinen sind oder im Laufe des Spielgeschehens durch Zerstörungen zu Ruinen werden.

Die Spiele verbinden indessen oftmals ›alte‹ mit ›neuen‹ Ruinen sowie Verfalls- und Zer-

störungsruinen; sowerden je nachOrt in derWelt, an den dieMap angelehnt ist, Ruinen

antiker Tempel, mittelalterlicher Burgen und Sakralbauten, aber auch ruinöse mediter-

rane palazzi,wie sie die FotografieFennemasbeleuchtet,mit Trümmerlandschaften, rui-

nösenMilitäranlagen und Kriegsruinen zusammengebracht. Die Art der Darstellung ist

dabei keineswegs immer eine abschreckende, sondern meist eine romantisierende, die

teilweise kitschig überspitzt wie Postkartenästhetik anmutet. Die Inszenierungsweisen

der Ruinen in den Battlefield-Spielen erscheint bisweilen geradezu unverständlich ab-

surd, betrachtet man sie nicht in der kunsthistorischen Tradition der Ästhetik der Rui-

nen. Den gemeinen Spieler macht diese Überinszenierung der Ruinen womöglich nicht

sonderlich nervös, da zerstörte Gebäude schließlich stimmig zumKriegsgeschehen pas-

sen und das Augenmerk ohnehin eher darauf liegt, denGegner in das Fadenkreuz zu be-

kommen. Befassen wir uns mit Computerspielen hingegen in ästhetischer Hinsicht, ist

der Befund,dass sie Ruinen auf imposanteWeise inszenieren, zunächst einmal erstaun-

lich. Welchen Grund gibt es, das wechselseitige Katz-und-Maus-Spiel des Erschießens

und Erschossen-Werdens an solch spektakulären Orten stattfinden zu lassen? Warum

wird der Spieler mit einer solchen Überdosis an Ruinenästhetik konfrontiert?

Der kausale Grund ist klar: Kriegshandlungen führen zu Zerstörungen und das Er-

gebnis von Zerstörungen sind Ruinen –deshalb handelt das Spiel in Ruinen.Die Ruinen

sind die kausale Folge der Ereignisse der beiden Weltkriege als historischem Kontext,

den diese Spiele thematisieren. Es liegt demnach nahe, dass ein Kriegsspiel in Ruinen

spielt. In dieser Hinsicht sind die Ruinen eindrucksvoller Ausdruck der historischen

Ereignisse im Hintergrund des Spielgeschehens. Hinzu tritt ein funktionaler Grund mit

Blick auf das Spielgeschehen: Der dynamische Raum ruinöser Architekturen führt zu

unvorhersehbaren Öffnungen und Schließungen der Räume,144 die von den Spielern

in immer wieder neuer und veränderter Weise für ihre Bewegungsmanöver genutzt

werden können. Die Spieler können so immer neue Verstecke in Nischen finden, hinter

Trümmern in Deckung gehen, durch Löcher in den eingestürzten Decken undWänden

denGegner überraschenunddergleichenmehr.Dadurch,dass sich der architektonische

Raum im Spiel als dynamisches Environment durch die von den Spielern selbst hervor-

gerufenen Zerstörungen laufend verändert, spielt man nie mehrfach dasselbe Spiel –

im Sinne derselben virtuellen Umgebung –, auch wenn man mehrere Male dieselbe

Map wählt. Der gestaltete und durch die Spieler zu gestaltende virtuelle Raum bleibt

aufgrund der in jeder Spielrunde sich anders verhaltenden Architekturen interessant

und unbekannt – auch beimhundertsten Spieldurchlauf derselbenKarte.Der ästhetische

Grund für die eindrucksvolle Ruinenszenerie ist der Folgende: Diese Spiele wollen eine

atemberaubende Atmosphäre erschaffen, welche die Spieler auch in ästhetischer Hin-

sicht immer wieder aufs Neue an das Spielgeschehen fesselt – und Ruinenlandschaften

sind nun einmal solche eindrucksvollen ästhetischen Atmosphären, weil sie den Vollzug

eines besonderen atmosphärischen Reflexionsgeschehens eröffnen. Diesen Gedanken

144 Diesen Aspekt werden wir im Kapitel Atmosphären der Architektur wieder aufgreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Ruinen-Ästhetik

versucht die vorliegende Studie im Ganzen zu entwickeln und er darf mit Blick auf

die Computerspiele nicht in dem Sinne verstanden werden, als würden die Spielenden

angesichts der Ruinenlandschaften regelmäßig das Spielgeschehen pausieren und den

Notizblock zücken, um angesichts der Ruinen emphatische Reflexionen über den un-

aufhaltsamen Fortlauf der Zeiten, dieMenschheitsgeschichte, das Verhältnis von Kultur

und Natur oder den Untergang der menschlichen Lebenswelt zu Papier zu bringen. Die

Kernthese der Arbeit muss hier vielmehr so verstanden werden: Würde sich jemand die

Mühe machen zu erklären, worin die besondere Faszination an den virtuellen Ruinen-

landschaften in ästhetischer Hinsicht besteht, so würde die Antwort lauten: Sie liegt in

einem ästhetischen Reflexionsgeschehen, das diese ruinösen Atmosphären eröffnen. Es

ist das ästhetische Reflexionsgeschehen in einem noch näher zu bestimmenden Sinne,

das die Ruinenlandschaft zu einer atemberaubenden ästhetischen Atmosphäre werden

lässt.

Als bloß romantisierende Kulisse der Kriegsereignisse wären die Inszenierungen in

Battlefield I und V regelrecht moralisch verwerflich oder zumindest fragwürdig – als at-

mosphärisches Reflexionsgeschehen sind sie es nicht.Wer sichmüht zu sehen,was es in

diesen Spielen zu sehen gibt, der wird die Darstellungsweisen der Ruinen in der kunst-

historischen Tradition der Ruinenästhetik betrachten und das atmosphärische Raumer-

leben dieser virtuellen Landschaften als durch die Mittel des Mediums ermöglichte ein-

malige Erfahrungsweise von Ruinen erleben.Battlefield führt konsequent fort, worin die

Ruinenästhetik seit jeher bestand: eine ästhetische Reflexion über Selbst- und Weltver-

hältnissedesMenschen –hier vor allemmitBlick aufhistorischeZusammenhänge,krie-

gerische Auseinandersetzungen,ErbauungundZerstörung,die Fragilitätmenschlichen

Lebens usw. –, die sich imMedium des Computerspiels vollzieht.

Noch eine weitere Videospielserie soll hier vorgestellt werden: die Titel des Entwick-

lerstudiosFromSoftware,wieDemon’sSouls,DarkSouls,DarkSouls:Remastered,DarkSouls II,

Dark Souls III und Bloodbourne. Diese Spiele können der Gattung der Fantasy-Rollenspie-

le zugeordnet werden und besitzen eine gewisse Affinität zumHorrorgenre. Besonders

interessant an diesen Titeln ist deren Umgang mit der fiktiven Geschichte ihrer Spiel-

welten. Die Spiele sind im buchstäblichen Sinne eine Spurensuche im virtuellen Raum.

Das Narrativ des Spielgeschehens wird dem Spieler in opaken Fragmenten präsentiert.

Er erfährt so gut wie nichts über seine eigene Spielfigur, die Spielwelt, in die geworfen

er sich vorfindet sowie die anderen Personen, Wesen und Objekte, denen er im Laufe

des Spielgeschehens begegnet: Alles bleibt bis zuletzt ein undurchsichtiges Mysterium

undwird auch nicht eindeutig aufgelöst. Die Fangemeinde streitet sich vor allem im In-

ternet über adäquate Deutungen dieser Spielwelten – ganz ähnlich der Interpretations-

kontroversen angesichts der Rätsel moderner und zeitgenössischer Kunstobjekte. Die

Rätselspur der Spielhandlung korrespondiertmit denRuinen als SpurenderfiktivenGe-

schichte, in denen das Spielgeschehen fast durchweg agiert.Geschichte und Architektur

der Spielwelt liegen lediglich in fragmentarischer Form vor und erlegen dem Spieler so-

mit eineSpurensuche auf,wenner rekonstruierenwill,washier einmalfiktionalerWeise

geschehen sein soll. EineQuelle für Informationen über die Personen undWesen, denen

er begegnet und die narrativen Zusammenhänge, in denen sie stehen, bietet beispiels-

weise das Inventar an gefundenen und erhaltenenObjekten, das sich imLaufe des Spiels

zusehends füllt. So gibt es im Inventarmenü jeweils Objektbeschreibungen der gesam-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 85

melten Gegenstände. Auf der Grundlage dieser spärlichen Objektgeschichtenmuss sich

der Spieler die narrativen Hintergründe des Spiels in gewisser Hinsicht selbst zusam-

menreimen – wirklich klar wird dabei nichts. Die meisten Figuren, denen der Spieler

im Spiel begegnet und mit denen er kurze Dialoge führen kann, sind auch keine wirk-

liche Hilfe, denn sie sprechen zumeist in unverständlichen Rätseln, die sich wiederum

nur auflösen lassen, wenn man die erhaltenen Informationen mit andernorts zur Ver-

fügung stehenden Handlungsbruchstücken zusammenbringt. Es ist durchausmöglich,

diese Spiele komplett durchzuspielen, ohne auch nur irgendetwas von derHandlung be-

griffen zu haben. Vordergründig ist das Spiel eine Jagd auf kleinere und größere gegne-

rische Krieger, Monster, Dämonen, Geister, Hexen, Drachen und dergleichen fantasti-

scher Wesen mit dem banalen zweckorientierten Ziel, sie alle zu besiegen – und auch

dasmachen die genannten Spiele einemnicht leicht: Die Titel gerade dieses Entwickler-

studios zählen aufgrund ihres anspruchsvollen Schwierigkeitsgrades in Computerspie-

lerkreisen bekanntermaßen zu dem Frustrierendsten, womit man seine Freizeit berei-

chernkann.Hintergründig lauert dasSpielmit einemästhetischenUniversumanOrten,

Landschaften, Architekturen, Figuren, Wesen und Objekten auf, die von den Spielen-

den wahrnehmend entdeckt und verstehend entschlüsselt werden wollen und können,

je nachdem, wie weit der einzelne bereit ist, den Spuren im Raum zu folgen.

AmBeispiel vonDarkSouls III sollennachfolgendeinigeder angesprochenenRuinen-

atmosphären vorgestellt werden. Großteils angelehnt an gotische Baustile, eröffnet das

Spiel eine fantastischeWelt inRuinen.Nurnochdie feindseligenWidersacher, verlorene

erbärmliche Kreaturen und einige wenige neutral eingestellte oder sogar freundlich ge-

stimmte Charaktere sind in den zivilisatorischen Trümmerresten beheimatet, die von

der vergangenen Pracht eines glorreichen Zeitalters zeugen. Entsprechend verlassen,

elegisch und trostlos erscheinen die Atmosphären des Spiels: Durch unterschiedlichste

Landschaftsumgebungen wie Wiesen, Wälder, Wüsten, Sümpfe, Gebirge, Höhlen, Ker-

ker, Dörfer und Städte – stets verbunden mit mehr oder weniger erhaltenen architek-

tonischen Fragmenten und herumliegendem, heruntergekommenem ›Zeug‹ – wandelt

der Spieler auf der SuchenachSpuren imRaum,die ihmHinweise liefern,wieundvor al-

lemwo es weitergeht. In denmeisten Computerspielen, die einen durch virtuelleWelten

führen, ist es obligatorisch, dass man imMenü oder in einer der Ecken des Bildschirms

eine topografische Karte angezeigt bekommt, die einem den Weg durch diese Welten

weist – nicht so in den From Software-Spielen: Hier ist der Spieler orientierungslos ver-

loren, wenn er nicht in der Lage ist, sich räumliche Signifikanten einzuprägen, um sich

WegeundOrte sowiederenVer-Ortungzumerken.Besonders interessant ist dabei,dass

die gesamteSpielwelt sozusagen sehrnahbeieinander liegt, sich aber imLaufedesSpiel-

geschehens dem erkundenden Spieler erst sukzessive im buchstäblichen Sinne öffnet.

So sind Türen und Tore zunächst verschlossen undmüssen von der gegenüberliegenden

Seite aufgeschlossen werden, was dem Spieler jedoch erst zu einem späteren Zeitpunkt

undmittels mühseliger Umwegemöglich wird.

Die ausbleibende Hilfestellung bei der Erkundung dieser Areale fordert von den

Spielenden eine gesteigerte Form der Wachsamkeit und Aufmerksamkeit: Es darf

einem nichts entgehen. In Ecken können sich Hebel befinden, die Mechanismen auslö-

sen, welche wiederum Wege freischalten, die den Spieler vor neue Rätsel im Zuge der

Raumerforschung stellen. Der Raum des Spiels kann dabei insofern als dynamisches

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Ruinen-Ästhetik

Geschehen betrachtet werden, weil er sich wie bei Battlefield im Laufe des Spiels immer

weiter öffnet – jedoch nicht wie in den Battlefield-Titeln verursacht durch anhaltende

Zerstörungen, sondern durch behutsames Erforschen der Umgebung. So kommt es,

dass man sich am Ende des Spiels streckenweise an denselben Orten wie zu Beginn des

Spiels befindet, diese Orte jedoch durch neue und veränderte Öffnungen und Schlie-

ßungen vollkommen andere Wege und somit Bewegungen, Zugänge und Abkürzungen

erlauben. Auch hier spielen die Ruinen für das Spielgeschehen dieselbe funktionale Rolle

wie schon bei Battlefield: Sie ermöglichen ein zunächst undurchsichtiges Raumerleben,

das immer wieder neue und immer wieder veränderte und unerwartete Bewegungsab-

läufe gestattet; durchbrochene Decken und Wände gewähren Abkürzungen zu neuen

Räumlichkeiten oder legen Verstecke frei, in denen der Spieler Gegenstände findet;

Trümmerhaufen ermöglichen das Erklimmen höhergelegener Areale; eingebrochene

Fußböden das Fallenlassen in tieferliegende Ebenen. Die Ruinen eröffnen und um-

schließen somit den Bewegungsraum der Spieler auf eine dynamische Weise, wie es

geradlinige und statische Raumarchitekturen nicht leisten können. Von Neugierde

getrieben, will der Spieler jede Ecke und jeden Winkel des Raumes erkunden, um bloß

nichts zu verpassen. Die Ruine ermöglicht diese gesteigerte Form des Raumerlebens, in

dem die Konstitution der sonst eher unauffällig bleibenden Raumkonstellationen selbst

in den Vordergrund der Aufmerksamkeit und des Interesses rückt.

Dark Souls III setzt unterschiedliche Formen der Ruinierung in Szene: von herumlie-

gendem kaputtem Zeug wie Fässern, Kisten, Schränken, Säcken und Karren über zer-

störte Skulpturen, Särge und Grabsteine sowie vereinzelte architektonische Fragmente

wie Trümmer, Mauerreste, Torbögen, Turmspitzen, bis hin zu den noch als ehemalige

Gebäude zu erkennenden Ruinen im klassischen Sinne – als den von Pflanzenbewuchs

durchdrungenen und verfallenden Architekturen –, die sich entweder in der Ferne dem

Landschaftsblick auftun oder die architektonischen Innen- undAußenräumedermögli-

chen Bewegungsabläufe des Spiels strukturieren. Die mannigfaltigen, virtuell konstru-

ierten Ruinen reichen dabei von unscheinbaren Bretterhütten, Ställen, Baracken und

Verschlägen inWaldgebieten bis hin zu imposanten ruinösen Stadtlandschaftenmit gi-

gantischenProfan-undSakralbautenwieKathedralen,Palästen,BurgenundFestungen,

die oftmals an bestimmte reale Architekturen bzw. Architekturstile angelehnt sind (Abb.

7).145

Die Darstellungen der Ruinen stehen in den From Software-Spielen deutlich in der

Tradition der Romantik – vor allem ihrer düstereren Spielarten der bereits erwähnten

schwarzen Romantik. Nicht nur überwiegen gotische Architekturen, wie es für die Rui-

nenästhetik der Romantik kennzeichnend ist, in Verbindung mit Grabsteinen, Kerzen,

betenden Skulpturen, abgestorbenen Bäumen, wolkigen und nebeligen Witterungsla-

gen, Schnee oder Ascheregen, Morgen- oder Abendrot, dimensional überzeichneten

Vollmonden sowie oftmals vor dem Hintergrund erhabener Gebirgslandschaften eröff-

nen die Computerspiele auf flagrante Weise morbide, romantisierende Gesamtatmo-

sphären im Sinne von Bild- bzw. virtuellen Raumkompositionen, die sich offenkundig

145 Siehe bspw. in Abb. 7 die Ähnlichkeit zur Hagia Sophia.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 87

an den Werken Caspar David Friedrichs und seiner Zeit- und Gesinnungsgenossen

orientieren.146

Die architektonische Ruinierung wird stellenweise so weit getrieben, dass surrea-

le Berge aus Ruinen entstehen. Die Architekturen und die eröffneten Perspektiven auf

sie werden dabei im buchstäblichen Sinne ver-rückt, was zu rauschartigen bzw. delirie-

renden Raumerfahrungen führt. Das Raumverhältnis wandelt sich imUnterschied zum

realen, alltäglichen Raumerleben erheblich; die Architekturen erscheinen merkwürdig

schräg, verschoben, versetzt, verdreht und durcheinander. Dem Spieler wird ein ästhe-

tisches Raumerleben dargeboten, wie es so nur das Computerspiel imaginierend ver-

anschaulichen kann. Auf diese Weise entsteht eine so bizarre wie skurrile Gebirgsland-

schaft aus architektonischen Segmenten, die in ihrer ekstatischen Anordnung als Alle-

gorie der Geschichte als Chaos – hier freilich einer fiktiven Geschichte – interpretiert

werden kann.

DasComputerspiel als ästhetischesMediumgreift andereFormendermedialenDar-

stellung von Ruinen in Malerei, Fotografie und Film auf, um sie in veränderter und ei-

gener Weise selbst in Szene zu setzen. Während uns Malerei und Fotografie statische

Perspektiven auf ruinöse Innen- und Außenräume präsentieren und der Film seine Be-

trachterinnen auf eher passiveWeise an seinen Bewegungen durch ruinöse Räume teil-

haben lässt, ermöglicht das Computerspiel den Spielenden diese Bewegung selbst ak-

tiv zu steuern.Computerspiele der hier vorgestelltenGattung sind somit herausragende

Medien eines atmosphärischen Raumerlebens.Die Ruinen sind indes architektonisches

Reflexionsobjekt und raumstrukturierende Umgebung zugleich. Im nächsten Abschnitt

werdenwir danach fragen,wie technischeMedien der erweiterten und virtuellenRaum-

erfahrung ein ästhetisches Raumerleben ermöglichen, das sich von den bislang genann-

tenMedien noch einmal auf andereWeise unterscheidet.

Das Kapitel abschließen soll erneut eine kurze Bemerkung zur Frage nach den rui-

nösen Erscheinungsweisen des Computerspiels auf medialer Ebene. Gemälde verdun-

keln mit der Zeit, Fotografien verblassen, Filmrollen geraten in Mitleidenschaft – aber

inwiefern können digitale Spiele in ihrer medialen Konstitution ruinöse Charakteristi-

ken aufweisen? Mal abgesehen von Spielen, die schlicht kaputt gehen – die Software also

nicht mehr erlebbar ist, weil die Hardware ruiniert wurde –, gibt es Spiele, die in ähnli-

cherWeise,wie es uns bereits imZugedes Films begegnet ist, sogenannte ›Glitches‹, also

Pannen bzw. Störungen aufweisen oder mit ihnen intendiert operieren. Tauchen solche

Fehler ungewollt auf, so ist das meist für das Spielgeschehen unzuträglich und eher är-

gerlich – zuweilen aber auch amüsant. Als paradigmatischer Fall einer solchen Störung

kann das Festhängen der Spielfigur in einer der virtuellen Wände der Spielumgebung

betrachtet werden. Interessanter ist demgegenüber die gewollte Einbindung solcher Ef-

fekte in das Spielgeschehen. InsbesondereHorrorspiele betten solche Glitches alsMittel

zur zusätzlichen Verunsicherung der Spielenden in den Spielablauf ein. Das erscheint

den Rezipierenden dann oftmals wie Einbildungen, Halluzinationen, Rauschzustände,

Delirienundandere FormenderBewusstseinsstörungen.Schließlich sindVideospiele in

146 Siehe in diesem Zusammenhang auch den Bildband: Giovanni Perna: Die morbide Schönheit alter

Friedhöfe, Halle (Saale) 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Ruinen-Ästhetik

der Lage, uns Perspektiven auf die Welt aus der sogenannten ›Ego-Perspektive‹ zu prä-

sentieren – sie zeigen uns also aus der Sicht eines bestimmtenWahrnehmungsbewusst-

seins, wie wir sehen, was wir sehen. Im Spiel äußern sich dabei die Glitches zumeist als

kurzeUnterbrechungen undSprünge imBewegungsablauf,Unschärfe undVerschwom-

menheit des Dargestellten, das plötzliche flimmernde Erscheinen vonObjekten undGe-

stalten, das Abspielen segmentierter Ton- oder Filmspuren bzw. von rauschenden, ver-

zerrtenHologrammen imRaum.Hologrammeals virtuelleObjekte imRaum führen uns

in den Bereich erweiterter und virtueller Räume, deren Relevanz für die Ruinenästhetik

im nachfolgenden Kapitel nun eigens vorgestellt werden soll.

3.5 Ruinen in augmented und virtual reality

Die ästhetische Erfahrung von Ruinen besteht in einem besonderen atmosphärischen

Raumerleben. Medien und technische Entwicklungen erlauben es, dass dieses ästheti-

sche Raumerleben nicht allein auf den aktuellen realen und tatsächlichen Lebensraum

beschränkt bleibt, sondern spätestens im Zuge sogenannter augmented (AR) und virtu-

al reality (VR) auch als erweiterte und virtuelle Raumerfahrung möglich wird.147 Bereits

Malerei, Fotografie, Film und Computerspiel sind in der Lage, uns Ansichten von Raum-

verhältnissen oder Bewegungen durch Räume vorzuführen. Auf noch einmal veränderte

Weise gilt dies auch fürARundVR.Unabhängig von expliziten einzelnenRealisierungen

dieser Technologien soll hiermöglichst allgemeingültig sowie kurz und knapp beschrie-

ben werden, worin AR und VR bestehen und inwiefern sie sich von den bislang behan-

delten Medien unterscheiden und für die Ruinenästhetik einen Unterschied machen.

Alsaugmented realitywerdenTechnologienbezeichnet,diedasRaumerlebenumsinn-

lich Vernehmbares erweitern. Der paradigmatische Fall ist die Erweiterung des visu-

ell Wahrnehmbaren im Raum mittels Einblendung oder Überlagerung von visuell zu-

sätzlich Erscheinendem, das in ein wiedergegebenes Bewegtbild der Raumumgebung

in Echtzeit und unter Berücksichtigung der jeweiligen Perspektive des Betrachters pro-

jiziert wird. Ein elektronisches Gerät, das mit einer Kamera und der entsprechenden

Software ausgestattet ist,gibt auf dieseWeisenicht alleinAufnahmendes aktuellenRau-

meswieder, sondern fügt diesenAufnahmen entsprechendeZusatzgehalte hinzu.Dabei

kann es sich z.B. um das bloße Einblenden von Informationen und Gestalten handeln

oder die Überlagerung des Aufgenommenen mit einem visuell darübergelegten Ande-

ren. Das ermöglicht einen in ästhetischer Hinsicht veränderten Umgang mit dem uns

erscheinenden Raum. Im gegebenen Raumwird somit Raum für mehr als das im Raum

Gegebene gemacht.

Anders verhält es sichmit Formen der sogenannten virtual reality, diemittels der An-

wendung bestimmter Technologien im gegebenen Raum diesen zugunsten eines gänz-

lich anderen Raumerlebens hinter sich lassen. Als VRwerden in diesem Sinne Technolo-

gien bezeichnet,welche die Simulation des Erlebens eines vollkommen anderenRaumes

147 Im weiteren Verlauf werden die gängigen Abkürzungen AR = augmented reality und VR = virtual

reality gebraucht.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 89

verwirklichen. Die Begriffe ›Simulation‹ und ›Virtualität‹ bürgen gefährlich illusionis-

tisches Potential: Es werden zwar Raumerfahrungen erlebbar, die klarerweise nicht in

demselben Sinne wirklich sind, wie es das reale außermediale Raumerleben ist – trotz-

demerlebenwir diese ›simulierten‹Raumerfahrungenwirklich.Zudembleibenwir dabei

an die leibliche Verortung in einem realenRaumgebunden.Es ist – zumindest bislang –

nicht so, dass wir uns tatsächlich in andere räumliche Dimensionen ›beamen‹ würden.

Wir nutzen vielmehr im realen Raum bestimmte Technologien wie VR-Brillen, um in

andereWelträume und Raumwelten einzutauchen, was den Immersionsbegriff auf den

Plan ruft.

Der Begriff ›Immersion‹ kannmit Blick auf den Blick in die VR-Brillen keine Exklu-

sivität beanspruchen, denn schließlich ›tauchen‹ wir (metaphorisch gesprochen) auch

in Romane, Musikstücke, Gemälde, Filme und Computerspiele ›ein‹. Im Zuge virtuel-

ler Raumerfahrungen tritt dieses Eintauchen und sich-in-etwas-hinein-Begeben jedoch

besonders markant hervor, da es letztlich unumgänglich ist, will man die entsprechen-

den virtuellen Räume erleben. Bücher sind schnell zur Seite gelegt, wenn in der unmit-

telbaren Leseumgebung plötzlich etwas anderes unsere Aufmerksamkeit fordert; Mu-

sik begleitet oftmals ein ansonsten auch an anderem interessiertes Im-Raum-sein; an

Gemälden lässt sich ohnehin gut vorbeigehen und -sehen; auch die in atmosphärischer

Hinsicht oft als besonders immersiv ausgezeichneten Computerspiele werden gerne in

geselliger Runde mit Freundinnen und Freunden neben verbalem Austausch und an-

derweitigen Vergnügungen praktiziert; selbst der Kinosaal – so immersiv dieses Erle-

ben ist – bürgt stets die Gefahr, dass unsere Aufmerksamkeit auf die eigentliche Werk-

vorführung vonPopkornrascheln,Husten,demmarkantenDeodorant des Sitznachbarn

oder Ähnlichem abgelenkt wird. Den virtuellen Raum können wir hingegen nur zu dem

Preis ›betreten‹, uns voll und ganz auf dieses Erlebnis einlassen zu müssen, unabhängig

davon, wie kurzweilig oder langwierig das Spektakel letztlich ist. Bücher,Musik, Bilder,

Filme und Computerspiele bleiben ästhetische Gegenstände unter anderen im ansons-

ten außermedialen Raum. VR überführt uns hingegen auf vollumfänglicheWeise in die

Wahrnehmung eines anderen Raumgeschehens. Man kann nicht ein bisschen oder ne-

benher den virtuellen Raum erleben,manmuss voll ›einsteigen‹.

Es ist leicht ersichtlich,welcheMöglichkeitenARundVRfürdenBereichdesRuinen-

ästhetischen eröffnen.148 Die AR-Technologien können beispielsweise, mit Ruinen kon-

frontiert, die ursprünglichen Bauten in digital rekonstruierter Form veranschaulichen.

Man hält also das entsprechende elektronische Gerät vor die architektonischen Reste

und es wird einem der ursprüngliche Bau in intakter Verfassung visualisiert. Während

der Betrachter von Ruinen den ursprünglichen Bau ansonsten anhand der erhaltenen

Überreste in der eigenen Fantasie imaginiert, können AR-Technologien frühere archi-

tektonische Zustände visuell erlebbarmachen.Dabei steht und fällt eine historisch qua-

lifizierte Rekonstruktion der entsprechenden Gebäude mit der sorgfältigen Arbeit von

148 Es geht hier nicht um visionäre Theorien, was eines Tages möglich sein wird. Die beschriebenen

Einsatzmöglichkeiten von AR und VR werden bereits praktiziert. Aufgrund der Schnelllebigkeit

dieser Technologien und ihrer rasanten Weiterentwicklung sollen jedoch keine expliziten Ein-

zelprodukte vorgestellt werden, sondern deren Anwendung begrifflich möglichst allgemein be-

schrieben werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Ruinen-Ästhetik

Archäologen, Historikern, Kunsthistorikern, Architekten und sonstigen Experten, die

anhand von Bauplänen, Zeichnungen, Fotografien und dergleichen diese Gebäude auf-

wendig digital rekonstruieren. Je penibler der betriebene Aufwand, umso eindrucksvol-

ler und historisch adäquater werden diese Technologien ›die Geschichte‹ – im Sinne der

Rekonstruktion eines bestimmten historischen Zustandes einer Architektur – anschau-

lich werden lassen. Auch für Fragen des Denkmalschutzes und der Krux zwischen Kon-

servierung und Restauration bieten die AR-Technologien Unterstützung, z.B. bei Pla-

nungsprozessen. Bevor man die tatsächlichen architektonischen Überbleibsel anrührt

und verändert, lässt sich der Umgang mit ihnen vorab simulieren, um diesen oder je-

nen gestalterischen Eingriff durchzuspielen, ohne dabei direkt die materiellen Objekte

zu versehren.

Einen ganz anderen, veränderten Umgang mit Ruinen bieten die VR-Technologien.

Sie ermöglichen neben der Herstellung von rein imaginativen Räumen die Wiederher-

stellung von Räumen, die ansonsten verloren oder unzugänglich wären.149 Man kann

sich die Rekonstruktion historischer Areale vorstellen, die mittels dieser Technologien

erlebbar gemachtwerden imUnterschied zu einerGeschichtsschreibung,die sie in erster

Linie verstehbar macht. Trotz aller Tücken, die man sich mit solchen Versuchen des Er-

fahrbarmachens von Geschichtemit Blick auf das Spannungsfeld zwischen historischer

Realität und konstruiertemZugang zu ihr einkauft –was imÜbrigen für jedeDokumen-

tation historischer Ereignisse gilt –, bergen die VR-Technologien ein erstaunliches Po-

tential eines ästhetischen Zugangs zur Historizität an Stelle eines vorrangig verstehen-

den Zugangs imMediumdesWortes und der Schrift.Mit einem ästhetischen Zugang zu

historischen Zusammenhängen ist hier gemeint, dass die sinnliche Anschauung in den

Vordergrund tritt und anBedeutunggewinnt.AnBedeutungkanndie ästhetischeWahr-

nehmung dabei nur gewinnen, weil sie nach wie vor von sprachlichen Sinngebungen

ausgeht und zu ihnen zurückführt. Mit dem Verhältnis von Wahrnehmung und Spra-

che werden wir uns im nachfolgenden Großabschnitt der Arbeit zu den theoretischen

Reflexionen eingehend beschäftigen.

Insbesondere für unseren Leitbegriff der Atmosphäre sind AR und VR belangvoll,

denn sie stellen veränderte oder gar gänzlich konstruierte Atmosphären her. Während

AR bestehende Raumatmosphären aufgreifend und eingreifend verändert, handelt es

sich bei VR um reine Darstellungen und somit Herstellungen von Atmosphären. Letzte-

re verlieren im Unterschied zu den realen Atmosphären des leiblich-sinnlichen In-der-

Welt-seins grundlegend anMannigfaltigkeit und Kontingenz. Reale, natürliche oder ar-

chitektonische Atmosphären zeichnen sich durch einen sich stetig in prinzipiell unvor-

hersehbarerWeise wandelnden Charakter aus, während die hergestellten Atmosphären

virtueller Räume vollends arrangiert sind und bei aller simulierten Wechselhaftigkeit

letztlich konstant bleiben.150

149 Ein Beispiel für ersteres ist das VR-Horror-Videospiel Resident Evil 7 Biohazard, das den Spieler in

unheimliche Geschehnisse in ruinösen Atmosphären im bereits beschriebenen Stil entführt. Ein

Beispiel für letzteres ist das Chernobyl VR Project, das den Spieler mittels einer VR-Brille die ver-

seuchten und verlassenen Sperrzonen von Tschernobyl und Prypjat begehen lässt.

150 Ein Beispiel hierfür sind die Witterungen und ihre Auswirkung auf Lichtverhältnisse, welche die

realen Atmosphären einem stetigen Wandel in ihrem Erscheinen unterwerfen. Hergestellte At-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen 91

Für die Frage nach ruinösen Erscheinungsweisen der technischen Medien AR und

VR selbst gilt weitgehend das Gleiche, wie es schon mit Blick auf die Computerspiele

erläutert wurde. Vor allem die VR-Technologien sind dadurch, dass sie uns in der be-

sagten immersivenWeise präsentieren,wie sie präsentieren,was sie präsentieren, prin-

zipiell in der Lage, diese Formen des Wahrnehmens im Sinne von Verzerrungen des zu

Sehenden und zu Hörenden selbst zu ›ruinieren‹. Sie können so Einbildungen, Hallu-

zinationen, Rausch, Delirien, Täuschungen und sonstige manipulierte und veränderte

Sinneseindrücke auf der audiovisuellen Ebene simulieren, die sich normalerweise auf

der Subjektseite ästhetischerWahrnehmungsvollzüge verorten ließen. Insbesondere für

das Horrorgenre bieten diese ästhetischen Operationen ein bislang kaum ausgeschöpf-

tes Potential.

3.6 Erstes Zwischenfazit

Bevor wir uns im nächsten Großabschnitt der Studie der Klärung der bisher in weitge-

hend unreflektierter Form gebrauchten zentralen Begriffe wie u.a. ›Raum‹, ›Spur‹, ›Na-

tur‹, ›Architektur‹, ›Atmosphäre‹, ›Imagination‹, ›Interpretation‹ und ›Reflexion‹ zuwen-

den, sollen hier noch einmal in aller Kürze die bislang behandelten Zusammenhänge

festgehalten werden. Die Einleitung diente dem Zweck zu erläutern, inwiefern die Rui-

nen imHinblick auf ästhetische Fragestellungen thematisiertwerden.Eswird nicht die-

se oder jene bestimmte Ruine unter diesen oder jenen konkreten archäologischen, his-

torischen, kunsthistorischen oder ethnologischen Fragestellungen untersucht. Was im

Zuge dieser Arbeit imZentrum steht, sind die Besonderheiten der Ruinenästhetik – also

Fragen der Art: Inwiefern sind Ruinen schön? Inwiefern machen wir an Ruinen beson-

dere ästhetische Erfahrungen? Inwiefern reflektieren die ästhetischen Medien und die

Künste auf jeweils unterschiedlicheWeise über Ruinen?

Weil Ruinen nun einmal auf sehr grundlegende Weise Objekte in der Welt sind, an

denen sich ›die Geschichte‹ im weitesten Sinne zeigt – wir werden im Folgenden wei-

tergehend untersuchen, was das überhaupt heißen soll –, ist es unumgänglich, einfüh-

rend etwas zur Geschichte der Ruinen zu sagen. Wir haben in diesem Zusammenhang

gesehen, dass Ruinen zu unterschiedlichen Zeiten auf unterschiedliche Weise rezipiert

wurden. Eines jedoch scheint dabei gewiss: die Persistenz der Ruinen. Ruinen sind ei-

ne anthropologische Grundkonstante des menschlichen Daseins. Wo der Mensch lebt,

da hinterlässt er sein Werk und gibt es somit Zerstörung und Verfall preis. Wir werden

hierauf im Abschnitt zu den Ruinen der Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart zurückkom-

men.

Für die theoretischen Begriffsreflexionen, die nun folgen, ist es entscheidend, vorab

gezeigt zu haben, um welche ästhetischen Phänomene es den anzustellenden Überle-

gungen überhaupt geht. Dabei ist für die Frage nach der Relevanz desThemas ebenfalls

wichtig, dass ein Interesse an Ruinen keineswegs vergangen ist und nur eine romanti-

sche Zwischenstation in den Sphären der Künste war. Die ästhetischenMedienMalerei,

mosphären können das zwar bis zu einem gewissen Grade simulieren, bleiben aber letztlich in

ihrer phänomenalen Fülle und Mannigfaltigkeit hinter den realen Atmosphären deutlich zurück.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Ruinen-Ästhetik

Fotografie, Film,Computerspiel und erweiterte und virtuelle Raumtechniken behandeln

Ruinen seit ihrem jeweiligen Aufkommen und heute intensiver und elaborierter denn

je. Hierbei befruchten sich die unterschiedlichen ästhetischenMedien in ihren Darstel-

lungsweisen nicht selten wechselseitig. Diese Nachweise zu erbringen, war Zweck der

angestellten phänomenologischenBestandsaufnahmedesRuinenästhetischen.DieBei-

spiele aus den ästhetischenMedien und Künsten wurden ausführlich vorgestellt, um im

weiteren Verlauf der Schrift auf sie zurückgreifen zu können. Sie werden uns zudemda-

zu dienen, die nachfolgend angestellten Überlegungen zu veranschaulichen und an den

beschriebenen ästhetischen Phänomenen zu überprüfen. Unter den artifiziellen bzw. ar-

tistischenReflexionen sollen die ästhetischenMedien undKünste der vorgestellten Art ver-

standen werden. Mit den theoretischen Reflexionen, die nun folgen werden, sind in erster

Linie Begriffsklärungen gemeint.Die Arbeit amBegriff als philosophischeKerndisziplin

zielt darauf ab, diejenigenBegriffe zu erhellen, die auf naiveWeise zur Beschreibung der

ästhetischen Gegenstände bereits im Spiel waren. Vor allem die Begriffe ›Atmosphäre‹

und ›Reflexion‹ stehen dabei nachfolgend im Zentrum.

Das ästhetische Erleben von Ruinen besteht in einem besonderen atmosphärischen

Raumerleben. Hierbei sind Reflexionsvollzüge in zweierlei Hinsicht relevant: die Re-

flexionen der Rezipierenden an Ruinen und die Reflexionen, die in unterschiedlichen

ästhetischen Medien und Objekten Gestalt annehmen. Diese sind selbst als mehr oder

weniger artistische Artefakte schon Reflexionsobjekte, an denen sich für jene wiederum

Reflexionen entzünden können. Diese unterschiedlichen Valenzen des Reflexionsbe-

griffs auf Subjekt- und Objektseite ästhetischer Wahrnehmungssituationen werden

im Abschnitt Formen der Reflexion eingehender ausdifferenziert werden. Wichtig ist

dabei: Die ästhetischen Medien präsentieren uns Darstellungen – oder, um nicht von

vornherein ein repräsentationales Verständnis des Verhältnisses der künstlerischen

Medien zur Welt zu unterstellen, sollte man besser sagen: Darbietungen, die wir in un-

seren Fällen als Darstellungen von Ruinen identifizieren können –, während die realen

Ruinen selbst klarerweise keine Darstellungen sind.151 Der gesamte weitere Verlauf der

Untersuchung dient der genauen Sondierung dieser hier zunächst bloß skizzierten

Überlegungen. Die Ruinenästhetik soll letztlich als atmosphärisches Reflexionsge-

schehen beschrieben werden. Sowohl die unterschiedlichen Formen von Atmosphären

als auch die unterschiedlichen Formen von Reflexionen werden im weiteren Verlauf

eingehend voneinander abgegrenzt. Die nun folgende theoretische Reflexion dient

einem Arrangement der zentralen Begriffe und ihrer Konstellationen zueinander, das

uns ein Verständnis der besonderen ästhetischen Anziehungskraft der Ruinen und des

Ruinösen erlaubt.

151 Ich folge hier Seel: »Von den anderen Objekten des Erscheinens unterscheiden sich Kunstwerke

grundsätzlich dadurch, daß sie Darbietungen sind.« (M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 156f.)

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe

des Ruinenästhetischen

UmdasRuinenästhetische als ein atmosphärischesReflexionsgeschehenbeschreiben zu

können,müssen zuvorderst die Begriffe ›Atmosphäre‹ und ›Reflexion‹ erläutert werden.

Dieser längere Textabschnitt soll insofern dazu dienen, den Atmosphärenbegriff zu ent-

falten.Das darauf folgendeKapitelRuinenästhetik – ein atmosphärischesReflexionsgeschehen

wird sich noch einmal eigens den unterschiedlichen Formen der Reflexion zuwenden,

um die Leitthese des Ruinenästhetischen als einem atmosphärischen Reflexionsgesche-

hen zuplausibilisieren.Doch schauenwir zunächst danach,wiewir uns demAtmosphä-

renbegriff annähern werden.

Die Wahrnehmung von Atmosphären ist als ein komplexes und voraussetzungsrei-

ches, immer zugleich sinnliches und sinnhaftes, ästhetisches Erleben zu begreifen.Wie

das im Detail zu verstehen ist, sollen die nachfolgenden Unterkapitel zeigen. Zu die-

sem Zweck werden wir das ästhetische Raumerleben in unterschiedlichen Hinsichten

in den Blick nehmen. Es wird der Reihe nach um den Raum derWahrnehmung, den Raum

der Sprache, den Raum der Zeichen sowie den Raum der Gefühle gehen. Diese vier Abschnit-

te bereiten ein Verständnis des Atmosphärenbegriffes vor, der im fünften Unterkapitel

AuraundAtmosphäre eigens aus demBegriff ›Aura‹ resultierend erläutertwerden soll. An-

schließend werden wir in der Lage sein, in den darauf folgenden Kapiteln zu den Atmo-

sphären der Architektur und denAtmosphären derNatur entsprechend natürliche und archi-

tektonischeAtmosphärenvoneinander zuunterscheidenbzw.derenbesonderesZusam-

menspiel imHinblick auf die Ruinen zu erläutern. Der Raumbegriff ist indessen sowohl

metaphorisch als auch buchstäblich zu verstehen. Im buchstäblichen Sinne geht es um

einVerständnisunseres tatsächlichen leiblich-sinnlichen In-der-Welt-seins,das vonuns

zumeist – wenn nicht sogar immer – als ein räumliches Dasein erfahren wird. Wir be-

finden uns also wortwörtlich in Räumen,wennWahrnehmungen, Sprache, Zeichen und

Gefühle auffällig werden. Gleichwohl handelt es sich um eine metaphorische Verwen-

dung des Raumbegriffs, insofern von diesenDimensionen derWahrnehmung, Sprache,

Zeichen und Gefühle selbst als Räumen die Rede ist.

Es geht im Folgendenweniger darum,diemetaphorische Verwendung des Raumbe-

griffsmitBlickaufdiebesagtenZusammenhänge starkzumachen,alsdasbuchstäbliche

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Ruinen-Ästhetik

und ästhetische Raumerleben als einen Erfahrungsvollzug zu begreifen, in dem Wahr-

nehmung, Sprache,Zeichen undGefühle für diese Raumerfahrung in der einen oder an-

derenWeise bedeutsam werden. Das Nachfolgende will zeigen, inwiefern unser Raum-

erleben grundlegend getragen wird von den Vermögen des Wahrnehmens, Sprechens,

Verzeichnens und Fühlens. Unsere gleichermaßen leiblich-sinnliche wie begrifflich-re-

flexive Raumerfahrung muss indes, so die These, zwischen Rezeption und Konstruktion

operierend begriffen werden. Es geht also im Folgenden darum, die Rolle derWahrneh-

mung, Sprache, Zeichen und Gefühle für unser ästhetisches Raumerleben zu erläutern.

DieseDimensionenderRaumerfahrunggipfeln schließlich imBegriff der ›Atmosphäre‹,

der ihr komplexes Zusammenspiel hinreichend erfasst.

4.1 Raum der Wahrnehmung

Da es hier nicht einfach nur um gedankliche Reflexionsvorgänge, sondern um ein äs-

thetisches Erleben atmosphärischer Reflexionsvollzüge geht, muss untersucht werden,

in welchem Verhältnis Begriff und Anschauung stehen. Begriffliche Reflexionen vollzie-

hen sich imMediumder Sprache,währenddie ästhetischenReflexionen einZusammen-

spiel aus begrifflichen Reflexionen und leiblich-sinnlichen Erfahrungen kennzeichnet.

Es macht daher Sinn, zunächst einmal nach der Wahrnehmung und ihrer Rolle für äs-

thetische Reflexionsvollzüge zu fragen.

Ruinen und derenDarstellungen in unterschiedlichen ästhetischenMedien sindGe-

genstände in der Welt, die unserer Wahrnehmung erscheinen. Diese ästhetischen Me-

dien und Werke der Kunst über Ruinen thematisieren immer auch die Wahrnehmung

der Ruinen. Inszenierungen von Ruinen in den Künsten sind geradezu Präsentationen

derWahrnehmungsweisen von Ruinen. DieWahrnehmung ist für die Ästhetik der Rui-

nen folglich in mindestens zweierlei Hinsicht relevant: als genereller Zugang zu Ruinen

undderenDarstellungenüberhaupt sowie alsSujet dieserDarstellungen.DieWeisender

Wahrnehmung vonRuinen sind der Inhalt derDarstellungen vonRuinen.DieWahrneh-

mung wird diesem Verständnis zufolge in den ästhetischen Medien selbstreflexiv – sie

thematisiert sich selbst im Medium ästhetischer Darbietungen. Piranesis und Roberts

Ruinenmalerei aus der devoten Froschperspektive veranschaulichen ehrfürchtige Blicke

auf die architektonischen Zeugen des überwältigenden Geschichtsverlaufs; die melan-

cholische, nostalgische und elegische Stimmung, die sich in der Begegnungmit Ruinen

zuweilen einstellt, werden von den Fotografien Fennemas bewusst evoziert; Horrorfil-

me wie Silent Hill lassen uns erschaudern angesichts der Irritation durch die unheimli-

chen Atmosphären verlassener Orte; Computerspiele wie Dark Souls schüren obendrein

die Neugier und Entdeckungslust, die wir an Ruinen ohnehin schon verspüren und AR

und VR visualisieren Imaginationsvollzüge, wie die Ergänzung des architektonischen

Fragments zum Ganzen, die ansonsten oftmals mit der direkten Betrachtung von Rui-

nen einhergehen. Diese Beispiele verdeutlichen, dass die medialen Darstellungen von

RuinenüberdieWahrnehmungvonRuinen reflektieren.ÄsthetischeMedienundKunst-

werke, die Ruinen in Szene setzen, präsentieren uns demnach Perspektiven auf Ruinen

im Sinne vonWahrnehmungsweisen von Ruinen. Fragenwir also im Folgenden danach,

wasmit demBegriff der ›Wahrnehmung‹ überhaupt angesprochen ist.Was ist damit ge-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 95

meint, dass wir Ruinen wahrnehmen und die Darstellungen der Ruinen über dieWahr-

nehmung von Ruinen reflektieren?

Unter dem Begriff ›Wahrnehmung‹ wird dem Alltagsverständnis zufolge die Fähig-

keit von Lebewesen verstanden, mittels ihrer Sinnesorgane Informationen über ihre

materielle Umwelt zu erhalten.1 Wir leben demnach in einer Welt von physischen Ge-

genständen, die wir sinnlich wahrnehmen;mittels unserer Sinne sehen, hören, riechen,

schmecken und ertasten wir die uns gegebeneWirklichkeit. Dieser Standardauffassung

nach scheint das Phänomen der Wahrnehmung zunächst recht unproblematisch zu

sein. Auffällig wird es erst, wenn wir uns mit bestimmten Wahrnehmungsurteilen

genauer auseinandersetzen, wie: »Ich sehe eine Ruine«, »ich nehme die herunterge-

kommene Gartenhütte der Nachbarin schon lange nicht mehr wahr« oder »Mario muss

den verfallenen Tempel doch gesehen haben!«. Ist man wirklich in der Lage, ganze

Gegenstände zu sehen, oder sind uns bloß Farben und Formen gegeben, aus denen wir

die Anwesenheit bestimmter Dinge schließen? Kann man aufhören, etwas wie die rui-

nöse Gartenhütte der Nachbarin wahrzunehmen oder nimmt man sie weiterhin wahr,

lediglich ohne ihr Beachtung zu schenken? Kann man berechtigterweise jemandem

unterstellen, er hätte etwas sehenmüssen?2

Bei FragendieserArt liefert dieStandardauffassungderWahrnehmungkeine zufrie-

denstellendenErklärungenunddasPhilosophierenüberdieWahrnehmungsetzt ein.Zu

nochdeutlichererSkepsis andermöglicherweise zunächstharmlos erscheinendenFrage

nach der Wahrnehmung veranlassen Phänomene wie Sinnestäuschungen, Zaubervor-

stellungen, Einbildungen, Halluzinationen oder der Drogenrausch. Sie dienen als Bei-

spiele für die Relativität der Wahrnehmung. Es werden in Wahrnehmungssituationen

Dinge ineinerWeisewahrgenommen,die so ›eigentlich‹ garnichtodernur inganzande-

rerFormgegebensind.3Wiekannes sein,dassunsdieselbenGegenständemal aufdie ei-

ne,mal auf die andereWeise erscheinen?Wannnehmenwir auf die richtigeWeisewahr?

Worin besteht letztlich der ›eigentliche‹ Gegenstand, den wir wahrnehmen? Wir wer-

den im Folgenden sehen, dass die Auseinandersetzung mit der Wahrnehmung sich auf

eine grundlegende Opposition bringen lässt: Bildet unsere Wahrnehmung eine äußere

Wirklichkeit lediglich ab oder konstruiert sie diese Wirklichkeit? Ist die Wahrnehmung

also eine responsive oder eine konstruktive Fähigkeit desMenschen?4 Der Abschnitt zur

Wahrnehmung soll erläutern, weshalb es sich dabei um eine falsche Opposition handelt

und inwiefern Wahrnehmung und insbesondere das Sehen – auf dem Gesichtssinn soll

imweiterenVerlauf zunächst der Fokus liegen –als eine »janusköpfige Tätigkeit imZwi-

schenraum vonGeist undWelt«5 betrachtet werden kann.Das Sehen ist demnachweder

ein neutraler Kanal der Informationsaufnahme, noch ist die sichtbareWelt eine Projek-

tionsfläche für Beliebiges.6

1 Vgl. LambertWiesing: Einleitung: Philosophie derWahrnehmung, in: ders. (Hg.): Philosophie derWahr-

nehmung. Modelle und Reflexionen, Frankfurt a.M. 2002, S. 9–64, hier S. 12.

2 Vgl. ebd., S. 13.

3 Vgl. ebd., S. 14.

4 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 9f.

5 Ebd., S. 51.

6 Vgl. ebd., S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Ruinen-Ästhetik

4.1.1 Konrad Fiedlers Ausdrucksbewegung der Wahrnehmung

Die Erkenntnis, daß alles Außer-uns auf ein In-uns hinausläuft, daß von einem Sein zu

reden nur soweit einen vernünftigen Sinn hat, als ein solches in unserem Bewußtsein

erscheint – diese Erkenntnis zerstört die Täuschung, als ob wir uns einer vor uns, um

uns liegenden Welt mit den Organen unseres Leibes und mit den Fähigkeiten unse-

rer Seele nur so geradehin zu bemächtigen brauchten, um sie zu besitzen; vielmehr

werden wir inne, daß alle Wirklichkeit uns einzig allein bekannt wird in den sich in

uns und durch uns vollziehenden Vorgängen, deren Anfänge wir in den Sinnesemp-

findungen voraussetzen, deren Resultate wir da erfassen, wo sie sich zu bestimmten

Formen entwickeln.7

Als Ausgangspunkt der weiteren Überlegungen sollen die wahrnehmungstheoretischen

Ansätze des Kunsttheoretikers Konrad Fiedler dienen.8 Nicht zuletzt, weil sie im Hin-

blick auf eine Auseinandersetzungmit Kunst konzipiert wurden, eignen sie sich für die

vorliegende Behandlung ästhetischer Medien und Kunstwerke über Ruinen besonders.

Konrad Fiedler hebt in seiner Schrift Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit

(1887) insbesondere hervor, dass die Wahrnehmung in einer unbewussten Tätigkeit

eines formalen Gestaltens besteht, die in gewisser Hinsicht durch die Kunst bewusst

werden kann. Damit distanziert sich Fiedler von der Auffassung, Wahrnehmung bilde

eine äußere Wirklichkeit lediglich ab, und betont deren konstituierenden Charakter.

Mit dieserThese bietet er eine Begründungsmöglichkeit an, weshalb dieWahrnehmung

desselbenGegenstandes sich durch den historischenZeitpunkt, durch die Individualität

des Wahrnehmenden und durch seine momentane Befindlichkeit unterscheiden kann.

Das Subjekt fasst durch die Wahrnehmung ein vorgegebenes Ding nicht einfach nur

auf, sondern konstituiert durch sie das Wahrgenommene zu dem, als was es ihm er-

scheint. Die Wahrnehmungen sind »Gestaltungen eines psychophysischen Subjekts«.9

Wahrnehmungen vollziehen sich demnach immer auch im Modus von Zuständen, die

psychisch und physisch durch das Subjekt (mit-)bestimmt sind. So wird verständlich,

weshalb jemandem in Situationen extremer physischer und psychischer Beeinflussung,

wie etwa im Affekt, starkerMüdigkeit oder imDrogenrausch, die Dinge anders erschei-

nen können als gewohnt.Die Autonomie und Souveränität desWahrnehmenden nimmt

damit deutlich zu. Das Wahrnehmungssubjekt wird in gewisser Hinsicht zu einem

schaffenden ›Künstler‹ und offenbart sich in der Art undWeise,wie es wahrnimmt. Der

Wahrnehmende formt aus seinen Sinnesempfindungen die Wahrnehmungen, wie ein

Künstler dieWerkgestalt aus den ihm gegebenenMaterialien.10

Diese Analogie kann irreführend sein, denn im Unterschied zu den Materialien,

die dem Künstler gegeben sind und in seiner Wahrnehmung bereits eine Form haben,

7 Konrad Fiedler: Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit, Grafrath 2016, S. 12f.

8 Vgl. Lambert Wiesing: Konrad Fiedler, in: Stefan Majetschak (Hg.): Klassiker der Kunstphilosophie,

München 2005, S. 179–198.

9 L. Wiesing: Philosophie der Wahrnehmung, S. 43.

10 Vgl. ebd., S. 44; siehe zudem: Lambert Wiesing: Die Zustände des Auges. Konrad Fiedler und Heinrich

Wölfflin, in: St. Majetschak (Hg.): Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext, München

1997, S. 189–208, hier S. 192f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 97

welche er im gestalterischen Prozess am Material lediglich umformt, gewinnen die

Sinnesempfindungen Fiedler zufolge ihre Form zuallererst im gestaltenden Prozess der

Wahrnehmung durch denWahrnehmenden; die Sinnesempfindungen nehmen nicht et-

was im Sinne eines empirischen Denkens derWahrnehmung Vorgängiges lediglich auf,

um es dann umzuformen, sondern entstehen auf genuineWeise imGestaltungsprozess

der Wahrnehmung selbst. Daher versteht Fiedler den Wahrnehmungsvorgang auch als

»Ausdrucksbewegung«.11 Die Kunst selbst wird für ihn letztlich zu einer Vollzugsform

der Wahrnehmungsphilosophie; das sichtbare Kunstwerk kann als gelungener Beitrag

zur Beschreibung derWahrnehmung aufgefasst werden, dennwir brauchen »nur unbe-

fangenen Auges zu sehen,was der Künstler tatsächlich tut, um zu begreifen, daß er eine

Seite der Welt faßt, die nur durch seine Mittel zu fassen ist, und zu einem Bewußtsein

der Wirklichkeit gelangt, das durch kein Denken jemals erreicht werden kann«.12 Die

Kunst vermag es daher, den unbewussten und unsichtbaren Gestaltungsvorgang der

Wahrnehmung ins Sichtbare zu setzen.13

Die genanntenwahrnehmungstheoretischenÜberlegungen Fiedlers sind vorausset-

zungsreich und müssen nachfolgend genauer untersucht werden. Es wird jedoch be-

reits erkennbar, weshalb sie für eine ästhetische Auseinandersetzung besonders geeig-

net sind.Der kreativeundkonstruierendeCharakter derWahrnehmung,denFiedler un-

ter den Begriff ›Ausdrucksbewegung‹ fasst, wird für die angestellten Reflexionen über

ästhetische Erfahrungen, die ästhetischen Medien und die Kunst eine entscheidende

Rolle spielen. Er kann in gewisser Hinsicht als Bedingung derMöglichkeit von artifiziel-

len bzw. artistischen Reflexionen und gleichzeitig als deren Resultat begriffen werden,

dennwirmüssen vonder Freiheit imWahrnehmenund interpretierendenVerstehenGe-

brauch machen, damit ästhetische Medien und Kunstwerke entstehen können, und wir

gewinnen diese Freiheit zugleich in besondererWeise an ihnen.

FiedlersTheorien stehen in der Tradition Kants, von dem er den theoretischen Rah-

men für seine konstitutionstheoretisch argumentierende Wahrnehmungs- und Kunst-

philosophie übernimmt.14 Arnold Gehlen schreibt über Fiedler: »Er ging von der Kanti-

schen Philosophie aus […] und in der Tat ist diese nichtrealistische Philosophie, die aus

der sichtbaren Erscheinung heraus denkt […], wie keine andere geeignet, die moderne

Kunst in Gedanken zu fassen.«15 ›Nichtrealistisch‹ ist Kants Philosophie vereinfacht ge-

sagt insofern, als siemit der vorherrschendenAnnahmeder vorherigen philosophischen

Traditionbricht,dieGegenständederWelt seienuns in irgendeiner Form ansich zugäng-

lich. Die vorkantische Metaphysik, die sich Fiedler zufolge einem naiven Realismus zu-

ordnen lässt, dachte alles geistige undweltliche Sein als ein zuBezeichnendes.Demnach

existiert eine dem Denken vorgängige Gegebenheit, die wir durch Worte und Zeichen

bloß repräsentieren. Das Sein bestünde, wie Majetschak es beschreibt, somit in einem

11 K. Fiedler: Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit, S. 11.

12 Ebd., S. 87.

13 Vgl. L. Wiesing: Philosophie der Wahrnehmung, S. 44f.

14 Vgl. Stefan Majetschak: Arbeit an Sichtbarkeit. Zur Einleitung, in: ders. (Hg.): Auge und Hand, S. 9–24,

hier S. 12.

15 Arnold Gehlen: Zeit-Bilder. Zur Soziologie undÄsthetik dermodernenMalerei, in: ders.:Gesamtausgabe,

Bd. 9:Zeit-Bilder undweitere kunstsoziologische Schriften, hg. v. Karl-Siegbert Rehberg, Frankfurt a.M.

2016, S. 1–332, hier S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Ruinen-Ästhetik

objektiven Korrelat von Zeichen; es würde eine objektive Instanz darstellen, auf deren

»aller subjektiven Repräsentation gegenüber vorgegebene Selbstbestimmtheit wir mit-

hilfe verschiedener Zeichensysteme als auf einen fixen Bezugspunkt referieren«.16 Die

Gegenstände der Welt existierten demnach in ihrer bestimmten Seinsweise unabhän-

gig von uns und müssen durch uns lediglich zutreffend begriffen und darin repräsen-

tiert werden. Kant macht hingegen klar, dass wir uns immer nur mit der Art undWeise

auseinandersetzen können, wie die Dinge für uns gegeben sind. Was wir ›Sein‹, ›Rea-

lität‹ oder ›Wirklichkeit‹ nennen, ist demzufolge keine unabhängige Gegebenheit und

auch kein objektives Korrelat einer Bezugnahme durch sprachliche Zeichen, vielmehr

»ein Produkt geistiger Prozesse derVerknüpfung von subjektivenVorstellungen zurEin-

heit eines gegenständlichen Wirklichkeitsbewusstseins«.17 Die subjektive Tätigkeit bildet

demnach imGeiste zuallererst das Objekt und findet nicht einen in seiner Bestimmtheit

schon vorhandenen Gegenstand einfach vor, der bloß noch korrekt empfangen werden

muss.

WährendKantnachdenBedingungenderMöglichkeit desWahrnehmensundUrtei-

lens eines transzendentalen Subjekts fragt – also danach, was für alle Menschen gleicher-

maßen und unabhängig vom Einzelnen konstitutiv ist –, legt Fiedler den Fokus zusätz-

lich auf die Eigenschaften empirischer Subjekte. Beide verstehen die Anschauung als eine

sinnliche Vorstellung, die durch apriorische Formen wie Raum und Zeit entsteht. Fied-

ler ergänzt die wahrnehmungskonstituierenden Bedingungen jedoch um den Einfluss

der momentanen und individuellen Zuständlichkeit auf die Gestaltung der Wahrneh-

mung und visuellen Anschauung. Lambert Wiesing zufolge kann Fiedler somit als ein

»Pionier eines ökologischenVerständnisses derWahrnehmung«18 betrachtetwerden,da

er die psycho-physische, d.h. anthropologische Organisation desMenschen in die Über-

legungen zur Wahrnehmung mit einbezieht. Die Anschauung konstituiert sich bei ihm

in einemWechselverhältnis zu ihrerUmwelt; sie ist bedingt durchBefindlichkeiten,Ver-

fassungen, Situationen und Kontexte. Fiedler bricht demnachmit der Ansicht, dass das

Sehen ein einheitliches, eineindeutiges und festgelegtes Bild der Wirklichkeit erstellt,

und betont ihren wechselnden, flüchtigen und individuellen Charakter: »Fest steht, daß

in derWahrnehmung nichts fest steht.«19 Bei Fiedler selbst heißt es:

»Der Blick in die innere Werkstatt, in der die Bestandteile des Weltbildes erst entste-

hen müssen, wenn sie ein Sein für uns gewinnen sollen, läßt uns nicht einen festen

Besitz an fertigen Gestalten gewahren, vielmehr enthüllt sich ihm ein rastloses Wer-

den und Vergehen, eine Unendlichkeit von Vorgängen, in denen die Elemente alles

Seins in den mannigfaltigsten Arten auf den mannigfachsten Stufen ihrer Verarbei-

tung erscheinen, ohne daß das flüchtige, sich immer erneuernde Material jemals zu

festen, unveränderlichen Formen erstarrte; es ist ein Kommen und Gehen, ein Auf-

tauchen und Verschwinden, ein Sichbilden und Sichauflösen von Empfindungen, Ge-

16 Stefan Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst. Konrad Fiedlers Sprach- und Kunsttheorie im Lichte der

Sprachphilosophie Wilhelm von Humboldts, in: ders. (Hg.): Auge und Hand, S. 113–126, hier S. 114f.

17 Ebd., S. 115.

18 L. Wiesing: Die Zustände des Auges, S. 193.

19 Ebd., S. 192f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 99

fühlen, Vorstellungen, ein ununterbrochenes Spiel, nie einen Augenblick zu einem

beharrenden Zustand gelangend, sondern rastlos sich bildend, sich umbildend.«20

Die genannten Theorieansätze Fiedlers, in denen durchweg die Rolle des Einzelnen im

Zusammenhang mit der Konstitution der Wahrnehmung forciert wird, laufen Gefahr,

in einem Solipsismus zu enden – als würde letztlich jeder wahrnehmen, wie und was er

will.WennWahrnehmung relativ ist und sie sich für jede Person individuell konstituiert,

wie kommt es dann, dass wir uns doch recht erfolgreich überWahrnehmungserlebnisse

verständigen können und dabei feststellen, dass wir als unterschiedliche Wesen Wahr-

nehmungen in sehr ähnlicherWeise vollziehen? Obwohl wir jeweils voneinander abwei-

chende Wahrnehmungserlebnisse haben, leben wir doch offensichtlich nicht in »priva-

ten Humpty-Dumpty-Wahrnehmungswelten«.21 Das Sehen ist weder nur die Repräsen-

tation einer physisch vorhandenen Welt noch die bloße Konstruktion individueller Hin-

sichten und beinhaltet dennoch Aspekte von beidem. Das Sehvermögen ist demzufolge

zwischen Bewusstsein und Welt, Konstruktion und Repräsentation, Interpretation und

Responsivität situiert. Inwiefern uns das Sehen damit als ein Weltzugang dient, durch

denwir Erkenntnisse und Schlüsse über die Beschaffenheit als Sosein eines sinnlich Ge-

gebenen erlangen, soll nachfolgend anhand Schürmanns Schrift Sehen als Praxis genau-

er erläutert werden.22 Geht es um Wahrnehmungsurteile, Schlüsse und Erkenntnisse,

muss zudem die Sprache in den Blick genommen werden, denn für die intersubjektive

Verständigung über uns selbst und die Welt ist das Medium der begrifflichen Sprache

entscheidend; zudem agiert die Wahrnehmung nicht unabhängig von Sprache, wie zu

sehen seinwird. ImAbschnitt zumRaumderSprache soll daher einBlick auf denkonstitu-

ierenden Charakter der Sprache für dieWahrnehmung erfolgen. In diesemZusammen-

hang sollen sprachphilosophische Ansätze Wilhelms von Humboldt vorgestellt werden,

denn zum einen lassen sich Gemeinsamkeiten mit Fiedlers Wahrnehmungstheorie er-

kennen, wie Majetschak nachweist – nicht zuletzt, weil Fiedler sich wohl von Humboldt

inspirieren ließ –, zum anderen situiert Humboldts Sprachphilosophie dasMediumder

Sprache in gewisser Hinsicht ebenfalls zwischen Repräsentation und Konstruktion, ana-

log zu SchürmannsTheorie des Sehens. So wird deutlich, dass Sprache und Sehen bzw.

Wahrnehmen als zentrale Erkenntnisvermögen einer ähnlichen strukturellen Verfasst-

heit unterliegen.

20 K. Fiedler: Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit, S. 13.

21 E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 10.

22 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Ruinen-Ästhetik

4.1.2 Sehen als praktische Welterschließung

Jeder Mensch sieht aus einer unhintergehbar individuellen Perspektive und von unteil-

baren räumlichenStandpunktenaus auf einzigartigeWeise,dennochkönnenwiruns er-

fahrungsgemäß gelingend intersubjektiv über das Sichtbare verständigen. Schürmann

zufolge sindweder die Gesetze der Gestaltbildung noch das naturwissenschaftliche Ver-

ständnis retinaler Reizaufnahmeundneuronaler Informationsverarbeitung in der Lage,

den »merkwürdigenWiderspruch«23 zu erklären,dass unser Sehvermögeneinerseits ein

erfolgreichesMittel zurOrientierung, Informationsaufnahmeund Interaktiondarstellt,

während es ebenso eine persönlichkeitsspezifische und kulturell sowie historisch varia-

ble Form individuierterWirklichkeitswahrnehmung ist.

Statt das Sehen entweder realistisch oder konstruktivistisch zu konzeptualisieren,

lässt sich Schürmann von der Annahme leiten, dass Sehen eine »performative Praxis

epistemischer, ethischer und ästhetischer Welterschließung«24 ist. Im Vollzug des Se-

hens können wir demnach in epistemischer Hinsicht erkennen, dass etwas der Fall ist,

oder in ästhetischer Hinsicht die Aufmerksamkeit darauf legen, wie uns etwas sichtbar

wird. DiesesWas undWie des Sehens wird uns weiterhin beschäftigen, denn: »Wieman

etwas sieht, entscheidet darüber, als was es sichtbar wird.«25 Im Blick auf ästhetische

Medien und Kunstwerke liegt deren Wert in gewisser Hinsicht gerade im Eröffnen

und Variieren von Sichtweisen auf etwas und damit der Art und Weise, wie uns Dinge

sichtbar gemacht werden.

Der Begriff der ›Praxis‹ erlaubt es Schürmann, das Sehen aus einemSubjekt-Objekt-

Schema zu lösen. Indem sie nach demGebrauch des Sehsinns in instrumentellen, episte-

mischen, ethischen und ästhetischen Situationen und Kontexten fragt, umgeht sie star-

re theoretische Konzeptionen, die entweder an einer subjektivistischen Konstituierung

oder an einer realistischen Empfängnis des Sehens verhaften. Fragt man nach dem Ge-

brauch des Sehens, vermitteln sich subjektive und objektive Aspekte zwangsläufigwech-

selweise. Nur im Rückgriff aufWahrnehmende lässt sich überWahrgenommenes und nur

mit Blick aufWahrgenommenes überWahrnehmende sprechen; so entsteht ein chiastisches

Verhältnis, in dem der cartesische Subjekt-Objekt-Dualismus im Zuge der Reflexionen

zwar nicht komplett zurückgelassen wird, jedoch durch eine Überkreuzung von Sehen-

den und Gesehenem ineinander verschmilzt. Hierbei wird ersichtlich, dass es sich um

eine theoretische Trennung von Phänomenen handelt, die nur im Verbundmiteinander

auftreten, betrachtet man die theoretisch zu bestimmenden Praktiken.26

Zur Welterschließung wird das Sehen dann, wenn es die Vollzugsform der Bildung

eines Selbst- und Weltverhältnisses darstellt, wenn wir also anhand des Sehens zu An-

nahmen, Meinungen, Überzeugungen, Erkenntnissen usw. über die Verfassung unse-

rer selbst und derWelt gelangen. Darin ist das Sehen gebunden an Prozesse des Verste-

23 Ebd., S. 9.

24 Ebd., S. 14.

25 Ebd., S. 23.

26 Zur Form des Chiasmus in Bezug auf die Wahrnehmung bei Maurice Merleau-Ponty vgl. E. Schür-

mann: Sehenals Praxis, S. 145; vgl. dazuwiederumEva Schürmann:MauriceMerleau-Ponty, in: St. Ma-

jetschak (Hg.): Klassiker der Kunstphilosophie, S. 266–286.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 101

hensund Interpretierens,diewiederumnichtunabhängig vonderSprache sind.Visuelle

WahrnehmungundSprache sindperformativePraktiken,sodieKerntheseSchürmanns,

die in ähnlicherWeise eine welterschließende Funktion haben.27

Betrachtet man das Sehen als Praxis, so wird auffällig, dass eine Vielzahl von gesell-

schaftlichen Normen dieWahrnehmung prägt. Die individuelleWahrnehmung ist durch

Faktoren wie das Vorstellen, Urteilen, Hoffen, Begehren, Befürchten, Erinnern und Er-

warten bestimmt, die letztlich an kollektiven Konventionen orientiert sind, welche sich

an der »Gesamtheit historisch und gesellschaftlich, öffentlich und institutionell aner-

kannter Üblichkeiten und herrschender Überzeugungen, Interessen und Geltungsan-

sprüche«28 ausbilden. Diese Gesamtheit an Einflussfaktoren, die für die sozial geteilte

Wahrnehmungswelt ihren regelgebendenKontext bildet, bezeichnet Schürmann imAn-

schluss anWittgensteinauchals ›Lebensform‹.Sie schreibt: »Es ist zuvermuten,dassLe-

bensformen sich auf das Wahrnehmen auswirken wie ein Okular, durch das man sieht.

Derart entscheidet eine hinsichtlich des Seh-Möglichen übereinstimmende Praxis ge-

meinsamer Sehgewohnheiten und sozialen Sichtbarseins darüber, wie und als was et-

was sichtbarwird.«29Wir sind also immer schon inWeisendes Sehens sozialisiert,wenn

wir uns als Sehende erfahren.30 Wir erleben neue Wahrnehmungssituationen demnach

immer aus der Position heraus, bereits Erfahrung imWahrnehmen zu haben. Gewohn-

heiten desWahrnehmens,wie sie aufgrund der Prägung durch die jeweilige Lebensform

entstehen, sind bereits ausgebildet,wennwir unswahrnehmendund sehend in derWelt

bewegen: »Wir machen Erfahrungen in Antwort auf Erfahrungen, die wir bereits ha-

ben.«31 Eine grundlegende Operation der ästhetischen Medien und Künste besteht ge-

radezu darin, diese Normen und Konventionen derWahrnehmung derWelt in Frage zu

stellen, indemsiemögliche alternative Perspektivenpräsentieren.DiesenEinsichtenge-

mäß lässt sich festhalten, dass es sich bei der Idee eines ›unschuldigen Auges‹, der zufol-

ge der Sehsinn ein bloßer Zulieferer reiner, neutraler und unbeeinflusster Sinnesdaten

für dasDenken ist, umeinenMythos handelnmuss,wie schonderKunsthistoriker Ernst

Gombrich plädierte.32

Auch Nelson Goodman behandelt in seiner Schrift Sprachen der Kunst die Frage, in-

wiefern es sich beim Sehen nicht um ein kulturunabhängiges, ›natürliches‹ Geschehen

handeln kann:

»Die Mythen vom unschuldigen Auge und vom absolut Gegebenen sind üble Spieß-

gesellen. Beide entspringen sie der Vorstellung, die sie auch begünstigen, daß näm-

lich Erkennen ein Verarbeiten von durch die Sinne geliefertem Rohmaterial sei und

27 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 14.

28 Ebd., S. 15.

29 Ebd.

30 Hier soll nicht das Sehen eines Neugeborenen gemeint sein, sondern das zumindest potentiell

erkennende Sehen eines bereits zur begrifflichen Reflexion befähigten Menschen.

31 Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ästhetischen Rationalität, Frankfurt a.M. 1997,

S. 73.

32 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 35f; vgl. auch Ernst H. Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psy-

chologie der bildlichen Darstellung, Stuttgart 1978.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Ruinen-Ästhetik

daß dieses Rohmaterial sich entweder mittels Purifikationsriten oder mittels metho-

dischen Entinterpretierens aufdecken ließe. Aber Rezeption und Interpretation lassen

sich als Vorgänge nicht trennen; sie sind vollständig voneinander abhängig. Das Kan-

tische Diktum hallt hier nach: Das unschuldige Auge ist blind und der jungfräuliche

Geist ist leer.«33

Das kantische Diktum, auf das sich Goodman bezieht, lautet: »Gedanken ohne Inhalt

sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind.«34 Weil Sehen immer schon einge-

bunden in soziale und individuelle Zusammenhänge ist, muss es sich um eine symbo-

lisch vermittelte und vermittelnde Tätigkeit handeln.35 Schürmanns Ansicht nach lässt

sich anGoodmans Interpretationismus erkennen, dass sich das Sehen als Vermittlungs-

geschehen zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, Sinnlichem und Intelligiblem ab-

spielt: »Die Beziehung zwischen Sehen undWissen ist kein einseitiges Zulieferungsver-

hältnis, sondern ein wechselseitiges Bedingungsgefüge, in dem man sehend zumWis-

sen gelangt und zugleich erst zu sehen vermag, was man weiß.«36 Zu sehen, dass etwas

der Fall ist, hängt von Wissen ab, das sich urteilsförmig im Medium der begrifflichen

Sprache artikuliert. Wir werden daher in den nachfolgenden Unterkapiteln zum Raum

der Sprache und dem Raum der Zeichen entsprechend die Rolle der Sprache und der Zei-

chen im Zusammenhang mit der Wahrnehmung in den Blick nehmen. Es soll nachvoll-

ziehbar werden, inwiefern das Vermögen zur sprachlichen und semiotischen Verzeich-

nung konstitutiv für die Wahrnehmung von etwas als etwas und die Wahrnehmung von

etwas in etwas ist. Bevor wir uns explizit die Sprache und die Zeichen vornehmen, sol-

len drei grundlegende Modi des Wahrnehmens differenziert werden, die immer schon

im Spiel sind, wenn wir uns wahrnehmend in der Welt bewegen und die in besonderer

Weise hervortreten, wenn wir uns ästhetischenWahrnehmungsvollzügen überlassen.

4.1.3 Drei Grundfälle der Wahrnehmung

Etwas wahrnehmen, etwas als etwas wahrnehmen und etwas in etwas wahrnehmen sind drei

Grundfälle desWahrnehmens.37 Auch wenn der Gesichtssinn und das Sichtbare im Vor-

dergrund der Überlegungen stehen, so gilt das Nachfolgende neben demSehen auch für

das Hören, Riechen, Schmecken und Tasten. Auch im Auditiven,Olfaktorischen, Gusta-

torischen und Taktilen sind, wie im Visuellen, diese drei Dimensionen des Wahrneh-

mens als grundlegende KompetenzenmenschlicherWahrnehmung stets zuGange.Was

ist damit im Einzelnen gemeint?

Am Beispiel des Sehens von Ruinen lässt sich in aller Kürze ausführen, worum es

geht: Etwas sehen bedeutet, dass wir auf grundlegend visueller Wahrnehmungsebene

dazu in der Lage sind, überhaupt etwas zu sehen, und dabei im Sehen unterschiedliche

33 Nelson Goodman: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie, Frankfurt a.M.7 2012, S. 19f.

34 Immanuel Kant:Werke, Bd. 3: Kritik der reinen Vernunft, hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.M.

1974, B 75.

35 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 45.

36 Ebd., S. 46.

37 Ich orientiere mich hier an einer Unterscheidung, die Martin Seel mit Blick auf das Sehen in Aus-

einandersetzungmit der Bildwahrnehmung trifft. Vgl. M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 284–287.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 103

Objekte im Raum auszumachen. Damit wir etwas sehen können, müssen wir etwas im

Unterschied zu etwas anderem sehen können. Das meint, dass wir auf fundamentale

Weise zu einer Unterscheidung von Gegenständen im visuellenWahrnehmungsbereich

befähigt sind. Trivialerweise können wir einen Stein von einem anderen Stein unter-

scheiden – auf der grundlegendenWahrnehmungsebene des Etwas-Sehens, noch ohne

ihndabei zugleich alsStein zu erkennen.Wir vernehmenalso bloß,dass es sichumunter-

schiedliche Objekte imRaumhandelt, nicht umwelcheObjekte es sich dabei handelt.Mit

Blick auf die Ruinen heißt das:Wir sehen die Reste des ehemaligen Gebäudes imUnter-

schied zu anderenObjekten imRaum, jedochnoch ohne sie indessen auch alsÜberbleib-

sel einstiger Bauwerke zu betrachten. Erst im Zuge des Etwas-als-etwas-Sehens kommt

ein erkennendes Sehen zum Einsatz, das die sichtbaren Spuren im Raum als Ruine ei-

ner verfallenenArchitektur interpretiert.Hierfür bedarf es einerWahrnehmung,die be-

grifflich instruiert ist, d.h. einer erkennenden Wahrnehmung, die von einem komple-

xen, sprachlichen Selbst- undWeltbewusstsein getragenwird. In diesemSinne eröffnen

Verständnisweisen im Medium der Sprache zuallererst bestimmteWahrnehmungswei-

sen von Gegenständen und Zusammenhängen in der Welt. Nur was sich begrifflich be-

stimmen lässt, kann in dieser bestimmten Form auch wahrnehmend vernommen wer-

den. Noch sehr viel voraussetzungsreicher wird dasWahrnehmungsgeschehen schließ-

lich auf der Ebene des Etwas-in-etwas-Sehens, in dem die jeweils zu sehenden Gegen-

stände in komplexe Verweiszusammenhänge treten, die an ihnen mehr zum Vorschein

kommen lassen, als was an ihnen selbst zunächst ansichtig ist. Das ist der Fall, wenn

die Ruinen z.B. zu Zeichen der Zeit, Allegorien der Geschichte oder Spuren der Vergan-

genheit werden.Dann sehen wir ein von Erinnerung und Imagination in gleicherWeise

getragenesErscheinenderRuinen indemkomplexenbedeutungsvollenSinne,wie es die

Auseinandersetzungmit der Ruinenästhetik zu untersuchen hat.

Die Ästhetik der Ruinen, die als ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen erläutert

werden soll, verbindet alle diese drei Wahrnehmungsebenen. In gleicher Weise wie für

das Visuelle gilt das Gesagte auch für die anderen Sinne. Man kann genauso etwas hö-

ren, riechen, schmecken und ertasten und das Gehörte, Gerochene, Geschmeckte und

Ertastete dabei als einBestimmtes erkennen sowie angesichts des entsprechend sinnlich

Vernommenen über dieses hinausgehen. Man hört z.B. Geräusche, identifiziert diese

Geräusche als Vogelgezwitscher und erinnert sich dabei an den häuslich domestizierten

Kanarienvogel, denman vergessen hat zu füttern; oderman vernimmt einenGeruch, er-

kennt ihn als das Parfum der ehemals Geliebten und ist dabei an schmerzliche Irrungen

undWirrungen verflossener Liebesmühen erinnert; oder man schmeckt etwas, erkostet

diesen Geschmack als Erdbeergeschmack und verfällt dabei in eine Reflexion darüber,

obderErdbeergeschmack vonallenMenschen in gleicherWeise erfahrenwird; oderman

ertastet in einem dunklen Raum ein Objekt, erfasst dieses als Schlüssel und imaginiert

daran, dass das Aufschließen unbekannter Räume in Analogie zum erkennenden Auf-

schluss derWelt unddes Selbst durchTheorienbetrachtetwerdenkönnte. In allendiesen

Fällen wird etwas wahrgenommen, das als etwas Bestimmtes wahrgenommen wird, an

demwiederumüber dieses bestimmteWahrgenommenehinausgegangenwerdenkann.

Bislang lässt sichmit demzurWahrnehmungGesagten freilich noch keine klareDif-

ferenz zwischen ästhetischen und alltäglichen Wahrnehmungsvollzügen anstellen.Wir

werden im weiteren Verlauf und mit Blick auf den Reflexionsbegriff sehen, dass die äs-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Ruinen-Ästhetik

thetische Wahrnehmung in einem besonderen ästhetischen Reflexionsvollzug besteht,

der mit allen drei beschriebenenWahrnehmungsebenen agiert und diese in besonderer

Weise auffälligwerden lässt, nämlich durch die Reflexivität, diemit ästhetischenVollzü-

gen einhergeht.Wie das zu verstehen ist, soll hier vorab schon einmal skizziert werden:

Die ästhetische Reflexion, und zwar sowohl auf Seiten der Produktion von ästhetischen

Objekten und Kunstwerken als auch auf Seiten ihrer Rezeption, zeichnet aus, dass sie

über die drei beschriebenenWahrnehmungsebenen reflektiert.

Auf der Ebene des Etwas-Sehens präsentieren uns ästhetische Gegenstände etwas

sinnlich Erfahrbares, das nicht unabhängig von diesen Artefakten existiert. Insofern

dabei auf der Ebene des Etwas-als-etwas-Sehens Referenzen auf Objekte in der Welt

erkennbar sind, variieren die Kunstwerke oftmals deren übliche Erscheinung und damit

einhergehend deren grundlegende Wahrnehmung. Man denke beispielsweise an die

Malerei der klassischen Moderne und der zeitgenössischen Kunst, die uns die uns be-

kannteWelt in immer neuen undunbekanntenHinsichten undPerspektiven präsentiert

und dabei unaufhörlich die Art und Weise, wie dargestellt wird, was dargestellt wird,

verändert. Symbolismus, Impressionismus, Expressionismus, Suprematismus, Fauvis-

mus, Kubismus, Pointillismus, Surrealismus, Informel, Pop Art usw. – alle diese Kunst-

richtungen konfrontieren uns mit veränderten und die Wahrnehmung verändernden

Weisen, etwas in derWelt zu sehen.Dabei ist schon die grundlegende Ebene des Etwas-

Sehens eine gegenüber der Alltagserfahrung veränderte. Das Etwas-Sehen wird in den

Sphären des Ästhetischen und der Künste zu einemAnders-Sehen.Darüber hinaus geht

es mit Blick auf das Etwas-als-etwas-Sehen im Zuge ästhetischer Reflexionen um die

Frage, als waswir Dinge in derWelt überhaupt begrifflich oder sonst wie kategorisieren.

Es geht um eine Reflexion über Verständnisprozesse als Interpretationsvorgänge, die

dem sinnlichWahrgenommenen bestimmte Sinngebungen zuweisen oder entnehmen.

Das führt schließlich in den Bereich der Konnotationen von Objekten und den durch

sie evozierten Assoziationen, die relevant für eine Reflexion auf der Ebene des Etwas-

in-etwas-Sehens sind und im Zuge derer es um weitergehende Überlegungen dessen

geht, was sich sinnvollerweise an den Objekten erinnern oder fantasieren lässt. Auch

für ästhetische Imaginationsvollzüge im weitesten Sinne gilt, dass sie in irgendeinem

Zusammenhang zu den Gegenständen stehen müssen, an denen sie vollzogen werden.

Anderenfalls handelt es sich um bloße Imaginationen unabhängig von einem ästheti-

schen Gegenstand. Wer angesichts von Ruinen rosa Elefanten imaginiert, konsultiert

eventuell besser einen Arzt bzw. hat in diesem Fall das Imaginierte wenig mit dem

Gegenstand der ästhetischen Auseinandersetzung zu tun; es würde sich um ein bloßes

Fantasieren im Unterschied zu einer ästhetischen Reflexion am Gegenstand handeln.38

ImKapitelRaumder Zeichenwerdenwir sehen, inwiefern sich der Begriff der ›Spur‹ dazu

38 Dieser Gedanke darf keinesfalls so streng restriktiv verstanden werden, wie er hier eventuell an-

mutet – als ob sich normativ festlegen ließe, was zu einer adäquaten Ruinenrezeption gehört und

was nicht. Das Reich der Fantasie ist frei – zumindest wünschenwir uns dasmit Blick auf die ästhe-

tische Produktion und Rezeption. Produktionsästhetisch könnte ein artistischer Kniff also gerade

darin bestehen, rosa Elefanten im Jeff Koons-Stil durch die antiken Ruinen eines Hubert Robert

trampeln zu lassen, oder ein solch absurdes Szenario angesichts von Ruinen zumindest rezepti-

onsästhetisch zu imaginieren.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 105

eignet, im Zuge der Reflexionsvollzüge an ästhetischen Objekten eine Verbindung zu

diesen Gegenständen zu gewährleisten. Wir folgen demnach eben Spuren im Raum,

wenn wir Reflexionsvorgänge an ästhetischen Objekten vollziehen.

Die gesamteHistorie der Kunstobjekte auf Produktionsseite und der Geschichte der

Kunstkritik auf Rezeptionsseite kann letztlich als ein Reflexionsgeschehen betrachtet

werden, das stets auf allen diesen drei Wahrnehmungsebenen operiert. Immer geht es

dabei darum, sich einem sinnlich erfahrbarenGegenstand zu überlassen oder einen sol-

chen herzustellen, diesen Gegenstand als einen in irgendeiner Weise bestimmten Ge-

genstand zu interpretieren und schließlich an ihmweitergehende Reflexionen anzustel-

len. Begegnen wir ästhetischen Medien und Werken der Kunst, vollzieht sich stets eine

ästhetische Reflexion in den beschriebenen drei Dimensionen: Unsere Aufmerksamkeit

wird von einemsinnlichErscheinendengefesselt,wir versuchendiesesErscheinende in-

terpretierend zu begreifen und wir suchen nach möglichen Verweiszusammenhängen,

die letztlich über dieses Erscheinende hinausführen. Piranesis Radierungen beispiels-

weise präsentieren uns Farben und Formen, die wir als bestimmte römische Architek-

turen identifizieren können und die sich in der Weise ihrer Darstellung als Verweis auf

die etruskischen im Unterschied zu den griechischen Einflüssen auf Rom deuten las-

sen. Das damit bislang Festgehaltene zur alltäglichen und ästhetischen Wahrnehmung

bedarf weiterer Ausführungen. Wir werden in den folgenden beiden Unterkapiteln die

tragende Rolle der Sprache und der Zeichen für die angesprochenen Wahrnehmungs-

prozesse untersuchen.

4.2 Raum der Sprache

In die Bildung und den Gebrauch der Sprache geht […] notwendig die ganze Art der

subjektiven Wahrnehmung der Gegenstände über. Denn das Wort entsteht eben aus

dieser Wahrnehmung, ist nicht ein Abdruck des Gegenstandes an sich, sondern des

von diesem in der Seele erzeugten Bildes.39

DasZitatHumboldts nimmtbereits vorweg,worumes imVerhältnis vonWahrnehmung

und Sprache geht: DieWahrnehmungenwerden nicht nur durch das beeinflusst und er-

möglicht, wofür wir Worte haben, sondern die Wahrnehmung hat ebenso Einfluss auf

den Sprachgebrauch. Der Titel dieses Kapitels zielt nicht auf ein Verständnis der Spra-

che als eines metaphorischen Raumes ab, sondern auf Erfahrungsräume, für deren Er-

leben die Sprache in der nachfolgenden Hinsicht relevant ist. Dabei geht es immer um

einkomplexesZusammenspiel vonWahrnehmungundSprache.Wirwerden sehen,dass

wir in der Auseinandersetzung mit der Sprache auf ein ähnliches Verhältnis wie schon

zuvor imZusammenhangmit derWahrnehmung stoßen:Weder bildet Sprache dieWelt

einfach nur ab noch konstruiert sie dieWelt imMedium ihrerWorte. Schürmann zufol-

ge haben sprachphilosophische Untersuchungen gezeigt, dass die Sprache weder etwas

aus einer vorgefundenen äußeren Realität einfach abbildet, noch dazu dient, in irgend-

einer Weise vorsprachlich, mental und subjektiv gegebene Phänomene wie ein Werk-

39 Wilhelm von Humboldt: Schriften zur Sprache, Stuttgart 1995, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Ruinen-Ästhetik

zeug durch Sprache zu vermitteln. Das Gefüge von Mensch, Welt und Sprache sei kei-

ne statisch zu denkende Korrelation. Das Sprechen müsse demnach, wie auch das Se-

hen,als eineperformative, also vollzugsförmigeTätigkeit untersuchtwerden, »inder und

durch die die Welt erscheint«,40 wie in der Auseinandersetzung mit der Sprachphiloso-

phie Humboldts ersichtlich werden soll.41 Nur durch ein solches Verständnis der dyna-

mischen Offenheit des Mediums Sprache kann mit Blick auf die ästhetischen Medien

undKünste gewährleistetwerden,dass sie sowohl neueErscheinungsweisen vonDingen

entstehen lassen, die neue begriffliche Verständnisweisen erfordern, als auch, dass im

Zuge kreativer, artifizieller und mehr oder weniger artistischer Schaffensprozesse neue

begriffliche Ideen und Gedankenexperimente neue Darstellungsweisen nach sich zie-

hen. Das gilt in gleicher Weise für traditionellere und konservativere Kunstgenres und

-gattungen, wie für die ausgefallensten Kunstavantgarden. Ohne die konstitutive Of-

fenheit von Sprache und Wahrnehmung, unserer begrifflichen Sinngebungsverfahren

und sinnlichen Wahrnehmungsweisen wären Innovationen in der Kunst wie in ande-

ren Sphären –man denke an die experimentellen Praktiken der Natur- und die theore-

tischen Experimente der Geisteswissenschaften – nicht möglich.

Das Verhältnis der Sprache zurWahrnehmung ist Schürmanns Ansicht nach als ein

komplementäres und nicht kompetitives zu denken. Auf welcheWeise Sehen und Sprechen

einander wechselseitig auch durchdringen – auseinander ableitbar oder untereinander

subsumierbar sind sie dadurch nicht.42 Wahrnehmungen können in Aussagen über

das Wahrgenommene nicht auf gehen, auch wenn sie von ihnen in gewisser Hinsicht

ausgehen, wie wir imHinblick auf das abduktive Schließen im Zuge derWahrnehmung

als nächstes sehen werden: »Durch das Medium der begrifflichen Erkenntnis gewinnen

wir Arten der Kenntnis über den Bereich des begrifflich Bestimmbaren hinaus, die

wir gleichwohl unserer Fähigkeit zur begrifflichen Bestimmung verdanken.«43 Für die

vorliegende Arbeit selbst und ihren zentralen Gegenstand der ästhetischen Medien und

Kunstwerke über Ruinen ist ein Verständnis des Verhältnisses von Sprache und sinn-

licher Wahrnehmung grundlegend, das sich treffend formuliert bei Adorno findet.44

Es geht darum »über den Begriff durch den Begriff hinauszugelangen«.45 Wir können

uns insbesondere im Zuge einer theoretischen Auseinandersetzung nur im Medium

der Sprache über Phänomene verständigen, die in diesen sprachlichen Bestimmungen

u.a. aufgrund der »Simultaneität undMomentaneität«46 von sinnlich Vernehmbarem in

tatsächlichen Erfahrungssituationen nicht aufgehen.47 Daher gilt es, sich ihnen soweit

wiemöglich anzunähern, und durch die begriffliche Auseinandersetzung Verständnisse

40 E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 17.

41 Vgl. ebd.

42 Vgl. ebd., S. 19f.

43 Martin Seel: Aktive Passivität. Über den Spielraum des Denkens, Handelns und anderer Künste, Frankfurt

a.M. 2014, S. 45.

44 Vgl. Christoph Demmerling: Sprache und Verdinglichung. Wittgenstein, Adorno und das Projekt einer

kritischen Theorie, Frankfurt a.M. 1994, S. 130.

45 TheodorW. Adorno:Negative Dialektik, in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 6:Negative Dialektik. Jar-

gon der Eigentlichkeit, hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 2013, S. 7–412, hier S. 27.

46 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 55.

47 Vgl. ebd., S. 88–92.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 107

zu eröffnen, die sich, wenn sie zutreffend sind, letztlich erfahren lassen – in unserem

Fall insbesondere an ästhetischen Objekten, Medien und den Gegenständen der Kunst.

Dabei gilt, was Gadamer in Die Aktualität des Schönen schreibt: »Die Erwartung, dass

man den Sinngehalt, der uns aus Kunst anspricht, im Begriff einholen kann, hat Kunst

immer schon auf gefährlicheWeise überholt.«48

4.2.1 Abduktion der Wahrnehmung

Wahrnehmung ist in gewisser Hinsicht sprachlich durchdrungen und nimmt zugleich

Einfluss auf die Sprache. Im Folgenden soll genauer erläutert werden, inwiefern dieses

wechselseitigeVerhältnis vonSpracheundWahrnehmungzuverstehen ist.Zunächst soll

amBeispiel des Vermögens zurVerzeichnungunddes abduktiven Schlusses der Einfluss

der Semiotik bzw. Sprache auf die Wahrnehmung behandelt werden, um anschließend

mitHumboldtsSprachphilosophiedenumgekehrtenEinflussderWahrnehmungaufdie

Sprache zu erläutern. Es handelt sich dabei um eine theoretische Trennung von in den

Praktiken des Wahrnehmens und Sprechens immer schon simultan auftretenden Phä-

nomenen – das eine kommt hier nur systematisch, nicht faktisch vor dem anderen.Wenn

indiesemKapitel vonZeichenundVerzeichnungdieRede ist,danngeht esnichtdemAll-

tagsverständnis nach um Zeichen im Sinne materieller Objekte im Raum, die auf etwas

Bestimmtes verweisen, sondern um die geistige Fähigkeit, solche Verweise und Verbin-

dungen überhaupt herstellen zu können. Den Zeichen im klassischen Sinne werden wir

uns noch einmal eigens im Kapitel zum Raum der Zeichen zuwenden.

Mark Ashraf Halawa zufolge ist die Wahrnehmung in gewisser Hinsicht nicht von

semiotischen Zusammenhängen zu trennen, wenn er im Rückgriff auf den amerikani-

schen Philosophen Charles Sanders Peirce im Zeichen ein »Elementarteilchen unseres Er-

kenntnisvermögens«49 sieht: »Nur was wir verzeichnen können, kann für uns zu einem

Begriff werden, kann uns folglich sowohl theoretisch als auch praktisch zugänglich wer-

den«.50 Er grenzt sich damit von phänomenologischen Ansätzen ab, wonach verkürzt

gesagt die Wahrnehmung einfach unmittelbar präsent und evident ist und somit als ei-

ne Tätigkeit losgelöst von jeglichen interpretierenden Vorgängen zu verstehen ist. Hala-

wa setzt bei Kants bereits behandeltemGrundsatz an, dass sich Anschauung undBegriff

gegenseitig bedingen.Wahrnehmung ist demnach in gewisser Hinsicht immer ein Vor-

gang, im Zuge dessen das sinnlich gegebeneMannigfaltige zu einer sinnstiftenden Ein-

heit gebracht wird. So fassen wir z.B. sehr verschiedene, in ihrem Erscheinen uns sinn-

lich gegebenen Gegenstände in der Welt aufgrund bestimmter Ähnlichkeiten unter den

Ausdruck ›Haus‹ und begreifen sie daher als Häuser. Hierbei kommen Zeichen in einem

sehrweiten und anderen Sinne ins Spiel, als wir es imKapitel zumRaumderZeichen noch

sehen werden. Zeichenverhältnisse sind bei Halawa im Anschluss an Peirce nicht bloß

als Eigenschaften materieller Entitäten zu verstehen, wonach der eine Gegenstand auf

einen anderen verweist, sondern es geht insbesondere umdasErkenntnisvermögen,das

48 H.-G. Gadamer: Die Aktualität des Schönen, S. 54.

49 Mark Ashraf Halawa: Wie sind Bilder möglich? Argumente für eine semiotische Fundierung des Bildbe-

griffs, Köln 2008, S. 99.

50 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Ruinen-Ästhetik

Zeichenrelationen als diese Zeichenrelationen interpretiert: »EinenGegenstand als Zeichen

zu interpretieren bedeutet zugleich, sich einen Begriff von diesem Gegenstand zu ma-

chen.«51 Weil wir in der Lage sind, etwas als etwas verzeichnen zu können, sei es mittels

einfacher Zeichen52 odermittels komplexer sprachlicher Ausdrücke, sind wir überhaupt

im Stande, erkennend wahrnehmen zu können.53 Eine Wahrnehmung gewinnt Bedeu-

tung, sobald sie die Wahrnehmung von etwas ist. Wir nehmen somit nicht im Sinne des

Mythos vom unschuldigen Auge einfach ein ›nacktes Ding‹ wahr, sondern unsere erken-

nendeWahrnehmung ist eine bestimmte von einembestimmtenDing und dieses spezifische

Etwas ist uns stets semiotisch vermittelt im genannten Sinne zugänglich.

DieRede vonZeichen alsElementarteilchenderErkenntnis kannhierbei irreführend

sein,wennsiedenAnscheinerweckt,esgäbewortwörtlichelementare,einfacheZeichen,

dienur zusammengefügtwerdenmüssten,umkomplexereSinnzusammenhängezubil-

den. Es scheint vielmehr so zu sein, dass auch einfache Zeichen ihre Bedeutung nur vor

demHintergrund letztlich einer ›im Ganzen‹ gegebenen, komplexen Sprache gewinnen

können.54 Das einzelne Zeichen kann im Sinne eines semantischen Sprachholismus sei-

ne Bedeutung nur in Abgrenzung von anderen innerhalb einer gesamten Sprache gege-

benen Zeichen gewinnen.55 Das Vermögen zur Verzeichnung, und damit einhergehend,

die Fähigkeit zur Wahrnehmung von etwas als etwas muss somit als elementar für jede

erkennende Wahrnehmung betrachtet werden. Für ästhetische Medien wie Bilder, Be-

wegtbilder und virtuelle Räume gilt: Sie bieten etwas dar, das sich einer erkennenden

Wahrnehmung nur erschließt, wenn man die entsprechenden Zeichenrelationen und

Verweiszusammenhänge zu interpretierenweiß.Entscheidend für die Frage danach, als

waswirDinge in derWahrnehmung verzeichnen, ist der abduktive Schluss,der ebenfalls

auf Peirce zurückgeht und nachfolgend vorgestellt werden soll.

In Peirces Logik stellt die Abduktion neben Deduktion und Induktion eine von drei

möglichenund seinerAnsichtnachgültigen logischenSchlussfolgerungendar.Während

die Deduktion die Ableitung des Besonderen aus dem Allgemeinen darstellt, besteht die

51 Ebd., S. 61.

52 Mit ›einfachen Zeichen‹ sind hier ›nichtsprachlich‹ verfasste Zeichen gemeint, wie bspw. bestimm-

te Verkehrsschilder. Die Vermutung, die hier nicht ausgeführt werden soll, lautet, dass auch diese

einfachen Zeichen letztlich ihre Bedeutung nur vor dem Hintergrund eines sprachlichen Gesamt-

kontextes gewinnen und insofern nicht unabhängig von Sprache sind.

53 »Ich kann (»faktisch«) nur bestimmte Verbindungen herstellen und bestimmte Bestimmungen

vornehmen – diejenigen nämlich, die ich herzustellen und vorzunehmen vermag, indem ich die

Potentiale einer Kultur oder Sprache aufnehme, verwende und verwandle. Und das gilt auch für

das sinnliche Erfassen im engen Sinn sinnlichen Wahrnehmens. Wenn alles sinnliche Wahrneh-

men (mit Gadamers Metapher) als das »Lesen« oder »Artikulieren« eines Gegenstandes gefaßt

werden kann, dann ist, was ich dabei lese, nicht minder vom Gelesenen als vom Leser und sei-

ner Sprache bestimmt; ich kann nur lesen, das heißt: sehen oder wahrnehmen, was ich in meiner

Sprache ausdrücken kann.« (Christoph Menke: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese

und Dialektik der Ästhetik, in: Andrea Kern u. Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitgenös-

sische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfurt a.M. 2002, S. 19–48, hier S. 36)

54 Die Idee einer ›ganzen Sprache‹ soll hier gerade mit Blick auf die dynamischen und wandelbaren

Charakteristiken des Sprachgebrauchs verworfen werden. Gemeint ist hier die Gegebenheit einer

Sprache eines gewissen Komplexitätsgrades, wie sie die natürlichen Sprachen aufweisen.

55 Vgl. M. A. Halawa:Wie sind Bilder möglich?, S. 100ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 109

Induktion umgekehrt in der Ableitung des Allgemeinen aus dem Besonderen. Aus den

beiden Prämissen der Regel »alle Menschen sind sterblich« und dem Fall »Sokrates ist

ein Mensch« folgt deduktiv notwendig die Konklusion »Sokrates ist sterblich«. Induktiv

lässt sich hingegen aus der Beobachtung »Sokrates ist ein Mensch« und der Beobach-

tung »Sokrates ist sterblich« auf die statistisch wahrscheinliche Regel »alle Menschen

sind sterblich« schließen. Das Interessante an der Abduktion ist, dass sie es im Gegen-

satz zur Deduktion und Induktion ermöglicht, aus Prämissen, von denen angenommen

wird, dass sie wahr sind, neues Wissen zu generieren. ›Neu‹ ist dieses Wissen in dem

Sinne, dass die Konklusion sich nicht wie im Zuge der anderen Schlussverfahren inner-

halb eines Syllogismus automatisch aus den Prämissen ablesen lässt. Bei der Abdukti-

onwird ein erkennendesWahrnehmungssubjektmit einemüberraschenden Phänomen

konfrontiert, das durch das Aufstellen einer erklärenden Hypothese erläutert werden

soll. Syllogistisch ausgedrückt, geht die Abduktion also von einer Regel und einem Re-

sultat als den beiden Prämissen aus. Die Konklusion soll nachfolgend mögliche Gründe

dafür angeben können, warum entgegen bereits vorhandenenWissens in Form der Re-

gel, etwas zumwahrgenommenen Resultat führen konnte.Was war also der Fall, der zu

einem bestimmten Resultat geführt hat? Mit Blick auf unser Sokrates-Beispiel bedeutet

das: Weiß man also um die Regel, dass alle Menschen sterblich sind und hört von dem

Resultat, dass Sokrates gestorben ist, dann kannman die Hypothese als den Fall anstel-

len, dass es sich bei diesem Sokrates um einenMenschen gehandelt haben muss. Zwin-

gend, wie im Zuge der Deduktion oder auf statistischem Wege zu begründen, wie bei

der Induktion, ist dieser Schluss nicht. Ob die Hypothese zutreffend ist, lässt sich erst

aufgrund weiterer Prüfungen verifizieren oder falsifizieren. Mit der neu aufgestellten,

erklärenden Hypothese zu einem Fall und dem evidenten Resultat ließe sich anschlie-

ßend wiederum ein induktiver Schluss von Fall und Resultat auf eine Regel bilden, der

statistisch belegt werden kann. Nur in einem solchen Vollzug von Schlussverfahren las-

sen sich Hypothesen über auftretende Phänomene bestätigen oder widerlegen.56 Folgt

man Peirce, vollzieht sich unsereWahrnehmung stets in diesemSinne hypothetisch und

insofern abduktiv. Dass die tatsächliche Wahrnehmungssituation derweil in einzelnen

Wahrnehmungsurteilen nicht aufgeht, sehen wir auch an folgender Passage bei Peirce:

»Unter einem Wahrnehmungsurteil verstehe ich ein Urteil, das in Satzform aussagt,

worin eine Eigenschaft einesWahrnehmungsinhaltes besteht, der unseremVerstande

direkt gegenwärtig ist. Der Wahrnehmungsinhalt ist natürlich nicht selbst ein Urteil,

noch kann ein Urteil einem Wahrnehmungsinhalt in irgendeinem Grade gleichen. Es

ist ihm so wenig ähnlich, wie die gedruckten Buchstaben in einem Buch, in dem eine

Madonna von Murillo beschrieben wird, diesem Bild selbst ähnlich sind.«57

Die tatsächlicheWahrnehmung verfährt wesentlich komplexer und impliziter, als in der

Bildung einzelner Wahrnehmungsurteile. Die Vermutung lautet, dass wohl im Zuge je-

derWahrnehmungssituation immer schon ein unüberschaubaresNetz aus im Laufe des

56 Vgl. ebd., S. 108f.

57 Charles Sanders Peirce:DieAbduktion in derWahrnehmung, in: L. Wiesing (Hg.):Philosophie derWahr-

nehmung. Modelle und Reflexionen, S. 195–202, hier S. 195.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Ruinen-Ästhetik

Lebens gesammelten Überzeugungen und den daraus resultierenden intentionalen Be-

fürchtungen, Wünschen, Hoffnungen, Begierden usw. implizit jede einzelne Wahrneh-

mung trägt. Den mehr oder weniger unbewussten oder auch intuitiven Charakter der

Wahrnehmung hat auch Peirce vertreten: »Das einzige, worauf ich bestehe, ist, daß die-

seOperationen [psychischeOperationen,durchdieWahrnehmungsurteile gebildetwer-

den, KB], wie sie auch aussehen mögen, völlig außerhalb unserer Kontrolle liegen und

vor sich gehen werden, ob wir froh über sie sind oder nicht.«58 Die Wahrnehmung ist

nichts,waswir aktiv tunmüssen, sondernwas uns vornehmlich passivwiderfährt. Sowie

wir nicht permanent aktiv ein- und ausatmen müssen, sind wir nicht dazu angehalten,

andauernd bewusst Wahrnehmungsurteile zu bilden. Sind wir als erwachsen(d)e Men-

schen zunehmend imWahrnehmen eingespielt, verfährt die Wahrnehmung über weite

Strecken intuitiv.Wirmüssen auf demWeg zur Arbeitsstelle nicht unzählige hypotheti-

scheWahrnehmungsschlüsse auf ihre Richtigkeit hin prüfen, um erfolgreich anzukom-

men, und die Tatsache, dass man nach einigen den Geist umnebelnden Getränken in

der Regel noch unfallfrei nach Hause findet, spricht ebenfalls dafür, dass wir nicht per-

manent amSteuer unsererWahrnehmung sitzenmüssen.Das soll keinesfalls bedeuten,

dass wir nicht zu willentlicher und gerichteterWahrnehmung befähigt wären.Wir sind

frei darin, die Wahrnehmung innerhalb des Rahmens dessen, wie und als was sie uns

widerfährt, auf diesen oder jenen bestimmten Aspekt zu richten. Gerade für die nicht-

instrumentellen Wahrnehmungsvorgänge im Bereich des Ästhetischen und der Kunst

wird unsere Freiheit imWahrnehmen und Urteilen augenscheinlich. Für den vorliegen-

den Zusammenhang dient uns die Konzeption des abduktiven Schlusses, um zu erläu-

tern, inwiefern dieWahrnehmung sprachlich bestimmt ist und in gewisser Hinsicht zu-

mindest von einer potentiellen sprachlichen Bestimmbarkeit ausgeht, denn die behan-

delte Urteilsförmigkeit derWahrnehmung, in der sich einzelneWahrnehmungsaspekte

explizieren lassen, verfährt nun einmal imMedium der begrifflichen Sprache.

Erkennende Wahrnehmung muss Wahrnehmung von etwas Bestimmtem als Be-

stimmtes sein: »Wer lediglich irgendetwas bemerkt hat, das er in keiner Weise zu

bestimmen vermag, hat nichts erkannt. Etwas zu erkennen (oder zu erkennen glauben),

[…] bedeutet, etwas Bestimmtes in seiner Bestimmtheit zu erkennen.«59 An dieser Stelle

lässt sich festhalten, dass, wenn wir etwas als etwas wahrnehmen, wir dabei stets Ver-

mutungen darüber anstellen, wie es sich mit uns selbst und der Welt verhält, die sich

im weiteren Vollzug derWahrnehmung bestätigen, widerlegen oder korrigieren lassen,

auch wenn es sich nur um den banalen Fall handelt, ob das haarige Wesen auf einer

Wiese ein Hund oder eine Katze ist. In vielen Fällen läuft dies implizit und unmerklich

ab. Sehen wir einen Baum als Baum, kann es sich im Einzelfall zwar genau genommen

auch um ein anderes botanisches Gewächs handeln, in den meisten Fällen dürfte die

Wahrnehmung eines Baumes jedoch zu keinen problematischen Fehlschlüssen führen.

Läuft uns hingegen eine Person entgegen, die wir als jemand Bestimmten zu erkennen

meinen, kann sich auf sehr drastische Weise herausstellen, ob es sich tatsächlich um

denjenigen handelt oder nicht. Wir sehen an dieser Stelle, dass die Konzeption der

58 Ebd.

59 M. Seel: Aktive Passivität, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 111

hypothetisch verfahrenden Wahrnehmung dazu geeignet ist, Illusionen, Sinnestäu-

schungen, Delirien, Rauschzustände und Halluzinationen aufzuklären. Ob es sich so

verhält, wie in einer bestimmten Wahrnehmungssituation angenommen wird, zeigt

sich prozessual im weiteren Verlauf des Wahrnehmens und den damit einhergehen-

den Schlussverfahren. Erscheint einem der Vorhang im Gemälde eines Vermeers so

real, dass man ihn zur Seite ziehen will, dürfte man spätestens beim Einschreiten

des Sicherheitspersonals des Museums eines Besseren belehrt werden. Das spätere

Wahrnehmungsurteil korrigiert somit das vorherige. Für die Auseinandersetzung mit

ästhetischen Medien und Kunstwerken ist diese Form des hypothetischen Interpretie-

rens grundlegend,wenn es z.B.darumgeht, ob Farb- und Formkonstellationen in einem

Bild lediglich Farb- und Formkonstellationen, einen Apfel oder im Lichte der christ-

lichen Ikonographie den Sündenfall darstellen sollen. Schürmanns Ansicht nach ist

zumindest beim alltäglichen Sehen von etwas als etwas der Akt der Urteilsfindung keine

nachträgliche Zutat, sondern einhergehendmit dem visuellen Erfassen gegeben.60Man

sieht demnach im Sinne Peirces auf implizite Weise dieses oder jenes immer zugleich

hypothetisch als dieses oder jenes Bestimmte.61

4.2.2 Sprache als Praxis

Die Sprache ist das bildende Organ des Gedanken. Die intellektuelle Tätigkeit, durch-

aus geistig, durchaus innerlich und gewissermaßen spurlos vorübergehend, wird

durch den Laut in der Rede äußerlich und wahrnehmbar für die Sinne. Sie und die

Sprache sind daher eins und unzertrennlich voneinander.62

Sosehr uns die Sprache die Strukturen unseres Sprechens und Denkens vorgibt, haben

wir doch auch einen gewissen Einfluss auf sie. Denken und Sprache sind bei Humboldt

als interdependent zu begreifen, Sprechen und Denken bedingen einander:Wir können

nicht denken ohne Sprache und nicht sprechen, ohne zu denken. Dabei gilt:

»Keiner denkt bei dem Wort gerade und genau das, was der andre, und die noch so

kleine Verschiedenheit zittert, wie ein Kreis im Wasser, durch die ganze Sprache fort.

Alles Verstehen ist daher immer zugleich ein Nicht-Verstehen, alle Übereinstimmung

in Gedanken und Gefühlen zugleich ein Auseinandergehen. In der Art, wie sich die

Sprache in jedem Individuum modifiziert, offenbart sich […] eine Gewalt des Men-

schen über sie.«63

Innerhalb gewisser Rahmenbedingungen sindwir demnach frei, uns in der Sprache und

mit ihr frei zubewegen.Dieser individuelleEinfluss imSprechenauf dasSprechenpasst,

60 Im Zuge vieler Kunstwerke wird das Wahrnehmungsurteil im Unterschied zur alltäglichen Wahr-

nehmung jedoch durchaus zu einem nachträglichen Schluss, weil sie gerade die Frage nach einer

zutreffenden Interpretation stellen, die oftmals Korrekturen an den zunächst intuitiv vorgenom-

menen Urteilen erfordern.

61 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 72f.

62 W. v. Humboldt: Schriften zur Sprache, S. 45.

63 Ebd., S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Ruinen-Ästhetik

wie als nächstes zu sehen sein wird, sehr gut zu dem von Fiedler vertretenen individu-

ellen Einfluss des Einzelnen auf die Wahrnehmung. Nur weil wir in der Sprache – und

damit im Denken – sowie in der Wahrnehmung und dem wechselseitigen Einfluss von

Wahrnehmung und Sprache der Sache nach bedingt frei sind, können die ästhetischen

Medien und die Künste uns ›Neues‹ zum Denken und Wahrnehmen geben – im Sinne

von Variationen des ›Alten‹.64 Die Begründung dieses Gedankens muss die vorliegende

Studie mit Blick auf die Ruinenästhetik insgesamt liefern. Es sind ästhetische Medien

und Kunstwerke, welche die Wahrnehmungs- und Verständnisweisen von Ruinen und

damit einhergehend auch die Stellung des Menschen in derWelt in immer neuerWeise

reflektieren. An dieser Stelle soll ersichtlichwerden,weshalb es ausgerechnet eine Kom-

bination der Wahrnehmungslehre Fiedlers und der Sprachphilosophie Humboldts ist,

die mit Blick auf die ästhetischenMedien und Künste Aufschluss bieten soll.

Entscheidend mit Blick auf die Sprache ist, dass das Vermögen zur Verzeichnung

mittels begrifflicher Sprache nicht nur die Voraussetzung für das individuelle Erken-

nen in der Wahrnehmung darstellt, sondern ebenso die Befähigung zur intersubjekti-

ven Kommunikation darstellt. Die vorherigen Ausführungen zur Sprache könnten den

Anschein erwecken, als ginge es im Sinne Johann Gottfried Herders Abhandlung über den

Ursprung der Sprache umdie Frage,wie derMensch sich für sich allein und aus sich selbst

heraus gewissermaßen auf solitäre statt auf kommunikativeWeise die Sprache und damit

einhergehend das erkennendeWahrnehmen und Denken ›erfinden‹ konnte:

»Der Mensch, in den Zustand von Besonnenheit gesetzt, der ihm eigen ist, und diese Besonnen-

heit (Reflexion) zum erstenmal frei würkend, hat Sprache erfunden. […] Er beweiset also Re-

flexion, wenn er nicht bloß alle Eigenschaften lebhaft oder klar erkennen, sondern

eine oder mehrere als unterscheidende Eigenschaften bei sich anerkennen kann: der

erste Aktus dieser Anerkenntnis gibt deutlichen Begriff; es ist das erste Urteil der See-

le – und – Wodurch geschah die Anerkennung? Durch ein Merkmal, was er absondern

mußte und was, als Merkmal der Besinnung, deutlich in ihn fiel. […] Dies ersteMerkmal

der Besinnung warWort der Seele! Mit ihm ist die menschliche Sprache erfunden!«65

Das Zitat Herders führt performativ vor, was sich anders als zirkulär kaum fassen lässt:

Die Interdependenz von Sprache und Denken. Denn wir sind ja in demMoment, da wir

die Eigenschaften undMerkmale, die wir als bestimmte Eigenschaften undMerkmale be-

sonnen vernehmen,bereits in denModusdesVermögens zurVerzeichnung versetzt,wie

wirmit Peirce undHalawa gesehen haben.Herder setzt also in dieser Lesart voraus,was

er eigentlich erst begründenwill. Der erste Aktus dieser Anerkenntnis, das ersteUrteil der See-

le, das deutlichen Begriff gibt, scheint ein Mythos zu sein, zumindest wenn es tatsächlich

schon um erkennende Wahrnehmung in Form von identifizierenden und propositional

64 Vgl. A. Gehlen: Zeit-Bilder, S. 10f.; Gehlen schreibt diesbezüglich, dass die Avantgarde und die In-

novationen in der Kunst zu jedem Zeitpunkt durch ihre jeweilige historisch-kulturelle Verortung

bestimmt sind. Etwas ›Neues‹ kommt in den Sphären der Kunst also nicht aus dem ›Nichts‹, son-

dern differenziert sich fortwährend vor demHintergrund ihrer gesamtenHistorie aus. An späterer

Stelle heißt es: »Nun sind alle Kunstarten und -stile, welches auch die Umstände ihrer Entstehung

gewesen sein mögen, seit jeher kopiert, wiederholt oder weitergeführt worden, denn Kunst ent-

steht ja überhaupt an vorhergegangener Kunst und nicht an Natur.« (A. Gehlen: Zeit-Bilder, S. 287)

65 Johann Gottfried Herder: Abhandlung über den Ursprung der Sprache, Stuttgart 2001, S. 31f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 113

artikulierten Wahrnehmungsurteilen geht. Wahrscheinlich dachte Herder vielmehr an

eine wesentlich grundlegender anzusetzende Form des beispielsweise ›rein‹ visuellen

Vernehmens und Sondierens. Damit ginge es Herder um Arten des unbegrifflichen Et-

was-Sehens,wiewir esmit anderen Lebewesen teilen, imUnterschied zumbegrifflichen

Etwas-als-etwas-Sehen, wofür es der Sprache bedarf.

Es geht an dieser Stelle darum, dass die Sprachpraxis nicht primär aus dem solitä-

ren Reflexionsvorgang als dem Normalfall des Sprachgebrauchs heraus betrachtet wer-

den sollte, sosehr sie dazu auch befähigt. Vielmehr kann sie nur am paradigmatischen

Fall der zwischenmenschlichenVerständigung erhellend erläutert werden: »DerMensch

spricht, sogar in Gedanken, nur mit einem andren, oder mit sich, wie mit einem and-

ren, und zieht danach die Kreise seiner geistigen Verwandtschaft, sondert die, wie er,

Redenden von den anders Redenden ab.«66 Dass Sprachen – und auch die ›Sprachen der

Kunst‹ – vom Grundfall der intersubjektiven Verständigung über die von den einzelnen

Subjekten unabhängig und objektiv geteilte Lebenswelt zu betrachten sind, ist entschei-

dend,wenndie ästhetischenMedien undKünste letztlich alsmenschliche Praktiken u.a.

der Reflexion auf geltendeNormen desWahrnehmens und Verstehens begriffenwerden

sollen. Auch in den Sphären der artifiziellen bzw. artistischen Reflexionen macht nicht

jeder einfach nur wie und was er will, sosehr ihre Gebilde zuweilen diesen Anschein er-

wecken.

Alle begrifflichenBestimmungsversucheunserer selbst undderWelt gewinnen ihren

SinnundZweckmaßgeblich ausbestimmten sozialenPraktikenheraus.Auchder einzel-

ne Mensch kann, wenn er in Einsamkeit sprachlich reflektiert, dies nur im Hinblick auf

eine zumindest potentielle Mitteilbarkeit innerhalb sozialer Kontexte tun. Denn Rich-

tigkeit und Wahrheit kann es nur als Eigenschaften von propositionalen Aussagen im

Abgleich des intersubjektiven Austausches geben – und warum sollten wir denken und

sprechen, wenn nicht um der Richtigkeit undWahrheit willen?Wir wollen eben wissen,

wie es sich mit uns und derWelt verhält. Das können Überlegungenmit Blick auf bana-

le instrumentelle Vorgänge sein, wie den richtigen Einsatz von Werkzeugen: Wie muss

man denn das Stöckchen nun reiben, damit sich Feuer entfacht? Das Gleiche gilt für die

großen kantischen Fragen:Was können wir wissen?Was sollen wir tun?Was dürfen wir

hoffen?Was ist der Mensch?

Sprache muss von sozialen Kontexten her gedacht werden, innerhalb derer sie in

Auseinandersetzung mit einer äußeren Wirklichkeit das Korrektiv für unsere Annah-

men,Meinungen, Überzeugungen und letztlich unser gesamtesWissen darstellt; ande-

renfalls könnte jederMensch letztlich sprechenunddenken,wieund inBezug,aufwas er

will.Die sprachlichenAusdrücke bzw.Begriffe stellen in der intersubjektivenKommuni-

kation füruns eineKonstanz sicher,die gewährleistet,dasswirunsnicht inwillkürlichen

und solipsistischenWahrnehmungs- und Bedeutungswelten verlieren. Über die Bedeu-

tungen der Worte und ihre Verwendung müssen wir uns bis zu einem gewissen Grade

verständigen und einig sein, damit das Sprechen seinen und damit einen bestimmten Sinn

gewinnen kann.67 Allerdings darf Sprache deshalb nicht als etwas ausschließlich Kon-

66 W. v. Humboldt: Schriften zur Sprache, S. 24.

67 Sich über die Bedeutung von Worten zu verständigen, setzt das Vorhandensein von Sprache im-

mer schon voraus. Man sieht hieran, wie schwierig es ist, über die Bedingungen der Sprache zu

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Ruinen-Ästhetik

stantes und Unveränderliches gedacht werden. Vielmehr wird sie durch die Praktiken

des Sprachgebrauchs und in Liaisonmit derWahrnehmung stetig reorganisiert, was an

Humboldts Sprachphilosophie nachfolgend deutlich werden soll.68

4.2.3 Zur Nähe von Konrad Fiedler und Wilhelm von Humboldt

Wenn auch nicht ganz klar ist, ob Fiedler Humboldts Schriften zur Sprache selbst gele-

sen hat, so lassen sich Majetschak zufolge zumindest die sachlichen Bezüge eindeutig

nachweisen. Fiedler sah in der Art undWeise, wie in Kunst und Sprache ein eigentümli-

chesWeltbewusstsein desMenschen zur Darstellung gelangt, eine enge Verwandtschaft

und orientierte sich imHinblick auf die Sprache anHumboldt.69 Inwiefern Sprache dies

Humboldt zufolge vermag, soll nachfolgend kurz erläutert werden.

Wie oben bereits zu sehen war, gewinnt nach Humboldts Ansicht in der Einheit des

Wortes die spurlos vorübergehende, subjektive, geistige Fähigkeit ihre Objektivität, Fes-

tigkeitundReproduzierbarkeit;mittelsder sinnlichenWortlautewerdenunseregedank-

lichen Tätigkeiten fassbar. Das einzelne Wort ist dabei nicht als Repräsentant eines in

der äußerenWelt objektiv gegebenenGegenstandes selbst zu betrachten, sondern als die

lautliche Fixierung der subjektiven Auffassung des Gegenstandes im Begriff. Die Spra-

che stellt also »niemals dieGegenstände, sondern immerdie durchdenGeist inder Spra-

cherzeugung selbstthätig von ihnen gebildeten Begriffe dar«.70 Die Begriffe sind die im

Denken gebildeten Abstraktionen unter Absehung von vielen individuellen Bestimmun-

gen der Dinge. Sie sind die gebildeten Einheiten als »Komplexe von (Wesens-)Merkma-

len der Dinge in der Sicht der Sprecher«,71 die von der Sprache lautlich fixiert werden.

Die Sprache bezeichnet also im Denken gebildete Auffassungen der Gegenstände in der

Welt,diewir anhandderAbstraktion vonderArt undWeise des sinnlichenGegebenseins

dieser Gegenstände bilden.Das darf jedoch nicht so verstandenwerden, als übersetzten

wir mittels der Sprache vorsprachliche geistige Phänomene im Sinne einer instrumen-

tellen Auffassung in die Sprache; vielmehr gewinnt das an sich unbestimmteDenken im

Laut zuallererst seine Gestalt und darin seine Bestimmtheit. Indem die lautliche Spra-

che ein Gedankengebilde fixiert, hält sie nicht einfach etwas ohnehin schon Bestehen-

des bloß fest, sondern sie erschafft es überhaupt erst und bringt es auf genuine Weise

hervor.72Wir sehen an dieser Stelle die Parallele zu FiedlersWahrnehmungsauffassung:

Wir bilden inWahrnehmungundSprachenicht einfach etwas ab, sondernbringen etwas

in den Praktiken des Sprechens undWahrnehmens zuallererst hervor. Indemwir etwas

herstellen, lässt sich darin etwas darstellen.

sprechen, aus der Position heraus ›immer schon‹ Sprache zu haben und gedanklich bereits imMe-

dium der Sprache zu operieren. Vgl. zu den angestellten sprachphilosophischen Überlegungen

das Kapitel zur Intersubjektivität der Sprache bei Donald Davidson und Robert Brandom, in: Ge-

org W. Bertram: Sprachphilosophie zur Einführung, Hamburg 2011, S. 154–179 sowie das Kapitel zur

Intersubjektivität, in: D. M. Feige: Kunst als Selbstverständigung, S. 28–35.

68 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 144.

69 St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S. 113f.

70 W. v. Humboldt zit.n. ebd., S. 116.

71 St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S. 116.

72 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 115

Das bedeutet keinesfalls, dass wir mit der Ausbildung des Lautes ›Baum‹ die Bäu-

me in derWelt aufmystischeWeise herbeizaubernwürden.Die äußereWirklichkeit soll

im Sinne eines metaphysischen Realismus als eine von uns unabhängig gegebene ver-

standen werden. Anders gesagt: Das Universum existiert – ob es nun von Wesen wahr-

genommenwird oder nicht.73 ImSinne eines kritischen Realismus sind uns jedoch ›nur‹

Erscheinungen der Objekte derWirklichkeit gegeben, die durch unsereWahrnehmung,

Sprache und andere mediale Zugänge konstituiert und somit in gewisser Hinsicht kon-

struiert sind. Nur mittels dieser unterschiedlichen Medien lassen sich Unterscheidun-

gen an der uns stets vermittelt gegebenenWirklichkeit treffen; nur so habenwir Zugang

zu ihr: »Insofern kannman tatsächlich sagen, dass jede bestimmteGestalt desWirklichen

eine Konstruktion unseres Erkennens enthält. Aber dies trifft allein auf diese Bestimmt-

heit eines Wirklichen zu. Das so bestimmteWirkliche hingegen ist kein Machwerk, son-

dern eben der Gegenstand unseres Erkennens. An ihmmuss sich zeigen, ob die Bestim-

mung zutrifft oder nicht.«74 Nicht der Realität selbst, sondern unserer Auffassung und

unseres Zugangs zu ihr kommt demnach ein unvermeidlich konstruktiver Charakter zu.

Der sprachphilosophische Ansatz Humboldts soll an dieser Stelle nun so verstanden

werden, dass uns die sprachlichen Laute einMediumbieten, an demunser Begreifen im

Sinne unserer geistigen Auffassung sich ausbilden kann.75 Das einzelneWortmacht uns

imMediumdes Lautes die geistige Abstraktion von Einzelnemund sinnlich vielgestaltig

Erscheinendemalsmehr oderwenigerEinheitliches zur intersubjektivenVerständigung

verfügbar. ›Mehr oder weniger‹ insofern, als wir Begriffe eben auf durchaus individuelle

und unterschiedliche Weise ausbilden. Wer, einmal angenommen, in den USA aufge-

wachsen ist und Zeit seines Lebens keine Tempel-, Burg- oder Schlossruinen, sondern

nur Detroits Wirtschaftsruinen gesehen hat, weil jene Architekturen dort schlicht nicht

existieren, wird einen etwas anderen Begriff der Ruine ausbilden, als jemand, der am

Rheinufer lebendmit der Omnipräsenz von Burgruinen vertraut ist. Die Begriffe bilden

sich nicht allein an der Lautgestalt von Worten aus; auch Schrift, Zeichen, Bilder, Be-

wegtbilder usw. stellen eine Verfügbarkeit dar, an der wir unser begriffliches Vermögen

ausdifferenzieren können.DasBonmot »vonnichts kommtnichts« kannhier so verstan-

denwerden,dass es irgendeinesMediumsbedarf, damit uns etwas zurVerfügung stehen

kann. Der Begriff des Mediums ist dabei sehr weitreichend zu verstehen: Wir sehen im

Medium des Lichts, nehmen wahr imMedium des uns leiblich-sinnlich Erscheinenden,

sprechen im Medium der Laute von Worten, schreiben im Medium der Schrift, zeigen

mit demMedium der Zeichen, Philosophieren imMedium des begrifflichen Gedankens

usw.

73 Vgl. Wolfgang. R. Köhler: Einleitung, in: Forum für Philosophie Bad Homburg (Hg.): Realismus und

Antirealismus, Frankfurt a.M. 1992, S. 7–19.

74 Martin Seel: Vom Handwerk der Philosophie, München u. Wien 2001, S. 32.

75 Die folgenden Ausführungen beanspruchen nicht, Humboldts eigener Sprachphilosophie ganz

gerecht zu werden. Er soll hier in gewisser Hinsicht bloß als Pate für die angestellten Überle-

gungen fungieren. Vgl. zu den angeführten sprachphilosophischen Motiven Humboldts: Jürgen

Trabant: Das tote Gerippe und die Arbeit des Geistes. Überlegungen im Anschluss an Humboldt, in: Sybil-

le Krämer u. Ekkehard König (Hg.): Gibt es eine Sprache hinter dem Sprechen?, Frankfurt a.M. 2002,

S. 76–96.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Ruinen-Ästhetik

In allen diesen medialen Bezugnahmen liegt jedoch ein unterschiedliches und indi-

viduelles Begreifen dessen,worum es jeweils geht.UmzuHumboldts Überlegungen zur

Sprachezurückzukehren:Komplexe,ausgebildeteundnatürlicheSprachen, indenendie

Begriffsbildung weit fortgeschritten ist, wie z.B. das Deutsche, kann man sich als Netz

von phonetischen Fixierungen vorstellen, die durch das Geflecht von Differenzen der

Laute zueinander begrifflicheUnterscheidungen bezeichnen. Jede Sprache teilt dieWelt

dabei auf eine spezifische Art undWeise begrifflich ein, die sich im phonetischenUnter-

scheidungssystemderWortemarkiert. In verschiedenen Sprachen können diese Eintei-

lungen erheblich divergieren und damit liegt Humboldt zufolge in jeder Sprache »eine

eigentümlicheWeltansicht«.76Mit dem Erlernen einer Muttersprache erwerben wir zu-

gleich eine charakteristische Weltansicht, so wie sie uns in den Worten dieser Sprache

zugeführtwird.77 In einfachen Fällen sind dieUnterschiede eher rein phonetischer Art –

mandenkeandasWort ›Hund‹ imDeutschenund ›dog‹ imEnglischen. In anderenFällen

›leuchtet‹ bereitsmehr auf,wie bei denAusdrücken ›Blitz‹ und ›lightning‹.Hier scheinen

verschiedene Sichtweisen auf die Welt, sich in den Ausdrücken und dem einhergehen-

den Begriff zu manifestieren, wenngleich sich mittels beider Ausdrücke natürlich voll-

kommen gelingend auf die gleichen Gegenstände in der Welt referieren lässt; es geht

hier um das im Begriff am Laut sich manifestierendeWie des Begreifens. Während den

Ausdruck ›lightning‹ lediglich die Assoziation eines Aufleuchtens begleitet, scheint der

onomatopoetische Ausdruck ›Blitz‹ das zu benennende visuelleWetterphänomen in die

zischende Lautgestalt seines phonetischen Ausdrucks sowie die aufblitzende Kürze sei-

ner Schriftgestalt zu überführen. Noch deutlicher wird dies im Hinblick auf figürliche

Rede, wie sie z.B. zur Beschreibung von heftigem Regen in unterschiedlichen Sprachen

verwendet wird: »Es schüttet, wie aus Kübeln« (Deutsch), »Es regnet Katzen und Hun-

de« (Englisch), »Es regnet,wie eine Kuh, die pisst« (Französisch), »Es regnet Stuhlbeine«

(Griechisch), »Es regnet Schusters Messer« (Irisch), »Es regnet alte Frauen« (Niederlän-

disch) usw.Waswir damit begreifen,worauf in derWelt wir uns damit beziehen, ist der

gleiche Sachverhalt: ›starker Regen‹;wiewir unsmittels Sprache einenBegriff davonma-

chen,unterscheidet sich hingegendrastisch. In diesemZusammenhang zeigt sich in der

Sprache eine Charakteristik, die auch für die ästhetischenMedien und Künste entschei-

dend ist: Jede Sprache stellt unterschiedliche Ansichten derWelt zur Verfügung, welche

die Wege möglicher Gedankengänge im Sprechen und Denken des Einzelnen in einem

gewissenGrade prädestinieren. In diesemSinne hat die Sprache als vorgegebenesWort-

und Regelsystem, das uns bestimmte Sichtweisen eröffnet,Macht über uns.

Humboldt zufolge gehört es nun aber ebenso zur Sprache, dass sie kein konstantes,

sondern ein dynamisches Regelsystem darstellt; denn Sprachen wandeln sich sowohl kol-

lektiv als auch individuell. So bilden sich (historisch betrachtet) sowohl regional unter-

schiedliche Sprachgewohnheiten auch innerhalb ›derselben‹ Sprachgemeinschaft bei-

spielsweise eines Landes heraus als auch individuelle Idiolekte einzelner Personen; je-

der Mensch entwickelt schließlich im Laufe seines Lebens gewissermaßen einen eige-

nen Sprachstil. In ihrem tatsächlichen Wesen ist die Sprache Humboldt zufolge daher

76 W. v. Humboldt zit.n. St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S. 117.

77 Vgl. St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 117

»etwas beständig und in jedem Augenblick Vorübergehendes«,78 denn sie wandelt sich

ununterbrochen. Daher muss die Sprache, wie bereits die Wahrnehmung, als eine per-

formative Praxis betrachtet werden, die ›eigentlich‹ nur in der jeweiligen Situation ihres

Gebrauchsundnicht als etwaskonstantBestehendeswirklich ist: »DenndieWirklichkeit

der Sprache ist die im jeweils individuellenSprechen einzelner Personenmanifestierte,un-

abschließbare Arbeit desWortgebrauchs zu demZweck, unter Rückgriff auf einen über-

kommenenVorrat phonetischer Zeichen eigeneGedanken zu bilden, zu verdeutlichen, in

Sätzen zu fixieren und schließlich anderen Personenmitzuteilen.«79 Sosehr die Sprache

also durch ihre Vorgaben Macht über den einzelnen Sprecher hat, da im Sprechen im-

mer bereits auf historisch vorgegebene artikulierte Laute und die damit einhergehen-

den Begriffsweisen zurückgegriffenwerdenmuss, so existiert demgegenüber doch auch

eine individuelle Gewalt der Sprechenden über die Sprache.Denn das individuelle Spre-

chen verhält sich weder rein reproduktiv zu vorgegebenen sprachlichen Einteilungswei-

sen noch rein erzeugend, als würden wir einfach die passendenWorte erfindend etwas in

dieWelt bringen.UnserUmgangmit Sprache ist vielmehr alsumgestaltend zubetrachten,

da wir in ihr stets bereits Vorzufindendes variieren.

Es wäre sehr viel mehr zu den skizzierten sprachphilosophischen Überlegungen zu

sagen; für den vorliegenden Zusammenhang relevant ist die Nähe einer bestimmten

Charakteristik der an Humboldt anknüpfenden Sprachauffassung zu den bereits vor-

gestellten wahrnehmungstheoretischen Überlegungen Fiedlers und Schürmanns. Zwei

Aspekte sind dabei besonders hervorzuheben: Weder bilden wir in Sprache und Wahr-

nehmung einfach nur eine Wirklichkeit ab noch erschaffen wir sie. Und: Weder eignen

wir uns in Sprache und Wahrnehmung einfach nur bestehende und konventionell

herausgebildete Formen des Wahrnehmens und Sprechens blind an noch erfinden wir

uns unsere eigenen. Beide Faktoren sind entscheidend, will man verstehen, inwiefern

die ästhetischen Medien und Kunstwerke unsere Wahrnehmungs- und Denkweisen

im Zuge ästhetischer Reflexionsvollzüge grundlegend umgestalten. Bevor wir uns dem

Zeichencharakter der Ruinen zuwenden, soll im folgenden Unterkapitel noch eine

sprachphilosophische Position vorgestellt werden, die sich besonders dazu eignet, den

metaphorischen Raum der Sprache als ein komplexes Ganzes eines Verständigungsge-

schehens zu begreifen, der unsere buchstäblichen Raumerfahrungen und damit die hier

behandelten ästhetischen Wahrnehmungsvollzüge der Ruinen grundlegend trägt: der

semantische Holismus.

4.2.4 Semantischer Holismus

Der semantische Holismus, oder auch Bedeutungsholismus, eignet sich unter sprach-

philosophischen Ansätzen besonders dazu, die im Rückgriff auf Humboldt angestellten

Überlegungen zur Sprache noch etwas weiterzuführen.80 Für das Ruinenästhetische ist

78 W. v. Humboldt zit.n. ebd.

79 St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S. 117.

80 Einführend zum semantischen Holismus siehe: G. W. Bertram: Sprachphilosophie zur Einführung,

S. 110f., 160f., 172f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Ruinen-Ästhetik

das insofern relevant, als das dynamische Bedeutungsnetz der Sprache das atmosphäri-

sche Erscheinen der Ruinen als komplexes Ineinander von Mannigfaltigem in sinnhaf-

ter Hinsicht trägt.Wollenwir angesichts der Ruinen und der Atmosphären, in denen sie

stehen, überhaupt etwas verstehend vernehmen, müssen wir danach fragen, wie deren

Bedeutsamkeit in der Sprache Gestalt annimmt.

Wahrnehmungen, Erinnerungen, Erwartungen, Vorstellungen, Gefühle, Imagina-

tionen,Reflexionen –der gesamte geistig-leiblicheHaushalt desMenschen gewinnt sei-

ne artikulierte Bestimmtheit in der Sprache oder zumindest im Rückgriff auf die Spra-

che, so soll es hier vertreten werden. Das bedeutet nicht, dass die angesprochenen Di-

mensionen des Menschseins selbst sprachlich verfasst sind; ebenso wenig bedeutet es,

dass wir einfach etwasmitWorten benennen; vielmehr eröffnet begriffliche Sprache be-

stimmteWeisen des Erlebens, der durch sie angesprochenen Gegenstände oder Zusam-

menhänge imweitesten Sinne.Das darf nicht so verstandenwerden, als würden die Be-

griffe zuallererst das Erleben verursachen:Wenn ich nicht weiß, was ich fühle, wenn ich

verliebt bin, weil ich noch nie zuvor verliebt war, dann werde ich mich trotzdem so füh-

len,wie ichmich fühle,wenn ich verliebt bin – nur verstehe und begreife ich eben (noch)

nicht, dass es das Gefühl der Liebe ist, dasmir den Verstand raubt. Eine verstehende Per-

spektive auf das,was einen angeht, eröffnet zuallererst die Sprache.Das Innen- und Au-

ßenerleben lässt sich nur als dasjenige wahrnehmen, als das man es auch zu begreifen

imstande ist.Die Vermutung lautet, dass alle kognitiven Fähigkeiten auf dieseWeise be-

grifflich instruiert sind und ihre begriffliche Bestimmtheit imRaumder Sprache gewin-

nen. Die topologische oder topografische Metapher des ›Raumes der Sprache‹ zielt hier

auf den semantischen Holismus ab. Begriffe gewinnen einem holistischen Verständnis

von Sprache zufolge ihre Bedeutung und ihren Gehalt relational und strukturalistisch

aus ihrer Stellung zu einer unüberschaubaren Fülle anderer Begriffe in der Sprache.Die

Gesamtheit der begrifflichenSprachemuss dabei als ein dynamischesGanzes (griechisch

›hólos‹, ›ganz‹) betrachtet werden, das sich andauernd in Bewegung befindet. Sprache

steht nicht fest, wie wir mit Humboldt gesehen haben; sie wandelt sich unaufhörlich.

AlteWorte geraten in Vergessenheit, neueWorte kommen hinzu; die Bedeutung dessel-

ben Wortes kann sich zudem wandeln – man denke bloß an das Wort ›geil‹, das früher

sexuelle Erregung meinte und heute als positives Wertprädikat im weitesten Sinne ver-

wendet wird. Nicht nur die materiellen Gegenstände in der Welt entstehen und verge-

hen, auch deren in der Sprache artikulierten Bedeutungen unterliegen einemunaufhör-

lichenWandel.

Für die Ästhetik der Ruinen heißt das: Die Sprache eröffnetWeisen des ästhetischen

Erlebens.Der (metaphorische) Raumder Sprache konstituiert erst den (buchstäblichen)

Wahrnehmungsraum als einen bestimmten, in dem wiederum Bestimmtes zurWahrneh-

mungkommt.UmdasGesagte konkreterwerden zu lassen, sei nachfolgend ein beispiel-

haftes SammelsuriumanVokabular aufgeführt,das imSpiel ist,wennwir ruinösenPhä-

nomenenbegegnen.DieseBegriffe ermöglichen zuallererst eine differenzierendeWahr-

nehmung der entsprechenden erfahrbaren Phänomene. Wir kennzeichnen das Erlebte

als:

›abgebröckelt‹, ›abgebrochen‹, ›abgelebt‹, ›abgenutzt‹, ›abgewetzt‹, ›abgründig‹,

›amorph‹, ›aufgelöst‹, ›ausgedient‹, ›ausgelöscht‹, ›baufällig‹, ›beschädigt‹, ›brü-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 119

chig‹, ›desaströs‹, ›desolat‹, ›eingestürzt‹, ›entrückt‹, ›erodiert‹, ›fragil‹, ›gealtert‹,

›geschädigt‹, ›geschunden‹, ›hinüber‹, ›instabil‹, ›kaputt‹, ›lädiert‹, ›marode‹, ›mor-

bide‹, ›rissig‹, ›schief‹, ›schmutzig‹, ›trostlos‹, ›umgestürzt‹, ›verblasst‹, ›verbraucht‹,

›verdorben‹, ›verdorrt‹, ›verfallen‹, ›verfault‹, ›verflossen‹, ›vergammelt‹, ›vergangen‹,

›vergeben‹, ›vergessen‹, ›verhängnisvoll‹, ›verheert‹, ›verkommen‹, ›verkümmert‹,

›verlassen‹, ›verlebt‹, ›verloren‹, ›verloschen‹, ›vernichtet‹, ›verrottet‹, ›verrückt‹, ›ver-

schandelt‹, ›verschieden‹, ›verschlissen‹, ›verschlungen‹, ›verschüttet‹, ›verschwun-

den‹, ›versehrt‹, ›versengt‹, ›verstaubt‹, ›verstreut‹, ›versunken‹, ›vertrocknet‹, ›ver-

wahrlost‹, ›verwaist‹, ›verwandelt‹, ›verwest‹, ›verwittert‹, ›verwunschen‹, ›verwüstet‹,

›zerborsten‹, ›zerbrochen‹, ›zerbröselt‹, ›zerfallen‹, ›zerfetzt‹, ›zerfleddert‹, ›zerfres-

sen‹, ›zerfurcht‹, ›zerrissen‹, ›zerrüttet‹, ›zerschlagen‹, ›zerschlissen‹, ›zerschrunden‹,

›zersetzt‹, ›zerstört‹, ›zerstreut‹, ›zerstückelt‹.

Diese Adjektive ermöglichen es uns überhaupt erst auf genuine Weise, die ruinösen

Gegenstände erkennend zu klassifizieren. Dabei geht es nicht allein um eine Benen-

nung, in dem banalen Sinne, dass wir einfach Dingen Worte geben. Vielmehr sind die

unterschiedlichen Worte Ausdruck unterschiedlicher Begriffsweisen, mit denen un-

terschiedliche erlebbare Perspektiven auf die Dinge eröffnet werden. Die aufgelisteten

Worte stehen teils in einem synonymen Verhältnis zueinander und markieren doch

nuancierte Unterschiede im Erleben. Ob etwas ›zerfallen‹ oder ›zerschlagen‹ wurde,

verweist schließlich auf differente Verursachungen der ruinösen Phänomene; während

letzterer Begriff intendierte Zerstörungen meint, benennt ersterer die erodierenden

Folgen einer mangelnden Instandsetzung von Objekten und Architekturen. Die erfahr-

baren Vorgänge in der Welt spiegeln sich auf gewisse Weise im Begriff wider, gehen in

den Begriff ein, bzw. werden im Begriff reflektiert. Das Verhältnis von Erlebtem und

Begriff darf dabei keinesfalls repräsentationalistisch als ein abbildliches odermimetisches,

sondern muss als ein interdependentes gedacht werden. Das scheint auch genealogisch

auf die Ausbildung der menschlichen Sprachen zuzutreffen. Es ist nicht irgendwann

plötzlich die Sprache vom Himmel in den Geist des Menschen gedrungen und hat

ihm den Segen (oder Fluch) des erkennenden Wahrnehmens beschert. Genauso wenig

haben die Dinge in der Welt irgendwann damit begonnen, dem Menschen ihre Na-

men und Bestimmungen zuzuflüstern. Der Mensch bildet (bildhaft gesprochen) im

Laufe seiner historischen und individuellen Existenz ein Netz aus Lauten und damit

einhergehend begrifflichen Verständnisweisen aus, das er über die von ihm erlebte

Innen- und Außenwelt spannt und das durch die veränderliche Dynamik letzterer in

iterativen Prozessen immer wieder neu justiert werden muss. Begriff und Anschauung

scheinen dabei immer schon gemeinsame Sache gemacht zu haben – so die Vermutung.

Veränderte Wahrnehmungsweisen ziehen veränderte Verständnisweisen im Sinne

von Korrekturen bestehender Begriffskonstellationen nach sich, wie umgekehrt die

Beschäftigung mit neuen Verständnisweisen auch veränderte Wahrnehmungsweisen

ermöglicht. Das gilt für eher banale Fälle wie den elterlichen Hinweis an das eigene

Kind: »Schau mal, in der Burgruine dort oben am Berg haben früher einmal die Ritter

gewohnt« genauso, wie für voraussetzungsreichere Sinnzusammenhänge, wenn sich

einem beispielsweise eine bestimmte Ruine als die gotische Klosterruine Eldena im

Greifswald (Abb. 8) verstehend erschließt, die Caspar David Friedrich zum präferierten

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Ruinen-Ästhetik

Sujet seiner malerischen Ruinenreflexionen erklärt hat.81 Die Atmosphäre dieses Ortes

wird man nur angemessen vernehmen können, wenn einem die kulturellen, histori-

schen und kunsthistorischen Zusammenhänge der Romantik in zumindest geringem

Maße etwas sagen – anderenfalls steht man vor Steinen imWald.

Damit ist letztlich das Verhältnis von Theorie und Praxis angesprochen. Die Arbeit

am Begriff ermöglicht veränderte Anschauungsweisen der Welt, wie umgekehrt Verän-

derungen in derWelt die Arbeit amBegriff erfordern.Und dass es sich so verhält, werde

ich womöglich wiederum nur erfahren, wenn ich mich mit den entsprechenden Theo-

rien über das Verhältnis vonTheorie und Praxis befasse. Auch die vorliegende Studie im

Ganzen kann in diesemSinne letztlich als ein theoretischer Versuch verstandenwerden,

eine veränderte Form der Praktiken desWahrnehmens bestimmter Zusammenhänge in

derWelt zu begründen, hier mit Blick auf die Ästhetik der Ruinen. Das ist der normative

Anteil jederTheoriebildung im Unterschied zu ihren deskriptivenMomenten. Die vorlie-

gende Untersuchung will ruinöse Phänomene in derWelt in der Tradition einer sich be-

ständigwandelndenÄsthetik derRuinen verstehenundwahrnehmenunddie damit einher-

gehenden ästhetischen Prozesse auf Rezeptions- und Produktionsseite als atmosphäri-

sche Reflexionsvorgänge theoretisieren.

Das oben aufgelistete Vokabular zur basalen Deklaration ruinöser Phänomene ope-

riert noch auf einer sehr grundlegenden Ebene des Etwas-als-etwas-Wahrnehmens.

Wesentlich komplexer wird das Bedeutungsgeschehen, wenn wir an Ruinen auf der

Ebene des Etwas-in-etwas-Wahrnehmens historische Zusammenhänge oder fiktive

Imaginationen durchspielen. Auch letztere sind ermöglicht durch die Sprache, die

diese Wahrnehmungsweisen zuallererst eröffnet. Will man die Sprache metaphorisch

gesprochen als ein Netz oder Feld aus Begriffen begreifen, in dem sich unsereWelt- und

Selbstverhältnisse grundlegend artikulieren, lohnt der Blick auf den besagten Bereich

sprachphilosophischerTheorien, die sich dem semantischen Holismus bzw. demHolis-

mus sprachlicher Bedeutungen zuordnen lassen. GeorgW. Bertram hat sich eingehend

mit holistischen Theorieansätzen in der Philosophie, insbesondere mit Blick auf die

Sprache, auseinandergesetzt.82 In der Einleitung zum Sammelband über den Holismus

in der Philosophie schreiben Bertram und Jasper Liptow:

»Als Holismus kann man grob die These bezeichnen, daß ein Element – etwa ein

sprachliches Zeichen, ein Organ, ein Mensch oder anderes – hinsichtlich bestimmter

seiner Eigenschaften oder gar als solches eine Funktion seines Zusammenhangs mit

anderen Elementen ist, mit denen es gemeinsam zu einem Ganzen gehört – etwa zu

einem Zeichensystem, einem Organismus, einem sozialen Gefüge oder anderem.«83

81 Vgl. Hubertus Gaßner: Empfindsamkeit. Schillers »Räuber« – Landschaftsgarten – Melancholie – Rui-

nen –Mementomori, in: ders. (Hg.): Caspar David Friedrich. Die Erfindung der Romantik, S. 101–115, hier

S. 111–115.

82 Siehe Georg W. Bertram u. Jasper Liptow (Hg.):Holismus in der Philosophie. Ein zentralesMotiv der Ge-

genwartsphilosophie, Weilerswist 2002; Georg W. Bertram: Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer

antireduktionistischen Sprachphilosophie, Weilerswist 2006, hier insb. S. 21–24; Georg W. Bertram,

David Lauer, Jasper Liptow u. Martin Seel (Hg.): In der Welt der Sprache. Konsequenzen des semanti-

schen Holismus, Frankfurt a.M. 2008.

83 G. W. Bertram u. J. Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 121

Holistische Theorien gibt es also nicht allein mit Blick auf die Bedeutung sprachlicher

Zeichen; vielmehr lässt sich immer dann von einem Holismus sprechen, wenn Einzel-

nes in seinem Verhältnis zu vielem anderen in den Blick gerät, mit dem es ein wie auch

immer geartetes Ganzes bildet.84 Für die Beschaffenheit der einzelnen Gegenstände ist es

dabei entscheidend, dass sie mit vielen anderen Gegenständen zusammenhängen; die

Konstitution oder Bestimmtheit des einzelnen Gegenstandes geht aus seinem Zusam-

menhang mit vielen anderen Gegenständen hervor. Der Gegenbegriff zum ›Holismus‹

wäre ›Atomismus‹, wonach die Verbindungen, in denen ein Gegenstand steht, als solche

gelten und die Beschaffenheit des einzelnen Gegenstandes nicht betreffen.85 Mit Blick

auf den semantischen Holismus schreiben die Autoren:

»Die Bedeutung eines Zeichens oder eines sprachlichen Ausdrucks oder auch der Ge-

halt einer Überzeugung oder einer mentalen Repräsentation ist eine Funktion seines

bzw. ihres Zusammenhangsmit anderen Zeichen oder Ausdrücken, Überzeugungen oder

Repräsentationen. Das in Frage stehende Ganze ist dann entsprechend ein Zeichensys-

tem, das Vokabular einer Theorie, eine Sprache oder ein System von Überzeugungen

oder Repräsentationen.«86

Bertram unterscheidet mit Blick auf den Bedeutungsholismus sprachlicher Elemente

grundsätzlich zwei Versionen: eine »inferentielle Semantik« und eine »differentielle Seman-

tik«.87 Während mit ersterer eine verbindende Beziehung unter bedeutungshaften Ele-

menten angesprochen ist, bedeutet letztere eine abgrenzende. Inferentielle Beziehungen

lassen sich in Form von Sätzen bzw. Propositionen denken, während differentielle Be-

ziehungen imUnterschied vonWorten bzw. Begriffen zueinander bestehen.88Mit Blick

auf unser Thema könnte man z.B. das Substantiv ›Ruin‹89 im Sinne eines wirtschaftli-

chen, finanziellen oder körperlichenZusammenbruchs in einer verbindenden, schlussfolgern-

den, also inferentiellen Beziehungmit dem Substantiv ›Ruine‹ betrachten, das verfallene

und zerstörte Gebäude bezeichnet und welches wiederum in einer ebensolchen Beziehung

mit dem lateinischen Verb ›ruere‹ für ›stürzen‹ steht. Ein Beispiel für eine abgrenzende,

sprich: differentielleZeichenbeziehungwärendieVerben ›ruinieren‹und ›urinieren‹,de-

ren minimale Differenz in Laut- und Schriftgestalt durch die Inversion der Buchstaben

›r‹ und ›u‹ einen kaum größeren Unterschied für deren Bedeutungmarkieren könnte.

Zum Holismus sprachlicher Bedeutungen heißt es bei Bertram: »Jedes Element, je-

der bedeutungstragende sprachliche Ausdruck, ist – so dieThese –nur durch seine Stel-

84 Damit ist ein durchaus heterogenes Feld von Theoriebildungen angesprochen. Auch für den Be-

griff ›Holismus‹ selbst gilt schließlich,was die unter diesemLabel vereintenTheorienuntersuchen:

nämlich dass der einzelne holistische Theorieansatz im Hinblick auf den Holismus nur in seinem

Verhältnis zu anderen holistischen Theorien seine Kontur gewinnt. Vgl. dazu die Einleitung ebd.,

S. 7–29.

85 Vgl. G. W. Bertram: Die Sprache und das Ganze, S. 22.

86 G. W. Bertram u. J. Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie, S. 7.

87 Georg W. Bertram: Holismus und Praxis. Der Zusammenhang von Elementen, Beziehungen und Prakti-

ken, in: ders.u. J. Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie, S. 59–75, hier S. 61.

88 Vgl. ebd., Anm. 4 sowie G. W. Bertram: Die Sprache und das Ganze, S. 56–60.

89 ZumBegriff ›Ruin‹ siehe: JochenHörisch:Der Ruin/Die Ruine, in: N. Bolz u.W. v. Reijen (Hg.): Ruinen

des Denkens. Denken in Ruinen, S. 259–276.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Ruinen-Ästhetik

lung unter den anderen Elementen konstituiert. […] Es handelt sich um eine Stellung,

die durch Beziehungen hergestellt ist – Beziehungen, die jedes Element zu einer Viel-

zahl anderer Elemente unterhält.«90 Die Beziehungen, in denen die Elemente stehen,

konstituieren demnach deren Bedeutungshaftigkeit, weshalb Bertram von einem »Be-

ziehungen-Elemente-Holismus« spricht:

»In einem Beziehungen-Elemente-Holismus spielen die Beziehungen nicht zwischen

Elementen, die außerhalb dieser Beziehungen bereits als solche konstituiert bzw. be-

stimmt sind. […] Was die Elemente im Rahmen der Struktur sind – zum Beispiel be-

deutungstragende sprachliche Ausdrücke –, sind sie im Zusammenhang mit den Be-

ziehungen, in denen sie stehen. Man kann also nicht von Elementen sprechen, die

holistisch in Beziehungen gestellt werden. Richtiger ist vielleicht eine Redeweise von

Elementen, die aus Beziehungen zu anderen Elementen heraus bestimmt (oder kon-

stituiert) werden. Der Begriff des Elements hängt in diesem Modell an dem der Be-

ziehungen zu anderen Elementen. Erst diese machen das Element zu einem der frag-

lichen Struktur.«91

Man darf sich demnach die Elemente einer Sprache nicht als feststehenden Bausatz aus

Buchstaben, Worten oder Sätzen vorstellen, die in ihrer Bedeutung determiniert sind

und nun auf letztlich von vornherein vorbestimmteWeisen miteinander in Verbindung

gebracht werden können; vielmehr ergibt sich die Bedeutungshaftigkeit der einzelnen

sprachlichen Elemente zuallererst aus den Beziehungsgeflechten, in die sie involviert

sind.Darin gerade liegt derWert holistischerTheorien der Sprache: Dass sie in der Lage

sind, dieses komplexe Ganze der Sprache in den Blick zu nehmen, anstatt sich an einer

Analyse einzelner sprachlicher Operationen abzuarbeiten.

Die Beziehungen, welche die Bedeutungen der einzelnen Elemente im Einzelfall

konstituieren, sind dabei als ein zutiefst dynamisches Geschehen zu betrachten, das

seine Bestimmtheit letztlich nur innerhalb bestimmter Praktiken – in unserem Fall: des

Sprechens –gewinnt,die Bertramdaher »beziehungsstiftendePraktiken«92 nennt. ImGeis-

te des spätenWittgenstein führt eine solche Konzeption zu einer »Gebrauchstheorie der

Bedeutung«,93 wonach die Bedeutung einesWortes in denPraktiken seiner Verwendung

aufzusuchen ist. Bertram zufolge geht es nun darum, die Rolle dieser Praktiken für das

Verständnis des Bedeutungsholismus zutreffend zu begreifen. Die Rolle menschlicher

Praktiken im Zusammenhang mit der Sprache zu betonen, darf nicht dazu führen,

dass »die praktische Ebene und die Begriffe, in denen sie rekonstruiert wird«,94 als

fundamental begriffen werden. Wer so agiert, gelangt nicht zur Rekonstruktion der

holistischen Struktur, die es adäquat zu begreifen gilt. Diesen von Bertram als »Prakti-

zismus« bezeichneten Theorien stellt er einen Ansatz entgegen, der die Praktiken und

die holistische Struktur in antireduktionistischer Weise verbindet: »Praktiken müssen

also in das Modell eines Elemente-Beziehungen-Holismus so eingezeichnet werden,

90 G. W. Bertram: Holismus und Praxis, S. 61.

91 Ebd., S. 65.

92 Ebd., S. 67.

93 Ebd.

94 Ebd., S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 123

daß ihnen keine explikative Funktion aufgebürdet wird. Sie dürfen nicht als Fundament

der gehaltverleihenden Strukturen konzipiert werden.«95 Anderenfalls wäre die Bedeu-

tungshaftigkeit der (menschlichen) Welt immer schon durch bestimmte Tätigkeiten

determiniert.Wir wollen die Bedeutungshaftigkeit derWelt, wie sie sich in der Sprache

artikuliert, jedoch demgegenüber gerade als von keiner Seite her grundsätzlich festge-

legt begreifen – weder durch autonome Strukturen der Zeichen noch durch autonome

Strukturen der Praktiken, in denen jene zur Anwendung kommen.Eine Alternative zum

Praktizismus formuliert Bertram unter dem Begriff »Übergangsholismus«.96 Danach

seien »holistische Strukturen als Implikate von Praktiken mit sprachlichen Ausdrücken

zu verstehen.Diese Implikate bilden sich von Praxis zu Praxis neu aus. Sie kommen also

imÜbergang zustande, sindmit denPraktiken verbunden, ohne daßdiese irgendwelche

Momente der Strukturen selbst konstituierenwürden.«97 Die holistische Struktur bildet

sich sozusagen im Zusammenhang von Praktiken aus, mit denen der Sprachgebrauch

einhergeht. Bertrams Konzeption des Übergangsholismus besagt:

»Wenn ein sprachlicher Ausdruck verstanden wird, wird er in einer holistischen Struk-

tur platziert. Dieses Platzieren geschieht aber allein implizit. Die Struktur verbindet

eine Vielzahl gebrauchter sprachlicher Ausdrücke miteinander. Die sprachlichen Aus-

drücke sind also stets an Praktiken gebunden. Jedes Verstehen eines sprachlichen Aus-

drucks impliziert Bezüge zu vielfältigen anderen und von anderengebrauchten sprachli-

chen Ausdrücken. Jedes Verstehen impliziert – so kannman diesen Sachverhalt anders

ausdrücken – Bezüge zu vielfältigen anderen sprachlichen Praktiken. Dennoch stiften

die Praktiken nicht diese Bezüge. Die Bezüge bedürfen zwar der Praktiken, werden

aber nicht von ihnen begründet. Die Rede von implizierten Strukturen besagt genau

die Unbegründbarkeit bzw. Nicht-Reduzierbarkeit dieser Strukturen. Man kann die-

sen Gedanken auf den Begriff Irreduzibilität sprachlicher Struktur bringen.«98

Dieser Konzeption zufolge kommt sprachlichen Ausdrücken als solchen streng genom-

men keinerlei Bedeutung zu. Auch eine holistische Konstitution sprachlicher Ausdrücke

haben diese nicht per se, sondern allein innerhalb sprachlicher Praktiken: »DasNetzwerk,

in demsprachliche und andere Zeichen ihreBestimmtheit gewinnen,kann […] allein von

innen, also in den Vollzügen ihres unmittelbaren oder reflektierten Gebrauchs erkun-

det werden.«99 Bedeutung imZusammenhang einer holistischen Struktur gewinnen die

sprachlichen Elemente somit jeweils allein im Augenblick des verstehenden Sprechens:

»Was holistisch konstituiert wird, ist nicht etwas, das dem sprachlichen Ausdruck, son-

dern etwas, das dem Gebrauch mit ihm zukommt. Für den Gebrauch kann man davon

sprechen, daß er mit Bedeutung verbunden ist. Das ist nichts anderes, als zu sagen,

daß im Gebrauch ein sprachlicher Ausdruck verstanden wird. Wie auch immer man

95 Ebd.

96 Ebd.

97 Ebd.

98 Ebd., S. 71f.; den Gedanken der Irreduzibilität der Sprache führt Bertram aus, in: G. W. Bertram:Die

Sprache und das Ganze.

99 M. Seel: Aktive Passivität, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Ruinen-Ästhetik

begrifflich den Unterschied machen will, den die holistische Struktur beiträgt: ent-

scheidend ist, daß er mit dem Begriff der Praxis verbunden ist.«100

Die sprachlichen Beziehungen und Elemente bilden dabei Bertrams Verständnis nach

eine Einheit, die sich nicht auftrennen lässt und die nur innerhalb menschlicher Prak-

tiken Gestalt annimmt.101 Den entscheidendenUnterschied zumPraktizismusmarkiert

dabei:

»Es werden nicht – wie im Praktizismus – Tätigkeiten angeführt, die Bedeutungen her-

vorbringen, oder Tätigkeiten, deren Vorliegen auf das Gegebensein sprachlicher Be-

deutungen schließen läßt. Es werden Tätigkeiten angeführt, die als solche nichts er-

klären sollen. Die Erklärungslast wird dem Zusammenhang von sprachlichen Prak-

tiken und den in einer sprachlichen Praxis implizierten Strukturen aufgebürdet. Die

Tätigkeiten fungieren nur als eine Seite dieser Explikation.«102

Das heißt, weder die Praktiken, in denen Sprache Gestalt annimmt, noch die Sprache,

die imZusammenhangmit jenenmenschlichen Tätigkeiten steht, liegen von vornherein

fest, sodass sichdieBedeutung einzelnerBegriffe auf das eine oder andere zurückführen

ließe. Weder lässt sich die Sprache auf das Fundament der Praxis noch lassen sich die

Praktiken auf das Fundament der Sprache reduzieren. Wir müssen uns immer wieder

von neuemmitten hinein in die jeweiligen Sprachpraktiken begeben, die zudem stets mit

normativen Dimensionen der intersubjektiven Kommunikation und mit nichtsprachli-

chen Praktiken verbunden sind, wenn wir im Einzelnen danach schauen wollen, wel-

che Bedeutung bestimmten Elementen oder Beziehungen innerhalb der Sprache jeweils

zukommt. Es gilt, »mit Blick auf die Sprache über die Sprache hinauszudenken«.103 Da

sich eine theoretische Reflexion zwangsläufig immer auch selbst im Medium der Spra-

che vollzieht, kannmannoch einenSchrittweitergehen: Es gilt, in derSprachemitBlick auf

die Sprache über die Sprache hinauszudenken.Das ist insbesondere für den vorliegendenZu-

sammenhangentscheidend,schließlich stehen imZentrumdes theoretischen Interesses

Phänomene, die selbst nicht sprachlich beschaffen sind, jedoch in sprachlichen Diskur-

sen über sie ihre Bestimmtheit gewinnen, wie Architekturen, Bilder, Filme, Computer-

spiele und virtuelle Räume. Die Faszination an den Atmosphären, die diese herstellen,

entfaltet sich bisweilen gerade am Nichtpropositionalen, Unbestimmten, Materiellen,

Körperlichen oder Prozessualen. »Praxis undNormativität, der Zusammenhang vonBe-

deutung undÜbersetzung, der Zusammenhang von Sprache undGeist, der Zusammen-

hang von Weltwissen und Sprachwissen«104 – das sind Bertram zufolge u.a. Dimensio-

nen, die deutlich werden lassen, dass Sprache nicht allein aus sich selbst heraus begrif-

fen werden kann, sondern nurmit Blick auf die entsprechendenmenschlichenDaseins-

formen, in denen die Sprache jeweils Gestalt annimmt.105 Bei Bertram führt daher die

100 G. W. Bertram: Holismus und Praxis, S. 73.

101 Vgl. ebd., S. 74.

102 Ebd.

103 G. W. Bertram: Die Sprache und das Ganze, S. 9.

104 Ebd., S. 21.

105 Vgl. ebd. die KapitelZumGeleit und Sprache,HolismusundAntireduktionismus.Eine Einleitung, S. 9–31,

hier insb. S. 9, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 125

Frage nach der Bedeutung bzw. dem Gehalt sprachlicher Ausdrücke zu der Kernthese,

dass »Strukturen im sprachlichenVerstehenmit Zusammenhängen sprachlicher Prakti-

ken,mit normativenBindungenunterVerstehendenundmit Strukturen innichtsprach-

lichen Praktiken kokonstituiert sind«.106 Sprachliche Gehalte lassen sich demnach nur

explizieren, indemman einGanzes aus sprachlichen und nichtsprachlichen Zusammen-

hängen in den Blick nimmt: »Die Sprache ist mit dem Ganzen des menschlichen Seins

in der Welt, mit dem Ganzen der Fremd-, Welt- und Selbstverhältnisse verbunden.«107

Mit Heidegger ließe sich in diesem Sinne auch von Sprache als ›Welterschließung‹ und

mit Wittgenstein von Sprache als ›Lebensform‹ sprechen. In diesen weitreichenden Di-

mensionen des Daseinsmüssen Bertram zufolge Sprache undDenken als grundlegende

Aspekte des menschlichen Standes in der Welt betrachtet werden, den diejenigen, die

sprachlich verstehen, einnehmen.108

Für das Verständnis der Sprache, wie Bertram es entwickelt, steht und fällt letztlich

alles mit einer Explikation der besagten Ko-Konstitution der Strukturen sprachlichen

Gehalts mit den Strukturen sprachlicher Praxis und den Strukturen normativer Bin-

dungen unter Sprechenden sowie den Strukturen nichtsprachlicher Praktiken, in deren

wechselseitiger Bestimmung sprachliche Bedeutung Gestalt annimmt.109 Diese dann

nichtmehr nur sprachphilosophischenÜberlegungen können und sollen an dieser Stelle

nicht – zumindest nicht explizit – weiter verfolgt werden. Es bleibt an dieser Stelle bei

einem Verweis auf Bertrams Schriften. Wonach wir jedoch im weiteren Verlauf dieser

Arbeit weiterhin fragen werden, das ist die spezifische Bedeutsamkeit der Ruinen. Mit

Blick auf die Ruinen folgt aus den hier skizzierten sprachphilosophischen Einsichten,

dass wir auf die sprachlich verfassten, diskursiven Praktiken des Umgangs mit Ruinen

ebenso schauen müssen, wie auf die nicht sprachlich verfassten Ruinen selbst und

deren Reflexion in ästhetischen Medien und Kunstwerken, wenn wir kein einseitiges

und verkürztes Verständnis dessen gewinnen wollen, welche Bedeutungen den Ruinen

zukommen. Ruinen dürfen dabei weder als etwas von vornherein und unabhängig vom

Sprechen bereits Bestimmtes noch als etwas allein durch die Strukturen der Sprache

Determiniertes begriffen werden. Welche Bedeutung den Ruinen zukommt, hängt

demnach von komplexen dynamischen Gefügen der Alltagssprache ebenso wie von

poetischen Sprachverwendungen in der Literatur und den Fachsprachen im Sinne der

Nomenklaturen archäologischer, historischer, kunsthistorischer, ethnologischer und

in unserem Fall vor allem ästhetischer Sprachpraktiken insgesamt ab, in denen die

Verständnisweisen der selbst nicht sprachlich verfassten Ruinen immer wieder neu

verhandelt werden. Nur innerhalb dieser intersubjektiven Praktiken des Sprechens und

Denkens überRuinen gewinnendiese eineBestimmtheit imSinne einer Bedeutsamkeit,

106 Ebd., S. 28.

107 Ebd., S. 27.

108 Vgl. ebd., S. 10.

109 Genau das verfolgt Bertram in seiner Schrift Die Sprache und das Ganze im Ganzen, weshalb er auch

kalkuliert überspitzt mit Blick auf seine eigene Sprachphilosophie von einem »holistischen Holis-

mus« spricht, denn erwill gerade in antireduktionistischemGestus all die genanntenDimensionen

nicht allein der Sprache gelten lassen, die ohnehin immer schon im Spiel sind, wenn wir nach der

Bedeutungshaftigkeit und dem Gehalt von Sprache fragen. Vgl. ebd., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Ruinen-Ästhetik

die imAbgleichmit ihrenGegenständen andauernd auf demSpiel steht und die letztlich

auch deren ästhetisches Erleben trägt.

Für die Frage nach der Bedeutungshaftigkeit der Ruinen sind bedeutungsholistische

Theorien – so sollte es in diesem Abschnitt nachvollziehbar werden – dazu geeignet zu

erläutern, inwiefern das einzelne ästhetische Wahrnehmungsgeschehen seine Bedeu-

tung vor demHintergrund eines unüberschaubaren und unbeherrschbaren Ganzen der

Sprache gewinnt.Unüberblickbar insofern, alswir nieHerr diesesGanzen sind;wir sind

uns schließlich niemals diesemdynamischen begrifflichenGanzen vollends gewahr, das

unser Leben in einzelnen Erfahrungssituationen trägt; dieses Ganze darf insofern nicht

als ein verfügbares und schon gar nicht als ein statisches Ganzes gedacht werden: »Alles,

waswir sagen und denken, reichtweiter als das,waswir zu sagen und denken vermögen

[…]«.110

Es ging in den Kapiteln zum Raum derWahrnehmung und dem Raum der Sprache dar-

um zu zeigen, dass sichWahrnehmung und Sprache wechselweise bestimmen und ein-

ander tragen. Wahrnehmungen haben Einfluss auf unser sprachliches Verstehen und

sprachlicheVerständnisweisen eröffnen zuallererstWahrnehmungsweisen alsbestimmte

Wahrnehmungsweisen. Wenn wir etwas verstehend wahrnehmen wollen, bedarf es ei-

ner begrifflich instruierten Wahrnehmung. Im Zuge eines routinierten Alltagsdaseins

begegnen uns im Laufe des Lebens immer weniger Situationen, in denen wir noch nicht

wissen, was uns geschieht; wir sind so sehr auf bestimmte Wahrnehmungssituationen

eingespielt, dass wir gar nicht mehr merken, wie voraussetzungsreich die begriffliche

Orientierung in diesen Lebenssituationen in Wahrheit ist. Dass wir stets in komplexe

Selbst- und Weltverhältnisse involviert sind, spüren wir beispielsweise, wenn wir neue

Arbeitsstellen antreten unduns dort erst einmalmühsameinarbeitenmüssen,wennwir

umziehen und in neuen Lebensumgebungen Orientierung gewinnen wollen oder wenn

wir neue Menschen kennenlernen, die wir zunächst nicht einschätzen können. Unse-

re Wahrnehmung ist in diesen Fällen anfänglich noch orientierungslos. Angesichts der

unbekannten Wahrnehmungssituationen müssen wir neue Verständnisweisen ausbil-

den, die stets auf den bislang im Leben erworbenen begrifflichen Verständnissen be-

ruhen. Besonders deutlich lässt sich das im Übrigen an Computerspielen erfahren. Ein

bislangunbekanntesComputerspiel ist für die nochnicht ausreichend instruierteWahr-

nehmung – erst recht mit Blick auf Personen, die sich im Umgang mit solchen Spielen

überhaupt nicht auskennen – im ersten Augenblick eine echteHerausforderung.Die im

Umgangmit der entsprechendenWahrnehmungssituation noch ungeübte Anschauung

ist für einen meist relativ kurzen Moment schlicht ›blind‹ im kantischen Sinne: Man

weiß nicht, wo man hinschauen soll; man weiß nicht, was das Dargebotene darstellen

soll;manverstehtnicht,wohinmansichmit den entsprechendenSteuerungsgerätenbe-

wegen soll; man hat keine Ahnung, was die angezeigten Symbole bedeuten. Für geübte

Spieler, die einem neuen Spiel auf der Wahrnehmungs- und Verständnisgrundlage un-

zähliger bereits gespielter Spiele begegnen, hat sich die Sache dannmeist nach wenigen

Augenblicken aufgeklärt. Je weniger bereits gemachte Erfahrungen die neue Wahrneh-

mungssituation tragen, umso länger bedarf das Einspielen auf diese neuen Wahrneh-

110 Martin Seel: Für einen Holismus ohne Ganzes, in: G. W. Bertram u. J. Liptow (Hg.): Holismus in der Phi-

losophie, S. 30–40, hier S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 127

mungen. Ein ebenso prägnantes Paradigma ist der Museumsbesuch, der sich zwischen

begrifflicher Instruktion anhand von Infotafeln und dem leiblich-sinnlichen Erleben der

exponierten ästhetischen Gegenstände vollzieht.

Nachdemwir uns zuletzt recht allgemeindemVerhältnis vonSpracheundWahrneh-

mung zugewendet haben, wollen wir im nächsten Abschnitt wieder konkreter auf die

Ruinen blicken, um zu sehen, inwiefern den Ruinen in symbolischer und allegorischer

Hinsicht bestimmteBedeutungenzugesprochenwerden –ganz imSinnedes zuletztBe-

handelten immer gedacht als Bedeutungen,die aus bestimmten sprachlichenundnicht-

sprachlichen Praktiken des Umgangs mit Ruinen resultieren.

4.3 Raum der Zeichen

Der Mensch ist ein animal symbolicum, das sich in einem Reich selbstgeschaffener

Zeichen einrichtet und seine Orientierung aus diesen Zeichen empfängt. Er ist aber

auch ein homo interpres, der Zeichen liest und deutet, wo er selbst gar keine hinter-

lassen hat. Nicht nur Sprache, Gesten, Texte und Bilder öffnen grandiose Deutungs-

spielräume, auch die Natur, die Welt, die soziale Umwelt oder die Großstadt kann zu

einem Feld der Deutungskunst und des Deutungswahns werden.111

In diesem Kapitel wird es um den Zeichencharakter der Ruinen im Sinne von Verweis-

beziehungen gehen.112 Wir haben nun bereits gesehen, dass das Ruinenästhetische zu-

weilen komplexe Verweiszusammenhänge ausmacht.113 Die Ruinenästhetik lebt gerade-

zu davon, dass ihre Gegenstände nicht allein für sich selbst stehen, so alleinstehend die

sich selbst überlassenen Gebäude uns zuweilen auch erscheinen. Als Vermögen zur Ver-

zeichnung lassen sich solche Vorgänge auf der Subjektseite festmachen, auf der Objekt-

seite sprechen wir gemeinhin von Zeichen, wenn im weitesten Sinne etwas auf etwas

anderes verweist. Klarerweise greift beides auf komplexe Weise ineinander, wie in den

vorherigen Kapiteln zur Wahrnehmung und Sprache schon ersichtlich wurde.Wir wol-

len nun genauer danach fragen, inwiefern solche Verweiszusammenhängemit Blick auf

die Ruinen relevant sind und worin sie konkret bestehen können. Der Titel des Kapitels

läuft dabei Gefahr, gleich in mehrerlei Hinsicht irreführend zu sein. Streng genommen

geht es weder umden Raumder Zeichen, noch umden Raum der Zeichen, sondern um ei-

ne für ästhetischeAnschauungsweisen zentraleBewusstseinsleistung,die imgegebenen

Wahrnehmungsraummehr als das imRaumGegebene vernimmt.Wie schon imKapitel

zur Sprache ist mit dem Raum der Zeichen der buchstäbliche Wahrnehmungsraum in

metaphorischer Weise angesprochen – hier nun mit Blick auf zeichenhafte Verweiszu-

sammenhänge. Unter Hinweis auf Jurij Lotman spricht Aleida Assmann in dieser Hin-

111 Aleida Assmann: Im Dickicht der Zeichen, Berlin 2015, S. 26.

112 Einführend zum Thema Semiotik siehe: Umberto Eco: Einführung in die Semiotik, München6 1988;

Umberto Eco: Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Geschichte, Frankfurt a.M.17 2016 sowie die

Anthologie zum Symbolbegriff: Frauke Berndt u. Heinz J. Drügh (Hg.): Symbol. Grundlagentexte aus

Ästhetik, Poetik und Kulturwissenschaft, Frankfurt a.M. 2009.

113 Siehe auch: Constanze Baum: Ruinenlandschaften. Spielräume der Einbildungskraft in Reiseliteratur

und bildkünstlerischenWerken über Italien im 18. und frühen 19. Jahrhundert, Heidelberg 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Ruinen-Ästhetik

sicht auch vonder kulturell geprägten »Semiosphäre«114: »WährenddieUmwelt des Tiers

durch biologische Notwendigkeit definiert ist, ist dermenschliche Lebensraumwesent-

lich durch Repräsentationen, Zeichen und Deutungsbereitschaft geprägt. Deshalb lebt

derMensch niemals in einer neutralen physikalisch-chemischen Totalwirklichkeit, son-

dern immer schon in der jeweiligen semiotischen Sphäre kulturell erschlossener Wel-

ten.«115

Für das atmosphärische Reflexionsgeschehen in Begegnung mit Ruinen ist es rele-

vant, dass uns die Ruinen im Zuge ästhetischer Erfahrungsvollzüge als bedeutsame Ob-

jekte in der Welt erscheinen, deren Bedeutsamkeit über ihre offensichtliche Verfasst-

heit hinausreicht. Folglich muss diese Bedeutsamkeit der Ruinen hinreichend begriffen

werden. Dafür lohnt die Beschäftigung mit semiotischen und literaturwissenschaftli-

chen Überlegungen zum Begriff des Symbols und den Tropen als sprachlichen Figuren

wieMetaphern,Allegorien,Metonymien und Synekdochen,weil damit –bei aller Unter-

schiedlichkeit der angesprochenen rhetorischen Stilmittel – ein für das Ruinenästheti-

sche charakteristisches Etwas-in-etwas-Wahrnehmen angesprochen ist, wie es uns im

AbschnittDrei Grundfälle desWahrnehmens bereits begegnet war.

Der Zeichenbegriff ist zunächst dem Alltagsverständnis nach so zu verstehen, dass

etwas (auch noch) für etwas anderes steht, was Aleida Assmann zufolge als einfaches

Grundgesetz der Zeichenpraxis betrachtet werden kann: »aliquid stat pro aliquo – etwas

steht für etwas anderes«.116 Verknüpfen lässt sich auf dieseWeise so ziemlich allesmit al-

lem.117Diese »DoppelstrukturdesZeichens«118 habegeistesgeschichtlich zugleich »einen

RaumzwischenAußenund Innenaufgespannt«,119 den sie auch als »RaumderKultur«120

bezeichnet.Mit Schürmann ließe sich imBlick auf Zeichenpraktiken auch von einem ja-

nusköpfigen Vermögen zwischen Geist und Welt sprechen. Für die Doppelstruktur des

Zeichens stellt sich die Frage, wie Eines (als Signifikant) für ein Anderes (als Signifikat)

eintreten kann, wobei alles andere als gesichert wäre, wie dieses Verhältnis zu begrei-

fen ist: »Ganze philosophische Dramen und heftige geisteswissenschaftliche Auseinan-

dersetzungen hängen an der Frage, wie die Doppelstruktur des Zeichens zu bewerten

und der Umgangmit derWelt zu gestalten ist.«121 In gleicherWeise geht es um die »An-

ders-Rede«122 der figürlichen Sprache, im Zuge derer zur buchstäblichen »Initialbedeu-

tung«123 ein anderer oder weiterer Sinn hinzutritt. Dieses Kapitel kann und will jedoch

weniger die im Spiel befindlichen Zeichenbegriffe und Sprachfiguren definieren, als an

ihnen eine spezifische Bewusstseinsleistung demonstrieren, die für die behandelten äs-

thetischenWahrnehmungsvollzüge vor allemmit Blick auf die Ruinen essentiell ist: das

114 A. Assmann: Im Dickicht der Zeichen, S. 33.

115 Ebd., S. 32f.

116 Ebd., S. 61.

117 Vgl. ebd.

118 Ebd., S. 61; vgl. ebd., S. 61–94.

119 Ebd., S. 94.

120 Ebd.

121 Ebd.

122 Heinz J. Drügh: Anders-Rede. Zur Struktur und historischen Systematik des Allegorischen, Freiburg i.Br.

2000.

123 Gerhard Kurz:Metapher, Allegorie, Symbol, Göttingen6 2009, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 129

Etwas-in-etwas-Wahrnehmen, das sich auch als allegorisches Bewusstsein bzw. allegorische

Wahrnehmung bezeichnen ließe.124 Auch diese Dimension ästhetischen Erlebens dient

der Vorbereitung der Analyse des Atmosphärenbegriffes, wie er im weiteren Verlauf be-

stimmt werden soll. Nachfolgend seien nun zunächst einige Beispiele versammelt, wel-

che Gestalt die Ruinen durch die angesprochenen Verweiszusammenhänge annehmen:

Schnapp spricht mit Blick auf die Ruine von einem »Zeugnis einer vergangenen

Größe«,125 »Spuren der Vergangenheit«,126 »Bild vergangener Größe«,127 »Zeichen eines

Zusammenbruchs«,128 »Zeichen, die das bessere Verständnis der Vergangenheit und

manchmal eine Aussicht auf die Zukunft erlauben«;129 die Ruine werde in bestimm-

ten historischen Kontexten zu einem »politischen Symbol«,130 gerade »durch seine

Zerstörtheit« werde das Bauwerk »zum Symbol eines Ereignisses«.131 Makarius nennt

die Ruinen »Geschichtsspuren«,132 »Reste, denen man eine symbolische und ästhetische

Würde zuschreibt«,133 »Embleme einer Kultur«,134 »Anzeichen einer Anschauung der

Zeit«,135 »Emblemen eines brachliegenden Landes, aus dem sich die Geschichte auf

Dauer zurückgezogen hat«,136 »Überreste der Vergangenheit«,137 »Zeugnisse einer wieder

herzustellenden Pracht«,138 »Symbole einer vergangenen Macht«,139 »Allegorie der Ge-

schichte«,140 »Figur der Zeit«,141 »Zeichen einer zeitlichen Dynamik des Lebens, dessen

124 Für eine einführende Begriffssondierung siehe: G. Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol; für weiterge-

hende Überlegungen zum Begriff ›Allegorie‹ siehe: Peter-André Alt: Begriffsbilder. Studien zur li-

terarischen Allegorie zwischen Opitz und Schiller, Tübingen 1995; H. J. Drügh: Anders-Rede; Eva Horn

u. Manfred Weinberg (Hg.): Allegorie. Konfigurationen von Text, Bild und Lektüre, Opladen 1998; im

Hinblick auf die Ruinen siehe zudem den Sammelband: Willem van Reijen (Hg.): Allegorie und

Melancholie, Frankfurt a.M. 1992, hier insb. Bryan S. Turner: Ruine und Fragment. Anmerkungen zum

Barockstil, in: Willem van Reijen (Hg.): Allegorie und Melancholie, S. 202–223 u. Willem van Reijen:

Labyrinth und Ruine. Die Wiederkehr des Barock in der Postmoderne, in: ders. (Hg.): Allegorie und Me-

lancholie, S. 261–291; zweifelsohne prägend und zentral für die Schriften zur Allegorie ist: Walter

Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 2018; hierzu

siehe wiederum insb.: Bettine Menke: Das Trauerspiel-Buch. Der Souverän – das Trauerspiel – Konstel-

lationen – Ruinen, Bielefeld 2010; Marleen Stoessel: Aura. Das vergessene Menschliche. Zu Sprache und

Erfahrung beiWalter Benjamin, München u.Wien 1983, S. 95–116; Ch. J. Emden:Walter Benjamins Rui-

nen der Geschichte, S. 61–87.

125 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 9.

126 Ebd., S. 20.

127 Ebd., S. 55.

128 Ebd., S. 82.

129 Ebd., S. 90.

130 Ebd., S. 92.

131 Ebd.

132 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 9.

133 Ebd.

134 Ebd., S. 39.

135 Ebd.

136 Ebd., S. 90.

137 Ebd., S. 98.

138 Ebd.

139 Ebd., S. 112.

140 Ebd., S. 113.

141 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Ruinen-Ästhetik

letztendliches Schicksal sie abbilden«,142 »Sinnbild des Todes«143 und »Zeichen der Verlas-

senheit vor dem Unermesslichen«.144 Makarius zufolge besitzen die Ruinen eine »reale

symbolische Kraft«,145 als »Stigmata der Geschichte«146 an Vergangenes zu erinnern. Im

Sammelband Ruinenbilder ist die Rede von der Ruine als »paradoxe[m] Zeichen«,147 als

»Geschichtszeichen«148 und es wird von der »allegorischen Ruinensemantik«149 und der

»nicht auflösbaren Enigmatisierung der Ruine«150 gesprochen. Norbert Bolz zufolge ist

die Ruine »ein gebrochenes Zeichen der Totalität«.151Willem van Reijen spricht von »me-

lancholischen Betrachtungen, die in der Ruine die angemesseneChiffre für das bedrohte

Glück […] sehen«.152 Hartmut Böhme schreibt: »Die Ruine ist Zeichen dessen, was sie

einmal als intakter Bau war«,153 die Ruinen seien »Signifikanten einer Abwesenheit«154

und prädestiniert dazu, zur »stummen Zeichensprache der Geschichte«155 zu werden. Er

spricht von Ruinen als »enigmatische[n] Zeichen eines Sinns, der in den Ruinen erscheint

und diese zugleich überschreitet«,156 der »Chiffrenschrift der Ruinen«157 und schließlich

werden die Ruinen u.a. »Zeichen des Diskurses [über die Ruinen, KB] selbst«,158 »das

einzig verbliebene Emblem des posthistoire«159 und »Signaturen der Gegenwart«.160 Benja-

min schreibt über die Ruinen den merkwürdigen und vieldiskutierten Satz: »Allegorien

sind im Reiche der Gedanken was Ruinen im Reiche der Dinge«,161 worauf wir noch

zurückkommenwerden. Es ließen sich unzählige weitere solcher Beispiele anführen, in

denen der Ruine Verweischarakteristiken der genannten Art zugesprochen werden.162

ObRuinen nun als Zeichen,Anzeichen, Symbole, Signaturen,Metaphern,Embleme,

Bilder, Sinnbilder, Chiffren,Hieroglyphen, Allegorien oder Spuren be-zeichnet werden –

bei der Verwendung all dieser Begriffe haben wir es mit (im Einzelnen klarerweise sehr

unterschiedlichen)FormenvonVerweiszusammenhängenzu tun, indenendieRuineall-

gemein oder einzelne Ruinen für bestimmte voraussetzungsreiche Sinnzusammenhän-

ge stehen. Diese Referenzbeziehungen sind für die Ästhetik der Ruinen entscheidend,

142 Ebd., S. 115.

143 Ebd., S. 119.

144 Ebd., S. 143.

145 Ebd., S. 177.

146 Ebd.

147 A. Assmann, M. Gomille u. G. Rippl: Ruinenbilder: Einleitung, S. 11.

148 Ebd.

149 Ebd., S. 13.

150 Ebd.

151 Norbert Bolz: Einleitung.DieModerne als Ruine, in: ders.u.W. v. Reijen (Hg.): Ruinen desDenkens.Den-

ken in Ruinen, S. 7–23, hier S. 9.

152 W. v. Reijen: Labyrinth und Ruine, S. 261.

153 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 706.

154 Ebd., S. 706.

155 Ebd., S. 707.

156 Ebd.

157 Ebd., S. 710.

158 Ebd., S. 707.

159 Ebd., S. 715.

160 Ebd., S. 716f.

161 W. Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 156.

162 Die Kursivierungen in den Zitaten sind in diesem Absatz ein Eigenzusatz des Autors.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 131

wenn wir ein Verständnis der Bedeutsamkeit der Ruinen im Sinne einer »Semantik der

Ruine«163 und »Symbolik der Ruine«164 entfalten wollen, denn sie tragen die Formen der

Bestimmtheit, in denen uns Ruinen letztlich sinnhaft erscheinen.

Aleida Assmann unterscheidet grundsätzlich zwischen unterschiedlichen Zeichenty-

pen (Anzeichen, Physiognomische Zeichen, Vorzeichen, Offenbarungen, Embleme,Hie-

roglyphen) und, in Analogie zum Begriff der ›Gesetzeskraft‹, unterschiedlichen Zeichen-

kräften: »symbolische Darstellung durch Stellvertreter (symbolisches Zeichen), Ähnlich-

keit durchMimesis (ikonisches Zeichen), Vergegenwärtigung durch Einwohnung (inde-

xikalisches Zeichen) und Handlung (performatives Zeichen) sowie Verwandlung (magi-

sches Zeichen) […].«165 Die genanntenDifferenzierungen sind einer erstenOrientierung

imRaumder Zeichen dienlich. Zunächst soll hier auf die von Peirce etablierte und in se-

miotischer Hinsicht bewährte kategoriale Unterscheidung von Zeichenverhältnissen in

›Symbol‹, ›Ikon‹ und ›Index‹ eingegangenwerden.166 Diese Begriffe sollen unterschiedli-

che Arten undWeisen bezeichnen, in denen Gegenstände als Zeichen auf etwas verwei-

sen können. Das Zeichen wird dabei als eine »dreistellige Relation«167 begriffen: Es ver-

knüpft einen Signifikanten (die materielle Form des Zeichens) mit einem Signifikat (der

semantischen Bedeutung) und einem Referenten (einem realweltlichen Gegenstand).168

In Peirces Terminologie fungiert das Symbol auf konventionelle, willkürliche oder arbi-

träre Weise als Stellvertreter für etwas Bestimmtes. Die Verbindung des Symbols (Si-

gnifikanten) zur symbolisierten Sache (Signifikat) beruht dabei auf einem intersubjektiv

eingespielten »stabilenCode«.169WerdiesenCodenicht kennt,demwird sich dieBedeu-

tungdes Symbols nicht erschließen.Das Ikonhingegen ist eine bildhafteRepräsentation

und dient aufgrund einer formalen oder metaphorischen Ähnlichkeit mit etwas ande-

rem als Zeichen für dieses Andere. Im Fall des Index schließlich wird ein Gegenstand

aufgrund seiner kausalen, physischen Verursachung durch etwas als Zeichen für dieses

Etwas betrachtet. Indexikalische Zeichen sind »als Wirkungen oder Symptome Teil der

Sache, die sie bezeichnen«.170 UmBeispiele für die unterschiedlichen Zeichenrelationen

nach Peirce zu nennen: Der Apfel, der auf den Sündenfall im Zusammenhang mit der

christlichen Ikonographie verweist, ist ein Symbol; der Apfel, der auf einen Apfel oder

Äpfel in derWelt aufgrund der Ähnlichkeit von Gestaltverhältnissen im weitesten Sinne

verweist, ist ein Ikon; und die Fotografie eines Apfels ist als Index zu begreifen.171

163 A. Assmann, M. Gomille u. G. Rippl: Ruinenbilder: Einleitung, S. 7.

164 B. S. Turner: Ruine und Fragment, S. 202.

165 A. Assmann: Im Dickicht der Zeichen, S. 58.

166 Aleida Assmann fügt den drei Zeichenkategorien von Peirce »Manifestation (indexikalische Zei-

chen)«, »Bild (ikonische Zeichen)« und »Stellvertretung (symbolische Zeichen)« noch drei weite-

re Kategorien hinzu: »Handlungsanweisungen (performative Zeichen)«, »Entleerung (asemanti-

sche Zeichen)« und »Vergegenwärtigung (magische Zeichen)«. A. Assmann: ImDickicht der Zeichen,

S. 53–60.

167 A. Assmann: Im Dickicht der Zeichen, S. 17.

168 Vgl. ebd.

169 Ebd., S. 55.

170 Ebd., S. 54.

171 Vgl. Lambert Wiesing: Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens, Berlin2 2013, S. 216.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Ruinen-Ästhetik

Im Ruinenästhetischen begegnen uns alle drei genannten Verweisarten, nicht sel-

ten auch in Mischformen, wie sich am Beispiel der Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche

in Berlin veranschaulichen lässt. Der neoromanische Sakralbau wurde ursprünglich in

den Jahren 1891–1895 imAuftragKaiserWilhelms II. zumGedenken an seinenGroßvater

Wilhelm I. errichtet. Der Verweis der Kirche auf Kaiser Wilhelm I. wäre in Peirces Ter-

minologie ein symbolischer, da er auf der bloßen Konvention der Namensgebung und der

damit einhergehenden Widmung beruht. Würden wir in einem der Souvenirgeschäf-

te am Breitscheidplatz eine Postkarte, ein Poster, eine Münze oder eine Tasse mit einer

Abbildung der Kirche erwerben, so lässt sich die abgebildete Darstellung der Kirche auf-

grund der Ähnlichkeit von Gestaltverhältnissen mit der realen Kirche als ikonische Ver-

weisrelation betrachten. Im Zweiten Weltkrieg war das Gebäude von schweren Kriegs-

zerstörungen betroffen. Als dem Zerfall preisgegebene Architektur verwies die Kirchen-

ruine durch die an ihr sichtbaren Spuren des Krieges in den Nachkriegsjahren in indexi-

kalischer Hinsicht auf die Kriegsereignisse, denn die Kriegszerstörungen haben die Ge-

stalt des Gebäudes kausal verursacht. Nach umfangreichen Restaurierungs- und Um-

baumaßnahmen unter der Aufsicht des Architekten Egon Eiermann verweist die heute

oft nur ›Gedächtniskirche‹ genannte Ruine nun auch symbolisch auf die Kriegszerstörun-

genund fungiert gesellschaftspolitisch alsMahnmal für die verheerendenEreignisse des

ZweitenWeltkrieges.172

Wie wir sehen, sind solche begrifflichen Differenzierungen der Verweisarten nicht

ungeeignet, um diemöglichen Bedeutungen der Ruinen imEinzelfall zu differenzieren.

Die nachfolgenden beidenUnterkapitel werden in aller Kürze zunächst ein komprimier-

tes Verständnis der Ruinen als Symbole im Sinne einer eindeutigen Semiose und der Rui-

nen als Allegorien im Sinne einer anders-, doppel- oder mehrdeutigen Semiose sowie der

Ruinen als Spuren imSinne einer indizienorientierten Semiose vorstellen. Insgesamt die-

nen uns diese Überlegungen dazu, ein Verständnis der charakteristischen Sinnsuche in

Begegnung mit Ruinen zu erläutern, das basal für die ästhetischen Reflexionsvollzüge

angesichts der Ruinen ist und zugleich unsere Neugier an ihnen weckt.

4.3.1 Ruinen als Symbole und als Allegorien

Es gibt unterschiedlichste Symbole, die auf vielfältige Weise symbolisieren: literarische

Symbole, Symbole in der bildenden Kunst, Symbole auf Schildern zur Organisation des

öffentlichen Raumes, logische Symbole aber auch symbolische Handlungen. Im Digita-

len Zeitalter leben wir geradezu von der Kenntnis und Versiertheit im Umgang mit user

interfaces von Software, derenBedienung sich zuvorderst im virtuellen Raumder Symbo-

le abspielt. »Das Symbol ist ein konkretes Zeichen (Gegenstand,Darstellung,Handlung,

visuelles, akustisches Signal)mit weisendemCharakter auf einen abwesend bleibenden,

tieferen Sinngehalt, den es immer wieder neu zu sichern gilt […].«173 Grundsätzlich un-

terscheidet Kurz arbiträre und konventionelle Symbole von solchen,die durchAnalogien

oder Sachzusammenhänge motiviert sind. Als Beispiel nennt er Verkehrssymbole, die

172 Vgl. R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 193f.

173 K. Semsch: Symbol, Symbolismus, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 9, hg. v. Gert Ueding,

Tübingen 2009, Sp. 298–313, hier Sp. 298.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 133

im Falle der Ampelfarben rot, gelb und grün auf reiner Konvention beruhen, während

das Vorfahrtssymbol auf eine Analogiebeziehung zurückzuführen ist – es stellt in visu-

ell abstraktem Sinne dar, was es zugleich bedeutet.174 In Peirce Terminologie ließen sich

erstere als Symbole und letztere aufgrund ihrerÄhnlichkeitsbeziehung als Ikone bestim-

men. Es geht hier, wie bereits angekündigt, nicht darum, diese Klassifizierungen von

Zeichenkategorien weitergehend auszudifferenzieren und zu plausibilisieren, sondern

das generelle Symbolbewusstsein des Menschen aufzuzeigen.175 Mit Blick auf symbolische

Handlungen heißt es bei Kurz dazu:

»Unweigerlich, wie instrumentell auch immer wir handeln, handeln wir auch sym-

bolisch. Alles, was wir tun, drückt auch aus. Wir können nicht nichts zu verstehen

geben. Wir können nicht nichts als ein mögliches Symbol erfahren. Zur anthropo-

logischen Ausstattung des Menschen gehört ein universelles Symbolbewußtsein. […]

Mittels des Symbolbewußtseins kann die unübersichtliche Empirie übersichtlich und

geordnet werden.«176

Aleida Assmann zufolge erschließt sich der Mensch seine Umwelt nicht allein mittels

Werkzeugen, sondern auchdurchZeichen.DasmenschlicheDasein erschöpft sich dem-

nach nicht allein in instrumentellen Handlungsvollzügen. Die Menschen sind neben

ihren technischen Befähigungen »mit einer deutenden (hermeneutischen) Kompetenz

ausgerüstet, die sie dazu befähigt, die Welt nicht nur zu bearbeiten und zu verändern,

sondern auch zu verstehen«.177 Der Mensch ist daher nicht bloß homo faber, sondern

auch »homo interpres«, und dadurch in der Lage, »Erscheinungen der Welt nicht nur

wahr- und hinzunehmen, sondern auch als zeichenhaft zu erkennen und auf sie mit

Deutungsversuchen zu reagieren«.178 Um diese deutende Begabung des Menschen

geht es den hier angestellten Überlegungen zum Raum der Zeichen. In den Dingen

mehr zu erkennen, als das, was uns auf den ersten Blick gegeben ist, lässt sich als eine

»anthropologische Grunddisposition«179 des Menschen betrachten. Dieses Vermögen

bildet der Mensch in gewisser Hinsicht am Paradigma des Zeichengebrauchs aus. Das

ist für das Ruinenästhetische entscheidend, da die deutende Sinnsuche in eminenter

Weise die ästhetische Faszination an Ruinen ausmacht. Die ästhetische Erfahrung von

Ruinen besteht in einem Reflexionsvollzug, der sich aus semiotischer Warte heraus als

Spurensuche bzw. Deutung von Spuren erläutern lässt.

Die schwierige Begriffsbestimmung von ›Symbol‹ lässt sich Kurz zufolge auf dessen

komplizierte Etymologie zurückführen:

»Das griechische Substantiv symbolon ist abgeleitet vom Verbum symballein, das

zusammenbringen, zusammenwerfen, zusammenstellen, auch versammeln und

174 Vgl. G. Kurz:Metapher, Allegorie, Symbol, S. 71.

175 Zu einer generellen Klassifizierung unterschiedlicher Zeichentypen siehe: A. Assmann: ImDickicht

der Zeichen, S. 35–53.

176 G. Kurz:Metapher, Allegorie, Symbol. S. 71f.

177 A. Assmann: Im Dickicht der Zeichen, S. 31.

178 Ebd.

179 Ebd., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Ruinen-Ästhetik

vergleichen bedeutet. Daraus entwickelten sich Homonymreihen mit den Bedeutun-

gen: Parole, Erkennungsmarke (z.B. Hälfte eines Rings), Ausweis, Vertrag. In diesen

Bedeutungen ist ein Verabredungsmoment enthalten. Eine andere Reihe betont

den Charakter der Indizes und des Rätselhaften. Symbole konnten Gaben zu einer

gemeinschaftlichen Mahlzeit sein, das Symbol konnte schließlich eine Mahlzeit

selbst sein. In der Allegorese der Stoa wird folgenreich das Symbolische mit dem

Allegorischen gleichgesetzt, das Symbol bedeutet nun vor allem ein rätselhaftes,

ominöses Zeichen, dessen Bedeutung erraten und erschlossen werden muß.«180

Für die Theoriebildung rund um die Begriffe ›Symbol‹ und ›Allegorie‹ war JohannWolf-

gang von Goethe prägend, der »dem Symbol die Tendenz (vom Besonderen ausgehend)

auf das Allgemeine im Sinne eines Ideellen – der Allegorie, mit abwertender Intention,

die Tendenz (vom Allgemeinen her) auf das Besondere als Illustration zum Ideellen zu-

schreibt«.181DieAllegorie betrachtet demnachdasBesondere lediglich als Exempel eines

Allgemeinen,währenddasSymbol beimBesonderenverweilt undgeradedarinAnteil am

Allgemeinen nimmt. In der Allegorie wird das Besondere als Durchgang zum Allgemei-

nen verzweckt,währendwir beimSymbol in einer selbstzweckhaften Beschäftigungmit

demBesonderen einen Zugang zumAllgemeinen gewinnen. Für Goethe ist die Allegorie

ein konventionelles Zeichen, dessen Anwendung letztlich aufmechanischeWeise »über-

individuell durch normative Rhetorik sowie durch literarische Traditionsketten« gere-

gelt wird,während das Symbol als sinnliches Zeichen »eine Art natürlichen, organischen

Bezugs zwischen den Relata der Zeichensynthesis« stiftet.182 Das Symbol soll bei Goethe

die beiden Bedingungen der Anschaulichkeit und der repräsentativen Bedeutung erfül-

len.183 Repräsentation ist dabei als StellvertretungundVergegenwärtigung zu verstehen:

»EinBesonderes vertritt einAllgemeines, insofern es ein charakteristischerundeminen-

ter Teil dieses Allgemeinen ist, undmacht dieses Allgemeine dadurch gegenwärtig, d.h.

bewußt, vorstellbar,überschaubar.«184 Für dieUnterscheidung zwischenSymbol undAl-

legorie lässt sich festhalten: »Das Symbol unterscheidet sich von Allegorie und Sinnbild,

die in umgekehrter Einstellung eine spezifische abstrakte Eigenschaft bildlich darstellen

(etwa die Gerechtigkeit alsWaage der Justitia). […] Symbole stellen dagegen auf indukti-

veWeise einen direkten, analogen Bezug zwischen dem sinnlich Erfahrbaren und seiner

intersubjektiv geteilten Bedeutung her.«185

Kurz zufolge beruhen symbolische Verweisungen vor allem auf »derHerstellung von

analogischen und synekdochischen Beziehungen«, wonach etwas zum Symbol wird, »weil

es in Analogie zu oder als Teil von einem Ganzen aufgefaßt wird«.186 Auf die Ruine an-

gewandt, symbolisiert z.B. das architektonische Fragment als Teil des ehemals ganzen

180 Ebd., S. 73.

181 W. v. Reijen: Labyrinth und Ruine, S. 263; vgl. zu Goethes Symbolbegriff: G. Kurz:Metapher, Allegorie,

Symbol, S. 74–77.

182 H. J. Drügh: Anders-Rede, S. 18f.

183 Vgl. G. Kurz:Metapher, Allegorie, Symbol, S. 74.

184 Ebd.

185 K. Semsch: Symbol, Symbolismus, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 9, hg. v. Gert Ueding,

Tübingen 2009, Sp. 298–313, hier Sp. 299.

186 G. Kurz:Metapher, Allegorie, Symbol, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 135

Gebäudes aufgrund einer synekdochischenReferenzbeziehungdieses einst intakte Bau-

werk. Betrachten wir die Ruine hingegen als Symbol der Vergänglichkeit des menschli-

chen Daseins, dann ziehen wir einen Analogieschluss zwischen der Ruine als im Laufe

der Zeit sukzessive verfallender Architektur und dem Menschen als allmählich altern-

dem und letztlich sterbendemOrganismus.

Mit Blick auf die charakteristische Anschaulichkeit des Symbols heißt es bei Kurz:

»Auffallend ist das semantische Merkmal des empirischen Elements. Im Unterschied

dazu bedeuten die heute konkurrierenden Begriffe Allegorie undMetapher Sprachfigu-

ren.«187 Darin besteht der vielleicht markanteste Unterschied der hier herausgegriffe-

nen Begriffe ›Symbol‹ und ›Allegorie‹: Gemeinhin verstehen wir unter Symbolen sinn-

lich, meist visuell wahrnehmbare Objekte in der Welt, während Allegorien Weisen des

Schreibens, Sprechens undDenkens bezeichnen.188 »Obwohl strukturelle Merkmale der

Allegorie auch im Außersprachlichen zu finden sind, ist sie doch vor allem eine sprach-

liche Form, die bisweilen alltäglich und spontan, häufiger mit Kenntnis ihrer schulmä-

ßigen, fachsprachlich beschriebenen Regeln entsteht oder als schon bekannter allego-

rischer Ausdruck vorkommt.«189 So strikt ist diese Trennung jedoch nicht aufrechtzu-

erhalten. Schließlich fungieren poetische Texte oder Textabschnitte zuweilen ebenso als

literarische Symbole,wie der Sinn bestimmter Bilder, Filme,Skulpturen und anderer äs-

thetischerMedien in einemallegorischenVerweis bestehen kann.Wennhier vonRuinen

als Allegorien die Rede ist, wird letztlich ein architektonisches Gebilde zur Allegorie er-

klärt. Nichtsdestoweniger ist es einer Sondierung beider Begriffe dienlich, als paradig-

matischen Fall des Symbols etwas sinnlich (meist optisch) Vernehmbares zu betrachten

und als paradigmatischen Fall der Allegorie einen schriftlichen bzw. sprachlichen Sinn-

zusammenhangzuverstehen,derüber seineunmittelbare Initialbedeutunghinaus auch

noch etwas anderes bedeutet.

Für unseren Zusammenhang sollen die Begriffe ›Symbol‹ und ›Allegorie‹ in gewis-

ser Weise in eigenem Sinne gelesen werden, um damit den Unterschied zwischen einer

im Falle des Symbols eindeutigen Sinnzuweisung und im Falle der Allegorie einer an-

ders-, doppel- oder mehrdeutigen Sinnzuweisung zu verdeutlichen. Für Symbole gilt:

»Die symbolischen Zeichen sind aufgrund ihres distinktiven Charakters eindeutig. Sie

beruhen auf Reduktion,Abstraktion undRationalität.«190DieBerlinerGedächtniskirche

am Breitscheidplatz symbolisiert die Kriegsversehrungen der Lebensumgebung durch

die Zerstörungen des Zweiten Weltkrieges. Diese Sinnzuweisung ist institutionell ver-

ankert und eindeutig festgelegt. Dass der Kirchenbau ursprünglich zu Ehren Wilhelms

I. errichtet wurde und somit ein Eingedenken an den ersten deutschen Kaiser symboli-

sierte, ändert an der prinzipiellen Eindeutigkeit der heutigen Ruine als Symbol nichts.

Das Gebäude unterlag vielmehr einem historischen Wandel und hat zu unterschiedli-

chen Zeiten in unterschiedlicher Gestalt Unterschiedliches symbolisiert. Das hat nichts

187 Ebd., S. 73.

188 Klarerweise sind auch Laut- und Schriftgestalt der Sprache empirisch zu vernehmen.

189 W. Freytag: Allegorie, Allegorese, in:HistorischesWörterbuch der Rhetorik, Bd. 1, hg. v. Gert Ueding, Tü-

bingen 1992, Sp. 330–392, hier Sp. 330.

190 A. Assmann: Im Dickicht der Zeichen, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Ruinen-Ästhetik

mit der für das allegorische Bewusstsein konstitutiven Anders-,Doppel- oderMehrdeu-

tigkeit von Objekten oder Zusammenhängen zu tun. Symbolisiert die Ruine etwas Be-

stimmtes, so ist dieser Sinn (für eine gewisse Dauer) innerhalb einer Gesellschaft inter-

subjektiv eindeutig festgelegt.BetrachtenwirdieRuinehingegenallegorisch,so sindwir

in der Zuschreibungmöglichen Sinns sehr viel freier, denn die Allegorie beruht auf einer

vom allegorisch betrachteten Objekt unabhängigen, zusätzlichen Sinngebung.

»In demMaße, wie im Zeichenprozeß alles zu allem werden kann, ohne auf eine orga-

nisierende Sinnmitte bezogen werden zu können, nistet sich in das endlose Gewebe

der Bedeutungen die Melancholie der Verstreuung, Unerlöstheit und Todessehnsucht

ein. An der Form der Semiotisierung, der Allegorie, ist ablesbar, was in der posthistoire

die ›Welt‹ zu werden droht: nicht ›Sprache der Natur‹, nicht ›Schrift Gottes‹, nicht ›Er-

innerungsbuch großer Vergangenheit‹, sondern Zeichen der Vergängnis, Ruine.«191

DieseÜberlegungenHartmutBöhmesmüssenvordemHintergrunddermodernenAlle-

gorie als »Medium des entfremdeten Menschen«192 betrachtet werden. Aleida Assmann

schreibt:

»Unter den Bedingungen einer neuen Weltlosigkeit konnte Allegorie wieder aktuell

werden als die Sprach- und Denkform des Unsichtbaren. Nach dem Zusammenbruch

des Einklangs von Ich undWelt wurde die Allegorie abermals zumMedium einer Poe-

sie des Jenseits (au-delà), auf das sie jetzt nicht mehr verwies, das sie aber selbst kon-

stituierte.«193

Wie ist das zu verstehen? Schauenwir zunächst auf den Allegoriebegriff: »Die sprachliche

Aussageform der Allegoriewird häufig zuerst als rhetorischer Tropus verstanden, als etwas

unklare,durchBedeutungsveränderungen schwierigeWortkombination,die Eines sagt,

ein Anderes meint und wie alle Tropen einen Gedankensprung erfordert, Sinnübertra-

gung (translatio) vom gesagten Bedeutenden (significans) zum gemeinten Bedeuteten (si-

gnificatum).«194 Für den gedanklichen Schritt, der sich bei Produzenten und Rezipienten

entsprechender allegorischer Sinngehalte vollzieht, ist dabei »eine Art Vergleich (simili-

tudo) oder Gegensatz (contrarium) zwischen dem allegorisch Bedeutenden und Bedeute-

ten«195 ausschlaggebend. Kurz differenziert mit Blick auf die Allegorie die »explizite in-

itiale« und die »implizite allegorische Bedeutung«; letztere wird konstruiert mittels »se-

mantischer Ambiguitäten« und »Polysemien«.196 Aufschlussreich ist dabei der Unterschied

zur Metapher, denn die explizite initiale und die implizite allegorische Bedeutung sind

nicht etwa gleichzusetzenmit demUnterschied zwischen buchstäblicher undmetapho-

rischer Bedeutung:

191 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 716.

192 A. Assmann: Im Dickicht der Zeichen, S. 91.

193 Ebd., S. 91f.

194 W. Freytag: Allegorie, Allegorese, in:HistorischesWörterbuch der Rhetorik, Bd. 1, hg. v. Gert Ueding, Tü-

bingen 1992, Sp. 330–392, hier Sp. 330.

195 Ebd., S. 330f.

196 G. Kurz:Metapher, Allegorie, Symbol, S. 34f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 137

»Bei der Metapher liegt eine Bedeutungsverschmelzung vor, bei der Allegorie eher

ein Bedeutungssprung. Ein metaphorischer Ausdruck ist – normalerweise – nicht erst

sinnvoll als ein wörtlicher verständlich. Die Metapher ist metaphorisch eindeutig […]

Die zugrundeliegende wörtliche Bedeutung hat nicht den Status einer anderen Be-

deutung. Die Allegorie hingegen ist zweideutig, sie hat eine und noch eine andere

Bedeutung.«197

Die metaphorische Bedeutung sprachlicher Ausdrücke ist für uns, wenn wir etwas me-

taphorisch verstehen, direkt verständlich. Wir nehmen metaphorische Sprachverwen-

dungen nicht erst wortwörtlich und dann metaphorisch auf: »Wir sind uns der norma-

len Bedeutung bewußt – und zugleich deren Transformation in eine neue, metaphori-

sche Bedeutung, die durch den Kontext oder die Situation erzwungen wird.«198 Anders

verhält es sich bei der Allegorie. Hier hat und behält ein Zusammenhang seine buch-

stäbliche Bedeutung und gewinnt darüber hinaus eine zusätzliche. »Der Greis ist eine

Ruine« wäre ein Beispiel für eine metaphorische Verwendung des Ausdrucks ›Ruine‹.

Niemandwürde sich angesichts diesermetaphorischenÄußerung fragen,wie viele Zim-

mer der hochbetagteHerr denn einst hatte oder ob sein Dachstuhl schon eingefallen ist.

Wir fassen die Aussage direkt als einemetaphorische auf und verstehen,wie sie gemeint

ist, nämlich als Analogieschluss zwischen einem verfallenden Bauwerk und dem in die

Jahre gekommenen menschlichen Organismus mit den damit einhergehenden körper-

lichen Verfallserscheinungen. Der wortwörtliche Sinn ist hier kein sinnvollerweise als

solcher explizierter. Die Allegorie hingegen gewinnt ihren spezifischen Sinn zusätzlich

zur initialen Bedeutung eines Sinnzusammenhangs: »Die Allegorie ist doppeldeutig, die

Metapher nicht. […] Die Metapher verschmilzt zwei Bedeutungen zu einer, die Allego-

rie hält sie nebeneinander.«199 Hätten wir es also mit einem literarischen Text zu tun,

der buchstäblich ein verfallenes Gebäude beschreibt, in seiner Beschreibung jedoch in

Analogie zur Beschreibung eines Greises gedeutet werden kann, dann haben wir es mit

einer Ruine als Allegorie für einenGreis zu tun.Die explizite initiale Bedeutung des Tex-

tes besteht dann in der Beschreibung einer Ruine und deren implizite allegorische Be-

deutung ist die Beschreibung eines Greises. Wie die gesammelten Zitate zu Beginn des

Kapitels zu den Zeichen zeigen, wird den Ruinen in vielfältiger Hinsicht eine solche al-

legorische Bedeutung zugeschrieben, wenn sie zu Sinnbildern bestimmter anderer Zu-

sammenhänge erklärt werden. In einem buchstäblichen, initialen Sinne sind Ruinen in

der Regel nichtmehr als Reste verfallender Bauwerke; in einem allegorischen Sinnewer-

den sie zugleich Sinnbilder für unbestimmtVieles: der Geschichte, derNaturgeschichte,

politischer, gesellschaftlicher und sozialer Umbrüche, des unaufhaltsamen Fortschrei-

tens der Zeit und den damit einhergehenden Formen kulturellen Wandels, der Trans-

formation der Lebenswelt, der Endlichkeit allen Daseins, der Elegie, Melancholie und

Nostalgie oder der letztendlichen Vergeblichkeit menschlicher Bemühungen und kultu-

rellen Schaffens. Dabei ist keineswegs von vornherein regelgebend festgeschrieben, wie

197 Ebd., S. 36.

198 Ebd., S. 18f.

199 Ebd., S. 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Ruinen-Ästhetik

die Ruine als Allegorie zu verstehen ist. Heinz Drügh zeigt, inwiefern »die Allegorie kei-

neswegs wie ein Fixierbad für sprachlichen Sinn funktioniert. Vielmehr kennzeichnet

die allegorische Struktur die in ihr vollzogene semantische Synthesis als ein prekäres,

weil niemals zum Stillstand kommendes Unternehmen.«200 Immer wieder neu und immer

wieder anders lassen sich die Ruinen im allegorischenModus in den Blick nehmen.201 Bei

ErikaFischer-Lichteheißt es: »AllegorischeBedeutungentsteht alsResultat einer subjek-

tiven Setzung, die letztendlich beliebig ist.«202Worauf die allegorischen Setzungen und

Deutungendabei bezogenwerden,hängtwiederumvonder spezifischenhistorisch-kul-

turellen Lebensform und den damit verbundenen Prägungen der Wahrnehmungs- und

Verständnisweisen ab, in die der Interpret sozialisiert wurde. Von Beliebigkeit sollte je-

doch nicht gesprochen werden, denn der jeweilige Gegenstand und Kontext allegori-

scher Betrachtungen gibt einen in seinen Grenzen unbestimmten Rahmen möglicher

Deutungen vor.Wer die Ruine als Allegorie für einen rosa Elefanten deutet, wird bei der

Plausibilisierung dieser Auffassung womöglich in Schwierigkeiten geraten. Gleichwohl

kann in solchenSetzungenoderDeutungen,die denkonventionellenRahmenmöglicher

Verständnis- undWahrnehmungsweisen sprengen, gerade der Kniff künstlerischer In-

tentionen liegen.

Die Doppelstruktur des Zeichens203 ist relevant für die Differenz von Symbol und Alle-

gorie:

»Das Symbol gilt als eine »lebendige« Ausdrucksform, weil es das Bewusstsein nicht

spaltet, sondern die beiden Teile [Bezeichnendes und Bezeichnetes, KB] in der Dop-

pelstruktur des Zeichens verbindet, während die Allegorie durch ihren schriftartigen

Charakter die Doppelstruktur des Zeichens bewusstmacht und die Differenz zwischen

Ausdruck und Inhalt, Besonderem und Allgemeinem, Signifikant und Signifikat mar-

kiert.«204

Die Allegorie ist insofern ein »gespreiztes Zeichen, bei dem Außenseite und Innenseite

in fühlbarenAbstandvoneinander gerückt sind«.205HinsichtlichderDoppelstrukturdes

Zeichens driften Signifikant und Signifikat bei der Allegorie merklich auseinander. Die

Art des Verweises ist also im Falle des Symbols eine wesentlich direktere als im Falle der

Allegorie.Ruinen als Symbole lassen uns an bestimmten Sinnzusammenhängen gerade-

wegs teilhaben,währendRuinenalsAllegorien ihrenSinndurcheine tastendeSinnsuche

vonwoanders her erlangen.Die allegorischeBedeutung der Ruine ist demnach eine sehr

viel abstraktere gegenüber ihrem symbolischen Sinngehalt.

200 H. J. Drügh: Anders-Rede, S. 8; »Alle Versuche, tropologisch oder exegetisch gesicherte Sinnbezüge

zu etablieren, können nicht über die Tatsache hinwegtäuschen, daß die Sprache eine dynamische

Zeichensynthesis ist, welche Bedeutungssetzungen, kaum daß sie erfolgt sind, umgehend wieder

suspendiert.« (Ebd., S. 17)

201 »Noch im versöhnungsseligsten allegorischen Zeichenensemble spiegelt sich eine prinzipielle se-

miotische Offenheit der Welt.« (Ebd., S. 26)

202 Erika Fischer-Lichte: Ästhetik des Performativen, Frankfurt a.M.11 2019, S. 252.

203 Vgl. A. Assmann: Im Dickicht der Zeichen, S. 61–65.

204 Ebd., S. 84.

205 Ebd., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 139

Im Blick auf die Allegorie ließe sich dieser Gedanke pauschal auch geistesgeschicht-

lich erläutern: Waren es in der Antike und imMittelalter mythische oder religiöse Sinn-

zusammenhänge, auf die die Dinge letztendlich bezogen wurden, so nahm diese Rolle

im Zuge der Aufklärung und Romantik die Natur ein. In der Moderne und erst recht

in der Postmoderne fallen diese vorgegebenen Referenzmomente sukzessive weg und

schließlich kann alles auf allesMögliche bezogenwerden. So lässt sichHartmut Böhmes

Äußerung verstehen, dass die Welt nicht mehr Schrift Gottes, Sprache der Natur oder

in geschichtsphilosophischer Hinsicht das Erinnerungsbuch großer Vergangenheit ist,

sondern in sinnhafter Hinsicht zur Ruine wird, da nicht mehr klar ist, worauf die Din-

ge letztlich bezogen werden sollen. Der ehemalige mythische, religiöse oder natürliche

Sinn bröckelt von denDingenwie die Fassaden vondenRuinen.Einewie imEingangszi-

tat genannte organisierende Sinnmitte gibt es in der heutigenWelt nichtmehr. Fraglich

bleibt, ob es sie je gab.

»Die Allegorie wurde wiederentdeckt in einer Zeit, in der Subjektverlust und Ent-

fremdung eine existentielle Erfahrung geworden waren. Für Walter Benjamin war der

Blick des Allegorikers der Blick des Entfremdeten. Er sah in der Allegorie die Aussage-

formderModerne schlechthin«,206 heißt es bei Aleida Assmann.Der »Praetext« jeder Al-

legorie, sprich: der vorausgehende und vorausgesetzte Bedeutungskontext, auf den die

Allegorie bezogen wird, ist dabei für Benjamin stets die »Leidensgeschichte und Todes-

verfallenheit des Menschen«.207 Weil Gott und die Natur als Bezugsrahmen wegfallen,

verweist die moderne Allegorie auf die Vergänglichkeit der Dinge und des ihnen zuge-

sprochenen Sinns selbst. Benjamins seltsames und hermetisch anmutendes Diktum Al-

legorien seien imReiche derGedanken,wasRuinen imReiche derDinge sind, lässt sich so verste-

hen, dass die Ruine in gewisser Hinsicht zur Allegorie der Allegoriewird.208 Denmateria-

len Ruinen kommt dieser Lesart nach die allegorische Bedeutung zu, die geistige Form

der Allegorie zu verkörpern. Die Ruinen sind architektonische Gebilde, die ihre einstige

Funktion verwirkt und damit ihren ursprünglichen Sinn verloren haben. Die Bedeut-

samkeit, die wir ihnen fortan zusprechen, kommt ihnen in allegorischer Weise zu; sie

werden mit zusätzlichen Bedeutungen allegorisch aufgeladen. Insofern avancieren die

Ruinen geradezu zum Sinnbild allegorischer Verfahren, im Zuge derer im vermeintlich

Sinnverfallenen Sinn gesucht wird.

Für eine solche Sinnsuche ist die Allegorese als hermeneutische Methode paradig-

matisch, wobei gilt, dass die Allegorie als Textform nicht von der Allegorese als Inter-

pretationsform zu trennen ist.209 Wie wir hieran erneut sehen, sind auch mit Blick auf

allegorische Verfahren Subjekt- und Objektseite wechselweise ineinander verschränkt.

206 Ebd., S. 93.

207 G. Kurz:Metapher, Allegorie, Symbol, S. 45.

208 »Auf dem Antlitz der Natur steht ›Geschichte‹ in der Zeichenschrift der Vergängnis. Die allegori-

sche Physiognomie derNatur-Geschichte, die auf der Bühne durch das Trauerspiel gestellt wird, ist

wirklich gegenwärtig als Ruine.Mit ihr hat sinnlich dieGeschichte in den Schauplatz sich verzogen.

Und zwar prägt, so gestaltet, dieGeschichte nicht als Prozeßeines ewigen Lebens, vielmehr als Vor-

gang unaufhaltsamen Verfalls sich aus. Damit bekennt die Allegorie sich jenseits von Schönheit.

Allegorien sind imReiche der Gedankenwas Ruinen imReiche der Dinge.« (W. Benjamin:Ursprung

des deutschen Trauerspiels, S. 155f.)

209 Vgl. G. Kurz:Metapher, Allegorie, Symbol, S. 48f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Ruinen-Ästhetik

Ein Text gewinnt demnach eine allegorische Bedeutung, weil wir ihn im allegorischen

Modus lesen. Die Interpretationsleistung des Subjekts konstituiert das Objekt als ein in

allegorischer Hinsicht in bestimmter Weise bedeutsames Objekt. »Insofern jede Inter-

pretation danach fragt, was in dem,was gesagt wurde, wirklich gesagt wurde, erhält sie

eine Tendenz zur Allegorese. Der ständige Verdacht ungesagter Hintergedanken provo-

ziert Allegoresen.«210 Was Kurz am Paradigma der Literatur und deren Autoren erläu-

tert, lässt sich auf die ästhetischenWahrnehmungsvollzüge der Ruinen übertragen.Wir

begegnen den Ruinen imModus eines Sinnverdachts, den diese einlösen oder untermi-

nieren, was sich erst im Sinne der Abduktion bei Peirce bei näherer Beschäftigung mit

dem ästhetischen Gegenstand sukzessive herausstellt. Das macht die spezifische Neu-

gier am Geheimnisvollen aus, die Ruinen wecken.

Die insbesonderemit Blick auf Benjamin attestierte Verfallsgestalt derWelt, fürwel-

che die Ruinen zum Sinnbild werden, gewinnt diese nur vor demHintergrund, dass die

entsprechendenZeitdiagnosen als gültig erachtetwerden,die diesen allegorischenDeu-

tungenzugrunde liegen.Teiltmandie fatalistischeZeitdiagnosenicht,dass sichdieWelt

im Zuge der Moderne und erst recht der Postmoderne, mit Georg Lukács gesprochen,

in einer »transzendentalen Obdachlosigkeit«211 wiederfindet, muss man sich auch die

entsprechenden allegorischen Bedeutungen der Ruinen nicht anverwandeln. Undmehr

noch: Nimmtman einen semiologischen Zugang zurWelt und in unserem Fall den Rui-

nen, wie er den genannten Überlegungen zu Ruinen als Allegorien zugrunde liegt, allzu

ernst, wird dieWelt letztlich am »Modell von derWelt als Buch«212 erläutert.213

»Die Bereitschaft, Bedeutungen jenseits der sprachlichen Kommunikation zu emp-

fangen und die sinnlichen Erscheinungen der Welt selbst als Text zu lesen«214 ist ein

grundlegendes Erkenntnisvermögen als Interpretationsleistung des Menschen, darf

aber nicht dazu führen, die Welt selbst als textförmig konstituiert zu begreifen. Die

Bestimmtheit der Welt, sei es in sprachlicher oder semiotischer Hinsicht, steht nicht

geschrieben. Ein solchermaßen bestimmender Zugang zur Welt ist lediglich ein mögli-

cher unter anderen: »Die Welt aber ist nichts, was – sei es von sich, sei es von uns aus –

durchgängig nach dem Rhythmus des Denkens gegliedert wäre. Dass sie für gedankli-

ches Bestimmen offen ist, bedeutet nicht, dass sie nach demMaßstab unseres oder sonst

eines gedanklichen Bestimmens ist. Der Text derWelt steht nicht geschrieben.«215

Für unser Thema der Ruinen folgt daraus, dass eine allein auf sprachliche oder se-

miotische Bestimmung abzielende Auseinandersetzung mit Ruinen deren ästhetischen

Wert von vornherein auf illegitime Weise verkürzen würde. Die Faszination an Ruinen

macht gerade deren konstitutive Unbestimmtheit aus, die uns Raum zur Interpretati-

on, Imagination und Reflexion lässt. Es gilt daher, nicht allein, wie es in den Kapiteln

zumRaumder Sprache und zumRaumder Zeichen verfolgt wurde, nach der Bedeutsamkeit

210 Ebd., S. 69.

211 Georg Lukács: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die Formen der großen

Epik, Bielefeld 2009, S. 31.

212 G. Kurz:Metapher, Allegorie, Symbol, S. 44.

213 Vgl. den AbschnittDieWelt als Text: Zur Hermeneutik der Aufklärung, in: Matthias Jung:Hermeneutik

zur Einführung, Hamburg 2001, S. 48–58.

214 A. Assmann: Im Dickicht der Zeichen, S. 53.

215 M. Seel: Aktive Passivität, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 141

der Ruinen imSinne einer sprachlichen und semiotischen Bestimmtheit zu fragen, son-

dern zugleich deren leiblich-sinnliche Phänomenalität ernst zu nehmen. Nachdem wir

also zuletzt vornehmlich der Bedeutsamkeit der Ruinen in semiotischer Hinsicht nach-

gespürt haben, sollen im Folgenden deren phänomenologische Erfahrungsdimensionen

wieder vermehrt in den Blick genommen werden. Die Schnittstelle zwischen Semiotik

und Phänomenologiemarkiert dabei das nachfolgende Unterkapitel zu dem für die vor-

liegende Untersuchung zentralen Begriff der ›Spur‹.

Um an dieser Stelle noch einmal festzuhalten, worum es mit Blick auf die Begrif-

fe ›Symbol‹ und ›Allegorie‹ im Zusammenhang mit den Ruinen geht: Im Ruinenästhe-

tischen gewinnen die Ruinen oftmals ihre Bedeutsamkeit aufgrund eines bestimmten

Verweiszusammenhanges, in dem sie stehen. Eine grundlegende Opposition lässt sich

dabei zwischen einer symbolischen und einer allegorischen Referenzbeziehung ausma-

chen.Währendden symbolischenModuseine eindeutigeSemiosekennzeichnet,besteht

der allegorischeModus in einer anders-, doppel- odermehrdeutigen Semiose.Während

Symbol und Allegorie als rhetorische Mittel historisch immer wieder diskreditiert und

nobilitiertwurden,geht eshiernichtumdie evaluierendenKonnotationendieserBegrif-

fe. Symbol und Allegorie sindmeiner Lesart nachweder positiv noch negativ konnotiert.

Sie markieren vielmehr schlicht unterschiedliche Weisen des Verweises: das Symbol ei-

nen konventionell eindeutigen, die Allegorie einen anders-, doppel- oder mehrdeutigen

Verweis. Wir verfahren an Ruinen sowohl symbolisch als auch allegorisch.Will man in-

terpretative, imaginative und reflexive Vollzüge nicht losgelöst von Objekten in derWelt

mittels Introspektion erläutern, eignet sich die Allegorie dazu, diese Prozesse stattdes-

sen am Paradigma der Textexegese zu veranschaulichen. U. a. an allegorischen Verfah-

renkönnenwirunsklarmachen,wie sich solchegeistigenOperationenvollziehen.216 Ein

allegorisches Bewusstsein ist eines, das derWelt imModus des Sinnverdachts begegnet.

Dabei kann allesMögliche zumZeichen für allesMöglichewerden,ohnedasswir vonBe-

liebigkeit sprechen dürfen, denn der jeweils wirkliche Gesamtzusammenhang, in dem

die initiale Bedeutung steht, gibt (vage formuliert) Richtungen – könnte man sagen: legt

Spuren? – ihrer möglichen allegorischen Deutung vor. Nachfolgend soll der Begriff der

›Spur‹ in den Blick genommen werden. Ruinen sind demnach in semiologischer Hin-

sicht Spuren imRaum,zudenenwir unsu.a. im symbolischenoder allegorischenModus

verhalten können.

4.3.2 Ruinen als Spuren

Die Spur ist Erscheinung einer Nähe, so fern das sein mag, was sie hinterließ. Die

Aura ist Erscheinung einer Ferne, so nah das sein mag, was sie hervorruft. In der Spur

werden wir der Sache habhaft; in der Aura bemächtigt sie sich unserer.217

Der Begriff ›Spur‹ fällt im Zusammenhang mit den Ruinen besonders häufig und das

nicht ohne Grund. Wie im Folgenden ersichtlich werden soll, eignet er sich in heraus-

216 Vor allem in Auseinandersetzung mit ästhetischen Objekten und Kunstwerken, für deren Begeg-

nung ein allegorisches Bewusstsein in der Regel essentiell ist.

217 Walter Benjamin zit.n. Dieter Mersch: Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des Perfor-

mativen, Frankfurt a.M. 2002, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Ruinen-Ästhetik

ragender Weise, um näher zu bestimmen, um welche Art von Objekten es sich bei den

Ruinen handelt.218 »Sind Spuren […] die Nahtstelle der Entstehung von Sinn aus Nicht-

sinn?«,219 fragt Sybille Krämer.Eine »Leitidee derModerne«, so führt Krämer fort, bildet

die Einsicht, dass wir keinen zeichenfreien und interpretationsunabhängigen Zugang

zurWelt undWirklichkeit haben,worin dieGefahr besteht, alles nur noch als Verhältnis-

se von Zeichen und Interpretationen zueinander im Sinne einer Art »lückenlosen Text-

verfasstheit der Welt« zu begreifen.220 Deutlich wird dies z.B. in den zeitgenössischen

Technikentwicklungen und Digitalisierungsprozessen, im Zuge derer die Überzeugung

vorherrscht,dass allesKörperliche inDatenstrukturen transformierbar sei. Indendamit

verbundenenProzessen von »Dematerialisierung,Derealisierung,Entkörperung, Infor-

matisierung,Virtualisierung« unddergleichen zeigt sich stets die Tendenz, »die Zeichen

von aller Verbindungmit demNichtzeichenhaften freizusetzen und damit die Zeichen-

natur der Welt absolut zu setzen.Damit aber verschwinden die Dinge«.221 Wir haben gese-

hen, dass ein erkennender Zugang zurWirklichkeit nur in Form von bestimmendenMe-

dien möglich ist. Erkenntnis ist nur Erkenntnis als eine bestimmte im Medium der Spra-

che oder – wenn es um andere Zeichensysteme oder Medien geht – zumindest im Zu-

sammenhangmitderbegrifflichenSprache.DochmachtunserbestimmendesVerhalten

zur Wirklichkeit nur Sinn, wenn es sich an einer äußeren wie inneren Wirklichkeit be-

währenmuss,die nichtmit unserenBestimmungenzusammenfällt.DieWirklichkeit als

materielle, äußereWelt der Dinge und Gegenstände, aber auch als Körpererfahrung des

eigenen Leibes, stellt für unsere vorgenommenen Bestimmungen an ihr das Korrektiv

dar. Im Begriff der ›Spur‹ sieht Krämer nun die Möglichkeit, diesen materiellen Grund

unseres Begreifens in gewisser Hinsicht gegenüber einem allzu wissenschaftlichen Ei-

fer der restlosen Bestimmung der Wirklichkeit zu reintegrieren: »Im Nachdenken über

die Spur knüpfen wir nun einerseits an den semiologisch-repräsentationalen Diskurs

an, doch halten wir mit dem Spurenlesen zugleich einen Ariadnefaden in der Hand, der

uns aus der ›reinen‹ Zeichenwelt hinausführt und mit der Dinghaftigkeit, Körperlich-

keit und Materialität der Welt verbindet, welche die conditio sine qua non der Genese

und der Deutbarkeit von Spuren ist.«222 Es sind materiale Spuren, an denen sich durch

Interpretation Sinn ausbilden kann, der sich diskursiv bewährt oder disqualifiziert – in

diesem Sinne sind die Spuren die Nahtstellen der Entstehung von Sinn aus Nichtsinn.

218 »Wir sind hier also dem Rätsel der Spur selbst auf der Spur, und diese Spur der Spur führt uns in

die Zeit, die vorbei geht.« (Walter Schweidler: Der Ort des Gewesenen. Zu Ricoeurs Ontologie des Ver-

gessen, in: Annika Schlitte, Thomas Hünefeldt, Daniel Romić u. Joost van Loon (Hg.): Philosophie des

Ortes. Reflexionen zum Spatial Turn in den Sozial- und Kulturwissenschaften, Bielefeld 2014, S. 217–230,

hier S. 219); zum Spurbegriff siehe insb.: Sybille Krämer,Werner Kogge u. Gernot Grube (Hg.): Spur.

Spurenlesen als Orientierungstechnik undWissenskunst, Frankfurt a.M. 2007; prägend für die Überle-

gungen dieses Sammelbandes ist: Carlo Ginzburg: Spurensicherung. Die Wissenschaft auf der Suche

nach sich selbst, aus dem Italienischen übers. v. Gisela Bonz u. Karl F. Hauber, Berlin 2011.

219 Sybille Krämer:Was also ist eine Spur? Und worin besteht ihre epistemologische Rolle? Eine Bestandsauf-

nahme, in: dies., W. Kogge u. G. Grube (Hg.): Spur, S. 11–33, hier S. 13.

220 Ebd., S. 12.

221 Ebd.

222 Ebd., S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 143

Etymologisch betrachtet kommt der Begriff ›Spur‹ vomalthochdeutschen ›spor‹ und

hat ursprünglich die Bedeutung ›Fußabdruck‹.223 Der Ausdruck ›Spüren‹ bezeichnet

wortgeschichtlich die damit eng verbundene Handlung des Aufnehmens und Folgens

einer Fährte. Auf der Objektseite handelt es sich also um die Spur und auf der Subjekt-

seite um die Tätigkeit des Spürens, wobei es die Spurensuche ist, die das Objekt zur

Spur werden lässt.224 Eine Spur zu sein und als Spur gelesen zu werden, fallen somit

zusammen.225 Im Kontext der Ruinen gilt demnach: Es ist unsere tastende Sinnsu-

che, welche die materiellen Strukturen der Ruinen – im Sinne einer reflektierenden

Wahrnehmung an ihnen – zu Spuren von Sinn werden lässt. Wie plausibel die Inter-

pretationen im Einzelfall sind, steht jeweils zur Diskussion. »Spuren müssen sich,

Bruchstücken ähnlich, zu einer Gestalt zusammenfügen lassen. […] Spuren sind also

der Ort, an dem stumme Dinge durch unseren Spürsinn ›zum Reden gebracht werden‹.

[…] Im Spurenlesen erweist sich die Materialität als Bedingung von Immaterialität, die

Immanenz als Bedingung von Transzendenz.«226 Die Ruinen als stumme Zeugen der

Geschichte lassen sich also (metaphorisch formuliert) durchaus zum Sprechen bringen.

Sie irritieren uns auf grundlegenderWahrnehmungsebene, indem sie die üblicherweise

intakte Gestalt eines Gebäudes und bestimmte Sinngebungen uns bekannter Lebens-

welten unterminieren und dadurch einen reflektierenden Wahrnehmungsprozess an

ihnen initiieren. Der Spurbegriff ist geeignet, jene Schnittstelle zwischen Geist und

Welt, Subjekt und Objekt zu markieren, die uns im Laufe der Arbeit im Zusammen-

hang mit Wahrnehmung und Sprache immer wieder begegnet ist. Weder bilden wir

in Sprache und Wahrnehmung die Realität bloß ab noch erschaffen wir sie zuallererst.

Vielmehr bilden sich Wahrnehmungs- und Sprachgewohnheiten sowie semiotische

Bezeichnungen aller Art innerhalb einer sozial geteilten Welt intersubjektiv aus, die in

der Bezugnahme auf eine äußere Wirklichkeit stets auf dem Spiel stehen. Die Ruinen

eignen sich in besonderer Weise, diese Prozesse reflektierbar zu machen, denn ihre

Bedeutsamkeit – der ihnen beigemessene Sinn – bleibt stets zutiefst fraglich.

Doch wie lässt sich der etwas vage anmutende Spurbegriff näher bestimmen?

Nachfolgend soll der Begriff ›Spur‹ anhand einiger charakteristischer Merkmale Kon-

tur gewinnen, die sich in Orientierung an Krämers Untersuchungen zur Spur unter

mehrere Schlagworte bringen lassen227: (i) Materialität, (ii) Irritation, (iii) Abwesenheit,

(iv) Zeitenbruch, (v) Unmotiviertheit, (vi) Sinnvermutung, (vii) Interpretationsoffen-

heit, (viii) Polysemie, (ix) Reflexivität und (x) Prozessualität.

(i) Materialität: Spuren sind materielle Entitäten im Raum: »Spuren treten gegen-

ständlich vor Augen; ohne physische Signatur auch keine Spur. […] Spuren gehören der

Welt der Dinge an. Nur Kraft eines Kontinuums in der Materialität, Körperlichkeit und

Sinnlichkeit der Welt ist das Spurenhinterlassen und Spurenlesen also möglich. […] Die

223 Kluge: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, bearbeitet v. Elmar Seebold, Berlin25 2011,

S. 873.

224 Vgl. S. Krämer:Was also ist eine Spur?, S. 13.

225 Vgl. ebd., S. 18.

226 Ebd., S. 19.

227 Ich orientiere mich an Sybille Krämers Unterscheidung von Attributen der Spur, weiche davon je-

doch etwas ab und lese die angestellten Überlegungen imHinblick auf die Ruinen. Vgl. S. Krämer:

Was also ist eine Spur?, S. 14–18.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Ruinen-Ästhetik

Materialität der Spur – anders als beim Zeichen – subordiniert sich nicht der Repräsen-

tation. Spuren repräsentieren nicht, sondern präsentieren.«228 Spuren sind etwas Ge-

genständliches, das wir in der Welt vorfinden. Als was auch immer die Spuren letztlich

bedeutsamwerden,diese Sinngebungnimmt ihrenAnstoßamkonkret sinnlichErschei-

nenden. Krämer schreibt: »Im Spurenlesen erweist sich die Materialität als Bedingung

von Immaterialität, die Immanenz als Bedingung von Transzendenz.«229 Im Umkehr-

schlussmüssen sich die geistigen Sinnzuweisungen amMaterial bewähren. Bei Helmut

Pape heißt es:

»Jede Spur aber ist ein Zeugnis jener existentiell relationierenden Kräfte [der mate-

riellen und körperlichen Wirklichkeit der Welt, KB], die nicht nur auf uns als Wahr-

nehmende, sondern auf unseren Körper und unserematerielle und soziale Umgebung

einwirken. Das Suchen und Lesen von Spuren führt deshalb stets über symbolisch ver-

mittelte Beziehungen hinaus – auch wenn es immer wieder in sie zurückführt. Wir

lassen uns ein auf die Konfrontation des eigenen Körpers mit dem Körper der Welt

[…].«230

DieSpurengehören folglichdemBereichder selbst nicht sprachlich oder semiotisch ver-

fasstenWirklichkeit an. »Spuren sind Prägungen odermateriale Signaturen auf Zeit«,231

wie Mirjam Schaub es formuliert, an denen unser Verstehen seinen Ausgang nehmen

kannund auf das es letztlich auch zurückführenmuss. In diesemSinne sindRuinenma-

teriale Spuren im Raum.

(ii) Irritation: Damit die Ruinen als Spuren augenfällig werden, müssen sie eine ge-

wohnte Ordnung unterminieren: »Auffällig können Spuren nur werden,wenn eine Ord-

nunggestört ist,wenn imgewohntenTerraindasUnvertraute auffällt oderdasErwartete

ausbleibt.«232 Deshalb gewinnen Ruinen als Spuren unsere Aufmerksamkeit in ästheti-

scher Hinsicht vornehmlich dort, wo sie im Unterschied zu einer ansonsten unversehr-

ten Lebensumgebung auftreten: »Paradoxically, the urban ruin does better aesthetically

when the cityscape in which it is sited is not ruined. If the street in which it lives is still

active, then the ruin jumps out in assertion of its independence.«233 Im Trümmermeer

der Kriegszerstörung kann die einzelne Ruine neben anderen Ruinen keine herausra-

gende Rolle spielen. In diesem Fall hat die Trümmerlandschaft insgesamt im Kontrast

zu einer friedlichen und heilen Lebenswelt ihren Schrecken. »Es bedarf eines öffentli-

chen Raumes, in dem die eine Spur neben anderen Spuren stehen kann und in dem sie

als Residuum eines vergangenen Prozesses ihre Position hat«,234 heißt es bei Pape. Die

Ruine fesselt unseren Blick, wo sie heraustritt aus dem gewohnten Bild der Stadt oder

228 S. Krämer:Was also ist eine Spur?, S. 15f.

229 Ebd., S. 19.

230 Helmut Pape: Fußabdrücke und Eigennamen: Peirces Theorie des relationalen Kerns der Bedeutung inde-

xikalischer Zeichen, in: S. Krämer, W. Kogge u. G. Grube (Hg.): Spur, S. 37–54, hier S. 54.

231 Mirjam Schaub: Die Kunst des Spurenlegens und -verfolgens. Sophie Calles, Francis Alÿsʼ und Janet Car-

diffs Beitrag zu einem philosophischen Spurenbegriff, in: S. Krämer, W. Kogge u. G. Grube (Hg.): Spur,

S. 121–141, hier S. 124.

232 S. Krämer:Was also ist eine Spur?, S. 16.

233 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 78.

234 H. Pape: Fußabdrücke und Eigennamen, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 145

der Natur. Schaub schreibtmit Blick auf den urbanen Raum: »Philosophisch interessant

sind öffentliche Räume unter dem Signum der Spur aus mindestens zwei Gründen: Sie

verraten etwas über die eigentümliche Formbarkeit der Räume selbst wie über ihre kon-

kreteBesetzungdurchdieAlltagspraktiken ihrerBenutzer.Die später sichtbarenSpuren

sind nicht selten eine Synthese aus diesen beiden Faktoren.«235 Menschen prägen den

Raum, in dem sie leben, durch die errichteten Architekturen, die wiederum Ausdruck

bestimmter Lebensweisen sind. Die Ruine als Spur vergangener Lebensweisen tritt als

Irritation im gegenwärtigen Lebensumfeld veränderter Alltagspraktiken auf.Handelt es

sich um institutionalisierte Ruinen, wie Monumente, Denkmäler oder Mahnmäler, so

wirddieses irritierendeMomentderRuine als Spur sofort in eine bestimmtehistorische,

politische oder soziale Sinngebung und damit Ordnung eingebettet; die Ruine wird zu

einem symbolischen Zeichen für etwas Bestimmtes. Geschieht dies nicht, bleibt es bei

der Irritation einer Sinnunterminierung durch die Ruine als Spur. Dieser Unterschied

zwischen Zeichen und Spur lässt sich mit Emmanuel Levinas auch auf die Spur selbst

anwenden: »[Als] Zeichen betrachtet […], fügt sich [die] Spur der Ordnung derWelt ein.

Die authentische Spur dagegen stört die Ordnung derWelt.«236Mit ersterem ist der Zei-

chenstatus der Spur als einer bestimmten Spur angesprochen, mit letzterem ist die an

sich unbestimmte Materialität der Spur gemeint. Spuren können demnach zu Zeichen

werden, sind dies aber nicht per se. Alle Zeichen können vermutlich als Spuren gelesen

werden oder tragen zumindest das Potential in sich, zukünftig als Spuren eines Vergan-

genen gedeutet zu werden, aber nicht alle Spuren sind Zeichen.

(iii) Abwesenheit: »Die Anwesenheit der Spur zeugt von der Abwesenheit dessen, was

sie hervorgerufenhat.«237 In diesemSinne scheint BenjaminsEingangszitat plausibel zu

sein, dass die Spur die Erscheinung einer Nähe ist, so fern das sein mag, was sie hinter-

ließ. Im Umkehrschluss folgt daraus, dass uns im Gegebensein der Spur zugleich etwas

radikal entzogen bleibt, das wir an der Spur zu vernehmen glauben.Dieses Aufscheinen

eines Abwesenden amGegebenen lässt sichmit Benjamins Begriff ›Aura‹ benennen.Die

Aura von Objekten ist die Erscheinung einer Ferne, so nah das sein mag, was sie her-

vorruft.Hierauf wird imAbschnitt zu Aura und Atmosphäre näher einzugehen sein.Mit

Blick auf die Spur heißt es bei Krämer: »Die Spurmacht dasAbwesendeniemals präsent,

sondern vergegenwärtigt seine Nichtpräsenz; Spuren zeigen nicht das Abwesende, son-

dern vielmehr dessen Abwesenheit.«238 Das, was wir an den Ruinen als Spuren im Raum

zu vernehmenmeinen, geht stets weit über das hinaus,was uns gegenwärtig tatsächlich

gegeben ist.DieRuine als Spur vergegenwärtigt etwas,das rigoros abwesendbleibt.Die-

ses Abwesendbleibende ist es schließlich, woran sich Elegie, Melancholie und Nostalgie

entzünden.239

235 M. Schaub: Die Kunst des Spurenlegens und -verfolgens, S. 129; vgl. auch ebd., S. 130.

236 Emmanuel Levinas zit.n. Sybille Krämer: Immanenz und Transzendenz der Spur: Über das epistemolo-

gische Doppelleben der Spur, in: dies., W. Kogge u. G. Grube (Hg.): Spur, S. 155–181, hier S. 177.

237 S. Krämer:Was also ist eine Spur?, S. 14.

238 Ebd., S. 15.

239 John Sallis schreibt in Auseinandersetzung mit Heidegger über den Tempel des Zeus in Nemea:

»Hier ist vielleicht eine Spur, ein Ort, an demman, wenn auch unsichtbar und unhörbar, etwas vom

eigentlich Griechischen spürt, etwas von seinem Rückzug aus der modernen Landschaft, einem

Rückzug, der statt bloßer Abwesenheit eine Spur zurückläßt, die in die Ruinen, in die drei Säulen,

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Ruinen-Ästhetik

(iv) Zeitenbruch: Jo Reichertz schreibtmit Blick auf die kriminalistische Spurensuche:

»Die Spur zeigt in gewisser Weise die vergangene Tat an, aber sie zeigt sie nicht.«240

Mit der Abwesenheit geht notwendigerweise auch ein Zeitenbruch einher. Dazu lautet

es bei Krämer: »Die Spur zeigt etwas an,was zumZeitpunkt des Spurenlesens irreversi-

bel vergangen ist. Das ›Sein‹ der Spur ist ihr ›Gewordensein‹. Daher können Spuren ver-

wittern und zerfallen.«241 Etwas das vormals dort da war, ist jetzt nicht mehr zugegen.

Die Spur zeigt etwas an, das zu einem vorhergehenden Zeitpunkt die Spur verursacht

hat oder zu dem das Verfolgen der Spur an einem späteren Zeitpunkt führen wird.242

In jedem Fall haben wir es mit einem Zeitenbruch zu tun, wonach unterschiedliche Zei-

ten in der Spur überkreuzt werden: »Ohne Zeitverschiebung keine Spur.«243 Der Zeiten-

bruch und die nachfolgend aufgeführte Unmotiviertheit sind die zentralen Charakteristi-

ken, welche die Spur vom Index unterscheiden. Die anzeigende Funktion des Index be-

ruht imUnterschied zur Spur auf der »räumlichen und zeitlichen Simultaneität vonOb-

jekten«.244 Typische indexikalische Zeichen wie der Wetterhahn, der die Windrichtung

angibt, das vomThermometer angezeigte Fieber, welches als Symptom einer Infektion

gilt, oder das Pfeifen desWasserkessel als Anzeichen dafür, dass dasWasser kocht, sind

Verweiszusammenhänge, die auf der Simultaneität von Signifikant und Signifikat be-

ruhen – beides ist zeitlich zugleich gegenwärtig. Zudem sind diese indexikalischen Ob-

jekte absichtsvoll zu genau diesem Zweck des Anzeigens hergestellt. Spuren werden im

Gegensatz dazu meist unmotiviert hinterlassen. Spuren sind außerdem polysemisch,

während Indices eine eindeutige Bedeutung zukommt.245

(v) Unmotiviertheit: Krämers Ansicht nach ist den Spuren wesentlich, dass sie nicht

durch eine bestimmte Intention in die Welt kommen: »Spuren werden nicht gemacht,

sondern unabsichtlich hinterlassen.«246 Zumindest gilt das, solange Spuren nicht ab-

sichtsvoll beispielsweise zum Zweck der Täuschung gelegt werden, wie es in der Krimi-

nalistik bei der Analyse vonTatorten in der Regel zu prüfen ist.DieUnmotiviertheit trifft

auch auf den paradigmatischen Fall der ›echten‹ Ruine als Spur zu.247 Die ›echte‹ Ruine

wird unintendiert hinterlassen.Klarerweise gilt das nicht für den Sonderfall künstlicher

Ruinen. Auch Kunstwerke über Ruinenwerden als Artefakte absichtsvoll hergestellt und

die sich noch vom griechischen Himmel abheben, eingeschrieben ist.« (John Sallis: Stein, aus dem

Englischen übers. v. Heinz Jatho, München 2003, S. 95; den Hinweis auf Sallis Buch verdanke ich

Jakob Krebs.)

240 JoReichertz:Die Spur des Fahnders oder:WiePolizisten Spurenfinden, in: S. Krämer,W. Koggeu. G. Gru-

be (Hg.): Spur, S. 309–332, hier S. 313.

241 S. Krämer:Was also ist eine Spur?, S. 17.

242 »Das Rätsel der Spur, die aus dem Gegenwärtigen noch in den Ursprung seiner Unterscheidung

vom Vergangenen zurückführt, mündet damit in die Frage nach dem, das mit der Gegenwart zu-

gleich gegeben ist als das, wo hinein sie zu vergehen im Begriff ist.« (W. Schweidler: Der Ort des

Gewesenen, S. 220)

243 S. Krämer: Immanenz und Transzendenz der Spur, S. 164.

244 Ebd.

245 Vgl. ebd., S. 164f; vgl. auch A. Assmann: Im Dickicht der Zeichen, S. 35ff.

246 S. Krämer:Was also ist eine Spur?, S. 16.

247 Die ›echte Ruine‹ meint hier im Unterschied zur ›künstlichen Ruine‹. Letztere wird klarerweise ab-

sichtsvoll konstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 147

mit der Errichtung von Prachtbauten undMonumenten geht ebenfalls ein gewisses Kal-

kül einher, diese der Nachwelt zu hinterlassen,wie wir im historischen Abriss zur Ruine

zu Beginn gesehen haben. Doch die authentische Ruine ist eine als solche unabsichtlich

Entstandene.Darin liegt erneut derUnterschied zwischenderRuine als Zeichenundder

Ruine als Spur: »Das Zeichen […] hat die ausdrückliche Funktion, etwas zu bezeichnen,

während eine solche bei der Spur gerade nicht besteht; sie ist in die gegenwärtige Welt

unabsichtlich eingedrungen.«248 Das schließt nicht aus, dass auch Spuren als Zeichen

fungieren können, wie bei der Ruine als Denkmal.249

(vi) Sinnvermutung: Wenn etwas als Spur gelesen wird, dann geht damit ein Sinnver-

dacht einher. Etwas wird als bedeutungsvoll erachtet, ohne dass damit im Augenblick

des Auftauchens der Spur schon voll und ganz klar wäre, inwiefern eine Bedeutsamkeit

vorliegt: »Und dies könnte es sein, was Spuren so attraktiv macht: dass man sie als Zei-

chen erkennt, aber noch nicht versteht. Sie eröffnen auf dieseWeise die Deutungsspiel-

räume der Zeichen und dieHandlungsspielräume der Orientierung neu und faszinieren

dadurchebenso,wie sie beunruhigen.«250DaSpureneben (noch) keineZeichenmit einer

bestimmten Bedeutung sind, nimmt an ihnen die Sinnvermutung und eine daraus re-

sultierende Reflexion ihren Anstoß: »Spuren machen einen Anfang. Sie zeigen an, dass

es etwas zu finden gibt, lassen aber noch nicht erkennen, was, wo und wie.«251 Für die

ästhetische Begegnungmit Ruinen liegt darin ein fundamentales Charakteristikum,das

die spezifischeNeugier angesichts der Spuren imRaumausmacht.Wir spüren,dass uns

etwasBedeutsamesbegegnet,auchwennzunächst garnicht klar ist,worindieseBedeut-

samkeit genau besteht. Erst im Zuge von Interpretationen im Sinne abduktiver Schluss-

verfahren,die in Auseinandersetzungmit demGegenstandVermutungen anstellen,was

der Fall ist, stellt sich sukzessive heraus, als was sich die Spuren lesen lassen. Krämer

sieht daher eine Verwandtschaft zwischen dem Spurenlesen als archaischer Wissens-

kunst und elementarer Orientierungstechnik und dem abduktiven Schlussfolgern.252

(vii) Interpretationsoffenheit: »Spuren sind und bleiben stumm«,253 schreibt Krämer.

Damit uns die Spuren im Raum etwas sagen, müssen sie in einer bestimmten Hinsicht

zumSprechengebrachtwerden: »Spuren sind also derOrt, andemstummeDinge durch

unseren Spürsinn ›zumReden gebracht werden‹.«254Wie und als was die Spuren gedeu-

tet werden, hängt wiederum vom jeweiligen Beobachter und dessen Interpretation der

Spuren ab: »Spuren entstehen im Auge des Betrachters. Spur ist nur das, was als Spur

betrachtet und verfolgt wird.«255 Dazu heißt es bei Cornelius Holtorf: »Die Dinge selbst

248 Zeʼev Levy:DieRolle der Spur in der Philosophie von Emmanuel Levinas und JacquesDerrida, in: S. Krämer,

W. Kogge u. G. Grube (Hg.): Spur, S. 145–154, hier S. 146.

249 Vgl. ebd.

250 Werner Stegmaier: Anhaltspunkte. Spuren zur Orientierung, in: S. Krämer, W. Kogge u. G. Grube

(Hg.): Spur, S. 82–94, hier S. 92.

251 Ebd., S. 82.

252 Vgl. S. Krämer:Was also ist eine Spur?, S. 22.

253 Ebd., S. 18.

254 Ebd., S. 19.

255 Ebd., S. 16f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Ruinen-Ästhetik

sprechen nicht.Was sie besagen, hängt davon ab,wieman sie gelesen hat.«256 Reichertz

schreibt: »Es stimmt zwar, dass Spuren nicht lügen, doch das liegt nicht an einer beson-

deren Aufrichtigkeit von Spuren, sondern schlicht daran, dass sie nichts sagen. Spuren

sind stumm.«257 In bestimmten Fällen liegt die Beredtheit der Spur durch unsere Inter-

pretation näher, wie bei der Fährte von Tieren, und in anderen Fällen ist sie sehr viel

voraussetzungsreicher, wie bei der Analyse eines Tatorts. An anderer Stelle bei Krämer

lautet es: »Spuren sind stummeÜberreste; beredtwerden sie allein imKontext zweckge-

richteter Untersuchungen seitens derjenigen, die an der Ermittlung von Spuren inter-

essiert sind.«258 Spuren sind an und für sich unbestimmt, heißt das. Eine Bestimmtheit

erlangen Spuren innerhalb unddurch Praktiken desUmgangsmit ihnen.Die Bedeutun-

gen, die den Spuren im Zuge der Deutungsverfahren zugesprochen werden, können in

ontologischer Hinsicht realistisch oder konstruktivistisch aufgefasst werden.

Die konstruktivistische Position lautet, dass Spuren zuallererst dadurch auf genuine

Weise zu Spuren werden, dass sie als Spuren behandelt werden. Eine konstruktivistische

Perspektive formuliert beispielsweise Reichertz: »Spuren werden […] grundsätzlich nie

gelesen, sondernman entwirft vor demHintergrund vonHandlungsrelevanzen und be-

stimmtem (Erfahrungs-)Wissen Lesarten der vergangenen Ereignisse, trägt sie an die

Wahrnehmung heran und prüft, ob sie passen. Durch diesen Vorgang werden vorher

bedeutungslose ›Dinge‹ zumöglicherweise bedeutungsvollen Spuren.«259Hierbei ist die

Bedeutung,diederSpurbeigemessenwird,nicht vomGegenstand in vorgegebenerWei-

se determiniert. BeiHoltorf heißt es deshalb: »Spuren können, sobald sie als solche gesi-

chert sind,keineswegsdieVergangenheit quasi von selbst zumSprechenbringen, indem

sie als historische Indizien Zugang zum ›Kern der Dinge‹ erlauben. Stattdessen bedarf

es eines kreativen Interpretierens, umSpuren erst bedeutungsvoll werden zu lassen.«260

DasSpurenlesen ist somit vielmehreinkreativerAktdes Interpretierens,derweitgehend

intellektuellen, körperlichen und diskursiven Konventionen des jeweiligen Zugangs zu

ihnen folgt.261 Daraus resultiert: »Die gelesene Spur wird zur Spur des Spurenlesers.«262

In der Art undWeise, wie Spuren gedeutet werden, zeigt sich demnach, wer die Spuren

unter welchen Voraussetzungen interpretiert.

Eine realistische Lesart schlägt demgegenüber Pape vor:

»Die Evidenz einer Spur hat deshalb Gewicht und die besondere Leistung des Findens

der Spur besteht eben darin, dass weder die Raum-Zeit, in der die Spur aufgewie-

sen wird, noch die Spur selbst erst durch ihr Lesen erzeugt werden. Die Tatsachen,

die für uns zu Spuren werden, existieren unabhängig von ihrer Deutung als Spuren.

Die erkenntnistheoretische Bedeutung und die konkrete Ästhetik der Spuren werden

durch diese Balance zwischen Unabhängigkeit und interpretativer Bestimmtheit erst

256 Cornelius Holtorf: Vom Kern der Dinge keine Spur. Spurenlesen aus archäologischer Sicht, in: S. Krämer,

W. Kogge u. G. Grube (Hg.): Spur, S. 333–352, hier S. 337.

257 J. Reichertz: Die Spur des Fahnders oder: Wie Polizisten Spuren finden, S. 324.

258 S. Krämer: Immanenz und Transzendenz der Spur, S. 160.

259 J. Reichertz: Die Spur des Fahnders oder: Wie Polizisten Spuren finden, S. 324.

260 C. Holtorf: Vom Kern der Dinge keine Spur, S. 333; vgl. ebd., S. 341, 347.

261 Vgl. S. Krämer:Was also ist eine Spur?, S. 31.

262 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 149

möglich. […] Anhand der Spuren erspüren wir die Wirkung der Welt auf unser Verste-

hen.«263

Das schließt ein konstruktivesMoment in einem schwächeren Sinne als im Zuge der zu-

vor genannten konstruktivistischen Position nicht aus. Auch bei Pape entsteht die Spur

zumindest als Zeichen zuallererst durch den Vorgang der Deutung als Spur: »Beim Spu-

renfinden sind Aufmerksamkeit,Wahrnehmung und Erinnerung für die Entstehung ei-

nes Zeichens als Spur entscheidend und konstitutiv. […] Das Aufspüren eines veränder-

lichen Fragments der Welt in seiner Verbindung zu einem anderen Teil dieser Welt ist

das Entstehen eines Zeichens als Spur.«264 Die Bestimmtheit der Spur als Zeichen führt

zur Entstehung eines Zeichens als Spur. Der Moment, in dem die unbestimmte Spur in die

Bestimmtheit eines Zeichens tritt, hat einen konstruktiven Zug; die Spur selbst jedoch

wird vonunsnicht konstruiert. In ihrer adäquatenBestimmung liegt vielmehrdieChan-

ce eines realenWeltbezugs.

Die Opposition der konstruktivistischen und der realistischen Perspektive lässt sich

im Sinne eines konstruktiven Realismus versöhnen. Der Spurbegriff ist im Gegensatz

zu einer schroffen Gegenüberstellung gerade dazu geeignet, diese beiden Positionen zu

vereinen. Die materielle Existenz der Spur ist demnach nichts, was von uns konstruiert

wird; sie ist der reale Grund unserer interpretierenden Beschäftigungmit Spuren. Dem

Beredtsein der Spur, wie es durch unser interpretierendes Verhalten Gestalt annimmt,

kommt hingegen sehr wohl ein konstruktiver Status zu. In der Spur sindwir dazu ange-

halten, uns zu einer veränderlichen Objektseite der Wirklichkeit zu verhalten, während

das nur möglich ist, wenn wir intersubjektive Sinngebungen konstruieren, die sich am

Material bewähren müssen: »Die Rede von der Spur macht keinen Sinn, wenn mit ihr

nicht auch der Prozess des wahrnehmenden Erkennens gemeint ist. Spuren sind nicht

nurmateriale Substrate. Die Semantik des Begriffs ›Spur‹ ist bezogen auf die Praxis des

urteilenden, reflektierendenWahrnehmens der Beziehung zwischen Veränderungen in

derWelt und ihrer Erfahrbarkeit für uns.«265 An der reflektierenden Begegnungmit den

Ruinen als Spuren im Raum können wir sowohl einer veränderlichen historischen Le-

benswelt als auch demveränderlichenZugang zu ihr imProzess des historisch sichwan-

delnden, erkennenden Wahrnehmens dieser Lebenswelt gewahr werden. Zwischen Re-

sponsivität undKonstruktivität liegt abermals unser Standpunkt als erkennendeWesen.

(viii) Polysemie: Die konstitutive Unbestimmtheit und Interpretationsoffenheit der

Spuren führt zwangsläufig zu ihrer Polysemie:

»Obwohl Spuren sich dem ›blinden Zwang‹ aufeinander einwirkender Körper verdan-

ken, werden sie nicht einfach vorgefunden, sondern durch Interpretation hervorge-

bracht. Im Horizont dieser fundamentalen Interpretationsabhängigkeit von Spuren

tritt zugleich zutage, dass Spuren polysemisch sind: Es gibt immer eine Vielzahl mög-

licher Interpretationen. Abhängig von der Deutung kann ein und dieselbe Markierung

als Spur für jeweils ganz Andersartiges gelten.«266

263 H. Pape: Fußabdrücke und Eigennamen, S. 40, Anm. 3.

264 Ebd., S. 47f.

265 Ebd., S. 38.

266 S. Krämer: Immanenz und Transzendenz der Spur, S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Ruinen-Ästhetik

Die Bedeutung der Ruinen als Spuren steht keineswegs fest. Wir haben bereits gese-

hen,dassRuinenparadoxeZeichen sind,diedurchausWidersprüchlichesbedeutenkön-

nen. Als Zeichen des Endes, des Umbruchs oder des Neuanfangs; als Zeichen der Be-

unruhigung wie der Befriedung; als Spuren der Natur aber auch als Spuren der Kultur;

an ihnen entzünden sich Nostalgie und Sehnsucht nach dem Vergangenen genauso wie

Hoffnung angesichts des Überstandenen und noch Kommenden; manche Ruinen fin-

denwir schön, andere schockierend und oftmals sind beide Bestimmungen imSpiel. Als

was auch immer wir die Ruinen letztlich bestimmen, die Bedeutsamkeit der Ruinen als

Spuren bedarf einer weitgehenden Reflexion darüber, wie der Mensch sich selbst und

seine Welt versteht. Die Ruinen können dabei zu allem möglichen werden, ohne dass

der Deutungsspielraum dabei als beliebig und willkürlich begriffen werden darf. Hol-

torf schreibt: »Spuren sind also Medien. Sie laden zu vielen unterschiedlichen Interpre-

tationen ein, die sich jeweils aus der spezifischen Situation des Spurenlesers und seines

Kontexts ergeben – also alles andere als beliebig sind. Spuren unterdeterminieren ge-

wissermaßen ihre Signifikanz. Sie können als Anhaltspunkte für ganz unterschiedliche

Rekonstruktionen der Vergangenheit gelesen werden.«267 Bei Stegmaier heißt es: »Die

Deutungsspielräume von Spuren sind das Beunruhigende, aber auch das Faszinierende

an ihnen, sie ›beschäftigen‹ dieOrientierung.Aber Spuren grenzen auchDeutungsspiel-

räume ab: Man kann sie nicht beliebig anders deuten, und man kann sich auch nicht be-

liebig über sie hinwegsetzen.«268 Gleichbedeutend, wie unterschiedlich wir die Ruinen

als Spuren letztlich deuten, ihre Vieldeutigkeit ist für die architektonischen Fragmente

als Spuren konstitutiv: »Etwas, das nur eine (Be-)Deutung hat und haben kann, ist keine

Spur, vielmehr ein Anzeichen.«269

(ix) Reflexivität: Die Interpretationsbedürftigkeit der Spuren löst Reflexionsvollzüge

angesichts von Spuren aus. ImProzess des Spureninterpretierens sindwir zwangsläufig

auf uns selbst und damit auf die Verständnisweisen unserer selbst und derWelt gespie-

gelt.Wirmüssen darüber reflektieren,wie und als was wir Spuren lesen undwarumwir

das auf diese Weise tun. Damit aber legen wir die Aufmerksamkeit nicht allein auf den

Gegenstand unserer Interpretationen, sondern zugleich auf uns selbst als Interpretie-

rende. Der Prozess des Spurenlesens gewinnt dadurch eine gewisse Reflexivität, im Zu-

ge derer wir unsere Selbst- undWeltverhältnisse hinterfragen.Damit aber tritt der Voll-

zug der Spurenfolge in den Vordergrund der Aufmerksamkeit und dessen Zweck in den

Hintergrund. Holtorf schreibt: »Wichtiger als das erhoffte Resultat des Spurenlesens,

nämlich zum Kern der Dinge vorzustoßen, ist der Prozess des Spurenlesens selbst. […]

Nicht der Ort, zu dem man gelangen möchte, ist das Entscheidende beim Spurenlesen

[…], sondern der Weg eines bestimmten Begehrens, Analysierens und Erlebens.«270 Mit

der Reflexivität sind demnach zugleich ästhetische Erfahrungsvollzüge angesprochen,

in deren Verlauf wir darauf achten,wiewir an Spuren – in unserem Fall: den Ruinen als

Spuren – vollziehen,waswir an ihnen vollziehen.Krämer zufolge gehe es in ästhetischer

Hinsicht mit Blick auf die Spuren darum, »den Bruch vorstellig zu machen – zwischen

267 C. Holtorf: Vom Kern der Dinge keine Spur, S. 344.

268 W. Stegmaier: Anhaltspunkte. Spuren zur Orientierung, S. 87.

269 S. Krämer:Was also ist eine Spur?, S. 17.

270 C. Holtorf: Vom Kern der Dinge keine Spur, S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 151

demAnwesendenundAbwesenden,zwischenpersönlicherErinnerungundverdinglich-

ter Botschaft, zwischen einer Vergangenheit, in der ein Relikt noch Gebrauchsgegen-

stand war, und einer ›nachträglichen‹ Gegenwart der ästhetischen Erfahrung, in der es

nur noch als Spur wahrgenommen wird.«271 Mit diesem Fokus auf die Vollzugsförmig-

keit der Spurenbegegnung ist zugleich die Aufmerksamkeit auf die Gegenwart des Um-

gangs mit den Spuren gelegt. Spuren sind so gesehen Medien der Vergegenwärtigung:

»Spuren sind nicht ein verlässliches Mittel der Vergangenheitsrekonstruktion, sondern

eher so etwas wie eine Ressource, die es erlaubt, durch den Akt des Spurenlesens, etwas

Vergangenes auf eine bestimmte Art – oder auf mehrere Arten – zu repräsentieren.«272

Die Spuren re-präsentieren – jedoch anders als die Repräsentation oft für die Zeichen

vertreten wird: »Die Aufgabe des Zeichens ist es, Vorhandenes in der Welt zu bezeich-

nen, das gegenwärtig abwesend ist. Es bezeichnet eben dessen Abwesenheit. Die Spur

ist das genaueGegenteil, nämlich sie bezeichnet etwas, das nichtmehr in der gegenwär-

tigenWelt vorhanden ist. Sie bezeugt […] ein Anderes, das unsichtbar ist. Sie ist sozusa-

gen etwas aus der Vergangenheit, das eben nur eine »Spur« hinterlassen hat.«273 Spuren

lassen etwas wieder präsent werden in dem Sinne, dass sie ein Abwesendes vergegenwär-

tigen, denn das Abwesende selbst wird ja gerade nicht wieder präsent.Die Spur selbst ist

sehr wohl etwas Anwesendes, während das, worauf sie verweist, verschwunden bleibt.

Die vergangenen Zeiten, die wir an Ruinen zu vernehmen meinen, kehren nicht wie-

der, sondern bleiben abwesend. Es sind vielmehr Interpretationen, Imaginationen und

Reflexionen derjenigen, die sich mit der Spur beschäftigen, wodurch in der Gegenwart

der Spur vergangene Zeiten undGeschehnisse wieder aufleben.Die hier angesprochene

Reflexivität angesichts der Ruinen mündet in eine gesteigerte Form von Gegenwärtig-

keit.274 Mit Blick auf die Archäologie schreibt Holtorf: »Gerade weil die Archäologie die

verlorenen Zeiten nicht zu retten vermag, wird sie zur Kraft in der Gegenwart.«275 Hin-

sichtlich der reflexiven Erfahrungsvollzüge im Umgangmit den Spuren heißt es weiter:

»Die Suche nach demKern der Dinge erweist sich am Ende auch hier als die Suche nach

sich selbst.«276

(x) Prozessualität: Sowohl für die Objektseite der Spur als auch für die Subjektseite

des Spurenlesens gilt, dass die Spur erst imZuge eines temporalen Prozesses Gestalt ge-

winnt.Sowohl die Spur selbst als auchderenDeutungbilden sich zeitlich sukzessive aus.

Nichts ist hier unmittelbar gegeben. Spuren tauchen nicht plötzlich aus demNichts auf

und sind in ihrer Bedeutung eindeutig. Es handelt sich um einen prozessualen Vorgang

in der Zeit, der Spuren entstehen lässt, und es bedarf eines ebensolchen performativen

Interpretierens, damit die Spur zu einer bestimmten wird. Im Begriff der ›Spur‹ ist die

historische Veränderlichkeit des Gegenstands auf der einen Seite und unseres sich wan-

271 S. Krämer:Was also ist eine Spur?, S. 20.

272 C. Holtorf: Vom Kern der Dinge keine Spur, S. 344.

273 Z. Levy: Die Rolle der Spur in der Philosophie von Emmanuel Levinas und Jacques Derrida, S. 145.

274 Die Ausführungen zum Begriff ›Reflexion‹ bleiben an dieser Stelle knapp, da dem Reflexionsbe-

griff weiter unten eigens ein Abschnitt gewidmet wird. Die hier skizzierten Überlegungen werden

dort detaillierter fortgeführt.

275 C. Holtorf: Vom Kern der Dinge keine Spur, S. 350.

276 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Ruinen-Ästhetik

delnden Zugangs zu ihm in Anschauung und Begriff auf der anderen Seite von vornher-

ein mit angelegt.

Die in diesem Abschnitt angestellten Überlegungen zum Begriff der ›Spur‹ sollten

zeigen, dass sich die Ruinen in zutreffender Weise als Spuren bestimmen lassen. Der

Spurbegriff markiert dabei die Schnittstelle zwischen einem phänomenologischen und

einemsemiologischenZugang zuRuinen.BetrachtenwirRuinen als Spuren,werdenwir

sowohl der Tatsache gerecht, dass sie innerhalb bestimmter Kontexte zu symbolischen,

allegorischen oder sonstigen Zeichen werden können und wir ihnen vor dem Hinter-

grund eines sprachlich artikuliertenWeltzuganges allemöglichen Bedeutungen zuspre-

chen, als auch, dass ihr ontologischer Status zutiefst unbestimmt ist. Es ist gerade die

Materialität, Körperlichkeit und sinnliche Erscheinung der Ruinen, die sich immer wie-

der neuen und immer wieder anderen semiotischen und sprachlichen Bestimmungen

gegenüber offen verhält.Während die referierten Autorinnen und Autoren vornehmlich

epistemologische Fragestellungen verfolgen, geht es für die vorliegende Untersuchung

darum, den Spurbegriff auch in ästhetischer Hinsicht stark zu machen. Die Frage, wel-

che Rolle Spuren innerhalb bestimmter Erkenntnisprozesse spielen, ist schließlich auch

relevant für die Frage, wie wir Objekten in ästhetischer Hinsicht begegnen, die sich als

Spuren bestimmen lassen. Dass Ruinen Spuren im hier dargelegten Sinne sind, bedeu-

tet, dass die epistemologischen Vollzüge an ihnen auch tragend für deren ästhetisches

Erleben sind. Zumindest gilt das, wenn ästhetische Vorgänge als besondere Reflexions-

vollzüge aufgefasstwerden.Hieraufwird imKapitel zumReflexionsbegriff näher einzu-

gehen sein.

Eine Bemerkung darf an dieser Stelle im Zusammenhang mit den Überlegungen

zum Zeichencharakter der Ruinen nicht fehlen: Die Ausführungen zum Spurbegriff

wurden am Paradigma der realen Ruine in der Welt entwickelt. Für die Kunstwerke

und ästhetischen Medien gilt prinzipiell ein anderer Zeichenstatus als derjenige der

Spur. Seel schreibt: »Es ist ein Gemeinplatz der modernen Ästhetik, daß Kunstwerke

Zeichen sind, deren Bedeutung es ist, zu zeigen, wie sie zeigen, was sie zeigen. […] Was

ein Kunstwerk eigentlich darbietet, so besagt dieser Grundsatz, ist die Art und Weise,

in der es darbietet, was es darbietet. Das Kunstwerk präsentiert demnach eine Form, in

der es seinen Inhalt präsentiert.«277 Kunstwerke und ästhetische Medien sind demzu-

folge in einem sehr grundlegenden und in erster Linie selbstreferentiellen Sinne immer

(auch) Zeichen. Sie sind Artefakte, die zeigen, wie sie zeigen, was sie zeigen. Damit ist

ein minimaler semiotischer Verweiszusammenhang auf ihre eigene Konstitution von

vornherein gegeben, unabhängig davon, was die dargebotenen Präsentationen darüber

hinaus auch noch repräsentieren,worauf sie also außerhalb ihrer selbst noch referieren.

Für die Ästhetik der Ruinen heißt das, dass die Kunstwerke und ästhetischen Medien,

welche die Ruinen zum Sujet haben, in den Bereich der ästhetischen Reflexionen über

die wirklichen undmöglichen Ruinen als Spuren im Raum gehören.

Neugierde ist letztlich das verbindende Element der ästhetischen Lust an Ruinen als

Spuren: »The primary emotive provocation caused by the ruin is curiosity, the desire to

277 Martin Seel: Kunst,Wahrheit, Welterschließung, in: Franz Koppe (Hg.): Perspektiven der Kunstphiloso-

phie, Frankfurt a.M. 1991, S. 36–80, hier S. 61f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 153

know. […]The ruin challenges us to unravel its secrets.«278Wir wollen herausfinden, um

welche Spuren von was es sich handelt, und zwar gleichermaßen in realen Ruinen oder

den ästhetischen Reflexionen über Ruinen in der Ruinenmalerei und -fotografie, den

Ruinen im Film, Computerspielen in Ruinen oder Ruinen in augmented und virtual reali-

ty.Das verbindet die ästhetischeBegegnungmit allenRuinen: Es handelt sich umeine in

diesen Fällen immer auch ästhetische Spurensuche imRaum,Bildraum,Bewegtbildraum

oder erweiterten und virtuellen Raum als Interpretations-, Imaginations- und Reflexi-

onsvorgang. Nachdem wir nun ausführlich auf einen erkennenden Zugang zu Ruinen

im Medium der Sprache und den Zeichen geschaut haben, soll im Nachfolgenden die

Phänomenalität der Ruinen wieder in das Zentrum der Überlegungen rücken.

4.4 Raum der Gefühle

Das bislangGesagte läuft Gefahr, ein allzu intellektualistisches Verständnis ästhetischer

Wahrnehmungsvollzüge zu suggerieren, als könne Ruinen nur angemessen begegnen,

wer Archäologe, Ethnologe, Historiker, Kunsthistoriker, Architekt oder Ästhetiker sei

und das entsprechende Wissen mitbringe, vor dessen Hintergrund die Ruine dann

Gestalt annimmt. Damit wäre das Projekt eines adäquaten Verständnisses der Ästhetik

der Ruinen jedoch weitgehend verfehlt. So tragend unsere begriffliche Orientierung

für ästhetische Wahrnehmungsvollzüge auch ist, das ästhetische Erleben selbst ge-

winnt seinen Sinn gerade nicht allein im begrifflichen Sinne. Es muss einer Ästhetik

der Ruinen ebenso um leiblich-sinnliche Erfahrungsweisen gehen, deren tatsächliche

Vollzüge in Begriffen allein nicht aufgehen, anderenfalls könnten wir uns mit einer

rein theoretischen Auseinandersetzung mit Ruinen begnügen; es würde reichen, wis-

senschaftliche Bücher über Ruinen zu lesen, ohne jemals selbst Ruinen aufzusuchen,

Gemälde, Radierungen, Zeichnungen oder Fotografien von Ruinen zu betrachten, Filme

über sie zu schauen oder in Videospielen und virtuellen Räumen durch die Ruinen zu

irren. Insbesondere um ein Verständnis der Faszination an diesen zuletzt genannten

ästhetischen Begegnungsweisen geht es der vorliegenden Schrift jedoch. Wir werden

daher in den nun folgenden Kapiteln sehen, inwiefern sich das ästhetische Interesse an

Ruinen als ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen betrachten lässt, für das im Zu-

sammenspiel mit dem begrifflichen Zugang leiblich-sinnliche Wahrnehmungsvollzüge

grundlegend sind. Die zuletzt mit Blick auf Sprache und Zeichen erläuterten Spuren

sowie das leiblich-sinnliche Spüren sind zwei Seiten ein und derselbenMedaille, anhand

derer sich nicht allein das Ruinenästhetische erläutern lässt.279

Die Forschung zuRuinen durchzieht immerwieder die Auffassung, dass sich bei de-

ren Betrachtung eine besondere Form von Elegie, Melancholie oder Nostalgie – allge-

meinergefasst: eineFormderSentimentalität –einstelle.DiesesKapitelwirdversuchen,

diese Stimmungen angesichts von Ruinen genauer zu erläutern. Es wird dabei weniger

278 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 321.

279 In gleicher Weise ließe sich anhand der Begriffe ›Spur‹ und ›Spüren‹ bspw. die moderne und zeit-

genössische Kunst thematisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Ruinen-Ästhetik

um subjektive Gefühlslagen gehen als darum, die ästhetische Raumerfahrung von Rui-

nen als ein atmosphärisches Erscheinungsgeschehen zu begreifen, im Zuge dessen wir

objektiven Eigenschaften von Atmosphären als spezifischen Gestimmtheiten von Räu-

men habhaft werden, die wir im Falle des Ruinösen entsprechend als elegisch, melan-

cholisch oder nostalgisch charakterisieren.Es gilt vor allemder Auffassung entgegenzu-

wirken, dass es angesichts von Ruinen lediglich zu einer Projektion von ohnehin bereits

bestehenden subjektiv-sentimentalen Befindlichkeiten auf den Wahrnehmungsgegen-

stand komme.280 Vielmehr macht die ästhetische Attraktivität der Ruinen in besonde-

remMaße aus,dass sich andenSpuren imRaumbeimBetrachter ein emotives Affiziert-

sein im Sinne eines leiblich-sinnlichen Spürens einstellt, weil uns die Ruinen als Vani-

tas-Objekte in besonders existentieller Weise angehen. An Ruinen werden wir im Zuge

situativer, ästhetischer Erfahrungsmomente der Vergänglichkeit des eigenen und jegli-

chenDaseins in eminenterWeise bewusst,wodurchderenErlebenmit den entsprechen-

den emotionalen Empfindungen einhergeht. Spüren wir also im Folgenden dem Raum

der Gefühle nach.281

Um zunächst einige Beispiele für die Gefühle im Raum der Ruinen zu nennen:

Schnapp spricht im Zuge seiner Analyse antiker Grabgedichte von einer Art »gelehr-

tem Einklang von Dichtung und Ruine, die der nostalgischen Sicht der Ruinen in der

Renaissance zum Verwechseln ähnlich sieht«.282 Schon mit Blick auf das im Kapitel

zur Antike bereits vorgestellte Antef-Lied zur Zeit des Alten Ägypten nennt Schnapp

eine »Melancholie der menschlichen Existenz«,283 die Bestandteil dieser Art von Poe-

sie der Ruinen ist. Schnapp zufolge werde die Erwähnung eines »Empfindens für die

280 »Raum und Gefühl – die Verbindung liegt auf der Hand. Wir schaffen uns Räume und bewegen

uns in Räumen, in denen wir uns wohl fühlen, meiden solche, die uns unbehaglich sind. Das liegt

nicht nur daran, dass wir möglicherweise unsere Stimmungen und Gefühle auf Dinge und Orte

projizieren. Es liegt auch an den Räumen selbst, die ihre ganz eigene Aura besitzen können – sei

es, weil sie sie im Laufe der Zeit erwerben, sei es, dass sie ihnen zugefügt wird. So können Räume

Vergangenheit speichern und etwas von den Gefühlen und Stimmungen absorbieren, die in ih-

nen gelebt worden sind. Das lassen sie uns spüren – umso eindringlicher, je größer die Empathie

der jeweiligen Menschen ist. Beides kommt also zusammen: die Aura der Räume und die Auffas-

sungsfähigkeit derWahrnehmenden.« (Gertrud Lehnert: RaumundGefühl, in: dies. (Hg.): Raumund

Gefühl. Der Spatial Turn und die neue Emotionsforschung, Bielefeld 2011, S. 9–25, hier S. 9)

281 »Eine Voraussetzung von Gefühlen ist Intensität. Intensität ist eine Modalität des Empfindens,

flüchtig und inhaltlich unbestimmt, die sich auf Stärke von Eindrücken bezieht und in benenn-

baren Gefühlen resultieren kann. […] Intensität kommt in der Begegnung mit Menschen, Dingen

oder Räumen zustande, die Aufmerksamkeit erzeugen und die wahrnehmende Person ›ergreifen‹.

[…] Intensitäten sind alsoQuantitäten vonEmpfindungen, die zurQualität von Erfahrungenbeitra-

gen. Intensitäten können als Empfindungen wahrgenommen und zu Gefühlen verdichtet werden

bzw. die Gefühle modellieren. Demgegenüber sind Gefühle eher benennbar, zuordenbar, und sie

sind oft gemischten Charakters. In gewissem Sinne funktionieren sie als Synthese oder als Ord-

nungsprinzipien für alles das, was im Körper geschieht und was dem Subjekt von außen wider-

fährt.« (G. Lehnert: Raum und Gefühl, S. 16f.); siehe einführend zu den Begriffen ›Gefühl‹ und ›Emo-

tion‹ auch: Sabine A. Döring: Allgemeine Einleitung: Philosophie der Gefühle heute, in: dies. (Hg.): Phi-

losophie der Gefühle, Frankfurt a.M.4 2018, S. 12–65.

282 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 69.

283 Ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 155

Ruinen«284 und eine »sentimentale Sicht der Ruinen«285 besonders in der lateinischen

Dichtung deutlich: »Damit das Gefühl für die Ruinen angesichts der Spuren, die nichts

anderes mehr sind als die Umrisse eines einst blühenden Lebens oder eines auf ein paar

verstreute Steinbrocken reduzierten Bauwerks, zurmelancholischen Betrachtung wird,

muss die Zeit ihrWerk getan haben.«286

Über die künstlichen Ruinen im englischen Landschaftsgarten lautet es bei Maka-

rius: »Die in dem eigentlich so paradiesischen Gartenraum gegenwärtige Verlassenheit

erfüllt dieMeditationdes einsamenSpaziergängersmitMelancholie. […]DerDichter ge-

nießt diesen Garten […], indem er mit der spiegelbildlichen Beziehung zwischen seiner

melancholischenStimmungunddemvonPflanzenüberwuchertenTempel spielt.«287 An

anderer Stelle heißt es: »DieRuine erregt dieNostalgie nach einemarchaischen,auf ewig

verlorengegangenenSinn; imGegenzugerkennt sichdieAllegorie als verhüllteWahrheit

in der Ruine wieder.«288 So ist wohl, wie wir bereits im Abschnitt zur Allegorie gesehen

haben, auch am ehesten Benjamins enigmatische Sentenz zu verstehen, wonach die Al-

legorien im Reiche der Gedanken dasjenige sind, als was Ruinen im Reiche der Dinge

erscheinen.289 Allegorien werden so zu einer Art des Verweises auf etwas anderes, des-

sen eineindeutige Bestimmung sich uns grundlegend entzieht. Es geht dabei eher um

eine Art von Kenntnis, Ahnung oder Gespür von Bedeutsamkeit als um deren tatsächli-

cheErkenntnis in sprachlichbestimmterHinsicht.Ebensoverhält es sichmitdenRuinen

im Reiche der materiellen Dinge. In den seltensten Fällen kultivieren wir die archäolo-

gische, historische, kunsthistorische oder ethnologische Expertise, umdie Ruinen in ih-

rer ursprünglichen Bedeutsamkeit – sprich: ihrer jeweiligen individuellen Historie vor

demHintergrund der allgemeinen Geschichte, in der sie stehen – zu erfassen. Doch die

ästhetische Begegnung mit Ruinen kennzeichnet, dass wir eine solche historische Be-

deutsamkeit zumindest spürend vermuten – sogar auch in den Fällen, in denen wir es

mit rein künstlichen Ruinen zu tun haben, von deren Artifizialität wir zunächst nichts

ahnen.

Die »in den Ruinen wohnendeMelancholie«290 lässt sich grundsätzlich auf zweierlei

entgegengesetzte Weisen fassen: Als melancholischer Blick des Betrachters, wobei die

Melancholie eher auf Seiten des Subjektpols der ästhetischen Erfahrung zu verortenwä-

re, oder alsmelancholische Atmosphäre, die denRuinen in gewisserWeise anhaftet,wo-

durch sich das Melancholische eher auf Seiten des Objektpols des ästhetischen Gesche-

hens lokalisieren lässt. Das Wort ›eher‹ weist darauf hin, dass es sich bei dem Gesagten

um eine theoretische Trennung von Wahrnehmungsvollzügen handelt, die sich so klar

und deutlich im tatsächlichen Erleben oft gar nicht vollziehen lässt. Schließlich strahlt

284 Ebd., S. 47.

285 Ebd., S. 53.

286 Ebd.

287 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 126.

288 Ebd., S. 15.

289 Vgl. ebd.

290 Ebd., S. 182; siehe zum Begriff ›Melancholie‹: Raymond Klibansky, Erwin Panofsky u. Fritz Saxl

(Hg.): Saturn undMelancholie. Studien zur Geschichte der Naturphilosophie undMedizin, der Religion und

der Kunst, übers. von Christa Buschendorf, Frankfurt a.M.9 2019 sowieHartmut Böhme:AlbrechtDü-

rer Melencolia I. Im Labyrinth der Deutung, Frankfurt a.M. 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Ruinen-Ästhetik

manchmal die Stimmung einer Atmosphäre auf unser Gemüt aus, wie umgekehrt auch

unsere emotionalen Befindlichkeiten die Stimmung einer erlebten Atmosphäre trüben

können, und zuweilen greifen beide Bewegungen ineinander. Wir haben es in diesem

Zusammenhangmit einerunaufhebbarenundsich reziprokbestimmenden Interdepen-

denz zu tun, bei derman jeweils nur im konkreten Einzelfall danach fragen kann,woran

dieMelancholie eher ihrenAnstoßgenommenhat – imAußen- oder Innen(er)leben.Wir

werden diesem wechselseitigen Verhältnis von Subjekt und Objekt in der ästhetischen

Wahrnehmungssituation weiterhin nachgehen.

Um den Unterschied zwischen beiden Formen des gefühlsmäßigen Erlebens näher

zu erläutern, eignet sichdas folgendeZitat vonMakarius, in demesüber dieMelancholie

heißt:

»Sie zeigt die Gegenwart als Ruine und taucht die Zukunft in die Farben der Antike.

Sie verleiht der Gegenwart einen allegorischen Wert: Für den Melancholiker ist alles

Ruine, weil alles zur Allegorie wird. Die Allegorie drückt durch den Umweg über das

Bild etwas anderes aus, als man sagen will, und schafft damit Distanz zum Sinn. Die-

sem Bruch entspricht die Fremdheit des Melancholikers, sein Gefühl, den Kontakt zur

Realität verloren zu haben, die wie versteinert erscheint.«291

Dermelancholische oder auch »allegorische Blick«292 betrachtet dieDinge sozusagen im

Lichte ihres Endes. Damit aber ist eine imaginierende Bewusstseinsleistung angespro-

chen, die nicht zwangsläufig etwas mit einer gegenständlich wahrnehmbaren Form der

Ästhetik derRuinen zu tunhabenmuss.DerMelancholiker kannauch angesichts des be-

lebten, gesellschaftlichen Treibens einer intakten Großstadtumgebung in eine Reflexi-

on über die unausweichliche Endlichkeit oder vermeintliche Sinnlosigkeit allen Daseins

verfallen: »[Im] 20. Jahrhundert nimmt der melancholische Blick eine kritische Dimen-

sionan.Leere,Verlust,Sprachlosigkeit sinddie zupsychischenZuständenverinnerlichte

gesellschaftliche Realität.«293 Hartmut Böhme konstatiert mit Blick auf die Moderne, es

»leben sich die erzeugten Dinge mit einer Schnelligkeit ab, als ginge es darum, den Au-

genblick der Erzeugungmit demdes Verlöschens zusammenfallen zu lassen. JedesDing

ist immer schonMüll, jedes Haus Ruine, jede Industrieanlage ein Friedhof der Technik,

jede Naturbeherrschung deren Zerstörung, jeder Sinnentwurf ein Trümmerplatz, jede

Schönheit eine facies hippocratica, jede Produktion eine Destruktion, jeder Gedanke ein

Bruchstück.Nur blitzhaft scheinen andenDingenBedeutungen auf und verlöschen,oh-

ne sich erinnernd zu Erfahrungsspuren zusammenzuschließen. Dies rehabilitiert das

alte poetologische Verfahren des Melancholikers, die Allegorie, die als Kunstform des

Trümmerstücks ein zentrales Medium der Moderne wird.«294 An anderer Stelle lautet

es in ähnlicher Hinsicht: »Der Akzeleration als Gesetz des infiniten Modernisierungs-

zwangs hält der Melancholiker eine Inständigkeit des Blicks entgegen, der dem delirie-

renden Sturm des Fortschritts die Stille der nature morte entreißt.«295 Bei Bolz heißt es:

291 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 194.

292 G. Raulet: Die Ruinen im ästhetischen Diskurs der Moderne, S. 196.

293 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 196.

294 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 715.

295 H. Böhme: Ruinen – Landschaften, S. 344.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 157

»UntermBlickderMelancholie erstreckt sichdieModerne alsRuine […].«296 Seel schreibt

über dieMelancholie, sie sei »[eine]Nachdenklichkeit, die bei allemdie Kehrseite imAu-

ge behält […]. Melancholisch sind Personen veranlagt, die in allem, was sie bewegt, ein

affektives Bewusstsein der Vergeblichkeit ihrer und überhaupt aller menschlichen Be-

mühungenmitführen. Sie sind von einer durch nichts Bestimmtes veranlassten und auf

nichts Bestimmtes gerichteten Trauer umgeben, die es ihnen schwermacht, ihr Dasein

leichtzunehmen.«297

Die zitierten Textstellen behandeln Formen der Elegie, Melancholie oder Nostalgie,

die sich als individuelle Gemütsdispositionen begreifen lassen. In dieser subjektiven

Hinsicht soll die Melancholie hier nicht weiter verfolgt werden. Sosehr die genannten

Formen dieser Gemütsveranlagungen sicherlich ein ästhetisches Interesse an Ruinen

befeuern, als solche Dispositionen führen sie uns weg vom eigentlichenThema.Worum

es weiterhin gehen soll, das sind objektiv in der Welt gegebene Phänomene, denen

Menschen wahrnehmend gewahr werden und denen sie elegische, melancholische

oder nostalgische Charakteristiken zusprechen. Der Ästhetik der Ruinen muss es um

wahrnehmbare, ästhetische Gegenstände in der Welt wie Ruinen und Bilder, Filme,

Computerspiele und erweiterte und virtuelle Raumtechniken gehen, die im Einzelnen

auf jeweils sehr unterschiedlicheWeise ruinöse Atmosphären im bereits beschriebenen

Sinne her- und darstellen, die ihre jeweiligen Rezipienten in die entsprechenden Stim-

mungen dieser Atmosphären versetzen bzw. sie an diesen Stimmungen teilhaben lassen.

Wie ein »atmosphärisches Erscheinen«298 der Ruinen zu verstehen ist, werden wir in

den kommenden Abschnitten genauer untersuchen.

Hartmut Böhme nennt die Ruinen unter Hinweis auf Friedrich Schiller »senti-

mentalische Objekte«.299 Das Ruinenästhetische sei u.a. Ausdruck eines »elegischen

Erinnerns«300 an ihren Gegenständen. Über die Ruine im Landschaftsbild schreibt er:

»[In] Schönheit und Landschaft nistet sich Vergänglichkeit ein und verleiht den arka-

dischen Bildern die Schatten des Elegischen.«301 Er spricht von der »Melancholie der

Verstreuung, Unerlöstheit und Todessehnsucht«,302 die sich angesichts der »melan-

cholischen Versenkung in die Dinge«303 einstellt und von der »Melancholie, die sich im

Akt des allegorischen Bedeutens mortifizierend in die Dinge einnistet«.304 Mit Blick

auf die künstlichen Ruinen im englischen Landschaftsgarten heißt es: »Gartenbau ist

eine Kunst der Objektivierung von Stimmungen; Ruinenarchitektur ist eine ästhetische

Konstruktion der Melancholie.«305 Dieser Form der gefühlsmäßigen Charakterisie-

rung von Atmosphären und Stimmungen an Orten in Räumen, werden wir nun weiter

nachspüren.

296 N. Bolz: Einleitung. Die Moderne als Ruine, S. 17.

297 Martin Seel: 111 Tugenden, 111 Laster. Eine philosophische Revue, Frankfurt a.M. 2012, S. 66.

298 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 152.

299 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 706.

300 Ebd., S. 712.

301 H. Böhme: Ruinen – Landschaften, S. 371.

302 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 716.

303 Ebd., S. 717.

304 H. Böhme: Ruinen – Landschaften, S. 343.

305 Ebd., S. 358.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Ruinen-Ästhetik

4.4.1 Leiblich-sinnliches Spüren

Was bedeutet es, denWahrnehmungsraum als einen Raum des leiblich-sinnlichen Spü-

rens von Atmosphären, Stimmungen, Ambiente, Klima, Flair und die Wahrnehmungs-

gegenstände imHinblick auf deren Aura und Ausstrahlung im Raum zu begreifen?Was

ist mit der Rede vom Raum der Gefühle gemeint, in dem uns Umgebungen und Objekte

leiblich-sinnlich angehen und in ein bestimmtes Empfinden versetzen? Zur Erläuterung

dieserFragenwerdenwirnunnocheinmal in veränderterWeise aufdenRaumderWahr-

nehmung schauen, in dem sich die räumliche Wahrnehmung von Atmosphären als ein

Sonderfall unter anderen Formen desWahrnehmens thematisieren lässt.

Um die Wahrnehmung von Atmosphären sinnvoll reflektieren zu können, ist zu-

nächst die Unterscheidung zwischen Körper und Leib hilfreich. Hermann Schmitz hat

die wohl elaborierteste Leibphänomenologie entwickelt.306 Im Zuge der von ihm ins Le-

ben gerufenenNeuenPhänomenologie geht es umnichts Geringeres als die Aufhebung der

für die Tradition des abendländischen Denkens prägenden Dichotomie von Geist und

Natur. Die »unwillkürliche Lebenserfahrung«307 dient Schmitz dabei in phänomenolo-

gischer Manier als einzig annehmbares Fundament philosophischerTheoriebildung.308

Esgeht ihm insbesondereumdieZurückweisung etablierter systematischerUmdeutun-

gen und Konstruktionen dieser unmittelbaren leiblichen Lebenserfahrung.309 Bereits

jedwede vergegenständlichende Auffassung des Menschen und der Welt steht bei ihm

im Verdacht, eine dogmatische Setzung zu sein. Den Ursprung dieses dogmatischen

Übels sieht Schmitz in einem Paradigmenwechsel, der sich in Griechenland in der

zweiten Hälfte des 5. vorchristlichen Jahrhunderts ereignete und spätestens durch

Platon und Aristoteles prominent durchgesetzt wurde: die Trennung der Welt in eine

private Innenwelt und eine empirische Außenwelt.310 Diese von Schmitz auf den Namen

»psychologistisch-reduktionistisch-introjektionistische Vergegenständlichung«311 ge-

taufte Spaltung der Welt hat dem Denken die bekannten Herausforderungen des Leib-

Seele-Problems bzw. Geist-Materie-Problems und der Subjekt-Objekt-Dichotomien

beschert, die der Philosophie bis heute keine Ruhe lassen.312 Um diese Weltspaltung

zu überwinden, sucht Schmitz beharrlich nach Wegen, unser Erleben aus der privaten

Innenwelt zu befreien. Für unser Belangen von besonderem Interesse sind hierbei die

Stellung des spürbaren Leibes sowie Schmitzʼ Konzeption der Gefühle als Atmosphären,

denn sie beinhalten das Potential, unser leiblich-sinnliches Affiziert-sein angesichts der

Ruinen anders zu denken denn als bloße Projektion innersubjektiver Gefühlslagen in

die äußerlich gegebeneWahrnehmungssituation.313

306 Vgl. Gernot Böhme: Leib: Die Natur, die wir selbst sind, Berlin 2019, S. 12; siehe Hermann Schmitz:

System der Philosophie, 10 Bände, München 2019.

307 Hermann Schmitz: Atmosphären, Freiburg u. München2 2016, S. 30.

308 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 29.

309 Vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 30.

310 Vgl. ebd., S. 7.

311 Ebd.

312 Vgl. Hermann Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, Bielefeld3 2015, S. 11–15.

313 Vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 159

Gernot Böhme zufolge, der sich insbesondere mit Blick auf seine Überlegungen

zum Atmosphärenbegriff auf Schmitz beruft, positioniert sich die Phänomenologie im

Unterschied und in Abgrenzung zu den Naturwissenschaften, die etwa mit Blick auf

Wahrnehmungsvorgänge durch die zur Anwendung kommenden reduktionistischen

und formalisierenden Verfahrensweisen schlicht nicht in der Lage sind, ein adäquates

Verständnis der zu erläuternden Prozesse in ihrer Komplexität zu entwickeln.314 So

ist z.B. das Sehen als Wahrnehmungsvorgang unzulänglich erläutert, versteht man es

lediglich als einen physikalischen Prozess retinaler Reizaufnahme. Inwiefern sich in

komplexen visuellen Wahrnehmungsvollzügen als einer janusköpfigen Tätigkeit zwi-

schen Geist und Welt, wie Schürmann es beschreibt, die Bedeutsamkeit unseres Selbst

undderWelt zeigt, können rein naturwissenschaftlicheUntersuchungennicht erklären.

Es gibt daher gute Gründe dafür, das leiblich-sinnliche Spüren in der Weise, in der es

für unsere ästhetischen Fragestellungen relevant ist, aus einer anderenWarte heraus in

den Blick zu nehmen.Wie also ist der Leib im Unterschied zum Körper zu begreifen?

Geradezu grotesk findet Schmitz die Rolle, die dem leiblichen Spüren im Zuge der

besagten Trennung in die Sphären des Körpers und des Geistes zukam. Empfindungen

wie Heißhunger und brennender Durst, beklemmende Angst, rasende Wollust, schüt-

telnder Ekel, erhebende Frische, ermattendeMüdigkeit, aufsteigender Zornundnieder-

drückenderKummer sind leiblicheRegungen,die sichweder äußerlich demKörper oder

bestimmtenKörperteilen noch innerlich der Seele zuordnen lassen.Der Leib verschwin-

de gewissermaßen »zwischenKörper undSeelewie in einerGletscherspalte«.315 Schmitz

bestimmt den menschlichen Leib als den »Inbegriff alles dessen, was er von sich, als zu

sich selbst gehörig, in der Gegend – nicht immer in den Grenzen – seines Körpers spü-

ren kann, ohne sich der fünf Sinne Sehen, Hören, Tasten, Riechen, Schmecken und des

aus ihren Erfahrungen, besonders denen des Sehens und Tastens, gewonnenen perzep-

tiven Körperschemas (der habituellen Vorstellung vom eigenen Körper) zu bedienen«.316

Es verwundert, dass Schmitz den Leib ohne die Sinne denkt. Intuitiv scheinen die einzel-

nen Sinnesvermögen doch zentral für das leibliche Spüren zu sein.Wenn wir das leibli-

che Unbehagen verspüren, dass uns jemand beobachtet, dann im Zweifel deshalb, weil

wir in der peripheren visuellenWahrnehmung vernehmen,dasswir beobachtet werden.

Hierbei scheint die sinnliche Wahrnehmung am leiblichen Spüren zumindest beteiligt

zu sein. Schmitz exkludiert die Einzelsinne aus dem Leibesbegriff jedoch, weil er diese

Aufspaltung derWahrnehmung in einzelne Sinnesvermögen bereits für eine unzuläng-

liche Übernahme letztlich dogmatischer Schematisierungen der Sinneswahrnehmung

hält, die seitens der Phänomene so gar nicht gegeben seien. Als Gegenargument gegen

die Vorstellung derWahrnehmung in aufgespaltene Sinnesvermögen führt er insbeson-

dere mit Blick auf die Atmosphären synästhetischeWahrnehmungsvollzüge an. Im Zu-

sammenhang mit diesen würde uns klar werden, dass die Trennung in einzelne Sinne

eine gesetzte sei und der ›eigentliche‹ vorhergehende Grundmodus des Wahrnehmens

als ein ganzheitliches leibliches Spüren vor der Ausdifferenzierung in Einzelsinne ge-

dacht werden müsse.Wir werden im weiteren Verlauf der Überlegungen sehen, dass es

314 Vgl. G. Böhme: Leib, S. 10.

315 H. Schmitz: Atmosphären, S. 8.

316 Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Ruinen-Ästhetik

demgegenüber gute Gründe gibt, die Sinne durchaus in den Leibesbegriff zu integrie-

ren.

Als leibliche Vorgänge nennt Schmitz erstens »die bloßen leiblichen Regungen«, zu

denen er z.B. Schreck, Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Jucken, Stechen, Ekel, Müdig-

keit zählt; zweitens »die leiblichen Regungen, die affektives Betroffensein von Gefühlen

sind«, wie Freude, Trauer, Zorn, Scham, Furcht, Mut, Mitleid, Zufriedenheit, Verzweif-

lung; drittens »die gespürten willkürlichen und unwillkürlichen Bewegungen«, wie Ge-

hen,Greifen, Springen, Tanzen, Zittern, Zucken und viertens »die unumkehrbaren leib-

lichen Richtungen«, wie der Blick, das Ausatmen oder das Schlucken.317 Alle diese leibli-

chen Regungen bestimmt Schmitz als flächenlos, um sie von der Körpervorstellung los-

zulösen: »AmeigenenLeibkannmankeineFlächen spüren.Nur ameigenenKörper kann

man sie besehen und betasten.«318 Das leibliche Spüren scheint jedoch engmit demKör-

per zusammenzuhängen. Schließlich können wir Schmerzen durchaus körperlich loka-

lisieren; die warme Röte im Augenblick der Scham auf der Oberfläche unserer Wangen

erfühlen; der Tanz scheint ein zutiefst körperlicher Vorgang zu sein: Wer dabei seine

Gliedmaßen nicht geschickt koordiniert, wird auf der Tanzfläche kaum reüssieren; und

auch die Bewegungen des Blicks hängen von den Bewegungen des Kopfes und der Au-

gen ab. Richtig scheint zu sein, dass Körper-haben und Leib-sein nicht gleichzusetzen

sind.319 Es fühlt sich auf eine bestimmte Weise an, pochende Schmerzen zu haben, vor

Scham ›im Boden zu versinken‹, ekstatisch über das Tanzparkett zu stolpern oder den

Blick zwischenEntlegenemundNahemzuwechseln.Dieses leiblicheSich-Spürenerläu-

tert Schmitz als ein Spüren von »Leibesinseln«.320 Er denkt den Leib als »unteilbar flä-

chenlos ausgedehnt als prädimensionales (d.h. nicht bezifferbar dimensioniertes, z.B.

nicht dreidimensionales) Volumen«, das zumeist in einer Dynamik aus »Engung und

Weitung« sowie »protopathischer und epikritischer Tendenz«, also dumpfen und spit-

zen Empfindungen gespürt wird.321 Der Leib sei dabei als ein Verbund von gespürten

Leibesinseln zu betrachten, die entsprechend prädimensional voluminös erfahren wer-

den.Man soll sich das vorstellenwie imZuge des leiblich spürbarenEinatmens: Das prä-

dimensionaleVolumen sei als eineArt Insel in derBrustgegend zu spüren.ZuBeginndes

Einatmens überwiegt das Gefühl derWeitung, während sich gegen Ende ein Gefühl der

Engung einstellt. Auch die Schwimmerin im Wasser erfahre beispielsweise ein solches

prädimensionales Volumen. Das Schallvolumen schriller Pfiffe, die als scharf, spitz und

eng erfahren werden, und dumpfer Gongklänge und Glockenschläge, die als ausladend,

weit und weich anmuten, sind ebenfalls Beispiele, welche die Dynamik von Engung und

Weitung des prädimensionalen Volumens veranschaulichen sollen.322 Ohne Schmitzʼ ei-

gensinnige Konzeptionen und Terminologien an dieser Stelle weiter zu verfolgen, ge-

schweige denn, sie zu übernehmen, führen uns seine Überlegungen dennoch in Rich-

tung eines breiteren Verständnisses des leiblichen Empfindens, das es erlaubt, den Leib

317 Ebd., S. 16f.

318 Ebd., S. 17.

319 Vgl. Mădălina Diaconu: Phänomenologie der Sinne, Stuttgart 2013, S. 26–32.

320 H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 16.

321 Ebd., S. 16, 22.

322 Vgl. ebd., S. 16; vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 161

als Vermittler zwischen Gestalten,Qualitäten, leiblichen Regungen undGefühlen zu be-

trachten.323 Das wird entscheidend werden, wenn an späterer Stelle die Atmosphären

in einem unverkürzten Sinne bestimmt werden sollen, wofür das leibliche Spüren eine

zentrale Rolle spielt: »Der Leib ist die Empfangsstation für Atmosphären und wirkt auf

diese zurück«.324

GernotBöhmeparallelisiert denUnterschied zwischenLeibundKörpermit demUn-

terschied zwischen Selbst- und Fremderfahrung. Der Leib ist demnach unsere eigene

Natur, wie wir sie selbst erfahren, während der Körper unsere eigene Natur ist, wie sie

uns durch den fremden Blick der Anatomie, Physiologie, Medizin und dergleichen er-

scheint.325 Als Körper ist der Mensch ein Körper unter Körpern im Raum und unterliegt

den entsprechenden Gesetzen. Er kann sich nicht zur selben Zeit am selben Ort wie ein

anderer Körper befinden und er bewegt sich nach denGesetzen derMechanik sowie den

Gesetzen der Trägheit und Reibung durch den Raum. Im Alltag besteht unser Dasein zu

einemnicht unerheblichen Anteil darin,mit uns selbst als Körper umzugehen,wennwir

bei unserenBewegungenunaufhörlich darauf achten,nichtmit anderenKörpern zu kol-

lidieren.326 Andreas Rauh sieht in der Auffassung vomMenschen als Leib undMenschen

als Körper unter Verweis auf Viktor Gorgé zwei komplementäre Weisen des mensch-

lichen Weltbezugs, die sich zwar gegenseitig ausschließen, aber dennoch einander er-

gänzen und gleichermaßen zumMenschsein gehören.327Während das Körper-haben in

einem klar umgrenzten, materiellen, objektivierten Dasein im »Ortsraum«328 besteht,

lässt sich das Leib-sein dem in dieWelt eingelassenen,medialen, leiblich-sinnlich spür-

baren Dasein im »Wahrnehmungsraum«329 zuordnen.330 Dieses ist mein erlebendes Ich

in der Welt, während jenes die Vergegenständlichung meines Ichs in einer verobjekti-

viertenWelt ist. Sehr vereinfacht dargestellt, ist das Körper-haben imOrtsraum der Ge-

genstand der Naturwissenschaften, während sich um ein Verständnis des Leib-seins im

Wahrnehmungsraum die Phänomenologie, bestimmte Disziplinen der Psychologie und

nicht zuletztdieÄsthetikbemühen.EineindrücklichesBeispiel fürdenUnterschiedzwi-

schenLeib undKörper ist die sogenannte Intimsphäre,die imAlltagnicht selten vonPer-

sonen mit einemmangelnden Gespür für die zwischenmenschliche Dynamik von Nähe

undDistanz verletztwird. Jemandmuss nicht erst unserenKörper berühren,umuns be-

reits zu nahe zu treten. Die Sphäre leiblich-sinnlichen Spürens greift wesentlich weiter

in den Raum aus als die gegenständliche Umgrenzung unseres Körpers durch die Haut.

Und auch invertiert gedacht gilt für Gegenstände im Raum, dass sie nicht allein als fest

umgrenzte Körper im Ortsraum erscheinen, sondern durch die Sphäre ihrer Anwesen-

323 Vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 115.

324 Ebd., S. 11.

325 Vgl. Gernot Böhme: Architektur und Atmosphäre, München2 2013, S. 14.

326 Vgl. ebd., S. 119.

327 Vgl. Andreas Rauh: Die besondere Atmosphäre. Ästhetische Feldforschungen, Bielefeld 2012, S. 130.

328 Ebd.

329 Ebd.

330 Auf dieUnterscheidung zwischenOrts- undWahrnehmungsraumsowieweitere Sondierungendes

Raumbegriffs wird im nachfolgenden Kapitel erneut eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Ruinen-Ästhetik

heit in denWahrnehmungsraumausstrahlen,wiewir imAbschnitt zum auratischen Er-

scheinen sehen werden.331

Leib und Körper respektive Orts- undWahrnehmungsraum sind keine voneinander

getrennten Dimensionen des In-der-Welt-seins; sie durchdringen einander vielmehr

wechselseitig und bestimmen unser Befinden in doppelter Hinsicht: Wie ich mich

befinde und wo ich mich befinde. Sich befinden meint, so gesehen, die eigene leibliche

Anwesenheit imRaum spüren und umfasst zum einen, dassman sich in einembestimmten

Raum an einem bestimmten Ort befindet und zum anderen, dass man sich auf eine bestimmte

Weise fühlt, wobei beides zusammenhängt und einhergeht: In meinem Befinden spüre

ich, wo und wie ich mich befinde. Der Zwischenbereich zwischen (objektivem) Raum

und (subjektiver) Befindlichkeit ist dasjenige, was im weiteren Verlauf unter dem Be-

griff ›Atmosphäre‹ Kontur gewinnen soll.332 Für das Atmosphärenerleben grundlegend

ist dabei immer ein leiblich-sinnliches Sich-Spüren in räumlichen Umgebungen.333

Der Zusammenhang der Qualitäten von gegebenen Umgebungen und empfunde-

nen Befindlichkeiten lässt sich so in den Blick nehmen.334 Das gegenwärtige leiblich-

sinnliche Dasein lässt sich als spürbare Anwesenheit auf Seiten des Objekts und als

Spüren der Anwesenheit im Sinne der angesprochenen Befindlichkeit auf Seiten des

Subjekts begreifen.335 Die reziproke Verschränkung des doppelten Befindens »zwischen

wahrnehmendem Dasein und betroffenem Sosein, das Ineins von Wahrnehmung und

Befindlichkeit«336 dient der Erläuterung, inwiefern wir angesichts der Wahrnehmung

von Ruinen in melancholische, nostalgische und elegische Stimmungen verfallen.

Wahrnehmung ist dieser Lesart nach kein neutrales Konstatieren einzelner Sinnes-

daten bzw. Verarbeiten einzelner Sinnesreize, wie es die Sinnesphysiologie suggeriert,

sondern immer zugleich auch ein Eingehen in die eigene leibliche Befindlichkeit ange-

sichts des Wahrgenommenen, wie es sich in phänomenologischer Hinsicht bestimmen

lässt.337 Der »leiblichen Verankerung derWahrnehmung«338 wird demgemäß Rechnung

getragen. Besonders für die räumliche Wahrnehmung von Atmosphären gilt, dass sie

sich nicht einzelsinnlich vollzieht, sondern erst in einemZusammenspiel der Sinne zum

Tragenkommt. Imbereits skizziertendoppeltenBefinden siehtGernotBöhmeden»spe-

zifischenSinn fürdasDarin-Sein«.339 ImSpürenunserer eigenen leiblich-sinnlichenAn-

wesenheitwerdenwir zugleich demRaumund seinerQualitäten gewahr, in demwir uns

befinden. Das leiblich-sinnliche Spüren des Raumes umfasst indessen nicht allein die

331 Vgl. ebd., S. 131.

332 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 122.

333 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 31; siehe auch den Abschnitt Eigenleibliche Reflexion als Potenzial, in:

Marie Ulber: Landschaft und Atmosphäre. Künstlerische Übersetzungen, Bielefeld 2017, S. 49–52 und

hier insb. S. 52: »Eindrückliche atmosphärische Erlebnisse können zu einer leiblichen Reflexion

führen. Dabei werden das leibliche Berührtwerden von der Umgebung bewusst sowie der Kontakt

zum eigenen Leib hergestellt.«

334 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 16.

335 Vgl. ebd., S. 247.

336 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 118.

337 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 139; vgl. auch A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 141, 167.

338 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 122.

339 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 163

bereits im Kapitel zur Wahrnehmung angesprochenen fünf Sinne Sehen, Hören, Haut-

sinne,RiechenundSchmecken.340Hinzu treten z.B.Schmerzsinn,Tast- undDrucksinn,

Kältesinn undGleichgewichtssinn als gefühlsmäßige leibliche Regungen, die klarerwei-

se nicht losgelöst von den Sinnen, sondern im Verbundmit diesen agieren.341

Der Leib ist also mehr als die fünf Sinne zusammengenommen: »Die Leiblichkeit

ist der einzelsinnlichen Anschauung entzogen, dennoch sinnlich durch die Überstei-

gung der Sinne in synästhetischer Hinsicht.«342 Das leibliche Befinden lässt sich nicht

auf die Sinneswahrnehmung reduzieren, sondern sollte als Erweiterung imVerbundmit

der einzelsinnlichenWahrnehmung gedacht werden. Insofern wird deutlich, inwiefern

wir bestimmte Räume und Orte als bedrückend, erhebend, beengend, offen usw. erle-

ben. Dabei handelt es sich um Charakterisierungen der leiblichen Befindlichkeit, auf

die wir zu sprechen kommen, wenn wir die Qualitäten räumlicher Konstellationen be-

nennen wollen. Die weite Leere des verlassenen Times Square in I am Legend und die be-

klemmende Enge der ruinösen lost places in Silent Hill gewinnen im Rückgriff auf das leib-

lich-sinnliche Spüren vor Ort ihren Sinn, sosehr es sich auch um eine mediale Dar- und

Herstellung der entsprechenden Raumerfahrungen handelt. Im Spiel sind hierbei stets

»Verschränkungen und Überschneidungenmehrerer Sinnesmodalitäten im Spüren der

Wahrnehmungssituation«.343 Es ist ein Ineinander der Sinne, das unsere leibliche Be-

findlichkeitmitträgt.Das leiblich-sinnliche »Spüren im ›Hier und Jetzt‹«344 als ein ganz-

heitlichesZusammenkommenderunterschiedlichenSinnesmodalitäten ist aufSubjekt-

seite dieGrundvoraussetzungdafür, aufObjektseite Atmosphären alsUmgebungsquali-

täten wahrnehmen zu können.345 Da »die biophysischen Grundlagen der verschiedenen

Individuen […] weitgehend identisch sind und konstant bleiben«,346 erleben wir unsere

leiblich-sinnlichen Befindlichkeiten durchaus in ähnlicher Weise, was wir in der gelin-

genden intersubjektiven Verständigung darüber im Medium der Sprache feststellen – so

intrasubjektiv und privat uns unser Befinden im Einzelnen auch vorkommenmag.

Das Zusammenspiel der Sinne umfasst zweierlei Verständnisweisen: Das simulta-

ne und momentane Zusammenkommen unterschiedlicher Sinnesbereiche in der gege-

benen Wahrnehmungssituation und die Synästhesie.347 Demnach kohärieren die Sin-

nesmodalitäten zum einen,weil wir die Atmosphäre einer Ruinemultisensorisch erfah-

ren:Wir sehen zerfallene Steinfassaden imWald, riechenmoderndeHolzbalken,hörendas

Knarzen der Bäume, spüren die Kühle eines Gemäuers und fühlen uns leiblich beklemmt

oderbeflügelt angesichtsdieses räumlichenWahrnehmungserlebnisses.Diebegriffliche

TrennungdesErlebten in einzelne Sinnesbereichewird phänomenal nicht auch zwangs-

läufig getrennt voneinander erfahren; vielmehr bildet sich das Zusammenspiel der er-

340 Vgl. M. Diaconu: Phänomenologie der Sinne, S. 53–95.

341 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 115.

342 Ebd., S. 132.

343 Ebd., S. 80.

344 Ebd., S. 129.

345 Vgl. ebd., S. 89.

346 Michael Hauskeller: Atmosphären erleben. Philosophische Untersuchungen zur Sinneswahrnehmung,

Berlin 1995, S. 45.

347 Zum Begriff ›Synästhesie‹ siehe auch: M. Diaconu: Phänomenologie der Sinne, S. 96–102 u. M. Seel:

Ästhetik des Erscheinens, S. 57–60.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Ruinen-Ästhetik

lebtenAtmosphäre als ein Ineinander derQualitäten vorOrt.Zumanderen lässt sich das

Zusammenspiel derEinzelsinneals buchstäblicheSynästhesie,als »Mit-Empfindung«348

begreifen: »Im allgemeinen versteht man unter Synästhesie […] das Auftreten einer Sin-

nesempfindung in einem Sinnesbereich, der nicht äußerlich gereizt wird, bei gleichzei-

tigem (oder unmittelbar vorhergehendem) Auftreten einer zweiten Empfindung in ei-

nem anderen Sinnesbereich, der gereizt wird, wobei beide Empfindungen in eins flie-

ßen können.«349 Synästhesie benennt psycho-physische Phänomene, im Zuge derer ein

Sinnesreiz nicht nur die ihm primär entsprechende Wahrnehmung, sondern zeitgleich

in einemodermehreren anderen SinnesbereichenWahrnehmungen oder Vorstellungen

hervorruft. So wird z.B. beim Phonismus (dem Farbenhören) im Zuge des Sehens einer

bestimmten Farbe zugleich ein akustischer Tonwahrgenommen,während beim Photis-

mus (dem Tonsehen) mit einem Ton oder Geräusch einhergehend eine bestimmte Farbe

vernommen wird.350

Ineinem strengenSinne treten solchePhänomenenur seltenbzw.nurbei bestimmten

Menschen oder unter Einfluss psychoaktiver Substanzen auf. In einem moderaten Sin-

ne ist »ein synästhetischer Faktor in jederWahrnehmung wirksam«.351 Das »Ineinander

der Sinne« ist etwas, das »auf latente oder offeneWeise in allerWahrnehmungmaßgeb-

lich ist«.352 In Abgrenzung und Unterstützung der einzelnen Sinne untereinander sind

sie »aufeinander abgestimmte Kräfte der räumlichen und zeitlichen Orientierung des

Leibes, ohne deren Kooperation er – angefangen beim Gleichgewicht – keine Stabilität

gewinnen könnte«.353 Die zentrale Stellung der Synästhesie für dieWahrnehmung zeigt

sich u.a. daran, dass wir nicht selten Sinneswahrnehmungen bestimmter Sinnesberei-

chedurch entlehnteTerminologien zurKlassifikation vonWahrnehmungenaus anderen

Sinnesbereichen charakterisieren. Klänge haben eine bestimmte Farbe, Töne sind spitz

oder dumpf,Farbenhaben einenbestimmtenTon,bloßGesehenes ruft bestimmte olfak-

torische oder gustatorische Assoziationen hervor und umgekehrt können Geschmäcker

undGerüchezurReminiszenzvoneinstGesehenem,GehörtemoderErtastetemwerden.

Daraus könnte man schließen, dass sich das leibliche Spüren im synästhetischen Sin-

ne als ein Erfahren vor der Ausdifferenzierung in Einzelsinne verstehen lässt. Das Spü-

renwäre demnachnicht an einzelne Sinnesorgane gebunden, sondern vollzöge sich syn-

ästhetisch, d.h. in »Einheit und Verbund der Sinneserfahrung«,354 die ihren Ausgangs-

punkt ameigenen Leib nimmt.Es soll an dieser Stelle jedochnicht über ›eigentliche‹, der

vertrauten Wahrnehmung zugrundeliegende Formen leiblicher Wahrnehmung speku-

liertwerden.Wir sindesgewohnt,unsereWahrnehmung ingetrenntenSinnesbereichen

zu thematisieren und daran sollte sich eine Reflexion über das leiblich-sinnliche Spüren

zunächst auch orientieren. Sinnvoll erscheint es hingegen, die Wahrnehmung nicht im

348 Wolfhart Henckmann: Synästhesie, in: Lexikon der Ästhetik, hg. v. Wolfhart Henckmann u. Konrad

Lotter, München2 2004, S. 360f., hier S. 360.

349 M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 55.

350 Vgl. Wolfhart Henckmann: Synästhesie, in: Lexikon der Ästhetik, hg. v. Wolfhart Henckmann u. Kon-

rad Lotter, München2 2004, S. 360f., hier S. 360.

351 Ebd.

352 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 59.

353 Ebd.

354 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 165

Sinne der Sinnesphysiologie nach einemReiz-Reaktions-Schema zu denken oderWahr-

nehmung als bloßes Konstatieren von Sinnesdaten zu begreifen – die Sache ist, wie wir

sehen, komplizierter. Unser leibliches Dasein und damit einhergehend unsere sinnliche

Wahrnehmung sollten vielmehr allzeit als ganzheitliches Fundament des In-der-Welt-

seins gedacht werden. Schließlich bleibt auch das, was wir Geist, Psyche oder Bewusst-

sein nennen, an unsere leibliche Existenz gebunden und nimmt von dieser ihren Aus-

gang, will man nicht vom Reich der Seelen träumen, die sich vorübergehend in unseren

Körpern inkarnieren.

Die Konzeption des leiblich-sinnlichen Spürens wird komplexer, je weiter man den

Begriff des Leibes in Richtung der geistigen und kognitiven Vermögen hin öffnet.Haus-

keller zufolge lässt der Leibesbegriff keine Differenzierung von Körperlichem und Geis-

tigem zu. Wie Schmitz versteht er unter dem leiblichen Weltbezug jene unwillkürliche

Lebenserfahrung vor jeglicher Ausdifferenzierung,die als einzig verlässlicher Ausgangs-

punkt des In-der-Welt-seins akzeptiertwird.355 Konsequenterweise ist es beiHauskeller

nicht »das reine, erkennende Bewußtsein, sondern der Leib, der zuerst die Sprache der

Gefühle zu verstehen lernt«.356 Nicht durch konventionelle Zeichen, d.h. Semiotik und

Sprache,werdenwir demnach in dieWelt derGefühle sozialisiert, sondern durch die Art

undWeise,wiewir behandelt werden. Sowerden Zuneigung undAblehnung imKindes-

alter unmittelbar am eigenen Leibe durch die leibliche Nähe undDistanz der elterlichen

Fürsorge erfahren. Entwicklungsgeschichtlich tragen und prägen diese frühen Leiber-

fahrungen unser späteres Dasein in kaum zu überschätzender Weise, woran auch die

Psychologie bekanntermaßen nicht müde wird zu erinnern. Unser leiblich-sinnliches

Befinden in bestimmten Situationenwird u.a. von jenen frühen Leiberfahrungen getra-

gen. Rauh fasst dieses leibliche Gedächtnis neben anderen Aspekten unter den Begriff

der »aisthetischen Hintergrunderfahrung«,357 um zu erläutern, inwiefern das jeweili-

ge momentane leiblich-sinnliche Spüren von einem erinnerten leiblich-sinnlichen Spü-

ren durchzogen ist. Die Wahrnehmungsweise des Spürens ist ein gegenwartsgebunde-

nes Gewahrwerden der anwesenden Umgebung in der eigenen leiblichen Anwesenheit,

ganz im Sinne des bereits erläuterten doppelten Befindens, das eine Aufmerksamkeit

zugleich für uns selbst und unsere Welt hervorbringt und erfordert.358 Für dieses Erle-

ben im Hier und Jetzt sind jedoch meist Faktoren relevant, die über das jetzt und hier

Gegebene hinausgehen.359 Ein solchermaßen erweiterter Wahrnehmungsbegriff öffnet

355 Vgl. M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 43, Anm. 31.

356 Ebd., S. 52.

357 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 154–157.

358 Vgl. ebd., S. 127.

359 Gert Selle spekuliert im Zusammenhangmit der Raumwahrnehmung von Architekturen über eine

weitreichende Form von ›Raum-Sinn‹: »Von einem Raum-Sinn zu sprechen, hilft zu verdeutlichen,

was alles in der Raumwahrnehmung zusammenläuft. Raum-Sinnwäre zu beschreiben als Produkt

einer multisensorisch grundierten Entwicklung von Empfindsamkeiten gegenüber dem umbau-

ten Raum, wobei Empfindsamkeit hier eine Wahrnehmungsfähigkeit meint, die sowohl die phy-

sischen Gegebenheiten als auch die immateriellen Dimensionen des Raumes und die psychohis-

torischen Beteiligungen des wahrnehmenden Subjekts vor dem Fond einer kollektivenWahrneh-

mungs- und Deutungsgeschichte zur Anschauung zu bringen verstünde. […] Manmuß realisieren,

daßman sich im Raum einer gesellschaftlich-historisch definierten Form derWahrnehmungswei-

se, gleichsam im Raster vorgeformter Sinnlichkeit und Sinnsuche befindet. Undman hätte […] ein

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Ruinen-Ästhetik

sich nicht allein zugunsten leiblicher Aspekte, sondern auch hinsichtlich kognitiver Ver-

mögen: Erinnerungen, daraus resultierende Erwartungen, Assoziationen, Konnotatio-

nen, Befürchtungen, Hoffnungen, Begierden und Intentionen unterschiedlichster Art

verleihen dem jeweils Gegebenen bestimmteNuancen,die nicht an und für sich gegeben

sind, sondernnur imZusammenspielmit uns alsWahrnehmendenGestalt gewinnen.360

Das führt uns jedoch in den Bereich von Interpretation, Imagination und Reflexion, die

letztlich auch unser leiblich-sinnliches In-der-Welt-sein tragen, womit wir wieder im

Raum der Gründe und somit bei der tragenden Rolle der Sprache für unsere leiblich-

sinnliche Wahrnehmung angelangt wären, wie es im Kapitel zum Raum der Sprache und

dem Bedeutungsholismus thematisiert wurde.

Wir sehen hieran, dass die Konzeption eines rein phänomenalen Spürens mit Blick

auf komplexe menschliche Wahrnehmungsvollzüge zu kurz greift. Es reicht nicht, die

sogenannte unwillkürliche Lebenserfahrung zum alleinig hinnehmbaren Fundament

der Theoriebildung zu erklären, sie als bloße Leiberfahrung zu reflektieren und von

hier aus alle Bereiche des In-der-Welt-seins erläutern zu wollen. Am Beispiel der ais-

thetischen Hintergrunderfahrung zeigt sich, dass Rauh in die Leibphänomenologie

etwas durch die Hintertür wieder hineinholt, das sich auf Basis des Leibes allein nicht

hinreichend erläutern lässt: Die Rolle von Sprache und Semiotik für unser In-der-

Welt-sein. Unser Überzeugungshaushalt und Erfahrungshorizont artikuliert sich nun

einmal in der Sprache, wenn davon in irgendeiner bestimmten Weise etwas für unser

jetziges leiblich-sinnliches Befinden relevant sein soll, obgleich wir klarerweise nicht

jederzeit dazu in der Lage sind, Besagtes zu verbalisieren. Vor diesem Hintergrund des

sprachlichen Ganzen im Sinne des behandelten Sprachholismus bildet sich die Welt in

epistemologischer Hinsicht als eine Bestimmte, und das ist nichts, was sich einzig und

allein von der unmittelbaren Leiberfahrung her verstehen ließe. Das leiblich-sinnliche

Spüren bleibt durch unddurch anästhetisch,wenn es nicht Affärenmit Begriffsweisen –

im Sinne der Spurensuche nach Bedeutsamkeit – eingeht. Allein im Verbund von Spur

und Spüren nimmt die Welt Gestalt an. Nur weil wir mittels Sprache und Semiotik

artikuliertem Sinn auf der Spur sind, können wir uns einem leiblich-sinnlichen Spüren

überlassen, das unsere Sinngebungen immer wieder unterläuft und deren iterative

Reartikulation und damit eine Reorganisation von Begriffskonstellationen fordert.

(Begrifflich bedeutsame) Spuren und (leiblich-sinnliches) Spüren sind zwei Seiten ein

und derselben Medaille der ästhetischen Faszination nicht allein an Ruinen und oszil-

lieren gleichermaßen zwischen dem Subjekt- und Objektpol der Wahrnehmung – im

ersten Fall auf der Suche nach Sinn (Bedeutung), im zweiten Fall auf der Suche nach

reflexives Wahrnehmungsbewußtsein zu produzieren, das die eigene Situiertheit im Raum der

Wahrnehmung erkennt. Raum-Sinn wäre demnach eine selbstreflexive Fähigkeit zu nennen, die

subjektives Empfinden zuläßt, aber dessen Bedingtheiten gleichzeitig zu Bewußtsein kommen

läßt. […] Im Akt der Wahrnehmung des Raumes nehme ich mich beobachtend selbst wahr, nicht

nur den Raum. Ich vergegenwärtige auch die Situation, in der das geschieht – die eigene lebensge-

schichtliche Lage und Gestimmtheit, und den kulturell definierten Blick, die Anschauungsweise,

die ich auf den Raum und meine Befindlichkeit darin anwende.« (Gert Selle: Im Raum sein. Über

Wahrnehmung von Architektur, in: Michael Hauskeller (Hg.):Die Kunst derWahrnehmung. Beiträge zu

einer Philosophie der sinnlichen Erkenntnis, Zug/Schweiz 2003, S. 261–279, hier S. 271–273)

360 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 169f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 167

Sinnlichkeit (leiblichem Empfinden). Das Verhältnis von Spur und Spüren muss dabei

als ein reziprokes betrachtet werden: Eine Veränderung des einen bringt eine Verände-

rung des anderen mit sich; ein Wandel der Sinngebung verursacht einen Wandel des

leiblich-sinnlichen Befindens; eine Veränderung des leiblich-sinnlichen Befindens zieht

umgekehrt eine Veränderung der Sinngebung nach sich. Dieses dynamische Verhältnis

muss demnach bilateral, nicht unilateral begriffen werden. Die Ruine als paradoxes

Zeichen ist hierfür ein besonders eindrückliches Beispiel. Je nach Auffassungsweise

wird an ihr sehr Unterschiedliches erfahrbar: So umfriedet sie ihre Betrachter als der

Zeit enthobener idyllischer Ort der Ruhe oder versetzt sie in Schauer angesichts von

ZerstörungundVerfall, lässt sie nostalgisch in vergangenenZeiten schwelgenoder ange-

sichts der Zukunft bangen, versetzt sie in eine beflügelte Neugier und Entdeckungslust

oder in melancholische Schwere ob der Vergeblichkeit menschlichen Tuns. In jedem

Fall sind es voraussetzungsreiche Verständnisweisen, die entsprechende Wahrneh-

mungsweisen wecken und umgekehrt ziehen bestimmte Wahrnehmungen veränderte

Verständnisse nach sich. Diesen Zusammenhang von Anschauung und Begriff im Geis-

te Kants an dieser Stelle noch einmal besonders stark zu machen, ist für die weitere

Auseinandersetzung mit den Atmosphären entscheidend, denn hierin unterscheiden

sich die angestellten Überlegungen grundsätzlich von den referierten Positionen zum

Atmosphärenbegriff.

Das leiblich-sinnliche Spüren fühlt sich in Räumeund derenQualitäten ein –darum

geht es imHinblick auf das Atmosphärenerleben. Imnächsten Abschnitt wollenwir ver-

folgen, welche Vorstellungen vom Raum hierfür relevant sind und inwieweit ein gegen-

über denNaturwissenschaften abgewandeltesRaumverständnis dieThematisierungder

Atmosphären für ästhetischeZusammenhänge legitimiert. Für die Atmosphären geht es

dabei umden »Raum leiblichen Spürens, – eines Spürens, das in die unbestimmteWeite

auslangt […]«.361

4.4.2 Ortsraum und Wahrnehmungsraum

Eswar nun bereits in unterschiedlicherHinsicht vomRaumbegriff die Rede,wenn es im

Hinblick auf die ästhetischen Medien um den Bildraum, den eher passiven Bewegtbild-

raum imFilm,den eher interaktivenBewegtbildraum imComputerspiel, erweiterte und

virtuelle Raumerfahrungen sowie zur Erläuterung ästhetischer Raumerlebnisse um den

RaumderWahrnehmung, Raumder Sprache, Raumder Zeichen und den Raumder Ge-

fühle ging. Raum im buchstäblichen Sinne war dabei insofern angesprochen, als es um

ein Verständnis ästhetischer Wahrnehmung im Raum geht. Ästhetische Wahrnehmung

ist immer eineWahrnehmung imRaum,wenngleich der Raumnicht immer Gegenstand

der ästhetischenWahrnehmung ist, schließlich können wir unsere Aufmerksamkeit auf

bestimmte einzelne Gegenstände im Raum oder auf das Zusammenspiel dieser Gegen-

stände als räumliche Qualitäten richten. Das Ruinenästhetische lebt medial wie außer-

medial in eminenterWeise von ästhetischenRaumerfahrungen,diewir als atmosphärisch

in einemnäher zu bestimmendenSinne erleben.Bevorwirweiter auf denBegriff ›Atmo-

361 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Ruinen-Ästhetik

sphäre‹ eingehen, soll zunächst nachgewiesenwerden, umwelchen Raum es geht,wenn

wir von Atmosphären sprechen.

Äquivalent zum Spurbegriff kann man Pape zufolge sagen, »dass ›Spüren‹ meistens

ein Aufspüren von etwas an einer räumlichen Position ist, die in Beziehung zu ande-

ren Positionen und zeitlich vorausgegangenen Prozessen erfasst wird«.362 Während

das Aufspüren von etwas an einer räumlichen Position die Spurensuche im Orts-

raum meint, ging es im Unterschied dazu zuletzt um das leiblich-sinnliche Spüren im

Wahrnehmungsraum, wobei beide Formen der Raumwahrnehmung für das Ruinen-

ästhetische von Interesse sind. Wie lässt sich dieser Unterschied zwischen Orts- und

Wahrnehmungsraum begreifen?

Zur Beantwortung dieser Frage lohnt ein erneuter Blick auf dieTheoriekonstruktio-

nen von Schmitz – auch an dieser Stelle nicht, um sie unhinterfragt zu übernehmen,

sondern weil sie einen Perspektivenwechsel ermöglichen. Grundsätzlich unterscheidet

Schmitz »flächenlose und flächenhaltige Räume«.363 Der flächenhaltige Raum ist der

»Ortsraum«.364 Aus der griechischen Geometrie als erster deduktiver Wissenschaft re-

sultiert die Vorstellung vom Raum als eines flächenhaltigen, in dem flächige Figuren

wie Kreise, Dreiecke und Kegelschnitte sowie Körper nach Maßgabe ihrer Oberflächen

betrachtet werden. Daraus entwickelte sich in der Folge die analytische Koordinaten-

geometrie, die anhand von in der Fläche entwickelten Netzen den Raum überspannt

und das Schema einer wunschgemäß genauen Ortsbestimmung schafft. Heute ist uns

das menschliche Verhältnis zum Raum als Ortsraum besonders durch Technologien

wie Navigationssysteme und das darin zur Anwendung kommende GPS (Global Posi-

tioning System) geläufig, das es jederzeit ermöglicht, mit den entsprechenden Geräten

exakte Ortsbestimmungen vorzunehmen und sich folglich Orientierung im Raum zu

verschaffen.

Entscheidend seien Schmitz zufolge insbesondere die Flächen als »Quellen der Di-

mensionierung«,365 die es erlauben, Stufen der Ausdehnung im Raum durch Dimensi-

onszahlen zu differenzieren, wobei die Eindimensionalität der Linie oder der Strecke,

die Zweidimensionalität der Fläche und die Dreidimensionalität dem Körper zugewie-

sen werden. Ohne Flächen könneman nicht absteigend zu den Strecken als Kanten und

den Punkten als Ecken gelangen. Ohne Flächen und Strecken gäbe es somit keine Mög-

lichkeit,massive Körper als dreidimensionale Volumina zu interpretieren oder ein »Sys-

tem von Orten«366 einzuführen, um mittels Abständen und Lagen angeben zu können,

wo im Sinne von an welcher Stelle sich etwas befindet.367

Im Gegensatz zum Ortsraum bestimmt Schmitz den leiblichen Raum bzw. den Ge-

fühlsraum, dem in der Folge die Atmosphären zugewiesen werden, als einen flächenlo-

sen Raum. Als Beispiel für den flächenlosen Raum führt Schmitz den Raum des Schalls

an. Der Schall beispielsweise eines Gongschlages breitet sich voluminös im Raum aus,

362 H. Pape: Fußabdrücke und Eigennamen, S. 39.

363 H. Schmitz: Atmosphären, S. 9.

364 Ebd.

365 H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 72.

366 H. Schmitz: Atmosphären, S. 9.

367 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 169

jedoch nicht auf dreidimensionaleWeise.Der Schall hat keine Flächen, sondern ein prä-

dimensionalesVolumen.Ähnlich verhält es sichmit bestimmtenWitterungenwieWind,

Nebel oder mit Rauch.368 Solchermaßen flächenlose Räume sind »unerlässliche Voraus-

setzungen, nicht nur psychologisch oder anthropologisch, sondern sogar logisch«369 für

den Ortsraum. Der Ortsraum könne Schmitz zufolge ohne Rekurs auf den flächenlo-

sen Raum gar nicht eingeführt werden. Damit ein Ortsraum aufgespannt werden kann,

müssen ruhende Bezugsobjekte vorausgesetzt werden. Ruhe und Bewegung seien im

Ortsraum jedoch nur als Beharren bzw. Wechsel des Ortes zu definieren. Ortsbestim-

mungen setzen also die Ruhe ihrer Bezugsobjekte voraus,während zugleich die Ruhe im

Ortsraum – verstanden als ein Beharren am Ort – Orte voraussetzt. Ruhe setzt den Ort

und der Ort die Ruhe voraus, womit man in einen Zirkelschluss gerät.370 Schmitzʼ Ver-

ständnis nach ist der flächenlose Raumdie Bedingung dafür, überhaupt einenOrtsraum

mittels LagenundAbständen ausgehend von »gestalthaftenRuheerfahrungen«371 als Be-

zugsobjektendefinieren zu können.Die prädimensionale leiblich-sinnlicheRaumerfah-

rung,die etwasals ruhendoder inBewegungerfasst, ist folglichdieGrundvoraussetzung

dafür, von dort aus Ortsräume setzen und bestimmen zu können. Auch Gernot Böhme

zufolge liegt die leibliche Raumerfahrung vor jeder Körpererfahrung.372 Als eindrückli-

ches Beispiel flächenloser Räume nennt er Farb- und Lichträume, wie sie beispielsweise

der Künstler James Turrell kreiert.373

Mit Schmitzʼ skizzierter Unterscheidung zwischen flächenhaltigen und flächenlo-

sen Räumen sind zwei grundsätzlich konträre Weisen des menschlichen Raumbezuges

angesprochen, die von Gernot Böhme noch einmal auf etwas andere Weise voneinan-

der abgegrenzt werden. Er kontrastiert zunächst im Rückgriff auf die Begriffe ›topos‹

(Aristoteles) und ›spatium‹ (Descartes) den topologischen mit dem metrischen Raum, die

er beide der geometrischen Auffassung des Raumes zuordnet, da sich beide wesentlich

auf Körper beziehen: Körper begrenzen den Raum, der Raum wird als Extension von

Körpern und deren Abmessung betrachtet, im Raum finden Körper eine bestimmte La-

ge und durch den Raum hindurch bewegen sich Körper. Topologie ist die Wissenschaft

von vielfältigen Lage- und Umgebungsbeziehungen, Geometrie die Wissenschaft vom

Formenreichtum metrischer Beziehungen. Aristoteles definiert Raum im Sinne von to-

pos als die innere Oberfläche der umgebenen Körper. Raum ist folglich wesentlich be-

grenzt und zu betrachten als etwas, in dem sich etwas befindet – sprich: als Ort bzw. Or-

te, die sich wechselweise umgeben. Der Raum im Sinne von spatium lässt sich hingegen

als Abstand zwischen Körpern bestimmen. Der Zwischenraum ist somit eine Distanz,

die durchschritten werden kann, oder ein Volumen, das angefüllt wird. Der topologi-

sche ist der Ortsraum, während sich der metrische als Abstandsraum bezeichnen lässt.

ImOrtsraum sindwir körperlich anwesend,während dermetrische Raumder Raum als

368 Vgl. ebd., S. 15.

369 Ebd.

370 Vgl. ebd.

371 Ebd.

372 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 123.

373 Vgl. ebd., S. 119; vgl. dazu auch Eva Schürmann: ErscheinenundWahrnehmen.Eine vergleichende Studie

zur Kunst von James Turrell und der Philosophie Merleau-Pontys, München 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Ruinen-Ästhetik

Medium von Darstellungen ist. Der Ortsraum ist bestimmt durch Umgebungen, Nach-

barschaften und Lagebeziehungen, indessen der metrische Raum sich durch Abstände

und Distanzen definiert. Im Ortsraum befindet man sich, im metrischen Raum stellt

man sichDinge vor.Der geometrische oder auch euklidische Raum – imSinne desOrts-

und Abstandsraumes – ist der Raum, der sich imUnterschied zum leiblichen Raum ver-

messen lässt.374 Der (geo)metrische Raum operiert somit auf der Ebene des Vorstellens,

während der leibliche Raum der Ebene des (Da)Seins zuzuordnen ist.375 Rauh bestimmt

den geometrischen Ortsraum auch als eigenständigen, absoluten Raum unabhängig von

wahrnehmenden Subjekten, der als Behälter oder Container für Objekte, als physikali-

scher, geografisch vermessbarer Raum der Realität gedacht wird. Demgegenüber stellt

er den phänomenalenWahrnehmungsraum als relationalen Raum in Bezug zu wahrneh-

mendenSubjektenals einenvonQualitätengestimmtenRaum,als psychischen, flächen-

losen, nicht abmessbaren Raum derWirklichkeit. Über räumliches Orientierungsvermö-

gen erfassen wir die topografische Struktur des Ortsraumes, während wir uns über das

Empfindendie affektive Struktur desWahrnehmungsraumes erschließen.376DerUnter-

schied zwischen Orts- undWahrnehmungsraum sei vergleichbar mit dem Unterschied

zwischenLandkarte undLandschaft: »Die Landkarte erfasst detailliert die geografischen

Strukturen eines Ortes, die Realität der Dinge ist als verortete Ordnung kartografierbar.

Demgegenüber sindmit Landschaft dieErgriffenheit undEindrücke an spezifischenOr-

ten der Landkarte gemeint, derWechsel vom beschriebenen zum belebten Raum.«377

Schmitzʼ Unterscheidung zwischen flächenhaltigem Ortsraum und flächenlosem

Raum des Leibes kann die ungewünschte Folgerung nach sich ziehen, Flächen seien

für unser leibliches Befinden belanglos. Das wäre nicht zuletzt angesichts der Archi-

tektur zutiefst widersinnig, deren Anziehungskraft gerade darin besteht, uns durch

geschaffene Flächen, Körper und Umgrenzungen in Räume zu involvieren, die sich auf

unser leiblich-sinnliches Befinden auswirken. Gernot Böhme grenzt sich von Schmitzʼ

Konzeption des leiblichen Raumes als flächenlosem Raum ab und hält dagegen fest,

dass es durchaus »ein leibliches Spüren von Flächen«378 gibt. Der Ortsraum und der

Raum leiblich-sinnlichen Spürens fallen deswegen jedoch keineswegs zusammen: »Der

Ortsraum und der Abstandsraum sind wesentlich durch Dinge bestimmt. Der Raum als

Raum der leiblichen Anwesenheit dagegen ist zunächst nichts weiter als die spürbare

unbestimmte Weite, aus der heraus sich durch Artikulation Räume unterschiedlichen

Charakters bilden können.«379 Unter Artikulation versteht Gernot Böhme Orientie-

rungen, Bewegungsanmutungen und Markierungen, die im Raum Konzentrationen,

Richtungen undKonstellationen herbeiführen.380 Für den leiblichenRaum ist dabei ins-

besondere derOrtsraum imSinne des topologischenRaumes relevant.Wir erfahren den

Raum in Bezug zu uns selbst anhand von Nachbarschaften und Umgebungen. Es ist der

374 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 15f.

375 Vgl. ebd., S. 118f.; vgl. auch G. Böhme: Leib, S. 59f.

376 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 128f.

377 Ebd.

378 G. Böhme: Leib, S. 60.

379 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 113.

380 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 171

Raum, der auf meinen Leib und mich als Erlebenden zentriert ist: »Raum wird genuin

erfahren dadurch, dass man im Raum ist. Durch leibliche Anwesenheit.«381 Dabei sind

vor allem Richtungen wie oben/unten, rechts/links sowie vorne/hinten von Bedeutung,

aber auch Enge undWeite, Erhebung undGedrücktsein,Nähe und Ferne,Offenheit und

Geschlossenheit, die genannten Bewegungsanmutungen und -hemmungen, Helligkeit

und Dunkelheit oder Luzidität und Opazität.382 In dieser Hinsicht nimmt der topolo-

gische Raum immer auch Einfluss auf unser leiblich-sinnliches Befinden. Spätestens

im Kapitel zu den Atmosphären der Architektur wird hierauf erneut dezidiert einzugehen

sein.

Der leibliche Raum lässt sich mit Gernot Böhme noch einmal spezifizieren in (i) den

Richtungsraum, der sich nach meinen Bewegungstendenzen richtet, (ii) den anisotro-

pen Raum, der durch die eigene leibliche Gegenwart zentriert ist und (iii) den Raum des

Zusammen- oder Beieinanderseins, der sich wiederum in (iii.a) den Handlungsraum,

(iii.b) denRaumder eigenen leiblichenAnwesenheit und (iii.c) denWahrnehmungsraum

unterteilen lässt. Es handelt sich bei dieser Untergliederung nicht um tatsächlich ge-

trennte Räume, sondern um unterschiedliche Facetten ein und desselben Raumes leib-

licher Gegenwart.383

(iii.a) Der Handlungsraum ist der Spielraum für meine möglichen Handlungen

und Bewegungen.384 Der Raum gewinnt seine Artikulation durch mein Ausgreifen auf

bestimmte Bewegungsziele oder zu behandelnde Objekte und Personen. Gemäß dieser

Richtungen und Intentionen wird der Raum wahrgenommen. Hierbei sind die Flächen

relevant, denn sie limitieren unsere Handlungs- und Bewegungsmöglichkeiten; durch

die Gegebenheiten im objektiven Raum wie Umgrenzungen, Wände, Böden, Decken

und Gegenstände wird das leibliche Spüren des Raumes determiniert. Der topologische

Raum im Sinne der Umgebungen, Nachbarschaften und Lagebeziehungen sowie die in

ihm als objektivem Raum enthaltenen Dinge bestimmen in dieser Hinsicht den Raum

des leiblichen Spürens.

(iii.b) Der Raum der eigenen leiblichen Anwesenheit wird imModus des im vorheri-

gen Kapitel erläuterten doppelten Befindens verspürt:Wie und wo ich mich befinde. In

unserem Befinden spüren wir,wowir uns befinden; anhand unserer Befindlichkeit spü-

ren wir, in welcher Art von objektiv gegebenemRaumwir uns befinden. Unser Befinden

kann eher vom Subjektpol derWahrnehmungssituation seinen Ausgang nehmen, wenn

eine bestimmte innere Befindlichkeit den äußeren Raum stimmt oder eher am Objekt-

pol desWahrgenommenenAnstoßnehmen,wennbestimmteäußereGegebenheitenmit

einer spezifischen Charakteristik sich auf die eigene Befindlichkeit auswirken.Dann er-

fahren wir bestimmte Räume als bedrückend oder erhebend, trüb oder heiter, gemüt-

lich oder unbehaglich und sprechen von der Atmosphäre dieser Räume. Dabei handelt

es sich fortwährend um eine nicht-neutrale Wahrnehmung an einem nicht-neutralen

381 Ebd., S. 110.

382 Vgl. ebd., S. 16, 122.

383 Auch nachfolgend vgl. G. Böhme: Leib, S. 54f.

384 »Raum wird durch menschliches Handeln (wozu auch Wahrnehmung zählt) konstituiert, umge-

kehrt wirken Räume auf das Handeln und die Gefühle zurück.« (G. Lehnert: Raum und Gefühl, S. 11)

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Ruinen-Ästhetik

Ort.385 Unsere psycho-physische Konstitution beeinflusst das am Ort Erlebte, während

sich umgekehrt der Ort auf unsere Verfassung auswirkt.

(iii.c) Der leibliche Raum lässt sich in terminologischer Abgrenzung zum Ortsraum

auch alsWahrnehmungsraum begreifen. Es ist der Raumdes »Seins-bei«386 denDingen

und anderen Personen im Raum, deren Anwesenheit wir leiblich-sinnlich spüren. Die

sinnliche Wahrnehmung ist, wie wir bereits gesehen haben, kein bloßes Konstatieren

von Sinneseindrücken, sondern versetzt uns zuweilen in somatische Zustände affekti-

ver leiblicher Regungen.DasWahrgenommene greift in die »leiblicheÖkonomie«387 ein,

wie Gernot Böhme es benennt. Die Befindlichkeit ist der besondere Sinn für die Quali-

täten des Raumes, in demman sich befindet. Das Befinden darf jedoch nicht als ein ei-

gener Sinn neben den anderen fünf Sinnen gedacht werden, sondern resultiert aus dem

Zusammenwirken der fünf Sinne im Ganzen. Unsere Befindlichkeit ist so gesehen der

undifferenzierte Grund, aus dem einzelsinnliche Verständnisweisen durch Analyse ge-

wonnen und thematisiert werden können. Für den Wahrnehmungsraum entscheidend

ist somit das Zusammenspiel aller fünf Sinne in synästhetischer Hinsicht.388 Die Cha-

rakteristiken bestimmter räumlicher Konfigurationen werden als ein »Zusammenspiel

einer Mannigfaltigkeit von Umgebungsqualitäten«389 wahrgenommen. Der Sehraum,

Hörraum, Duftraum, Geschmacksraum und Tastraum dürfen mit Blick auf das Befin-

den demnach nicht als getrennte Sphären sinnlichen Erlebens gedacht werden, sondern

müssen als ein Ineinander leiblich-sinnlichen Spürens begriffen werden, wenn wir ver-

stehenwollen,wie bestimmte Atmosphären in bestimmten Räumen an bestimmtenOr-

ten Gestalt annehmen.390 Entscheidend für die im weiteren Verlauf zu behandelnden

Atmosphären ist, dass diese nur wahrnehmungsräumlich, nicht aber ortsräumlich auf-

findbar sind.391 Dem Orts- und Abstandsraum sind Atmosphären nicht zuzuweisen –

sie sind vielmehr die Weise, in der uns Orte phänomenal erscheinen und hierfür ist der

Wahrnehmungsraum als Raum leiblich-sinnlicher Anwesenheit der relevante Zugang.

Alle in diesem Kapitel genannten Raumbegriffe sind keineswegs als unterschiedli-

che Räume im buchstäblichen Sinne zu begreifen, als würden sie parallel zueinander

existieren undwir uns entweder in dem einen oder in dem anderen aufhalten. Vielmehr

durchdringen sich die verschiedenen besagten Facetten räumlicherWahrnehmung und

bilden in ihrem Zusammenspiel den Raum in der Weise, wie wir ihn erleben, wenn wir

uns im Raum befinden. Bei Schmitz heißt es dazu: »Leiblicher Raum, Gefühlsraum und

dem Leib entfremdeter Ortsraumwechseln sich im Erleben, Verhalten und Verständnis

des normalen Erwachsenen ohne Ordnung ab und durchdringen einander in zufälliger

Mischung.«392 Auch Rauh betont eine solche Wechselwirkung zwischen demWahrneh-

mungsraum als Raum gestimmter Anwesenheit und demOrtsraum als objektiv gegebe-

ner Raumstruktur. Das »Betroffensein imWahrnehmungsraum« bleibt jederzeit an ein

385 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 91.

386 G. Böhme: Leib, S. 55.

387 Ebd.

388 Vgl. ebd., S. 185.

389 Ebd., S. 187.

390 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 242.

391 Vgl. M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 34.

392 H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 173

»Dasein im Ortsraum« gebunden und der Ortsraum bestimmt in vielfacher Hinsicht,

wie derWahrnehmungsraum erfahren wird.393

Die angestellten Differenzierungen des Raumbegriffs sowie die Überlegungen zum

leiblich-sinnlichen Spüren bereiten denÜbergang zu einer Auseinandersetzungmit den

Atmosphären vor, der im folgenden Abschnitt zu Gefühlen als Atmosphären erfolgt.Das

atmosphärische Erleben soll dabei als eine unter anderen Formen der ästhetischen Auf-

merksamkeit konzipiertwerden.394 ImUnterschiedzueiner bloßenAufmerksamkeit für

einzelne Gegenstände im Raum kommt es im Zuge des atmosphärischen Erscheinens

zu einer Aufmerksamkeit auf das Zusammenspiel der Objekte im Raum: »Der atmo-

sphärische Raumwirkt als Verdichtung, die die Aufmerksamkeit bindet.«395 Im leiblich-

sinnlichen Spüren wird die Atmosphäre weniger in einem Raum, sondern vielmehr als

Raum gewahr.396 Der Raum ist kein Gegenstand, sondern Hintergrund, Horizont und

Spielraum, in dem uns Gegenstände erscheinen können.397 Er muss dabei Gernot Böh-

me zufolge als Totale betrachtet werden: »Im Raum sein heißt, rundherum vom Raum

umgeben zu sein.«398 In einer Aufmerksamkeit für diesen uns umgebenden Raum be-

steht das ästhetische Interesse für das Atmosphärische. Anlass hierzu kann prinzipiell

jeder Raum geben: »Da jeder Raum, mit dem wir es zu tun haben, notwendig auch ein

Wahrnehmungsraum sein muß, Wahrnehmung aber nur bedeutungshaft möglich ist,

ist aller Raum letztlich atmosphärisch durchstimmt […].«399 Der Raum leiblicher Anwe-

senheit ist so gesehen immer ein gestimmter Raum, in dem eine Atmosphäre herrscht –

und sei es auch nur die Atmosphäre öder Langeweile.400 Aus der Einsicht, dass sich jeder

Raum atmosphärisch erleben lässt, folgt jedoch keineswegs, dass wir jeden Raum jeder-

zeit atmosphärisch wahrnehmen – eher das Gegenteil ist der Fall: Oftmals bleibt unsere

alltägliche, intentionaleWahrnehmungmit allerlei Dingen in instrumentellerWeise be-

fasst und achtet gerade nicht in ästhetischer Hinsicht auf die Formationen des uns um-

gebenden Raumes. AtmosphärischesWahrnehmen kann demnach nur eine unter ande-

renWahrnehmungsweisensein. ImAbschnitt zumatmosphärischenErscheinenwerden

wir hierauf zurückkommen.

ImnächstenAbschnitt soll nunderÜbergang zudenAtmosphären vollzogenwerden

und wir wollen sehen, wie im Zwischenbereich zwischen Wahrnehmendem undWahr-

genommenem die Atmosphären Gestalt annehmen: »Im Zusammentreffen von Subjekt

und Objekt amalgamiert der Raum zur Atmosphäre.«401 Im Fokus des Interesses wird

dabei stehen, inwiefern uns Atmosphären immer auch in bestimmte Gefühlslagen ver-

setzen, weshalb sich vom Raum der Gefühle oder im Sinne Schmitzʼ auch von Gefühlen als

393 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 129.

394 Zu unterschiedlichenModi ästhetischer Erfahrung siehe beispielhaft den AbschnittModelle ästhe-

tischer Erfahrung: Kontemplation, Pragmatik, Kritik und Differenz, in: G. Schweppenhäuser: Ästhetik.

Philosophische Grundlagen und Schlüsselbegriffe, S. 22–33.

395 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 128.

396 Vgl. ebd.

397 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 127.

398 Ebd.

399 M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 48.

400 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 18.

401 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Ruinen-Ästhetik

Atmosphären sprechen lässt. Es geht um die Art und Weise, wie uns Räume und die in

ihnen enthaltenen Dinge im leiblich-sinnlichen Spüren emotional anmuten.402

4.4.3 Gefühle als Atmosphären

Die beiden vorausgegangenen Abschnitte zum leiblich-sinnlichen Spüren im Sinne des

doppelten Befindens,wo ich mich im Ortsraum und wie ich mich imWahrnehmungsraum

befinde, solltenGrundverständnisse vorbereiten, auf derenBasis sich die Gefühle als At-

mosphären thematisieren lassen. Dabei gilt es, sich von subjektivistischen Projektions-

thesen zu lösen, wonach wir (innere) Gefühle lediglich auf (äußere) Orte, Personen und

Dinge projizieren. Die Ruinen als Spuren im Raum gehen uns affektiv-emotiv an. Für

diese Ansprache durch Objekte in derWelt ein adäquates Verständnis zu entwickeln, ist

das Ziel der vorliegenden Überlegungen. Zu diesem Zwecke werden wir in diesem Ab-

schnitt noch einmal genauer auf die gefühlsmäßige Dimension des Atmosphärenerle-

bens blicken, um zu fragen: Inwiefern lassen sich Gefühle als Atmosphären verstehen?

Wie zuvor soll uns Schmitzʼ Konzeption – an dieser Stelle: der Gefühle als Atmo-

sphären – als Impuls für die nachfolgende Reflexion dienen. Schmitz liefert folgende

Definition der Gefühle: »Gefühle sind räumlich ergossene Atmosphären und leiblich ergreifen-

deMächte.«403 Die Atmosphärenweist er dem zuvor genannten flächenlosen Raum zu, in

welchem sie bestimmteGebiete oder Bereiche der erlebten Anwesenheit besetzen; bleibt

man konsequent bei Schmitzʼ Konzeption, stellt sich die Frage, wie die Atmosphären lo-

kalisiertwerdensollen,wennder flächenloseRaumgeradenichtderOrts-undAbstands-

raum sein soll, in dem sich überhaupt nur Orte verorten lassen, die von bestimmten At-

mosphären besetzt sein könnten.404 Schmitz denkt, dass uns Gefühle wie Freude, Trau-

er, Zorn, Scham, Furcht, Mut, Ärger, Mitleid und Zufriedenheit in der unwillkürlichen

Lebenserfahrung, d.h. unserer leiblichen Gegenwart angehen: »Gefühle sind räumlich,

aber ortlos, ergossene Atmosphären.«405 Sie sind unmittelbar leiblich spürbar, weil wir

sie als unbestimmt in dieWeite ausgreifende Atmosphären im direkten Umfeld unserer

leiblichen Anwesenheit verspüren. Atmosphären sollen nicht als physikalisch interpre-

tierbare Gebilde im Sinne von bezifferbaren Dimensionsgraden, Lagen, Abständen und

messbaren Größen oder Figuren verstanden werden, als ob wir vollkommen klar ange-

ben könnten,wo und bis wohin sich Atmosphären imRaumausdehnen.406 Zugleich sol-

len sie aber durchaus Phänomene im Raum sein.

AufdieseWeisewerdenAtmosphärenbei Schmitz zu »quasi objektivenGefühlen,die

unbestimmt in dieWeite ergossen sind«.407 Damitwendet er sich gegen die Introjektion

derGefühle,wonachGefühle innerseelische Zustände seien.Nach Schmitzʼ Analyse sind

Gefühle die affektive Betroffenheit durch etwas, das einen von außen her anrührt und so-

mit räumlichen Charakter hat.408 Die Atmosphären sind »von außen andrängende und

402 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 18.

403 H. Schmitz: Atmosphären, S. 30.

404 Vgl. ebd.

405 H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 23.

406 Vgl. ebd.

407 G. Böhme: Leib, S. 140.

408 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 175

ergreifende Gefühlsinstanzen« und sollen als räumliche aber ortlose »Träger von Stim-

mungen« begriffenwerden.409 Als Atmosphären »besetzen Gefühle […] beliebige Gegen-

stände«und»sindmeist inSituationenbefangen«,410wodurch siemitunserem»leiblich-

affektiven Betroffensein«411 als deren Resonanzstelle interagieren. Während sich unse-

re Körper zu bestimmten Zeiten an bestimmten Orten im Raum befinden, wirken sich

uns umgebende Atmosphären dabei auf unser leibliches Befinden imWahrnehmungs-

raumaus.DieFeierlichkeit eines Festes,dieAlbernheit eines ausgelassenenBeisammen-

seins, die zarte morgendliche Stille, die matte abendliche Schwere, die Gedrücktheit ei-

nerTrauerfeier,dieAngespanntheit einerPrüfung,dieAufregungvor einemerstenDate,

die peinliche Berührung unangenehmer sozialer Situationen oder eben die melancholi-

sche Anziehungskraft der Ruinen – all das sind keine bloß innersubjektiven Gefühlsre-

gungen, sondern vielmehr immer auch räumlich erlebte Wahrnehmungsvollzüge. Mal

ist es eher die StimmungderUmgebung,die unser leiblichesGestimmtsein ergreift,wie

im Falle der mitreißenden Feierlichkeit eines Festes; mal ist es eher die eigene, leibliche

Gestimmtheit, welche die Umgebung in eine bestimmte Stimmung versetzt, wie bei der

Nervosität vor Prüfungen und anderen Dates.412

Schmitzʼ Versuch, den ontologischen Status der Gefühle als Atmosphären auf diese

Weise zubestimmen, ist durchaus abenteuerlich, spätestensdann,wennSchmitzdieAt-

mosphären als »Halbdinge«413 konzipiert. Die von der traditionellen Ontologie angestif-

tete Erkenntnistheorie und Sinnespsychologie unterscheide imBereich desWahrnehm-

baren lediglich zwischen Dingen auf der Objektseite und Sinnesdaten, Qualitäten oder

Empfindungen auf der Subjektseite. Unter gehe dabei ein entscheidendes Mittelglied:

Zwischenbereiche, die Schmitz als Halbdinge konzipiert. Zur Veranschaulichung, was

mitHalbdingen gemeint ist,wählt Schmitz das Beispiel der Stimme.Die beimSprechen

oder Singen produzierten Schallwellen seien ein Zusammenhang von Sinnesdaten, der

von der Stimme verschieden und mit ihr nicht gleichzusetzen wäre. Schließlich sprä-

chenwir nicht davon, dass jemandes Stimmewachse,wenn die produzierten Schallwel-

len wachsen. Die Stimme bestehe also nicht darin, in vernehmbaren Sinnesdaten auf-

zugehen. Ebenso wenig sei die Stimme ein Ding, denn Dinge zeichne konstante Dauer

und kausale Mittelbarkeit aus. Mit Blick auf Dinge sei es also immer legitim zu fragen,

wo sie waren, wenn sie zwischenzeitlich nicht erschienen sind. Wenn Dinge in Kausal-

zusammenhängenwirken, sind sie zudem als Ursache verschieden von der Einwirkung,

die sie ausüben,wie das stoßendeDing vomStoß.Beides – konstanteDauer und kausa-

leMittelbarkeit – gelte im Falle der Halbdinge nicht.Mit Blick auf die Stimme fragt nie-

mand,wo siewar,währendman sie nicht vernommenhat, undUrsache undEinwirkung

der Stimme als Lautphänomen gehen einher. Als weitere Beispiele für Halbdinge führt

Schmitz den recht heterogenen Phänomenbereich Schmerzen,Wind, Zeit (in derWeise,

in der sie imZuge von Langeweile oder Zeitdruck auffälligwird) oder auch einbrechende

409 G. Böhme: Atmosphäre, S. 29.

410 H. Schmitz: Atmosphären, S. 104f.

411 Ebd., S. 9.

412 Vgl. H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 23–27.

413 Ebd., S. 53; vgl. auch H. Schmitz: Atmosphären, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Ruinen-Ästhetik

Dämmerung und Nacht an. Es handle sich um wiederholt auftretende Phänomene oh-

ne konstante Dauer, die weder einfach Ding noch Sinnesqualität seien – sondern eben

Halbdinge.414

Für unseren Zusammenhang interessant sind diese Überlegungen insofern, als

Schmitz zufolge der Status des Halbdinges in ontologischer Hinsicht den Gefühlen

als Atmosphären zukommen soll. Dahinter liegt die Intention, die Gefühle möglichst

nach außen zu verlagern und als objektiv im Raum gegebene Atmosphären zu statu-

ieren, ohne sie indessen vollends zu verdinglichen und sich dadurch die Schwierigkeit

einzuhandeln, nicht auf dieselbe Weise wie bei Dingen angeben zu können, wo und in

welcher Beschaffenheit sich die Atmosphären denn nun im Raum befinden. Schmitzʼ

Bestreben, die Gefühle nicht bloß als rein subjektive, private und innerliche Regungen

zu begreifen –wie es seinerMeinung nach die Introjektion der Gefühle verfolgt –, führt

uns in die gewünschte Richtung einer praktikablen Betrachtungsweise, inwiefern uns

gestimmte Räume als Atmosphären emotional affizieren. Schmitz verklärt die Gefühle

in Abgrenzung zur subjektivistischen Introjektion jedoch – trotz seines Rettungsver-

suchs der Erfindung von Halbdingen – allzu stark ins objektivistische Gegenteil. Er

schießt damit über ein adäquates Verständnis der objektiven Dimension von Gefühlen

hinaus, insofern er die Gefühle – wenn auch nur als ›Halbdinge‹ – ontisch verobjekti-

viert. Es kommt letztendlich zu einer unerwünschten Vergegenständlichung und damit

einhergehend zu einer Verselbständigung der Gefühle, die wenig plausibel erscheint.415

Gefühle respektive Atmosphärenwerden für dieWahrnehmenden auf ominöseWeise zu

besitzergreifenden Mächten im Raum. Demgegenüber wäre eine autonomere Position

des erlebenden Subjektes wünschenswert, schließlich scheinen wir doch in der Lage

zu sein, uns zu den uns umgebenden Stimmungen – so überwältigend sie auch sein

mögen – selbstbestimmt verhalten zu können.Die Atmosphären zu einem zusätzlichen

Akteur in derWelt der Dinge und Subjekte zu erklären, lässt die Zusammenhänge nicht

klarer werden.

DemGedanken, dass Atmosphären »etwasDrittes«416 zusätzlich zu Subjekt undOb-

jekt seien, folgen – im Detail jeweils auf unterschiedliche Weise – auch Gernot Böhme,

Hauskeller und Rauh.Gegen diese dreigliedrige Relation (Subjekt–Atmosphäre–Objekt)

und für eine zweigliedrige Konzeption (Subjekt–Objekt) des Atmosphärenbegriffeswird

die vorliegende Studie argumentieren: Atmosphären sind schlicht der Zwischenbereich

zwischen Subjekt undObjekt – das ist der Gegenstand der Auseinandersetzung imHin-

blick auf die Atmosphären, ohne diesen Zwischenbereich deshalb tatsächlich zu einem

Gegenstand zu (v)erklären.Es gibt,wiewir sehenwerden, keinen gutenGrund dafür, die-

sem Zwischenbereich als den Atmosphären einen eigenständigen ontologischen Status

zuzusprechen. Vielmehr sprechen gute Gründe dagegen, die Theorie der Atmosphären

in Richtung einer Verdinglichung der Atmosphären zu betreiben. Es kommt letztlich zu

einer überflüssigenHypostasierungderAtmosphären,die sich stattdessen auch schlicht

auf der Basis vonSubjekt-Objekt-Relationendesmenschlichen In-der-Welt-seins erläu-

tern lassen.

414 Vgl. H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 53f.

415 Vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 9.

416 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 177

Zutreffend scheint es hingegen zu sein, dass unser affektiv-emotives Befinden eng

an die uns umgebenden räumlichen Situationen gebunden ist.Wir erleben unsere Um-

gebung in bestimmten Qualitäten als gestimmte Räume und sind von ihr entsprechend

betroffen.417 Subjekt- und Objektpol, Innen- und Außenerleben derWahrnehmung tre-

ten unterdessen in ein chiastisches Verhältnis zueinander, wobei sich die Außenwelt als

subjektive Tatsache eines leiblich-sinnlichen Spürens mit der Innenwelt als quasi ob-

jektivem Gefühl eines äußeren, atmosphärisch erlebten Raumes überkreuzen.Wahrge-

nommenes kann allein unter Bezugnahme auf Wahrnehmung und Wahrnehmung nur

im Rekurs aufWahrgenommenes thematisiert werden.418

Geht es um den Raum der Gefühle im Sinne der Atmosphären, tritt »die Beziehung

vonUmgebungsqualitäten undBefindlichkeiten«419 unddamit das »Verhältnis zwischen

innersubjektivem Vorgang und Umgebungsbedingungen«420 als eine Form des leiblich-

sinnlichen Spürens in den Fokus des Interesses. Die leibliche Anwesenheit des »Sich-

Befindens an einem Ort« korreliert harmonisch oder diskrepant mit der Art des »Sich-

Befindens in bestimmterWeise«.421 Ein Raumwird in atmosphärischer Hinsicht auffäl-

lig, wenn das räumliche Sich-Befinden darin eine merkliche Wirkung auf das spürbare

Sich-Befinden hat.422 Wir befinden uns immer in gestimmten Umgebungen: »Denn je-

der Mensch ist immer von Umgebungen umgeben und durch seine Stimmungslage ge-

stimmt.«423 Das heißt jedoch nicht, dass das reziproke Verhältnis von Gestimmtsein der

Umgebung und unserem Befinden darin auch zwangsläufig immer in das Interesse un-

serer Aufmerksamkeit rückt.

Bei Hauskeller wird eine Form der gefühlten Bedeutsamkeit zum Grundmodus des

Wahrnehmens erklärt. In Gefühlen sieht er »die Art und Weise, in der ein Wahrneh-

mungscharakter für ein Wahrnehmungssubjekt Bedeutung gewinnt und so vorrangig

präsent wird«.424 Da alle Wahrnehmung atmosphärisch sei, könne es unter Verweis auf

Ludwig Klages so etwas wie gefühlsfreie Sinneserlebnisse nicht geben. Unsere Wahrneh-

mung sei folglich immer durch unser Befinden in bestimmter Weise durchstimmt. Die

Grundarten des Gefühls seien hierbei durchweg »(lustvolle) Bejahung und (unlustvolle)

Verneinung der Anwesenheit von etwas«.425 Das scheint eine schwer zu haltende Annah-

me zu sein. Schließlich können wir uns in ästhetischen Wahrnehmungsvollzügen auch

gänzlich von unserem Wollen und unseren Intentionen distanzieren. Im Ästhetischen

sind wir gerade nicht permanent dazu aufgefordert, entscheiden zu müssen, ob etwas

zu unserem Leben passt oder nicht, und ob wir uns mit etwas identifizieren können

oder nicht.DasRuinenästhetische ließe sich auf derBasis vonBejahungundVerneinung

417 Vgl. Elisabeth Ströker: Philosophische Untersuchungen zum Raum, Frankfurt a.M.2 1977.

418 »Räume und Gefühle stehen mithin unablässig in produktivem Austausch und konstituieren in

dieser Verschränkung Mentalitäten, Lebensformen und Lebensstile einer Kultur.« (G. Lehnert:

Raum und Gefühl, S. 10)

419 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 125.

420 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 77.

421 Ebd., S. 91f.

422 Vgl. ebd., S. 93.

423 Ebd., S. 95.

424 M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 49.

425 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Ruinen-Ästhetik

nicht sonderlichweitreichend erläutern,denndie Anziehungskraft der Ruinen spielt ge-

rade mit beidem und nicht selten in einem paradoxalen Verhältnis zueinander. So sind

wir zuweilen schockiert über das abstoßende Ausmaß des Verfalls und der Zerstörung

und nichtsdestoweniger angezogen von Neugier darüber, was an den entsprechenden

Orten vor sich gegangen ist.

Leib vor Sprache lautet die Devise, der die referierten Phänomenologen nachgehen,

was zunächst genealogisch auch sinnvoll erscheint.Bedeutsamkeit kann jedoch nicht al-

lein auf der Ebene eines leiblich-sinnlichen Spürens erklärt werden. Es bedarf der Sinn-

haftigkeit, deren Artikulation im Medium der Sprache und anderen Zeichensystemen

Gestalt annimmt. Entscheidend ist im Zuge dessen ein Verständnis von Sprache, wo-

nach Vorsprachliches nicht einfach nur in Sprache übersetzt wird; vielmehr befähigen

uns Zeichen und Sprache zuallererst, überhaupt ein differenziertes leiblich-sinnliches

Spüren auszubilden,wiewir in denKapiteln zumRaumderWahrnehmung,RaumderSpra-

che und Raum der Zeichen gesehen haben. Ohne Sprache und Semiotik würden wir uns

auf leiblich-sinnlicher Ebene schlicht imanästhetischen ›Wahrnehmungsbrei‹ bewegen,

weil nichts als etwas Bestimmtes hervortreten könnte und spürbar wäre. Leib und Spra-

che sollte die Devise daher lauten, was auch imHinblick auf die Gefühle einsichtig wird:

Nicht weil wir traurig sind, ist die Trennung von einem geliebtenMenschen bedeutsam,

sondernweil diese bedeutsam ist, stellt sich jenesGefühl ein.Weil etwas bedeutsam ist –

ob wir uns im akuten Zeitpunkt darüber im Klaren sind oder nicht –, erleben wir ein af-

fektivesBetroffensein.Die affektiv-emotiveDimensionunddieBedeutsamkeit scheinen

einherzugehen und sich nicht temporal nacheinander einzustellen.

Das bislang Behandelte sollte die nötigen Vorkenntnisse entfalten, auf deren Basis

sich im nächsten Kapitel die Begriffe ›Aura‹ und ›Atmosphäre‹ untersuchen lassen. Für

unser Thema des ästhetischen Interesses an Ruinen ist dabei entscheidend, allzu star-

re Konzeptionen der ästhetischen Subjekt-Objekt-Relation aufzubrechen. Subjekte be-

finden sich auf eine bestimmte Weise an einem bestimmten Ort, sind affektiv-emotiv

betroffen, spüren Umgebungen als Atmosphären, statt sich nur an den neutralen Ei-

genschaften verstreuter Objekte im Raum zu orientieren. Die Objekte haben eine Au-

ra, Ekstasen, strahlen in den Raum aus, präsentieren sich in einer bestimmten Atmo-

sphäre, statt lediglich eine gewisse Beschaffenheit zu haben, die Subjekte konstatieren

können.426 Solcherlei erweiterte Begriffe des Subjekt- und Objektpols der ästhetischen

Wahrnehmungssituation erlauben ein ganzheitlicheres Verständnis ästhetischer Pro-

zesse. Wir werden im nächsten Kapitel zunächst allgemein auf den Aura- und Atmo-

sphärenbegriff schauen, um nachfolgend spezifischer im Hinblick auf die Ruinen nach

den Atmosphären der Architektur und den Atmosphären der Natur zu fragen, die im Ruinen-

ästhetischen in gewisserWeise in einen Dialog treten.

4.5 Aura und Atmosphäre

Ruinen lassen sich in ästhetischer Hinsicht auf mindestens zwei grundlegend unter-

schiedliche Weisen thematisieren: als ästhetisches Objekt oder als ästhetische Umge-

426 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 179

bung,als ästhetischerGegenstand imRaumoderalsder ästhetischeRaumselbst.Entwe-

der gewinnt die Ruine als Objekt hierbei eine spezifische Aura oder die Ruine als archi-

tektonische Umgebung eine spezifische Atmosphäre, die sich von denjenigen, die sich

ihr aussetzen, ästhetisch erfahren lassen. Auratisches und atmosphärisches Erscheinen

stehen zuweilen in einem engen Verhältnis zueinander,wobei das Erscheinen des Einen

vomErscheinen des Anderen abhängt.Habenwir es z.B.mit einem romantischen Land-

schaftsgemälde mit Ruine zu tun, dann lässt sich die dargestellte Ruine als auratisches

Objekt im atmosphärischen Raum der Landschaft betrachten. Ihre spezifische Aura ge-

winnt die Ruine u.a. durch die landschaftliche Atmosphäre, in der sie erscheint. ImUm-

kehrschluss wäre die landschaftliche Atmosphäre eine andere ohne die Ruine. Die Au-

ra der Ruine verleiht der Landschaft gerade ihre melancholische, nostalgische oder ele-

gische Atmosphäre. Die Übergänge zwischen beiden Erscheinungsweisen können flie-

ßend sein. Stellen wir uns vor, wir spazieren von weitem auf eine Ruine zu. Solange wir

von außen auf das architektonische Objekt blicken, erfahren wir das Bauwerk als ein

zusammengehöriges Ganzes, ähnlich einer Großskulptur mit einer bestimmten aurati-

schenWirkung.Wird das architektonische Objekt hingegen, je näher wir ihm kommen,

in seiner Gänze unüberblickbar und nimmt es zunehmend die leibliche Umgebung ein,

dann bestimmt es die erlebbare räumliche Atmosphäre des Ortes und wird nicht län-

ger als Gegenstand im Raum erfahren. Der Raum selbst und seine Atmosphäre werden

fortan zum Gegenstand der ästhetischen Auseinandersetzung. Wir wollen nun im Fol-

genden genauer danach fragen, wie die Begriffe ›Aura‹ und ›Atmosphäre‹ zu verstehen

sind und welche Rolle sie für die Ruinenästhetik spielen.427

4.5.1 Auratisches Erscheinen

Was ist eigentlich Aura? Ein sonderbares Gespinst von Raum und Zeit: einmalige Er-

scheinung einer Ferne, so nah sie sein mag. An einem Sommermittag ruhend einem

Gebirgszug am Horizont oder einem Zweig folgen, der seinen Schatten auf den Be-

trachter wirft, bis der Augenblick oder die Stunde Teil an ihrer Erscheinung hat – das

heißt die Aura dieser Berge, dieses Zweiges atmen.428

Benjamin hat den Aurabegriff prominent in kunsttheoretische und ästhetische Über-

legungen eingeführt. Seine Intention bestand vornehmlich darin, die distanzierte und

achtungsgebietendeAtmosphäreoriginalerKunstwerkezubestimmen,umdadurchden

Unterschied zwischen Original und Reproduktion als einen Verlust der Aura auf Seiten

der technischen Reproduktionsverfahren zu thematisieren.429 Eine Auslegung von Ben-

jamins Aurabegriff soll jedoch nicht verfolgt werden. Gleichwohl lässt sich seine Termi-

427 Kurze Überblicksdarstellungen zu beiden Begriffen finden sich in: Ilka Becker: Fotografische Atmo-

sphären.Rhetoriken desUnbestimmten in der zeitgenössischenKunst,München 2010, zumBegriff ›Aura‹

siehe insb. S. 33–40, zum Begriff ›Atmosphäre‹ siehe insb. S. 113–121.

428 W. Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, S. 57.

429 Vgl. G. Böhme:Atmosphäre, S. 26; eingehendeAnalysendesAurabegriffes nicht allein bei Benjamin

finden sich in: D. Mersch: Ereignis und Aura, siehe insb. S. 47–53, zum Verfall der Aura siehe insb.

S. 106–114; Dieter Mersch: Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, München 2002, S. 75–99;

A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 31–74; Birgit Recki: Aura und Autonomie. Zur Subjektivität der

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Ruinen-Ästhetik

nologie für den Ruinenkontext fruchtbar machen. Die einmalige Erscheinung einer Ferne,

so nah sie sein mag, kann für vieles eine zutreffende Bestimmung sein – z.B. für ästheti-

scheMedien; schließlich bringen uns darstellendeMedienwieMalerei, Fotografie, Film,

Computerspiel sowie augmented und virtual reality Fernliegendes nahe; sie entführen uns

in Begegnungenmit wirklichen undmöglichenWelten, die ohne ihre Realisierung nicht

auf dieselbe Weise erfahrbar wären. Aber auch für die Ruine scheint es zutreffend zu

sein, dass uns durch die räumliche Nähe ihrer Begegnung eine zeitliche Ferne verge-

genwärtigend ansichtig wird, wie sie sich so nur an ihr erfahren lässt. In der Nähe des

ruinösen Ortes erscheint die Ferne einer anderen Zeit.430

Wie lässt sich begreifen,dass einGegenstand imRaumplötzlich nicht bloß als dieser

Gegenstand erscheint, sondern von ihm etwas ausgeht, das über das im Hier und Jetzt

räumlichGegebene hinausweist? Inwiefern vernehmenwir an derRuine eine Sphäre der

Vergangenheit,Vergänglichkeit undVergeblichkeit,wennwir selbigesnicht bloßals sen-

timentale Projektion, Einbildung oder ›Gefühlsduselei‹ abtun wollen?

Der Begriff ›Aura‹, dessen wörtliche Bedeutung aus dem Griechischen als ›Hauch‹,

›Lufthauch‹, ›sanfterWind‹ und aus dem Lateinischen als ›Schimmer‹ übersetzt werden

kann,431 bezeichnet im religiösen Kontext »die Ausstrahlung des Heiligen, die zugleich

bezaubernde und erschütternde Kraft, die von der Erscheinung des Numinosen, Tran-

szendenten oder Göttlichen ausgeht«.432 In säkulare Kontexte übersetzt, haftet dem im-

manent zur Erscheinung kommenden Objekt eine Aura der Transzendenz an; den Ge-

genstand umgibt eine Sphäre der Bedeutsamkeit, die über das bloß Gegebene hinaus-

weist. So wird die Ruine in phänomenaler Hinsicht erfahren, wenn sie zur Allegorie der

Geschichte, der Zeit, der Vergänglichkeit, der Natur usw. wird. Der Begriff ›Aura‹ um-

fasst eine nicht im naturwissenschaftlichen Sinne objektivierbare Ausstrahlung in der

Umgebung von natürlichen und artifiziellen Gegenständen, aber auch Personen und Si-

tuationen.433 So sprechenwir von dermelancholischen Aura der romantischen Gemälde

Caspar David Friedrichs, von der extrovertierten Aura eines Rockstars wie Mick Jagger

und der ruinösen Aura von Orten wie Prypjat. Die Aura von Personen lässt sich als die

charakteristischeWeisedesAuftretens begreifen, inderMenschendenRaum, indemsie

sich befinden, in dezenter oder eklatanter Weise einnehmen. Hierbei sind Facetten wie

Kunst bei Walter Benjamin und Theodor W. Adorno, Würzburg 1988, zum Verfall der Aura siehe insb.

S. 60–69; M. Stoessel: Aura. Das vergessene Menschliche, zum Verfall der Aura siehe insb. S. 23–39.

430 »Das Gedächtnis kennt nicht den behäbigen und unbestechlichen Maßstab chronologischer Zeit-

rechnung: Es kann das Allernächste in unbestimmte Ferne und das Ferne in bedrängende Nähe

rücken. Während über das Geschichtsbewußtsein einer Nation die chronologisch geordneten Ge-

schichtsbücher Aufschluß geben, findet das Gedächtnis einer Nation seinen Niederschlag in der

Gedächtnislandschaft seiner Erinnerungsorte. Die eigentümliche Verbindung vonNähe und Ferne

macht diese zu auratischenOrten, andenenmaneinenunmittelbarenKontaktmit der Vergangen-

heit sucht.« (Aleida Assmann: Erinnerungsräume. Formen undWandlungen des kulturellen Gedächtnis-

ses, München5 2010, S. 337)

431 Peter M. Spangenberg: Aura, in: Metzler Lexikon Ästhetik. Kunst, Medien, Design und Alltag, hg. v.

Achim Trebeß, Stuttgart 2006, S. 44–46; vgl. auch A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 32 u.

M. Stoessel: Aura. Das vergessene Menschliche, S. 11.

432 Konrad Lotter:Aura, in: LexikonderÄsthetik, hg. v.WolfhartHenckmannu. Konrad Lotter,München2

2004, S. 40.

433 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 32f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 181

das Erscheinungsbild, Verhalten, Artikulation, Stimme, Gesten und alles, was die leibli-

che Präsenz desjenigen ausmacht, ausschlaggebend – ihr Zusammenspiel bestimmt die

Art undWeise, in der wir die Aura als Strahlkraft der jeweiligen Persönlichkeit erleben.

Benjamin selbst hat den Aurabegriff mit den späten Gemälden Vincent van Goghs in

Verbindung gebracht, in denen an allen Dingen deren Aura in Form einer ornamentalen

Umzirkung mitgemalt sei.434 Die dargestellten Gegenstände umfließt eine dynamische

Sphäre, die beim Betrachter den Eindruck flimmernder Bewegungen evoziert. Die Aura

lässt sich so gesehen als ein Fluidum zwischen Dingen, Personen und situativen Kon-

stellationen betrachten, derenwirkungsvolles Zusammenspiel bestimmte Atmosphären

erzeugt.435 Objekte im Raum treten nicht getrennt voneinander auf, sondern in Fusi-

on miteinander. Bei Rauh heißt es: »Die Aura als (Luft-)Hauch und Atem umhüllt ei-

nen Gegenstand undwird demWahrnehmenden zu einer Eigenschaft der Erscheinung.

Im Atmen dieses Lufthauches verbindet die Aura Gegenstand undWahrnehmenden im

einmaligenWahrnehmungsmoment und erzeugt solchermaßen eineWerthaftigkeit des

Gegenstandes und der Wahrnehmung.«436 Das Subjekt-Objekt-Verhältnis der Auraer-

fahrung lässt sich auch als »Entdifferenzierung des Gegenständlichen«437 oder als »Ent-

Grenzung«438 begreifen. Eindeutige Subjekt-Objekt-Zuweisungen derWahrnehmungs-

situation werden zugunsten eines wechselseitigenMiteinanders aufgelöst. Die Bestim-

mung von Subjektivität und Objektivität geht in der Aura ineinander: vom Objekt zum

Subjekt als »Auraatmen« und vom Subjekt zum Objekt als »Blickbelehnung«.439 Die Sub-

jektseitederAuraerfahrungunddieObjektseitederAuraerscheinungverschmelzenmit-

einander. Dinge werden im Zuge der Blickbelehnung in gewisserWeise durch eine »an-

thropomorphisierende Subjektleistung«440 belebt, wie wir es bei der Betrachtung von

Portraitgemälden und dem damit einhergehenden Gefühl des Angeblickt-werdens erle-

ben. Im Umkehrschluss haben wir beim Auraatmen als Betrachter Anteil an der einma-

ligen Präsenz des Wahrnehmungsobjektes, das uns in seinen Bannkreis zieht. In einer

solchen Bestimmung des auratischen Erscheinens von Objekten zeigt sich eine phäno-

menaleHerangehensweise an ästhetische Dinge und Kunstgegenstände im Unterschied

zu ihrer semiotischen Bestimmung.441 Mit Gernot Böhme ließe sich auch von einer atmo-

sphärischenWahrnehmung bzw. auratischenWahrnehmung im Unterschied zu einer konsta-

tierenden (dies ist das und jenes) oder semiotischen (dies bedeutet das)Wahrnehmung spre-

chen.442 Umein konkretes Beispiel imRuinenkontext zu geben:Wennwir angesichts der

Ruinen vergangene Zeiten imaginieren und in die toten Mauern durch unsere Fantasie

wieder Leben einzieht, dann gewinnt die Ruine eine Aura der Geschichtlichkeit, die ihr

nicht ohne unseren belebenden Blick zukommt und die unser Blick nicht freisetzt, ohne

Anstoß an der Ruine zu nehmen. Das auratische Erscheinen entfaltet sich nur im Zuge

434 Vgl. M. Stoessel: Aura. Das vergessene Menschliche, S. 12.

435 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 110f.

436 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 75.

437 H. Schmitz: Atmosphären, S. 133.

438 M. Stoessel: Aura. Das vergessene Menschliche, S. 197, Anm. 12.

439 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 58.

440 Ebd., S. 57.

441 Vgl. ebd., S. 62.

442 Vgl. G. Böhme: Leib, S. 174f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Ruinen-Ästhetik

eines Zusammenspiels aus Auraatmen (vomWahrgenommenen zumWahrnehmenden)

und Blickbelehnung (vomWahrnehmenden zumWahrgenommenen).

Im Folgenden wollen wir genauer danach fragen, wie sich das auratische Erschei-

nen begreifen lässt.Wir haben bereits aus unterschiedlichen Perspektiven gesehen, dass

sinnesphysiologische Konzeptionen, wonach sich die Wahrnehmung in fünf Einzelsin-

ne gliedert und im naturwissenschaftlichen Gestus nach den Ursachen der Wahrneh-

mung im Sinne eines Reiz-Reaktions-Modells gefragt wird, unzulänglich sind, Wahr-

nehmungsvollzüge in ästhetischer Hinsicht angemessen zu erläutern. Die tatsächliche

menschliche Wahrnehmung gerät dabei zugunsten einer Ausdifferenzierung einzelner

ihrer Bereiche aus dem Blick – insbesondere ihre ganzheitlicheren Spielarten des leib-

lich-sinnlichen Befindens und der damit einhergehenden affektiv-emotiven Dimensi-

on der Wahrnehmung und das synästhetische Zusammenspiel der Sinne als intermo-

daler Sinnesqualitäten.443 Einer umfassenderenWahrnehmungsauffassung zufolge ver-

binden sich die »spezifischen Qualitätensorten verschiedener Sinne«444 zu synästheti-

schen Attributen wie z.B. das Helle, Spitze, Dumpfe, Grelle, Scharfe, Massige, Schwere,

Leichte,Harte,Weiche, Sanfte,Wuchtige,Warme oder Kalte,womit sich gleichermaßen

Erlebnisse imVisuellen,Auditiven,Olfaktorischen,GustatorischenundTaktilenbestim-

men lassen, weil dabei stets unser gesamtes leiblich-sinnliches Befinden angesprochen

ist. Geht es um das auratische Erscheinen, so gerät nicht bloß eine einzelne Sinnesqua-

lität, sondern das Zusammenspiel des sinnlich Erscheinenden in den Blick – das Objekt

oder die Person in seiner gegenwärtigen Präsenz im Raum. Beim auratischen Erschei-

nen geht es der ästhetischen Aufmerksamkeit um die »spürbare Anwesenheit von etwas

oder jemandem im Raum«.445Wahrnehmung, so verstanden, besteht in der »Erfahrung

der Präsenz vonMenschen, Gegenständen und Umgebungen«.446

Worum es mit Blick auf das auratische Erscheinen geht, lässt sich mit Seel auch am

Unterschied zwischen Sosein und Erscheinen festmachen.447 Während es im Zuge einer

konstatierenden Bestimmung des Soseins von Objekten im Medium sprachlicher Prä-

dikation und propositionaler Bestimmtheit um die Erkenntnis der phänomenalen Ver-

fassung des Objektes geht, handelt es sich bei der Aufmerksamkeit auf das Erscheinen

der Dinge um eine vergegenwärtigende leiblich-sinnliche Anteilnahme am Wahrneh-

mungsobjekt.Esmacht einenUnterschied,obwir in sprachlicherund semiotischerHin-

sicht eine Bestimmung der Objekte verfolgen oder uns ihrer Phänomenalität im Sinne

der Simultaneität und Momentaneität des sinnlich Gegebenen überlassen. Das aurati-

sche Erscheinen ist der letzteren Vollzugsform zuzuweisen, weshalb Aura auch als Er-

scheinungseigenschaft, nicht als Dingeigenschaft zu verstehen ist – also immer in Relati-

on zumWahrnehmenden gedacht werden sollte.448 Die Aura selbst ist somit kein Ding

und streng genommen auch keine Eigenschaft eines Dinges, sondern eine Weise des

Erscheinens der Dinge. Die klassische Dingontologie in der empiristischen Tradition

443 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 87f; vgl. auch A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 110f.

444 H. Schmitz: Atmosphären, S. 97f.

445 G. Böhme: Atmosphäre, S. 108.

446 Ebd., S. 25.

447 Vgl. M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 70–100.

448 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 183

fragtnachderBeschaffenheit vonObjekten imSinnederauf JohnLockezurückgehenden

Unterscheidung zwischen primären und sekundären Qualitäten. Dabei geht es um die

Frage des Objektivitätsstatus bestimmter Charakteristiken und Eigenschaften von Din-

gen. Größe, Gewicht und Gestalt von Gegenständen seien demnach objektive – im Sin-

ne von erfahrungsunabhängig gegebene – primäre Qualitäten im Unterschied zu Här-

te, Geruch, Geschmack, Farbe und Klang, die als sekundäre Qualitäten allein unserer

Wahrnehmung gegeben sind.Die sekundärenEigenschaften sind objektiv nur unter Be-

zug darauf zu bestimmen, wie sich das Objekt in der subjektiven, menschlichen Wahr-

nehmung zeigt, während sich die primären Eigenschaften auch unabhängig von ihrem

Wahrgenommen-werdenangeben lassen.PrimäreEigenschaftenbestimmendasObjekt

an und für sich, während die sekundären Eigenschaften eine Bestimmung des Gegeben-

seins desObjektes für unsdarstellen.Größe,Gewicht undgeometrische FormenoderGe-

staltverhältnisse lassen sich schließlich immathematischen Sinne angeben, ohne dabei

über die Wahrnehmung sprechen zu müssen, wogegen sich Farben, Klänge, Gerüche,

GeschmäckerundErtastetesnicht ohneRückgriff auf entsprechendehaptische,gustato-

rische, olfaktorische, akustische und visuelle Sinneserlebnisse thematisieren lassen.449

Sekundäre Qualitäten sind aufgrund der ähnlichen psycho-physischen Verfassung der

Menschen jedoch ebenfalls objektiv gegeben.Rauhweist dasAuratische demBereich der

sekundärenQualitäten vonObjekten zu.450 Das auratische Erscheinen ist einModus des

Erscheinens unter anderen, in dem sich prinzipiell jedes sinnlich wahrnehmbare Ding

zeigen kann.Dabeiwirdmit einer allzu »vergegenständlichenden Sichtweise«451 aufOb-

jekte gebrochen, um sie im Kontext ihres Erscheinens zu betrachten. Die Eigenschaften

der ästhetischen Gegenstände, und zwar primäre gleichermaßen wie sekundäre – denn

auch die primären sind uns stets in bestimmter Weise phänomenal gegeben452 –, wer-

den beim auratischen Erscheinen in gewisser Weise als »Bedingungen ihrer atmosphä-

rischen Wirkung«453 verstanden.454 Es geht also in auratischer Hinsicht um die Frage,

wie Objekte auf den Raum ausstrahlen, in dem sie sich befinden. Im nächsten Abschnitt

wird uns dann im Umkehrschluss die Frage beschäftigen, wie sich in atmosphärischer

Hinsicht der Raum auf die Objekte auswirkt.Wir werden sehen, dass beide Formen der

ästhetischen Aufmerksamkeit – das eher gegenstandsbezogene Augenmerk auf das Au-

ratische und das eher raumbezogene Interesse am Atmosphärischen – sich in enger, re-

ziproker Abhängigkeit voneinander vollziehen.

Gernot Böhme konzipiert sein Verständnis ästhetischer Gegenstände unter dem

Leitmotiv Ekstasen der Dinge und sucht damit nach Auffassungsweisen, die eine allzu

vergegenständlichende Sicht auf die Dinge unterlaufen.455 Für die klassische Dingon-

tologie gelte: »Das Ding wird in der Regel in seiner Verschlossenheit konzipiert.«456

449 Vgl. M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 76–81; vgl. auch G. Böhme: Atmosphäre, S. 233f.

450 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 28.

451 G. Böhme: Atmosphäre, S. 97.

452 »Beide Arten von Eigenschaften aber können vielfach phänomenal zugänglich sein, also in der

sinnlichen Wahrnehmung vernommen werden.« (M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 78)

453 G. Böhme: Atmosphäre, S. 39.

454 Vgl. ebd., S. 33; vgl. auch A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 90f.

455 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 225–246.

456 Ebd., S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Ruinen-Ästhetik

Insbesondere die primären, aber auch die sekundären Qualitäten der Objekte wer-

den demnach als Bestimmungen gedacht, die das Ding von anderen unterscheiden,

es nach außen hin abgrenzen und nach innen hin zu dem machen, was es ist.457 Die

Form der Dinge beispielsweise im Sinne ihres Volumens wird als etwas »Abgrenzendes

und Einschließendes«458 gedacht, als ein »In-sich-Verschlossenes«.459 In der Ontologie

herrsche demnach eine »Prävalenz des Dinges«,460 weil es der Mensch gewohnt sei, in

einer Welt der Dinge zu leben; sprich: die eigene Leiberfahrung, den Umgang mit sich

und anderem Seienden vornehmlich als Körpererfahrung zu machen. Die Erfahrung

von der Berührbarkeit vonOberflächen und damit Grenzen zwischen Innen und Außen,

Lokalisierung und Orientierung in Distanzen im Ortsraum, Platzkonkurrenzmit ande-

ren Körpern und dergleichen präge die Leiberfahrung als Körpererfahrung und damit

die zentrale Rolle des Seienden als Dingerfahrung. Als Ding wird Seiendes in seiner

Konstanz, Bestimmtheit, Begrenztheit und damit funktionaler Nutzbarkeit begriffen,

weil es die verlässlichste Stütze desMenschen in seiner Sorge umSelbsterhaltung sei.461

Die Dingbestimmung ist dabei von »Handhabbarkeit und Sich-vom-Leibe-Halten in

Praxiszusammenhängen« geprägt, wozu es eben nötig ist, Dingeigenschaften in funk-

tionaler Hinsicht in ihrer »Individuation als Umgrenzung eines Innen und Abgrenzung

eines Außen« zu begreifen.462

Die Objekte in derWelt erscheinen uns jedoch nicht immer zwangsläufig nach innen

eingeschlossen und abgegrenzt, vielmehr offenbaren sie oftmals – insbesondere in äs-

thetischen Zusammenhängen – Wirkungen nach außen in den sie umgebenden Raum.

Die Dinge sind geprägt vom »Hervortreten und Sich-Zeigen der Dingeigenschaften«.463

Zudem lassen sich etliche ästhetische Phänomene wie Wind, Nacht, Nebel, Wasser,

Farb- und Lichträume, Hologramme, Laserskulpturen, Computergrafiken sowie erwei-

terte und virtuelle Raumtechniken gerade nicht einzig und allein im Hinblick auf eine

Bestimmung ihrer dinglichen Beschaffenheit verstehen.464 Die genannten Entitäten

und Medien unterminieren eine solche Bestimmung in dinglicher Hinsicht geradezu,

insbesondere mit Blick auf die wahrnehmungsunabhängigen, primären Qualitäten

eines Körpers wie Ausdehnung, Härte oder Gestalt, die sich in diesen Fällen gar nicht

wahrnehmungsunabhängig angeben lassen. Ein klassischer und streng dingontolo-

gisch operierender Zugang kann über die besagten Phänomene nur bedingt Aufschluss

geben. Statt nach deren ontologischer Eigenständigkeit an und für sich zu fragen, ließen

sie sich vielmehr – zumindest für ästhetische Überlegungen – in ihrem Sein-für-uns als

Wahrnehmbarkeit in Relation zu uns begreifen. Solchermaßen thematisierte Dimen-

sionen der Erfahrbarkeit von Objekten lassen sich durchaus im Sinne eines erweiterten

Dingbegriffes als sekundäre Eigenschaften zumWesen der Dinge zugehörig zählen.465

457 Vgl. ebd.

458 Ebd., S. 33.

459 Ebd., S. 232.

460 Ebd., S. 231.

461 Vgl. ebd., S. 231f.

462 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 90.

463 Ebd.

464 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 227.

465 Vgl. ebd., S. 232.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 185

Geht es um das auratische Erscheinen von Objekten im Raum, dann treten auf

der Objektseite in Abgrenzung zu einer begrenzenden Dingontologie die »Weisen des

Aus-sich-Heraustretens«466 der Dinge in den Fokus der Aufmerksamkeit. Damit geht

auf der Subjektseite ein Perspektivenwechsel in der Wahrnehmungssituation bzw. ein

Wandel desWahrnehmungszustandes einher, der sich von der intentionalenDingwahr-

nehmung zur synästhetischen Auraempfindung vollzieht.467 Letztere überlässt sich im

Unterschied zur intentionalen Alltagswahrnehmung in praktischen Lebensvollzügen

der sinnlichen Präsenz des Wahrnehmungsobjektes im Hier und Jetzt und seiner Wir-

kung auf den ihn umgebenden Raum. Farbigkeit und Helligkeit von Gegenständen,

aber auch ihre Form und Gestalt beispielsweise strahlen auf die sie umgebenden Dinge

und räumlichen Konstellationen aus, indem sie sie in bestimmter Weise tönen und

tingieren.468 Man denke nur an die eklatante Weise, in der ein heruntergekommenes

Gebäude das Bild seiner unmittelbaren Nachbarschaft prägt. Eine derartige ekstatische

Dingontologie erlaubt es an späterer Stelle der Argumentation, den Beitrag der Objekte

zu den Atmosphären zu würdigen: Die Ekstasen der Dinge bestimmen demgemäß die

Atmosphären, in denen sie stehen.469 Umgekehrt nehmen die Atmosphären Einfluss

auf die Objekte, die in ihnen zur Erscheinung kommen. Es geht dabeimit Blick auf Aura

und Atmosphäre weniger darum,Dinge per Definitionmittels notwendiger und hinrei-

chender Bedingungen zu bestimmen, als vielmehr nach adäquaten Beschreibungen der

Erfahrungsweisen mit diesen Dingen zu suchen.470

DieGrenzendesObjekts sollen zugunsten einerBeachtung seinerWirkung imRaum

geöffnetwerden.Merkwürdigerweise schlägtGernotBöhmevor, so etwaswieLicht,Hel-

ligkeit, Farbigkeit, Schimmer und Glanz, der von bestimmten Objekten in den Raum, in

demsie stehen,ausstrahlt, als »etwasquasiGegenständliches«471 zubegreifen.Daes ihm

jedoch gerade darum geht, vergegenständlichende Sichtweisen auf die Dinge zu unter-

minieren,wäreeskonsequenter,nicht vom quasiGegenständlichenzusprechen.Worumes

ihm geht, ist schließlich das Aufbrechen althergebrachter Dingauffassungen, wodurch

esmöglichwerden soll,das auratischeErscheinenderObjekte als einediesenDingenzu-

gehörigeErscheinungseigenschaft zubegreifen,wonach»dieAuraoffenbar etwas räum-

lich Ergossenes«472 ist. Es gehört eben im Sinne erweiterter, sekundärer Qualitäten als

Eigenschaften zumObjekt, dass es bestimmte auratischeWeisen seines Erscheinens im

Raum entfaltet, und zwar gleichermaßen in sinnlicher wie sinnhafter Hinsicht. Von der

verlassenen Ruine auf einer einsamen Waldlichtung geht schließlich eine Aura des Un-

466 Ebd., S. 108.

467 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 112, Anm. 99.

468 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 241; vgl. auch G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 151.

469 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 107f.

470 Vgl. ebd., S. 244; »Dinge als Dinge befinden sich immer in Zusammenhängen, also je in einerWelt,

der sie zugehören und die zu ihnen gehört. Dabei meint »Welt« im Grunde nichts anderes als den

Bewandtniszusammenhang, das Sinngewebe, innerhalbdessendieDinge vorkommenund für uns

bedeutsam sind; was wir da »Welt« nennen, ist das Ineinander und Miteinander dieser mannig-

faltigen Bezüge.« (Ute Guzzoni: Unter anderem: die Dinge, München 2008, S. 25)

471 G. Böhme: Atmosphäre, S. 140.

472 Ebd., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Ruinen-Ästhetik

behagens aufgrund ihrer sinnlichen Gestalt und ihres sinnhaften Gehalts aus, weil sie

uns in einer bestimmtenWeise als bedeutsam erscheint.

An der Frage allerdings, inwiefern uns das Erscheinende in bedeutsamer Wei-

se angeht, scheiden sich die Geister. Unter Verweis auf Ludwig Klages differenziert

auch Hauskeller den Wesenscharakter als das, was ein Ding an sich ausmacht, vom Er-

scheinungscharakter als das, was es für ein anderes ist oder bedeutet.473 Rauh spricht

in diesem Zusammenhang mit Blick auf das auratische Erscheinen von einer Wahr-

nehmungseigenschaft im Unterschied zu einer Objekteigenschaft.474 In erster Linie um

Erscheinungscharaktere undWahrnehmungseigenschaften geht es demnach,wennwir

Aura und Atmosphäre reflektieren. Der Erscheinungscharakter sei Hauskeller zufolge

nur relational in Bezug zu einem Subjekt zu bestimmen:

»Er ist der präreflexive, unmittelbar in der atmosphärischen Ekstasis empfundene Be-

deutungsgehalt eines Wahrnehmungsdinges. […] Die Weise, in der die Bedeutung ei-

nes Erscheinungscharakters einem Subjekt aufgeht, ist nicht, wie die Majorität der

modernen Semiotiker anzunehmen scheint, als begriffliche Übersetzung eines (an

und für sich bedeutungslosen) Zeichens zu verstehen, sondern als unmittelbares, und

d.h. leibliches, Betroffenwerden durch ein immer schon in der Bedeutung Seiendes.«475

Die Dinge in der Welt werfen uns dieser Auffassung nach im Medium ihres gegenwär-

tigen Erscheinens im Raum in gewisser Hinsicht ihre Bedeutung schlicht zu. Als Pate

für diesen Gedanken steht Paracelsus, der von einer sprachlosen Bedeutung der Dinge

ausging, die sich im Sich-Zeigen derselben durch ›Lesen‹ des Menschen von wortlosen

Namen in menschliche Sprache übersetzen ließe.476 Hier zeigt sich ein erkenntnistheo-

retisch allzu naiver oder zumindest unkritischer Realismus. Wir begegnen an dieser Stel-

le erneut dem mutmaßlich ›geschrieben stehenden Buch der Welt‹, wonach die Dinge

immer schon in ihrer Bedeutsamkeit existieren und von uns lediglich noch gelesen und

übersetzt werden müssen. Gegen derartige erkenntnistheoretische Stellungen positio-

niert sich die vorliegende Untersuchung. Die Realität ist an und für sich unbestimmt

und verhält sich unseren Bestimmungen gegenüber offen, wie bereits im Kapitel zum

Raum der Zeichen dargelegt wurde. Insofern kann auch keine Rede davon sein, dass sich

unsdieDinge in ihremErscheinenunmittelbar in ihrerBedeutungoffenbaren.Vielmehr

müssen wir eine komplexe und voraussetzungsreiche, durch Sprache und Semiotik in-

struiertemenschlicheWahrnehmung in denBlick nehmen,wennwir die Bedeutsamkeit

der Welt eruieren wollen.Wenngleich diese Untersuchungen hier nicht selbst erfolgen,

so sollte in den vorhergehenden Kapiteln die tragende Rolle von Sprache und Semiotik

für ein bedeutungsvolles ästhetisches Erscheinen zumindest ersichtlich geworden sein.

Sollen den Dingen imModus des Sinnverdachts schon von vornherein Bedeutungen

unterstellt werden, eignet sich hierzu der semiotische Status der Spur. Dabei wird kei-

neswegs in erkenntnisunkritischem Gestus den Dingen an und für sich Bedeutung zu-

gesprochen, doch nichtsdestoweniger lässt sich von der (historischen) Herausbildung

473 Vgl. M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 35.

474 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 68.

475 M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 35.

476 Vgl. ebd., S. 34, Anm. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 187

von Sinn und dem Sich-Zeigen der Dinge in der einen oder anderen Bedeutsamkeit in

jeweiliger Relation zum interpretierenden, imaginierendenund reflektierendenSubjekt

sprechen.DerAbschnitt zumSpurbegriff imKapitel zumRaumderZeichen sollte die hier-

bei im Spiel befindlichen erkenntniskritischen Dimensionen auflisten. Es sind Spuren

im Raum, an denen unsere Selbst- undWeltverständnisse Gestalt annehmen.

Das bislang Angeführte betrifft zum einen das auratische Erscheinen in sinnlicher

Hinsicht, d.h. inwiefern Objekte in ihrer sinnlich vernehmbaren Präsenz auf den Raum

wirken, in dem sie sich befinden; damit einher geht zumanderen eine sinnhafteDimen-

sion des jeweils Erscheinenden, die sich ebenso auf räumliche Szenerien auswirkt und

ihnen bestimmte Charakteristiken verleiht. Die Bedeutsamkeit des Erscheinenden lässt

sich jedoch nicht allein aus derWarte eines unmittelbaren leiblich-sinnlichenBetroffen-

seins heraus erläutern, wie Hauskeller meint (s.o.). Damit Objekte eine Aura in bedeut-

samerWeise ausstrahlen können,müssen sie vor demHintergrund einer sprachlich und

semiotisch agierendenWahrnehmung betrachtetwerden.Es sind sprachlicheOperatio-

nen,die es uns erlauben,Wahrnehmungsobjekte anzusprechen, sie in ihremSosein prä-

dikativ in bestimmterWeise zu charakterisieren und propositionale Aussagen über den

entsprechenden Gegenstand zu formulieren. Das auratische Erscheinen verlagert zwar

im Blick auf das Wahrnehmungsobjekt »den Fokus vom Prädikat auf die Form der Prä-

senz«,477 da es weniger um ein konstatierendes Erkennen als um ein affektiv-emotives,

leiblich-sinnliches Vernehmen des Objektes in seiner gegenwärtigen Präsenz geht, den-

noch gewinnt das solchermaßen Erfahrene nur qua Sprache eine bestimmte Form der

Bedeutsamkeit. Bedeutungen werden in der Sprache als bestimmte Bedeutungen artiku-

liert. Sinn gewinnt in begrifflichen Distinktionen eine Bestimmtheit, anderenfalls lässt

sich Bedeutsamkeit nur vage, ungenau und unbestimmt reflektieren. Das soll keines-

wegs heißen, dass es nicht Übergänge und Zwischenräume zwischen Bestimmtem und

Unbestimmtem gibt, und es bedeutet klarerweise nicht, dass alles immer und jederzeit

in Sprache übersetzt werden muss. Die Möglichkeit außersprachlichen Sinns ist jedoch

nur durch Sprache gegeben.Mit Blick auf den Spurbegriff oder die Produktion und Re-

zeption ästhetischerMedien und Kunstwerke geht es oftmals gerade umdiese Dynamik

zwischen Bestimmtheit und Unbestimmtheit, die sich jedoch überhaupt nur dank des

Sprachvermögens auftut. Doch von einem Zwischen als Form von Know-how, Kennt-

nis, Ahnung oder Gespür lässt sich nur im Unterschied zu distinkten Bestimmungen in

Sprache und Zeichen sinnvoll sprechen.

Die Aura der Ruinen lässt sich nicht allein auf Basis einer voraussetzungslosen leib-

lich-sinnlichen Wahrnehmung erklären. Die ästhetische Ausstrahlung von Ruinen be-

ruht häufigauf ihremvoraussetzungsreichen symbolischenundallegorischenStatus,wie

er im Abschnitt zum Raum der Zeichen angeführt wurde. Sie stehen für bestimmte Or-

te, Zeiten, Kulturen, Konflikte, Ereignisse sowie historische Zusammenhänge und ihre

Aura nimmt von dorther ihre Bedeutsamkeit. Das Auratische besteht dieser Auslegung

nach neben sinnlichen Wahrnehmungen ebenso in interpretierenden, imaginierenden

und reflektierenden Wahrnehmungsvollzügen, die der Ruine eine Sphäre der Sinnhaf-

tigkeit –oder zumindest des Sinnverdachts –verleihen.Es sindnicht allein gegenständ-

liche Eigenschaften wie Volumen,Materialität, Gestalt und Farbigkeit, die das sinnliche

477 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Ruinen-Ästhetik

Erscheinen von Objekten in auratischer Hinsicht ausmachen, sondern auch Dimensio-

nen räumlicher und zeitlicher Ferne, die sich imFalle der Ruinen in sinnlich vernehmba-

rer Weise vornehmlich an den Verwitterungsspuren und der Verfallsgestalt der Objekte

festmachen lassen.478 Das ruinöse Erscheinen der Objekte verleiht den Spuren imRaum

eine entsprechende Aura des Vergangenen. Die Aura als »nahe Ferne-Erscheinung«479

lässt sich mit Blick auf die Ruinen so verstehen, dass wir in der Nähe ihrer Präsenz die

Ferne anderer möglicher und wirklicher Räume und Zeiten vergegenwärtigen. So lässt

sich die »paradox scheinende Erlebnisart der Anwesenheit von Abwesendem«480 verste-

hen,mit derwir angesichts der Aura der Ruinen konfrontiert sind.Die Auraerscheinung

lässtdasgeschichtlicheHierund JetztdesWahrnehmungsgegenstandesmitdemaugen-

blicklichenHier und Jetzt desWahrnehmenden ineinander übergehen.481 Darin besteht

auch,wiewir noch sehenwerden,der Status derRuine als ästhetischesReflexionsobjekt:

Die leiblich-sinnliche Begegnung mit den Ruinen lädt zu Interpretationen und Imagi-

nationen am Erlebten ein, die über das augenblicklich Hier und Jetzt sinnlich Gegebene

hinausführen. Das beruht auf individuell-persönlichen wie kollektiv-gesellschaftlichen

Konnotationen und Assoziationen gleichermaßen.482 Zu den selbstreferentiellen, indivi-

dualtypischenEigenschaften desWahrnehmungsobjektes treten fremdreferentielle, durch

Einzelpersonen und Gesellschaften zugeschriebene Charakteristiken, durch die das au-

ratischeErscheinenGestalt annimmt.483DasErscheinengeschichtlicherObjektewieder

Ruinen gewinnt seinen Sinn vor dem Hintergrund eines individuellen und kollektiven

Erinnerungs- und Erfahrungsschatzes.

Vor allem in Abgrenzung zum semiotischen Spurbegriff gewinnt der phänomenale

AurabegriffKontur.Bei derWahrnehmungvonSpurenwird eineDistanzzurNähe,wäh-

rend bei der Wahrnehmung von Aura eine Nähe zur Distanz wird.484 Dabei kann an ein

und demselben Gegenstand, wie der Ruine, sowohl dessen Spurcharakter als auch seine

Aura vernommenwerden: Dinge sind Spuren und haben Aura,wobei der jeweilige Status

als Spur für die auratische Wirkung entscheidend ist und sie trägt.485 Das wird beson-

ders augenscheinlich im Kontext des Ruinenästhetischen, im Zuge dessen die jeweilige

Spurbestimmung auch das auratische Erscheinen der Ruinen beeinflusst. Je nachdem

als welche Spuren wir die Ruinen interpretieren, wird sich deren auratisches Erschei-

nen wandeln. Als Spuren der Vergangenheit gewinnen sie beispielsweise eine Aura der

Nostalgie, als Spuren geschichtlicher Ereignisse haben sie eine Aura der Historizität, als

Spuren der Zerstörung durch Naturkatastrophen umgibt sie eine Aura des Erhabenen

und als Spuren, die in die Zukunft weisen, überkommt uns die Aura der Ungewissheit

angesichts des zeitlich vor uns Liegenden. In Abhängigkeit von den Verständnisweisen,

diewir angesichts derRuinen entwickeln,wird sich auchderenErscheinungsweisewan-

deln – freilich nicht durch eine ominöse Transformation auf Objektseite des Wahrneh-

478 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 67.

479 Ebd., S. 36.

480 Ebd., S. 39.

481 Vgl. ebd., S. 44, 70.

482 Vgl. ebd., S. 46.

483 Vgl. ebd., S. 33.

484 Vgl. ebd., S. 47.

485 Vgl. ebd., S. 66f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 189

mungsgeschehens, sondern schlicht durch eine veränderte Perspektive auf das Objekt

seitens des erkennenden Subjektes. Die jeweiligen semiotischen und sprachlichen Be-

stimmungsmöglichkeiten der Ruinen tragen zugleich deren phänomenales Erlebenmit

Blick auf die Aura. So jedenfalls lassen sich die zuweilen paradox anmutenden Rezepti-

onsweisen der Ruinen erklären, was hingegen aus der Warte eines rein phänomenolo-

gisch erläuterten Zuganges unverständlich bliebe. Letzterem zufolge müssten sich uns

die ruinösen Atmosphären in eindeutiger Weise in der unwillkürlichen Lebenssituati-

on unmittelbar leiblich-sinnlich auftun – das jedoch bleibt ein Traum des Phänomeno-

logen. Dagegen bestimmen Interpretation, Imagination und Reflexion im Verbund mit

der Sprache in eklatanterWeise das phänomenale, leiblich-sinnliche Erleben.486

Neben ihren vielfach auch passiven Spielarten ist die menschliche Wahrnehmung

folglich eine aktive, schöpferische, kreative Tätigkeit, wie bereits im Kapitel zum Raum

der Wahrnehmungmit Referenz auf Konrad Fiedler ersichtlich werden sollte. Die Wahr-

nehmung vollzieht sich demnach im Modus aktiver Passivität.487 Wir bringen immer

schon einen unüberschaubaren Horizont anWissen, Überzeugungen und Erfahrungen

in neue Wahrnehmungssituationen mit ein, der das neu zu Erlebende in bestimmter

Weise vorformt. Die neu gemachten Erfahrungen wiederum werden unseren Über-

zeugungshaushalt nicht unberührt lassen; sie bestätigen, widerlegen oder variieren,

was wir bislang gewusst und geglaubt und damit immer auch empfunden und wahrge-

nommen haben. In dieser Hinsicht gestalten wir aktiv mit, was wir in der Folge passiv

erlebenwerden.Darin besteht der konstruktiveAnteil derWahrnehmung imUnterschied

zu ihren responsiven Zügen. Die je eigenen Erinnerungen, Erfahrungen und daraus

resultierenden Erwartungen tragen das auratische Erscheinen der Ruinen und prägen

den Raum für Interpretation, Imagination und Reflexion angesichts des Erlebbaren.488

Damit aber sind wir wieder beim Raum der Sprache im Sinne des Bedeutungsholismus

angelangt, der die Wahrnehmung in eminenter Weise trägt. Die Sprache ist dabei kei-

neswegs nur ein »Kommunikationsmittel von Aura«, um »Wahrnehmungssituation und

Wahrnehmungsbeschreibung in Deckung zu bringen«,489 sondern vielmehr dasjenige

Vermögen,welches uns überhaupt erst erlaubt,Wahrnehmungen als dezidiert bestimmte

Wahrnehmungen zumachen. Freilich geht die in Leiblichkeit und Sinnlichkeit gemach-

te phänomenale Auraerfahrung im begrifflichen Sprechen über sie nicht auf, aber sie

geht von einer solchen prinzipiellen begrifflichen Bestimmbarkeit aus und führt zu ihr

486 Das darf nicht so verstanden werden, als seien Interpretation, Imagination und Reflexion rein

sprachliche Vollzüge auf der einen Seite, die dann Einfluss auf die rein nicht-sprachliche Phäno-

menalität auf der anderen Seite nehmen. Solch statischeKonzeptionenwill die vorliegende Schrift

gerade revidieren. Es wurde bereits mehrfach deutlich, inwiefern Begriff und Anschauung in ei-

nem interdependenten Verhältnis zueinander stehen. Die genannten Vermögen operieren also

jederzeit in Auseinandersetzung mit einem phänomenalen leiblich-sinnlichen In-der-Welt-sein.

Wenn es jedoch um bestimmte Interpretationen, Imaginationen und Reflexionen geht, dann neh-

men sie diese Bestimmtheit im Medium der Sprache an und in dieser bestimmtenWeise nehmen

sie Einfluss auf das leiblich-sinnliche Erleben – das ist der Gedanke, um den es an dieser Stelle

geht.

487 Zu dieser auf Adorno zurückgehenden Formel siehe insb.: M. Seel: Aktive Passivität.

488 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 73.

489 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Ruinen-Ästhetik

zurück. Das »sprachliche Umkreisen charakteristischer Gegenstandseigenschaften«490

verleiht dem Phänomen begriffliche Gestalt und Kontur. Rauh differenziert dabei in

paradoxaler Form zwei gegenläufige und doch zusammengehörige Charakteristiken

der Sprache: zum einen ihre abstrahierenden Vollzüge, welche die individuelle Erfahrung

vermindern und zum anderen ihre produzierenden Vollzüge, welche die individuelle

Erfahrung vermehren.491 Den produzierenden Zug sieht Rauh vor allem in einer »Be-

schwörungsfunktion«492 der Sprache, die es zuallererst ermögliche, sinnliche Anschauung

zu kommunizieren; wir beschwören demnach sinnliche Wahrnehmungssituationen

in Kommunikationssituationen vermittels der Sprache herbei. Diese intersubjektive

Funktion der Sprache ist zwar äußerst relevant – der viel wichtigere und grundlegen-

dere epistemische Wert, den Rauh übersieht, besteht jedoch darin, dass die Sprache

(auch in intrasubjektiver Hinsicht) es überhaupt erst ermöglicht, Anschauung als be-

stimmte Anschauung zu vollziehen. Eine zutreffendere Einschätzung wäre daher, dass

den ersteren verallgemeinernden und reduzierenden Vollzügen zufolge Sprache zwar

von der sinnlichen Wahrnehmung abstrahiert, letzteren produzierenden Vollzügen ge-

mäß Sprache jedoch zugleich die sinnliche Anschauung konkretisiert: Eine begrifflich

ausdifferenzierte sinnliche Wahrnehmung wird letzterer Sichtweise nach erst genuin

qua Sprache möglich.

Um die in diesem Kapitel angestellten Überlegungen noch einmal zusammenzufas-

sen: Das auratische Erscheinen ist einModus ästhetischer Aufmerksamkeit unter ande-

ren. Sie ist eine gegenstandsbezogene Form der Aufmerksamkeit, ohne dass es ihr pri-

mär umdie Aufmerksamkeit auf die BestimmungderGegenständlichkeit der jeweiligen

Wahrnehmungsobjekte ginge. Im Unterschied zu einer erkennenden Bestimmung des

Soseinsder jeweiligenWahrnehmungsdinge geht es ihr umdas simultaneundmomenta-

ne sinnliche Erscheinen der entsprechenden Objekte, mit dem sich die auratische Wahr-

nehmung jedochnicht zufrieden gibt. ImZuge interpretativer, imaginativer und reflexi-

ver Vollzüge überschreitet sie das jeweils Hier und Jetzt Gegebene. Dabei geht es um die

Art und Weise, in der Gegenstände in den Raum ausstrahlen, in dem sie sich befinden.

Ein Objekt geht dabei nicht in selbstreferentiellen Charakteristiken auf, die ihm an und

für sich zukommen,sondernmussunter demAspekt seinesErscheinens fürunsbestimmt

werden. In sinnlicher Hinsicht kommen demGegenstand somitWeisen seinerWirkung

imRaumzu, z.B.Farbigkeit undHelligkeit die auf seineUmgebung ausstrahlen; in sinn-

hafter Hinsicht kommen ihm Bedeutungssphären zu, wie ein bestimmtes Artikuliert-

sein von Bedeutsamkeit, in dem uns das Objekt erscheint. Das Wahrnehmungsobjekt

gewinnt dadurch eine Aura sinnlichen und sinnhaften Erscheinens, das seineWahrneh-

menden affektiv-emotiv in den Bann schlägt. Die Aura der Ruine besteht also nicht al-

lein in einer sinnlichen Wirkung auf die Umgebung, in der sie steht, sondern auch in

einer sinnhaftenBedeutsamkeit, in der sie uns erscheint. Sie begegnet uns vor demHin-

tergrund individueller und kollektiver Assoziationen undKonnotationen, die von einem

komplexen sprachlichen In-der-Welt-sein im Sinne des Bedeutungsholismus und somit

von biografischem und historischemWissen getragen werden.Während das auratische

490 Ebd., S. 34, Anm. 10.

491 Vgl. ebd., S. 55.

492 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 191

Erscheinen trotz eines umräumlicheWirkungen erweitertenDingbegriffes noch gegen-

standsbezogen bleibt, öffnet sich das atmosphärische Erscheinen, das im nächsten Un-

terkapitel im Fokus stehenwird, sehr vielmehr für das Zusammenspiel der imRaumbe-

findlichen Objekte in ihren Konstellationen zueinander. Das auratische Erscheinen be-

stimmtEinzelobjekte imHinblickauf ihreatmosphärischeWirkung,währenddasatmo-

sphärische Erscheinen das Zusammenspiel bestimmter auratischer Objektformationen

im Raum in den Blick nimmt. Es handelt sich dabei um die Sondierung gegenläufiger

Bewegungen mit dem Ziel, letztlich die ästhetische Wahrnehmungssituation im Raum

zubegreifen – imFalle des auratischenErscheinens vomObjekt zumRaum, imFalle des at-

mosphärischenErscheinens vomRaumzumObjekt.DasauratischeErscheinenderRuinen

beruht sinnlich betrachtet auf ihrer ruinösenVerfallsgestalt und sinnhaft verstanden auf

ihremallegorischenZeichenstatus,wonach ihr unterschiedlichsteBedeutungen zukom-

men können. Komplementär dazu hängt das atmosphärische Erscheinen der Ruinen in

sinnlicher und sinnhafter Hinsicht von den Umgebungen ab, in denen sie stehen – die

Ruine ist ästhetisch anders zu spüren und zu bewerten,wenn sie in intakten Großstadt-

umgebungen verortet ist, als wenn sie in den Trümmerwüsten von Kriegsgebieten un-

tergeht, auf einem Gipfel emporragt oder in einem Sumpf versinkt. Die Aura der Ruine

wandelt sich, wenn sich die Atmosphäre verändert, in der sie steht; umgekehrt verän-

dert sich die Atmosphäre, in der die Ruine steht, wenn sich die Aura der Ruine wandelt.

Dies ist der Erläuterung der Ästhetik der Ruinen dienlich, denn es erklärt, inwiefern bei-

spielsweiseVerfallsruinen imUnterschiedzuZerstörungsruinenmit einer entsprechend

divergentenAura in differentenAtmosphärenwieGroßstadt undWaldgebiet jeweils un-

terschiedliche ästhetische Erscheinungsweisen entfalten.

Die vorhergehenden Abschnitte erlauben es nun, ausgehend vom Begriff der ›Aura‹

einen Begriff der ›Atmosphäre‹ zu entwickeln, der auf erhellendeWeise erläutert, inwie-

fern die Begegnung mit Ruinen in ästhetischer Hinsicht als ein atmosphärisches Refle-

xionsgeschehen begriffenwerden kann.Es geht dabei immer zugleich umein sinnliches

und sinnhaftes Erleben, das sich im Begriff des ›atmosphärischen Erscheinens‹ bündeln

lässt.Während die Aura noch im Zwischenbereich der altbekannten Subjekt-Objekt-Di-

chotomie verortet wird, werden die Atmosphären zuweilen zu ontologisch eigenstän-

digen Entitäten hypostasiert. Aus dem zweigliedrigen Subjekt-Objekt-Verhältnis wird

auf diese Weise eine dreigliedrige Subjekt-Atmosphäre-Objekt-Relation.493 Gegenüber

dieser wenig überzeugenden Vergegenständlichung,Verdinglichung undVerobjektivie-

rungderAtmosphären als eigenständiger ontologischer Seinsweise soll das atmosphäri-

sche Erscheinen hier schlicht als eine unter anderen Formen ästhetischer Aufmerksam-

keit konzipiert werden. Das atmosphärische Erscheinen ist »ein sinnlich und affektiv

spürbares und darin existentiell bedeutsames Artikuliertsein von realisierten oder nicht

realisierten Lebensmöglichkeiten«.494 Aus der Perspektive eines Verständnisses dieses

Zusammenspiels von Umgebungsqualitäten einerseits und leiblich-sinnlichen Befind-

lichkeiten sowie kognitiv-begrifflichen Vermögen andererseits lässt sich erläutern, in-

wiefernunsdasRuinenästhetische existentiell angeht.Ein adäquatesVerständnis dieses

Zusammenspiels haben die vorhergehendenKapitel bereits vorbereitet.Dies nunweiter

493 Vgl. ebd., S. 95.

494 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Ruinen-Ästhetik

zusammenzuführen, wird Aufgabe des folgenden Abschnitts zum atmosphärischen Er-

scheinen sein.

4.5.2 Atmosphärisches Erscheinen

Das atmosphärische Erscheinen soll insbesondere imHinblick auf die folgenden Aspek-

te untersucht werden: (i) Die Etymologie und Definitionsversuche des Begriffs ›Atmo-

sphäre‹, (ii) den ontologischen Status der Atmosphären, (iii) das Postulat des Atmosphä-

rischen als Primat der Wahrnehmung, (iv) die Bedeutsamkeit von Atmosphären und (v)

die Debatte zu Ästhetik versus Aisthetik.

(i) Etymologisch entstammt der Begriff ›Atmosphäre‹ ursprünglich demmeteorolo-

gischen Bereich und bezeichnet die wetterhaltige obere Lufthülle. Der Begriff setzt sich

aus dem altgriechischen ›atmós‹ im Sinne von ›Dampf‹, ›Dunst‹, ›Hauch‹ und ›sphaira‹

für ›Kugel‹ zusammenund lässt sich somitwortwörtlich als »Dunstkugel«495 übersetzen.

Astronomisch bezeichnet ›Atmosphäre‹ die einen Planeten umgebende Luftschicht; mit

›Erdatmosphäre‹ ist gemeinhin die gasförmige Hülle der Erde angesprochen. Seit dem

18. Jahrhundert wird der Atmosphärenbegriff auch metaphorisch zur Bezeichnung von

Stimmungen,die ›inderLuft‹ liegenundemotionalenTönungendesRaumesverwendet.

Diese metaphorische Verwendungsweise des Begriffes hat so weitreichend Eingang in

das Alltagsverständnis gefunden (man denke bloß an die Atmosphäre einer Landschaft,

die Atmosphäre zwischenmenschlicher Begegnungen, die Atmosphäre von architekto-

nischenUmgebungen undRäumlichkeiten, die Atmosphäre bestimmter Jahres- undTa-

geszeiten usw.), dassmittlerweile von einer totenMetapher gesprochenwerden kann.496

Ob im Hinblick auf Witterungsverhältnisse, landschaftliche und architektonische Um-

gebungenoder zwischenmenschlicheZusammenkünfte;wir sprechenvonAtmosphären

immer dann, wenn es um die »Sphäre gespürter leiblicher Anwesenheit«497 geht. In der

eigenen Anwesenheit tönt die Anwesenheit von etwas – Personen oder materiellen Ge-

genständen – den Wahrnehmungsraum des leiblich-sinnlichen Spürens im Sinne des

auratischen Erscheinens. Das Zusammenspiel der auratischen Objekte im Raummacht

wiederum das atmosphärische Erscheinen aus. Alles, was sich im Dunstkreis von etwas

anderem befindet, unterliegt demnach dessen Einfluss. Anders gesagt: Die Wahrneh-

mungssituation wäre eine andere, wenn dieses nicht anwesend wäre. Beim atmosphä-

rischen Erscheinen geht es folglich um die durch die Gegenwart von Personen und Ob-

jekten (in einemweiten Sinne498) kraft deren von spezifischen Charakteristiken gepräg-

495 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 23.

496 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 101.

497 G. Böhme: Leib, S. 140.

498 Der Objektbegriff (bzw. Ding- oder Gegenstandsbegriff), welcher im Zusammenhangmit dem at-

mosphärischen Erscheinen zum Tragen kommt, ist ein weitreichender. Zu den Objekten zählen

demnach auch sekundäre Qualitäten wie die ausstrahlende Farbigkeit und Helligkeit von Gegen-

ständen sowie ihre Wirkung im Raum im Sinne ihres auratischen Erscheinens. Phänomene wie

Witterungen,Wolken,Nebel undRauch, aber auchGerüche, Geräusche, Geschmäcker sowie Licht-

und Farbverhältnisse lassen sich demzufolge als Objekte der Atmosphäre begreifen. Sie sind die

relevanten Elemente und Faktoren, die sich auf das jeweilige atmosphärische Erscheinen auswir-

ken. Einen erweiterten Dingbegriff verfolgt auch Ute Guzzoni: »Gerade als Dinge aber begegnen

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 193

ten Raumerfahrungen.499 Die Atmosphäre ist die »Wirklichkeit des ›Wahrgenommenen‹

als Sphäre seiner ›Anwesenheit‹«,500 wobei alle zu diesem atmosphärischen Erscheinen

beitragenden Faktoren im Raum, wie Menschen, Dinge und Umgebungen, als spürbar

Gegenwärtiges der Auslöser für das jeweilige doppelte (räumliche wie leibliche) Befin-

den sind. Nun stellt sich die Frage, wie Atmosphären als Zusammenspiel von Umge-

bungsqualitäten und ästhetischenWahrnehmungsvollzügen als leiblich-sinnlichem Af-

fiziert-sein näher zu bestimmen sind. Der Atmosphärenbegriff soll zur Beantwortung

dieser Frage nachfolgend mit Blick auf (ii) die ontologische Beschaffenheit der Atmo-

sphären, (iii) ihre etwaige Vorrangigkeit für die Wahrnehmung, (iv) ihre Bedeutsamkeit

und somit die Rolle der Sprache und (v) das Verhältnis von aisthetischen und ästheti-

schenWahrnehmungsvollzügen Kontur gewinnen. Die zentralen Fragen lauten also: (ii)

Wo undwas sind Atmosphären? (iii) Sind Atmosphären der Grundmodus derWahrneh-

mung? (iv) Inwiefern ist das atmosphärische Erscheinen ein bedeutungsvolles Gesche-

hen? (v) Ist das atmosphärischeErscheinen die allgemeine oder eine besondere Formder

Wahrnehmung?

(ii)DieFragenachdemontologischenStatusderAtmosphärenbetrifft dieFragenach

ihrer Seinsbeschaffenheit:501Was sind Atmosphären? Sind Atmosphären Dinge, die wir

inder (äußeren)Welt vorfindenoder sind sieProjektionenausder (inneren)Welt unserer

Psyche, unseres Geistes oder Bewusstseins? Wo sind gespürte Atmosphären in besagter

ästhetischer Hinsicht in der Realität zu verorten? Hauskeller zufolge lassen sich prinzi-

piell drei gebräuchliche Bestimmungsweisen des Atmosphärischen unterscheiden, die

sich erstens am Subjektpol, zweitens am Objektpol und drittens am Zwischenbereich

derWahrnehmungssituation orientieren. Auf Subjektseite werden Atmosphären veror-

tet, wenn es lediglich um das durch einen Wahrnehmungsgegenstand ausgelöste leib-

lich-sinnlicheBetroffenseindesWahrnehmungssubjektes geht,ohnedassderWahrneh-

mungsgegenstand hierzu weiterhin einen Beitrag leiste. Die Form des Erlebens stehe

hierbei im Unterschied zum Inhalt des Erlebten im Vordergrund. Auf Objektseite wer-

den Atmosphären lokalisiert, wenn charakteristische Gefühlsdimensionen im Zusam-

menhangmit räumlichenWahrnehmungssituationen zwar vernommen, aber vom erle-

benden Subjekt selbst nicht affektiv geteilt werden. Der Wahrnehmungsgegenstand als

sie nicht allein in isolierter Jeweiligkeit, sondern zugleich immer schon in Bewandtnisganzheiten,

in Zusammenhängen, Situationen und Verweisungen, d.h. wir erfahren sie je schon in mannigfa-

chen Bezügen in und aus einerWelt bzw. unterschiedlichenWelten. Womit wir es da welthaft zu

tun haben, das sind jedoch, wenn wir genauer hinschauen, nicht lediglich Dinge im engeren Sin-

ne, die uns dann je und je so oder so angehen, sondern wir nehmen noch vieles Andere wahr. Wie

die Dinge ist dieses Andere trotz aller Welthaftigkeit je selbständig und ein Eigenes, ohne doch

deren Dinglichkeit zu teilen: ein Klang oder Duft, ein Verlangen oder eine Angst, der Wind oder

dasMeer, besondere Verhältnisse, spezifische Atmosphären, Bewegungen.« (U. Guzzoni:Unter an-

derem: die Dinge, S. 9)

499 Vgl. M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 32f.

500 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 127.

501 Insgesamt nah an Hermann Schmitz – vor allem hinsichtlich des ontologischen Status der Atmo-

sphären und der Frage nach einer Auflösung der Subjekt-Objekt-Dichotomie – argumentiert Tho-

mas Bulka. Siehe insb. den Abschnitt Die Frage nach der Ontologie der Atmosphären, in: Thomas Bul-

ka: Stimmung, Emotion,Atmosphäre. Phänomenologische Untersuchungen zur Struktur dermenschlichen

Affektivität, Münster 2015, S. 77–82.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Ruinen-Ästhetik

Inhalt der Wahrnehmung tritt hierbei im Unterschied zu seiner subjektiv erlebten Form

in den Vordergrund.Der Zwischenbereich des Atmosphärischen ist hingegen angespro-

chen, wenn Atmosphären zugleich als objektiv gegeben und subjektiv gespürt wahrgenom-

menwerden.Die Korrespondenz von subjektiver Form des Erlebens und objektivem In-

halt des Erlebtenmarkiert diesem Verständnis nach das Zusammenspiel objektiver und

subjektiver Dimensionen des Atmosphärenerlebens.502

Extrempositionen der ontologischen Bestimmung der Atmosphären sind die Verob-

jektivierung von Gefühlen als ergreifendeMächte im Raum im Sinne Schmitzʼ zugunsten

des Objektpols derWahrnehmungssituation oder andererseits die Versubjektivierung von

UmgebungsqualitätenalsProjektionendesWahrnehmendenzugunstendesSubjektpols

derWahrnehmungssituation.Wirwerden sehen,dass sichdasZwischenals einmodera-

terMittelwegzurBestimmungdesontologischenStatusderAtmosphärenzwischendie-

sen genannten Extremen empfiehlt. Atmosphären sind demnach weder einfach begeg-

nende Objekte und deren Eigenschaften in der Welt noch subjektive Projektionen oder

Zustände, sondern vielmehr (komplexe) Beziehungen zwischen Geist undWelt.503

Der eigentümliche ontologische »Zwischenstatus von Atmosphären zwischen Sub-

jekt und Objekt«504 mache sie Gernot Böhmes Ansicht nach zu etwas ontologisch

Unbestimmtem. Bestimmtheit gewinnen die Atmosphären jedoch im Medium eines

reichhaltigen Repertoires von sprachlichen Charakterisierungen, wenn wir sie als

melancholisch, heiter, nostalgisch, freudig, elegisch, belebt, bedrückend, erhebend,

abstoßend, einladend usw. bezeichnen.505 Auch wenn ihnen als Zwischenphänomen

kein gesicherter ontologischer Ort zukommt, verleiht das Sprechen über das atmosphä-

rische Erscheinen, demwaswir Atmosphären nennen, Bestimmtheit.Die Atmosphären

lassen sich im Zuge dessen begrifflich aus zwei entgegengesetzten Positionen heraus in

den Blick nehmen: von der Seite der Subjekte (unter rezeptionsästhetischen Gesichts-

punkten) und von der Seite der Objekte (unter produktionsästhetischen Aspekten) der

Wahrnehmungssituation.506 ÜberWahrgenommenes lässt sich nur imRückgriff auf die

Wahrnehmenden und über Wahrnehmende nur unter Bezugnahme auf Wahrgenom-

menes sprechen. In derlei überkreuztem Zwischenbereich ist das Atmosphärische als

Subjekt-Objekt-Relation anzusiedeln.

Würden die referierten Autoren es beim Atmosphärischen als Zwischenbereich der

Subjekt-Objekt-Relation des In-der-Welt-seins belassen, ließen sich Atmosphären im

Einzelnen überzeugend aus einer begrifflichen Sondierung ihrer jeweils subjektiven

und objektiven Momente heraus adäquat analysieren. Doch die Überlegungen zum

ontologischen Status münden bei den »Atmosphärikern«507 – wie Wolfhart Henck-

mann polemisierend von Hermann Schmitz, Gernot Böhme und deren Gefolgsleuten

502 Vgl. M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 15, 49f.

503 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 89.

504 G. Böhme: Atmosphäre, S. 22.

505 Vgl. ebd.

506 Vgl. ebd., S. 103.

507 Wolfhart Henckmann: Atmosphäre, Stimmung, Gefühl, in: Rainer Goetz u. Stefan Graupner (Hg.):

Atmosphäre(n). Interdisziplinäre Annäherungen an einen unscharfen Begriff, München 2007, S. 45–84,

hier S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 195

vornehmlich der Neuen Phänomenologie spricht – in einer Art Verdinglichung des Atmo-

sphärischen: »Atmosphären sind etwas Quasi-Objektives«.508 Im Übergang von einer

zweigliedrigen Subjekt-Objekt-Relation zu einer dreigliedrigen Subjekt-Atmosphäre-

Objekt-Relation liegt die meines Erachtens illegitime Hypostasierung der Atmosphären

zuDingen –wenn auch nur ›Halbdingen‹ – in derWelt, die hier einer Kritik unterzogen

werden soll. Es würde vollends genügen, die Atmosphären im Zwischen aufzusuchen,

wie es Gernot Böhme in demselben Zusammenhang auch treffend kommentiert: »[Die]

Atmosphäre selbst ist kein Ding, sie ist vielmehr ein schwebendes Zwischen, zwischen

den Dingen und den wahrnehmenden Subjekten.«509 Das Zwischen als relationales Zu-

sammenspiel von Subjekt und Objekt der Wahrnehmungssituation ist überzeugend –

der Status des Quasi-Objektiven ist es nicht. Paradox gesprochen sind Atmosphären

objektiv und sie sind es nicht.Objektiv sind Atmosphären im gleichen Sinne wie beispiels-

weise Farben oder andere sekundäre Qualitäten. Menschliche Wesen erleben etwas

aufgrund ihrer (alle kulturellen Durchdringungen derWahrnehmung einmal außen vor

gelassen) geteilten psycho-physischen Grundvoraussetzungen in prinzipiell gleicher

oder zumindest ähnlicher Weise und können sich über das jeweils Erlebte intersub-

jektiv im Medium der Sprache verständigen. Damit ist eine Form von Objektivität im

Sinne von Intersubjektivität gegeben.Nicht objektiv sind Atmosphären im Sinne von eigen-

ständigen ontischen Entitäten in der Welt. Das, was wir atmosphärisches Erscheinen

nennen, bleibt gebunden an die Materialität der Welt, in der die Atmosphären selbst

keine zusätzliche Seinsform neben den Dingen in der Welt (im sehr weiten Sinne von

Gegenständen, Lebewesen, Pflanzen, Personen, Gebäuden, Witterungen usw.) darstel-

len – sie sind schlicht eine Weise unter anderen des Erscheinens dieser Dinge in ihrem

Zusammenspiel.

Über Weisen des Erscheinens lässt sich aber nur sinnvoll sprechen im Rückgriff auf

die (zumindest potentielle) Anwesenheit wahrnehmender Subjekte. Atmosphären exis-

tieren zwar durchaus unabhängig davon, ob sie tatsächlich jemand eigens wahrnimmt,

aber sie existieren nicht per se unabhängig von den Weisen ihres Wahrgenommen-wer-

dens durch uns. Es ist nicht sinnvoll, in letzterem Sinne von der Existenz der Atmo-

sphären zu sprechen – ähnlich wie für das Beispiel des im Wald umfallenden Baumes:

Macht der umstürzende Baum ein Geräusch, wenn es niemand hört?510 Ja, der fallende

Baum macht ein Geräusch, auch wenn es niemand tatsächlich wahrnimmt. Für akus-

tisch wahrnehmendeWesen ist ein Geräusch gegeben. Über Geräusche lässt sich jedoch

nur imRückgriff auf deren potentielleWahrnehmbarkeit sinnvoll sprechen.ZumBegriff

des ›Geräuschs‹ gehört von vornherein und zwangsläufig die sinnliche Wahrnehmbar-

keit und somit die Relation zum wahrnehmenden Subjekt. Ohne diese (zumindest po-

tentielle)Wahrnehmbarkeit bleibt die Rede über das Geräusch des umfallenden Baumes

sinnfrei – und das gilt selbst noch für die subjektunabhängigen,mittels technischer Ge-

rätschaften messbaren Schallwellen. Die Apparatur ersetzt dann nur das menschliche

Ohr und das Gemessenemuss letztlich dennoch von jemandem sinnlich registriert wer-

den. Die Atmosphären der Ruinen existieren somit zwar unabhängig davon, ob sie tat-

508 G. Böhme: Atmosphäre, S. 104.

509 Ebd., S. 105.

510 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Ruinen-Ästhetik

sächlich eigens vernommen werden, aber sie existieren nicht unabhängig von ihrer po-

tentiellen menschlichenWahrnehmbarkeit.

Noch ein weiterer Aspekt ist entscheidend: Das Geräusch des umfallenden Baumes

als Weise seines Erscheinens bleibt gebunden an die Existenz von Baum und eventu-

ell auch Wald und Umgebung, je nachdem, welche dinglichen und räumlichen Fakto-

ren für die Entstehung des akustischen Phänomens im Einzelnen relevant sind – und

ist nichts davon ontologisch Unabhängiges.Was für das Geräusch gilt, lässt sich auf die

Atmosphären übertragen: Die potentiell vernehmbare Atmosphäre der einsamenWald-

lichtung,deren friedliche IdyllederknarzendeinschlagendeBaumdurchbricht,existiert

nicht unabhängig vonWald,Baumundentsprechender Szenerie.DieAtmosphäre hängt

am Zusammenspiel des vor Ort Seienden – sie ist nichts, was auf ominöse Weise plötz-

lich hinzutritt. Sie ist das anOrt und Stelle imHier und Jetzt fürwahrnehmende Subjek-

te potentiell Erfahrbare; wenn es jedoch niemand je erlebt, lässt sich auch nicht sinnvoll

über dessen Existenz sprechen. Es gibt Atmosphären nicht ohne den Menschen.511 At-

mosphären sind die »gemeinsameWirklichkeit des Wahrnehmenden und des Wahrge-

nommenen«512 in der menschlichen Erfahrung, worüber ein intersubjektiver Austausch

imMedium der Sprache möglich ist – objektiver wird die Sache nicht.

DerObjektivitätsstatusdesAtmosphärischenmussdabeinichtmittels einer tatsäch-

lichen Verobjektivierung künstlich aufgebauscht werden. Für die oben genannte Objek-

tivität im Sinne von Intersubjektivität, die von Rauh auch als »transsubjektivesMoment

der Atmosphäre«513 bezeichnet wird, sprechen sogenannte »Kontrast- und Ingressions-

erfahrungen«.514 ZuKontrasterfahrungenoderauchDiskrepanzerfahrungenkommtesdann,

wennwir die Charakteristik der Atmosphäre eines situativen, räumlichenGegebenseins

im Kontrast bzw. in Diskrepanz zu unserer eigenen Befindlichkeit verspüren.515 Paradig-

matisch hierfür wäre die euphorisch ausgelassene Feierlichkeit, während der wir miss-

mutig ineinerEcke sitzenundTrübsal blasen. Ingressionserfahrungen (lateinisch ›ingredi‹,

›hineingehen‹) liegen dann vor, wenn wir von einer Atmosphäre in eine spürbar andere

Atmosphäre eindringen,wobei ebenfallsKontraste auffälligwerden.516 EinschlägigeBei-

spiele wären der Wechsel vom Parkplatz zum Betreten eines Fußballstadions oder Mu-

sikevents, das versehentliche heitere Hereinplatzen in eine Trauergesellschaft oder das

Verlassen einesNachtclubs in die besinnliche Stille einer verschneitenWinternacht.Wir

befinden uns immer in Atmosphären, doch oftmals sind diese Atmosphären als solche

nicht (mehr) auffällig.517DieTristesseunseres vomArbeitgeber lieblos eingerichtetenAr-

beitsplatzes werden wir womöglich nach Jahren des routinierten Arbeitsalltages kaum

noch spüren. Der Freizeitparkangestellte wird angesichts der ihn umgebenden Attrak-

tionen kaum noch eine Atmosphäre infantiler Euphorie verspüren und selbst der erha-

bene Blick aus dem Flugzeug über das Wolkenmeer bei auf- oder untergehender Sonne

511 Inwiefern womöglich auch Tiere zu einer atmosphärischenWahrnehmung befähigt sind, darüber

soll hier nicht spekuliert werden.

512 G. Böhme: Atmosphäre, S. 34.

513 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 92.

514 G. Böhme: Atmosphäre, S. 140.

515 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 119.

516 Vgl. ebd., S. 117, 163ff.; vgl. auch G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 145.

517 Vgl. G. Böhme: Leib, S. 154f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 197

dürfte zumindest für die Pilotin irgendwann zur Gewohnheit werden. Für die Ruinen

gilt: Wer ruinösen Atmosphären dauerhaft ausgesetzt ist, wird ihnen ästhetisch kaum

noch etwas abgewinnen können. Kontrast- und Ingressionserfahrungen belegen indes-

sendie von außenandringendeWirkungderAtmosphärenunddamit derenObjektivität

in genannter Hinsicht.

Für das Ruinenästhetische sind Kontrast- und Ingressionserfahrungen besonders

relevant, da hierin das Irritations- und Schockmoment angesichts des Ruinösen augen-

scheinlichwird.DieRuine entfaltet ihre besondereAtmosphäremeist imKontrast zu ih-

rerUmgebungundunserer Stimmung,wennmitten inweitgehend intakten Lebenswel-

ten oder abgeschiedenen Naturszenerien plötzlich das Verfallene und Zerstörte heraus-

bricht und heraussticht.Nicht selten sind esmelancholische, nostalgische und elegische

Stimmungen rund um die Ruinen, die uns in der Folge packen, aus unserem sonstigen

eigenen Befinden entführen und in ihren Bann schlagen. Das Atmosphärische wird in

diesen Erfahrungsmomenten besonders eminent gespürt und Kontrast- und Ingressi-

onserfahrungen belegen die Objektivität der Atmosphären, denn wir sehen an den ge-

nannten Ausführungen, dass Atmosphären sich nicht als subjektive Projektionen oder

Erinnerungen verstehen lassen. Anderenfalls könnte die Umgebung nicht im Kontrast

oder in Ingressionerfahrenwerden,siemüsste schlichtdurchgehendmitunseremsubjek-

tiven Gemütszustand in übereinstimmender Weise korrespondieren. Stattdessen sind

an Ort und Stelle, Hier und Jetzt herrschende Atmosphären jedoch in der Lage, uns zu

stimmen und umzustimmen.518

Atmosphären sind ontologisch weder als Halbdinge noch als etwas Drittes neben

Subjekt und Objekt in der Welt zu bestimmen. Sie sind vielmehr das Zwischen als

Zusammenspiel und abweichende oder übereinstimmende Korrespondenz subjektiver

und objektiver Dimensionen der Wahrnehmungssituation im Sinne des doppelten

Befindens: wie ich mich befinde und wo ich mich befinde – nicht mehr, aber auch nicht

weniger. Es bedarf keiner zusätzlichen, preziösen Akteure wie den Atmosphären als

eigenständigen Entitäten. Das Thema Atmosphären soll mittels einer solchen Hypo-

stasierung der Atmosphären als möglichst eigenständiger Untersuchungsgegenstand

innerhalb der philosophischen Ästhetik forciert werden, was jedoch über das Ziel einer

adäquaten Bestimmung des atmosphärischen Erscheinens hinausschießt. Die hier

angestellten Überlegungen bleiben demgegenüber bei einer moderateren Verständ-

nisweise des Atmosphärischen als schlicht einer unter anderen Wahrnehmungsweisen

auf Subjektseite bzw. Erscheinungsweisen auf Objektseite. Die Atmosphären sind ein

»Zwischenphänomen«519 zwischen Subjekt undObjekt und darin besteht der »Seinsmo-

dus der Wahrnehmung, der als Subjekt und Welt aneinander bindendes Zwischen«520

verstanden werden kann. Die Atmosphären sind weder bloß Eigenschaften der Wahr-

nehmungsobjekte noch sind sie bloß Zustände der Wahrnehmungssubjekte: »Sie sind

weder objekt- noch subjektinhärent.«521 Ihre ontologische Daseinsform ist vielmehr die

518 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 25.

519 G. Böhme: Leib, S. 154.

520 M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 31.

521 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Ruinen-Ästhetik

Beziehung zwischen Subjekt und Objekt, zwischen Geist und Welt. Auf dieses Zwi-

schen laufen die Ergebnisse meiner Untersuchung im Hinblick auf ästhetische Medien

und Kunstwerke, Wahrnehmung, Sprache, Zeichen, Gefühle, Aura und Atmosphären

allesamt hinaus. In allen diesen Fällen haben wir es mit einer janusköpfigen Bezie-

hung zwischen Geist und Welt zu tun. Betrachten wir unser begriffliches Inventar

disjunkter Dualismen wie Subjekt/Objekt, Geist/Welt, Präsenz/Absenz, Sichtbarkeit/

Unsichtbarkeit, Phänomenalität/Semiotizität, Materialität/Immaterialität und Natur/

Kultur weniger ontologisch, als seien mit den Begriffsoppositionen je unterschiedliche

Welten angesprochen, sondern vielmehr methodisch, dann handelt es sich schlicht um

die Duplizität unterschiedlicher Perspektiven, die wir in der Begegnung mit ein und

derselben Welt einnehmen können. Sieht man die begrifflichen Operationen als eine

Bewegung zwischen verschiedenen Einstellungen undHinsichten auf uns und dieWelt,

dann geht es nicht um ein dichotomisierendes Entweder-oder, sondern um ein hybrides

Sowohl-als-auch. Von unterschiedlichen Standpunkten aus lässt sich ein und dasselbe

Phänomen demnach auf vielfältigeWeise bestimmen: eben aus der Innen- oder Außen-

perspektive, auf Subjekt- oder Objektseite, in den Sphären des Geistes oder denen der

Materie.522

Der ontologische Zwischenbereich der Atmosphären ist keinesfalls als ein statisches

Phänomen zu begreifen, sondern als ein dynamisches Geschehen, dessen Vollzug sich

prozesshaft und verlaufsförmig ausbildet.523 Gewendet auf dieRuinenheißt das: Gleich-

bedeutend, obwir unsmit realen Ruinen in derWelt odermit Darstellungen von Ruinen

in ästhetischen Medien auseinandersetzen, immer bildet sich währenddessen erst suk-

zessive heraus,was (in epistemologischer Hinsicht imMedium von Sprache und Semio-

tik) wir erfahren und damit zusammenhängend wie (in ästhetischer Hinsicht im Medi-

um des leiblich-sinnlichen Affiziert-seins) wir erfahren, was wir erfahren. Vom Stand-

punkt des Erkenntnisinteresses im Sinne einer Bestimmung im Medium von Zeichen

und Sprache her lässt sich dieser Prozess als Spurenfolge, aus der Warte eines phänome-

nologischen leiblich-sinnlichen Erlebens heraus als Gespür verstehen: ›Spur‹ und ›Spü-

ren‹ sind folglich die komplementären Begriffe, die ich für das Verständnis ästhetischer

Prozesse vorschlage. In den hierbei im Spiel befindlichen Subjekt-Objekt-Relationen ist

das Atmosphärische in ontologischer Hinsicht aufzusuchen.

(iii) Die Einsicht, dass wir uns jederzeit und überall in gewisser Weise in räum-

lichen Umgebungen befinden, auf deren atmosphärisches Erscheinen wir unsere

Aufmerksamkeit richten können, hat Anlass dazu gegeben, das Atmosphärische als

einen Grundmodus der Wahrnehmung im Sinne eines Primats der Wahrnehmung

aufzufassen. Doch handelt es sich dabei um eine plausible Einschätzung der Rolle des

Atmosphärischen? Rauh bringt es auf den Punkt, wenn er schreibt, der Haupttenor der

Atmosphärendebatte bestehe darin, die Atmosphären als »omnipräsent und ubiquitär,

aber vorsprachlich, prädifferenziert, prädimensional und präreflexiv«524 zu konzipie-

522 Vgl. S. Krämer: Immanenz und Transzendenz der Spur, S. 162f.

523 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 97.

524 Ebd., S. 15; dadurch soll das Atmosphärische letztlich als unmittelbare Daseinsform des Menschen

konzipiert werden. ZumBegriff der ›Unmittelbarkeit‹ siehe: Andreas Arndt:Unmittelbarkeit, Berlin

2013.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 199

ren. Bei Gernot Böhme heißt es dazu: »Der primäre Gegenstand der Wahrnehmung sind

die Atmosphären. Es sind weder Empfindungen noch Gestalten, noch Gegenstände

oder deren Konstellationen, wie die Gestaltpsychologie meinte, was zuerst und unmit-

telbar wahrgenommen wird, sondern es sind die Atmosphären, auf deren Hintergrund

dann durch den analytischen Blick so etwas wie Gegenstände, Formen, Farben usw.

unterschieden werden.«525 Wahrnehmung finde demnach »nur und überhaupt erst in

einer Atmosphäre statt«, wobei sie »von der Atmosphäre konstituiert, konserviert und

kontrolliert«wird.526 Vor der Aufmerksamkeit auf einzelnenGegenständen,Sachverhal-

ten, Architekturen, Kunstwerken und Personen im Raum liege somit immer schon das

Atmosphärische, in dessen Dunstkreis die Aufmerksamkeit auf Einzelnem überhaupt

erst möglich werde. Vom Atmosphärischen her sei die Wahrnehmung demnach in all

ihren Spielarten durchtrübt. Wahrnehmung, so die Implikation, gäbe es überhaupt

nur als atmosphärische Wahrnehmung. Diese Auffassung soll hier in Zweifel gezogen

werden. Das referierte Konzept der Wahrnehmung muss hingegen umgekehrt werden:

Nur weil der Mensch zu gegenständlichen Formen der Wahrnehmung mittels begriffs-

instruierter Anschauung befähigt ist, wie im Kapitel zum Raum der Wahrnehmung und

Raum der Sprache ersichtlich wurde, kann er von diesen Fixierungen Abstand nehmen

und die Dinge in ihrem atmosphärischen Zusammenspiel vernehmen.527 Die Gegen-

stände der Wahrnehmung gewinnen zudem nicht einseitig von den Atmosphären her

ihre Bestimmtheit, sondern atmosphärisches und auratisches Erscheinen artikulieren

sich in einem reziproken Wechselverhältnis zueinander. Die Aura der Ruine, die einer

Landschaft eine melancholische Atmosphäre verleiht, genauso wie die abgeschiedene

Atmosphäre einer Landschaft,welche die Ruine in einer Aura der Einsamkeit erscheinen

lässt, sind hierfür unverkennbare Belege.

Die Frage nach der Atmosphäre als Primat der Wahrnehmung soll im Zuge einer

Ausdifferenzierung in zwei unterschiedliche Verständnisweisen des Atmosphärischen

sowohl bejaht als auch verneint werden: Das Atmosphärische im basalen Sinne einer

»generellen Spürbarkeit von Atmosphären«,528 die immer und überall gegeben ist, kann

sehr wohl als eine der »tieferen Schichten derWahrnehmung«,529 die unser Erleben jeder-

zeit tragen, betrachtet werden. In diesem Sinne ist das Atmosphärische bei aller Wahr-

nehmung jederzeit im Spiel – ob wir uns dessen bewusst sind oder nicht. Das Atmo-

sphärische im besonderen Sinne als ein »sinnlich-emotionales Gewahrsein existentiel-

ler Korrespondenzen«530 in ihrer Bedeutsamkeit wiederum ist keineswegs immer und

überall gegeben. Dass Atmosphären als Atmosphären auffällig werden, ist eher der Son-

der- als der Normalfall der Wahrnehmung. Mittels dieser Sondierung lässt sich davon

525 G. Böhme: Atmosphäre, S. 48.

526 Ebd., S. 76.

527 »Eine Voraussetzung der ästhetischenWahrnehmung ist die Fähigkeit, etwas begrifflich Bestimmtes

wahrzunehmen.Dennnurwer etwas Bestimmtes vernehmenkann, kann vondieser Bestimmtheit,

oder genauer: kann von der Fixierung auf dieses Bestimmen auch absehen.« (M. Seel: Ästhetik des

Erscheinens, S. 51f.)

528 Ebd., S. 153.

529 G. Böhme: Atmosphäre, S. 97.

530 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Ruinen-Ästhetik

sprechen, dass wir zwar immer in Atmosphären wahrnehmen, aber nicht immer atmo-

sphärisch wahrnehmen. Die besonderen ästhetischen Formen atmosphärischer Wahr-

nehmung treten in ihrer Besonderheit vor dem Hintergrund einer generellen Spürbar-

keit von Atmosphären hervor. Anderenfalls lassen sich besondere ästhetischeWahrneh-

mungsvollzüge, wie sie angesichts der ästhetischen Medien und Kunstwerke relevant

sind,nicht vonallgemeinenaisthetischenWahrnehmungsvollzügen,wiewir sie ausdem

Alltag kennen,abgrenzen,wiewirmitBlick auf dieDebatte rundumÄsthetik versusAis-

thetik noch sehen werden.

Das leiblich-sinnliche Spüren als eine generelle situative Spürbarkeit der jeweiligen

Atmosphären, in denenman sich befindet, lässt sich so gesehen durchaus als Primat der

Wahrnehmung bezeichnen. Dahingehend sind die Atmosphärenmit Gernot Böhme die

Sphäre gespürter leiblicher Anwesenheit. Als solche lassen sich die Atmosphären als To-

talitäten verstehen: »Atmosphären sindüber alles ergossen, sie tönendasGanzederWelt

oder eines Anblickes, sie lassen alles in einem bestimmten Licht erscheinen, fassen die

Mannigfaltigkeit von Eindrücken in einer Stimmungslage zusammen.«531 Subjekt und

Objekt der Wahrnehmungssituation sind unentwegt umhüllt von der jeweiligen Atmo-

sphäre, in der sie stehen.532 Das Atmosphärische stellt dieser Lesart zufolge das »Pri-

mat des ersten Eindrucks«533 dar, auf das begriffliche Sondierungen zur Ausdifferenzie-

rung der Beschaffenheit einzelner Objekte und deren Stellung im Raum folgen können.

In diesem Sinne ist die Atmosphäre als »sinnlicher Hintergrund derWahrnehmung, als

Einheit vor jeder Ausdifferenziertheit«534 zu verstehen. Bei Ute Guzzoni heißt es: »Din-

ge, selbständige, umgrenzte Dinge kristallisieren sich erst heraus, wenn wir eigens auf

sie reflektieren. Der Zusammenhang bzw. das ungefähre Gesamtbild, die jeweiligeWelt

ist das Erste, was wir wahrnehmen, wenn wir uns umschauen; nicht eine nachträgli-

che Zusammensetzung aus unendlich vielen einzelnen Dingen.«535 Dieser Auffassung

zufolge nehmen wir Atmosphären nicht gemäß der Gegenstände wahr, die im Raum

gegeben sind, sondern die Gegenstände erscheinen gemäß der Atmosphäre, in der sie

stehen.536 Atmosphären setzen somit die Rahmenbedingungen für eine begrifflich aus-

differenzierteWahrnehmung.Das ist zutreffend und unzutreffend zugleich: Zutreffend

ist, dass wir uns kontinuierlich in situativen räumlichen Begebenheiten wiederfinden,

die sich einer atmosphärischen Aufmerksamkeit gegenüber offen verhalten; unzutref-

fend ist, dass die Gegenstände im Raum in ihrer Bestimmtheit von den Atmosphären

her determiniert sind.

Nur wenn die Atmosphäre im Unterschied zu einer generellen Spürbarkeit explizit

in ihrer Besonderheit auffällig wird, kommt es zum atmosphärischen Erscheinen in ei-

nem engeren Sinne.Die Aufmerksamkeit auf das Atmosphärische ist indessen von einer

Aufmerksamkeit auf einzelnen Gegenständen abzugrenzen. Das ästhetische Detailin-

teresse aneinemGegenstand imRaumunddieAufmerksamkeit aufdasAtmosphärische

531 G. Böhme: Atmosphäre, S. 102f.

532 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 88.

533 Ebd., S. 106.

534 Ebd.

535 U. Guzzoni: Unter anderem: die Dinge, S. 28.

536 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 201

als Formationen des Raumes und seiner Objekte schließen einander aus: entweder liegt

das Augenmerk auf den sinnlich vernehmbaren Besonderheiten eines einzelnen Gegen-

standes oder die Achtsamkeit gilt denQualitäten des situationellenZusammenspiels der

Objekte im Raum – beides zugleich ist streng genommen nicht möglich. Entweder fol-

gen wir im Detailbewusstsein einzelnen Spuren im Raum oder wir überlassen uns dem

generellen kontextuellen Gespür des Raumes. Spur und Spürbarkeit stehen dabei in ei-

nem interdependenten Verhältnis zueinander: Die Spürbarkeit wandelt sich je nach In-

terpretation der Spur und umgekehrt kann ein verändertes Gespür eine Umdeutung der

Spuren nach sich ziehen. Entdeckt die Archäologin im Zuge ihrer Ausgrabungen in den

TrümmernvergangenerZeitenReliquiengleichwelcherArt, sowirddieserFundderRui-

ne eine Aura und demOrt eine Atmosphäre des Sakralen verleihen: Die Spürbarkeit des

Ortes wandelt sich aufgrund der entdeckten Spuren vor Ort. Im Umkehrschluss kann

ein vielversprechendes Gespür an demselben Ort überhaupt erst dazu führen, dass sich

die Archäologin ausgerechnet dort auf Spurensuche begibt: Die zu entdeckenden Spu-

ren vorOrt treten indenFokusderAufmerksamkeit aufgrundder Spürbarkeit desOrtes.

DerBegriff des ›Gespürs‹ läuftGefahr,als esoterische,arkaneoderhermetischeWissens-

formmissverstanden zuwerden – das ist hier nicht gemeint.Das Gespürmeint schlicht

das leiblich-sinnliche Spüren als doppeltes Befinden im bereits behandelten Sinne. Es

ist keinemystische Begabung, die es der Archäologin erlaubt, gespürte Atmosphären als

vielversprechende Ausgrabungsstätten zu erkennen, sondern schlicht ein aus ihrer Er-

fahrung resultierendes Gespür, das den Ort zu einemOrt des Interesses nobilitiert.

Daswiederum lässt sich freilich nicht auf derBasis eines leiblich-sinnlichenSpürens

allein erläutern, denn es geht um die Bedeutsamkeit von Spuren und Spüren und damit

um Verständnisweisen, die sich imMedium der Sprache artikulieren. Atmosphären im

Sinne einer generellen Spürbarkeit von Situationen sind so gesehen durchaus omniprä-

sent und ubiquitär, jedoch, wenn sie in einer bestimmten Bedeutsamkeit in den Fokus

des Interesses treten,keineswegs vorsprachlich,prädimensional undpräreflexiv,wiewir

als nächstes sehen werden. Leibliche Befindlichkeiten und Stimmungsqualitäten räum-

licher Konfigurationen sind in bestimmterWeise keineswegs »von vornherein«537 gegeben.

Die Atmosphären sind streng genommen kein unmittelbares Geschehen, sondern ein

voraussetzungsreiches Erscheinen, so unmittelbar uns das Atmosphärenerleben zuwei-

len erscheinen mag. Spätestens dann, wenn von der Bedeutsamkeit der Atmosphären

die Rede ist, muss der Blick auf den Hintergrund eines sprachlich artikulierten Welt-

und Selbstzugangs im Ganzen gelegt werden.

(iv) Die Atmosphärendebatte ist von der Auffassung geprägt, Atmosphären würden

die Wahrnehmung »noch vor jeder Bestimmungsmöglichkeit«538 prädeterminieren.

Atmosphären konstituieren demnach unsere Wahrnehmungs- und Verständnisweisen

und seien ihnen folglich vorgeordnet. Wir können demnach also bloß vernehmen und

erkennen, was durch die Macht der Atmosphären immer schon fixiert ist. Das ist ein

unschönes und unzutreffendes Verständnis dessen, was das atmosphärische Erschei-

nen ausmacht. Das Kernproblem dieser Verständnisweise von Atmosphäre keimt in

einem verkürzten, instrumentalistischen Sprachverständnis, wonach Vorsprachliches

537 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 123.

538 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Ruinen-Ästhetik

lediglich in Sprache übersetzt werden müsse. Schon Schmitz schreibt, dass zu den At-

mosphären neben basalen leiblich-sinnlichen Attraktionen, wie z.B. einer Verführung

des Blickes durch die Formen der Architektur oder synästhetischen Wahrnehmungen,

auch »Gefühle und Bedeutungen, die durch sie [die Atmosphären, KB] vermittelt wer-

den«,539 gehören. ›Bedeutung‹ scheint Schmitz dabei in enger Verbindung zum ›Gefühl‹

zu sehen; etwas hat demnach Bedeutung, weil es entsprechend gefühlt und gespürt

wird. Es wurde bereits erläutert, dass Schmitz die Gefühle verobjektiviert und als in

räumlichen Situationen befangene Kräfte (miss-)versteht. Eine Situation sei dabei als

Mannigfaltiges zu begreifen, »das zusammengehalten wird durch eine binnendiffuse

Bedeutsamkeit aus Bedeutungen, die Sachverhalte, Programme und/oder Proble-

me sind«.540 Für die hier angestellten Überlegungen ist es von Interesse, dass dieses

Mannigfaltige einer atmosphärischen Situation seine Bedeutsamkeit im Sinne des be-

handelten Bedeutungsholismus gewinnt – also vor dem Hintergrund eines komplexen

sprachlichen Ganzen, innerhalb dessen sich unsere Welt- und Selbstverständnisse arti-

kulieren und dadurch eine Form der Bestimmtheit erlangen. Von diesen begrifflichen

Verständnisweisen nimmt das atmosphärische Erscheinen seinen Ausgang und auf

dieses führt es letztlich zurück. Doch Schmitz spricht der »[…] Sprache, die ganz nur

in einer Bedeutsamkeit aus Bedeutungen, die Sätze – Programme für Sprüche – sind,

besteht«,541 in epistemischer Hinsicht eine wesentlich marginalere Rolle zu. Es ist nicht

die Sprache als Komplex begrifflicher Bedeutsamkeit, welche die Atmosphären trägt,

sondern eine unmittelbar leiblich gespürte Bedeutsamkeit, für die anschließend nur

noch die richtigen Worte gefunden werden müssen. Dieser Auffassung ist sich hier

entgegenzustellen.

Die Atmosphärendebatte demonstriert nicht zuletzt eine gewisse Selbstvergessen-

heit jener Philosophie, deren eigenes Medium und modus operandi schließlich die Spra-

che ist,wie nicht erst der linguistic turn innerhalb der Philosophie zuBeginn des 20. Jahr-

hunderts, sondernbereits zuvorAutoren –beispielsweiseDenkerderdeutschenRoman-

tik wie Hamann, Herder und Humboldt im späten 18. Jahrhundert – erkannt haben.542

Doch nicht bloß für die philosophische Reflexion über Atmosphären, auch für das Erle-

ben der Atmosphären selbst ist die Sprache zentral. Für banale, grundlegende Formen

des Atmosphärenerlebens, wie etwa Enge undWeite von Räumen,mag das unmittelba-

re leiblich-sinnliche Spüren zur Erläuterung dieser Phänomene zunächst einleuchten –

auch dieses spielt sich jedoch nicht unabhängig von einem sprachlich instruierten Er-

leben ab; nicht einmal Enge und Weite lassen sich als Enge undWeite erfahren, ohne ein

begriffliches Bewusstsein, das diese Erfahrungsweisen entsprechend einordnet.Wie in-

stinktlose Tiere wären wir in einer Welt unsinniger Sinnlichkeit verloren, wenn die Be-

griffe unserem In-der-Welt-sein keineOrientierunggebenwürden.DasVerständnis der

539 H. Schmitz: Atmosphären, S. 104.

540 Ebd., S. 105.

541 Ebd., S. 106.

542 DiesenGedankenübernehme ich vonMartin Seel. Vgl. dazu auch: Charles Taylor:Das sprachbegabte

Tier. Grundzüge des menschlichen Sprachvermögens, aus dem Englischen übers. v. Joachim Schulte,

Berlin 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 203

epistemischen Rolle der Sprachemuss somit sehr viel grundlegender ansetzen als ledig-

lich bei einer Übersetzung von vorsprachlich Erlebtem.

Gernot Böhme sieht zwar, »dass sich über das reichhaltige Repertoire, mit dem wir

unsere Befindlichkeiten beschreiben können, zugleich ein weites Spektrumder Charak-

terisierungvonAtmosphärenunddamit vonRäumen leiblicherAnwesenheit öffnet«543 –

der sprachliche Begriffshaushalt scheint jedoch lediglich einer Beschreibung und Cha-

rakterisierung zu dienen, anstatt für die jeweils spezifische Weise des Erlebens konsti-

tutiv zu sein. Wir erleben einen Raum schließlich als eng oder weit, weil wir verstehen,

was es bedeutet, sich in weiten oder engen Räumen zu befinden – anderenfalls wüss-

ten wir nicht, wie uns geschieht. Das bedeutet klarerweise nicht, dass nicht ein leiblich-

sinnliches Erleben im bereits behandelten Sinne im Spiel ist, das uns Gefühle von En-

ge und Weite vermittelt. In ihren pathologischen Extremformen sind agoraphobische

undklaustrophobischeBefindlichkeiten somatischeZustände,also körperlicheund leib-

licheEmpfindungsweisen imUnterschied zu begrifflich reflektiertenOrientierungswei-

sen.544Dieser basale leiblicheGrunddesErlebenswird imZugederAtmosphärendiskus-

sion besonders stark gemacht und das hat durchaus seine Berechtigung, denn schließ-

lich geht es der Ästhetik um ein Verständnis von Erfahrungen und nicht bloß um die Er-

fahrung von Verständnissen im Sinne begrifflicher und kognitiver Prozesse. Allerdings

kommt ein allein oder vornehmlich auf der leiblichen Ebene argumentierenderTheorie-

ansatz schnell an seine Grenzen; das zeigt sich spätestens dann, wenn Gernot Böhme

neben den »Bewegungsanmutungen«545 als leiblich-sinnliche Affizierung durch geome-

trische Strukturen und körperliche Konstellationen und den »synästhetischen Charak-

teren«546 als ganzheitliches leiblich-sinnliches Spüren die »gesellschaftlichen Charakte-

re«547 als zentrale Elemente der Atmosphären einführt. Während die ersten beiden Ka-

tegorien noch überwiegend die grundlegendeWahrnehmungsebene des Leibes und der

Sinne betreffen, aus deren Warte heraus das Atmosphärische in phänomenologischer

Manier erläutert werden soll, nehmen mit letzterer voraussetzungsreiche und weitrei-

chende kulturelle Verständnis- und Wahrnehmungsweisen Eingang in das Atmosphä-

rengeschehen,die sich letztlich nur durchSemiotik undHermeneutik – sprich: zeichen-

hafte und sprachliche Bedeutsamkeit – erläutern lassen.548 »Materialien haben gesell-

543 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 123.

544 »In der Agoraphobie, auch Platzangst genannt, leidet der Patient unter einem Übermaß an Of-

fenheit, das keinen Halt gewährt, während in der Klaustrophobie alles als beengend empfunden

wird. Im ersten Fall nähert die Raumerfahrung sich einem Draußen ohne Drinnen, im zweiten Fall

einem Drinnen ohne Draußen. Gemessen an der Polarität von Ort und Raum bedeutet dies, daß wir

es einmal mit einem Ortsmangel zu tun haben, bei dem der Raum sich uferlos ausweitet und die

Verankerung imOrt nachläßt, das andereMalmit einemRaummangel, bei demderOrt zusammen-

schrumpft und sich sein räumliches Umfeld verliert.« (Bernhard Waldenfels: Ortsverschiebungen,

Zeitverschiebungen. Modi leibhaftiger Erfahrung, Frankfurt a.M.2 2016, S. 56)

545 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 124.

546 G. Böhme: Atmosphäre, S. 55.

547 Ebd.

548 Inwiefern sich atmosphärische Phänomene wie dasWetter (zumindest in der Kunst) auch symbo-

lisch deuten lassen, zeigt: Christina Storch:Wetter,Wolken und Affekte.Die Atmosphäre in derMalerei

der Frühen Neuzeit, Berlin 2015, hier S. 209: »So verweist Wetter auf Sinnzusammenhänge und ist

selbst Symbol für abstrakte Begriffe.«

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Ruinen-Ästhetik

schaftlicheCharaktere, insofern sie eineAtmosphäre ausstrahlen,die zu einer bestimm-

ten Lebensform gehört«,549 heißt es dazu bei Gernot Böhme. Von der »Atmosphäre der

zwanziger Jahre, eines Foyers, von kleinbürgerlicher Atmosphäre oder der Atmosphäre

derMacht«550 zu sprechen,ergibt jedochnurdannSinn,wennvondenAtmosphären von

vornherein als einemsinnlichen und sinnhaftenGeschehengleichermaßen ausgegangen

wird –eine FormderBestimmtheit gewinnen jenenur auf derBasis und imRückgangzu

(potentieller) sprachlicher Artikulation.Damit aberwird der gesamtemittelbareBereich

von individuellen und kollektiven, gesellschaftlich und kulturell geprägten, konventio-

nellen Konnotationen und Assoziationen unter dem Deckmantel einer unwillkürlichen

Leibphänomenologie der Atmosphären wieder eingeschlichen, was zeigt, dass sich At-

mosphären in ästhetischerHinsicht nur aufGrundlage von Leiblichkeit undSinnlichkeit

auf der einen Seite und kognitiver und begrifflicher Vermögen qua Sprache und Zeichen

auf der anderen Seite verstehen lassen. Darin liegt die Fortführung des kantischen Dik-

tums von Begriff und Anschauung und der Grund für diemethodische Kombination aus

Phänomenologie und Semiologie, mit der im vorliegenden Zusammenhang argumen-

tiert wird.

Seel erläutert das Atmosphärische als Korrespondenz zwischen längerfristigen oder

augenblicklichen Lebensvorstellungen und Lebenserwartungen und der Art und Wei-

se, wie uns Situationen vor dem Hintergrund dieser Sinngebungen erscheinen.551 Er

spricht vom Atmosphärischen daher auch als einer »korresponsiven ästhetischen Wahr-

nehmung«, die »immer ein sinnhaftesVernehmen« ist.552 GetragenwerdenAtmosphären

demnach von biografischemundhistorischemWissen: »Das Bewußtsein für Atmosphä-

ren aktiviert ein Wissen um kulturelle Bezüge, in denen ihre Wahrnehmung steht.«553

Atmosphären – zumindest in einem komplexeren Sinne denn als enge und weite Räu-

me –artikulieren denRaumsomit keineswegs auf den erstenBlick, sosehr es uns zuwei-

len so vorkommt. Die Atmosphäre der zwanziger Jahre ist nichts, was unserem leiblich-

sinnlichen Spüren unvermittelt aufgeht; es ist ein Zusammenspiel aus bildender Kunst

im Stil des Expressionismus und der Neuen Sachlichkeit, Art déco-Design, Bauhaus-

Architektur, Stummfilmen in Lichtspielhäusern, zunehmender urbaner Automobilisie-

rung, ausschweifendem Nachtleben, Charleston und Jazz, Zigarettenspitzen, Bubiköp-

fen, Perlenketten, Boas, Stirnbändern, Kriegsversehrten, Opium- und Kokainexzessen,

Bewegungen freier Liebe lange vor der Hippie-Kultur und dergleichen mehr. Ein kom-

plexes und voraussetzungsreiches, historischesWissen imMediumder Sprache und ein

Bewusstsein für Dinge und Geschehnissemit Symbolkraft sind für das Atmosphärener-

leben konstitutiv. Wem sich entsprechende Kenntnisse entziehen, der wird zwar trotz-

dem irgendeine Form von Atmosphäre verspüren, jedoch ohne das Erlebte einordnen zu

können. Wer die Atmosphäre der zwanziger Jahre im Sinne eines unvoreingenomme-

nen, rein leiblich-sinnlichen Spürens – das es für erwachsene, sozialisiertemenschliche

Wesen in der Form ohnehin niemals geben kann – erleben würde,wüsste schlicht nicht,

549 G. Böhme: Atmosphäre, S. 55.

550 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 124.

551 Vgl. M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 153f. sowie M. Seel: Eine Ästhetik der Natur, S. 98–106.

552 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 154.

553 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 205

was und wie ihm widerfährt. Dass eine so weitreichende Atmosphäre ihre Artikulation

imSinne einer Bestimmtheit rein vom leiblich-sinnlichen Spüren her gewinnen soll, ist,

gelinde gesagt, unnachvollziehbar.

Damit die Atmosphären sich als ein »bedeutendes […] Medium menschlichen Le-

bens«554 verstehen lassen, muss die Sprache als Medium, in dem sich diese etwaige Be-

deutsamkeit der Atmosphären artikuliert, ernst genommen werden. Sprache dient da-

beinicht alleindemintersubjektivenAustauschüberAtmosphären,555 ebensoweniggeht

es lediglich um eine Analyse von Semantik, Syntax und Pragmatik der Sprachverwen-

dung im Atmosphärenkontext,556 vielmehr konstituiert Sprache als begriffliche Orien-

tierung die Weise des Erlebens der Atmosphären. Nur was sich einem begrifflich in ir-

gendeiner bestimmtenWeise erschließt, lässt sich demnach auch explizit und dezidiert

erleben. In letzterem Sinne kann dann das Atmosphärische als ein Artikuliert-sein be-

stimmter Selbst- und Weltverhältnisse angesichts des leiblich-sinnlichen Erlebens ver-

deutlicht werden. Gernot Böhmes Auffassung, »dass die Atmosphäre etwas ist, dasman

spürenmuss«,557 umzu verstehen,worum es geht, kann nur imVerbundmit der Sprache

imGanzen im Sinne des Bedeutungsholismus Gültigkeit beanspruchen. Bedeutsamkeit

erlangt das Atmosphärenerleben vor dem Hintergrund individueller Lebenserfahrung

im Kontext der kollektiven Menschheitsgeschichte.558 Daraus resultierende Erinnerun-

gen, Erwartungen und Imaginationen formen die Wahrnehmung der Atmosphären.559

Bei Seel heißt es dazu: »Die Lebenssituation eines Menschen reicht über seine raum-

zeitliche Position hinaus: in die Vergangenheit seiner bisherigen Geschichte (und ihrer

Einbettung in die allgemeineGeschichte), in eine von seinenVorhaben,Hoffnungenund

Befürchtungen gefärbte Zukunft.«560 Sprache ist dabei nicht lediglich, wie Rauhmeint,

»Benennungs- und Beschreibungsgrundlage für dasWahrgenommene«561 oder als »ste-

tiger Bestandteil der umgebenden Umwelt«562 Teil der Atmosphären, sondern das ge-

nuine Medium, das die besagten Dimensionen des In-der-Welt-seins mitkonstituiert.

Allein einer in diesem Sinne begrifflich instruierten Wahrnehmung können sich Atmo-

sphären als bedeutungsvolle Atmosphären auftun.

Hauskeller zufolge »sind Atmosphären nichts Objektives (vom Auffassenden Losge-

löstes), aber auch nichts Subjektives (ohne gegenständliche Bedeutung), sondern Rela-

tionen: gleichsamderKitt,der IchundWelt aneinanderbindet,undzwar so,daßdieVer-

bindung als Verbindlichkeit (Relevanz,Bedeutsamkeit) zutage tritt«.563 Bei Rauhheißt es

dazu: »Die Objekte haben also nicht Bedeutung, sie werden zur Bedeutung, die Verbin-

dung inderWahrnehmungwird zurVerbindlichkeit«.564 So richtig es ist, dasAtmosphä-

554 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 19.

555 Vgl. ebd., S. 26; vgl. auch G. Böhme: Atmosphäre, S. 104.

556 Dieses Unterfangen verfolgt Rauh, in: A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 87–162.

557 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 131.

558 Vgl. M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 41f.

559 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 86, 144.

560 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 155.

561 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 84.

562 Ebd.

563 M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 196.

564 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Ruinen-Ästhetik

rische als Subjekt-Objekt-Relation zu bestimmen, so falsch ist es, daraus eine Verbind-

lichkeit im Sinne einer zwangsläufigen Bedeutsamkeit zu folgern, deren Bestimmtheit

vom Atmosphärischen her determiniert wäre. Die vieldeutigen und zuweilen parado-

xen Rezeptions- und Produktionsweisen des Ruinenästhetischen zeigen, dass prinzipi-

ell unbestimmt ist und offen bleibt, wie und als was die Ruinen und die sie umgebenden

AtmosphärenGestalt annehmen: »Von sich aus […] bedeutenRuinennichts.«565 Eine ver-

bindliche affektive Bedeutsamkeit, die lediglich erfahren werden müsse, manövriert in

dieselbe Falle wie eine verbindliche semiotische Bedeutsamkeit im Sinne des ›geschrie-

ben stehenden Buches der Welt‹, das lediglich gelesen werden müsse: Beide Fälle mün-

den in einen unzutreffenden Determinismus. Ausschlaggebend für die Art und Weise,

wie und als waswir Ruinen erleben, sind weder zwingende semantische noch phänome-

nale Verbindlichkeiten, sondern vielmehr Reflexionsvollzüge im Medium der Sprache,

die es uns ermöglichen, die Ruinen immer wieder neu und immer wieder anders verstehen

und wahrnehmen zu können. Dieser zentrale Gedanke wird im Abschnitt zur Reflexion

weiter ausgeführt werden.

Der Atmosphärendiskurs ist durchzogen von der Annahme, es handle sich bei At-

mosphären um vage, unbestimmte und schwer beschreibbare Phänomene,was eine Be-

stimmungdesAtmosphärenbegriffes entsprechenderschwerenwürde.566Dochwir kön-

nen im Einzelnen, wenn wir uns die Mühe machen, sprachlich sehr präzise benennen,

was es ist, das eine situative Wahrnehmung zu einer besonderen Atmosphäre werden

lässt. Mit Blick auf die Ruine sind es zerbrochene Gebäudefassaden, anhand derer un-

sere Einbildungskraft den intakten Gebäudezustand im Geiste rekonstruiert; es ist die

Abgeschiedenheit desWaldes, die der Ruine ihre Einsamkeit verleiht; es ist der Sonnen-

aufgang oder -untergang, der die Trümmer der Zivilisation in blutrotes Licht taucht; es

sind Gerüche, wie der modrige Waldboden und Geräusche, wie das Knarzen von Bal-

ken und Bäumen oder ein sanfter Windzug auf der Haut, die uns leiblich-sinnlich af-

fizieren; es ist der Einfluss von Flora und Fauna, der uns den Eindruck vermittelt, die

Natur erobere das Menschenwerk zurück; es sind Erinnerungen an Kindergeschichten

von Rittern, Burgen und Drachen, die angesichts der Ruinen wiedererwachen; es ist ein

Fantasieren möglicher Endzeitszenarien der Menschheit in einem Zeitalter zunehmen-

der Umweltzerstörung, das sich angesichts der Ruinen entzündet; es ist ein Gespür für

die Vergeblichkeit menschlichen Tuns als einer endlichen Existenz in einem unendli-

chen Universum, das Melancholie auslöst; es sind leiblich spürbare Formen der Betrüb-

nis, die uns durch derartige Erfahrungen überkommen. Das atmosphärische Erschei-

nen ist das Zusammenspiel dieser exemplarisch skizziertenElemente undDimensionen

des Erlebens.567 Die atmosphärische Erfahrungssituation selbst übersteigt permanent

aufgrund der Simultaneität undMomentaneität des solcherart Erlebten, der Vielgestal-

tigkeit der Atmosphären und der möglichen Fülle unserer Reaktionen auf sie jedwede

565 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 706.

566 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 82f.; vgl. auch G. Böhme: Atmosphäre, S. 21, 102.

567 Dabei gilt: »Die geschilderten »Sachen« sind keine je für sich seienden Einzelnen, sondern bilden

ein sinnlich-sinnhaftes Ensemble, das aus ihnen, ihren Beziehungen untereinander, ihren Eigen-

schaften und Zuständen wie auch aus demmenschlichen Blick auf sie besteht.« (U. Guzzoni: Unter

anderem: die Dinge, S. 40)

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 207

Form der Bestimmbarkeit an ihr – in diesem Sinne und nicht im Sinne eines ontolo-

gisch eigenständigen Seins ist die Atmosphäre als Ganzes immer mehr als die Summe

ihrer Teile.568 Doch wenn einer Atmosphäre überhaupt Bedeutung oder Bedeutsamkeit

zukommen soll, dann in diesem sprachlich bestimmten Sinne, und zwar mit Blick auf

die imSpiel befindlichenErinnerungen,Erwartungen, Interpretationen, Imaginationen

undReflexionen gleichermaßen.Nicht als ominöse, andrängende, verdinglichteMächte

im Raum, sondern als bestimmte Weisen des situativen Erscheinens von Objekten und

Objektformationen in Umgebungen nehmen die Atmosphären Gestalt an. Nicht durch

Weisen des leiblich-sinnlichen Spürens allein kommt den Atmosphären Bedeutung zu,

sondern auf der Grundlage eines weitreichenden, begrifflich instruierten In-der-Welt-

seins.

(v) Insbesondere im Zusammenhangmit denÜberlegungen zur Atmosphäre als Pri-

mat der Wahrnehmung stellt sich die Frage, welchen Stellenwert man den Atmosphä-

ren innerhalb der philosophischen Ästhetik zuspricht. Wenn das Atmosphärische im-

mer und überall der Grundmodus derWahrnehmung wäre, wie Gernot Böhme und sei-

ne Gefolgsleute vertreten, dann kann im Zusammenhang einer Reflexion dieser dann

immer auch alltäglichenWahrnehmungsvollzüge von Ästhetik im engeren Sinne streng

genommen keine Redemehr sein – es ginge dann eher um allgemeineWahrnehmungs-

theorie.Sosehr ästhetischeWahrnehmungsvollzüge imAlltagauftretenkönnen,definie-

ren sie sich gerade nicht als das Alltägliche. ÄsthetischeWahrnehmungen sind besonde-

reWahrnehmungen – im Abschnitt zur Reflexion werden wir noch einmal dezidiert se-

hen, inwiefern.DieThematisierung des Atmosphärenbegriffes begleitet somit die Frage

nach Ästhetik versus Aisthetik. Aisthetik (griechisch ›aisthesis‹, ›Sinneswahrnehmung‹)

wird dabei in einem weiteren Sinne verstanden als Reflexion über allgemeine Formen

alltäglicherWahrnehmungsvollzüge; Ästhetikwird in einem engeren Sinne begriffen als

Reflexion über spezifische Formen besonderer Wahrnehmungsvollzüge. Die Kunstphi-

losophie nimmt wiederum einen Teilbereich innerhalb der Ästhetik ein.

Gernot Böhmes Projekt einer Aisthetik als allgemeiner Wahrnehmungslehre569 positio-

niert sich als generelle Kritik an der klassischen Ästhetik als Urteilskritik und einer ver-

meintlichen Verengung auf Fragen der Kunstphilosophie und Kunstkritik:570 »Die bis-

herige Ästhetik ist im wesentlichen Urteilsästhetik, d.h. es geht in ihr weniger um Er-

fahrung oder gar sinnliche Erfahrung, wie der Ausdruck Ästhetik durch seine Herkunft

vom Griechischen nahelegen könnte. Vielmehr geht es um Urteil, um Reden, um Kon-

versation.«571 Umeine probateTheorie ästhetischer Produktions- undRezeptionsweisen

zu entwickeln, sei daher der Dominanz von Sprache und Semiotik im ästhetischen Dis-

kurs entgegenzuwirken.572 Damit wird die zentrale Rolle der Zeichen und des Begriffli-

chen für ästhetische Vollzüge radikal in Zweifel gezogen. Es geht, wie wir im Blick auf

568 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 28.

569 Vgl. Gernot Böhme:Aisthetik.Vorlesungen über Ästhetik als allgemeineWahrnehmungslehre, München

2001.

570 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 39f.

571 Ebd., S. 23.

572 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Ruinen-Ästhetik

die Atmosphären gesehen haben,nicht länger umbegrifflicheOrientierung undUrteils-

bildung angesichts ästhetischer Erfahrungen und der Produktion und Rezeption von

Kunstwerken, sondern um die allgemeine Erfahrbarkeit von Atmosphären im Sinne ei-

nesunmittelbaren leiblich-sinnlichenSpürens,obnun imAlltäglichenoderArtistischen.

DieAtmosphären seiendabei nicht aus der Perspektive einer durchSpracheundZeichen

instruiertenWahrnehmung in den Blick zu nehmen, sondern auf Grundlage des unwill-

kürlichen leiblichen Erlebens zu thematisieren. Inwiefern die damit einhergehende Ab-

kehr von Sprache und Semiotik zur Bestimmung ästhetischer Wahrnehmungsvollzüge

zu kurz greift,wurde imZuge der vorhergehenden Passagen bereits dargelegt.Mit Blick

auf die Ruinen wird hier demgegenüber der Versuch unternommen, einen Mittelweg

zwischen der Rolle von Sprache und Semiotik auf der einen Seite und der Phänomenali-

tät leiblich-sinnlicher Erfahrungsvollzüge auf der anderen Seite zu finden.Die Kritik an

der sprachvergessenen Thematisierung von Atmosphären ist dabei auf die konstitutive

Rolle von Sprache und Semiotik für das Erleben fundiert. Nicht allein zum Zwecke des

intersubjektiven Austauschs oder im Hinblick auf semantische, syntaktische und prag-

matische Dimensionen ist Sprache für Ästhetik relevant, sondern als genuines Medium

einer bestimmenden, erkennendenWahrnehmung.Wiewir Atmosphären leiblich-sinn-

lich erfahren hängt demzufolge grundlegend davon ab, alswaswir dasGegebene bestim-

men und erkennen. Die Ruinenästhetik ist hierfür ein eindrückliches Fallbeispiel; glei-

ches ließe sich an der Produktion und Rezeption moderner und zeitgenössischer Kunst

zeigen: In beiden Fällen tragen voraussetzungsreicheDiskurse über die entsprechenden

ästhetischenGegenstände derenErfahrungsweisen.Ruinen oderObjekte dermodernen

und zeitgenössischen Kunst ließen sich zwar auch unabhängig von den sie begleitenden

Diskursen als Atmosphären thematisieren, doch hierdurch würden entscheidende Di-

mensionen dieser Gegenstände aus dem Blick geraten.Wahrnehmungs- und Verständ-

nisweisensindkeinEntweder-oder, sonderneinSowohl-als-auch, siebestimmensichwech-

selseitigundFormenaufdieseWeisedas ästhetischeErleben.EinadäquatesVerständnis

der Ruinenästhetik muss demzufolge beide Seiten im Blick behalten.

Das sprachliche Urteil als begriffliche Orientierung bleibt auch und gerade für das

Erleben der Atmosphären relevant. Folglich ist Gernot Böhmes Kritik an der klassischen

Ästhetik als Urteilsästhetik unbegründet. Als generelle Spürbarkeit von Atmosphären

im Sinne des Primats der Wahrnehmung lässt sich Aisthetik als allgemeine Wahrneh-

mungstheorie thematisieren, damit sind jedoch noch keine Atmosphären in einem äs-

thetischen oder gar artistischen Sinne erschlossen. Zu einem ästhetischen Geschehen

wird das Atmosphärenerleben dann,wenn bestimmte reflexiveMomente ins Spiel kom-

men: Wenn wir nicht bloß Atmosphären spüren, sondern spüren, dass wir sie spüren

und wiewir sie spüren. Die Reflexion als generelle Selbstbezüglichkeit betrifft nicht nur

das Sinnliche, sondern auch das Sinnhafte:Wennwir nicht alleinwahrnehmen, sondern

es zu einer Korrespondenz vonWahrnehmungssituation und Lebenssituation kommt –

wir also anlässlich des Wahrgenommenen reflexiv auf unser eigenes Dasein gespiegelt

werden: »Wahrnehmend spüren wir dem nach, wie es ist, oder wie es war, oder wie es

sein könnte, hier und jetzt, da und dort (gewesen) zu sein. Mit wachem Sinn für das at-

mosphärische Erscheinen nehmenwir unsere jeweilige konkrete, sinnlich eruierbare Si-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 209

tuation als eine vorübergehende Gestalt unseres Lebens wahr.«573 Das atmosphärische Er-

scheinen,welches die Ästhetik zu untersuchen hat, zeichnet eineWachsamkeit für sinn-

lich-sinnhafte Korrespondenzen zwischen Wahrnehmendem und Wahrgenommenem

aus.

Nachdem nun das auratische und atmosphärische Erscheinen in eher genereller

Hinsicht zum Zwecke der Begriffserläuterung untersucht wurde, sollen in den folgen-

den beiden Abschnitten wieder vermehrt die Ruinen in den Fokus genommen werden.

Wir werden zunächst auf die Atmosphären der Architektur und anschließend auf die Atmo-

sphären der Natur schauen, um zu sehen, dass die Attraktion des Ruinenästhetischen in

einem Zusammenspiel aus beidem besteht.

4.6 Atmosphären der Architektur

Sokrates: Es gab inmir einen Architekten, dessen Ausbildung die Umstände nicht voll-

endet haben.

Phaidros: Woran erkennst du das?

Sokrates: An irgendeiner innersten Absicht zu bauen, die meine Gedanken dunkel be-

unruhigt.574

In konsequenter Fortführung des bislang Erörterten lässt sich Architektur einerseits se-

miotisch ergründen, wenn wir nach der Lesbarkeit von Bauwerken575 fragen und ande-

rerseits phänomenal untersuchen,wennwir der Erfahrbarkeit vonGebäuden576 nachge-

hen. Beide Herangehensweisen zusammengenommenmünden unter bestimmten Vor-

aussetzungen in eine ästhetische Reflexion darüber,wie und als was die jeweiligen archi-

tektonischenObjekte verstandenunderfahrenwerden.577 Fürmoderneundzeitgenössi-

scheKunstwurde anderenorts vielfachgezeigt, inwiefernweitreichendeReflexionende-

ren ästhetisches Erleben bestimmen.Dass Gleiches für die Ruinen gilt, soll nachfolgend

ersichtlich werden. Ruinen sind (selbst-)reflexive architektonische Gebilde und dadurch

573 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 155.

574 Paul Valéry: Eupalinos oder der Architekt, übers. von Rainer Maria Rilke, Berlin 2017, S. 81.

575 Vgl. den Abschnitt C. Funktion und Zeichen (Semiotik der Architektur), in: U. Eco: Einführung in die Se-

miotik, S. 293–356.

576 »The eye collaborates with the body and the other senses. Oneʼs sense of reality is strengthened

and articulated by this constant interaction. Architecture is essentially an extension of nature into

theman-made realm, providing the ground for perception and thehorizonof experiencing andun-

derstanding theworld.« (Juhani Pallasmaa: The Eyes of the Skin.Architecture and the Senses, NewYork

2012, S. 44); siehe auch: Alexandra Abel u. Bernd Rudolf (Hg.): Architektur wahrnehmen, Bielefeld2

2020.

577 Hinsichtlich unterschiedlicher Zugänge zur Architekturwie ästhetischer,medientheoretischer, se-

miotischer bzw. sprachanalytischer, phänomenologischer, anthropologischer, politischer sowie er-

kenntnis- und wissenschaftstheoretischer vgl. Jörg H. Gleiter u. Ludger Schwarte (Hg.): Architek-

tur und Philosophie, in: dies. (Hg.): Architektur und Philosophie. Grundlagen. Standpunkte. Perspektiven,

Bielefeld 2015, S. 9–18; eine Zusammenstellung kanonischer Texte der Architekturtheorie findet

sich in: Andreas Denk, Uwe Schröder u. Rainer Schützeichel (Hg.): Architektur, Raum, Theorie. Eine

kommentierte Anthologie, Berlin 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Ruinen-Ästhetik

ein Sonderfall der Architektur.DieMehrheit der Bauwerke in derWelt zeichnet es in der

Regel nicht aus, dass sie zu Reflexionen über ihre eigene Verfassung oder diejenige ihrer

Betrachter einladen. Für die artistischen Exemplare der Baukunst hingegen – am deut-

lichsten wohl für den Dekonstruktivismus578 – spielen sehr wohl reflexive Dimensionen

eineRolle. ImMediumder Architektur befragenArchitektinnen undArchitektenwie Pe-

ter Eisenman, Frank Gehry, Zaha Hadid, Arata Isozaki, RemKoolhaas, Daniel Libeskind

und Bernard Tschumi sowie die Rezipienten ihrer Bauwerke die Bedingungen mensch-

lichen Schaffens, unsere Stellung in derWelt, den Umgangmit Natur undMaterial, das

Verhältnis von Tragen und Lasten, das Stabile im Instabilen und das Instabile im Stabi-

len durch einen veränderten Umgang mit Harmonie, Einheit und Stabilität zugunsten

eines Aufbrechens althergebrachter Strukturen. Doch als Artefakte handelt es sich bei

diesen Objekten um intendierte, architektonische Inszenierungen, die ihre Gestalt und

Form sowie ihren Inhalt künstlerischem Kalkül verdanken. UnserThema hingegen sind

Architekturen, auf die letzteres nicht zutrifft. Ruinen sind Objekte, deren Reflexivität

nicht das Ergebnis einer artifiziellen Konzeption allein ist, sondern Anstoß an der zufäl-

ligen Gestalt des Gebäudes als Ergebnis von Zerstörung und Verfall nimmt. Intendierte

Reflexivität kommt den Ruinen nur insoweit zu, als sie zum Sujet ästhetischer Medien

und der Kunst werden.

»Architektur ist die Kunst des umbauten Raums, die ästhetische Gestaltung des

menschlichen Wohn- und Lebensraums. Systematisch lässt sich die Architektur durch

ihren Zweck, d.h. durch die Bedürfnisse, die sie befriedigt, in sakrale und weltliche,

repräsentative (Schloss, Kirche, Theater etc.), funktionale (Fabrik, Büro, Schule) und

Wohnarchitektur einteilen.«579 Architektur gilt als die Kulturtechnik, mittels derer sich

derMensch eine ihmangemessene, von derNatur verschiedene Lebenswelt erschafft.580

Die Bauwerke lassen sich insofern über den Zweck bestimmen, dem sie innerhalb der

menschlichen Lebenswelt dienen. Architektur ist im Unterschied zu anderen Kunst-

gattungen somit »immer auch Mittel zur Verwirklichung außerkünstlerischer Zwecke

(Schutz vor der Natur, Repräsentation von Macht)«.581 Schon bei Hegel heißt es dazu:

»Bei dem Hause und Tempel und sonstigen Gebäuden nämlich ist das wesentliche

Moment, auf welches es hier ankommt, daß dergleichen Gebäulichkeiten bloße Mittel

sind, welche einen äußerlichen Zweck voraussetzen.«582 Gleichwohl lassen sich Hegel

zufolge die besonderen, artistischen Architekturen, denen wir den Kunstwerkstatus

zusprechen, von hieraus nicht in den Blick nehmen. Zur Erläuterung künstlerischer

Bauwerke, müsse man sich vielmehr nach Gebäuden umsehen, »die gleichsam wie

Skulpturwerke für sich selbständig dastehen und ihre Bedeutung nicht in einem anderen

578 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 184–188; vgl. auch K. Vöckler:Die Archi-

tektur der Abwesenheit, S. 79f., 88–100.

579 Konrad Lotter: Architektur, in: Lexikon der Ästhetik, hg. v. Wolfhart Henckmann u. Konrad Lotter,

München2 2004, S. 25–27, hier S. 25; siehe zudem:Bruno Flierl:Architektur/Architektonisch, in:Metz-

ler Lexikon Ästhetik. Kunst, Medien, Design und Alltag, hg. v. Achim Trebeß, Stuttgart 2006, S. 24–29.

580 Vgl. J. H. Gleiter u. L. Schwarte: Architektur und Philosophie, S. 10.

581 Konrad Lotter: Architektur, in: Lexikon der Ästhetik, hg. v. Wolfhart Henckmann u. Konrad Lotter,

München2 2004, S. 25–27, hier S. 26.

582 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik II, in: ders.:Werke in zwanzig Bänden,

Bd. 14, Frankfurt a.M.11 2018, S. 268.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 211

Zweck und Bedürfnis, sondern in sich selber tragen«.583 Ruinen sind keine Kunstwer-

ke, weil sie keine bloßen Artefakte sind. Als unbeschädigte Architekturen waren sie

vielleicht einmal Kunstwerke und man kann sicher behaupten, je imposanter das

einst intakte Bauwerk war, umso eindrucksvoller wird auch seine Ruine erscheinen

(Abb. 9–11). Nichtsdestoweniger sind Ruinen, denen wir einen ästhetischen Wert bei-

messen, selbständige Gebäude, die einen Zweck bloß noch in sich selbst tragen, da sie

in den allermeisten Fällen nicht einmal mehr den grundlegendsten Zweck erfüllen, dem

ein Gebäude üblicherweise zu dienen hat: etwaigen Bewohnern Schutz vor der Natur zu

gewähren.

In diesem Sinne ist die Ruine ein Sonderfall unter den architektonischen Gebilden.

Für Architekturen ist es imNormalfall grundlegend,dass sich in ihnenmenschliches Le-

ben abspielt. Architekturen konstruieren demMenschen geschützte Räume, in denen er

wohnen, arbeiten, beten, einkaufen und seine Freizeit gestalten kann.584 Architekturen

erfüllenbestimmtegesellschaftliche, soziale undpolitischeFunktionenundsindoftmals

Inszenierungen dieser Funktionen.585 Das unterscheidet die Architektur grundlegend

vonanderenKunstgattungen.WährendKunstobjekteGegenstandeiner selbstzweckhaf-

ten Auseinandersetzung sind, erfüllen Architekturen (wie auch Designobjekte) neben

ihrer ästhetischen Gestalt bestimmte Zwecke und Funktionen im alltäglichen Dasein –

nicht so jedoch die Ruine. Die Ruine hat ihre ursprüngliche Funktion in der Regel ver-

wirkt.586 Politische, soziale und gesellschaftliche Rollen kommen ihr zwar im Falle des

Denk- undMahnmals zu, jedoch oftmals in veränderterWeise, als dies anfänglich beim

intakten Bau der Fall war. Die Ruine ist kein geschlossener Raum mehr, der Menschen

Obdach bietet, sondern ein oftmals in alle Richtungen partiell geöffneter Raum, der den

durch sieSchreitendenveränderteEin-undAussichtenwieauchBewegungsmöglichkei-

ten offenbart.DieRuinen sind somit nicht bloß in sinnhafterHinsicht rätselhafteObjek-

te, an denen sich Reflexionen entzünden, sondern sie stellen auch in leiblich-sinnlicher

Hinsicht ein eigenartiges Raumerleben her, das es nachfolgend zu erläutern gilt.

Über ihren Zweck lässt sich die Ruine nur insoweit bestimmen, als ihr ehemals zur

BefriedigungbestimmterZwecke Funktionen zukamen,die sie nunmehr eingebüßt hat.

Ihre Funktion besteht bloß noch darin, sich selbst zu präsentieren,womit sie zum Inbe-

griff eines Gegenstands der ästhetischen Betrachtung wird:587 »The ruin has been deac-

tivated. Its only use, quite unintended, is aesthetic.«588 Die Unterminierung bestimm-

ter Funktionen und Zwecke innerhalb der gesellschaftlichen Lebenswelt evoziert bei Be-

trachtern eine ästhetische Reflexion darüber, welcher einstige, aktuelle oder zukünfti-

583 Ebd., S. 269.

584 »Gebauter Raum ist in jeder Wahrnehmung als kollektives und persönliches Bewegungs- und Er-

fahrungsfeld zu betrachten.« (G. Selle: Im Raum sein. Über Wahrnehmung von Architektur, S. 270)

585 Vgl.Martin Seel:Räume imRaumderGegenwart.Über denOrt derArchitektur, in: ders. (Hg.):DieMacht

des Erscheinens. Texte zur Ästhetik, Frankfurt a.M. 2007, S. 143–151, hier S. 145.

586 »Gegenstände, die ihrenKontext verlorenhaben, nähern sichKunstgegenständenan, die von vorn-

herein auf funktionsfreie Kontextlosigkeit angelegt sind. Dieser schleichendenÄsthetisierung von

Gegenständen imMuseumentspricht eine schleichendeAuratisierungder Relikte an Erinnerungs-

orten.« (A. Assmann: Erinnerungsräume, S. 338)

587 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 156.

588 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 78.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Ruinen-Ästhetik

ge Sinn der Ruine zugesprochen werden kann. Die Ruine ist ein selbstzweckhaftes und

selbstreferentielles architektonisches Objekt und somit prädestiniert für eine ästheti-

sche Auseinandersetzung:

»Ist die aufgeschichtete Masse zweckvoll behauener Steine, wohlgefügter Balken und

sicher gespannter Wölbungen das architektonische Kunstwerk, oder entsteht dies nur

in jenem Augenblick, wo die aesthetische Betrachtung des Menschen beginnt, sich in

das Ganze hineinzuversetzen und mit reiner freier Anschauung alle Teile verstehend

und genießend zu durchdringen? Sowie wir in diesem schauenden Genuß die eigent-

liche Hauptsache erblicken, […] so sinkt das technische Gerüst, der ganze Aufwand an

massigem Material zu einer sekundären Bedeutung herab, nämlich des Mittels zum

aesthetischen Zweck.«589

Wenngleich August Schmarsow die ästhetische Erfahrung intakter Bauwerke vor-

schwebt, so trifft diese selbstzweckhafte Betrachtung von Architekturen dennoch in

besonderemMaße auf die Ruine zu. Aufgrund der Negation zweckhaften Sinns evoziert

die Ruine zwangsläufig eine andere Form der Begegnung, als es unversehrte Gebäude

des gewohnten Alltags vermögen.

Bereits seit Vitruv lässt sich Architektur nicht allein als dingliche Realität verstehen.

Bauwerke sind weder ausschließlich materielle Objekte noch allein Mittel zur Erfüllung

pragmatischer Nutzfunktionen, sondern auch Aufbewahrungsorte von Bedeutun-

gen.590 Architekturen sind ein »Medium kultureller Repräsentationen« und »Medien

der Geschichte«.591 In der Gestalt der Gebäude manifestieren sich die sie gestaltenden

Kulturen. Die Architektur fasst ihre Zeit in Gebäude.592 Die Historizität der Bauwerke

teilt sich ganz unmittelbar durch deren am jeweiligen Erscheinungsbild ablesbares Alter

mit. Im Falle der Ruinen sind die Altersspuren augenscheinlicher zu vernehmen, als

es bei instandgehaltenen Bauwerken auffällig wird, deren tatsächliches Alter oftmals

Sanierungs- und Restaurierungsmaßnahmen kaschieren. Architektur repräsentiert

abstrakt-symbolische Inhalte und macht unsichtbare Normen sinnlich wahrnehmbar,

wodurch Abwesendes anwesend wird. Beispielsweise korrespondieren die erhabenen

Wolkenkratzer der globalen Finanzmetropolenmit den überragenden Geldmengen, die

in ihnen in Bewegung gesetzt werden. Abstrakte gesellschaftlich-soziale Gefüge und

Hierarchien konkretisieren sich auf dieseWeise in der leiblich-sinnlichwahrnehmbaren

Gestalt der Stadtlandschaft. Architekturen sind somit immer auch Ausdruck der spezi-

fischen Lebensform,derenResultat sie sind.Es bedarf einer »semantischenExegese«,593

um die geschichtlichen, religiösen und sozialen Bedeutungen der Gebäude zu interpre-

tieren.Diese semantischenDimensionen der Architekturen –die immer auch politische

sind594 – im Einzelnen zu entschlüsseln, ist Aufgabe der Soziologie, Archäologie, Eth-

589 August Schmarsow zit.n. Dietrich Erben: Architekturtheorie. Eine Geschichte von der Antike bis zur Ge-

genwart, München 2017, S. 77.

590 Vgl. D. Erben: Architekturtheorie, S. 22.

591 Ebd.

592 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 174.

593 D. Erben: Architekturtheorie, S. 23.

594 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 213

nologie und (Kunst-)Geschichte und orientiert sich an der Lesbarkeit der Bauwerke.

So lassen sich verwendete Materialien, angewandte Baustile, dekorierte Ornamente,

Symbole, Inschriften, Heraldik und innenarchitektonische Arrangements bestimmten

Epochen, Regionen, Kulturen und eben Zwecken und Funktionen zuweisen.

»Arché bedeutet imGriechischen Anfang,Ursprung oder Quelle; dann auch Ursache,

Grund, Prinzip und schließlich Anführung, Herrschaft, Regierung. Es rührt vom Verb

archein her, das das Anfangen, Veranlassen, Vorangehen und Versuchen bezeichnet.«595

In Verbindung mit dem Verb ›tektainomai‹ für ›Bauen‹ lässt sich ›Archi-Tektur‹ etymolo-

gisch als ein ›Bauen von Grundlagen‹ begreifen.596 Dieses Bauen von Grundlagen fängt

dabei niemals bei null an. Architektur schafft nicht etwas aus demNichts. Vielmehr lässt

sich Architektur als eine Transformation des natürlichen und bereits bestehenden kul-

turellen Raumes verstehen. Dabei wird nicht einfach ein natürlicher Lebensraum durch

einen künstlichen ersetzt, sondern das in der Natur bereits Vorhandene umgeformt.597

So sindSimmels eingangs zitiertenÜberlegungenzu verstehen,wonach inderBaukunst

derWillen des Geistes über die Notwendigkeit der Natur als zweier miteinander ringender

schöpferischer Kräfte triumphiert: »Die Baukunst aber benutzt und verteilt zwar die

Schwere und die Tragkraft der Materie nach einem nur in der Seele möglichen Plane,

allein innerhalb dieses wirkt der Stoffmit seinem unmittelbarenWesen, er führt gleich-

sam jenenPlanmit seinen eigenenKräften aus.Es ist der sublimste SiegdesGeistes über

die Natur […].«598 Die Architektur kennzeichnet somit das Wechselverhältnis zwischen

dem natürlich gegebenenMaterial und denMöglichkeiten seiner willentlichen Formge-

bung durch den Menschen. Mittels der Naturgesetze setzt sich die Baukunst gegen die

Natur durch.599Darin liegt die für die Architektur konstitutive Paradoxie, »mit denKräf-

ten der Natur gegen die Vergänglichkeit alles Natürlichen ein Bestehendes abzugren-

zen«.600

Vöckler sieht im Vorgang des Bauens genauso wie im Verfall des Gebauten einen

Zwischenzustand des »Nicht-mehr« und »Noch-nicht« im Hier und Jetzt, der die Dy-

namik des fortwährenden Entstehens und Vergehens unserer Lebenswelt bestimmt:601

»DasAbwesende, sei es alsVergangenes odernochKommendes (undVergehendes),kann

[…] nur imHinblick auf das Anwesende begriffenwerden und lässt sich von diesemnicht

trennen.«602 Sowohl in der Gegenwart der Baustelle als auch der Ruine zeigt sich die

prinzipielle Prozessualität der architektonischen Formen kulturellen Wandels.603 Das

595 Ludger Schwarte:Gründen undAbreißen.Der Platz der Architektur imSystemder Philosophie, in: ders.u.

J. H. Gleiter (Hg.): Architektur und Philosophie. Grundlagen. Standpunkte. Perspektiven, Bielefeld 2015,

S. 21–38, hier S. 21.

596 Vgl. ebd.

597 Vgl. ebd., S. 28.

598 G. Simmel: Die Ruine, S. 34.

599 Vgl. K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 22.

600 Ebd., S. 10.

601 Ebd., S. 9.

602 Ebd., S. 10.

603 Inwiefern aus ruinösen Orten zunächst Baustellen und anschließend wieder eindrucksvolle Archi-

tekturen entstehen können, zeigt der Band: Dan Barasch: Ruin and Redemption in Architecture, Lon-

don u. New York 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Ruinen-Ästhetik

Bauen ist immer ein Eingriff, der von vornhereinmit der Ruinierung bestehender räum-

licherVerhältnisse einhergeht,wennNatur-bzw.Agrarlandschaftenoderbereits existie-

rende Gebäude neuen Bauprojekten weichen müssen.604 An der Ruine wird die Tempo-

ralität der Architektur zwischen einer nicht mehr bestehenden Vergangenheit und einer

noch nicht eingetretenen Zukunft in der Gegenwart der Anschauung im Zusammenspiel

mit Imagination und Reflexion greifbar: »Erst die Verzeitlichung der Architektur setzt

das Festgefügte in Bewegung, führt zu der Auflösung der Formen und Gestalten, zur

Verselbstständigung ihrer Grenzen – lässt sie anders werden, bewegter, lebendiger.«605

Durch die Metamorphosen der Form, die sich in der Gestaltwerdung und -auflösung

der Ruine durch deren Verfallsprozesse ereignen, gewinnt die Architektur eine dynami-

sche Gestalt, die mit der statischen Festigkeit intakter Bauwerke bricht und ihnen ei-

ne die Zweckhaftigkeit der Gebäude unterminierende Vollzugsförmigkeit verleiht. Am

fragmentarischen Zustand der Gebäude nimmt die Einbildungskraft Anstoß, um das

umfassende Ganze des einstigen Bauwerks oder seiner zukünftigen Rekonstruktion zu

imaginieren.606

»Aber ein für künstlerische Eindrücke offenes Auge entdeckt bald, daß die größere

Einheit, wie sie sich durch das Hervortreten des Kernbaues ergibt, den Bauten häu-

fig eine Schönheit verleiht, die sie früher bei meist mannigfach dekoriertem Bewurf

und vielen unwesentlichen Einzelheiten nicht besessen haben. Diese Wirkung stei-

gert sich noch mit der Zeit, sobald die zerfallenen Mauern demWalten der freien Na-

tur anheimfallen. Je mehr sich die Formen zersetzen, desto lebhafter wird die Phan-

tasie angeregt, sich die ehemalige Gestalt vorzustellen.«607

Damit wird ein Wahrnehmungsvermögen angesprochen, das für die Architekturerfah-

rung generell konstitutiv ist: die Synthese der Wahrnehmung. Ein Bauwerk setzt sich

demnach in der Erfahrung aus einer heterogenen Ansammlung sinnlicher, synästheti-

scher und kinästhetischerWahrnehmungen zusammen.Dafür sind gleichermaßen An-

sichten aus unterschiedlichen Perspektiven, Entfernungen undWinkeln, das Herumge-

hen im Innern, Treppenaufgänge und Treppenabgänge, Repräsentationen ästhetischer

Medien,Miniaturmodelle, Skizzen,Pläne unddie tatsächlicheNutzung derGebäude re-

levant.608 Als Zeichen der Zeit ist die Ruine eine »Anti-Form, die das Virtuell-Abwesende

als das Potenzielle im Real-Anwesenden begreift, in der sich der architektonische Raum

in eine kontinuierliche Variation vonVariablen auflöst«.609 Diese spezifische Zeitlichkeit

der Ruinen werden wir im Abschnitt zu den Ruinen der Vergangenheit, Zukunft und Gegen-

wart erneut aufgreifen. Nachfolgend soll die kontinuierliche Veränderung räumlicher

604 Vgl. K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 45.

605 Ebd., S. 11.

606 Vgl. ebd., S. 28; vgl. auch M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 147–149; siehe zu-

dem: Bazon Brock: Die Ruine als Form der Vermittlung von Fragment und Totalität, in: Lucien Dällen-

bach u. Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Fragment und Totalität, Frankfurt a.M. 1984, S. 124–140.

607 Eberhard Hempel: Ruinenschönheit, in: Zeitschrift für Kunst 2/2 (1948), S. 76–91.

608 Vgl. Nelson Goodman:Wie Bauwerke bedeuten, in: Christoph Baumberger (Hg.): Architekturphiloso-

phie. Grundlagentexte, Münster 2013, S. 128–140, hier S. 137.

609 K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 215

Konstellationen in der Architekturerfahrung der Ruine und somit die Phänomenalität

leiblich-sinnlichen Erlebens in den Fokus rücken.

Der Mensch als das Maß der Architektur ist eine seit Vitruv prominente Auffassung

des Verhältnisses von Mensch und Architektur, bekannt vor allem durch die Zeichnun-

gen des ›Vitruvianischen Menschen‹ von Leonardo da Vinci. Vitruv dient das Schema

alsmathematische Begründung dafür, amVorbild desmenschlichen Körpers auch beim

Bauen die einzelnenGlieder auf die Gesamtgestalt abzustimmen.610Mittels der Vorstel-

lung vomMenschen als Maß der Architektur lässt sich jedoch nicht allein die Forderung

nach einer anthropomorph begründeten Proportionierung von Bauwerken verstehen,

sondern in einem viel weitreichenderen Sinne geht es um das Wechselverhältnis zwi-

schen gebauter Umgebung und leiblich-sinnlicher Erfahrung desMenschen.Nicht bloß

im Hinblick auf die geometrische Gestaltung von Architekturen im Ortsraum, sondern

als Seismograph für die Atmosphären imWahrnehmungsraum ist der Mensch dasMaß

der Architektur.611 Der Mensch selbst ist bereits durch seine gesamte körperliche Kon-

stitution, den aufrechten Gang, die paarweise Anordnung von Gliedmaßen und Sinnes-

organen, der Ausrichtung nach vorne ein räumlich organisiertesWesen, das zu dem ar-

chitektonischen Raum in eine komplementäre Entsprechung tritt.612 Doch nicht allein

im Hinblick auf architektonische Eigenschaften wie Proportion, Symmetrie und Drei-

dimensionalität, sondern auch hinsichtlich der atmosphärischen Qualitäten von Archi-

tekturen als leiblich-sinnlich vernehmbaren Stimmungen, Synästhesien, Bewegungs-

suggestionen613 und dergleichen tritt der Mensch in eine Wechselbeziehung zu seiner

gebauten Umwelt und ist in diesem Sinne das Maß der Architektur. Für die Atmosphä-

ren der Architektur als demRaum leiblicher Anwesenheit ist demnach ein Spektrum aus

Geometrie, Gestalt, Proportion, Abmessung, Licht, Farbe, Ton, Zeichen, Symbolen und

Materialien als Zusammenspiel des vor Ort Erscheinenden relevant.

610 Vgl. D. Erben: Architekturtheorie, S. 31–35.

611 Vgl. G. Böhme:Architektur undAtmosphäre, S. 175; zu produktionsästhetischenÜberlegungen zuAt-

mosphären architektonischer Räume siehe: Anna Kirstgen: Raumreiz. Zur Wirkungsweise architek-

tonischer Räume, Berlin 2019.

612 Vgl. D. Erben: Architekturtheorie, S. 77.

613 Unter ›Bewegungssuggestion‹ oder ›Bewegungsanmutung‹ versteht Gernot Böhme im Anschluss

an Hermann Schmitz Konzentrationen, Richtungen oder Konstellationen architektonischer Arti-

kulationsformen, die unsere Sinne und unseren Leib anleiten und uns im Raum Orientierung ver-

schaffen. So bspw., wenn unser Blick bestimmten Linienführungen folgt, sich Geräusche und Klän-

ge an bestimmten Stellen verdichten oder wir leiblich in bestimmte Richtungen des Raumes ge-

leitet werden. Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 113; dabei ergeben sich durch die ar-

chitektonische Gestaltung nicht selten Raumrhythmen, die vom Erlebenden mitvollzogen werden

wollen: »Richtig hinsehen, das heißt hier: der Ordnung folgen, mit der Ordnungmitgehen, sich von

ihr führen lassen und dabeimit demBlick das Bestimmte in seinen Abständen ermessen. Es heißt,

dieWiederholung und Abwandlung, das Gleichmaß und die Veränderung des Abstands in der Fol-

ge und zugleich in der Ruhe zu sehen, durch welche die Bewegung des Sehens eine Bewegtheit

ist. Rhythmisch sind die im Abstand geordnetenMomente nicht erst in der Bewegtheit, aber doch

im Bezug auf sie. Rhythmus ist Ordnung, die sich in Bewegtheit verwirklicht […]. Als Ordnung ist

der Rhythmus nicht die in der Bewegtheit gegebeneWirklichkeit, sondern die sie ermöglichende

Form, der es in der wirklichen Bewegung des Sehens, Gehens, Hörens oder Musizierens zu ent-

sprechen gilt.« (Günter Figal: Erscheinungsdinge. Ästhetik als Phänomenologie, Tübingen 2010, S. 153)

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Ruinen-Ästhetik

Architektur lässt sich im Sinne der behandelten Begriffe ›Aura‹ und ›Atmosphäre‹

zum einen als Großskulptur im weiteren Umfeld einer Stadt- oder Naturlandschaft

und zum anderen als Umgebung des unmittelbaren menschlichen Lebensraumes be-

trachten: »Wesentlich zur Architektur gehören einerseits das Verhältnis von Außen-

und Innenraum, andererseits die Einfügung des einzelnen Gebäudes in die größeren

Zusammenhänge seiner Umgebung (Stadtarchitektur, Landschaftsarchitektur, Gar-

tenarchitektur).«614 Wir können Bauwerken somit entweder gegenüberstehen oder

uns in ihnen befinden. Als Raumgestaltung ist damit sowohl der allumfassende Raum

angesprochen, in dem Architekturen erscheinen, als auch diejenigen Räume, die Ar-

chitekturen durch Umschließungen selbst erst eröffnen. Architekturen schaffen damit

einen Ort im Raum, bzw. spannen aus einem Ort heraus einen Raum auf.615 »Die

grundlegende Operation der Architektur liegt in einem Verfahren der Raumteilung und

Raumgliederung.«616 Seel zufolge resultieren daraus unterschiedliche Raumverhältnisse:

ein »RaumvonRäumen«, ein »Raum fürRäume« und ein »Raum inRäumen«.617 EinGebäude

ist in der Regel nicht einfach nur ein einziger innerer Raum, der sich durch Böden,

Wände und Decken vom umgebenden äußeren Raum abgrenzt.618 Der Innenbereich

von Bauwerken vervielfältigt vielmehr den gegebenen Raum durch eine Untergliede-

rung in einzelne Räume und erschafft somit einen Raum von Räumen. Das auf diese

Weise entstehende Arrangement von Räumen bildet zugleich einen Raum für Räume. Die

einzelnen Räume wie Wohn-, Ess-, Bade- und Schlafzimmer, Büros, Küchen, Foyers,

Aulen, Atrien, Hallen, Säle, Flure, Korridore, Treppenhäuser, Keller und Dachböden

treten dabei in Korrespondenzen zueinander. Je nach Transparenz oder Opazität der

einzelnen Räumlichkeiten durch Öffnungen und Schließungen zueinander erlauben

Übergänge, Durchgänge, Brüstungen und Schwellen vielfältige Ein- und Aussichten

sowie Relationen von Nähe und Ferne, durch welche die unterschiedlichen räumli-

chen Atmosphären in einen Dialog miteinander treten.619 Die Räume des Gebäudes

korrespondieren dabei nicht allein untereinander, sondern auch nach außen mit dem

weiteren Umfeld des architektonischen Ortes. Andere Bauwerke und Gärten, Parks und

Wiesen, Felder und Wälder, Himmel und Wolken,620 Lichtverhältnisse und Witterun-

gen,Tages- und Jahreszeiten, ländliche oder städtischeGeräuschkulissen sowie belebtes

614 Konrad Lotter: Architektur, in: Lexikon der Ästhetik, hg. v. Wolfhart Henckmann u. Konrad Lotter,

München2 2004, S. 25–27, hier S. 25.

615 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 131.

616 M. Seel: Räume im Raum der Gegenwart, S. 143.

617 Ebd., S. 144.

618 »AlsGebäude, also als Bauwerk gehören alle Gehäuse zu den Raumartefakten. Der Raum im Singu-

lar (space) verwandelt sich in einen Plural (rooms).« (B. Waldenfels: Ortsverschiebungen, Zeitverschie-

bungen, S. 55)

619 Ebd.: »Betrittman einHaus, so dringtman in eine räumliche Tiefe einmit Zimmerwänden, die vor-

und zurückspringen, und Treppen oder Fahrstühlen, die auf- und niedersteigen. Dies sind Innen-

horizonte besonderer Art, die ein Interieur entstehen lassen. Türen und Türschwellen, Fenster und

Fensterläden erlauben einen Verkehr zwischen Innen und Außen, indem sie Schritte und Blicke

regulieren.«

620 Benjamin schreibt über dasHeidelberger Schloss: »Ruinen, deren Trümmer gegen denHimmel ra-

gen, erscheinen bisweilen doppelt schön an klaren Tagen, wenn der Blick in ihren Fenstern oder zu

Häupten den vorüberziehenden Wolken begegnet. Die Zerstörung bekräftigt durch das vergäng-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 217

Treiben oder ausgestorbene Verlassenheit betten das jeweilige Gebäude in den größeren

Kontext seiner Umgebung ein und lassen somit einen Raum in Räumen entstehen. Es

sind geografische, kulturelle und alltägliche Orte, in deren Horizont einzelne Bauwerke

ihre Wirksamkeit entfalten. Die genannten Raumuntergliederungen verbinden sich

schließlich wieder zu einem Raum: dem Raum der Landschaft.621

Architekturen sind »bleibende Inszenierungen«,622 die den Schauplatz ihrer Errich-

tung dramatisieren und damit zu einer dauernden Belebung des durch sie geschaffenen

Ortes führen.623 Die Ruinen hingegen gewinnen ihre Faszination gerade in Abgrenzung

zu einer solchen Belebung der durch sie besetztenOrte.CasparDavid Friedrichs Gemäl-

de der Klosterruine Eldena imGreifswald, die Fotografien der lost places, die Geisterstadt

SilentHill, der verwilderte Times Square in I amLegend und die fantastischen Ruinen der

Dark Souls-Computerspielreihe sind vielmehr mediale Inszenierungen verlassener Orte

und verendenden menschlichen Lebens. Die Räume dieser Architekturen kennzeichnet

eine gewisse Unberechenbarkeit. Ruinen brechen mit der üblichen architektonischen

Raumwahrnehmung und unterlaufen dadurch unsere Erwartungen an die Gestalt ei-

nes Gebäudes und die Konfiguration seiner Räume. Es kommt zu Irritationen unseres

Raumempfindens, woraus eine gesteigerte Aufmerksamkeit den Überresten der archi-

tektonischen Strukturen gegenüber resultiert: »The form obliges ourmovement. […]The

ruin does not have clearly prepared paths to follow for enjoyment of its forms. […]We are

disoriented visitors greeted by forms who invite us to follow them.«624 Böden, Wände

undDecken der Ruinen sind oftmals partiell eingestürzt und offenbaren überraschende

Ein- und Ausblicke oder sogar Schlupflöcher und Durchgänge an Stellen, an denen das

normalerweise nichtmöglich sein sollte.DasGefühl, sich in einemgeschütztenRaumzu

befinden, gerät mangels vorhandener räumlicher Umschließung abhanden: »Man kann

an Ruinen studieren, wie sehr gerade die Auflösung des Bodens das Gefühl verschwin-

den lässt, sich in einem Gebäude zu befinden – manchmal mehr als das Fehlen des Da-

ches.«625Die integraleGeschlossenheit desGebäudes öffnet sich zugunsten seiner äuße-

ren Umgebung. Die Grenzen zwischen Innen und Außen werden aufgehoben. Die dar-

aus resultierende Gefahr, die nicht allein durch den fehlenden Schutz vor Witterungen,

Tieren und Eindringlingen, sondern auch von der Ruine selbst aufgrund ihrer maroden

liche Schauspiel, das sie am Himmel eröffnet, die Ewigkeit dieser Trümmer.« (Walter Benjamin:

Einbahnstraße, Frankfurt a.M. 2011, S. 7–76, hier S. 50)

621 Vgl. M. Seel: Räume im Raum der Gegenwart, S. 144; auch Günter Figal zufolge lässt ein Gebäude in

seinem »subtilen Spiel von Öffnung, Übergang und Begrenzung Räumlichkeit erfahren. Es zeigt

Raum, indem es Raum gliedert, vom Inneren ins Außen verweist und beide in ihrer Zusammen-

gehörigkeit hervortreten läßt. Dabei ist das Außen so wenig beliebig wie das Innen. Nicht nur das

Innere desHauses gehört zu seiner Ordnung; dieseOrdnung hörtmit denAußenwänden nicht auf.

Die Außenwände des Hauses gehören ebenso wie zum Haus zu dem, was außerhalb des Hauses

ist, also zur Landschaft, in die es gebaut ist. In diese Landschaft ragt das Haus hinein, sich gegen

die Landschaft abschließend und auf sie hin öffnend […].« (G. Figal: Erscheinungsdinge, S. 233)

622 M. Seel: Räume im Raum der Gegenwart, S. 145.

623 Vgl. ebd., S. 145f.

624 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 17.

625 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Ruinen-Ästhetik

Statik und Tektonik droht, verleiht der Erkundung von Ruinen – klarerweise im rea-

len Fall deutlich existentieller als immedialen Fall – gemeinhin die Charakteristik eines

Abenteuers. Die wachsamenWahrnehmungs- und Bewegungsabläufe vollziehen sich in

Ruinenanders als gewohnt.Wir schreitenvorsichtiger voranund legendie sinnlicheAuf-

merksamkeit aufDinge,die in intaktenGebäudenkeine gesteigerteRolle spielen.Alltäg-

liche Bestandteile von Architekturen fesseln aufgrund ihres ruinösen Zustands plötzlich

unsere Aufmerksamkeit: Eingefallene Dachstühle, durchbrochene Wände, zusammen-

gestürzte Böden, eingeschlagene Fensterscheiben, herausgebrochene Türen, versehrte

Eingangsportale, fragmentierte Treppenaufgänge, zerstückelte Fassaden ziehen unse-

ren Blick an undmünden nicht selten in eine spekulierende Betrachtung über die anOrt

und Stelle stattgefundenen Vorgänge.

Die für Architekturen und Designobjekte oft beschworene Devise Form follows func-

tion wird von der Ruine unterminiert. Durch Verfall und Zerstörung gewinnt die Ruine

Formen, die sich von ihrer architektonischen Funktion emanzipieren: »The ruin libe-

rates form from its subservience to function.«626 Das Ergebnis dieser Befreiung von

Funktionen sind Formen, deren Artikulation in Abwesenheit von Intentionen Gestalt

annimmt. Die Formen verselbständigen sich, unterliegen Transformationen und tre-

ten in vormals ungeahnte Wechselbeziehungen zueinander: »Form flees function to

follow form.«627 Der Reiz liegt für Betrachter hierbei nicht allein in einem Mitvollzug

der gegebenen Formen, sondern ebenso in ihrer imaginativen Fortführung. Wir ma-

len uns nicht allein die bisherigen Metamorphosen der Form aus, sondern stellen uns

auch deren weiteren Transformationen vor. Die Einheit der einst intakten Form weicht

auf diese Weise der Vielfalt der nunmehr zerstreuten Fragmente. Die wohlkalkulierte

Ordnung architektonischer Konzeption macht der Anarchie der Formen Platz. Paradox

gesprochen, liegt der konstruktive Vorgang der Ruinierung in der Destruktion der

ehemals willentlichen Formgebung. Daraus resultieren architektonische Gebilde, die

deshalb keineswegs formlos sind; vielmehr kommt ihnen eine neue, andere Form zu.

Je nach Widerstandfähigkeit weist die Fragilität der freistehenden, ruinösen Formen

dabei eine überraschende Robustheit auf. So bleiben architektonische Bruchstücke

bestehen von Treppenaufgängen, die nirgendwo mehr hinführen, Säulen, die nichts

mehr stützen, Fassaden, die nichts mehr verbergen, Dächern, die nichts mehr abschir-

men, Grundrissen, über denen sich nichts mehr erhebt. Integrale Bestandteile der

ehemals vollständigen architektonischen Konstruktion werden sukzessive abgetragen

und weggeschnitten. Übrig bleiben Formen, deren Gestalt sich demHerausbrechen der

verwendeten Materialen verdankt.628 Die Ursache für diese unintendierte Formgebung

der Ruine sind Vorgänge, die als Rückeroberung der Kulturerzeugnisse durch die Natur be-

schrieben werden. Im folgenden Abschnitt wollen wir danach fragen, inwiefern sich

diese Verformungen als zufällige Ergebnisse von Verfalls- und Zerstörungsprozessen

erläutern lassen. Das betrifft das Verhältnis der Architektur zur Natur.

626 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 15.

627 Ebd., S. 19; siehe auch den Abschnitt Form,Material und Funktion, in: G. Schweppenhäuser: Ästhetik.

Philosophische Grundlagen und Schlüsselbegriffe, S. 228–244.

628 Vgl. R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 15ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 219

4.7 Atmosphären der Natur

A ruined building, no matter its original excellence, is always a matter-piece.629

Thema dieses Abschnitts ist zunächst nicht die freie Natur, sondern das Natürliche im Ar-

chitektonischen. Unter dem Natürlichen im Architektonischen lässt sich Verschiedenes

verstehen, z.B. ein mimetisches Verhältnis der Architektur zur Natur. Gemeinhin gilt

Architektur als eine Kunstform, die im Unterschied zu anderen Kunstgattungen in den

meisten Fällen weder beschreibend noch repräsentational im Sinne von abbildend ope-

riert.630 Und doch kann die Architektur sich der Natur gegenüber mimetisch verhalten,

wenn sie natürliche Formen und Gestalten aufgreift und abwandelt. Architektur beruht

so gesehen geradezu auf der Beobachtung undNachahmung vonNatur,wodurch letzte-

re ambivalenterweise bedrohlicheAußenwelt und Inspirationsquelle zugleich ist.631Man

denke nur an den Ursprungsmythos der gotischen Architektur, wonach die hohen Wäl-

der, aus denen die gotischen Völker einst kamen, als Vorbild für die gothischen Kathe-

dralendienten.632WiesehrdasVerhältnis vonKulturundNatur ineinandergreifenkann,

zeigt dasBeispiel der Anekdote vonderErfindungdes korinthischenKapitells.Demnach

hat der Bildhauer Kallimachos einst am Grab eines Mädchens einen mit Spielzeug ge-

füllten, mit einer Steinplatte bedeckten und von einer Akanthuspflanze umrankten ge-

flochtenenKorb abgezeichnet undnach dieser Vorlage eine Steinskulptur gefertigt.Die-

ses von Kultur und Natur gleichermaßen hervorgebrachte Gebilde sollte später als Säu-

lenkapitell Verwendungfinden.633 Als Inspirationsquelle ist dasNatürliche somit immer

schon Teil des Architektonischen.

Noch in einem anderen Sinne hat Natur grundlegend Anteil an Architektur. Immer-

hin trifft es auf jedes gebaute Objekt zu, dass das jeweilige Material, aus dem der Ge-

genstand gemacht wird, in irgendeiner Form in der Welt vorliegen muss. Sosehr phy-

sikalische, biologische und chemische Verfahren zur Herstellung und Bearbeitung von

Baustoffen im Spiel sind – nichts kommt hier aus dem Nichts. Selbst im Falle synthe-

tischer Herstellungsverfahren müssen irgendwelche natürlichen Stoffe vorliegen, aus

denen sich die entsprechenden Baumaterialien gewinnen lassen. In diesem Sinne ist

dasNatürliche jederzeit Bestandteil des Architektonischen und in diesemSinne ist Sim-

mels (vorrübergehender) Sieg des Geistes über die Natur zu verstehen, der sich in der Bau-

kunst manifestiert. Der Mensch prägt die natürlichenMaterialien nach demWillen sei-

nes Geistes und bringt sie in Formen undVerbindungen, die sie nicht vonNatur aus auf-

weisen. In der Ruine wird dieses domestizierte Natürliche entfesselt. Gemeint sind da-

mit Verfallsprozesse durch den Einfluss der Natur in zweierlei Hinsicht: intrinsisch und

extrinsisch. Zum einen bricht demnach die Natur im Sinne derMaterialität des Architek-

tonischen von innen heraus durch, wenn Gebäudeteile in sich zusammenfallen und ihre

Materialität freilegen und zumanderen nimmt dieNatur in Form vonWitterungen, Flo-

ra und Fauna von außen Einfluss auf die Gestalt des Gebäudes, wenn Sturm, Regen und

629 Ebd., S. 3; Bindestrich zur Verdeutlichung des Wortspiels ergänzt.

630 Vgl. N. Goodman:Wie Bauwerke bedeuten, S. 128.

631 Vgl. D. Erben: Architekturtheorie, S. 19.

632 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 143.

633 Vgl. D. Erben: Architekturtheorie, S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Ruinen-Ästhetik

Schnee Schicht um Schicht die Oberflächen des Gebäudes angreifen und abtragen, Ge-

wächse die architektonischen Strukturen umschlingen oder sich Tiere in den Trümmern

niederlassen.

Im Falle der Ruine sind also mit dem Naturbegriff schlicht diejenigen Prozesse an-

gesprochen, die sich keiner willentlichen Formgebung durch denMenschen verdanken.

Auch wenn es auf der Erde immer weniger Residuen unberührter, freier Wildnis gibt

und der Mensch den Planeten weitestgehend domestiziert hat,634 ist der paradigmati-

sche Gegenstand der Naturästhetik »derjenige sinnlich wahrnehmbare Bereich der le-

bensweltlichenWirklichkeit desMenschen,der ohne sein beständiges Zutun entstanden

ist und entsteht«.635 In diesem Sinne ist das Natürliche der Ruine im Unterschied zum

Architektonischen zu verstehen. Es geht um das, was nicht von Menschen geplant und

gemacht ist. Simmel schreibt:

»Unter Natur verstehen wir den endlosen Zusammenhang der Dinge, das ununterbro-

chene Gebären und Vernichten von Formen, die flutende Einheit des Geschehens, die

sich in der Kontinuität der zeitlichen und räumlichen Existenz ausdrückt. Bezeichnen

wir ein Wirkliches als Natur, so meinen wir entweder eine innere Qualität, seinen Un-

terschied gegen Kunst und Künstliches, gegen Ideelles und Geschichtliches; oder daß

es als Vertreter und Symbol jenes Gesamtseins gelten soll, daß wir dessen Strömung

in ihm rauschen hören.«636

DieRuine ist ein ästhetischesGebilde,derenFormsichnicht alleinder architektonischen

Gestaltung verdankt, sonderndarüberhinausdenEinflüssenderNaturunterliegt.Diese

Einflüsse verleihen dem Bauwerk in ästhetischer Hinsicht Charakteristiken des Natur-

schönen. Die Prozessualität des Natürlichen im Architektonischen kennzeichnen »Va-

riabilität undSelbständigkeit«637 der angesprochenenPhänomene,welchedie naturhaften

Erscheinungen in ihrer Eigenwüchsigkeit zu einem kontingenten Geschehen in doppel-

ter Form werden lassen: »Kontingenz des Festen und des Flüchtigen, des Starren und

des Beweglichen, des Gewordenen und des Werdenden«.638 Der Einfluss der Natur auf

die Gestalt der Ruine lässt sich nicht notwendigerweise vorhersagen – es kommt eben

so oder anders. Welche Gebäudeteile zuerst nachgeben, wo ein Vogel sein Nest errich-

tenwird, auswelchenGesteinsspalten ein Baumentwächst, unterliegt der kontingenten

Prozessualität der Natur. Die natura naturans nimmt sich des Bauwerkes an und über-

nimmt fortan den Gestaltungsprozess, wenn man einmal (illegitimerweise) personifi-

zierend von derNatur als Akteurin sprechenmöchte. Auf Seiten des Betrachters sind die

Momente des ästhetischen Interesses an diesen kontingenten Formbildungen einer be-

stimmten Art der »Distanz zu Zweckverfolgung und Sinnverstehen« zu verdanken, die

aus der »Auflösung eines ursprünglichen oder alltäglichen Vertrautseins mit Natur und

634 Vgl. Hartmut Böhme: Aussichten der Natur. Naturästhetik in Wechselwirkung von Natur und Kultur,

Berlin 2017.

635 M. Seel: Eine Ästhetik der Natur, S. 20.

636 Georg Simmel: Philosophie der Landschaft, in: ders.: Jenseits der Schönheit. Schriften zur Ästhetik und

Kunstphilosophie, hg. v. Ingo Meyer, Frankfurt a.M. 2008, S. 42–52, hier S. 42.

637 M. Seel: Eine Ästhetik der Natur, S. 186.

638 Ebd., S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 221

eigener Kultur« resultiert.639 Genau das ist mit der Ruine in bemerkenswerterWeise ge-

geben: Sie entfremdet uns von Kultur und Natur gleichermaßen. Das Künstliche und

das Natürliche vertauschen die Vorzeichen.640 Die Spuren des Menschen werden natu-

ralisiert unddie SpurenderNatur verkünstlicht.641DieArchitektur erscheint unswie ein

Naturobjekt undderEinfluss derNatur, als sei sie Teil derKompositiondes architektoni-

schen Kunstwerkes: »Die Ruine des Bauwerks aber bedeutet, daß in das Verschwundene

und Zerstörte des Kunstwerks andere Kräfte und Formen, die der Natur, nachgewach-

sen sind und so aus dem,was noch von Kunst in ihr lebt, und dem,was schon von Natur

in ihr lebt, ein neues Ganzes, eine charakteristische Einheit geworden ist.«642 Die Rui-

ne unterminiert somit geläufige Auffassungen der Dichotomie von Natur und Kultur.

Der Anteil des Naturschönen in der Ruine ist in einem affirmativen, ästhetischen Ver-

halten zur positiven Kontingenz der Natur aufzusuchen. Zu letzterem heißt es bei Seel:

»Es ist der Sinn dermodernen ästhetischenNaturerfahrung, sichmit etwas zu konfron-

tieren, das in wesentlicher Hinsicht keiner Intention entsprungen ist. Die Natur selbst

hat keinen Sinn: deswegen hat es für uns Sinn, ihr die Zeit ästhetischer Betrachtung zu

widmen.«643 Das Naturschöne ist somit über eine Affirmation zum einen des Gefallens

an der doppelten Kontingenz, im Sinne der Selbständigkeit und Variabilität ihrerWahr-

nehmungsobjekte, und zum anderen des Gefallens an der doppelten Fremdheit, im Sin-

ne des Abstands ihrer Wahrnehmungssubjekte zu Sinngebungen der Natur und Kultur,

bestimmt.644 Doch um welche Phänomene geht es konkret, wenn von dem Naturschö-

nen der Ruine die Rede ist? Was ist das Natürliche im Architektonischen, das die Ruine

auszeichnet?

»The ruin liberates matter from its subservience to form. As the chains of form are

smashed, matter emerges in our presence, reformulating itself for our refreshed ex-

perience. Matter, which once had been conquered in the original, returns in the ruin

to conquer form. Matter flexes its being in the absence of the formal whole. Yet exul-

tant materiality brings forth form. The creative power of the material rushes in where

form has fled. The destruction of the structure is rewarded with the resurgence of the

substance. Matter builds its own unities amid ruins.«645

Es ist vor allem die Materialität, der wir angesichts der Ruine besondere Aufmerksam-

keit schenken und die eben nicht oder nicht mehr als willentlich geformte Materialität

in das Bewusstsein ihrer Betrachter tritt. Roher Materie schenken wir normalerweise

nicht um ihrer selbst willen Aufmerksamkeit: »Brute matter is not present in the origi-

nal, nor do we seek it elsewhere in the world.«646 Sie ist in der Regel Mittel zum Zweck,

639 Ebd., S. 187f.

640 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 51.

641 Vgl. ebd., S. 140.

642 G. Simmel: Die Ruine, S. 35.

643 M. Seel: Eine Ästhetik der Natur, S. 189.

644 Vgl. ebd., S. 186–189.

645 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 1.

646 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Ruinen-Ästhetik

wenn es darum geht, Dinge herzustellen und zu gebrauchen.647 Die Materialität ist das

Medium, in demuns Formen präsentiert werden, diewiederum Inhalte haben. Sie rückt

in den Fokus des Interesses, wennwir unsere leiblich-sinnliche Aufmerksamkeit auf die

Ruine legen.648 Die offengelegte Materialität der Ruine lässt Form und Inhalt zuguns-

ten neuer und veränderter Inhalte und Formen zerfallen. Der Einfluss der Natur lässt

die Ruine indessen nicht »in die Formlosigkeit bloßer Materie sinken, es entsteht eine

neue Form, die vom Standpunkt der Natur aus durchaus sinnvoll, begreiflich, differen-

ziert ist. Die Natur hat das Kunstwerk zum Material ihrer Formung gemacht, wie vor-

her die Kunst sich der Natur als ihres Stoffes bedient hatte«.649 Material gilt gemein-

hin als das, was Form hat und nicht selbst Form ist.650 Amorphes Material ist so gese-

hen ungeformte, ungestaltete Masse (griechisch ›morphé‹, ›Gestalt‹ oder ›Form‹). Doch

auch ungestaltete Materialien haben bestimmte Formen und entfalten vor allem spezi-

fische, ästhetischeWirkungen, die sie zu den Atmosphären, in denen sie stehen, beitra-

gen.651 Massiver Stein beispielsweise »lässt sein Volumen spüren und strahlt Festigkeit

und Ruhe aus«.652 Den Materialien lassen sich somit bestimmte Charakteristiken zu-

weisen, die sie im ästhetischenWahrnehmungsraum hervorbringen. Für die Materiali-

tät des Ruinösen sind dabei vor allem Alterungsprozesse entscheidend. Die sogenannte

Materialermüdung durch Feuchtigkeit, Temperaturschwankungen, Einwirkungen von

UV-Licht, Einflüsse von Chemikalien wie Sauerstoff und Ozon oder mechanische Be-

anspruchung führt dazu, dass sich die Gestalt der Objekte wandelt. Die daraus resul-

tierenden Transformationen des Materials lassen sich wiederum als Prozess des Wer-

dens und Vergehens beschreiben. Darin liegt die spezifische Lebendigkeit der Stätten

des Todes: Die Ruine ist keineswegs ein abgestorbener und unveränderlicher, architek-

tonischer Rest, vielmehr entstehen erst dadurch, dass sie sich selbst überlassen wird,

Metamorphosen,die das intakteBauwerk seinerzeit nicht hätte erahnen lassen: »Motion

647 »Die Natürlichkeit des faktischen odermöglichenMaterials wird freilich nicht immer erkannt und

erfahren. Bei der Herstellung […] wird sie im allgemeinen ebenso wenig beachtet wie beim Ge-

brauch des Hergestellten. Hier überwiegen die Gesichtspunkte der Geeignetheit, der Brauchbar-

keit und der Haltbarkeit. Würde man im Spielraum der Machbarkeit, der immer auch der Spiel-

raum der Brauchbarkeit ist, auf die Natürlichkeit des verarbeiteten Materials aufmerksam ma-

chen, wäre kaum mit Widerspruch, wohl aber mit einer gewißen Ratlosigkeit zu rechnen. Man

weiß auf eine ebenso unwiderlegbare wie unbegründbare, entsprechend auch unklareWeise, daß

dieses da – das Holz, der Stein, der Ton – natürlich ist. Aber man läßt dieses Wissen auf sich beru-

hen; es ist unwichtig, mit ihm fängt man im Zusammenhang des Machens und Brauchens nichts

an. Das Natürliche […] kommt nicht als Natürliches zur Geltung. Entsprechend besteht auch kein

Anlaß, seine Natürlichkeit verstehen zu wollen.« (G. Figal: Erscheinungsdinge, S. 191f.)

648 Damit tritt die Ruine in ein Verwandtschaftsverhältnis mit dem Informel in der Malerei und dem

Non-finito in der Bildhauerei.

649 G. Simmel: Die Ruine, S. 36f.

650 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 53.

651 »Alles Seiende, könnte man sagen, bewegt sich innerhalb einer imaginären Bandbreite von Ge-

formtheit; wenn diese auf einer Skala abgebildet werden könnte, stünde an einem Endpunkt die

Formlosigkeit (das Chaos), und am anderen die Wohlgeformtheit (die Schönheit).« (G. Schwep-

penhäuser: Ästhetik. Philosophische Grundlagen und Schlüsselbegriffe, S. 228f.)

652 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 223

is natural to the ruin, encouraged by multiform animate presence.«653 Die Materialität

der Ruine ist nicht statisch, sondern lebendig und in Bewegung, wenn auch meist nur

über längere Zeiträume. Die Belebung der Ruine ist nicht bloß auf Flora und Fauna zu-

rückzuführen, sondern auch auf die Gestalttransformation ihrer materiellen Reste. Die

»mechanische, nach unten ziehende, zernagende und zertrümmernde Naturgewalt«,654

die unaufhörlich ander ZersetzungdesBauwerks arbeitet, ist als allein destruktiveKraft

unzureichend beschrieben. IhremEinfluss auf das architektonische Objekt entspringen

dagegen auch konstruktive, kreative und schöpferische Kräfte, ohne dass der Natur da-

mit Intentionen unterstellt werden sollen.

In Arnold Gehlens Zeit-Bilder findet sich ein interessanter Abschnitt, in dem er be-

stimmten Formen der Malerei Paul Klees, der Kubisten und anderer nachgeht, deren

bildlichen Reflexionen sich auf die Materialität ihrer Werke beziehen und insofern ei-

ne Selbstreflexion des Mediums Malerei darstellen.655 Diese Überlegungen lohnen ei-

nen kurzen Exkurs, da sie das Natürliche im Künstlichen reflektieren, wie es auch für

das Thema Ruinen in ästhetischer Hinsicht von zentraler Bedeutung ist. Konkret geht

es Gehlen um Phänomene, die er unter die Begriffe »Neomaterie« und das »Abgegriffe-

ne« bringt, durchdieMaterialität undSubstantialität Einzug in dieGemälde nehmen.656

Zum einen ist damit das Informel angesprochen, das in manchen seiner Spielarten den

Eindruck des Neomateriellen, sprich: neuer Materialien erweckt. Die ungegenständli-

che Malerei der Nachkriegszeit kennzeichnen zuweilen Experimente mit unterschied-

lichsten Materialien wie Stofffetzen, Holz, Plastik und diversen Abfällen: »Sie bringen

muschelige, versinterte, kreidige, geflimmerte Ablagerungen ins Bild, schlierige, bla-

sige geschuppte und gekrümelte Gegenden, mit reliefartigem Auftrag, Durchbrüchen

undFäden, sie lassen glänzendemit spröden, schaumigemit hartenTeilenwechseln.«657

Dadurch entsteht der Eindruck imaginärer Substanz, einer unbekannten, nicht fassba-

ren neuen Gegenständlichkeit. Zum anderen ist damit das Ruinöse und Ephemere als

Sujet der Malerei gemeint, wenn »herabgefallene Zweige, Blätter, feuchte Stellen des

Erdreichs, Sand und Kies, Sprünge in Steinplatten, verwitterte Wände, bemooste Mau-

ern«,658 aber auch verfaulte Bretter, schleimige Pfosten, Ziegelwerk, das »Verwitterte

und Verfleckte, Abgegriffene«,659 Verschmutze, Vernachlässigte, Unaufgeräumte, Zer-

knitterte und Vergilbte zum Gegenstand der künstlerischen Auseinandersetzung avan-

cieren. In beiden Fällen, dem Neomateriellen und dem Abgegriffenen, findet eine Form

von Natürlichkeit Eingang in die Kunst, die in der spezifischen Materialität und Sub-

stantialität ihrer Werke besteht. Unter ›Natur‹ versteht Gehlen in diesem Zusammen-

hang »das Nichtgeplante, das Unkontrollierte undHinzunehmende«.660 In den genann-

ten Formen der Malerei werden die Randerscheinungen zentral und das Ephemere tritt

653 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 21.

654 G. Simmel: Die Ruine, S. 37.

655 Vgl. A. Gehlen: Neugeschaffene Materien und unkontrollierte Natur, in: ders.: Zeit-Bilder, S. 279–286.

656 Ebd., S. 282.

657 Ebd., S. 280.

658 A. Gehlen: Zeit-Bilder, S. 281.

659 Ebd.

660 Ebd., S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Ruinen-Ästhetik

in das Rampenlicht. »In der kontrolliertenWelt werden Schimmel, der Rost, die Mikro-

benarbeit, das Ungepflegte und Abgeschabte zu Repräsentanten der Natur und Natür-

lichkeit […].«661 DenKunstwerken kommt eine sonderbare Gestalt in Formdieser Natür-

lichkeit zu: »Sie besteht im Abbau, imWelken, Verrosten, Abblättern, Sichverfärben und

Verwittern – kurz gesagt: in demUnkontrollierten.DasUnkontrollierte bekommt den Reiz der

Natürlichkeit.«662 Das gilt auf der einen Seite, wenn das Ruinöse zum Inhalt der Kunst

wird und auf der anderen Seite, wenn die ästhetischen Medien selbst durch Alterungs-

prozesse eine ruinöse Form der Kunst aufweisen, wie es uns im Abschnitt zur Phäno-

menologie der Ruinen in Anbetracht verschiedener ästhetischer Medien begegnet war.

Von der realen Ruine unterscheiden sich die skizzierten künstlerischen Verfahren kla-

rerweise durch ihre Intentionalität. Im letzteren Falle haben wir es mit kalkulierten, ar-

tistischen Konzeptionen zu tun, während erstere Zufallsprodukte sind. Nichtsdestowe-

niger lebt die Ästhetik des Ruinösen von jener unkontrolliertenNatürlichkeit, von der Geh-

len spricht. Die mit den Alterungsvorgängen der Materialien einhergehenden Phäno-

mene, wie der »Reiz der Patina«,663 Grünspan, Korrosion und Rost verleihen der Ruine

unddemRuinösen eine eigenständige, substantielleGestalt, diewir als Ergebnis desNa-

tureinflusses auffassen. Darin besteht die von Simmel proklamierte Rückeroberung der

Kulturerzeugnisse durch Natur.Was Gehlen über Paul KleesWerk Urkunde von 1933 for-

muliert, lässt sich buchstäblich auf die Ruinen übertragen: »Hier wird der hochmanie-

ristische Reiz des Angegangenen, der abgenagten Spur des Zahnes der Zeit kombiniert

mit demdes Rätselstoffes und einemdritten, demhieroglyphischen Effekt.«664 Auch die

Ruine kennzeichnet ihre ruinöse Gestalt als Ergebnis von Alterungsprozessen, das Rät-

seln angesichts ihrer materiellen, baustofflichen Bruchstücke und ihre generelle hiero-

glyphische Erscheinungsform, die uns unter Aktivierung des Sinnverdachts reflektieren

lässt, um welche Spuren als Zeichen von was es sich handelt. Die angesprochenen Al-

terungsvorgänge als Ausdruck der »Natürlichkeit mit ihrer Chaotik«,665 verleihen der

Ruine ihre paradoxe Form der Lebendigkeit bei gleichzeitigem Status als Vanitas-Sym-

bol, denn ihre Gestalt ist jeweils das Ergebnis prozessualer Entwicklungen mit offenem

Ausgang oder wie Makarius es formuliert: »Da es die morphologische Instabilität cha-

rakterisiert, sind im Chaos alle zukünftigen Formen enthalten.«666 Die von intendier-

ter Formgebung freigesetzte Materialität der Ruine wird durch unkontrollierte Einwir-

kung der Natur zu einem reichhaltigen Fundus von Formauflösung und Formbildung:

»The cracked edges, shatteredmortar, scattered fragments, and shaken alignments offer

much to examine. Simplicity of substance explodes into variety of presentation.«667 In

der leiblich-sinnlichen Examinierung dieses Varietés an Formen, liegt einer der ästheti-

schen Anreize des Ruinösen. Die ungezähmte Materie, entfesselt von der einstmaligen

661 Ebd., S. 282.

662 Ebd.

663 G. Simmel: Die Ruine, S. 37.

664 A. Gehlen: Zeit-Bilder, S. 280.

665 Ebd., S. 283.

666 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 149.

667 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 225

Form, schwappt über, sinkt herab, gewinnt neue Farben, Texturen, Gestalten und Be-

schaffenheiten – ein belebtes, verselbständigtes Eigenleben der Substanz: »a bounding

vitality of unbounded substance«.668

DieRuine istwederNaturobjektnochArtefakt.Sie verweilt beharrlich inmitteneines

Zwischenzustandes: »Thematter of the ruin is not rendered back to nature. It resides be-

tween nature and artifice: artifactual, partifactual, partificial.«669 Die Ruine ist ein Phä-

nomen zwischenNatur- und Kulturerzeugnis. Einer schroffen Opposition nach lässt sie

sich keiner der beiden Sphären eindeutig zuordnen. Gerade in der eigenartigen Liaison

von Natur und Kultur liegt augenscheinlich die Exzeptionalität der Ruine. Das vollkom-

men intakte Bauwerk und der bloße Staub der Gebäudereste stellen dabei die Pole dar,

zwischen denen die Ruine graduell Gestalt annimmt. Die Atmosphäre der Ruine ist von

dieser Ambivalenz zwischen Natur und Kultur bestimmt. In gleichem Maße ist unser

Raumerleben geprägt von den raumgliedernden, geplanten Verfahren der Architektur

und den kontingenten Prozessen der Natur.Wir befinden uns in architektonischenUm-

gebungen,die unswienatürliche erscheinen.Gleichermaßen gilt der umgekehrteGedan-

ke:Wirbefindenuns innatürlichenUmgebungen,dieunswiearchitektonische erscheinen.

Aus beidenWarten heraus, derjenigen der Natur wie derjenigen der Architektur, ist die

Ruine adäquat beschrieben. Die Elemente der ruinösen Atmosphäre bestehen genauso

in Bauwerken undGebäudefragmentenwie in Bäumen,Gewächsen, Tieren,Gewässern,

Witterungen,Licht, Schatten,Farben,Hölzern,Hügeln,SteinenundFelsen.EinZusam-

menspiel aus architektonischen und natürlichen Elementen und Strukturen formt das

Atmosphärengeschehen rund um die Ruine. Das jeweilige Beredtsein dieser Atmosphä-

ren gewinnt Bedeutung vor dem Hintergrund einer sprachlich und semiotisch instru-

ierten Wahrnehmung im bereits behandelten Sinne. Das Erlebte geht dabei einher mit

einer leiblich-sinnlichen Affizierung, die uns auch gefühlsmäßig in der einen oder an-

derenWeise stimmt. Dabei handelt es sich, wie wir gesehen haben, nicht um subjektive

Gemütszustände, sondern um objektive Qualitäten des im atmosphärischen Wahrneh-

mungsraumErlebten.DieserWahrnehmungsraum, in demdie Ruine ihreWirkung ent-

faltet, ist imweitesten Sinne die Landschaft – und zwar in gleicherWeise, ob es sich um

den wortwörtlichen Stadtdschungel am Times Square in I am Legend oder um die länd-

liche Idylle der Ruine des ehemaligen ZisterzienserabteisWaverley Abbey in 28Days Later

handelt.

Nehmen wir uns das Thema Landschaft vor, so geht es in zweierlei Hinsicht um das

Architektonische imNatürlichen.Darunter lässt sich zum einen verstehen, dass auch unbe-

baute Räume heute zumeist durch Landschaftsarchitektur entworfen, geplant und um-

gestaltetwerden; in dasNatürlicheder Landschaft fließt somit architektonischerGestal-

tungswille ein. Zumanderen steht die Ruine als Architektur oftmals imweiterenUmfeld

einer natürlichen Umgebung wie Wiesen, Felder, Wälder, Berge, Flüsse, Bäche und Se-

en. Die Ruine provoziert geradezu das »landschaftliche Auge«,670 das der Ruine in ihrer

Umgebung malerische Qualitäten abgewinnt. Mit der Landschaftswahrnehmung geht

die Frage nach der Einheit ihrer mannigfaltigen Einzelelemente einher. Wie kommt es,

668 Ebd., S. 3.

669 Ebd., S. 2.

670 G. Böhme: Atmosphäre, S. 226.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Ruinen-Ästhetik

dass wir in natürlichen und architektonischen Umgebungen eine Fülle disparater Ein-

zeldinge plötzlich als ein zusammengehöriges Ganzes vernehmen?Warumwird das Zu-

sammenspiel vonBäumen,Pflanzen,Gewässern,Tieren,Felsen,SteinenundRuinenzur

schönen, hässlichen, erhabenen oder melancholischen Landschaft? »Unser Bewußtsein

muß ein neues Ganzes, Einheitliches haben, über die Elemente hinweg, an ihre Sonder-

bedeutungen nicht gebunden und aus ihnen nicht mechanisch zusammengesetzt – das

erst ist die Landschaft«,671 heißt es bei Simmel. Das Ganze der Landschaft soll also nicht

einfach nur die Summe ihrer Teile sein.

Auchwenn ›Landschaft‹ und ›Atmosphäre‹ nicht einfach gleichzusetzen sind, stellen

sich an beiden verwandten, ästhetischen Phänomenen ähnliche Fragestellungen. Sim-

mel sieht den Begriff »Stimmung«672 als geeignet an, die charakteristische Form land-

schaftlicher Einheit zu bestimmen:

»Denn wie wir unter Stimmung eines Menschen das Einheitliche verstehen, das dau-

ernd oder für jetzt die Gesamtheit seiner seelischen Einzelinhalte färbt, nicht selbst

etwas Einzelnes, oft auch nicht an einem Einzelnen angebbar haftend, und doch das

Allgemeine, worin all dies Einzelne jetzt sich trifft – so durchdringt die Stimmung der

Landschaft alle ihre einzelnen Elemente, oft ohne daß man ein Einzelnes für sie haft-

bar machen könnte; in einer schwer bezeichenbaren Weise hat ein jedes an ihr teil –

aber sie besteht weder außerhalb dieser Beiträge, noch ist sie aus ihnen zusammen-

gesetzt.«673

Für die Frage, inwiefern die Stimmung einer Landschaft etwas ist, das der Landschaft

selbst zukommt, gilt dasselbe, was oben für die Objektivität der Atmosphären gezeigt

wurde: Es sind objektive Charakteristiken, die der Landschaft unabhängig von ihrem

jeweiligen Wahrgenommen-werden zukommen, aber nicht per se unabhängig von ihrer

potentiellenWahrnehmbarkeit durch uns.Das Landschaftlichewie auch das Atmosphä-

rische gibt es nur aufgrund unserer ästhetischenWahrnehmungsfähigkeit, die das mo-

mentan und simultan Gegebene auf die bereits beschriebenenWeisen zusammenführt,

aber sie bestehen unabhängig von deren einzelnem Gebrauch. Landschaft und Atmo-

sphäre sind folglich auch dann da, wenn sie nicht eigens wahrgenommen werden.674

Die Stimmung einer Landschaft ist also nicht als Stimmungsprojektion des wahrneh-

menden Subjekts, sondern als Phänomenalität des Zusammenspiels der Gegenstände

derWahrnehmung zu begreifen.675

Simmel zufolge ist es erst die analysierendeReflexion,diedas Landschaftserlebnis in

einzelne Bestandteile untergliedert und anschließendmit dem Problem ringt, das Gan-

ze der Landschaft nur als Zusammenfügung undBeziehung ihrer Komponenten denken

zukönnen.676DasLandschaftserleben sei jedoch als ganzheitliches vor jederReflexion zu

671 G. Simmel: Philosophie der Landschaft, S. 42.

672 Ebd., S. 49; vgl. auch W. Henckmann: Atmosphäre, Stimmung, Gefühl, S. 45–84; siehe zudem: Anna-

Katharina Gisbertz (Hg.): Stimmung. Zur Wiederkehr einer ästhetischen Kategorie, München 2011.

673 G. Simmel: Philosophie der Landschaft, S. 49.

674 Vgl. M. Seel: Eine Ästhetik der Natur, S. 102ff.

675 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 140.

676 Vgl. G. Simmel: Philosophie der Landschaft, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 227

begreifen: »Als ganze Menschen stehen wir vor der Landschaft, der natürlichen wie der

kunstgewordenen, und der Akt, der sie für uns schafft, ist unmittelbar ein schauender

und ein fühlender, erst in der nachträglichen Reflexion in diese Gesondertheiten zer-

spaltener.«677 Uns begegnet hier erneut, was im Blick auf die Atmosphären unter Primat

der Wahrnehmung verhandelt wurde. Die Einheit der Landschaft als ihre wahrnehmba-

re Stimmung bestimmt Simmel als etwas Präreflexives, das erst im Nachhinein durch

das Denken in einzelne Elemente zergliedert wird. Das ist für die Beschreibung der un-

mittelbaren Landschaftswahrnehmung zunächst einmal einleuchtend. Schließlich stel-

len wir uns nicht auf eine Anhöhe und beginnen aktiv damit, Baum, Wiese, Ruine und

Bachmiteinander inVerbindungzu setzen,umdadurchanschließendeineLandschafts-

wahrnehmung zu synthetisieren. Der Landschaftsblick stellt sich vielmehr ohne unser

agierendes Zutun ein. Gleichwohl darf nicht unter den Tisch fallen, was dabei implizit

im Spiel ist; nicht zuletzt nämlich eine an den Objekten der Kunst geschulte Wahrneh-

mung, die Landschaft als Landschaft erblickt und mitkonstituiert:678 »Wo wir wirklich

Landschaft und nicht mehr eine Summe einzelner Naturgegenstände sehen, haben wir

ein Kunstwerk in statu nascendi.«679 Besonders die Ruine evoziert ein pittoreskes Be-

wusstsein für Landschaft, da sie ein beliebtes Sujet der Landschaftsmalerei ist: »How

painters have set the ruin in their landscapes shapes how we seek the ruin in the lay

of the land. Ruin imitates art.«680 Damit nehmen ästhetische Reflexionen der Künste

über Landschaft Eingang in das Landschaftserleben. Von einer präreflexiven Wahrneh-

mung kann somit streng genommen nicht die Rede sein.Wie und als was Landschaft er-

lebt wird, ist vielmehr zutiefst durchdrungen davon, welche Reflexionen ihrem Erleben

zugrunde liegen. Unter Beachtung im Spiel befindlicher Reflexionsvollzüge lässt sich

zudem erklären, inwiefern das Landschaftserleben gerade ein disharmonisches, dispa-

rates, heterogenes Geschehen zusammenhält, statt bloß in einem harmonischen, kon-

gruenten, homogenen Einssein einerseits zwischen Landschaft und ihren Bestandtei-

len und andererseits zwischen Landschaft und Betrachter zu bestehen. Die Reflexion

hält die unterschiedlichen Aspekte der Landschaft nebeneinander, statt sie ineinander

zu überführen.Die Einheit bestimmter Landschaften resultiert »aus der simultanen Er-

fassung ihrer divergierenden Gestalten«,681 nicht aus deren Vereinheitlichung. Damit

wird die spezifische Besonderheit individueller Landschaften anerkannt und gewahrt:

»Die Einheit der landschaftlichen Anschauung ist Einheit ohne Ganzes.«682 Die dispara-

ten Momente der Landschaftswahrnehmung bleiben demnach disparat und gewinnen

in der gegenwärtigen Anschauung von Landschaft gerade in ihrer Vielfalt eine Form der

Einheit im Augenblick. Als was auch immer wir die jeweilige Landschaft erfahren, sie

677 Ebd., S. 52.

678 Gernot Böhme hält der konstituierenden Rolle des reflektierenden Subjekts entgegen, dass dem

Landschaftsblick von Seiten der Natur aus immer schon etwas entgegen kommt, wie Symbiosen

bestimmter Vegetationstypen untereinander oder zwischen Flora und Fauna, die ihre gemein-

schaftliche Wahrnehmung nahelegen. Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 226 sowie G. Böhme: Leib,

S. 179.

679 G. Simmel: Philosophie der Landschaft, S. 47.

680 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 369.

681 M. Seel: Eine Ästhetik der Natur, S. 229.

682 Ebd., S. 223.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Ruinen-Ästhetik

fällt mit unseren begrifflichen Identifikationen beispielsweise als schön, hässlich, erha-

ben oder melancholisch nicht zusammen. Das Einheitliche der Wahrnehmung der Na-

turlandschaft kann nicht nur im Einssein mit der Natur im Sinne einer harmonischen

und übereinstimmenden Korrespondenz zwischenWahrnehmenden undWahrgenom-

menem bestehen.683 Die Landschaft bleibt eine individuell besondere, die sich unseren

begrifflichen Bestimmungen nicht fügt: »[…] die hier gemeinte Stimmung einer Land-

schaft ist durchaus nur die Stimmung eben dieser Landschaft und kann niemals die einer

anderen sein, obgleich man beide vielleicht unter den Allgemeinbegriff, zum Beispiel,

des Melancholischen fassen kann. […] Die einer Landschaft wirklich und individuell ei-

gene Stimmung ist mit derartigen Abstraktionen so wenig zu bezeichnen, wie ihre An-

schaulichkeit selbst mit Begriffen beschrieben werden kann.«684 Mit einer allgemeinen

begrifflichen Charakterisierung ist die spezifische Landschaft also zunächst einmal we-

nig erschlossen.Äquivalent zudenAtmosphären lässt sich festhalten:Manmuss sich der

Landschaft aussetzen, um zu verstehen, worum es geht.

›Aussetzen‹ ist das treffende Wort, denn wir stehen Landschaften nicht bloß gegen-

über,wir befindenuns in ihnen.SchmitzbestimmtLandschaft demgemäßalsMediumei-

nerAusleibung.685 Landschaft geht demnachnicht darin auf, vomvisuellenLandschafts-

blick eingerahmt zuwerden.Das Erleben einer Landschaft ist wesentlich durch das leib-

liche »In-sein«686 in Umgebungen bestimmt, statt nur in Anblicken eines Gegenübers

zu verharren. Der Raum der Landschaftserfahrung ist der Raum leiblich gespürter, of-

fener, unbestimmter Weite, die uns umgibt.687 Vor der Landschaft kann man nur in der

Landschaft stehen.688Wesentlich für die Landschaftserfahrung ist somit nicht das phä-

nomenale Gegenüber einzelner oder mehrerer Gegenstände, sondern »mitten unter die-

sen Gegenständen zu sein«.689 Landschaft entfaltet sich dabei ästhetisch nicht bloß als

Raum, sondern als »Zeit-Raum der Erfahrung«.690 Landschaft ist somit »das spatiale

und temporale Grundverhältnis […], in dem Bauwerke stehen und auf das sie sich ein-

stellen müssen«.691 Die zeitlichen Dimensionen angesichts der Ruinen werden im Ab-

schnitt zu denRuinen der Vergangenheit, Zukunft undGegenwart noch einmal eigens behan-

delt. Als dynamischer und unüberblickbarer Geschehenszusammenhang umgibt Land-

schaft die Wahrnehmenden. Landschaft, wie auch Atmosphäre, ist kein statisches Phä-

nomen; Bewegung herrscht auf Seiten des Wahrnehmungssubjekts als Wanderer oder

Stadtflaneur genauso wie auf Seiten derWahrnehmungsgegenstände,wennMenschen,

Tiere und Pflanzen, aber auch derWechsel vonWitterungen und Lichtverhältnissen den

Raum beleben. Vom atmosphärischen Raumerleben unterscheidet sich die Landschaft

683 Vgl. ebd., S. 223f.

684 G. Simmel: Philosophie der Landschaft, S. 51.

685 Vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 121, 127.

686 G. Böhme: Leib, S. 183.

687 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 119.

688 Vgl. M. Seel: Eine Ästhetik der Natur, S. 224.

689 Martin Seel: Ästhetik und Aisthetik. Über einige Besonderheiten ästhetischer Wahrnehmung –mit einem

Anhang über den Zeitraum der Landschaft, in: ders. (Hg.): Ethisch-ästhetische Studien, Frankfurt a.M.

1996, S. 36–69, hier S. 61.

690 Ebd.

691 M. Seel: Räume im Raum der Gegenwart, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 229

schlicht durch ihreDimension und die horizontaleOffenheit. Eine Atmosphäre hat auch

die Abstellkammer, während klarerweise niemand von der ›Landschaft der Abstellkam-

mer‹ spricht.Landschaft ist somit eineunter anderenFormenatmosphärischenErschei-

nens.692 Landschaften sind zu einem offenen Horizont hin unbestimmt weit in die Fer-

ne ausgreifende Räume.693 Landschaftliche Atmosphäre ist erst mit dieser Öffnung des

Raumes zumHorizont hin gegeben: »Wir können ästhetische Landschaft einfach als ei-

nen (horizontal und vertikal) zu einem Horizont hin offenen größeren Raum definie-

ren.«694

Noch in einemganz anderen Sinne lässt sichNatur imHinblick auf Ruinen reflektie-

ren, nämlich dann, wenn uns natürliche Gebilde wie Berge, Grotten, abgestorbene Bäu-

me und andere Naturformationen wie Ruinen erscheinen.695 Dieser Sonderfall wird im

Abschnitt zur Typologie der Ruinen nochmals aufgegriffen. Mit den zuletzt angestellten

Überlegungen zum Landschaftsbegriff neigen sich die Begriffsreflexionen zur Ruinen-

ästhetik dem Ende zu, wenn auch damit nichts abgeschlossen ist, sondern unterschied-

licheDimensionendes ästhetischen Interesses anRuinenvielmehr erst eröffnetwurden.

Was nun noch aussteht, ist ein Verständnis der immer wieder angesprochenen ästheti-

schen Reflexion, die sich auf unterschiedlicheWeise in, an undmit Ruinen vollziehen lässt.

4.8 Zweites Zwischenfazit

Der Großabschnitt Theoretische Reflexion sollte die im Spiel befindlichen, zentralen Be-

griffe des Ruinenästhetischen klären. Zu diesem Zweck wurden der Reihe nach die Di-

mensionen der Wahrnehmung, Sprache, Zeichen und Gefühle in den Blick genommen.

Auf Grundlage der vollzogenenÜberlegungen ließen sich die raumästhetischen Begriffe

›Aura‹ und ›Atmosphäre‹ erläutern, deren Spezifität bei den Ruinen sowohl in architek-

tonischen, als auch in natürlichen Charakteristiken besteht.

Den Auftakt zu den Überlegungen zur Wahrnehmung, die sich letztlich durch die

gesamte Studie ziehen, stellte Konrad Fiedlers eigensinnige Theorie der Ausdrucksbe-

wegung der Wahrnehmung dar, die er in Auseinandersetzung mit Kunst entwickelte.

Knapp umrissen, zeichnet dieseWahrnehmungstheorie die Auffassung aus, dass wir zu

einem gewissen Maße Schöpfer, Gestalter, ja letztlich Künstler unserer Wahrnehmung

692 »Die Atmosphärenkonzeption verspricht einen neuen Zugang zum Landschaftserleben. Daher

sind Atmosphären der eigentliche Gegenstand der Untersuchung, da sie jene Verbindung von

Landschaft undMensch darstellen,welche als erlebteWirkung einer Landschaft verstandenwird.«

(M. Ulber: Landschaft und Atmosphäre, S. 31); Ulber schlägt zur Charakterisierung natürlicher und

urbaner Landschaftsatmosphären drei unterschiedliche Ebenen vor: »Zur massiven Ebene zählt

die räumliche Struktur mit Topographie, Bebauung und raumgreifender Vegetation. Zur mobilen

Ebene gehören Dinge, Menschen, Tiere und kleine Vegetation. Der ephemeren Ebene werden alle

flüchtigen Phänomene des Wetters sowie die Geräusche und Gerüche zugeordnet. Alle drei Ebe-

nen zusammen prägen den Charakter der Atmosphäre.« (Ebd., S. 69f.)

693 Vgl. M. Seel: Ästhetik und Aisthetik, S. 61f.

694 Ebd., S. 62.

695 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 47–51.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Ruinen-Ästhetik

sind.Mit Fiedler lässt sichWahrnehmung statt als passives, statischesGeschehender re-

sponsiven Aufnahme einer äußerenWelt als aktive, dynamische Tätigkeit der konstruk-

tivenGestaltungunsererWahrnehmungswelt betrachten.Diese vornehmlich gegenüber

naturwissenschaftlichen Konzeptionen derWahrnehmung in Stellung gebrachteWahr-

nehmungstheorie darf klarerweise nicht überstrapaziert werden: Der konstruktive An-

teil individueller Anschauung liegt stets auf Seiten des Subjekts, nicht auf Seiten des

Objekts derWahrnehmungssituation.Spezifiziertwurden dieseÜberlegungen zur Stel-

lung derWahrnehmung zwischen Geist undWelt im Rückgriff auf SchürmannsTheorie

des Sehens. Zwischen Konstruktivität und Responsivität lässt sich das Sehen als eine ja-

nusköpfige Tätigkeit zwischen Geist undWelt plausibilisieren.Mit Seel wurden schließ-

lich drei Grundformen des Wahrnehmens differenziert, die bei aller Wahrnehmung je-

derzeit im Spiel sein können: etwas wahrnehmen, etwas als etwas wahrnehmen und etwas in

etwas wahrnehmen.

Mit den angestelltenÜberlegungen zumEtwas-als-etwas-Wahrnehmen und Etwas-

in-etwas-Wahrnehmen hatten wir bereits den Bereich einer begrifflich instruierten

Wahrnehmung betreten. Für diese Formen einer differenzierten Anschauung ist die

Rolle der natürlichen Sprache zentral. Wilhelm von Humboldt steht Pate für eine

Auffassung von Sprache, wonach wir, komplementär zu Fiedlers Theorie der Wahrneh-

mung, im individuellen Sprechen nicht bloß den Dingen im eigenen Sinne Bedeutung

geben können, sondern auch Einfluss auf den kollektiven Sprachgebrauch nehmen.

Die Bildung der natürlichen Sprachen ist nichts Statisches, vielmehr etwas zutiefst

Dynamisches.Wir sind zwar durch Sprache weitreichend bestimmt, können uns jedoch

in der Sprache zur Sprache in gewissem Maße frei verhalten. Im Sprechen, wie im

Wahrnehmen, steht es uns in gewisser Weise offen, im Laufe unseres Lebens indivi-

duelle Weisen des Wahrnehmens und Sprechens auszubilden. Klarerweise bleibt der

Spielraum hierbei jederzeit gebunden an Normen dieser immer auch sozial geteilten

Praktiken der Wahrnehmung und Sprache. Im Anschluss an Humboldt lässt sich Spra-

che als ein Ganzes betrachten, das unser In-der-Welt-sein in fundamentaler Weise

prägt und trägt. Ein ganzheitliches Verständnis von Sprache sollte unter Referenz zu

Bertram im Blick auf den semantischen Holismus bzw. Bedeutungsholismus vorge-

stellt werden. In diesem Sinne ist Sprache das Netz von Bedeutungen, das sich in der

relationalen Stellung der Begriffe zueinander bildet und unsere Wahrnehmung trägt.

Für ästhetische Wahrnehmungsvollzüge ist dieses Verständnis der Rolle der Sprache

fundamental, um erläutern zu können, inwiefern in der leiblich-sinnlichen Anschauung

Dinge in sinnhafterWeise erlebbar werden.

Das auf den Abschnitt zur Sprache folgende Kapitel war der Semiotik gewidmet.

Einerseits sollte ersichtlich werden, inwiefern Ruinen in unterschiedlichen Kontexten

diverse Verweiszusammenhänge zugesprochen werden. Vor allem als Symbol oder Al-

legorie fungiert die Ruine als Zeichen für alles Mögliche, ohne dass deshalb von Belie-

bigkeit gesprochen werden darf. Im Falle des Symbols haben wir es mit einer (weitge-

hend) eindeutigen Sinnzuweisung, im Falle der Allegorie mit einem anders-, doppel-

oder mehrdeutigen Verweis zu tun. Schließlich wurde der für Ruinen zentrale Begriff

der ›Spur‹ anhand einiger erkenntniskritischer Charakteristiken definiert, um zu zei-

gen, dass sich der Spurbegriff zur Bestimmung der Ruinen in semiotischer Hinsicht in

besondererWeise eignet.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 231

Den Übergang von einem Fokus auf den sinnhaften Dimensionen der Ruinenästhe-

tik hin zu einer eher leiblich-sinnlichen Auseinandersetzung mit Ruinen markierte der

Abschnitt zu den Gefühlen. Von der Spur zum leiblich-sinnlichen Spüren überzugehen

bedeutet, den Schwerpunkt der Überlegungen von Verständnisweisen auf Wahrneh-

mungsweisen zu verlagern. Ruinen werden oftmals als melancholische, nostalgische

oder elegische Objekte beschrieben, in deren Begegnung sich eine spezifische Form

der Empfindsamkeit einstellt. Diese Affizierung als Stimmungen einer subjektiven

Projektion oder Erinnerung zu begreifen, wäre ein unzureichendes Verständnis der

Objektivität dieser Charakteristiken der Ruinen, die wir schließlich als Objekte in der

Welt vorfinden. Der Ästhetik der Ruinen muss es um leiblich-sinnlich wahrnehmbare

Phänomene in der Welt gehen und als solchen kommen den Ruinen die genannten

Gefühlsqualitäten zu.

Die Passagen zum Raum der Wahrnehmung, Raum der Sprache, Raum der Zeichen

und Raum der Gefühle dienten einer Vorbereitung der Auseinandersetzung mit den

für raumästhetische Überlegungen zentralen Begriffen ›Aura‹ und ›Atmosphäre‹. Als

zugleich sinnliches und sinnhaftes Geschehen sollten das auratische und atmosphäri-

sche Erscheinen die ästhetischen Erfahrungsvollzüge angesichts von Ruinen erläutern.

Während diese Abschnitte in Auseinandersetzungmit den einschlägigenDebatten noch

recht allgemeine Begriffsarbeit darstellten, sollte in den darauf folgenden Abschnitten

noch einmal dezidiert auf Natur und Architektur eingegangen werden in der Annahme,

dass beide Sphären für die Atmosphären der Ruinen in gleicher Weise zentral sind.

Die Atmosphären der Ruinen kennzeichnet ein Zusammenspiel architektonischer und

natürlicher Elemente.

Für das vonmir vorgeschlagene Verständnis der Ruinenästhetik als eines atmosphä-

rischen Reflexionsgeschehens fehlt nunmehr lediglich eine Auseinandersetzung mit

demReflexionsbegriff. Es wurde im Laufe der Argumentation immerwieder behauptet,

das Ruinenästhetische kennzeichne bestimmte Reflexionsvollzüge. Die Begründung

dieser Annahme blieb die Studie bislang schuldig. Der letzte Großabschnitt wird ent-

sprechend die ästhetische Reflexion erläutern, die sich an Ruinen vollzieht. Zu diesem

Zweck sollen zunächst einige Ruinentypen voneinander unterschieden werden, um

noch einmal zu sehen, dass sich das Ruinenästhetische nicht im Sinne einfacher Defi-

nitionen hinreichend erfassen lässt. Anschließend sollen unterschiedliche Formen der

Reflexion aufgezeigt werden, um letztlich ein adäquates Verständnis der ästhetischen

Reflexion für dieRuinenästhetik stark zumachen.Bevorwir in die Schlussbemerkungen

übergehen,werden noch einmal die Ruinen der Vergangenheit, Zukunft undGegenwart

einen Auftritt erhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches

Reflexionsgeschehen

Die Ruinen-Ästhetik ist eminent reflexiv.1

Ruinen sind ästhetische Reflexionsobjekte, über die wiederum in unterschiedlichen äs-

thetischenMedien reflektiertwird.DieserKerngedankeder vorliegendenStudie soll nun

ausgeführtwerden.DieÄsthetik derRuinengewinnt ihrenSinnmaßgeblich imZuge äs-

thetischerReflexionen.Dochwie lässt sichdiese ästhetischeReflexionverstehen?Schau-

en wir zunächst noch einmal auf unterschiedliche Gestalten von Ruinen.

5.1 Typologie der Ruinen

Ruinen gibt es potentiell so viele und vielgestaltige, wie Gebäude in der Welt. Jedes neu

geschaffene Bauwerk birgt die Möglichkeit und die im Zeitverlauf an Sicherheit gren-

zende Wahrscheinlichkeit, zu einer weiteren Ruine zu werden. Der erweiterte Phäno-

menbereich des Ruinösen umfasst prinzipiell jeden möglichen vom Menschen herge-

stellten Gegenstand in der Welt. Jedes Artefakt kann, sich selbst überlassen, zu einer

Ding- oder Objektruine werden. Um die daraus resultierende breite Spanne verschie-

denartigerPhänomenedifferenziert indenBlick zunehmen,sollte eineSchrift überRui-

nenwenigstens nicht ohne den Versuch einer Definition unterschiedlicher Ruinentypen

operieren – wenn auch ohne Anspruch auf Vollständigkeit. Den Auftakt der Studie hat-

te die knappe Definition markiert: Ruinen sind verfallen(d)e Bauwerke, begleitet von dem

Verdacht, dass dieses verkürzte Verständnis der Ruinen offensichtlich nicht genügt, um

ihrem ästhetischen Potential gerecht zu werden. Worin soll die ästhetische Faszinati-

on an verfallen(d)en Bauwerken bestehen? In diesem Kapitel soll die Definition der Rui-

ne aufGrundlageder vorausgegangenenReflexionennunweitergehendausdifferenziert

werden.Damit demBegriff ›Ruine‹ eine durchaus heterogeneGruppe von Phänomenen

angesprochen ist, wird es im Folgenden um eine Typologie unterschiedlicher Ruinen-

gestalten gehen. Zu diesem Zweck sollen verschiedene Ruinentypen definiert werden,

1 G. Raulet: Die Ruinen im ästhetischen Diskurs der Moderne, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Ruinen-Ästhetik

die jeweils auf divergierendeVerursachungenundUmstände der Ruinierung verweisen.

Wir werden sehen, dass letzten Endes alle diese strukturierenden und klassifizierenden

Definitionsversuche unzureichend Auskunft darüber geben, inwiefern die Ruine in äs-

thetischerHinsicht zu bewerten ist.Erst die ästhetischeReflexion erlaubt ein geeignetes

Verständnis des ästhetischen Potentials der Ruine und des Ruinösen.

Die Typologie der Ruinen arbeitetmit folgenden Kategorisierungen: Die erste Ober-

kategorie sind (i) Ruinen, die durch natürliche Prozesse verursacht werden, die sich wiederum

in (i.a) Verfallsruinen als Ergebnis einer langsamen Zersetzung durch den ›Zahn der Zeit‹

und (i.b) Zerstörungsruinen als abrupte Destruktion durch Naturgewalten einteilen las-

sen. Die zweite Oberkategorie sind (ii) Ruinen, die durch den Menschen verursacht werden,

die sich wiederum in (ii.a) Leerstandsruinen als verlassene Architekturen ohne auf den

ersten Blick erkennbare Verfalls- oder Zerstörungsphänomene, (ii.b) Wirtschaftsruinen

als langsamer Verfall eines vorhandenen Gebäudes durch mangelnde Instandhaltung,

(ii.c) Bau- und Investitionsruinen als Aufgabe eines in der Errichtung befindlichen Baupro-

jektes, (ii.d) Konflikt- und Kriegsruinen als langsam fortschreitende oder plötzliche Zer-

störung durch kriegerische Auseinandersetzungen, aber auch aufgrund von atomaren

Katastrophen und anderen Kehrseiten der technischen Errungenschaften, (ii.e) Ruinen

als Denkmäler im Sinne kulturell institutionalisierter Ruinen, (ii.f) zerstörte Denkmäler als

Ruinen der Ruinen und schließlich (ii.g) künstliche Ruinen als intendiert gestaltete Rui-

nen einteilen lassen.Die dritteOberkategorie sind (iii)Ruinen, die durch einZusammenspiel

des Einflusses von Natur und Mensch entstehen, wie Kriegsruinen, die nach ihrer kriegeri-

schen Zerstörung der Natur überlassen werden oder Verfallsruinen, welche der Mensch

als Behausung reaktiviert. Unter der vierten Oberkategorie sollen (iv) Sonderfälle des Rui-

nösengesammeltwerden,die aufAnalogien zurRuineberuhen.Dazuzählen (iv.a)Objekt-

bzw. Dingruinen, beispielsweise Schiffswracks, Autofriedhöfe und heruntergekommene

Einrichtungsgegenstände, (iv.b) Körperruinen, wie der gealterte oder kranke menschli-

che Körper, der Torso oder der Leichnam, (iv.c) Geist bzw. Bewusstsein als Ruine, wenn das

Selbst in Fragmente zerfällt und sich imZuge von psychischenAusnahmezuständen,Er-

krankungen oder dem fortgeschrittenen Altern kein zusammenhängendes Selbst- und

Weltbewusstseinmehr bildet, (iv.d)Naturbzw.dieErdealsRuine,wennunsGebirgsforma-

tionen,abgestorbeneBäumeoder sogarder gesamtePlanetErdewieRuinen erscheinen,

(iv.e)Medienruinen als Ruinierung desmateriellenGrundesmedialer Träger, (iv.f) Sprache

als Ruine, wenn der semiotische Prozess als permanentes Werden und Vergehen begrif-

fen wird, (iv.g) Philosophie als Ruine, die Geschichte des Philosophierens als andauernde

Konstruktion, Dekonstruktion und Destruktion von ›Gedankengebäuden‹ und schließ-

lich (iv.h) der ruinierende Blick als imaginative Wahrnehmungsleistung, welche die Dinge

im Lichte ihres Endes betrachtet. Diese Zusammenschau des Spektrums einer Ästhetik

der Ruine und des Ruinösen soll nun der Reihe nach entfaltet werden.

(i) Ruinen können auf unterschiedliche Weise durch den Einfluss der Natur verur-

sacht werden. DerMensch errichtet ein Gebäude, das anschließend anderen Kräften als

den seinen unterworfen ist. Kategorial zu unterscheiden ist ein langsam fortschreiten-

derVerfall durchdenEinfluss derNatur, vonplötzlichenZerstörungendurchNaturkata-

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 235

strophen. »DerVerfall erst öffnet den Raumdes Schönen der Ruinen«,2 heißt es bei Hart-

mut Böhme. In einer früheren Version desselben AufsatzesDie Ästhetik der Ruinen lautete

es noch: »DieZerstörung erst öffnet denRaumdes Schönen der Ruinen.«3 Verfall und Zer-

störung sind gleichermaßen zentraleMomente des Ruinenästhetischen,wenn auch kei-

ne gleichzusetzenden Phänomene.Verfall ist eine über einen längeren Zeitraumallmäh-

lich fortschreitende, sukzessive Verschlechterung des Zustands einer Sache; Zerstörung

ist eine oft schnelle, schlagartige und gewaltsameEinwirkung auf einenGegenstand,die

dessen Ruinierung zur Folge hat.

(i.a) Der Verfall als langsame Zersetzung durch Natur schreitet sukzessive voran,

ohne einschlägiges Ereignis der Destruktion. Über lange Zeiträume hinweg und kaum

merklich tragenWitterungenSchicht umSchicht denAufbaudesGebäudes ab.Lufttem-

peratur und -feuchtigkeit, Dürre, Frost, Stürme, Regen, Hagel, Schnee und Eis wirken

je nach Standort und Gefilde unaufhörlich auf das Material des Gebäudes ein. Solange

die integreGeschlossenheit der Architektur noch besteht, sind zunächst nur die äußeren

Schichten des Bauwerkes betroffen; sobald Dach undMauern kollabieren, sind auch die

innenarchitektonischen Bereiche denWetterverhältnissen schutzlos ausgeliefert.Ober-

flächen werden durch physische und chemische Einwirkung angegriffen und verändern

sich; Staub und Schmutz bilden sich, wo architektonische Strukturen und Räume nicht

mehr gepflegt werden; Gräser, Pflanzen, Bäume und Pilze finden Lücken, Nischen und

Spalten, aus denen sie emporwachsen; Ungeziefer und Tiere aller Art nisten sich ein,wo

sie niemandmehr vertreibt.Dieser allmähliche Vorgang verleiht denGebäuden auf kurz

oder lang ihre lädierte Verfallsgestalt.

(i.b) Zu Zerstörungen durch Natur kommt es dann, wenn die Naturgewalten ohne

direktes Zutun des Menschen zu Katastrophen führen. So kommt es durch Wirbel-

stürme wie Orkane, Hurrikane, Tornados oder Zyklone, Hochwasser, Sturmfluten,

Überschwemmungen, Lawinen, Erdrutsche, Dürreperioden, Waldbrände, Vulkanaus-

brüche, Erdbeben und damit verbundene Auswirkungen wie Tsunamis zu plötzlichen,

massiven Verheerungen einzelner Objekte und Gebäude, Orte oder gesamter Regionen.

Das Resultat sind Ruinen – nicht als Folge von Alterungsprozessen und Material-

ermüdung, sondern von überwältigenden Naturkräften. Den durch Naturgewalten

zerstörten Architekturen haftet etwas an, das gemeinhin als Erhabenheit bezeichnet

wird. Schrecken und Schaudern erfassen uns angesichts der Spuren der Verwüstung,

die entsprechende Naturereignisse am gestalteten Lebensraum des Menschen hinter-

lassen. Klein und nichtig wirkt das Werk des Menschen angesichts der Dimensionen

der Kräfte des Universums.

(ii) Im Unterschied zu Verfall und Zerstörung durch Natur ist die Ruinierung durch

das Zutun oder Unterlassen desMenschen zu begreifen.Die Ursachenfrage,wie die ein-

zelne Ruine entstanden ist, wird hiernach grundlegend anders beantwortet. Sosehr Na-

tur im Folgenden am Vorgang der Ruinierung beteiligt bleibt, sind es Entscheidungen

2 Hartmut Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, in: Dietmar Kamper u. Christoph Wulf (Hg.): Logik und

Leidenschaft. Erträge historischer Anthropologie, Berlin 2002, S. 706–717, hier S. 706, Kursivierung KB.

3 Hartmut Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, in: Dietmar Kamper u. Christoph Wulf (Hg.): Der Schein

des Schönen, Göttingen 1989, S. 287–304, hier S. 287, Kursivierung KB.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Ruinen-Ästhetik

unddaraus resultierendeHandlungen desMenschen,die zuVerfall undZerstörung füh-

ren, nicht kontingente Naturprozesse.

(ii.a) Zu nennen ist zunächst die Leerstandsruine. Im Film 28Days Later war uns die-

ser Typus der Ruinierung begegnet. Leerstandsruinen sind jüngst aufgegebene Gebäu-

de ohne erkennbare, gravierende Verfalls- oder Zerstörungsphänomene. Es handelt sich

schlicht um verlassene Architekturen. Klarerweise bezeichnen wir nicht jedes leerste-

hendeBauwerk sofort alsRuine, immerhinkönnenauchNeubautenvor ihremErstbezug

kurzzeitig leer stehen oder Bauobjekte den Besitzer wechseln.Wenn Gebäude aufgege-

ben und sich selbst überlassen werden, handelt es sich jedoch in bestimmten Kontexten

sofort um Ruinen. So war der nach der Nuklearkatastrophe von Tschernobyl evakuier-

te Ort Prypjat ab dem ersten Moment eine Ruinenlandschaft, auch wenn anfangs keine

Spuren des Verfalls erkennbar waren.

(ii.b) Den Übergang von der Leerstandsruine zurWirtschaftsruine markieren sicht-

bare Verfalls- oder Zerstörungsphänomene. UmWirtschaftsruinen handelt es sich, weil

die Architekturen keiner Befriedigung vonGrundbedürfnissenmehr dienen und zu die-

sem Zweck auch nicht mehr bewirtschaftet, also belebt und gepflegt werden. Gründe

dafür können sein, dass der entsprechende Architekturstil schlicht aus der Mode ge-

kommen ist oder eine zeitgemäßeNutzungundWohnqualität nichtmehr gegeben sind.

In dem Moment, in dem Fensterscheiben kaputt gehen oder zerbrochen werden, Mau-

ern oder das Dach einstürzen, Pflanzenbewuchs ausartet und Trümmer herumliegen,

setzt die merkliche Ruinierung des Gebäudes ein. Wirtschaftsruinen sind das Ergebnis

einer langsamenZersetzungder architektonischenObjekte durchunterlassene Instand-

haltung. Der sogenannten broken-windows-Theorie zufolge zieht die einmal in Gang ge-

setzte Ruinierung auf kurz oder langweitere Verwahrlosungen desGebäudes und seiner

unmittelbaren Umgebung nach sich. So führt der einsetzende Vandalismus an leerste-

henden Bauwerken meist nach einiger Zeit zu deren ansteigender Ruinierung, da die

Hemmschwelle vor weiteren Zerstörungen zusehends sinkt.4 Die meisten der oben ge-

nanntenVerfallsruinen sind zugleichWirtschaftsruinen. Für einen differenzierten Blick

auf die Ursachenfrage heißt das, der ruinöse Zustand der Gebäude resultiert aus der

mangelhaften Pflege durch Menschenhand und folglich den behandelten kontingenten

Prozessen der Natur, welche die Gestalt des Bauwerks verändern.

(ii.c) Eine umgekehrte Ruine stellt in gewissem Sinne die Bau- oder auch Investiti-

onsruine dar. Nicht ein vormalig intaktes Gebäude unterliegt der Ruinierung, sondern

ein noch nicht fertiggestelltes Bauwerk ist bereits Verfall und Zerstörung preisgegeben.

Das Bauwerk unterminiert seine Gegenwart als nutzbare Architektur und verharrt »in

einem unentschiedenen, paradoxen Zustand zwischen Vollendung und Auflösung«.5

Das Noch-nicht-Fertiggestellte, das Fertige und das Bereits-wieder-Verfallende verbin-

den sich zur Gestalt eines unabschließbaren Projekts in Form der Bauruine.6 Auch hier

liegt der Analogieschluss zummenschlichen Dasein nahe, das sich als Durchleben einer

unüberblickbaren Ansammlung unvollendeter Prozesse reflektieren lässt. Die Bauruine

wird zur Allegorie des Lebens: Das Leben imGanzen nicht als vollendetesWerk, sondern

4 Vgl. K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 47f.

5 Ebd., S. 36.

6 Vgl. ebd., S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 237

als »Ruine des Bauvorhabens«.7 Die umgekehrten Ruinen sind keine Bauten, die zu

Trümmern zerfallen, nachdem sie gebaut wurden, sondern sich zu Trümmern erheben,

bevor sie gebautwerden.8 Bauruinen sind dermanifestierte Übergangsprozess schlecht-

hin. Ein Zwischenstadium des Bauprozesses wird festgefroren, um anschließend dem

Verfall zu erliegen. Zu diesem Typus der Ruine kommt es meist dann, wenn Bauvorha-

ben aufgrund unzureichender Finanzierung, technischer Fehlplanung oder sonstiger

wirtschaftlicher, politischer odermilitärischer Umstände abgebrochenwerdenmüssen.

Auch die Investitionsruine ist das eklatante Zeichen einer Krise.

(ii.d) Nicht bloß Signum der Krise, vielmehr Zeichen der Katastrophe ist die Kon-

flikt- und Kriegsruine. Äquivalent zur Naturkatastrophe resultiert die Kriegsruine aus

der rapidenZerstörungmenschlicher Lebensräume – jedochdurchMenschenhand.Den

Unterschied zur Zerstörungsruine durch die Kontingenz der Naturgewalten markiert

die Intention, diemit den Verwüstungen durch denMenschen einhergeht. Kriegerische

Handlungen werden, sosehr sie das unerwünschte Ergebnis einer Verkettung von un-

glücklichen Ereignissen sein können, absichtsvoll durchgeführt. Die Zerstörungen sind

keine Überraschung, sondern der kalkulierte Preis der Auseinandersetzung. Ob es sich

umVandalismus imZuge vonAufständenundBürgerkriegen,Terrorismus,Bombardie-

rungen oder Artillerie- und Infanteriegefechte handelt, immer sind Ruinen als Begleit-

erscheinung diematerielle Evidenz dieser konflikthaften Geschehnisse. Zu den Konflik-

truinen lassen sich in einemweiteren Sinne ebenso die Zerstörungen durch die Kehrsei-

ten der Technik, wie z.B. Atomunfälle, zählen. Auch vom Menschen selbst verursachte

Epidemien, wie in 28Days Later und I am Legend, Versorgungsengpässe bei der Deckung

der Grundbedürfnisse der Bevölkerung, Klimakatastrophen und Umweltzerstörung als

Folgen der Ruinierung des Planeten Erde durch den Menschen gehören zu den mögli-

chen Verursachungen, durch die Konfliktruinen entstehen. Direkt oder indirekt wird

(nicht allein) desMenschenWerkdurchdenMenschen zerstört. ImUnterschied zurVer-

fallsruine und ihrem passiven Zerfall durch den ›Zahn der Zeit‹ haben wir es bei der Kon-

fliktruine mit aktiver Zerstörung als Konsequenz menschlichen Handelns zu tun.

(ii.e) Im Rahmen der Erinnerungskultur können Ruinen zu Denkmälern nobilitiert

werden,wenn ihnenbesondere (kunst-)historische,politische oder soziale Bedeutungen

zukommen. Im Interesse einer kollektiven Identitätsbildung vonGesellschaften werden

Monumente in bestimmte historischeNarrationen eingebettet.Die Ruinenwerden zum

Zeugnis historischer Ereignisse und früherer Kulturen. Ihnen kommt eine institutiona-

lisierte, gesellschaftlich festgeschriebene Form der Sinngebung zu. Denkt man an das

UNESCO-Welterbe, sofinden sichnichtwenigeRuinenunter demzu schützendenWelt-

kulturerbe, wie die Ruinenstadt Machu Picchu der Inka in Peru, die Chinesische Mau-

er, die Akropolis von Athen oder die Pyramiden von Gizeh in Ägypten. Diese architek-

tonischen Zeugen der Zeit werden vom Menschen instand gehalten, gepflegt und be-

wirtschaftet, nicht zuletzt auch als Attraktionen touristischen Interesses. Die Ruine als

Denkmal ist die vom Menschen erhaltene materielle Reminiszenz an vergangene Tage

undMahnmal der daraus resultierenden Lehren für nachkommende Generationen.

7 Ebd., S. 46.

8 Vgl. ebd., S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Ruinen-Ästhetik

(ii.f) ZurZerstörung vonDenkmälern kann es auf unterschiedlichemWegekommen:

in Form von kulturellem Wandel und dem damit einhergehenden Paradigmenwechsel

historischer Gedenkkultur, als Kollateralschäden des Krieges, als politisch motivierter

Kulturvandalismus oder als ideologisch begründete Ikonophobie, etwawennder Islami-

sche Staat die Ruinen von Palmyra sprengt, um die Geschichte neu zu schreiben.9 Han-

delt es sich bei den Denkmälern umRuinen, so zieht deren Zerstörung Ruinen der Ruinen

nach sich, vorausgesetzt es bleibenüberhaupt nochwahrnehmbareReste übrig.Die Zer-

störung vonDenkmälern ist ein symbolischer Akt desMenschen,durch den in dermani-

festen Zerstörung der materiellen Monumente zugleich deren immaterielle Bedeutung

zugrunde gerichtet wird. Die in solchen Handlungen sich offenbarende Ablehnung gilt

nicht allein dem Gegenstand, sondern vor allem der spezifischen Geschichte – besser:

der spezifischen Geschichtsschreibung –, in der und für die er steht. Bleibt ein materiel-

ler Rest des Zerstörungsversuchs desDenkmals erhalten, so steht dieDenkmalruine nur

einmal mehr für das Ringen des Menschen mit sich selbst, in diesem Fall in Form des

Streits um seine historische Identität.

(ii.g) Eine Sonderstellung unter den Ruinen nimmt die künstliche Ruine ein.10 Sie

ist von vornherein darauf angelegt, die besondere Atmosphäre des Ruinösen absichts-

voll heraufzubeschwören.Vornehmlich imAmbiente des englischen Landschaftsgartens

ziert die artifizielle Ruine dasGesamtarrangement derGartenarchitektur. Ihr Zweck be-

steht darin, jenemelancholischen,nostalgischenund elegischenAtmosphärenkünstlich

herzustellen und zu imitieren, die sich üblicherweise an der realen Ruine einstellen. Im

Unterschied zum paradigmatischen Fall der Ruine ist die künstliche Ruine das Ergeb-

nis intendierterGestaltungswünsche.DasMomentderKontingenznatürlicher Prozesse

fälltweg, insofernderZerfallsprozessdesMaterials undderPflanzenbewuchsderkünst-

lichen Ruine kalkuliert und kontrolliert werden. Die künstliche Ruine ist kein zufälliges

Produkt des Zusammenspiels von Kultur und Natur, vielmehr das gewünschte Resultat

gestalterischer Konzeptionen, meist für Gartenanlagen. Das macht sie ästhetisch kei-

neswegswenigerwertvoll; ganz imGegenteil: Es ist für das leiblich-sinnlicheErlebender

Ruine zunächst einmal erschreckend egal, ob es sich um eine authentische oder künstli-

che Ruine handelt, vorausgesetzt, man weiß um die Umstände nicht.11 DasWissen dar-

um ändert das Atmosphärenerleben in der Folge allerdings frappierend. Die künstliche

Ruine gewinnt eine grundlegend andere Atmosphäre, als das authentische Gebilde der

Vergangenheit. In ihren gelungeneren Formen geht das Erlebenmit einer Anerkennung

der Gestaltungsweisen einher; ihren weniger gelungenen Exemplaren haftet fortan der

assoziative Beigeschmack einer Attrappe an.Wir sehen an diesemUmstand erneut, wie

bereits vorstehend erläutert, dass Verständnisweisen grundlegend die Art des Erlebens

9 Vgl. Horst Bredekamp: Das Beispiel Palmyra, Köln 2016; siehe auch: Hermann Parzinger: Verdammt

und vernichtet. Kulturzerstörungen vom Alten Orient bis zur Gegenwart, München 2021.

10 ZumThema künstliche Ruinen vgl. insb.: Reinhard Zimmermann: Künstliche Ruinen: Studien zu ihrer

Bedeutung und Form, Wiesbaden 1989; vgl. auch M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangen-

heit, S. 119–130; vgl. auch K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 25–31.

11 Das zeigt sich auch an den Imaginationen der ästhetischen Medien, die oben behandelt wurden,

deren Ruinen oft frei erfunden und noch nicht einmal angelehnt an reale Bauten sind. Die Ruine-

nästhetik funktioniert trotzdem. Die Wirkung der Ruine ist nicht generell aufgehoben durch ihre

Artifizialität, wenngleich ihr realer oder künstlicher Status sehr wohl einen Unterschied macht.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 239

bestimmen. Einem rein leiblich-sinnlichen Atmosphärenverständnis zufolge, wäre zu-

weilen ununterscheidbar, obwir von künstlichen Ruinen ›getäuscht‹ werden oder realen

Zeugnissen der Geschichte gegenüberstehen.

(iii) Eher die Regel als die Ausnahme sind Ruinen, deren Gestalt auf ein Zusammen-

spiel aus natürlichen und menschlichen Einwirkungen zurückzuführen ist. Beispiele

dieser Mischformen wären Kriegsruinen, die sich selbst überlassen werden, und, nach

einiger Zeit durch Pflanzenbewuchs in das Gewand der Natur gekleidet, phänomenal

von Verfallsruinen nicht zu unterscheiden sind. Ein weiterer Fall wären Verfallsruinen,

die vom Menschen als Behausung und Obdach reaktiviert werden: die wiederbeleb-

te Ruine. Insbesondere in ärmeren Regionen der Erde kann das Wohnen in Ruinen

der Normalfall architektonischer Lebensumgebung sein. Auch in postapokalyptischen

Szenarien wird diese Art der neu gestalteten und wiederverwerteten Verfalls- oder Zer-

störungsruine vielfach inszeniert. Die Reste der untergegangenen Zivilisation bilden

den Grundstein des angebrochenen neuen Zeitalters. Die hybride Gestalt der Ruine

resultiert in diesen Fällen gleichermaßen aus dem Einfluss der Natur wie dem Wirken

des Menschen.

(iv) Weniger um die Ruine als um das Ruinöse geht es bei den nachfolgenden Typen.

Am Paradigma des engeren Bereiches der Architektur als Ruine orientieren sich meta-

phorischeundanalogischeÜbertragungendesRuinenbegriffes aufdenweiterenBereich

von Gegenständen und Zusammenhängen unterschiedlichster Art. Diese etwas freieren

Überlegungen zumRuinösen sollen auch derÜberleitung zumReflexionsbegriff dienen.

Die anRuinen vollzogenenReflexionen lassen dieDinge letztlichweitreichend imLichte

des Ruinösen erscheinen.

(iv.a) Prinzipiell jedes Artefakt kann zu einer Ding- oder Objektruine werden. Man

denke an gealtertesMobiliar,Werkzeuge, Instrumente, aber auch Schiffswracks (Abb. 12)

und Objektfriedhöfe voller heruntergekommener Automobile, Flugzeuge oder militäri-

scher Geräte wie Panzer. Ganz gleich, ob Architektur oder sonstiges Artefakt, kleiden

sichObjekte imGewanddesRuinösen, ›verziert‹ durchDeformierungen,RostundPflan-

zenbewuchs, und gewinnen damit ein verwandtes Erscheinungsbild. SolcheGegenstän-

de erscheinen uns dann wie Ruinen. In postapokalyptischen Dystopien zieht sich dieser

Schleier des Ruinösen über ganze Umgebungen und die darin befindlichen Gegenstän-

de. In der japanischen Ästhetik desWabi-Sabiwird demjenigenGegenstand, der ruinöse

Gebrauchsspuren aufweist, inHinsicht auf seinen ästhetischenWert gar derVorrang vor

demneuwertigenObjekt beigemessen.Das gealterte, eventuell sogar kaputteObjektmit

Gebrauchs- und Verfallsspuren hat demnach eine geschichtliche Aura und wird Neuge-

schaffenem vorgezogen. Beispielsweise wird zerbrochenes Geschirr an den Bruchstel-

len mit Gold wieder zusammengeflickt, um den Alterswert zu betonen – durch die Ver-

wendung von Gold steigt in diesem Fall klarerweise auch der tatsächliche Materialwert.

Auch im Produktdesign existieren Trends unter den Bezeichnungen ›used‹, ›shabby‹, ›re-

lic‹, ›retro‹ oder ›vintage‹, wonach z.B.Möbeln, Kleidungsstücken oder Musikinstrumen-

ten (Abb. 13) der Anschein des Alters künstlich verliehen wird, als handele es sich um An-

tiquitäten. Mittels teilweise aufwendiger Verfahren werden Objekte ›auf alt gemacht‹,

um ihren monetären und empfundenen Wert zu steigern. Die Nachfrage nach solchen

Gegenständen belegt das ästhetische Interesse am Ruinösen.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Ruinen-Ästhetik

(iv.b) Im Unterschied zu den unbeseelten Artefakten lassen sich auch lebendige Or-

ganismen in Analogie zur Ruine betrachten. Das Altern als allmählich fortschreitender,

unumkehrbarer biologischer Prozess, der bei Lebewesen sukzessive zumVerlust der ge-

sunden Körper- und Organfunktionen und schließlich bis zum Tod führt, kann ana-

log zur Ruine als Verfallsprozess angesehen werden. Daraus resultieren zwei verschie-

dene Formen: die lebendige und die tote Körperruine. Der noch lebendige Körper im

weit fortgeschrittenen Alter ist zwar weniger von Pflanzenbewuchs und Tieren befal-

len – imMärchen existieren auch solche Gestalten –, weist jedoch durch sichtbare Phä-

nomene, wie die Veränderung der Gesichts- und Körperproportionen, gebeugte Kör-

perhaltung, eingefallene Wangen, graue oder ausfallende Haare, schwindende Muskel-

masse und Hautfalten,merkliche Alterserscheinungen auf.12 Vor allem Personen, deren

Lebenswandel z.B. aufgrund harter Arbeit, schwerer Krankheit oder jahrelangem Dro-

genmissbrauch Spuren am Körper hinterlässt, können ein ruinöses Erscheinungsbild

annehmen. Aber auch der durch Unfall oder Gewalteinwirkung versehrte menschliche

Körper kann an Ruinen erinnern, denkt man an Kriegsversehrte oder Unfallopfer. Die-

ser Eindruck intensiviert sich,wenn den Betroffenen Gliedmaßen oder andere integrale

Körperteile fehlen und sie zu Fragmenten des normalerweise vollständigen menschli-

chen Körpers werden. Im Tierreich verhält es sich nicht anders. Es existieren gar Lebe-

wesen, wie Schildkröten mit pflanzenbewachsenem Schutzpanzer, die im fortgeschrit-

tenenAlter unddurch eine gewisse Assimilation ihres Erscheinungsbildes an ihre natür-

liche Umgebung geradezu wie lebendige Ruinen erscheinen. Die zweite Form von Kör-

perruine besteht im totenKörper.DerKadaver,die Leiche,der Torso unddas Skelett sind

die verstorbenen,körperlichenÜberrestedes zuvor lebendigenLeibes.Derabgestorbene

Organismus ist der Zersetzungfinal preisgegeben.DieNatur nimmt sich desKörpers an

undüberführt ihn in ihr eigenes Reich.Als sogenannte ›body farms‹ werdenOrte bezeich-

net, an denen die forensische Anthropologie die Verwesungsprozesse des menschlichen

KörpersnachEinsetzendesTodeswissenschaftlichuntersucht.DerMenschwirddiesem

Typus des Ruinösen nach selbst zur Ruine und hinterlässt die Spuren seines Körpers im

Raum.13

12 In den Künsten führen solche Reflexionen zu morbiden Vanitas-Darstellungen, denen es um eine

Mahnung an die Endlichkeit irdischer Existenz geht: »Der Leib fungiert nicht nur als Urwerkzeug,

sondern auch als Urinsignie und Urskript. Seine Narben und Falten gehen nicht zurück auf eine

Verräumlichung der Zeit, sondern in ihnen verkörpert sich die Macht der Zeit, die uns altern läßt

und im Leib ihre Spuren hinterläßt. Lebenslinien, die Gesicht und Hand durchfurchen, sind keine

Aufzeichnungen, die etwas festhalten, sondern Einzeichnungen, die etwas realisieren.« (B. Wal-

denfels: Ortsverschiebungen, Zeitverschiebungen, S. 101)

13 Eine artistische Reflexion körperlichen Verfalls findet sich in Form des animierten Kurzfilmes The

Drowned Giant von Tim Miller aus dem Jahr 2021 basierend auf der Kurzgeschichte Souvenier von

James Graham Ballard aus dem Jahr 1964. Der Kurzfilm ist eine von mehreren Episoden der zwei-

ten Staffel der Netflix-Serie Love, Death & Robots, die jeweils von unterschiedlichen Regisseuren,

Drehbuchautoren und Animationsstudios realisiert werden. Nach einem heftigen Sturm wird ein

nackter, toter, zweihundert Fuß großer Körper eines Riesen in Menschengestalt vor einem kleinen

Fischerdorf an Land gespült. Schaulustige Menschenmassen versammeln sich, um das Spektakel

zu beobachten. Ein lokaler Wissenschaftler wird damit beauftragt, den fortschreitenden Verfall

des Körpers zu dokumentieren. Tim Miller: The Drowned Giant (USA 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 241

(iv.c) Noch auf eine gänzlich andere Weise lässt sich der Mensch in Kongruenz zur

Ruine denken: nämlich als Ruine des Geistes. Schon im Normalzustand des gesunden

Bewusstseins ist unser Gedächtnis in den allermeisten Fällen kein fotografisches, das

Erinnerungen in Form einer stringenten und lückenlosen Erzählung zusammenhält;

das wäre auch ein allzu einseitiges Narrativ unseres facettenreichen und oftmals wi-

dersprüchlichen Lebens. Erinnerungen liegen vielmehr fragmentarisch vor.14 Das, was

wir als unser Selbst im Sinne unserer selbstbewussten Identität erleben, ist eine situativ

immer nur aspekthaft zugängliche und in ihrer Gänze unüberblickbare Gesamtheit

von Erfahrungen und daraus resultierenden Überzeugungen, Wünschen und Befürch-

tungen. Der menschliche Geist ist so gesehen jederzeit ein Fragment seiner selbst.

Offenkundig wird diese Sichtweise in pathologischen Formen geistigen Daseins. Bei

harmlosen Arten des Gedächtnisverlustes entfällt uns lediglich kurzzeitig ein Gedanke,

um uns an späterer Stelle wieder in den Sinn zu kommen.15 Gravierendere Formen

liegen dann vor, wenn Menschen durch psychische oder physische Erkrankungen oder

das fortgeschrittene Alter an Amnesie, Demenz oder gar der Alzheimer-Krankheit

leiden. Bildlich – und nur darum geht es in diesem Zusammenhang – lässt sich das

Selbst dieser Schicksale als Trümmerfragmente des Lebens betrachten. Der geistige

Haushalt desMenschen zerfällt zur Ruine.Die Ruinewird zur Allegorie des verfallenden

menschlichen Geistes.

(iv.d) Auch die Natur selbst bzw. bestimmte ihrer Gebilde lassen sich wie Ruinen be-

trachten.16 Höhlen, Grotten, Bergformationen, herausgebrochene Felsen, abgestorbene

Bäumewerden dann aufgefasst, als seien sie die Trümmer eines ehemals intakten, para-

diesischen Weltzustandes. Der gesamte Planet Erde kann unter diesem Blickwinkel als

Ruine wahrgenommen werden.17 In jüngerer Vergangenheit gewinnt diese Sichtweise

beunruhigende Aktualität durch die bereits weit fortgeschrittene Zerstörung der Um-

welt.DerMensch hat seinHeim imSinne der gesamtenErde durchAbfälle undEmissio-

14 »Die Ruine befindet sich nicht vor uns, sie ist weder ein Schauspiel noch ein Gegenstand der Liebe.

Sie ist die Erfahrung selbst: weder das aufgegebene, aber immer nochmonumentale Fragment ei-

ner Totalität, noch bloß, wie Benjaminmeinte, ein Thema der Barockkultur. Sie ist kein Thema, da

sie vielmehr das Thema, die Setzung, die Präsentation und Repräsentation von allem und jedem

ruiniert. Eher ist die Ruine dieses Gedächtnis, das offensteht wie ein Auge oder das Loch einer knö-

chernen Augenhöhle und das Sie sehen läßt, ohne Ihnen etwas vom Ganzen zu zeigen. Die Ruine

läßt Sie etwas sehen,weil sie Ihnen nichts vomGanzen zeigt und um Ihnen nichts vomGanzen zu zei-

gen.« (Jacques Derrida: Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstporträt und andere Ruinen, hg. v. Mi-

chael Wetzel, aus dem Französischen übers. v. Andreas Knop u. Michael Wetzel, München2 2008,

S. 72)

15 »Woran man sich erinnern kann, das muss zunächst einmal vergessen worden sein. Selbst wenn

die Erinnerung noch ziemlich gegenwärtig ist und nach kurzer Zeit wiederkehrt, sie bleibt doch

ein Akt, mit dem man neu auf etwas aufmerksam wird, von dem man zuvor die Aufmerksam-

keit abgewendet hatte. Das Erinnerte wird zumindest insofern immer erinnert als Vergessenes.«

(W. Schweidler: Der Ort des Gewesenen, S. 219f.)

16 Vgl. R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 201–220; vgl. auch M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige

Vergangenheit, S. 137–143; siehe zudem: Paolo Rossi: Das Altern der Welt und die »große Ruine« in der

Neuzeit, in: Ch. Wulf u. D. Kamper (Hg.): Logik und Leidenschaft. Erträge historischer Anthropologie,

S. 878–889.

17 Zu Thomas Burnets Theorie der Erde als Ruine siehe: R. Zimmermann: Künstliche Ruinen, S. 1–16.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Ruinen-Ästhetik

nen schon weitgehend ruiniert, auch wenn das in der unmittelbaren Lebensumgebung

zuweilen kaummerklich ist. Die Kehrseiten der Zivilisation, wie Abgase, Abwässer, un-

vorstellbare Berge von Müll und das Abholzen der Regenwälder, führen zur Verunreini-

gung von Luft undWasser, der Schädigung der Ozonschicht, der Erwärmung des Plane-

ten und demAbschmelzen der Polkappen – so gesehen ist die Erde längst zu einer Ruine

geworden. Angesichts des globalen Zusammenspiels von zunehmender Umweltzerstö-

rung und drohender politischer und gesellschaftlicher Eskalationen nicht zuletzt ange-

sichts der bevorstehenden Ressourcenknappheit bei gleichzeitigen rasanten, technolo-

gischen Entwicklungen, deren Kehrseiten zuweilen kaum absehbar sind, hat es sich die

sogenannte ›Kollapsologie‹ zur Aufgabe erklärt, künftige Endzeitszenarien derMensch-

heit zu entwerfen. Die Apokalyptiker nach der Postmoderne zeichnen dem Menschen

keine rosigen Zukunftsszenarien. Darf man den Befürchtungen Glauben schenken, so

steht es nicht gut um unsere Zukunft. Gelingt es derWeltbevölkerung nicht, pfleglicher

mit sich und ihremLebensraumumzugehen,werden die Ruinen auf kurz oder lang alles

sein, was vomMenschen bleibt.Wir werden hierauf im Zusammenhangmit den Ruinen

der Zukunft zurückkommen.

(iv.e) Im Durchgang durch unterschiedliche ästhetische Medien und deren ästheti-

schen Reflexionen des Ruinensujets war uns auch die Ruinierung dieser Medien selbst

begegnet.Der Trägerwird zurMedienruine,wennGemälde,Fotografien,Filmrollenund

Datenspeichermedien altern, kaputt gehen und nur mehr in ruinösem Zustand vorlie-

gen.Daraus resultierendePhänomene,wie verdunkelter Firniss vonGemälden,vergilbte

Fotografien, gerissene Filmrollen, beschädigte Datenträger verleihen der Form und da-

mit zwangsläufig auch dem Inhalt des Mediums eine ruinöse Gestalt.

(iv.f) Auch Zeichen und Sprache lassen sich im Lichte des Ruinösen reflektieren. Als

grundlegendes Medium der Erkenntnis unterliegt auch der semiotische Prozess einer

Dynamik, die sich als permanentes Entstehen und Vergehen von Bedeutungen verste-

hen lässt. Einer solchen Sprachphilosophie des Verfalls nach ist einstiger Sinn dasje-

nige, was unwiederbringlich verfällt. Greifbar wird dies an Zeichen, deren Bedeutung

niemandmehr zu entschlüsseln vermag undWorten, die in Vergessenheit geraten, ent-

weder, weil die zu bezeichnenden Dinge und Zusammenhänge aus derWelt verschwin-

den oder weil sich Verständnis- undWahrnehmungsweisen des weiterhin Vorhandenen

schlicht wandeln. Auch durch technische und gesellschaftliche Innovationen treten ein-

hergehendneueBegrifflichkeiten indieWelt,die bisherigeVerständnis-undAusdrucks-

weisen ablösen.

(iv.g) Letztlich kann die gesamte Geistesgeschichte des Denkens als ein Vorgang der

permanenten Errichtung und Zerlegung von Gedankengebäuden betrachtet werden.18

BeiWittgenstein heißt es im § 118 der PhilosophischenUntersuchungen: »Woher nimmt die

Betrachtung ihre Wichtigkeit, da sie doch nur alles Interessante, d.h. alles Große und

Wichtige, zu zerstören scheint? (Gleichsam alle Bauwerke; indem sie nur Steinbrocken

und Schutt übrig läßt.) Aber es sind nur Luftgebäude, die wir zerstören, und wir legen

denGrundder Sprache frei, auf demsie standen.«19DieGeschichte der Philosophiewird

18 Vgl. den Abschnitt Philosophy as Ruin, in: R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 261–284.

19 Ludwig Wittgenstein: Werkausgabe, Bd. 1: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M. 1984,

S. 252–580, hier S. 301; den Hinweis auf Wittgensteins Passagen verdanke ich Martin Seel.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 243

indieserPerspektive zueinerTrümmerlandschaft, inder theoretischeArchitekturenun-

ablässig konstruiert, dekonstruiert und destruiert werden. Nichts bleibt dabei, wie es

ist. Kontinuierlich werden Gedankenfragmente entworfen, aufgegriffen, verändert und

verworfen: »Unddie allgemeinstenBemerkungen ergebenhöchstens,waswie die Trüm-

mereinesSystemsaussieht.«20DieHistoriedesDenkens ist einunentwegterProzessdes

Ruinierens und Verwertens von Vorgefundenem und der Preisgabe des auf dieser Basis

Erdachten an nachfolgende Generationen und deren Umformungen.

(iv.h) Der ruinierende Blick als imaginierende Wahrnehmungsform reflektiert letzt-

lich allesMögliche als ruinös.21 Gegenstände,Fahrzeuge,Bauwerke,Landschaften,Men-

schen, Tiere, Pflanzen – über alles legt die Einbildungskraft den morbiden Schleier des

Verfalls und der Zersetzung. Die »Ruinanz«22 der Welt tritt ins Bewusstsein ihrer Be-

trachter. DieWelt erscheint im Lichte ihres Endes.

Die zuletzt genannte imaginative Reflexionsleistung ist eine andere, als die in die-

semTextabschnitt angestellte theoretische Reflexion über verschiedene Begriffe und Typen

der Ruine und des Ruinösen, die wiederum eine andere Form der Reflexion meint, als

die ästhetische Reflexion als Erfahrungsvollzug in Begegnung mit tatsächlichen Ruinen,

die ihrerseits unterschieden werden muss von der artifiziellen Reflexion der ästhetischen

Medien und Kunstwerke über Ruinen. Diese unterschiedlichen Formen der Reflexion

sollen im nächsten Abschnitt auseinandergehalten werden. Mit dem für Wissenschaft

und Kunst so zentralen Begriff der ›Reflexion‹ können sehr divergente Vorgänge ange-

sprochen sein.

Die in diesem Abschnitt zur Typologie der Ruinen aufgelisteten Kategorien von Rui-

nen und Ruinösem mögen zur Differenzierung der unterschiedlichen Phänomene der

Ästhetik der Ruinen beitragen, sind jedoch für eine Bestimmung der Ruine in ästheti-

scher Hinsicht unzulänglich. Phänomenal sind die unterschiedlichen Ruinentypen zu-

weilen gar nicht zu unterscheiden oder es existieren Mischformen der hier vorgenom-

menen Schematisierung. Beispielsweise kann auf Basis der alleinigen leiblich-sinnli-

chenBegegnungmit einerRuine vollkommenunklar bleiben,ob es sichumeineVerfalls-

ruinedurchNatur,eineZerstörungsruinedurchMenschenhandoderumeinekünstliche

Ruine handelt. Wenn nur genügend Zeit ins Land gegangen ist und die Natur ihr Werk

getanhat, sieht dieRuine in allen drei Fällenweitgehendgleich aus.Willmandiese Frage

klären und Erkenntnisinteressen nachgehen, statt bei der ästhetischen Wahrnehmung

der Ruinen zu verweilen, gilt es, investigativ den Spuren im Raum zu folgen. Das Wis-

sen etwaiger Anwohner und Zeugnisse in Archiven und Publikationen zur entsprechen-

den Ruine können des Rätsels Lösung sein. Je nach Quellenlage wird sich die Frage in

vielen Fällen jedoch gar nicht beantworten lassen. Für die Ästhetik der Ruinen schlage

ich entsprechend ein Verständnis des Ruinenästhetischen als atmosphärischemReflexi-

onsgeschehen vor.Worin das Atmosphärische der Ruinen besteht, habenwir bereits ge-

20 Ebd., S. 575.

21 Vgl. den Abschnitt The Ruining Eye – and Other Senses, in: R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins,

S. 335–354.

22 Martin Heidegger: Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die phänomenolo-

gische Forschung, in: ders.: Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen, Bd. 61, Frankfurt a.M.2 1994,

S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Ruinen-Ästhetik

sehen. Nun folgt eine Begriffssondierung der unterschiedlichen Reflexionsvollzüge, die

sich losgelöst von Ruinen (theoretische Reflexion), an Ruinen (ästhetische Reflexion) oder

mit Ruinen (artifizielle Reflexion) vollziehen lassen.

5.2 Formen der Reflexion

Die Ästhetik der Ruinen eröffnet auf besondere Weise ein atmosphärisches Reflexionsge-

schehen. Die Form dieser ästhetischen Erfahrung soll nun noch einmal dezidiert in den

Blick genommen werden. Atmosphärische Reflexion – das scheint im ersten Moment ein

Widerspruch in sich zu sein: Atmosphären gelten gemeinhin als leiblich-sinnliches Erle-

ben,Reflexion als geistigerDenkprozess.Wie geht beides zusammen?Wir haben bereits

gesehen, dass sich das Atmosphärische nicht allein auf der Basis des leiblich-sinnlichen

Erlebens verstehen lässt. Nun gilt es, im Umkehrschluss zu erläutern, inwiefern ästhe-

tische Reflexion nicht allein einen geistigen Vorgang, sondern eine ästhetische Erfah-

rung meint. Wir haben es demnach mit einem wechselseitig überkreuzten Verhältnis

zwischen Reflexion und Atmosphäre zu tun. Zur Plausibilisierung des Ruinenästheti-

schen als atmosphärischem Reflexionsgeschehen müssen unterschiedliche Formen der

Reflexion differenziert werden.Drei Formen sollen hierbei Kontur gewinnen: Die theore-

tische Reflexion, die ästhetische Reflexion und die artifizielle bzw. artistische Reflexion.

Doch schauen wir zunächst allgemein auf den Reflexionsbegriff.23 Was bedeutet

›Reflexion‹? Etymologisch stammt der Begriff ›Reflexion‹ vom lateinischen Verb ›re-

flectere‹ ab, das ›rückwärts biegen‹, ›umwenden‹ oder ›sich zurückbeugen‹ bedeutet.

Im physikalischen Kontext meint Reflexion das Zurückwerfen von Lichtwellen durch

Oberflächen von Materialien. Bei besonders stark reflektierenden Oberflächen spricht

man von Spiegelungen. Wenn nicht die spiegelnde Eigenschaft von Objektoberflächen

gemeint ist, dann bedeutet Reflexion alltagssprachlich in der Regel ein Nachdenken,

Nachsinnen, Durchdenken oder Grübeln. In Anlehnung an das physikalische Verständ-

nis ist Reflexion dann als ein Zurückgeworfen-sein oder Gespiegelt-sein auf sich selbst

zu begreifen. Als reflektierte Person bezeichnen wir gemeinhin jemanden, dessen Taten

wohlüberlegt sind; jemanden, der seine Wahrnehmungen, Überzeugungen, Emotio-

nen und die daraus resultierenden Handlungen besonnen prüft, im Unterschied zu

Menschen, die spontan und impulsiv agieren und reagieren. Philosophisch betrachtet

zeichnet den Menschen die Fähigkeit aus, nicht allein dank Sprache Gedanken zu ha-

ben, sondern auchGedanken über Gedanken anzustellen.Menschen sind in der Lage, über

ihr Denken nachzudenken. Und mehr noch: Nicht allein Gedanken, auch die eigenen

Wahrnehmungen,Gefühle undHandlungen können in das Bewusstsein treten und zum

Gegenstand der Selbstreflexionwerden. Selbstreflexion in diesemSinne der Selbstbeob-

achtung und Selbsterkenntnis meint das Wahrnehmen des Wahrnehmens, das Denken

23 Vgl. ausführlich zum Reflexionsbegriff: Andreas Arndt: Dialektik und Reflexion. Zur Rekonstruktion

des Vernunftbegriffs, Hamburg 1994; Herbert Schnädelbach: Reflexion und Diskurs. Fragen einer Logik

der Philosophie, Frankfurt a.M. 1977.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 245

des Denkens, die Erkenntnis der Erkenntnis und das Bewusstsein des Bewusstseins.24

Jede Reflexionsform kennzeichnet eine gewisse Selbstbezüglichkeit. Die Selbstreflexi-

on ist dabei eine unter anderen Reflexionsformen, in der menschliche Individuen ihr

eigenes In-der-Welt-sein thematisieren. Die Reflexion kann allgemeiner auch die einge-

hende Auseinandersetzungmit Gegenständen und Sachverhalten meinen, während die

Selbstreflexion immer der egozentrische Vollzug selbstbezüglichen Wahrnehmens und

Denkens ist. Die Reflexion lässt sich auch in Abgrenzung zuMeditation und Kontemplation

positionieren. Während die Meditation keinen Gegenstand hat und die Kontemplation

amGegenstand von einer Bestimmung des Gegenstandes Abstand nimmt, ist die Refle-

xion immer ein Vollzug, der nach Sinn sucht und damit zwangsläufig von Theoriebildung

getragen wird oder zu ihr führt. Zur Reflexion kommt es vor allem dann, wenn wir

im Wahrnehmen und Verstehen irritiert sind, wenn uns etwas begegnet, das wir nicht

unmittelbar einordnen können:

»Wenn wir in gewohnten Verläufen handeln und denken, ergibt sich eine flüssige

Folge ungestörter Erlebnisse; wenn dagegen eine Hemmung diesen Fluß unterbricht,

wird das Bewußtsein auf sich selbst zurückgeworfen, es muß ausholen und zwei ge-

geneinander fremde Daten zur Auseinandersetzung bringen. Von jetzt an verläuft das

Denken in wechselnden Vor- und Rückgriffen, bis der glatte Vollzug wiederhergestellt

ist. Diese Reflexionsakte erfolgen also dann, wenn zwei sich nicht deckende oder ge-

genseitig bremsende Erlebnisse einander verwerfen, wenn sie interferieren.«25

Zu einer Reflexion imbasalen Sinne kommt es somit zwangsläufig bereits dadurch, dass

wir uns fragen, wie Erlebtes verstanden werden soll, unter welche Begriffe sich die An-

schauung also subsumieren lässt: »Eine solche Interferenz von zwei Daten an derselben

Stelle liegt ganz normal immer schon imVerhältnis des gesehenenDinges zu seinemBe-

griff oder Namen vor […].«26 Bei Gehlen heißt es daher: »Die normale menschliche Be-

wußtseinshelle darf als chronisch zuständliche, eingewöhnte Reflexion betrachtet wer-

den,weil wir dauernd in der Beziehung zweier Bewußtseinsfelder leben: demderWahr-

nehmung und demder Sprache.«27 Nachfolgend sollen unterschiedliche Formender Re-

flexion auseinandergehalten werden.28

Was diese Schrift als theoretische Reflexion bezeichnet, ist ein vornehmlich gedankli-

cher Vorgang imMedium der Sprache. Die theoretische Reflexion ist ein Bedenken und

Nachdenken, Überlegen und Überdenken, Sinnieren und Grübeln, Erwägen und Abwä-

gen, aber auch einRätseln,NachsinnenundVersenken.Sie kann sich gemeinsam imGe-

spräch oder in einsamer Introspektion vollziehen. Die ›Versenkung‹ als Bedeutung des

Wortes ›Depression‹ bringt den Reflexionsbegriff in die Nähe zurMelancholie, die nicht

24 Gernot Böhme sieht in der Reflexion lediglich eine spezielle Formdes Bewusstseins unter anderen

prä-reflexiven Formen. Vgl. denAbschnittBewusstsein als Reflexion, in: Gernot Böhme:Bewusstseins-

formen, München 2014, S. 113–126.

25 A. Gehlen: Zeit-Bilder, S. 86.

26 Ebd.

27 Ebd.

28 Mit Kant unterscheidet Schnädelbach die empirische, logische und transzendentale Reflexion. Eine Ty-

pologie unterschiedlicher Reflexionsformen findet sich in: H. Schnädelbach: Reflexion und Diskurs,

S. 61–133.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Ruinen-Ästhetik

selten als Gemütszustand im Zusammenhang mit den Reflexionen an Ruinen genannt

wird. Reflexion meint aber nicht bloß sich Gedanken zumachen, sondern auch sich Gedan-

ken über Gedanken zu machen. Letzteres führt zu Überlegungen darüber, warum und auf

welche Weise wir verstehen, was wir zu verstehen meinen. Je ernster die Reflexion ge-

nommen und je weitergehender sie verfolgt wird, umso wahrscheinlicher mündet sie,

kantisch gesprochen, in eine Reflexion über die Bedingungen derMöglichkeit unseres Ver-

stehens und avanciert zur Philosophie. Reflexion in einem starken Sinne ist die begriff-

liche Reflexion als professionelle, wissenschaftliche und elaborierte Arbeit am Begriff.

DieWissenschaften, allen voran die Philosophie, da ihrMedium imUnterschied zu em-

pirischen Wissenschaften nun einmal in erster Linie in der Begriffsreflexion besteht,

haben es zur Aufgabe, Reflexionen anzustellen, deren Ergebnis im Idealfall brauchba-

re und erhellende Verständnisse bestimmter Zusammenhänge sind. An dieser Stelle der

Studie geht es beispielsweise ganz reflexiv gewendet umeineReflexionüber denReflexions-

begriff. Hiermit ist der Anspruch verbunden, klare, deutliche und vor allem zutreffende

Begriffsbestimmungen anzustellen. Dass dies nicht immer so einfach und eindeutig im

Sinne von Definitionenmittels notwendiger und hinreichender Bedingungen verlaufen

kann, zeigt das Thema der Ruinen. Die philosophische Begriffsreflexion wird zu einem

komplexen Verständigungsgeschehen, wenn wir uns wesentlich offenen und umstritte-

nen Begriffen, wie unterschiedlichen Künsten, Medien oder Genres, zuwenden. Wäh-

rend das dialogische Philosophieren eher eine moderatere Form der Reflexion darstellt,

lässt sich die Schrift als dasMediumder theoretischen Reflexion in einem starken Sinne

verstehen. Die dialogische Reflexion muss schnell gehen, die schriftliche Reflexion hat

und braucht Zeit.

Es geht nun nicht um ein genaueres Verständnis dieser hier lediglich skizzierten Re-

flexionsweisen, sondern darum, solche Formen der theoretischen Reflexion von dem abzu-

grenzen,was sich als ästhetischeund artifiziellebzw.artistischeReflexionbezeichnen lässt.29

Den Unterschied markiert die Art der Auseinandersetzung mit der leiblich-sinnlichen

Erfahrung:»ImUnterschied zur ästhetischen Reflexion, in der wir im ästhetischen Spiel

die Form unseres Erkennens erfahren, ist in einer philosophischen Reflexion die Form

unseres Erkennens nicht der Inhalt einer Erfahrung an einem gegebenen Gegenstand,

sondern der Inhalt einer begrifflichen Analyse der Bedingungen für das Gegebensein ei-

nes Gegenstands.«30 Auch wenn für die theoretische Reflexion in Begriffen klarerweise

ästhetische Dimensionen relevant sein können, treten diese zumZwecke der Verständi-

gung und der Arbeit am Begriff in den Hintergrund.31 Der theoretischen Reflexion geht

es umVerständnisweisen,nicht umWahrnehmungsweisen, sosehrWahrnehmungswei-

sen Gegenstand der theoretischen Auseinandersetzung sein können, denkt man z.B. an

die philosophische Ästhetik. Demgegenüber rücken im Zuge der ästhetischen und ar-

tistischen Reflexion die Materialität der Dinge, die Phänomenalität ihrer sinnlichen Er-

scheinung sowie die Formen unserer Anschauung in den Vordergrund des Interesses.

29 Andrea Kern unterscheidet die philosophische Reflexion von der ästhetischen Reflexion, in: Andrea

Kern: Schöne Lust. Eine Theorie der ästhetischen Erfahrung nach Kant, Frankfurt a.M. 2000, hier S. 64,

296–309.

30 Ebd., S. 64.

31 Vgl. G. W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis, S. 79–88.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 247

Die theoretische Reflexion operiert allein mit Begriffen, die ästhetische Reflexion voll-

zieht sich inWahrnehmungssituationenunddie artifizielle bzw.artistischeReflexionar-

beitetmit denMaterialien,Mitteln undMethoden der ästhetischenMedien undKünste.

Für ästhetische, artifizielle und artistische Reflexionen bleibt unterdessen der begriff-

lich instruierte Weltzugang tragend, weshalb theoretische Reflexionen für das Erleben

entscheidend sind, wie es im Zusammenhang mit der Kritik am Atmosphärenbegriff

nachdrücklich betont wurde. Wir haben es demnach jederzeit mit einem überkreuzten

Verhältnis vonBegriff undAnschauungbzw. theoretischer und ästhetischerReflexion zu

tun,wie es imZuge der Überlegungenmehrfachmit Referenz auf Kant vertretenwurde.

Es geht dabei umunterschiedliche Perspektivendarauf,was uns imLeben angeht –eben

entweder eher im Verstehen oder eher im leiblich-sinnlichen Erleben.

In Auseinandersetzung mit der ästhetischen Wahrnehmung von Gegenstand, Aura

und Atmosphäre wurde immer wieder betont, dass Reflexionsvorgänge für diese Sphä-

ren des leiblich-sinnlichen Erlebens bestimmend und somit tragend sind. Ausschlag-

gebend für dieses Verständnis ist die kantische Einsicht, dass es Wahrnehmung als be-

stimmteWahrnehmung nicht unabhängig von der begrifflichen Sprache gibt. Anschau-

ung und Begriff liegen demnach in einemwechselseitigen Abhängigkeitsverhältnis vor:

»Keine dieser Eigenschaften ist der anderen vorzuziehen. Ohne Sinnlichkeit würde

uns kein Gegenstand gegeben, und ohne Verstand keiner gedacht werden. Gedan-

ken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind. Daher ist es eben

so notwendig, seine Begriffe sinnlich zu machen (d. i. ihnen den Gegenstand in der

Anschauung beizufügen), als, seine Anschauungen sich verständlich zu machen (d. i.

sie unter Begriffe zu bringen).«32

Andrea Kern zufolge existiert demnach keine Anschauung vor oder unabhängig von

der begrifflichen Synthesis. Eine Erfahrung vor aller begrifflichen Orientierung wäre

demnach nicht nur keine ästhetische, sondern überhaupt keine Erfahrung: »In einer […]

Anschauung ohne begriffliche Synthesis sehen wir den Gegenstand nicht nur nicht auf

begrifflich bestimmte Weise, sondern wir sehen weder einen Gegenstand noch sonst

irgendetwas, was nichts anderes besagt, als daß die Idee einer solchen Anschauung

keinen Sinn ergibt.«33 Diese Auslegung Kants scheint etwas zu strikt zu sein, denn

schließlich ermöglicht es die begriffliche Wahrnehmung in bestimmten ästhetischen

Vollzugsweisen eben gerade von begrifflichen Bestimmungen auch abzusehen, wie Seel

mit Blick auf die kontemplative ästhetische Wahrnehmung zeigt.34 Ästhetische Wahr-

nehmung gewinnt ihren Sinn in vielen Fällen maßgeblich im Zuge eines Oszillierens

zwischen begrifflich bestimmten und unbestimmten Wahrnehmungsweisen. Richtig

ist, dass menschliche Wahrnehmung im gesunden Normalfall immer schon begrifflich

instruierte Wahrnehmung ist. Das Besondere der ästhetischen Wahrnehmung besteht

32 I. Kant: Kritik der reinenVernunft, B 75; zur Interdependenz von Sinneserfahrung und Begriff amBei-

spiel des Vexierbildes siehe auch: L. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, S. 519–529; ähn-

liche Überlegungen finden sich zudem in: Roger Scruton: The Aesthetics of Architecture, Princeton

2013, S. 69ff.

33 A. Kern: Schöne Lust, S. 52.

34 Vgl. M. Seel: Eine Ästhetik der Natur, S. 38–88 sowie M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 150f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Ruinen-Ästhetik

nun nicht bloß, wie bei der alltäglichen Wahrnehmung, in der Subsumption der Man-

nigfaltigkeit sinnlicher Anschauung mittels des Schematismus der Einbildungskraft

unter die Begriffe des Verstandes, sondern im resultatlosen Verweilen der Aufmerksam-

keit auf ihrem Gegenstand.35 Diese Einsicht bedarf im Folgenden einer kurzen Skizze

der kantischen Terminologie.36

Für ein genaueres Verständnis dessen, was vorliegend als ästhetische Reflexion be-

zeichnet werden soll, eignet sich Kants Konzeption der ästhetischen Erfahrung als

eines »freien Spiels der Erkenntnisvermögen«37 Einbildungskraft und Verstand, die er

in der Kritik der Urteilskraft entwickelt. Kant zufolge besteht die spezifische Lust der

ästhetischen Erfahrung in einem freien Spiel der Kräfte des Erkennens, ohne dass diese

währenddessen zum Erkennen verwendet werden. Allgemein ist die menschliche Ur-

teilskraft das Vermögen, angesichts dermannigfaltigenErscheinungenderWirklichkeit

zu Aussagen über ihre faktische Beschaffenheit zu gelangen. Die Urteilskraft befähigt

uns dazu, beispielsweise mittels Sprache – oder auch anhand der Formalisierungen der

Naturwissenschaften – das Besondere als im Allgemeinen enthalten zu denken. Die

Mannigfaltigkeit individueller sinnlicher Erscheinungenwird unter allgemeine Begriffe

gebracht.Die Reflexion – zunächst in einembasalen Sinne –wird dann inGang gesetzt,

wenn wir uns fragen, unter welches Allgemeine ein gegebenes Besonderes zu bringen

ist. Die solchermaßen reflektierende Urteilskraft stellt das grundlegende begriffliche

Orientierungsvermögen des Menschen dar. Es handelt sich um eine kreative Befähi-

gung, die es erlaubt, in der Sprache Begriffe und Urteile zu bilden, die Ordnung in das

leiblich-sinnliche Chaos derWelt bringen, um sich auf dieseWeise zurechtzufinden.

Als Einbildungskraft bestimmt Kant das Vermögen zur Abstraktion der in der Er-

fahrung wahrnehmbaren Gegenstandsformen in ein subjektives Vorstellungsbild des

Urteilenden. Während der Verstand das Vermögen der Begriffe darstellt, ist die Einbil-

dungskraft das Vermögen zur Ausbildung von Vorstellungen als abstrakten Schemata.

Beide Vermögen dienen der Sondierung der mannigfaltigen Wahrnehmungsgegen-

stände. Die Begriffe befähigen uns dazu, bestimmte Urteile zu fällen, während die

Einbildungskraft es uns ermöglicht, bestimmte Vorstellungen zu fassen. Das Ge-

schmacksurteil ist nun weder ein subjektives noch ein objektives Urteil, sondern ein

»subjektiv-allgemeines Urteil«.38 Die Erfahrung des Schönen, die im Geschmacksurteil

zum Ausdruck kommt,meint kein konkretes Urteil über einen bestimmten Gegenstand

der Erfahrung als Erkenntnis, sondern die Erfahrung von Erkenntnisfähigkeit über-

haupt. Letzterem Verständnis zufolge vergewissert sich das Subjekt der ästhetischen

Erfahrung angesichts des Schönen seiner eigenen Erkenntnisfähigkeit. Zu einem äs-

thetischen Geschmacksurteil, dass etwas schön ist, kommt es Kant zufolge genau dann,

35 Vgl. A. Kern: Schöne Lust, S. 54.

36 Nachfolgend vgl. insb. ebd., S. 45–68, 149–190 sowie G. W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis,

S. 62–70.

37 Immanuel Kant: Werke, Bd. 10: Kritik der Urteilskraft, hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.M.

1974, hier B 28.

38 G. W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis, S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 249

wenn Einbildungskraft und Verstand in eine gewisse Übereinstimmung treten, was von

einem Gefühl der Lust begleitet wird.39

»Wenn die Zusammensetzung des Mannigfaltigen der Anschauung durch die Einbil-

dungskraft nun freilich so geschieht, dass die je aufgefasste Gegenstandsform in ei-

ner Vorstellung bereits vor aller Bestimmung durch bestimmte Begriffe auf überra-

schende und beglückende Weise als zweckmäßig für den Verstand, also für das Be-

griffen-Werden durch die Formen des begrifflichen Erkenntnisvermögens überhaupt

erscheint, wird dies von der Urteilskraft des Subjekts mit Lust bemerkt.«40

Wenn also in einerWahrnehmungssituation noch vor der begrifflichenBestimmungdes

in der Wahrnehmung gegebenen Gegenstands (durch den Verstand) im Zuge einer äs-

thetischen Reflexion, d.h. des freien Spiels der Erkenntniskräfte Einbildungskraft und

Verstand, unsere Auffassung des Gegenstands der Wahrnehmung (in der Einbildungs-

kraft)mitunserenVerstandesbegriffen inÜbereinstimmung tritt,machenwirnachKant

eine ästhetischeErfahrung.Konfrontiertmit einemGegenstandderWahrnehmungkor-

respondiert unsere Vorstellung des Gegenstands in der Einbildungskraft mit unserem

Begriff des Gegenstands imVerstand und zwar, bevor wir den Gegenstand im Zuge einer

theoretischen Reflexion dezidiert auf Begriffe bringen. Diese freie und zugleich zweck-

mäßig erscheinende Zusammenstimmung der Urteilskräfte Einbildungsvermögen und

Verstand auf Subjektseite der Wahrnehmung entscheidet Kant zufolge darüber, was auf

Objektseite derWahrnehmungssituation als schön empfunden wird. Als lustvoll empfin-

den wir die ästhetische Reflexion insoweit, als uns die Dinge dabei erscheinen, als seien

sie für unsere begrifflichen Bestimmungen an ihnen gewissermaßen wie geschaffen.41

In der ästhetischen Erfahrung als ästhetischer Reflexion machen wir nach Kant die Er-

fahrung, dass das Zusammenspiel unserer Erkenntniskräfte Einbildungskraft und Ver-

stand funktioniert, worin wiederum die Bedingung für das Zustandekommen von Er-

kenntnissenüberhaupt besteht: »[Im]Spiel der ästhetischenWahrnehmungsindwir frei

für die ErfahrungderBestimmbarkeit unserer selbst undderWelt.«42DerGegenstandder

Wahrnehmung wird indessen in der ästhetischen Erfahrung nicht einfach auf Begriffe

gebracht oder bestimmten praktischen Zwecken zugeführt, sondern wie und als waswir

etwasbegreifen,hält die ästhetischeReflexion radikal offen.Die sofortigeSubordination

des Erlebten unter Begriffe wird ausgesetzt und in der Schwebe eines Spiels von variie-

renden Sinngebungen und damit einhergehend divergierendenWahrnehmungsweisen

gehalten. So jedenfalls soll im vorliegenden Zusammenhang die ästhetische Reflexion

verstanden werden.

Will man das Ruinenästhetische aus der Perspektive solcher urteilsästhetischer

Überlegungen heraus erläutern, so liegt die Schönheit im Sinne der Faszination an

Ruinen in den Reflexionen, die wir an ihnen vollziehen: »Das Schöne (beziehungsweise

die Kunst) ist ein Medium der Reflexion der spezifisch menschlichen Position in der

39 Vgl. St. Majetschak: Ästhetik zur Einführung, S. 42–47.

40 Ebd., S. 47.

41 Vgl. ebd., S. 45f.

42 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Ruinen-Ästhetik

Welt.«43 Die Ruine ist nicht einfach nur deshalb schön im Sinne von ästhetisch attraktiv,

weil wir ihr als Gegenstand bestimmte objektive Qualitäten wie Schönheit, Hässlichkeit

oder Erhabenheit zusprechen oder die ästhetische Erfahrungmit Ruinen als diskrepan-

ten Schockmoment oder harmonische Befriedung charakterisieren, sondern weil sie

uns in den Zustand der Reflexion versetzt, deren Ergebnisse gerade offen bleiben: »All-

gemein gesprochen ist das Urteil über die Schönheit eines Gegenstands ein Urteil, das,

statt den Gegenstand begrifflich zu bestimmen, an dem Gegenstand eine ästhetische

Reflexion vollzieht.«44 Die ästhetische Reflexion ist ein Durchspielen möglicher begriff-

licher Bestimmungen des jeweiligen Gegenstands der Erfahrung – in unserem Fall: der

Ruinen. Im Unterschied zur theoretischen Reflexion und alltäglichen Lebensvollzügen

geht es dabei nicht um eine Bestimmung des Gegenstands im Hinblick auf bestimmte

praktische Zwecke oder theoretische Erkenntnisinteressen, sondern um die momentan

und simultan gegebene Fülle möglicher Verständnis- und Wahrnehmungsweisen. Nicht

restriktive begriffliche Festlegungen, sondern freie begriffliche Offenlegungen sind im

Interesse des ästhetischen Bewusstseins. Kant zufolge leitet das ästhetische Interesse

kein bestimmtes Interesse an,weshalb er vonder ästhetischenErfahrung auch als einem

»uninteressierten Wohlgefallen«45 spricht. Interesselos ist das ästhetische Interesse, weil

es kein bestimmtes theoretisches oder praktisches Interesse verfolgt. Ästhetische Wahrneh-

mungsvollzüge sind, wie eingangs mit Seel gezeigt, selbstzweckhaft in doppelter Hinsicht:

um des Gegenstands und des Vollzugs derWahrnehmungwillen.

Im Falle der Ruinen stellen wir nicht nur weitreichende Reflexionen über die jeweili-

ge Ruine als Gegenstand der ästhetischen Erfahrung und das Verhältnis von Architektur

undNatur,Geschichte und Zeit, Vergänglichkeit undBeständigkeit usw. an, sondern re-

flektieren zuweilen auch unser generelles Vermögen zur Bestimmbarkeit dieser Dimen-

sionenmenschlichen In-der-Welt-seins.46 In der Erfahrung dieser Korrespondenz zwi-

schen uns als bestimmenden Subjekten und der Welt als zu bestimmenden Objekten –

als wären die Dinge für unser Wahrnehmen und Verstehen gleichsam wie gemacht –,

besteht die besondere Lust am Ästhetischen, wie Kern ihre akribische Analyse der kan-

tischen Ästhetik resümiert:

»Das Gefühl der ästhetischen Lust, das wir im Vollzug des Spiels empfinden, ist eine

Lust an uns selbst, an der Erfahrung unserer eigenen Subjektivität, die uns mit der

Welt der Bedeutung verbindet. Im Spiel zwischen den unentscheidbaren Bedeutun-

gen genießen wir uns als Subjekte, denen die Welt der Bedeutung offen steht. Diese

Lust an uns selbst ist uns nur angesichts des Schönen vergönnt.«47

Wo die theoretische Reflexion der Logik bloß Paradoxien konstatieren kann, erfährt die

ästhetische Reflexion ein Spiel mit dem unbestimmt weiten Spektrum möglicher Be-

43 G. W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis, S. 62; vgl. auch Ch. Menke: Wahrnehmung, Tätigkeit,

Selbstreflexion, hier S. 40: »Das Schöne ist das Medium einer eigentümlichen Gestalt der Selbst-

reflexion des Sinnlichen.«

44 A. Kern: Schöne Lust, S. 57.

45 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, B 6.

46 »We may come to the ruin to philosophize. But the site of our reflection need not be what our

reflection has in sight.« (R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 329)

47 A. Kern: Schöne Lust, S. 308f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 251

stimmungsweisen ihres Gegenstandes, das sich zuweilen in Widersprüche verstrickt,

ohne daraus ein Problem zu machen. Die Ruine kann schön und hässlich, harmonisch

unddissonant,melancholischundbelebend, friedlich und zerstörerisch erscheinen;mal

überwiegt das eine,mal das andere und zuweilen sindwir gar nicht in der Lage, uns zwi-

schengegensätzlichenCharakteristiken zu entscheiden –undwirmüssen es auchnicht,

weil Widersprüchliches legitimerweise gleichermaßen im Spiel ist. Die ästhetische Re-

flexion hält prinzipiell offen, wie und als was uns die Ruine erscheint und sie darf das,

da sie nicht in gelingender odermisslingenderWeise instrumentellen Zwecken dienlich

sein muss. Ein »vexierender Charme«48 der Ruine zwischen ambivalenten Rezeptions-

weisen lässt sichmitdemReflexionsbegriff nachvollziehbar erklären.Ruinenundandere

Gegenstände oder Zusammenhänge immer wieder neu und immer wieder anders wahrneh-

men und verstehen zu können, darin liegt die spezifische Faszination am freien Vollzug

ästhetischer Reflexion, wie wir sie im Museum, in der Natur, in der Beschäftigung mit

ästhetischenMedien oder eben angesichts von Ruinen vollziehen.49

Unabhängig von dem zuletzt lediglich angerissenen kantischen Verständnis soll die

ästhetische wie auch die artifizielle bzw. artistische Reflexion im Unterschied zur theo-

retischen Reflexion nicht als Introspektion oder Begriffsarbeit verstanden werden, son-

dern als eine konkrete Auseinandersetzung in der Begegnungmit dem ästhetischen Ge-

genstand. Dieser ästhetische Gegenstandmuss kein einzelnes Objekt sein. Es kann sich

auch um Konstellationen von Dingen oder um gesamte Situationen handeln, wie wir

mit Blick auf Aura und Atmosphäre gesehen haben. Dann kommt es in der Begegnung

mit dem solcherart ästhetisch Erscheinenden zu weitreichenden Reflexionsvollzügen,

welche die Weise des Erlebens ihres Gegenstandes jeweils nicht unberührt lassen. Als

Sonderfall ästhetischer Reflexion lässt sich die artifizielle bzw. artistische Reflexion her-

vorheben, die im Grunde in Darstellungen der ästhetischen Medien und Kunstwerken

besteht. Während mit der ästhetischen Reflexion eher die Rezeptionsweisen von Kunst-

werken, Naturobjekten und ästhetischen Medien angesprochen sind, meint die artifi-

zielle bzw. artistische Reflexion die Produktionsweisen ästhetischen Schaffens. Artifiziel-

le und artistische Reflexionen sind Artefakte, die uns den Reichtum möglicher Selbst-

48 A. Gehlen: Zeit-Bilder, S. 280.

49 Unterschlagen wird hier die innerhalb der philosophischen Ästhetik vieldiskutierte Frage, inwie-

fern im Ästhetischen gegenüber außerästhetischer Praxis und Theoriebildung tatsächlich etwas

Neues passiert. Insb. im Blick auf die kantische Konzeption der ästhetischen Reflexion besteht das

Problem, dass sie gerade keine Erkenntnisbeziehung zu einem konkreten Gegenstand sein soll.

Wir gewinnen Kant zufolge in der ästhetischen Erfahrung demnach keine neuen Erkenntnisse,

sondern machen lediglich die Erfahrung, dass unsere Erkenntnisvermögen prinzipiell funktionie-

ren. Es handelt sich also um eine rein formalistische Konzeption der ästhetischen Erfahrung, die

mögliche konkrete Gegenstände und Inhalte aus dem Blick verliert. Vgl. G. W. Bertram: Kunst als

menschliche Praxis, S. 66–70; vgl. auch Andrea Kern: Ästhetischer und philosophischer Gemeinsinn, in:

dies.u. R. Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze, S. 81–111, hier S. 101: »Aus dieser Beschreibung der

Erfahrung des Schönen als der Erfahrung einer allein formalen Zusammenstimmung der Vermö-

gen folgt, daß die Erfahrung des Schönen nicht einfach eine andere Erfahrungsweise eines Gegen-

stands ist, sondern daß sie überhaupt keine Erfahrung eines Gegenstands ist. […] In der Erfahrung

des Schönen machen wir keine Erkenntnis des Gegenstands, sondern die Erfahrung eines freien

Spiels unserer Vermögen zu machen, heißt, an einem Gegenstand eine Erfahrung der Form unseres

Erkennens zu machen.«

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Ruinen-Ästhetik

und Weltbegegnungen des Menschen präsentieren. Ungeachtet der Debatten über den

Kunstbegriff sind mit der artifiziellen Reflexion schlicht die ästhetischen Medien und

mit der artistischen Reflexion besonders gelungene Praktiken mit ästhetischen Medi-

en, sprich: Kunstwerke, gemeint. Wollen wir solchermaßen artifizielle und artistische

Verfahren als Verständnisgeschehen begreifen, können ästhetische Medien und Kunst-

werke alsmaterialisierte Reflexionen angesehenwerden.Es handelt sich umDarbietun-

gen von etwas, in das oft weitreichende Reflexionen seitens der Produzierenden einge-

flossen sind: »Kunstwerke sind also nicht nur über etwas, sondern beziehen sich immer

auch auf sich selbst, also darauf, wie sie ihre Bedeutung präsentieren. Sie sind nicht nur

Gegenstände, die Bedeutung haben, sondern Gegenstände, die etwas in einer bestimm-

ten Sichtweise darbieten.«50 ObMaler, Fotografen, Filmemacher, Entwicklerstudios von

Computerspielen, oder (Landschafts-)Architekten – in die Konzeptionen ihrer Arbeiten

fließen Überlegungen ein, die Rezipienten an ihren Werken nach- und mitvollziehen

oder auch in gänzlich andererWeise anstellen können.

Ästhetische Medien und die Künste sind Praktiken der (Selbst-)Verständigung, in

deren Reflexionsvollzügen der Mensch seine Stellung in der Welt aushandelt. Mit den

Mitteln und Möglichkeiten der Materialien, Techniken und Methoden der ästhetischen

Medien operieren sie dabei auf grundlegend andereWeise, als esmit begrifflicher Spra-

che allein zu realisieren wäre: »Genau dies ist das wesentliche Moment von Kunst: Sie

stößt eine Selbstbestimmung von Praktikenweit über im engeren Sinn sprachliche oder

begriffliche Praktiken an.«51 So lassen sich die eingangs zum Zwecke einer Phänomeno-

logie der Ruinen vorgestellten artifiziellen und artistischen Reflexionen derMalerei und

Fotografie, des Filmes und Computerspieles und der erweiterten und virtuellen Raum-

techniken verstehen.Allgemeinhandelt es sich in allen diesen FällenumArtefakte,deren

Sinn eine artifizielle bzw. artistische Form der Reflexion ist.Welche ästhetischen Refle-

xionen sich wiederum auf Rezipientenseite jeweils einstellen, bleibt offen undmuss die

Auseinandersetzungmit denGegenständen imEinzelnen dekuvrieren. In jedemFall be-

gegnenwirWeisen,uns selbst und derWelt zu begegnen,wennwir unsmit ästhetischen

Medien und Kunstwerken befassen:

»Das Verständnisgeschehen der Kunst ist ein Verständnisgeschehen unterschiedlicher

sinnlicher Formen und Ausdrucksweisen, unterschiedlicher Materialien und Darbie-

tungsformen. Auf ihre je eigene Art verwirklichen die Künste die Spannung zwischen

der Infragestellung des Verstehens, der Bestätigung und Veränderung von Verständ-

nissen. Sie realisieren damit gemeinsam den Wert, den Kunst für uns darstellt: in ei-

ner besonderen Weise Selbstverständnisse von uns und unserem Stand in der Welt

zu gewinnen.«52

ÄsthetischeMedien aber vor allemKunstwerke könnendadurchEinsichten eröffnen,die

Eingang in die Art undWeise finden,wie wir im Allgemeinenwahrnehmen, empfinden,

vorstellen und verstehen. Für das Verständnis ästhetischer, artifizieller und artistischer

Reflexionen ist es entscheidend, dass wir auf Gegenstände in der Welt schauen, wenn wir

50 G. W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis, S. 41.

51 Ebd., S. 219.

52 Georg W. Bertram: Kunst. Eine philosophische Einführung, Stuttgart 2005, S. 298.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 253

beispielsweise danach fragen, was subjektive Vorgänge wie Interpretation, Imaginati-

on und Reflexion sind.53Wir müssen nach außen schauen, statt nach innen – auf die Zei-

chen, die Sprache, die ästhetischen Medien und Kunstwerke, statt uns in Introspektio-

nen zu verlieren: »To find the ʻessenceʼ of our mental states we must look not inwards

but outwards, to their expression in activity and in language, to the publicly recognis-

able practices in which they have their life. It is only what is publicly accessible that can

be publicly described, and it is only what is publicly accessible that is important: nothing

else, I should like to argue, can make any difference to our lives.«54 Diese Aussage Roger

Scrutons imGeiste des spätenWittgenstein betont die Einsicht, dass uns die Dimensio-

nen leiblich-sinnlichen Erlebens und des Geistes in intersubjektiver Hinsicht verborgen

bleiben, wenn wir nicht auf Gegenstände oder Zusammenhänge in der Welt als Medien

blicken, an denen sich uns diese Facetten des menschlichen In-der-Welt-seins offenba-

ren.Zeichen,Sprache, ästhetischeMedienundKünste sinddieGegenstände in derWelt,

an denenmenschliche Praktikenwie Interpretation, ImaginationundReflexion greifbar

werden. In diesemSinne sind ästhetischeMedien undKunstgegenständeObjekte, in die

selbst Reflexionen eingeflossen sind und an denen sich wiederum Reflexionen entzün-

den.55 Die ästhetischenMedien sind so gesehenMedien der ästhetischen und artifiziel-

len Reflexion, die in besonderen Fällen zu artistischen Reflexionen avancieren.

Inwiefern gehen nun Reflexion und Atmosphäre zusammen? Mit dem atmosphäri-

schen Reflexionsgeschehen sollen im Blick auf Ruinen zwei unterschiedliche Herangehens-

weisen an ein Verständnis der ästhetischen Erfahrung miteinander verbunden werden:

zum einen als reflexives Verständnisgeschehen und zum anderen als atmosphärischer

Wahrnehmungsvollzug.Wir können uns angesichts von Ruinen dem leiblich-sinnlichen

Spüren ihrer Atmosphäre überlassen und Reflexionen angesichts der Spuren im Raum

anstellen, ob wir realen Ruinen in der Welt oder medialen Präsentationen begegnen. In

diesem Zusammenhang stellt sich die Frage nach der Zeitlichkeit des Verhältnisses von

ReflexionundAtmosphäre.Reflektierenwir zunächst und erleben anschließend eineAt-

mosphäre oder nehmen wir zunächst eine Atmosphäre wahr, um daraufhin darüber zu

reflektieren, oder geht beides zeitlich einher? Die Antwort lautet: Im Augenblick der äs-

thetischen Erfahrung vermischt sich beides; wir erleben und reflektieren zugleich, ohne

dass sich beides eindeutig auseinanderhalten lässt. Die ästhetische Erfahrung oszilliert

zwischen Verstehen und Wahrnehmen. Nur im analytischen Blick einer theoretischen

Reflexion sind ästhetische Reflexion und Atmosphärenerleben so schematisch vonein-

ander zu trennen, wie es im Zuge dieser Studie durchgeführt wird. In der tatsächlichen

53 »Selbstreflexive Aufmerksamkeit für die »Bewegung« der eigenen »Seele« ist nicht die autonome

Leistung eines Subjekts, sondern situativ, durch Umstände und Gegenstände, ermöglicht, gar her-

vorgebracht.« (Ch. Menke:Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion, S. 44f.)

54 R. Scruton: The Aesthetics of Architecture, S. 72.

55 Die philosophische Ästhetik hat es also einerseits mit ihren eigenen theoretischen Reflexionen

über ästhetische Vollzüge und andererseits mit den produktions- und rezeptionsästhetischen Re-

flexionen dieser ästhetischen Vollzüge selbst zu tun: »Die ästhetische Dialektik von Allgemeinem

und Besonderem ist deshalb zugleich eine Dialektik von zwei Formen der Reflexion: der philoso-

phischen Reflexion auf die sinnlichen Vollzüge, die die Ästhetik selbst unternimmt, und der äs-

thetischen Selbstreflexion der sinnlichen Vollzüge, die in der lustvollen Erfahrung des Schönen

geschieht.« (Ch. Menke:Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion, S. 46)

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Ruinen-Ästhetik

Wahrnehmungssituationüberwiegt imeinenMomentdieReflexion, imanderenAugen-

blick das leiblich-sinnliche Affiziert-sein und bisweilen können wir gar nicht genau an-

geben, was von beidem uns gerade eigentlich widerfährt. Begriff und Anschauung sind

zwei Seiten derselbenMedaille der ästhetischen Erfahrung.Von beidenWarten aus lässt

sich die Ruine in den Blick nehmen. Aus der Perspektive der Urteilsbildung als begriff-

liches Verständnisgeschehen ist das Ruinenästhetische als ästhetische Reflexion zu be-

greifen; ausderPerspektivedes leiblich-sinnlichenSpürens ist dasRuinenästhetischeals

ästhetisches Atmosphärenerleben zu charakterisieren. Beide Seiten sind für die Ästhe-

tik der Ruine in gleicherWeise wesentlich.Wir erleben etwas, das Reflexionsprozesse in

Gang setzt, die wiederum das Erleben verändern, was wiederum neue Reflexionen evo-

ziert usw. Dieses Wechselspiel zwischen Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit vollzieht sich

in Auseinandersetzung mit den Spuren im Raum. Die künstliche Trennung der dabei

involvierten Vermögen des begrifflichen Verstehens und des leiblich-sinnlichen Wahr-

nehmens hat nur im analysierenden Blick einer theoretischen Reflexion wie der vorlie-

genden Bestand.

Noch in einemganz anderen Sinne ist die Zeitlichkeit der ästhetischenRuinenerfah-

rung relevant, nämlichmit Blick auf die unterschiedlichen Zeitdimensionen, die sich in

der Gegenwart der Ruine reflektieren lassen. Bevor die Studie zu einem Abschluss fin-

det, sollen daher nachfolgend noch einmal die Ruinen der Vergangenheit, Zukunft und

Gegenwart ihren Auftritt erhalten.

5.3 Ruinen der Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart

Die Ruine dimensioniert sich in allen drei Modi der Zeit, genauer: nicht die Ruine,

sondern der reflexive Blick, in welchem sich die Ruine als ästhetischer Gegenstand

bildet.56

Das Ruinenästhetische fächert sich im Zuge ästhetischer und artistischer Reflexionen

in alle drei zeitlichen Modi auf: die Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart. Exempla-

risch verbinden sich diese zeitlichen Ebenen in dem Ölgemälde Turmbau zu Babel von

Pieter Bruegel d. Ä. aus dem Jahr 1563. Das Gemälde zeigt die »mythische Großbaustel-

le«57 desgigantischstenBauvorhabensderMenschheitsgeschichte,vondemimBuchGe-

nesis im Alten Testament berichtet wird. Das gescheiterte Turmbauprojekt der ersten

menschlichenGesellschaft Babylons,das dembiblischenMythos zufolge bis in denHim-

mel führen sollte,wird gemeinhin als Versuch gewertet,Gott gleichzukommen.Die dar-

auf folgende göttliche Strafe der Zerstreuung der Menschheit in unterschiedliche Spra-

chen undRegionen der Erde führt zumAbbruch des Bauvorhabens und gilt als Ursprung

weltgeschichtlichenUnglücks.Die Erzählung vomTurmbau zuBabel wird zumSinnbild

bestraften Hochmuts des Menschen. Insbesondere im 16. Jahrhundert konkurriert die-

se Lesart mit artistischen Reflexionen, die den biblischen Mythos im Medium der Ma-

lerei umdeuten. Nicht die menschliche Anmaßung und das hierauf folgende göttliche

56 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 707.

57 K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 255

Strafgericht, sondern die gigantischen Dimensionen und technischen Leistungen des

Bauvorhabens treten in den Fokus des künstlerischen Interesses.Der Turmbau zu Babel

avanciert zu einer Art Ideal utopischen Bauens. Vöckler zufolge verbindet Bruegels Dar-

stellung diese beiden konkurrierenden Interpretationen derHeroisierung des kolossalen

Bauprojektes bei gleichzeitiger Diabolisierung der Selbstüberhebung des Menschen ge-

genüberGott auf subtileWeisemiteinander. SeinKunstwerk ist insofern eine artistische

Reflexion über die Geschichte vomTurmbau zu Babel, die sich als Sinnbild der Zerstreu-

ung des Menschen in sprachliche Bedeutung wie auch in Raum und Zeit interpretieren

lässt.

Bruegels Gemälde zeigt ein monumentales Baugeschehen in vollem Gange. Er lässt

denTurmaus einemgewaltigenFelsen erwachsen,der zugleich als FundamentundBau-

material dient. Dem Betrachter begegnet somit erneut das Simmelʼsche Motiv der Be-

mächtigung des natürlichen Stoffes durch den Menschen im Bestreben der Formung

seiner eigenenWerke.Zugleich entsteht hierdurch,wie bei einemNon-finito inderBild-

hauerei, der Eindruck eines »natürlichen organischen Wachstumsprozesses«,58 als bil-

de sich die Architektur gleichsam wie von selbst. Der unabgeschlossene Bauprozess ist

Ruine und Baustelle zugleich undweist folglich in der Gegenwart seiner Erscheinung si-

multan in seine Zukunft wie auch seine Vergangenheit.Der Turmbau stellt unterschied-

liche Zeitschichten seiner selbst aus: Die linke Seite scheint der Vollendung nahe zu ste-

hen, während die rechte Seite unvollständig und ruinös wirkt. Die Baustelle ist rechts-

seitig vor ihrer rechtzeitigen Fertigstellung zur Bauruine geworden: Noch während der

Errichtung steht sie bereits kurz vor dem Verfall. Die intakten Bestandteile der Archi-

tektur verweisen auf ihre Gegenwart, die im Bau befindlichen auf ihre Zukunft und die

bereits wieder verfallenden auf ihre Vergangenheit. In Bruegels Bauruine des Turms zu

Babel überlagern sichdemnachalle drei zeitlichenModi: »Als nachVollendung strebende

Ruine und zugleich als in Auflösung begriffener Neubau steht der Turmbau zu Babel ex-

emplarisch für einennicht abschließbarenProzess, für die ewigeUnvollendbarkeit eines

Unternehmens unter diesseitigen Verhältnissen.«59 Vergangenheit und Zukunft werden

in Bruegels Werk gewissermaßen invertiert. Die Umkehrung des Verfallenden zum Ent-

stehenden und des Entstehenden zumVerfallenden bricht mit dem linearen Zeitverständnis:

Vorher und Nachher, Anfang und Ende sind vielmehr ko-präsent. Die Architektur bleibt

in ihrer Gegenwart ein unbewohnbares Provisorium zwischen demNicht-mehr und dem

Noch-nicht derBaustellenruine,diewechselweise ineinander überführtwerden.60Die ei-

genartige Atmosphäre dieser fiktiven Architekturlandschaft stellt eine artistische Refle-

xion über die Bedingungen der Möglichkeit menschlichen Schaffens in Zeit und Raum,

hier: in Form der Baukunst, dar. Das Beispiel Bruegels präsentiert eine besondere Ver-

flechtung der drei zeitlichen Dimensionen, die sich angesichts von Ruinen reflektieren

lassen. Nachfolgend schauen wir noch einmal im Einzelnen auf die (i) Ruinen der Vergan-

genheit, (ii) Ruinen der Zukunft und (iii) Ruinen der Gegenwart.

(i) Die Atmosphären der Ruinen der Vergangenheit begleiten klarerweise andere Re-

flexionen, als es beispielsweise bei dystopischen Ruinenszenarien der Zukunft der Fall

58 Ebd., S. 66.

59 Ebd., S. 67.

60 Vgl. ebd., S. 65–68.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Ruinen-Ästhetik

ist. Besonders relevant in der Begegnungmit Ruinen, von denenwir wissen oder anneh-

men, dass es sich um geschichtliche Zeugnisse handelt, ist die Frage nach ihrer histori-

schen Authentizität. Treffen wir auf Ruinen vergangener Zeiten, stellt sich unweigerlich

die FragenachderenEchtheit. Insbesonderebei einerRuinealsDenkmal ist es von Inter-

esse, in welchemVerhältnis ihr gegenwärtiger und historischer Zustand stehen. Vöckler

spricht in diesemZusammenhang von der »Paradoxie des Denkmalschutzes«,61 die dar-

in besteht, die Spuren des Verfalls als Ausdruck der Vergänglichkeit zu beseitigen, um

die Geschichte zu konservieren und ihr eine fiktive Dauer zu verleihen. Die Geschichte

der Spuren wird entfernt, um die Spuren der Geschichte zu erhalten. Um die Architektur

als Erinnerungsort so zu belassen, wie sie ist, muss aktiv eingegriffen werden, damit

sie nicht so wird, wie sie noch nicht ist – nämlich zur Ruine als Transformationsobjekt

fortschreitenden Verfalls. Hierbei verfolgt die Denkmalpflege unterschiedliche Philoso-

phien: Entweder werden Monumente fortlaufend erneuert, um ihr Bestehen zu sichern

oder es wird versucht, einen ursprünglichen Zustand so unverändert wiemöglich zu be-

wahren.62 Ersteres sind Prozesse der Rekonstruktion und Restauration, letzteres Vor-

gänge der Konservation, wobei beide Strategien im Bestreben der Erhaltung oder viel-

mehrHervorbringung historischer Authentizität verfolgt werden.DerWille zur Bewah-

rung respektive Herstellung historisch adäquater Architekturen nimmt dabei entspre-

chendeAusformungen an: Entwederwird imBemühenumaktiveRekonstruktion einem

vorherigen Idealzustand nachgeeifert oder es wird ganz im Gegenteil jeglicher Eingriff

als Verfälschung historischerWahrhaftigkeit verpönt. AuchMischformen dieser beiden

entgegengesetzten Taktiken existieren, wonach restaurative Eingriffe als solche zumin-

dest deutlich erkennbar gemacht werden sollen. Damit gehen Fragen nach historischer

Realität undKonstruktion,authentischer undkünstlicherRuine sowienachFormenkul-

turellen Erinnerns und Vergessens einher. Alois Riegl nimmt in seiner berühmten Ab-

handlung Der moderne Denkmalkultus die grundsätzliche Unterscheidung zwischen ›Al-

terswert‹ und ›historischemWert‹ vor.63Während der historischeWert letztlich nur von

wissenschaftlichen Spezialisten beurteilt werden kann, ist der Alterswert eine dem Be-

trachter sich unmittelbar auftuende Eigenschaft von Objekten und Gebäuden. Der Al-

terswert ist einCharakteristikumdes sinnlichenErscheinens vonArchitekturen ganz im

Sinne ihrerAura.Unabhängigvon tatsächlicherhistorischerTiefekönnenrekonstruierte

Denkmäler oder sogar künstliche Ruinen diesen Eindruck geschichtlicher Bedeutsam-

keit beim Betrachter evozieren.64 So gewinnen auch aus dem Nichts geschaffene Kon-

struktionen zuweilen die Aura der Vergangenheit. Für das leiblich-sinnliche Erleben des

Ruinenästhetischen ist es zunächst einmal weitgehend irrelevant, ob es sich um reale

oder künstliche Ruinen handelt.Wenn wir keinWissen über die Entstehungsbedingun-

gen der konstruierten Ruine haben, wird sie trotzdem eine Aura und Atmosphäre ent-

falten, als handle es sich umhistorische Spuren derGeschichte, vorausgesetzt natürlich,

wir begegnen nicht Attrappen aus Pappmaché, wie man sie aus Vergnügungsparks und

vonTheaterrequisitenkennt,die sichderWahrnehmungaufdenerstenBlick alsÄsthetik

61 Ebd., S. 60.

62 Vgl. A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 90.

63 Vgl. Alois Riegl: Der moderne Denkmalkultus. Sein Wesen und seine Entstehung, Wien u. Leipzig 1903.

64 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 171–177.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 257

des Trashs offenbaren. Wenn nur die reale Ruine die ästhetischen Erquickungen eröff-

nenwürde, vondenenhier die Rede ist, dannwärendie fiktiven ästhetischenund artisti-

schen Reflexionen der Medien und Kunstwerke über Ruinen, wie beispielsweise die frei

erfundene Ruinenstadt Silent Hill, vollends obsolet. Gleichwohl folgt daraus nicht, dass

die Frage nach der Authentizität der Ruine für deren ästhetisches Erleben durchweg ir-

relevant bleibt. Ganz imGegenteil: DasWissen um deren realen oder konstruierten Sta-

tuswird die ästhetische Erfahrung imEinzelnenmerklich verändern.Entweder sindwir

überwältigt angesichts des trügerischen Scheins künstlicher Ruinen oder desillusioniert

darüber, der Täuschung auf den Leim gegangen zu sein. Die Skepsis angesichts desWi-

derspiels von Schein und Sein historischer Authentizität macht auf zentrale Weise die

Begegnungmit den Ruinen der Vergangenheit aus.

Ginsberg unterscheidet zwei generelle ästhetische Einstellungen, die sich den Rui-

nen der Vergangenheit gegenüber einnehmen lassen: die romantische und die klassische

Haltung.65 Dabei handelt es sich um keine historische, sondern eine systematische Ein-

ordnung konträrer Rezeptionsweisen der Ruinen. Die romantischeHaltung sieht die Rui-

ne demnach als Überbleibsel einer unwiederbringlichen Vergangenheit und beschwert

sie paradox gesprochen mit der Last des Verlustes. Die Ruine der Vergangenheit lehrt

aus romantischer Perspektive, dass uns die Ereignisse unserer biografischen und kollek-

tivenGeschichte fortwährend durch dieHände gleiten undwir sie nie zurückerlangen.66

DieMenschheitsgeschichte erscheint als eine fortwährende Anhäufung von Trümmern,

wie in Benjamins berühmter Reflexion über den Engel der Geschichte anlässlich Paul

KleesWerk Angelus Novus:

»Es gibt ein Bild von Klee, das Angelus Novus heißt. Ein Engel ist darauf dargestellt,

der aussieht, als wäre er im Begriff, sich von etwas zu entfernen, worauf er starrt. Sei-

ne Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen und seine Flügel sind ausgespannt.

Der Engel der Geschichte muß so aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit zu-

gewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzi-

ge Katastrophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die Füße

schleudert. Er möchte wohl verweilen, die Toten wecken, und das Zerschlagene zu-

sammenfügen. Aber ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Flügeln

verfangen hat und so stark ist, daß der Engel sie nicht mehr schließen kann. Dieser

Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt, während der

Trümmerhaufen vor ihm zum Himmel wächst. Das, was wir den Fortschritt nennen,

ist dieser Sturm.«67

Die romantischeHaltungentsprichtdemmelancholischenBlickaufRuinen.UmRestau-

ration der Zeugnisse der Vergangenheit kann es diesem Zugang zu Ruinen nicht gehen.

Was vergangen ist, bleibt verloren.Die einstige Bedeutung der Ruine ist unwiederbring-

lich, ihr Erscheinen in sinnhafter Hinsicht bloß noch vage und ungenau gegeben. Was

65 »The time has come to reassess the two grand aesthetic attitudes toward ruins. Let us call them

the Romantic und the Classical, though without tying them to historical movements. I make my

evaluation aesthetically, not historically.« (R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 315)

66 Vgl. ebd., S. 315ff.

67 Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte, hg. v. Gérard Raulet, Berlin 2010, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Ruinen-Ästhetik

uns in der ästhetischen Begegnung mit Ruinen fesselt, bleibt letztlich unentzifferbar.

Wir bringen keine Ordnung in das Chaos der Trümmer –weder sinnlich noch sinnhaft.

Die ursprünglicheEinheit vonMaterial undBedeutung ist für immer entflohen.DieRui-

ne der Vergangenheit erscheint wie ein Fremdkörper in der gegenwärtigen Welt. Diese

Erfahrung der Entfremdung, die uns angesichts der Ruinen widerfährt, ermöglicht ei-

nen veränderten Blick auf uns selbst, unsere Zeit und unseren Raum.Der Lauf der Din-

ge zieht nicht bloß die Ruine inMitleidenschaft, sondern auch uns selbst.Darin liegt die

Lektion, die uns Ruinen erteilen: Auchwir sind demVerfall unterworfen.Die Ruine lehrt

uns, was selbst von den edelsten Bemühungen der Sterblichen übrigbleibt: Fragmente,

Trümmer und Staub. Die Einsicht, dass alles vergeht, die wir angesichts der Ruinen der

Vergangenheit gewinnen, lässt unsereGegenwart als zukünftige Vergangenheit erschei-

nen. Von unserer Lebenswelt – vielmehr unserem gesamten Dasein – bleiben lediglich

Bruchstücke für eine ungewisse Zukunft übrig. In der Begegnung der Ruine gewinnen

wir einen Blick auf das, was dieWelt war, und damit zugleich auf das, was sie sein wird:

Gebäude verfallen, Städte zerbröckeln und Zivilisationen gehen unter; die Kräfte der

Natur überdauern alle menschlichen Errungenschaften und trotzen demmenschlichen

Hochmut; die Erde erobert sich dieWelt zurück.Daraus folgt Demut vor dem flüchtigen

Augenblick des Daseins. Diese Einsicht in die Fragilität unserer Lebenswelt ist wohl ei-

nes der stärksten Motive des Ruinenästhetischen.Wir gewinnen sie in der Melancholie

des romantisierenden Blicks auf die Ruinen der Vergangenheit.

Geradezu als optimistische Inversion dieser eher pessimistischen Sicht auf Ruinen

nimmt die klassische Haltung Kontur an.68 Die klassische Perspektive auf Ruinen inter-

pretiert das Übrigbleiben der Spuren vergangener Tage nicht als Scheitern des Men-

schen an seiner eigenen Endlichkeit, sondern als Triumph der Menschheitsgeschichte.

Die Ruine überdauert Zeit und Raum. Sie ist glorreiches Zeugnis der Errungenschaften

desMenschen aus früheren Zeiten.Die Ruinen der Vergangenheit sind dem klassischen

Blick Beleg dafür, dass es sich lohnt, die eigene biografische und historische Gegenwart

ernst zu nehmen und der Nachwelt die daraus hervorgehenden Ergebnisse zu hinter-

lassen. Die Ruine ist kein melancholisches Zeichen des Verlorenen und Vergangenen,

sondern der Beweis des Überdauerns menschlicher Taten über die Endlichkeit Einzel-

ner oder von Gemeinschaften hinaus. Die Ruine, stellvertretend für das Werk des Men-

schen, siegt über Zeit, Natur, Verfall und Zerstörung. Resilient trotzt sie jedwedem Ein-

fluss und überdauert die Irrungen und Wirrungen der Geschichte. Die klassische Hal-

tung verfolgt ein dezidiertes Erkenntnisinteresse an den Spuren der eigenen Vorzeit.

Ihre Triebkraft ist unstillbare Neugier. Sie belässt es nicht bei der verweilenden Wahr-

nehmung von Trümmern, vielmehr sind ihr die Fragmente Anlass zu einer imaginativen

Rekonstruktion vorherigerVerhältnisse,die über das bloßGegebenehinausgeht. Instru-

iert womöglich durch Schriften, Bilder, Filme sowie analoge und digitale Modelle, ima-

giniert dieWahrnehmung vor Ort das unsichtbare Ganze der nunmehr lediglich bruch-

stückhaft vorliegenden Architekturlandschaft. Die klassische Perspektive versucht aus

der Vergangenheit zu lernen und ihre Rätsel zu entziffern, um daraus für die eigene Ge-

genwart und Zukunft zu profitieren.Das aus dieser Beschäftigung resultierendeWissen

68 Vgl. R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 319ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 259

trägt die ästhetische Begegnungmit den Ruinen und beflügelt Imagination und Reflexi-

on an den Spuren im Raum. Das wissenschaftliche Verständnis der Ruinen ist der klas-

sischen Haltung das höchste Gut. Vergänglichkeit wird überhaupt nur greifbar aufgrund

der Beständigkeit der unverwüstlichen Reste der Ruine, deren Steine sich widerstandsfä-

hig gegenüber jeglichemVersuchderZersetzung inRaumundZeit behaupten.Nichts ist

angesichtsderResistenzvonRuinenverloren,vielmehr vieles zugewinnen.Die robusten

Ruinen der Vergangenheit ermöglichen ein bereicherndes historisches Bewusstsein und

damit Selbsterkenntnis des Menschen über seine Herkunft. Das Überleben der Ruinen,

an denen sich Generation um Generation Reflexionen über das Schicksal des Menschen

entzünden, ist der klassischenHaltung zufolge eine Erfolgs- und Fortschrittsgeschichte

der StrapazierfähigkeitmenschlicherWerke, statt Anlass zu Betrübnis undResignation,

wie es die romantische Haltung auslegt.

(ii) Die romantische und die klassische Haltung gegenüber den Ruinen der Vergan-

genheit spiegeln sich gewissermaßen im Blick auf die Ruinen der Zukunft in Form von

Utopien und Dystopien. Die Ruinen der Zukunft sind Gegenstand der fantastischen

Werke der ästhetischenMedien und Künste, die sichmit dem bevorstehenden Schicksal

der Menschheit befassen. Auch an diesen ästhetischen und artistischen Reflexionen

über das noch Kommende, wie sie uns bei den malerischen Entwürfen Hubert Roberts

für das Louvre oder im Zuge der postapokalyptischen Dystopien von I am Legend, 28

Days Later,TheDayAfter Tomorrow und Blade Runner 2049 begegnet sind, zeigen sich Opti-

mismus und Pessimismus. Zwischen Furcht und Zuversicht oszillieren die Reflexionen

über die ungewisse individuelle und kollektive Zukunft der Menschen. Hoffnungen

und Befürchtungen tragen die Erwartungshaltung, aus der entsprechende ästhetische

und artistische Entwürfe des Zukünftigen entspringen. Die Spannbreite möglicher

Zukunftsszenarien bewegt sich dabei graduell zwischen den Extremen einer friedvollen

paradiesischen Utopie und dem konflikthaften apokalyptischen Endzeitszenario.69

Letzteres führt bis hin zur Ausrottung der gesamten Menschheit, wonach der Planet

Erde als Ruine des vorübergegangenen menschlichen Daseins erscheint. Architektoni-

sche Ruinen begleiten dabei eher die konflikthaften Zukunftsentwürfe der Utopisten,

Apokalyptiker undKollapsologen.Die Ruinen der Zukunft sind imaginierte Schauplätze

dessen, was der Mensch einmal gewesen sein wird; ihr zeitlicher Modus ist die vollendete

Zukunft: eine »Reflexion im Futur II«.70

Analog zur romantischen und klassischen Haltung gegenüber den Ruinen der

Vergangenheit lassen sich auch die Ruinen der Zukunft als erfolgreiches Überdauern

menschlicher Spuren oder als existentieller Wimpernschlag ob der unendlichen Raum-

Zeit des Universums interpretieren. Entweder geht das Zeitalter des Menschen dem-

nach als geologische Epoche des sogenannten Anthropozän sogar in die Erdgeschichte

ein, weil der Mensch seit der Industriellen Revolution zunehmend seinen »globalen

stratigraphischen Abdruck«71 hinterlässt, oder die Ruinen der Zukunft verdeutlichen

69 Inwiefern letzteres Konjunktur hat – ja sich für die ästhetischen Medien in jüngerer Vergangen-

heit geradezu eine »Apokalypse-Manie« nachweisen lässt –, zeigt Eva Horn, in: E. Horn: Zukunft

als Katastrophe, S. 12–20.

70 Ebd., S. 11.

71 E. Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Ruinen-Ästhetik

nicht bloß die Flüchtigkeit individueller Existenz, sondern zudem auch die Endlich-

keit des kollektiven Daseins des Menschengeschlechts im Ganzen – nicht allein das

eigene Schicksal, vielmehr dasjenige der gesamten Art steht folglich auf dem Spiel.

Erstere Sichtweise betont die Persistenz des Menschenwerks, letztere ihre Transienz.

Spekulationen über unser kollektives Menschheitsschicksal sind Inhalt der Reflexion,

wenn wir uns den Ruinen der Zukunft zuwenden. Geht man tatsächlich einmal vom

Aussterben der gesamten Menschheit aus, dann wird mit den postkatastrophischen,

postapokalyptischenund in diesemFall schließlich auch posthumanenRuinenszenarien

der Zukunft streng genommen ein unmöglicher, weil nicht realisierbarer Standpunkt

eingenommen:

»Wir träumen von etwas, was innerhalb der Ordnung des Menschlichen keinen Platz

mehr hat: wie würde die Erde wohl aussehen, wenn wir nicht mehr auf ihr sein

werden? Mit einem Wort: wir träumen von unserem Verschwinden. Wir träumen

davon, die Welt im Zustand formaler Grausamkeit, in ihrer unmenschlichen Reinheit

zu schauen (die überhaupt kein Naturzustand ist, weil ganz im Gegenteil dieser eben

die Welt mit menschlichem Gesicht ist).«72

Stirbt die Menschheit aus, gibt es auch keinen reflexiven Blick mehr, dem sich die Rui-

nen der Zukunft noch in bedeutsamer Weise auftun könnten. Die fiktiven Ruinen der

Zukunft spielen so gesehen überhaupt nur im antizipativen-imaginativen Blick der Ge-

genwart eine Rolle – einer Gegenwart, welche die Existenz eines erkennenden Wesens

voraussetzt. Alles tatsächlich Zukünftige bleibt klarerweise stets Spekulation.

Wesentlich wahrscheinlicher als die tatsächliche abrupte Ausrottung der gesamten

Menschheit scheint das partielle Überleben größerer oder kleinerer Gemeinschaften zu

sein. Dem Menschen ermöglichen solche Zukunftsentwürfe, denen zufolge zumindest

einige seiner Artgenossen am Leben bleiben, gegenüber der totalen Extermination die

wesentlich interessanteren Überlegungen, weshalb der apokalyptische und postapoka-

lyptische Überlebenskampf Gegenstand unzähliger ästhetischer und artistischer Refle-

xionen der Medien und Künste sind. Nichtsdestoweniger spielen diese ruinösen Über-

lebensschauplätze auf flagrante oder sublime Weise mit der Idee einer menschenfrei-

en Erde. Über den einsamen Protagonisten Dr. Neville in I am Legend schreibt Eva Horn:

»Er ist der letzte Mensch, zugleich Zeuge und Opfer eines Endes der menschlichen Spe-

zies. Dennoch berührt uns dieses Bild des still zerfallenden, menschenleeren und von

Ranken überwucherten New York nicht nur als Schreckensbild. Es ist auch ein heim-

licher Wunsch: ein Bild post-apokalyptischer Ruhe, die nur einkehren kann, wenn der

Mensch endlich wieder verschwunden sein wird.«73 Mit diesen paradoxen und ambiva-

lenten Rezeptionsweisen spielt das Ruinenästhetische, wie wir imDurchgang durch die

Welt derRuinen vielfach gesehenhaben.Die verheerendeApokalypse unddie darauf fol-

gende, zuweilen idyllisch erscheinende Postapokalypse lösen entzweite Reflexionen aus:

72 Jean Baudrillard:DiemagersüchtigenRuinen, aus demFranzösischen übers. v. BernhardDieckmann,

in: Dietmar Kamper u. ChristophWulf (Hg.): Rückblick auf das Ende derWelt, Grafrath 2015, S. 84–98,

hier S. 91; siehe auch: Alan Weisman: TheWorld Without Us, New York 2007.

73 E. Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 261

»Die Katastrophe ist gleichermaßenWunschtraum und Angsttraum.«74 Zwischen para-

diesischermenschenleerer Befriedung und beklemmender individueller und kollektiver

Existenzangst bewegt sich die Ruinenrezeption.

Weltuntergangsängste und Weltvernichtungsfantasien sind so alt wie die Mensch-

heit selbst. In nahezu allen Kulturkreisen und während der gesamten fassbaren Ge-

schichte der Zivilisation wurden Spekulationen über die Vorzeichen, den Zeitpunkt und

den Verlauf des Weltuntergangs angestellt. Bildgewaltige Inszenierungen des drohen-

denUntergangsdieserWelt unddemKommeneinerneuen,besserenWelt übtenzuallen

Zeiten einegroßeFaszinationaufdieMenschheit aus.75DasBedürfnis,die unverfügbare

Zukunft zu erkennen, ist geradezu eine anthropologische Grundkonstante desMensch-

seins.76 Ausdruck fand sie in der apokalyptischen Eschatologie als den spezifischen

Zukunfts- und Endzeiterwartungen insbesondere des jüdischen und christlichen Glau-

bens.77 Die Zukunft und das Jenseitswerden dabei zur Projektionsfläche für individuelle

und kollektive Hoffnungen und Ängste.78 Im religiösen Kontext ist die Vorstellung vom

Weltende, von endzeitlichen Plagen und Drangsalen sowie dem katastrophalen Zusam-

menbruchderWelt keinfinalesEnde, sondernnur einDurchgangsstadiumaufdemWeg

zur Erlösung und zum Heil. Dieses letztlich positive und progressive Verständnis des

Geschichtsverlaufs lässt sich mit demDreischritt »Krise – Katharsis –Heil«79 charakte-

risieren. Der moderne metaphorische und umgangssprachliche Gebrauch des Begriffs

›Apokalypse‹ meint imUnterschied zu seinen religiösen Ausformungen eine Apokalypse

als Weltende ohne Hoffnung auf Erlösung und Neubeginn.80 Zwar ist das postapoka-

lyptische Szenario in gewisser Weise ein postkatastrophischer Neubeginn, jedoch in

den Trümmern und Ruinen derselben Welt und ohne paradiesisches Heilsgeschehen.

Der übergreifende sinnstiftende Hoffnungsentwurf des Glaubens zur Überwindung

der menschlichenWeltangst wird suspendiert. Die einzige Hoffnung, die der säkularen

Formder Apokalyptik bleibt, ist eine postapokalyptische Lebenswelt, die derMenschheit

eine weitere Chance gibt. Die säkularisierte Form der Eschatologie entzieht somit das

Ende der Welt der Macht Gottes und stellt es in die Verfügungsgewalt der Menschen.81

Die religiöseHeilsgeschichte wird abgelöst von einer Zukunft, »die derMenschmacht, die

veränderbar ist, eine Zukunft, welche der Mensch ebenso verschulden wie planen oder

aufhalten kann. […] Vor dem Menschen dehnt sich so eine offene, kontingente Zukunft

aus, eine Zukunft als Hypothese oder Möglichkeit.«82 Säkulare Apokalyptik beruht

meist auf einer Verbindung aus pessimistischen Zeitdiagnosen und Fortschrittsskepsis

angesichts subjektiv empfundener oder realer Bedrohungen der Weltbevölkerung und

globaler Krisen und Katastrophen. Die nähere oder fernere Vergangenheit wird zum

74 Ebd., S. 12.

75 Vgl. Michael Tilly: Apokalyptik, Tübingen 2012, S. 7.

76 Vgl. ebd., S. 12.

77 Vgl. ebd., S. 9.

78 Vgl. ebd., S. 14.

79 Ebd. S. 18.

80 Vgl. E. Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 27.

81 Vgl. M. Tilly: Apokalyptik, S. 132f.

82 E. Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 27f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Ruinen-Ästhetik

Zustand idealer Ordnung und Fülle erklärt, von demdieMenschheit sich in ihrer gegen-

wärtigen und der antizipierbaren zukünftigen Entwicklung zusehends entfremdet. Die

Geschichte der transzendenzlosenWelt wird in regressiver Weise als ein fortwährender

Abstieg weg von ihrem durchmaximale Fülle gekennzeichneten Ursprung hin zu ihrem

krisenhaften und katastrophalen Ende begriffen.83

Die Angst und Schrecken erregenden Weltuntergangsszenarien zeitgenössischer

Apokalyptik nehmen der Gegenwart ihren Fortschrittsglauben. Die Zukunft erscheint

nicht länger als »Raum der Hoffnung, Planung und Gestaltung, ein Ort der Utopien«,84

in demmenschliche Lebensverhältnisse sich zunehmend verbessern, vielmehr als unab-

wendbare Katastrophe. Das Desaster, der Kollaps bestehender Strukturen, der Tod des

Menschen und die Verheerung seiner Welt treten in das Zentrum der Reflexion. Horn

zeigt, dass die heutige Angst vor allem in einer Furcht vor dem Kipp-Punkt (»tipping

point«85) hyperkomplexer Systeme wie Gesellschaften, Finanzmärkte, Ökosysteme oder

dem Klima besteht: »Zukunft als Katastrophe ist heute die exakte Verbindung von Kon-

tinuität und Bruch, die Vorstellung, dass gerade die Fortführung des Gegenwärtigen

auf einen Umschlag, eine katastrophische Wendung zuläuft.«86 Die Vorstellung vom

grenzenlosenWachstum, alles ginge immer so weiter, erweist sich in dieser Perspektive als

Illusion. Der drohende Kollaps hyperkomplexer Systeme ist eine Form von »Katastrophe

ohne Ereignis«,87 denn was den finalen Zusammenbruch der bestehenden Verhältnisse

demnach letztlich auslösenwird, scheint ein schleichender Prozess zu sein, der in seiner

Komplexität kaum greifbar ist. Hierbei spielen nun die Reflexionen der ästhetischen

Medien und Künste eine entscheidende Rolle, denn ihre imaginierten, prognostizierten

und antizipierten Störfälle, Katastrophen und Untergangsszenarien in Ruinen veran-

schaulichen dieses gegenwärtige Zukunftsgefühl, das mit dem Ende der Welt, wie wir

sie kannten, rechnet.88 Individuelle und kollektive Hoffnungen und Befürchtungen

werden damit konkret greifbar:

»Unter Zuhilfenahme der apokalyptischen Vorstellungswelt erhalten diese im eige-

nen Lebenskontext tatsächlich kaum zu greifenden, aber dennoch latent empfunde-

nen Bedrohungen und Krisen eine symbolische Darstellung; sie werden hierdurch erst

fassbar und lassen sich ihrer Bewältigung zuführen. Zugleich bedeutet die apokalypti-

scheWahrnehmung der Synchronie zwischen der eigenen begrenzten Lebenszeit und

der begrenzten Zeit der aktuell ihrem Ende entgegengehenden Weltgeschichte ei-

ne sinnstiftende Aufwertung der eigenen gefährdeten, prekären und ohnmächtigen

Existenz, denn der entscheidende und endgültige Wendepunkt des Weltlaufs über-

schneidet sich nunmehr mit dem eigenen individuellen Lebensweg.«89

83 Vgl. M. Tilly: Apokalyptik, S. 132f.

84 E. Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 12.

85 Ebd., S. 18.

86 Ebd., S. 17.

87 Ebd., S. 19.

88 Vgl. ebd., S. 14.

89 M. Tilly: Apokalyptik, S. 132f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 263

Die begrenzte biografische und die sich ihrem Ende zuneigende historische Zeit treten

in Korrespondenz miteinander. Man wird zu einem der letzten Menschen, womit die

eigene Existenz vor dem Hintergrund der allgemeinen Menschheitsgeschichte in ihrer

Bedeutsamkeit aufgewertet wird.

Die ästhetischen Medien sind in diesem Sinne Reflexionsmedien, mittels derer der

Mensch seine Stellung in der Welt verhandelt – im hiesigen Zusammenhang mit Blick

auf seineZukunft: »Es sind Inszenierungen, indenennichtnur ausgemalt, sondernauch

ausgehandeltwird,wiemansich zudiesenmöglichenZukünften inderGegenwart zu ver-

halten hat […].«90 Die Gegenüberstellung der zukünftigen mit der gegenwärtigen Welt

dient dabei der Deutung der Gegenwart selbst. Es geht um die »Antizipation des Mög-

lichen«91 angesichts des Wirklichen, um die gegenwärtige Realität besser zu verstehen.

Die Reflexionen über kommende Katastrophen erheben den Anspruch, »etwas bereits

in der Gegenwart Gegebenes zutage treten zu lassen«.92 Die Zukunftsfiktionen betreffen so-

mit nicht allein die Zukunft, sondern vor allem auch die gegenwärtigeWirklichkeit. Das

kommende Weltende ragt auf diese Weise als eine Möglichkeit des individuellen, kol-

lektiven und kosmischen Endschicksals bereits gegenwärtig in die vermeintlich unter-

gehende Wirklichkeit hinein. Apokalyptische Weltanschauung deutet die gegenwärtige

erfahrbare Welt in ihrer Relation zur erhofften transzendenten oder befürchteten post-

apokalyptischen Gegenwelt.93 Sie dient dabei nicht zuletzt der Deutung und Bewälti-

gung individueller und kollektiver aktueller Krisen und Unglückssituationen.94 Welche

dies sind und wie sich damit umgehen lässt, ist der Gegenstand ästhetischer und artis-

tischer Reflexionen in den fiktiven Ruinen der Zukunft. Diese zukünftigen Ruinen sind

jedoch immer Gegenstand gegenwärtiger Reflexionen. Jeweils Hier und Jetzt fragen wir

danach, wie es mit uns und unserer Lebenswelt weitergeht.

Anlass zuPessimismus imBlick aufdieZukunft fand sich zuallenMenschheitszeiten

und heute vielleicht mehr denn je: die Kehrseiten und der Missbrauch des technologi-

schen Fortschritts wie atomare Kriege und Katastrophen oder biologischeWaffen, Pan-

demien, Epidemien und Endemien, außenpolitische Auseinandersetzungen, innenpo-

litische Spaltungen der Gesellschaft, das Missverhältnis der Vermögensverteilung, der

Umgang mit religiöser und politischer Radikalität, Ressourcenknappheit, Umweltzer-

störung, globale Erwärmung, Naturkatastrophen, technische Großunfälle, Überbevöl-

kerung, um nur einige Konfliktherde zu nennen – es bedarf fast schon einer gehörigen

PortionNaivität, angesichts dieser nationalenundglobalenProblemlagenzuversichtlich

in die Zukunft zu schauen. Die Geschichte der Menschheit war zumeist keine friedliche

und es besteht allerlei Grund zur Annahme, dass sie auch zukünftig keine harmonische

sein wird. Ruinen sind die Schauplätze dieser Konflikte des Menschen. Sie sind die ma-

terialisierte Aus-einander-setzung im buchstäblichen Sinne.

Die zuversichtliche Opposition gegenüber diesen wenig erbaulichen Zukunftsaus-

sichten lässt sichwohl am treffendstenmit demTitel von Ernst BlochsWerk PrinzipHoff-

90 E. Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 23.

91 M. Tilly: Apokalyptik, S. 55.

92 E. Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 25.

93 Vgl. M. Tilly: Apokalyptik, S. 19.

94 Vgl. ebd., S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Ruinen-Ästhetik

nung charakterisieren. Blickt man zurück auf die Geschichte der Menschheit, so gab es

für vernünftigeWesenstrenggenommenununterbrochenGrundzumPessimismus: »Ir-

gendetwas ist immer im Begriff, sich zu einer Katastrophe auszuwachsen oder bereits

eine zu sein.«95 Wie man es auch mit dem jeweils akuten Zustand der Menschheit hält

undungeachtet der unüberblickbarenZeitdiagnosen96 eigener und andererGesellschaf-

ten und Zeiten, ist jedoch eines gewiss: Es ging bisher immer irgendwie weiter mit dem

Menschen. Die Persistenz der Ruinen belegt nicht zuletzt auch die Persistenz des Men-

schen. Architekturenwerden errichtet und verfallen,Menschen leben und sterben in ih-

nen, Kulturen entstehen und vergehen –was davon übrig bleibt, zeigt sich im reflexiven

Blick auf die Ruinen als Spuren im Raum. Solange dieser reflexive Blick des Menschen

auf Ruinen existiert, ist noch nicht alle Hoffnung verloren. Der Augenblick des ästhe-

tischen Interesses an Ruinen ist ein Augenblick der Aufmerksamkeit nicht allein für die

Gegenwart der Ruinen, sondern zugleich für die Gegenwart des eigenenDaseins.Obwir

den Ruinen der Vergangenheit oder den Ruinen der Zukunft begegnen, immer liegt mit

der Aufmerksamkeit auf den gegenwärtigen Spuren im Raum synchron die Aufmerk-

samkeit auf unserer eigenen Gegenwart im Raum der Spuren. Unsere biografische Zeit

im Raum und der historische Raum in der Zeit bündeln sich in der simultan raumzeit-

lichen und zeiträumlichen Gegenwart unseres ästhetischen Interesses an den Ruinen als

Spuren. Damit sind wir schließlich bei den Ruinen der Gegenwart angelangt, an denen

sich das Ethos der Ruine als Vanitas-Symbol festmachen lässt: Achte den Augenblick,

denn er vergeht!

(iii) Die Korrespondenz zwischen den Ruinen als Objekten der Vergänglichkeit und

uns selbst als Subjekten der Vergänglichkeit macht die Ruinen zu einem Reflexionsge-

genstand, der uns gemäß der Spiegelmetapher in seiner Konstitution als endlicher Ge-

genstand auf unsere eigene Konstitution als endlicheWesen in einer endlichenmensch-

lichenWelt in einem unendlichen Universum spiegelt. Das Eingangszitat von Chateau-

briand zu Beginn der Studie über die geheime Faszination für Ruinen, deren Grund er

in der geheimen Übereinstimmung zwischen den fragilen Architekturen und unserer

flüchtigen Existenz sieht, handelt von genau dieser Korrespondenz zwischen Mensch

und Ruine. Das Ruinenästhetische lebt schlicht, aber nichtsdestoweniger auf extraordi-

näreWeise vonderkorrespondierendenBewegungderMenschenund ihrerWerkedurch

Raum und Zeit: »The movement in time through space breathes life into the ruin and

into us.«97 Von dieser Korrespondenz her lässt sich auch die Rolle der Ruine als Vani-

tas-Objekt begreifen. Ästhetische Anschauung findet immerHier und Jetzt statt, sosehr

es ihr dabei um vergangene oder zukünftige andere Zeiten undRäume geht.Der Augen-

blick ästhetischer Reflexion, in dem sichVergangenheit undZukunft bündeln, ist immer

ein gegenwärtiger Augenblick um seiner Gegenwart willen. Diesen Augenblick ernst zu

nehmen, darin besteht das minimale Ethos der Ruine als Vanitas-Gegenstand. Das darf

freilich nicht als konkrete Handlungsanweisung missverstanden werden, als folge dar-

aus zwangsläufig irgendein bestimmter ethisch-moralischer Imperativ; vielmehr bleibt

95 E. Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 16.

96 Die der Gegenwart attestierten desaströsen Befundefinden sich beispielhaft in: Peter Strasser:Des

Teufels Party, Geht die Epoche des Menschen zu Ende?, Wien 2020.

97 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 265

gerade radikal offen, wohin die Reflexion an Ruinen den Menschen im Einzelfall führt.

Doch mit der ästhetischen Aufmerksamkeit für die Ruinen und damit für uns selbst ist

zugleich ein Lebensvollzug gegeben, der um seiner selbst willen bejaht werden kann. Im

ÄsthetischenhatderMenschals endlichesWesenLust an seiner endlichenExistenz: »Die

ästhetische Lust ist eine Lust des endlichenDaseins am endlichenDasein.«98 Darin liegt

die alles andere als selbstverständliche Affirmation der Vergänglichkeit im ästhetischen

Kontext nicht allein der Ästhetik der Ruinen. Kaum ein Genre lässt diesen fundamen-

talen Zug des Ästhetischen so augenscheinlich hervortreten wie das Ruinenästhetische.

AusderEinsicht indieSelbstzweckhaftigkeit ästhetischerLebensvollzüge folgt,dassdie-

se Momente ästhetischen Interesses lebenswert und damit schlicht gut sind. Es ergibt

Sinn, ein Dasein ernst zu nehmen und zu schützen, das um seiner selbst willen gelebt

werden will. Das ist dasminimale Ethos der Ruine: Aus der Einsicht in die Fragilität un-

serer selbst und der Welt, die wir an den Ruinen der Gegenwart als Vanitas-Objekten

gewinnen, lässt sich der Wunsch nach Schutz dieser wertvollen Existenz und ihren Be-

dingungen folgern.

In diesem Sinne lassen sich Erkenntnisse an Ruinen gewinnen, aus denen ethisch-

moralische Überlegungen resultieren, wie beispielsweise: was der Mensch nicht pflegt, das

verfällt und vergeht – ob seinen eigenen Geist und Körper, seine zwischenmenschlichen

Beziehungen oder seine Lebenswelt. Die Ruinen mahnen uns, umsichtig mit uns und

unserer Lebenswelt umzugehen, da wir ansonsten einen unbewohnbaren und unwirtli-

chen Lebensraum zu verantworten haben, in dem der Mensch keinen Raum und keine

Zeit zur freien Entfaltungmehr kultivieren kann. Ein weiteres Ethos der Ruinen könnte

darin bestehen, sich nicht unterkriegen zu lassen. Im pessimistischen Blick auf die Ruinen

der Vergangenheit oder die Ruinen der Zukunft erscheint uns dieMenschheitsgeschich-

te zuweilen als unaufhörliche Historie des Scheiterns. Unter Kriegen, Krisen und Kata-

strophen entstehen Ruinen um Ruinen – kein Grund, sich unterkriegen zu lassen! Dem

melancholischen Blick auf die Ruinen in der Gegenwart entspringt zugleich der Hoff-

nungsfunke, in der eigenen Zeit und dem eigenen Dasein zu besseren Entwicklungen

beizutragen, als es die historischen Zeugnisse oder die befürchteten Zukunftsentwürfe

vergegenwärtigen. Doch es wäre verkürzt, die ethisch-moralischen Reflexionen an Rui-

nen pauschal auf diese oder andere Einsichten zu reduzieren.

Die Zeit ist es, die wir in beschleunigten Zeiten des fortgeschrittenen Spät- und Tur-

bokapitalismus globalisierter Industriegesellschaften vermeintlich nicht mehr haben.

Und doch bleibt alles zeitdurchdrungen und der Vergänglichkeit unterworfen – daran

ändern auch technischeunddigitaleRevolutionennichts.Alles bleibt letztlich andiema-

terialen Grundlagen in Zeit und Raum gebunden. Die Ruinen der Gegenwart mahnen

uns, wie sie es schon immer getan haben, den Augenblick ernst zu nehmen und zu wür-

digen.Was daraus konkret folgen soll, muss um der freien Selbstbestimmung des Men-

schen willen unbedingt offen bleiben – doch es ist ein Anfang. Damit die Ruinen ihre

ästhetischeWirkung als Vanitas-Objekte entfalten können,müssen sie imBruchmit ge-

wohntenWahrnehmungsvollzügen erfahren werden. Hierfür ist die Dynamik von Blei-

ben und Vergehen innerhalb der Lebenswelt relevant, denn nur im Kontrast zum Blei-

benden kann das Vergehende auffällig werden, was auch vice versa gilt. Die vergehende

98 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 220.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Ruinen-Ästhetik

Gegenwart gewinnt ihre Gestalt nur vor dem Hintergrund einer Fülle zumindest vor-

übergehend anhaltender beständiger Lebensumgebungen und Lebenssituationen:

»Ohne die Erfahrung des Vergehens könnte nichts als vorläufig bleibend erkannt wer-

den; ohne die Erfahrung eines wenigstens vorübergehenden Bleibens könnte nichts

als vorübergehend erfahren werden; ohne den Wechsel von relativem Bleiben und

relativem Vergehen wäre überhaupt keine Erfahrung möglich. Nur in der Koexistenz

relativ bleibender und vergehender Zustände ist eine Gegenwart vergänglichen Da-

seins gegeben.«99

Im Alltag richten wir unser Dasein in der Regel in gewohnten Abläufen ein, die gerade

auf ihrer Beständigkeit beruhen.Die Vergänglichkeit unserer Existenz tritt dabei in den

Hintergrund und das ist auch gut so, denn würden wir uns tagtäglich im Reflexionszu-

stand über die eigene Endlichkeit befinden,wäre unsere Existenz nur schwer erträglich.

Glücklicherweise sind solche Überlegungen zumeist Momenten der philosophischen,

ästhetischen und artistischen Reflexion vorbehalten, für deren Aktivierung die Ruinen

hervorragende Anregung bieten, weil sie eben gerade im Gegensatz zur vertrauten Le-

benswelt und ihrer volatilen Konstanz erfahren werden. Die ästhetische Gegenwart der

Ruinen gewinnt dadurch eine hervorstechende Besonderheit gegenüber der allgemei-

nen Gegenwärtigkeit des alltäglichen Daseins.

Auf phänomenaleWeise verbindet diese beiden Formen von Gegenwart, also die all-

tägliche unddie ästhetischeGegenwart,die artistischeReflexion Indeterminate Facadeder

Künstler- und Architektengruppe SITE (Sculpture InThe Environment). Die architekto-

nische Gestaltung des Best-Kaufhauses unter der Federführung von James Wines, dem

Gründer undKopf von SITE, integriert bereitsmit seiner Errichtung 1975 auf intendierte

Weise den Verfall in den Neubau.100 Das im buchstäblichen Sinne dekonstruktivistische

Gebäude weist eine ausgefranste Ziegelsteinfassade auf, aus der sich ein Katarakt von

Backsteinen auf ein Vordach ergießt. Als künstlerische Reflexion über die Sterilität

der sich zeitlos gebenden Konsumarchitektur verbindet sie das Vanitas-Moment der

Ruine mit der alltäglichen Gegenwart eines Kaufhauses: »Die Andeutung, dass das

»Gute Leben« (das Versprechen der Konsumkultur) einem eines Tages entgleitet, ist eine

Variation des Vanitas-Motivs – die Erinnerung an die Vergänglichkeit alles Irdischen

wird zum moralischen Appell, sich seiner selbst zu vergewissern.«101 Das Bauwerk als

artistische Reflexion über Anwesenheit undAbwesenheit, Entstehen undVerschwinden,

Konsumgesellschaft und Vergänglichkeitsbewusstsein verbindet die alltägliche Form

von Gegenwärtigkeit in Gestalt ihrer unspektakulären Allgemeinheit eines Kaufhauses

mit der Besonderheit ästhetischer Gegenwart. Das Gebäude Indeterminate Facade lässt

kein illusionäres Fassadenspiel über die Versprechen der Konsumkultur zu, so illusionär

seine Gestaltung als künstliche Ruine auch ist. Die Architektur als inszenierte Ruine der

Gegenwart bündelt die unterbestimmte Vergangenheit und die unbestimmte Zukunft

des Menschen in der Gegenwart ihres Erscheinens: »Die Gegenwart öffnet den Blick

99 Ebd., S. 165.

100 Vgl. K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 79f.

101 Ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen 267

auf die Zukunft, die an die Vergangenheit erinnert.«102 Die scheinbare Persistenz des

Bauwerks reflektiert von Beginn seiner Errichtung an über die Transienz als ihr eigenes

Schicksal.

Seit demausgehendenMittelalter überlagern sich in der Ruinenrezeption diese zwei

unterschiedlichen Zeitvorstellungen, die entweder die Persistenz oder die Transienz

der Ruine betonen.103 Die Ruine steht somit einerseits für Kontinuität und andererseits

für das Transitorische. Zum einen verweist sie immoralisch-theologischen Kontext des

Heilsversprechens in transitorischer Hinsicht auf etwas Neues und Anderes, mit dem

das Alte und Bestehende überwunden wird, zum anderen erinnert sie im Sinne des

Vanitas-Motivs an die Vergänglichkeit alles Irdischen. Die Ruine als Transformations-

gegenstand steht für einen Übergangszustand hin zu einer besseren Welt, in der das

Irdisch-Zeitliche überwunden wird. Demgegenüber verkörpert die Ruine im geschicht-

lichen Kontext Kontinuität, wenn z.B. die Ruinen der griechisch-römischen Antike in

der Renaissance eine Wiederaufnahme verlorengegangener Tradition ermöglichen und

befördern. Trotz ihres Zerfalls sichert die Ruine den historischen Bestand und erlaubt

die Fortführung kultureller Tradition.104

Ob im Zuge der romantischen und klassischen Haltung gegenüber den Ruinen der

Vergangenheit oder mit Blick auf die optimistischen und pessimistischen Inszenierun-

gen der Ruinen der Zukunft: Immer stellt sich an den stets in der Gegenwart begegnen-

den Ruinen die Frage nach dem Sein und dem Nichts, dem Vorhandenen und dem Ver-

schwundenen,demGewesenen unddemWerdenden.Hierbei sind Persistenz undTran-

sienzderRuinennur imVerbundmiteinander zuhaben.DasBleibendekannsichnuram

VergehendenunddasVergehende einzig amBleibenden zeigen.Nurweil uns dieRuinen

als Spuren im Raum begegnen, können wir an ihnen entsprechende Reflexionen anstel-

len, die über das bloß gegenwärtig Gegebene hinausreichen.105 Die Immanenz der Ge-

gebenheit der Spuren im Raum ist die Bedingung für Reflexionen über deren Transzen-

denz. Was auch immer wir an Ruinen zu erfahren meinen, wir erleben es im Hier und

Jetzt. Die ästhetische Aufmerksamkeit ist eine Aufmerksamkeit für die Gegenwart des

eigenenDaseins in derGegenwart des eigenenDaseins.Darin verhalten sich ästhetische

Erfahrungsvollzüge per se affin zur Vanitas-Kunst und ihren Attributen, wie u.a. welke

Blumen, Sanduhr, Kerze, Totenschädel und nicht zuletzt Ruinen. Existentialistisch be-

trachtet, geht es oft um nichts Geringeres als (eine Reflexion über) Leben und Tod,wenn

wir uns den Sphären der Künste zuwenden – und zwar in einem doppelten Sinne: dem-

jenigen Sinn, den uns die Kunstwerke präsentieren und demjenigen Sinn, den sie für

unser eigenes Dasein gewinnen.

»Gegenwart ist ein offener – und darin unübersehbarer, unfaßlicher und unbe-

herrschbarer – Horizont der spürenden, handelnden und erkennenden Begegnung mit

102 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 194.

103 Vgl. R. Zimmermann: Künstliche Ruinen, S. 149ff.

104 Vgl. K. Vöckler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 24.

105 »Es ist die Zeit, in der sich jene Transformation der Wirkung in das Zeichen ihrer Ursache ereig-

net, die wir in unserem Leben als die Spur vorfinden, die aus ihm hinter alles zurückführt, das in

der Welt, in der wir leben, jemals gegenwärtig gewesen sein kann.« (W. Schweidler: Der Ort des

Gewesenen, S. 229)

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Ruinen-Ästhetik

Vorhandenem«,106 schreibt Seel. Die Ruinen der Gegenwart als in der Gegenwart begeg-

nende Ruinen erscheinen vor dem Hintergrund dieses offenen Horizonts biografischer

und historischer Zeit im Raum. Aura und Atmosphäre der Ruinen der Gegenwart spei-

sen sich aus einer unterbestimmten, abgeschlossenen Vergangenheit und strahlen aus

in eine unbestimmte, offene Zukunft. Das Erscheinen der Ruinen geht somit selten

in deren bloßer sinnlicher Gegenwärtigkeit auf,107 vielmehr wird ihr auratisches und

atmosphärischesErscheinen vonKorrespondenzenmit VergangenemundZukünftigem

getragen: »[Das] korresponsive Bewußtsein ist für alle – schönen wie schrecklichen –

Anklänge vergangener und künftiger Zeiten offen.«108 Was wir im Aura- und Atmo-

sphärenerleben nicht allein im Zuge der Begegnung mit Ruinen vernehmen, ist eine

Aufmerksamkeit für den unwiederbringlichen Augenblick unseres Lebens. Das atmo-

sphärische Erscheinen wird auf diese Weise zu einem existentiellen Gewahrwerden der

»vorübergehenden Gestalt unseres Lebens«.109

Geradeweil die biografischeundhistorischeVergangenheit undZukunft in ihrerUn-

ter- und Unbestimmtheit oft Rätsel aufgeben, resultiert die ästhetische Begegnung mit

Ruinen in der Regel in Reflexionen darüber, was gewesen sein könnte und was gewesen

seinwird. Anstoß nimmt dieses ästhetische Reflexionsgeschehen an denRuinen der Ge-

genwart als Spuren imRaum,die sich immerwieder neuund immerwieder anders verstehen

undwahrnehmen lassen: »The ruin is not somuch a preservation of the past as a presen-

tation of its own freshness. The original edifice is past. The ruin is present in its origi-

nality. […]While the ruinmay be of easily recognizable tradition in style, and its original

purpose may also be known, what it offers aesthetically is the unknown, the innovative

that requires participatory receptivity.«110 Unsere verweilende Anteilnahme an den Rui-

nen eröffnet ein zugleich sinnliches und sinnhaftes Atmosphärenerleben im Raum, das

getragen wird von Reflexionsvollzügen im beschriebenen Sinne.

106 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 61f.

107 »Im Zustand derWachheit aber spürtman nicht nur, wie der eigene Körper auf den Raum reagiert,

sondern auch, wie die Sinneseindrücke Qualitäten von Befindlichkeiten produzieren und wie dar-

über hinaus das Wahrgenommene in ein Übersinnliches transzendiert: Erinnerung und Imagina-

tion mischen sich ein und machen glauben, daß man im Wahrnehmungsakt unsichtbare Spuren

seiner Gegenwart in den unsichtbaren Spurenteppich der Wahrnehmungsbewegungen einflicht,

den andere schon am Ort hinterlassen haben – daß man also die Spur des eigenen Hiergewesen-

seins vor dem Fond der Geschichte der Nutzungen des Raumes im Augenblick mit wahrnimmt.«

(G. Selle: Im Raum sein. Über Wahrnehmung von Architektur, S. 262)

108 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 155f.

109 Ebd., S. 155.

110 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fazit: Ruinen als Schauplätze eines Ringens

des Menschen mit sich selbst

Phaidros: Das Schönste, was es gibt, kommt

nicht vor in der Ewigkeit.

Sokrates: Wohin verlegst Du es denn?

Phaidros: Nichts Schönes läßt sich vom

Leben abtrennen. Das Leben ist das, was

stirbt.1

Das vielleicht stärkste Motiv zu philosophieren, ist der Tod. Nicht ohne Grund spricht

Michel de Montaigne davon, dass Philosophieren sterben lernen heißt.2 Wir kommen

aus dem Leben nicht unbescholten heraus – diesem Schicksal kann sich niemand ent-

ziehen. In der ästhetischen Erfahrung mit den Ruinen als Spuren im Raum tritt die-

se Einsicht in die Vergänglichkeit allen Daseins einschließlich unseres eigenen unmiss-

verständlich ins Bewusstsein. Wir bräuchten uns nicht fragen, was es mit uns und der

Welt auf sich hat, wenn alles immer so oder anders weiterginge; wir könnten uns ohne

Umschweife auf eine instrumentelle Perfektionierung aller Lebensbereiche konzentrie-

ren. Wie der Mensch Zeit und Raum seines Daseins gestalten soll, macht nur Sinn zu

fragen, weil unser Raum und unsere Zeit begrenzt sind. Wie der Mensch seine Lebens-

zeit verbringen will, muss er indessen mit sich selbst, seinen Mitmenschen und seiner

Lebenswelt ausmachen, vorausgesetzt ihm kommt das Privileg zu, diese Bestimmung

überhaupt selbst vornehmen zu können. Schließlich sind viele menschliche Existenzen

durch innere und äußere Zwänge gar nicht erst in der Lage, nach ihrem Daseinssinn

zu fragen, geschweige denn ihn selbst zu setzen. Für diejenigen, die es können, ist die

Setzung das Ergebnis eines Ringens desMenschenmit sich selbst und zwar in intrasub-

jektiver wie in intersubjektiver Hinsicht. Wir haben im Zusammenhang mit der Spra-

che gesehen, dass der Mensch von vornherein als soziales Wesen gedacht werden muss

und selbst die Introspektion der privaten Selbstreflexion im Sinne des Selbstgesprächs

letztlich auf potentielle Mitteilbarkeit angelegt bleibt. Indem der individuelle Mensch

1 P. Valéry: Eupalinos oder der Architekt, S. 50f.

2 Vgl. Michel de Montaigne: Essais, ausgewählt und eingeleitet von Arthur Franz, Berlin 2008,

S. 52–62.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Ruinen-Ästhetik

mit sich selbst ringt, ringt somit in gewisser Weise auch die kollektive Gattung Mensch

mit sich.

Die Ruine ist neutral, an und für sich kommt ihr keinerlei Bedeutung zu. Erst im

reflexiven Blick ihrer Betrachter erscheint sie als alles Mögliche ohne deshalb beliebig

gedeutet werden zu können. ImMedium unterschiedlicher bestimmender Medien sind

wir dazu befähigt und aufgefordert, auf dem Spiel stehende Selbst- und Weltverständ-

nisse sowie unsereWahrnehmung vonderWelt unduns selbst amGegenstandderRuine

zu reflektieren. Die Geschichte der Kunst wie der Philosophie lassen sich in dieser Per-

spektive als fragmentierte Trümmerlandschaften ihrer Reflexionen betrachten.

Das hier entfaltete Verständnis vonÄsthetik operiert zwischenBegriff undAnschau-

ung, zwischen Verständnis und Wahrnehmung, zwischen Einsichten und Aussichten.

Als ästhetische Reflexion lässt sich dieser Prozess eines Aushandlungsgeschehens zwischen

Begriff und Anschauung fassen. In der Korrespondenz, dem Dialog zwischen Subjekt

und Objekt in dem Dinge und Wahrnehmungen wechselweise aufeinander antworten,

liegt die eigensinnige Dynamik ästhetischer Wahrnehmungssituationen. Kants ästhe-

tisches Spiel der beiden Erkenntnisvermögen Einbildungskraft und Verstand ließe sich

für den Ruinenkontext statt an der Spielmetapher auch an der Metapher des Ringens

oder des Kampfes explizieren,wenngleich damit das Spielerische des Ästhetischen dem

Existentiellen weicht. Letzteres kann zumindest im Blick auf das Ruinenästhetische

überzeugen, da die mit den ästhetischen Reflexionen einhergehenden Überlegungen

uns nicht selten in besonders existentieller Weise angehen: Es geht schließlich um

nichts Geringeres als unser Leben und unseren Tod, unser Zusammenleben in einer

geteilten Lebenswelt sowie unsere Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, wenn wir

angesichts von Ruinen die hier angeführten weitreichenden Reflexionen anstellen.

Nicht allein an den Metamorphosen der realen Ruine realisiert sich diese Form der

ästhetischen Reflexion. Für das Ruinenästhetische von besonderer Bedeutung sind

zudem die ästhetischen Medien und Künste, in denen die Ruine zu einem performativen

Transformationsobjekt wird, das durch variierende Wahrnehmungs-, Verständnis- und

Darstellungsweisen immer wieder neu und immer wieder anders in Szene gesetzt wird.

Diese ästhetische Reflexionspraxis als performative Transformation der Ruine geht

mit theoretischen, ästhetischen und artistischen Reflexionen im beschriebenen Sinne

einher. Ruinen werden dieser Sichtweise zufolge zu Schauplätzen eines Ringens des

Menschenmit sich selbst.

In diesem letztgenannten Sinne lässt sich der Bogen zum Beginn der Schrift und

Simmels These von der Ruine als Schauplatz zweier miteinander streitender Parteien

der Seele schlagen. Simmels großen Kampf zwischen demWillen des Geistes und derNot-

wendigkeit der Natur, der die Ruine zum Kampfplatz zwischen Geist und Natur werden

lässt, verschieben meine Überlegungen in Richtung der ästhetischen Reflexion, welche

dieRuine zumSchauplatz einesSelbstverständigungsgeschehens zwischenAnschauung

und Begriff werden lässt. Es ist die ästhetische Erfahrung – hier als ästhetische Reflexi-

on bestimmt – die das spannungsreiche Gefüge leiblich-sinnlichen Erlebens und kogni-

tiv-begrifflichen Sondierens realisiert. In diesem Sinne eines ästhetischen Reflexions-

geschehens in atmosphärischen Erscheinungszusammenhängen werden die Ruinen zu

einem Schauplatz des Ringens des Menschenmit sich selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fazit: Ruinen als Schauplätze eines Ringens des Menschen mit sich selbst 271

›Kampf‹ und ›Ringen‹ sind zunächst eher destruktiv konnotierte Begriffe. Das passt

zwar zumThemaRuinen,worumeshierbei jedochgeht,das sinddemgegenüberdiePro-

duktivkräfte solcher Prozesse. Die auf weitreichendemWissen basierende Bedeutungs-

fülle, die sich an den Gestalten der Ruinen zeigt, verwirklicht die ästhetische Reflexion

in der ästhetischen Erfahrung.MöglicheWahrnehmungs- und Verständnisweisen ihrer

Gegenstände vergegenwärtigt die sinnliche und sinnhafte Begegnung mit der konkre-

ten Materialität der Ruinen als Spuren im Raum oder ihren medialen und artistischen

(Re-)Präsentationen.Sogesehenzeigt sich imRuinenästhetischenderBedeutungsreich-

tum menschlicher Selbst- und Weltbegegnung. Ihre stärksten Momente sind indessen

paradoxen Charakters. Zutiefst Widersprüchliches hält die ästhetische Begegnung mit

Ruinen undRuinösemzusammen.Hierin liegt nicht etwa einManko des Ruinenästheti-

schen, sondern vielmehr dessen höchster Wert: uns die prinzipielle Freiheit und Offen-

heit unserer Selbst- und Weltbestimmungen vor Augen zu führen. Diese Freiheit lässt

sich in keinen Lebensvollzügen so deutlich realisieren, wie in der ästhetischen Ausein-

andersetzung – in unserem Fall mit Ruinen. Und mehr noch: Diese Freiheit kann nur

als ein Vermögen innerhalb der Grenzen des Lebens bestimmt werden. Eine ästhetische

Gegenwart gibt es für Lebewesen nur, solange sie gegenwärtig sind. Die Anästhesie des

Leibes durch den Tod beendet auch alles Ästhetische. Wo das Leben endet, endet auch

das Ästhetische als gesteigerte Form gespürter Gegenwart. Das Schöne gibt es nur, wo

es das Leben gibt, heißt das. Und wo menschliches Leben herrscht, da entstehen Rui-

nen, die unsere ästhetische Aufmerksamkeit wecken. In der Korrespondenz zwischen

den Ruinen als Objekten und uns selbst als Subjekten der Vergänglichkeit besteht die

existentielle Dimension des Ruinenästhetischen: An den Ruinen der Welt zeigt sich un-

sereWelt als Ruine. Dass die Ruinen eines Tages denMenschen überdauern und schließ-

lich selbst verschwindenwerden,bleibt zwangsläufig eine imaginative Reflexion,da sich

kein menschlicher Standpunkt einnehmen ließe, der solcherlei Überlegungen verifizie-

ren oder falsifizieren könnte. Ob es also eines Tages heißt: »etiam periere ruinas – selbst

die Ruinen gehen unter«,3 wie Lukan, der Neffe Senecas schreibt, obliegt einzig der Re-

flexion an den Spuren im Raum.

3 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Danksagung

Dieses Buch ist die überarbeitete Version meiner Dissertationsschrift, die ich 2021 an

der Johann-Wolfgang-Goethe-Universität in Frankfurt a.M. unter dem Titel Spuren im

Raum. Ästhetik der Ruinen vorgelegt habe.Mein Dank gilt in erster Liniemeinem philoso-

phischen Lehrer Martin Seel, dessen Schriften, Vorträge, Seminare und Kolloquien den

Inhalt und die Form der hier angestellten Überlegungen grundlegend geprägt haben.

HeinzDrügh danke ich für seine Bereitschaft, diesesDissertationsprojektmitbetreut zu

haben. Für Hinweise und Anregungen zumThema Ruinenästhetik bin ich auch Martin

Büchsel zum Dank verpflichtet. Meinen Eltern Petra und Ulrich Bücking danke ich für

ihre unablässige Unterstützung meiner Vorhaben im vollumfänglichen Sinne. Andreas

Richter, Martin Liebernickel und Katharina Hemmen habe ich die berufliche Gelegen-

heit zu verdanken, die dieses Dissertationsprojekt in finanzieller Hinsicht ermöglicht

hat. Meinen Freunden Tatjana Meisler und Sebastian Pavone danke ich für unzählige

gemeinsameDiskussionen über die Ästhetik der Ruinen –ohne siewäre ich auf dasThe-

maRuinen vermutlich nicht gekommen.AuchmeinemFreundManuelHoder bin ich für

umfangreiche Anregungen,AnmerkungenundEmpfehlungen sowie konstruktive Kom-

mentierungen von Entwurfsversionen der Schrift überaus dankbar. Zuletzt bedanke ich

mich beim transcript Verlag für die kompetente Betreuung der Publikation.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Abbildungen

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Ruinen-Ästhetik

Abb. 1: Gabriela Torres Ruiz: #46 Silence, 2013

Abb. 2: Gabriela Torres Ruiz: #46 Silence, 2015

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Abbildungen 277

Abb. 3: Gabriela Torres Ruiz: #10 Silence, 2015

Abb. 4: Gabriela Torres Ruiz: #10 Silence, 2015

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Ruinen-Ästhetik

Abb. 5: Gabriela Torres Ruiz: #8 Silence, 2013

Abb. 6: Gabriela Torres Ruiz: #8 Silence, 2014

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Abbildungen 279

Abb. 7: Dark Souls 3 (2016)

Abb. 8: Klosterruine Eldena

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Ruinen-Ästhetik

Abb. 9: Ruinen von Ephesos

Abb. 10: ForumRomanum

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Abbildungen 281

Abb. 11: Colosseum

Abb. 12: Schiffswrack

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Ruinen-Ästhetik

Abb. 13: Elektrische Gitarre (heavy relic)

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Anhang

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis

Primär- und Sekundärliteratur

Abel, Alexandra u. Bernd Rudolf (Hg.): Architektur wahrnehmen, Bielefeld2 2020.

Adorno,TheodorW.:NegativeDialektik, in: ders.:Gesammelte Schriften, Bd. 6:NegativeDia-

lektik. Jargon der Eigentlichkeit, hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 2013, S. 7–412.

Alt, Peter-André: Begriffsbilder. Studien zur literarischen Allegorie zwischen Opitz und Schiller,

Tübingen 1995.

Ariès, Philippe: Geschichte des Todes, München u.Wien2 1980.

Arndt, Andreas: Dialektik und Reflexion. Zur Rekonstruktion des Vernunftbegriffs, Hamburg

1994.

Arndt, Andreas: Unmittelbarkeit, Berlin 2013.

Assmann, Aleida: Erinnerungsräume. Formen undWandlungen des kulturellen Gedächtnisses,

München5 2010.

Assmann, Aleida: Erinnerungsorte und Gedächtnislandschaften, in: Hanno Loewy (Hg.): Er-

lebnis –Gedächtnis – Sinn. Authentische und konstruierte Erinnerung, Frankfurt a.M. 1996,

S. 13–30.

Assmann, Aleida: ImDickicht der Zeichen, Berlin 2015.

Assmann, Aleida, Monika Gomille u. Gabriele Rippl: Ruinenbilder: Einleitung, in: dies.

(Hg.): Ruinenbilder, München 2002, S. 7–14.

Assmann, Jan: Stein und Zeit. Mensch und Gesellschaft im alten Ägypten, München2 1995.

Augé, Marc: Nicht-Orte, aus dem Französischen übers. v. Michael Bischoff, München4

2014.

Barthes,Roland:Die helle Kammer.Bemerkungen zurPhotographie, übers. vonDietrich Leu-

be, Frankfurt a.M.17 2019.

Baudelaire, Charles: Das Schöne, die Mode und das Glück. Constantin Guys, der Maler des mo-

dernen Lebens, aus dem Französischen übers. v.Max Bruns, Berlin 1988.

Baudelaires, Charles:Die Blumen des Bösen, München14 2016.

Baudrillard, Jean: Die magersüchtigen Ruinen, aus dem Französischen übers. v. Bernhard

Dieckmann, in: Dietmar Kamper u. Christoph Wulf (Hg.): Rückblick auf das Ende der

Welt, Grafrath 2015, S. 84–98.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Anhang

Baum, Constanze: Ruinenlandschaften. Spielräume der Einbildungskraft in Reiseliteratur und

bildkünstlerischenWerken über Italien im 18. und frühen 19. Jahrhundert, Heidelberg 2013.

Baumgarten, Alexander Gottlieb: Ästhetik, hg. v. Dagmar Mirbach, Zwei Bände. Bd. 1:

§§ 1–613/Bd. 2: §§ 614–904, Hamburg 2009.

Baur, Christian: Landschaftsmalerei der Romantik, München 1979.

Becker, Ilka: Fotografische Atmosphären. Rhetoriken des Unbestimmten in der zeitgenössischen

Kunst, München 2010.

Beil, Benjamin u.a. (Hg.):Theorien des Computerspiels zur Einführung, Hamburg 2017.

Benjamin,Walter:Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei Stu-

dien zur Kunstsoziologie, Frankfurt a.M.33 2012.

Benjamin,Walter:DasPassagen-Werk, in: ders.:Gesammelte Schriften,Bd. 5,hg. v.Rolf Tie-

demann u. Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M. 1991.

Benjamin,Walter: Einbahnstraße, Frankfurt a.M. 2011, S. 7–76.

Benjamin,Walter: Über den Begriff der Geschichte, hg. v. Gérard Raulet, Berlin 2010.

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels, hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt

a.M. 2018.

Berndt, Frauke u. Heinz J. Drügh (Hg.): Symbol. Grundlagentexte aus Ästhetik, Poetik und

Kulturwissenschaft, Frankfurt a.M. 2009.

Bertram, Georg W.: Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer antireduktionistischen Sprach-

philosophie,Weilerswist 2006.

Bertram, Georg W. u. Jasper Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie. Ein zentrales Motiv

der Gegenwartsphilosophie,Weilerswist 2002.

Bertram, Georg W.: Holismus und Praxis. Der Zusammenhang von Elementen, Beziehungen

und Praktiken, in: ders.u. Jasper Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie. Ein zentrales

Motiv der Gegenwartsphilosophie,Weilerswist 2002, S. 59–75.

Bertram, Georg W., David Lauer, Jasper Liptow u.Martin Seel (Hg.): In derWelt der Spra-

che. Konsequenzen des semantischenHolismus, Frankfurt a.M. 2008.

Bertram, GeorgW.: Kunst als menschliche Praxis. Eine Ästhetik, Berlin 2014.

Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einführung, Stuttgart 2005.

Bertram, Georg W.: Sprachphilosophie zur Einführung, Hamburg 2011.

Beyer, Andreas:Die Kunst des Klassizismus und der Romantik, München 2011.

Bloch, Ernst: Das Prinzip Hoffnung, in: ders.:Werkausgabe, Bd. 5, Kapitel 1–32, Frankfurt

a.M. 1985.

Bluhm,Rolandu.ReinoldSchmücker (Hg.):KunstundKunstbegriff.DerStreit umdieGrund-

lagen der Ästhetik, Münster3 2013.

Böhme,Gernot:Aisthetik.VorlesungenüberÄsthetikalsallgemeineWahrnehmungslehre,Mün-

chen 2001.

Böhme, Gernot: Architektur und Atmosphäre, München2 2013.

Böhme, Gernot: Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik, Berlin3 2017.

Böhme, Gernot: Bewusstseinsformen, München 2014.

Böhme, Gernot: Leib: Die Natur, die wir selbst sind, Berlin 2019.

Böhme, Hartmut: Albrecht Dürer Melencolia I. Im Labyrinth der Deutung, Frankfurt a.M.

1991.

Böhme, Hartmut: Aussichten der Natur. Naturästhetik in Wechselwirkung von Natur und Kul-

tur, Berlin 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 287

Böhme, Hartmut: Die Ästhetik der Ruinen, in: Dietmar Kamper u. Christoph Wulf (Hg.):

Logik und Leidenschaft. Erträge historischer Anthropologie, Berlin 2002, S. 706–717.

Böhme, Hartmut: Die Ästhetik der Ruinen, in: Dietmar Kamper u. Christoph Wulf (Hg.):

Der Schein des Schönen, Göttingen 1989, S. 287–304.

Böhme, Hartmut: Ruinen – Landschaften. Zum Verhältnis von Naturgeschichte und Allegorie

in den späten Filmen von Andrej Tarkowskij, in: ders.: Natur und Subjekt, Frankfurt a.M.

1988, S. 334–379.

Bolz,Norbert:Einleitung.DieModernealsRuine, in: ders.u.Willem van Reijen (Hg.):Ruinen

des Denkens. Denken in Ruinen, Frankfurt a.M. 1996, S. 7–23.

Börsch-Supan,Helmut:CasparDavid Friedrich.Gefühl alsGesetz,München u.Berlin 2008.

Bredekamp,Horst:Das Beispiel Palmyra, Köln 2016.

Brittnacher, Hans Richard: Ästhetik des Horrors, Frankfurt a.M. 1994.

Brock, Bazon:Die Ruine als Form der Vermittlung von Fragment und Totalität, in: Lucien Däl-

lenbach u. Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Fragment und Totalität, Frankfurt a.M.

1984, S. 124–140.

Bühlbäcker, Hermann: Konstruktive Zerstörungen. Ruinendarstellungen in der Literatur zwi-

schen 1774 und 1832, Bielefeld 1999.

Bulka, Thomas: Stimmung, Emotion, Atmosphäre. Phänomenologische Untersuchungen zur

Struktur der menschlichen Affektivität, Münster 2015.

Burda, Hubert:Die Ruine in den BildernHubert Roberts, München 1967.

Busch,Werner: Caspar David Friedrich. Ästhetik und Religion, München 2003.

Busch, Werner: Caspar David Friedrichs ästhetischer Protestantismus, in: Joachim Küpper

u. Christoph Menke (Hg.): Dimensionen ästhetischer Erfahrung, Frankfurt a.M.2 2016,

S. 113–137.

Chateaubriand, François-René de: Erinnerungen von jenseits des Grabes, hg. v. Sigrid v.

Massenbach, Berlin 2017.

Chateaubriand, François-René de: Geist des Christentums. Oder Schönheiten der christlichen

Religion, hg. v. Jörg Schenuit, Berlin 2004, S. 486.

Cunningham, Valentine: Zerbombte Städte – Die vorzeitigen Ruinen des Zweiten Welt-

kriegs, übers. von Dorothea Schuller, Alexandra Fauler u. Gabriele Rippl, in: Alei-

da Assmann, Monika Gomille u. Gabriele Rippl (Hg.): Ruinenbilder, München 2002,

S. 105–130.

Demmerling, Christoph: Sprache und Verdinglichung. Wittgenstein, Adorno und das Projekt

einer kritischenTheorie, Frankfurt a.M. 1994.

Denk,Andreas,UweSchröderu.RainerSchützeichel (Hg.):Architektur,Raum,Theorie.Eine

kommentierte Anthologie, Berlin 2016.

Derenthal, Ludger: Bilder der Trümmer- undAufbaujahre. Fotografie im sich teilendenDeutsch-

land, Marburg 1999.

Derrida, Jacques: Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstporträt und andere Ruinen, hg. v.

Michael Wetzel, aus dem Französischen übers. v. Andreas Knop u. Michael Wetzel,

München2 2008.

Diaconu,Mădălina: Phänomenologie der Sinne, Stuttgart 2013.

Döring, Sabine A.: Allgemeine Einleitung: Philosophie der Gefühle heute, in: dies. (Hg.): Philo-

sophie der Gefühle, Frankfurt a.M.4 2018, S. 12–65.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 Anhang

Drügh,Heinz J.:Anders-Rede.ZurStrukturundhistorischenSystematik desAllegorischen, Frei-

burg i.Br. 2000.

Eco, Umberto: Einführung in die Semiotik, München6 1988.

Eco, Umberto: Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Geschichte, Frankfurt a.M.17

2016.

Emden, Christian J.: Walter Benjamins Ruinen der Geschichte, in: Aleida Assmann, Moni-

ka Gomille u. Gabriele Rippl (Hg.): Ruinenbilder, München 2002, S. 61–87.

Erben,Dietrich:Architekturtheorie.EineGeschichtevonderAntikebis zurGegenwart,München

2017.

Feige, Daniel Martin: Computerspiele. Eine Ästhetik, Berlin 2015.

Feige, Daniel Martin: Kunst als Selbstverständigung, Münster 2012.

Feige, Daniel Martin, Sebastian Ostritsch u. Markus Rautzenberg (Hg.): Philosophie des

Computerspiels.Theorie – Praxis – Ästhetik, Stuttgart 2018.

Ficacci, Luigi: Giovanni Battista Piranesi, Köln 2006.

Fiedler, Konrad: Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit, Grafrath 2016.

Figal, Günter: Erscheinungsdinge. Ästhetik als Phänomenologie, Tübingen 2010.

Fischer-Lichte, Erika: Ästhetik des Performativen, Frankfurt a.M.11 2019.

Font-Reaulx, Dominique de: Ein sinnliches Altertum entwickeln. Das antike Modell in der Fo-

tografie von ihren Anfängen bis zur Avantgarde, in: Eva Kocziszky (Hg.): Ruinen in derMo-

derne. Archäologie und die Künste, Berlin 2011, S. 173–187.

Franke, Ursula: Baumgartens Erfindung der Ästhetik, Münster 2018.

Freyermuth, Gundolf S.: Games – Game Design – Game Studies. An Introduction, Bielefeld

2015.

Fritzsche,Peter:ChateaubriandsRuinen –VergessenundErinnernnachderFranzösischenRevo-

lution, übers. v.Dorothea Schuller und Alexandra Fauler, in: Aleida Assmann,Monika

Gomille u. Gabriele Rippl (Hg.): Ruinenbilder, München 2002, S. 47–60.

Gadamer, Hans-Georg:Die Aktualität des Schönen, Stuttgart 2012.

Gaßner, Hubertus: Empfindsamkeit. Schillers »Räuber« – Landschaftsgarten – Melancholie –

Ruinen –Mementomori, in: ders. (Hg.):CasparDavid Friedrich.Die Erfindung der Roman-

tik, S. 101–115.

Gehlen, Arnold: Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Ästhetik der modernen Malerei, in: ders.: Ge-

samtausgabe, Bd. 9: Zeit-Bilder und weitere kunstsoziologische Schriften, hg. v. Karl-Sieg-

bert Rehberg, Frankfurt a.M. 2016, S. 1–332.

Ginsberg, Robert:TheAesthetics of Ruins, Amsterdam u. New York 2004.

Ginzburg, Carlo: Spurensicherung. Die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst, aus dem

Italienischen übers. v. Gisela Bonz u. Karl F. Hauber, Berlin 2011.

Gisbertz, Anna-Katharina (Hg.): Stimmung. Zur Wiederkehr einer ästhetischen Kategorie,

München 2011.

Gleiter, Jörg H. u. Ludger Schwarte (Hg.):Architektur undPhilosophie, in: dies. (Hg.):Archi-

tektur und Philosophie. Grundlagen. Standpunkte. Perspektiven, Bielefeld 2015.

Gombrich, Ernst H.: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildlichen Darstellung, Stuttgart

1978.

Goodman, Nelson: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie, Frankfurt a.M.7 2012.

Goodman, Nelson: Wie Bauwerke bedeuten, in: Christoph Baumberger (Hg.): Architektur-

philosophie. Grundlagentexte, Münster 2013, S. 128–140.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 289

Grave, Johannes: Caspar David Friedrich, München, London u. New York 2012.

Günzel, Stephan: Egoshooter. Das Raumbild des Computerspiels, Frankfurt a.M. 2012.

Guzzoni, Ute: Unter anderem: die Dinge, München 2008.

Halawa,Mark Ashraf:Wie sind Bilder möglich? Argumente für eine semiotische Fundierung des

Bildbegriffs, Köln 2008.

Hauskeller, Michael: Atmosphären erleben. Philosophische Untersuchungen zur Sinneswahr-

nehmung, Berlin 1995.

Hauskeller, Michael: Ist Schönheit eine Atmosphäre? Zur Bestimmung des landschaftlich Schö-

nen, in: ders. (Hg.):Naturerkenntnis undNatursein, Frankfurt a.M. 1998, S. 161–175.

Hegel, GeorgWilhelm Friedrich:Vorlesungen über die Ästhetik II, in: ders.:Werke in zwanzig

Bänden, Bd. 14, Frankfurt a.M.11 2018.

Heidegger, Martin: Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die phä-

nomenologische Forschung, in: ders.:Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen, Bd. 61,

Frankfurt a.M.2 1994.

Hempel, Eberhard: Ruinenschönheit, in: Zeitschrift für Kunst 2/2 (1948), S. 76–91.

Henckmann, Wolfhart: Atmosphäre, Stimmung, Gefühl, in: Rainer Goetz u. Stefan

Graupner (Hg.): Atmosphäre(n). Interdisziplinäre Annäherungen an einen unscharfen Be-

griff, München 2007, S. 45–84.

Hennig,Martin: Spielräume alsWeltentwürfe. Kultursemiotik des Videospiels, Marburg 2017.

Herder, Johann Gottfried: Abhandlung über den Ursprung der Sprache, Stuttgart 2001.

Herzog, Günter:Hubert Robert und das Bild imGarten,Worms 1989.

Hofmann,Werner: Caspar David Friedrich. Naturwirklichkeit und Kunstwahrheit, München

2000.

Holtorf, Cornelius: Vom Kern der Dinge keine Spur. Spurenlesen aus archäologischer Sicht, in:

Sybille Krämer, Werner Kogge u. Gernot Grube (Hg.): Spur. Spurenlesen als Orientie-

rungstechnik undWissenskunst, Frankfurt a.M. 2007, S. 333–352.

Hörisch, Jochen: Der Ruin/Die Ruine, in: Norbert Bolz u. Willem van Reijen (Hg.): Ruinen

des Denkens. Denken in Ruinen, Frankfurt a.M. 1996, S. 259–276.

Horn, Eva u.ManfredWeinberg (Hg.): Allegorie. Konfigurationen von Text, Bild und Lektüre,

Opladen 1998.

Horn, Eva: Zukunft als Katastrophe, Frankfurt a.M. 2014.

Huberts, Christian u. Sebastian Standke (Hg.): Zwischen-Welten. Atmosphären im Compu-

terspiel, Glückstadt 2014.

Humboldt,Wilhelm von: Schriften zur Sprache, Stuttgart 1995.

Jensen, Jens Christian: Caspar David Friedrich. Leben undWerk, Köln9 1991.

Jung,Matthias:Hermeneutik zur Einführung, Hamburg 2001.

Kant, Immanuel: Werke, Bd. 3: Kritik der reinen Vernunft, hg. v. Wilhelm Weischedel,

Frankfurt a.M. 1974.

Kant, Immanuel:Werke, Bd. 10: Kritik der Urteilskraft, hg. v. WilhelmWeischedel, Frank-

furt a.M. 1974.

Kern, Andrea: Ästhetischer und philosophischer Gemeinsinn, in: dies.u. Ruth Sonderegger

(Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frank-

furt a.M. 2002, S. 81–111.

Kern, Andrea: Schöne Lust. EineTheorie der ästhetischen Erfahrung nachKant, Frankfurt a.M.

2000.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Anhang

Kirchmann,Kay:Das ›genichteteHaus der Zeit‹ – Ruinen undMelancholie in Andrej Tarkowskijs

NOSTALGHIA, in: Aleida Assmann, Monika Gomille u. Gabriele Rippl (Hg.): Ruinen-

bilder, München 2002, S. 309–339.

Kirstgen, Anna: Raumreiz. ZurWirkungsweise architektonischer Räume, Berlin 2019.

Klibansky, Raymond, Erwin Panofsky u. Fritz Saxl (Hg.): Saturn und Melancholie. Studi-

en zur Geschichte der Naturphilosophie undMedizin, der Religion und der Kunst, übers. von

Christa Buschendorf, Frankfurt a.M.9 2019.

Köhler, Wolfgang. R.: Einleitung, in: Forum für Philosophie Bad Homburg (Hg.): Realis-

mus und Antirealismus, Frankfurt a.M. 1992, S. 7–19.

Konersmann, Ralf:Die Unruhe derWelt, Frankfurt a.M. 2015.

Kracauer, Sigfried: Straßen in Berlin und anderswo, Berlin 2020.

Krämer, Sybille: Immanenz und Transzendenz der Spur: Über das epistemologische Doppelleben

der Spur, in: dies.,Werner Kogge u. Gernot Grube (Hg.): Spur. Spurenlesen als Orientie-

rungstechnik undWissenskunst, Frankfurt a.M. 2007, S. 155–181.

Krämer, Sybille:Was also ist eine Spur? Und worin besteht ihre epistemologische Rolle? Eine Be-

standsaufnahme, in: dies., Werner Kogge u. Gernot Grube (Hg.): Spur. Spurenlesen als

Orientierungstechnik undWissenskunst, Frankfurt a.M. 2007, S. 11–33.

Krämer, Sybille,Werner Kogge u. Gernot Grube (Hg.): Spur. Spurenlesen als Orientierungs-

technik undWissenskunst, Frankfurt a.M. 2007.

Kurz, Gerhard:Metapher, Allegorie, Symbol, Göttingen6 2009.

Lehnert, Gertrud: Raum und Gefühl, in: dies. (Hg.): Raum und Gefühl. Der Spatial Turn und

die neue Emotionsforschung, Bielefeld 2011, S. 9–25.

Levy, Zeʼev: Die Rolle der Spur in der Philosophie von Emmanuel Levinas und Jacques Derrida,

in: Sybille Krämer, Werner Kogge u. Gernot Grube (Hg.): Spur. Spurenlesen als Orien-

tierungstechnik undWissenskunst, Frankfurt a.M. 2007, S. 145–154.

Lukács, Georg: DieTheorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die Formen

der großen Epik, Bielefeld 2009.

Majetschak, Stefan: Arbeit an Sichtbarkeit. Zur Einleitung, in: ders. (Hg.): Auge und Hand,

S. 9–24.

Majetschak, Stefan: Ästhetik zur Einführung, Hamburg3 2012.

Majetschak, Stefan: Die Sprachlichkeit der Kunst. Konrad Fiedlers Sprach- und Kunsttheorie

im Lichte der Sprachphilosophie Wilhelm von Humboldts, in: ders. (Hg.): Auge und Hand,

S. 113–126.

Makarius,Michel: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, Paris 2004.

Märker, Peter: CasparDavid Friedrich. Geschichte als Natur,mit einemGeleitwort vonWie-

land Schmied, Heidelberg 2007.

Menke, Bettine: Das Trauerspiel-Buch. Der Souverän – das Trauerspiel – Konstellationen – Rui-

nen, Bielefeld 2010.

Menke, Christoph: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese und Dialektik der Äs-

thetik, in: Andrea Kern u. Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitgenössische

Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfurt a.M. 2002, S. 19–48.

Menninghaus,Winfried:Wozu Kunst? Ästhetik nach Darwin, Berlin 2011.

Mersch,Dieter:Ereignis undAura.Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen,Frank-

furt a.M. 2002.

Mersch, Dieter:Was sich zeigt.Materialität, Präsenz, Ereignis, München 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 291

Mißelbeck, Reinhold (Hg.): Chargesheimer. Schöne Ruinen, mit einem Beitrag von Anke

Solbrig unter Verwendung vonOriginaltexten vonGüntherWeiß-Margis und einem

Nachwort von AnnelieseWeiß-Margis, Köln 1994.

Montaigne,Michel de: Essais, ausgewählt und eingeleitet von Arthur Franz, Berlin 2008.

Müller, Hans-Peter u. Tilman Reitz (Hg.): Simmel-Handbuch. Begriffe, Hauptwerke, Aktuali-

tät, Berlin 2018.

Nolden, Nico: Geschichte und Erinnerung in Computerspielen. Erinnerungskulturelle Wis-

senssysteme, Berlin 2020.

Pallasmaa, Juhani:TheEyes of the Skin. Architecture and the Senses, New York 2012.

Pape, Helmut: Fußabdrücke und Eigennamen: Peirces Theorie des relationalen Kerns der Be-

deutung indexikalischer Zeichen, in: Sybille Krämer, Werner Kogge u. Gernot Grube

(Hg.): Spur. Spurenlesen alsOrientierungstechnik undWissenskunst, Frankfurt a.M. 2007,

S. 37–54.

Parzinger, Hermann: Verdammt und vernichtet. Kulturzerstörungen vom Alten Orient bis zur

Gegenwart, München 2021.

Peirce, Charles Sanders: Die Abduktion in der Wahrnehmung, in: Lambert Wiesing

(Hg.): Philosophie der Wahrnehmung. Modelle und Reflexionen, Frankfurt a.M. 2002,

S. 195–202.

Pias, Claus: Computer – Spiel –Welten, München 2002.

Procházka,Martin:Ruinen inderNeuenWelt –VonRoanokebisLosAngeles,übers.vonMicha-

elC.Frank, in:Aleida Assmann,Monika Gomilleu.Gabriele Rippl (Hg.):Ruinenbilder,

München 2002, S. 89–103.

Radisich, Paula Rea:Hubert Robert. Painted Spaces of the Enlightenment, Cambridge 1998.

Rauh, Andreas:Die besondere Atmosphäre. Ästhetische Feldforschungen, Bielefeld 2012.

Raulet, Gérard: Die Ruinen im ästhetischen Diskurs der Moderne, in: Norbert Bolz u.Willem

vanReijen (Hg.):RuinendesDenkens.Denken inRuinen,Frankfurt a.M. 1996,S. 179–214.

Recki,Birgit:AuraundAutonomie. ZurSubjektivität derKunst beiWalterBenjaminundTheodor

W. Adorno,Würzburg 1988.

Reicher,Maria E.: Einführung in die philosophische Ästhetik, Darmstadt2 2010.

Reichertz, Jo: Die Spur des Fahnders oder: Wie Polizisten Spuren finden, in: Sybille Krämer,

Werner Kogge u. Gernot Grube (Hg.): Spur. Spurenlesen als Orientierungstechnik und

Wissenskunst, Frankfurt a.M. 2007, S. 309–332.

Reijen,Willem van (Hg.): Allegorie undMelancholie, Frankfurt a.M. 1992.

Reijen, Willem van: Labyrinth und Ruine. Die Wiederkehr des Barock in der Postmoderne, in:

ders. (Hg.): Allegorie undMelancholie, Frankfurt a.M. 1992, S. 261–291.

Riegl, Alois: Der moderne Denkmalkultus. Sein Wesen und seine Entstehung, Wien u. Leipzig

1903.

Rosa,Hartmut:Beschleunigung.DieVeränderungderZeitstrukturen inderModerne, Frankfurt

a.M. 2005.

Rossi, Paolo: Das Altern der Welt und die »große Ruine« in der Neuzeit, in: Christoph Wulf u.

Dietmar Kamper (Hg.): Logik und Leidenschaft. Erträge historischer Anthropologie, Berlin

2002, S. 878–889.

Sachs-Hombach, Klaus u. Jan-NoëlThon:Game Studies. Aktuelle Ansätze der Computerspiel-

forschung, Köln 2015.

Sallis, John: Stein, aus dem Englischen übers. v. Heinz Jatho,München 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Anhang

Schaub, Mirjam: Die Kunst des Spurenlegens und -verfolgens. Sophie Calles, Francis Alÿsʼ und

Janet Cardiffs Beitrag zu einem philosophischen Spurenbegriff, in: Sybille Krämer, Wer-

ner Kogge u. Gernot Grube (Hg.): Spur. Spurenlesen als Orientierungstechnik und Wis-

senskunst, Frankfurt a.M. 2007, S. 121–141.

Schmitz, Hermann: Atmosphären, Freiburg u.München2 2016.

Schmitz, Hermann:Der Leib, der Raum und die Gefühle, Bielefeld3 2015.

Schmitz, Hermann: System der Philosophie, 10 Bände,München 2019.

Schnädelbach, Herbert: Reflexion und Diskurs. Fragen einer Logik der Philosophie, Frankfurt

a.M. 1977.

Schnapp,Alain:RuinenalsDarstellungderGesellschaften zwischenMorgenlandundAbendland,

in: Eva Kocziszky (Hg.): Ruinen in der Moderne. Archäologie und die Künste, Berlin 2011,

S. 27–44.

Schnapp, Alain: Une histoire universelle des ruines. Des origines aux Lumières, Paris 2020.

Schnapp, Alain:Was ist eine Ruine? Entwurf einer vergleichenden Perspektive, aus dem Fran-

zösischen übers. v. AndreasWittenburg, Göttingen 2014.

Schneider, Norbert:Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne. Eine para-

digmatische Einführung, Stuttgart5 2010.

Schürmann, Eva: Ästhetik – Aisthetik – Kunstphilosophie, in: dies., Sebastian Spanknebel u.

Héctor Wittwer (Hg.): Formen und Felder des Philosophierens. Konzepte, Methoden, Diszi-

plinen, München2 2017, S. 224–251.

Schürmann, Eva: Erscheinen undWahrnehmen. Eine vergleichende Studie zur Kunst von James

Turrell und der PhilosophieMerleau-Pontys, München 2000.

Schürmann, Eva:Maurice Merleau-Ponty, in: Stefan Majetschak (Hg.): Klassiker der Kunst-

philosophie, München 2005, S. 266–286.

Schürmann, Eva: Sehen als Praxis. Ethisch-ästhetische Studien zum Verhältnis von Sicht und

Einsicht, Frankfurt a.M. 2008.

Schwarte, Ludger:Gründen undAbreißen.Der Platz der Architektur imSystem der Philosophie,

in: ders.u. Jörg H. Gleiter (Hg.): Architektur und Philosophie. Grundlagen. Standpunkte.

Perspektiven, Bielefeld 2015, S. 21–38.

Schweidler, Walter: Der Ort des Gewesenen. Zu Ricoeurs Ontologie des Vergessen, in: Annika

Schlitte,Thomas Hünefeldt, Daniel Romić u. Joost van Loon (Hg.): Philosophie des Or-

tes. Reflexionen zum Spatial Turn in den Sozial- und Kulturwissenschaften, Bielefeld 2014,

S. 217–230.

Schweppenhäuser, Gerhard: Ästhetik. Philosophische Grundlagen und Schlüsselbegriffe,

Frankfurt a.M. u. New York 2007.

Schwingeler, Stephan: Kunstwerk Computerspiel – Digitale Spiele als künstlerisches Material.

Eine bildwissenschaftliche undmedientheoretische Analyse, Bielefeld 2014.

Scruton, Roger:TheAesthetics of Architecture, Princeton 2013.

Seel, Martin: Aktive Passivität. Über den Spielraum des Denkens, Handelns und anderer Künste,

Frankfurt a.M. 2014.

Seel, Martin: Ästhetik des Erscheinens, Frankfurt a.M. 2003.

Seel, Martin: Ästhetik und Aisthetik. Über einige Besonderheiten ästhetischer Wahrnehmung –

mit einem Anhang über den Zeitraum der Landschaft, in: ders. (Hg.): Ethisch-ästhetische

Studien, Frankfurt a.M. 1996, S. 36–69.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 293

Seel, Martin: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ästhetischen Rationalität, Frankfurt

a.M. 1997.

Seel, Martin:Die Künste des Kinos, Frankfurt a.M. 2013.

Seel, Martin: Eine Ästhetik der Natur, Frankfurt a.M. 1996.

Seel,Martin: Für einenHolismus ohneGanzes, in: Georg W. Bertramu. Jasper Liptow (Hg.):

Holismus in der Philosophie. Ein zentrales Motiv der Gegenwartsphilosophie, Weilerswist

2002, S. 30–40.

Seel, Martin: Kunst, Wahrheit, Welterschließung, in: Franz Koppe (Hg.): Perspektiven der

Kunstphilosophie, Frankfurt a.M. 1991, S. 36–80.

Seel,Martin:Räume imRaumderGegenwart. Über denOrt der Architektur, in: ders. (Hg.):Die

Macht des Erscheinens. Texte zur Ästhetik, Frankfurt a.M. 2007, S. 143–151.

Seel, Martin: VomHandwerk der Philosophie, München u.Wien 2001.

Seel, Martin: 111 Tugenden, 111 Laster. Eine philosophische Revue, Frankfurt a.M. 2012.

Selle, Gert: ImRaum sein.ÜberWahrnehmung vonArchitektur, in: Michael Hauskeller (Hg.):

Die Kunst derWahrnehmung. Beiträge zu einer Philosophie der sinnlichen Erkenntnis, Zug/

Schweiz 2003, S. 261–279.

Simmel, Georg:Die Großstädte und das Geistesleben, Frankfurt a.M. 2006.

Simmel, Georg: Die Ruine, in: ders.: Jenseits der Schönheit. Schriften zur Ästhetik und Kunst-

philosophie, hg. v. IngoMeyer, Frankfurt a.M. 2008, S. 34–41.

Simmel, Georg: Philosophie der Landschaft, in: ders.: Jenseits der Schönheit. Schriften zur Äs-

thetik und Kunstphilosophie, hg. v. IngoMeyer, Frankfurt a.M. 2008, S. 42–52.

Stegmaier, Werner: Anhaltspunkte. Spuren zur Orientierung, in: Sybille Krämer, Wer-

ner Kogge u. Gernot Grube (Hg.): Spur. Spurenlesen als Orientierungstechnik und Wis-

senskunst, Frankfurt a.M. 2007, S. 82–94.

Steinhauser, Monika:Die ästhetische Gegenwart des Vergangenen. Architektur- und Ruinenbil-

der zwischen Geschichte und Erinnerung, in: Hans-Rudolf Meier u. Marion Wohlleben

(Hg.):BautenundOrte als Träger vonErinnerung.DieErinnerungsdebatte unddieDenkmal-

pflege, Zürich 2000, S. 99–112.

Stewart, Susan:TheRuins Lesson.Meaning andMaterial inWestern Culture, Chicago 2020.

Stoessel,Marleen:Aura.DasvergesseneMenschliche.ZuSpracheundErfahrungbeiWalterBen-

jamin, München u.Wien 1983.

Storch, Christina:Wetter, Wolken und Affekte. Die Atmosphäre in der Malerei der Frühen Neu-

zeit, Berlin 2015.

Strasser, Peter:Des Teufels Party, Geht die Epoche desMenschen zu Ende?,Wien 2020.

Ströker, Elisabeth: Philosophische Untersuchungen zumRaum, Frankfurt a.M.2 1977.

Taylor, Charles: Das sprachbegabte Tier. Grundzüge des menschlichen Sprachvermögens, aus

dem Englischen übers. v. Joachim Schulte, Berlin 2017.

Tilly, Michael: Apokalyptik, Tübingen 2012.

Trabant, Jürgen: Das tote Gerippe und die Arbeit des Geistes. Überlegungen im Anschluss an

Humboldt, in: Sybille Krämer u. Ekkehard König (Hg.): Gibt es eine Sprache hinter dem

Sprechen?, Frankfurt a.M. 2002, S. 76–96.

Turner, Bryan S.: Ruine und Fragment. Anmerkungen zum Barockstil, in: Willem van Reijen

(Hg.): Allegorie undMelancholie, Frankfurt a.M. 1992, S. 202–223.

Ulber,Marie: Landschaft und Atmosphäre. Künstlerische Übersetzungen, Bielefeld 2017.

Valéry, Paul: Eupalinos oder der Architekt, übers. von Rainer Maria Rilke, Berlin 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 Anhang

Vöckler,Kai:DieArchitektur derAbwesenheit.Über dieKunst, eineRuine zu bauen, Berlin 2009.

Waldenfels, Bernhard: Ortsverschiebungen, Zeitverschiebungen. Modi leibhaftiger Erfahrung,

Frankfurt a.M.2 2016.

Wedekind, Gregor:Metaphysischer Pessimismus. Stimmung als ästhetisches Verfahren bei Cas-

parDavidFriedrich, in: KerstinThomas (Hg.):Stimmung.ÄsthetischeKategorie undkünst-

lerische Praxis, Berlin u.München 2010, S. 31–49.

Weisman, Alan:TheWorldWithout Us, New York 2007.

Wiesing, Lambert: Die Zustände des Auges. Konrad Fiedler und Heinrich Wölfflin, in: Ste-

fan Majetschak (Hg.):AugeundHand.KonradFiedlersKunsttheorie imKontext,München

1997, S. 189–208.

Wiesing, Lambert: Einleitung: Philosophie derWahrnehmung, in: ders. (Hg.): Philosophie der

Wahrnehmung.Modelle und Reflexionen, Frankfurt a.M. 2002, S. 9–64.

Wiesing, Lambert: Konrad Fiedler, in: Stefan Majetschak (Hg.): Klassiker der Kunstphiloso-

phie, München 2005, S. 179–198.

Wiesing, Lambert: Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens, Berlin2 2013.

Wittgenstein, Ludwig:Werkausgabe, Bd. 1: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M.

1984, S. 252–580.

Wolf, Norbert: Kunst-Epochen. Klassizismus und Romantik, Stuttgart 2002.

Zimmermann, Reinhard: Künstliche Ruinen: Studien zu ihrer Bedeutung und Form, Wiesba-

den 1989.

Tertiärliteratur

Ästhetische Grundbegriffe, Studienausgabe 7 Bde., hg. v. Karlheinz Barck u.a., Stuttgart

2010.

HistorischesWörterbuch der Rhetorik, 12 Bde., hg. v. Gert Ueding, Tübingen 1992–2015.

Kluge: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, bearbeitet v. Elmar Seebold,

Berlin25 2011.

Lexikon der Ästhetik, hg. v.Wolfhart Henckmann u. Konrad Lotter,München2 2004.

Metzler Lexikon Ästhetik. Kunst, Medien, Design und Alltag, hg. v. Achim Trebeß, Stuttgart

2006.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bildbände

Barasch, Dan: Ruin and Redemption in Architecture, London u. New York 2019.

Fennema, Sven:Melancholia. Zauber vergessenerWelten, München 2019.

Fennema, Sven:Neuland. Eroberungen der Natur, München 2017.

Fennema, Sven:Nostalgia. Orte einer verlorenen Zeit, München 2015.

Fennema, Sven: Tales of Yesteryear, Krefeld 2014.

Folie, Sabine (Hg.):DieModerne als Ruine. Eine Archäologie der Gegenwart, Nürnberg 2009.

Hefele, Stefan: Geisterhäuser. Verlassene Orte in den Alpen, München 2018.

KAI 10,ArthenaFoundation,Düsseldorf u.KINDL –Zentrumfür zeitgenössischeKunst,

Berlin (Hg.): Ruinen der Gegenwart, Berlin 2017.

Kander, Nadav:Dust, Ostfildern 2014.

Koudelka, Josef: Ruins, New York 2020.

Krämer, Felix (Hg.): Schwarze Romantik. Von Goya bisMax Ernst, Frankfurt a.M. 2012.

Perna, Giovanni:Diemorbide Schönheit alter Friedhöfe, Halle (Saale) 2015.

Rensbergen, Henk van:NoManʼs Land, München 2018.

Torres Ruiz, Gabriela: Silence, Berlin 2017.

Traub, Peter:DieWelt der verlassenen Orte. Urbex-Fotografie, Halle (Saale) 2014.

Traub, Peter:DieWelt der verlassenen Orte II. Urbex-Fotografie, Halle (Saale) 2017.

Vanhöfen, Jörn: Aftermath, Ostfildern 2011.

Veillon, Romain: Ask the Dust, London 2016.

Windisch,Thomas:Wer hat hier gelebt? Augenreise zu verlassenen Orten,Wien 2019.

Yamada, Yuto: SilentWorld. Beautiful Ruins of a VanishingWorld, 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Gabriela Torres Ruiz: #46 Silence, 2013, in: dies.: Silence, Berlin 2017 | Seite 276

Abb. 2: Gabriela Torres Ruiz: #46 Silence, 2015, in: dies.: Silence, Berlin 2017 | Seite 276

Abb. 3: Gabriela Torres Ruiz: #10 Silence, 2015, in: dies.: Silence, Berlin 2017 | Seite 277

Abb. 4: Gabriela Torres Ruiz: #10 Silence, 2015, in: dies.: Silence, Berlin 2017 | Seite 277

Abb. 5: Gabriela Torres Ruiz: #8 Silence, 2013, in: dies.: Silence, Berlin 2017 | Seite 278

Abb. 6: Gabriela Torres Ruiz: #8 Silence, 2014, in: dies.: Silence, Berlin 2017 | Seite 278

Abb. 7:Dark Souls 3 (2016), From Software/Bandai Namco Entertainment, Screenshot KB

| Seite 279

Abb. 8: Kolsterruine Eldena, Bild vonWolfgang Claussen auf Pixabay (CC0) | Seite 279

Abb. 9: Ruinen von Ephesos, Bild von lucag259 auf Pixabay (CC0) | Seite 280

Abb. 10: ForumRomanum, Bild von Adam auf Pixabay (CC0) | Seite 280

Abb. 11: Colosseum, Bild vonMartin Hudec auf Pixabay (CC0) | Seite 281

Abb. 12: Schiffswrack, Bild von Aneta Foubíková auf Pixabay (CC0) | Seite 281

Abb. 13: Elektrische Gitarre (heavy relic), Bild von Patrim auf Pixabay (CC0) | Seite 282

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Filmverzeichnis

Boyle, Danny: 28Days Later (GBR 2002).

Delpeut, Peter: LyrischNitraat (NLD 1991), URL: https://www.youtube.com/watch?v=ahz

ZjwjdaM0 (Stand: 03.10.2021).

Emmerich, Roland: Independence Day (USA 1996).

Emmerich, Roland:TheDay After Tomorrow (USA 2004).

Emmerich, Roland: 2012 (USA/CAN 2009).

Gans, Christophe: Silent Hill (CAN/F 2006).

Hempel, Susann Maria: Der große Gammel (DEU 2013), URL: https://www.youtube.com/

watch?v=mGW4qV_TgmU (Stand: 03.10.2021).

Lawrence, Francis: I am Legend (USA 2007).

Miller, Tim:TheDrowned Giant (USA 2021).

Morrison, Bill: Decasia.The State of Decay (USA 2002), URL: https://www.youtube.com/w

atch?v=zLqN4eZE8Pk (Stand: 03.10.2021).

Rodriguez, Robert: Planet Terror (USA 2007).

Scott, Ridley: Blade Runner (USA/HKG 1982).

Tarantino, Quentin:Death Proof (USA 2007).

Villeneuve, Denis: Blade Runner 2049 (USA 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=ahzZjwjdaM0
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=mGW4qV_TgmU
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk
https://www.youtube.com/watch?v=zLqN4eZE8Pk


https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Computerspielverzeichnis

Assassin’s Creed-Reihe (seit 2007), verschiedene Ubisoft-Studios/Ubisoft.

Battlefield I (2016), EA DICE/Electronic Arts.

Battlefield V (2018), EA DICE/Electronic Arts.

Bioshock (2007), 2KMarin/2K Games.

Bloodbourne (2015), From Software/Sony Computer Entertainmet.

Chernobyl VR Project (2016),The Farm 51/Reality 51.

Chernobylite (2021),The Farm 51/All in! Games SA.

Dark Souls 3 (2016), From Software/Bandai Namco Entertainment.

Days Gone (2019), SIE Bend Studio/Sony Interactive Entertainment.

Death Stranding (2019), Kojima Productions/Sony Interactive Entertainment.

Demon’s Souls (2020), Bluepoint Games/Sony Interactive Entertainment.

Diablo III (2012), Blizzard Entertainment/Blizzard Entertainment.

Fallout 3 (2008), Bethesda Game Studios/Bethesda Softworks.

Horizon Zero Dawn (2017), Guerrilla Games/Sony Interactive Entertainment.

Kirby and the Forgotten Land (2022), HAL Laboratory/Nintendo.

MadMax (2015), Avalanche Studios/Warner Bros. Interactive Entertainment.

Metro Exodus (2019), 4A Games/Deep Silver.

Nier: Automata (2017), PlatinumGames/Square Enix.

Remnant: From the Ashes (2019), Gunfire Games/Perfect World Entertainment.

Resident Evil 7: Biohazard (2017), Capcom/Capcom.

Silent Hill-Reihe (seit 1999), unterschiedliche Entwickler-Studios/Konami.

S.T.A.L.K.E.R.: Shadow of Chernobyl (2007), GSC GameWorld/GSC GameWorld.

Super Smash Bros. Ultimate (2018), Bandai Namco, Sora Ltd./Nintendo.

TheEvilWithin (2014), Tango Gameworks/Bethesda Softworks.

TheEvilWithin 2 (2017), Tango Gameworks/Bethesda Softworks.

The Last of Us (2013), Naughty Dog/Sony Computer Entertainment.

The Legend of Zelda: Breath of the Wild (2017), Nintendo Entertainment Planning & Devel-

opment,Monolith Soft/Nintendo.

TheWitcher 3:WildHunt (2015), CDProject RED,Saber Interactive/BandaiNamcoGames,

Warner Bros. Interactive, Spike Chunsoft.

Shadow of the Tomb Raider (2018), Eidos Montreal/Square Enix.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


302 Anhang

TomClancyʼsTheDivision (2016), Massive Entertainment/Ubisoft.

TomClancyʼsTheDivision 2 (2019), Massive Entertainment/Ubisoft.

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
 Die konvivialistische Internationale 

 Das zweite konvivialistische Manifest  
Für eine post-neoliberale Welt  

2020, 144 S., Klappbroschur
10,00  €  (DE), 978-3-8376-5365-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0
 ISBN 978-3-7328-5365-6 

 Frank Adloff, Alain Caillé (eds.) 

 Convivial Futures  
Views from a Post-Growth Tomorrow  

April 2022, 212 p., pb.
25,00  €  (DE), 978-3-8376-5664-0
E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5664-4
 ISBN 978-3-7328-5664-0 

 Pierfrancesco Basile 

 Antike Philosophie    

2021, 180 S., kart.
20,00  €  (DE), 978-3-8376-5946-7
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1 

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
 Pierfrancesco Basile 

 Antike Philosophie    

2021, 180 S., kart.
20,00  €  (DE), 978-3-8376-5946-7
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1 

 Karl Hepfer 

 Verschwörungstheorien  
Eine philosophische Kritik der Unvernunft  

2021, 222 S., kart., 5 SW-Abbildungen
25,00  €  (DE), 978-3-8376-5931-3
E-Book: 
PDF: 21,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5931-7 

 Helen Akin, Cindy Salzwedel, Paul Helfritzsch (Hg.) 

 Außeruniversitäre Aktion. 
Wissenschaft und Gesellschaft im Gespräch  
Jg. 1, Heft 1/2022: kritisch leben  

April 2022, 194 S., kart., 6 SW-Abbildungen, 10 Farbabbildungen
22,00  €  (DE), 978-3-8376-6042-5
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6042-9 

https://doi.org/10.14361/9783839468029 - am 13.02.2026, 10:52:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Ruinen‐Ästhetik
	Über die Spuren der Zeit im Raum der Gegenwart
	I. Die Ruine. Ein ästhetischer Versuch
	II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen
	2.1 Antike
	2.2 Renaissance und Barock
	2.3 Romantik
	2.4 Moderne und Postmoderne

	III. Ästhetische, artifizielle und artistische Reflexion: Phänomenologie der Ruinen
	3.1 Ruinenmalerei
	3.2 Ruinenfotografie
	3.3 Ruinen im Film und Ruinen des Films
	3.4 Computerspiele in Ruinen
	3.5 Ruinen in augmented und virtual reality
	3.6 Erstes Zwischenfazit

	IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen
	4.1 Raum der Wahrnehmung
	4.1.1 Konrad Fiedlers Ausdrucksbewegung der Wahrnehmung
	4.1.2 Sehen als praktische Welterschließung
	4.1.3 Drei Grundfälle der Wahrnehmung

	4.2 Raum der Sprache
	4.2.1 Abduktion der Wahrnehmung
	4.2.2 Sprache als Praxis
	4.2.3 Zur Nähe von Konrad Fiedler und Wilhelm von Humboldt
	4.2.4 Semantischer Holismus

	4.3 Raum der Zeichen
	4.3.1 Ruinen als Symbole und als Allegorien
	4.3.2 Ruinen als Spuren

	4.4 Raum der Gefühle
	4.4.1 Leiblich‐sinnliches Spüren
	4.4.2 Ortsraum und Wahrnehmungsraum
	4.4.3 Gefühle als Atmosphären

	4.5 Aura und Atmosphäre
	4.5.1 Auratisches Erscheinen
	4.5.2 Atmosphärisches Erscheinen

	4.6 Atmosphären der Architektur
	4.7 Atmosphären der Natur
	4.8 Zweites Zwischenfazit

	V. Ruinenästhetik – ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen
	5.1 Typologie der Ruinen
	5.2 Formen der Reflexion
	5.3 Ruinen der Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart

	Fazit: Ruinen als Schauplätze eines Ringens des Menschen mit sich selbst
	Danksagung

	Abbildungen
	Anhang
	Literaturverzeichnis
	Primär‐ und Sekundärliteratur
	Tertiärliteratur

	Bildbände
	Abbildungsverzeichnis
	Filmverzeichnis
	Computerspielverzeichnis


