
124

4. Marx: ›Fermente der Entwicklung  
und des Untergangs‹

Das 19. Jahrhundert könnte man als das Jahrhundert der Gärung be-
zeichnen. Etwa ein Jahrzehnt, nachdem Louis Pasteur in den 1850er 
Jahren entdeckt hatte, dass die Gärung eindeutig durch Lebewesen ver-
ursacht wird und kein abiotischer Prozess ist wie zuvor angenommen, 
erscheint der erste Band des Kapital. Marx kommt darin immer wieder 
auf die Figuren des Ferments, der Gärung und der Verfaulung zurück, 
die er dezidiert als lebendige Kraft entwirft. Auch wenn Marx sich nicht 
ausdrücklich auf Pasteur bezieht, zeugen seine Schriften von der histori-
schen Überraschung, dass sich das, was man zuvor für tot und unorga-
nisiert gehalten hatte, als eine gerichtete Bewegung herausstellt, die sich 
durch das Leben arbeitet. Fermentation lässt sich aus dieser Sicht als 
Denkfigur einer Lebensaktivität verstehen, die ausgehend von den mi-
krobiologischen Forschungen Pasteurs in Marx’ Analyse »germiniert« 
(Edmonson & Mladek 2017: 45).

Obwohl Marx die Begriffe der Gärung und des Ferments selbst meta-
phorisch verwendet, handelt es sich um mehr als Metaphern. Diese Intu-
ition zu plausibilisieren, macht sich das Kapitel zur Aufgabe. Wie ich im 
ersten Teil zeigen werde, ist die Figur des Ferments bei Marx in ein ma-
terialistisches Verständnis von Arbeit, Leben und gesellschaftlichen Stoff-
wechselprozessen eingebettet. Als Prozess, der zu Marx’ Zeit zunehmend 
durch Pasteur verwissenschaftlicht wurde, aber seine jahrhundertealte 
Mystifizierung noch in sich trägt, befindet sich die Gärung an der Schnitt-
stelle von Naturwissenschaften und Mystik, von Aufklärung und Magie, 
von Produktivität und Verfall. Mit Marx soll ein über die metaphorische 
Verwendung hinausreichender Begriff der Fermentierung entwickelt wer-
den, der das von ihm angedeutete, aber nicht explizierte materielle Bewe-
gungsprinzip lebendigen Prozessierens ernst nimmt. Dazu werde ich eine 
energetische Relektüre der Marx’schen Kategorien von Kapital und Ar-
beit vornehmen, in deren Verlauf die Gärung als dunkler Bewegungsmo-
dus jenseits des dominanten Produktivitätsparadigmas lesbar wird. Weil 
sie als hybride Figur zwischen den beiden Modellen des Organismus und 
der Maschine verortet ist, stellt die Gärung sowohl organizistische wie 
mechanistische Vorstellungen des Sozialen in Frage.

Marx wird die Gärung zum einen als begriffliches Mittel mobilisie-
ren, um die Rationalität des Kapitals und die zentrale Rolle des Lebens 
für dessen Funktionsweise beschreibbar zu machen. Dass das Kapital 
nicht ohne das ›lebendige Ferment‹ der Arbeit auskommen kann, gilt zu-
nächst ganz grundsätzlich für den kapitalistischen Wertbildungsprozess. 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Marx diese Einsicht mit Blick auf die 
massenhafte Standardisierung der industriellen Gärung formulierte, wie 
sie im Zuge der Pasteur’schen Politik zur Entfaltung kam. Am Beispiel 
der Brotfabrik als konkretem Schauplatz der kapitalistischen Gärung 
zeigt Marx, wie die Gärung vom individuell verunreinigten Produkt der 
menschlichen Hand zum vereinheitlichten und purifizierten Produkt der 
Maschine wird.

Neben der etwa zeitgleich entwickelten Mikrobiologie Pasteurs fließt 
noch eine wesentlich ältere Variante philosophischer Metaphorik in die 
Marx’sche Fassung der Gärungsfigur ein, der sich der zweite Teil des 
Kapitels widmet. Die »revolutionäre Gärung« steht quer zur kapitalis-
tischen Aneignung des lebendigen Ferments der Arbeit und wird zum 
Werkzeug, um die immanenten Auflösungstendenzen der warenprodu-
zierenden Gesellschaft zu denken. Diese Bedeutung erhält im Zuge von 
Marx’ Auseinandersetzung mit der Gärungsmetapher Hegels und der 
Junghegelianer Kontur, die Gärung euphorisch als ein Vorstadium ge-
sellschaftlicher Umwälzung entworfen hatten. In scharfer Abgrenzung 
zu dieser idealistischen Konzeption der Gärung legt Marx seiner Idee re-
volutionärer Gärung eine materialistische Konzeption sozialen Wandels 
zugrunde. Das Kapitel interessiert sich dafür, wie die kapitalistische zur 
revolutionären Gärung werden kann und durch welche materiellen Dy-
namiken sich die beiden Gärungsmodi verbinden.

4.1 Fermente der Arbeit

4.1.1 Stoffwechsel

Die Einsatzpunkte für eine Aktualisierung des Marx’schen Denkens 
sind vielfältig. Neben dem diagnostischen Potential der bei Marx an-
gelegten Krisentheorie (Heinrich 2001), der Debatte um immaterielle 
Arbeit (Vercellone 2007) oder der feministischen Relektüre von Marx 
(Federici 2012) findet in den vergangenen Jahren eine Neubelebung 
ökomarxistischer Ansätze statt, die die Marx’sche Theorie für eine Ana-
lyse globaler Umwelt- und Klimakrisen fruchtbar machen. In diesem 
Kontext erhalten insbesondere der Stoffwechselbegriff und die mit ihm 
verbundene Diagnose vom Stoffwechselriss neue Aufmerksamkeit und 
begründen einen breiter werdenden Diskussionszusammenhang. Entge-
gen der Klassifizierung des Stoffwechsels als organische Metapher ma-
chen jüngere Arbeiten zunehmend die Materialität des Stoffwechsels 
stark (z.B. Burkett & Foster 2010a und 2010b). Hier setzt auch meine 
Lektüre der Gärung an, die als physiologischer Prozess exemplarisch 
für den Stoffwechsel steht.

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

Gärung bzw. Fermentierung ist nichts anderes als die kollektive 
Stoffwechselaktivität von Mikroorganismen, die Zucker fressen, Säu-
re ausscheiden und dabei Energie freisetzen. Dieser basale Prozess ist 
die Grundlage der Metabolismen aller anderen Lebensformen, d.h. von 
Pflanzen, Tieren und Menschen – er ermöglicht erst den übergreifenden 
Metabolismus der Natur. Der Metabolismus der Bakterien verbindet da-
mit alle Formen des Lebens auf der Erde miteinander und sorgt dafür, 
dass organisches Material nach seiner Dekomposition zur organischen 
Substanz der Erde, zum Humus, zurückkehrt und so wieder zum Futter 
für anderes Leben wird. Ohne die Zersetzung organischen Materials im 
Rahmen von Fermentierungsprozessen würde kein neues Leben entste-
hen; Natur wäre nicht zyklisch, sondern würde im Abfall versinken. Die 
Stoffwechselaktivität der Bakterien regelt wiederum den Stoffwechsel-
prozess des Menschen. Sie treibt den menschlichen Verdauungsapparat 
an, in dem Bakterien komplexe Verbindungen in einfache Nährstoffket-
ten umwandeln, ihre Verwertung im menschlichen Körper gewährleis-
ten und die Ausscheidung ermöglichen. Gärung ist damit nicht nur ein 
Stoffwechselprozess, sondern der Stoffwechsel menschlicher und ande-
rer Lebewesen ist umgekehrt auch ein Gärungsprozess. 

Marx liefert mehrere Hinweise darauf, dass er bei seiner Rede von ge-
sellschaftlichen Stoffwechselprozessen diese physiologische Bedeutung 
des Stoffwechsels im Sinn hatte. Wie Kohei Saito rekonstruiert, wird der 
Stoffwechselbegriff nicht erst in den vielzitierten Passagen aus Marx’ 
späteren ökonomischen Arbeiten wichtig, sondern taucht bereits 1851 
in einer Notiz mit dem Titel »Reflection« in einem der Londoner Hef-
te auf. Darin vergleicht Marx den vorkapitalistischen mit dem kapita-
listischen Tausch:

»Es ist nicht mehr, wie in der antiken Gesellschaft, nur von Privilegirten 
dieß oder jenes eintauschbar, sondern alles ist zu haben von allen, jeder 
Stoffwechsel vornehmbar von jedem, je nach der Masse Geld, worin sein 
Einkommen sich umwandeln kann, Huren, Wissenschaft, Protection, 
Orden, Bediente, Speichellecker, alles Tauschproducte so gut wie Kaffee 
und Zucker und Häringe. Beim Stand hängt der Genuß des Individuums, 
sein Stoffwechsel, von der bestimmten Theilung der Arbeit ab, der es 
subsumirt ist. Bei der Klasse nur vom allgemeinen Tauschmittel, das es 
sich anzueignen weiß.« (Marx zitiert nach Saito 2016: 78)

Marx legt hier eine doppelte Bedeutung des Stoffwechselbegriffs zugrun-
de. Zum einen wird der Stoffwechsel als Tausch, als Wechsel von Stoffen 
in der Zirkulation gefasst. Was Marx beschreibt, ist die einfache Waren-
zirkulation, in der die unterschiedlichsten Gebrauchswerte, Dienstleis-
tungen und Objekte durch ihren Status als Waren plötzlich vergleichbar 
werden. Mit dem Konsum dieser Waren eröffnet sich eine zweite Dimen-
sion des Stoffwechselbegriffs: Der »Genuß des Individuums« zielt auf 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

seinen physiologischen Stoffwechsel, auf die Konsumtion, den Verzehr, 
den Verbrauch, die Verdauung der jeweiligen Ware.

In der zitierten Passage geht es Marx um den historischen Prozess, in 
dem die Klassengesellschaft mit ihrer Ablösung des Ständedenkens allen 
den gleichen Zugang zu diesem Stoffwechsel der Warenwelt gewährt: Je-
de:r kann prinzipiell alles kaufen. Auch wenn nicht alle aufgezählten Bei-
spiele ess- bzw. trinkbar sind wie Kaffee, Zucker und Heringe, ist das 
Neue gerade die schiere Möglichkeit, dass auch die Armen Waren erwer-
ben könnten, die nicht bloß der Aufrechterhaltung ihres physiologischen 
Stoffwechsels dienen – also Brot –, sondern auch dem Genuss, sei er ku-
linarischer, sexueller oder geistiger Art. Dass dieses Freiheitsversprechen 
aber den Klassengegensatz nur verschleiert, weil die Armen sich diese Lu-
xusgüter faktisch nicht leisten können, hat den übergeordneten Grund, 
dass das »gesellschaftliche Organ für den Stoffwechsel mit den materiellen 
und geistigen Produktionen der Gesellschaft von vornherein auf eine be-
stimmte Weise und auf einen besonderen Inhalt eingeschränkt« ist (ebd.). 

Der physiologische Begriff des Organs wird hier unmittelbar mit sei-
ner gesellschaftlichen Organisation verbunden. Von ihr hängt ab, welche 
Möglichkeitsbedingungen und welche Beschränkungen, kurzum: welche 
gesellschaftliche Gestalt der Stoffwechsel annimmt. Bei der feudalen und 
der kapitalistischen Vergesellschaftung handelt es sich um zwei verschie-
dene Verkehrsformen des Stoffwechsels. Beide schränken den »Genuß 
des Individuums« auf ihre Weise ein – einmal durch ständische Arbeits-
teilung, einmal durch den Antagonismus von Lohnarbeit und Kapital. 
Der Stoffwechsel wird in dieser ersten Annäherung von Marx als ein 
überhistorisches Phänomen eingeführt, das aber auf historisch je spezi-
fische Weise organ-isiert wird. Auf diese Weise fungiert der Stoffwech-
selbegriff als begriffliches Scharnier zwischen gesellschaftlichen Tausch-
verhältnissen und der physiologischen Dimension des Sozialen, zu der 
die Körper der Individuen gehören.

Dass der Stoffwechsel für Marx zunächst eine überhistorische Kon
stante ist, zeigt sich in seinem Rohentwurf des Kapitals, den Grundrissen 
der Kritik der politischen Ökonomie aus dem Jahr 1858. Hier situiert er 
den Stoffwechselprozess als eine der kapitalistischen Produktionsweise 
vorausgehende Form:

»Die ursprünglichen Bedingungen der Produktion ...können ursprüng-
lich nicht selbst produziert sein - Resultate der Produktion sein. Nicht 
die Einheit der lebenden und tätigen Menschen mit den natürlichen, 
unorganischen Bedingungen ihres Stoffwechsels mit der Natur, und da-
her ihre Aneignung der Natur - bedarf der Erklärung oder ist Resultat 
eines historischen Prozesses, sondern die Trennung zwischen diesen un-
organischen Bedingungen des menschlichen Daseins und diesem tätigen 
Dasein, eine Trennung, wie sie vollständig erst gesetzt ist im Verhältnis 
von Lohnarbeit und Kapital.« (MEW 42: 3f.)

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

Auffallend ist hier, dass Marx von Produktion, nicht aber von Ar-
beit spricht. Es geht ihm zunächst um die elementaren Bedingungen, 
unter denen Natur von »lebenden und tätigen Menschen« angeeig-
net wird. Im Rahmen seiner Tätigkeit tritt der lebendige Mensch in ei-
nen Stoffwechsel mit der Natur ein – und ist dabei auf Bedingungen 
angewiesen, die er selbst nicht geschaffen hat, also etwa auf Rohstof-
fe und Ressourcen, die hier etwas kontraintuitiv als »ursprünglich«, 
»natürlich« und dabei »unorganisch« beschrieben sind. Ob tatsächlich 
jemals eine ungebrochene Einheit zwischen lebendiger Tätigkeit und 
den Bedingungen des Stoffwechsels mit der Natur bestand, bleibt offen. 
Es geht Marx hier weniger darum, einen intakten und harmonischen 
Urzustand nichtentfremdeter Arbeit zu beschwören als vielmehr um den 
Punkt, dass jede Tätigkeit auf die Herstellung von Gebrauchswerten un-
ter ›vorgefundenen‹ Bedingungen abzielt. Diese Art der Naturaneignung 
wird durch den historischen Prozess der Trennung von Arbeit und Kapi-
tal verändert, in dem die Tätigkeit in neue Bedingungen hineingezwun-
gen wird. Hier ist plötzlich nur noch von tätigem Dasein, nicht mehr wie 
zuvor von lebenden und tätigen Menschen die Rede; auch der Stoffwech-
selbegriff wird für das Trennungs-Szenario nicht wieder aufgenommen. 
Wie wir aber sehen werden, ist der Stoffwechsel hier einem neuen, näm-
lich dem kapitalistisch organ-isierten Stoffwechsel gewichen, der unter 
den Bedingungen der Trennung operiert und dabei eine ganz eigene Or-
ganizität, aber auch eigene Krisenerscheinungen entfalten wird. 

In den beiden Passagen aus den Londoner Heften und den Grundris-
sen deuten sich im Kontext des Stoffwechselbegriffs mehrere Dimensio-
nen an, die schon ein Jahr später in der Kritik der politischen Ökonomie 
(1859) aufgenommen und später im ersten Band des Kapital (1867) aus-
gebaut werden: Das Verständnis des »Stoffwechsels mit der Natur« als 
überhistorische Konstante, die Situierung des Stoffwechsels in der Zirku-
lation, die Rolle der individuellen Physiologie, die Kopplung von Arbeit 
und Stoffwechsel, wobei insbesondere die Unterscheidung von lebendi-
ger und toter Arbeit wichtig wird, und schließlich der Stoffwechselriss. 
Diese Dimensionen des Stoffwechselbegriffs sollen im ersten Teilkapitel 
nach und nach entfaltet werden, um die Gärungsfigur angemessen inner-
halb des Marx’schen Stoffwechseldenkens verorten zu können. 

4.1.2 Metamorphosen in der Zirkulation:  
Vom Stoffwechsel zum Formwechsel

Im direkten Anschluss an den ersten Entwurf der Grundrisse verankert 
Marx in seinen Studien zur Kritik der politischen Ökonomie (1859) den 
Stoffwechselbegriff in der Zirkulation:

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

»Der Austausch der Waren ist der Prozeß, worin der gesellschaftliche 
Stoffwechsel, d.h. der Austausch der besonderen Produkte der Privat-
individuen, zugleich Erzeugung bestimmter gesellschaftlicher Produkti-
onsverhältnisse ist, welche die Individuen in diesem Stoffwechsel einge-
hen.« (MEW 13: 37)

Als ökonomischer Austauschprozess ist der Stoffwechsel immer schon 
ein gesellschaftlicher Stoffwechsel, da der Austausch der Waren die sozi-
alen Verhältnisse spiegelt, in denen die Privatindividuen zueinander ste-
hen. Daher versieht Marx den Stoffwechsel im Kontext der Zirkulation 
immer wieder ausdrücklich mit dem Attribut »gesellschaftlich«. Die Vor-
aussetzung dieses Austauschprozesses ist zunächst die Herausbildung des 
Geldes, da nur ein allgemeines Äquivalent die qualitativ verschiedenen 
Waren als quantitativ vergleichbare Einheiten zirkulieren lassen kann. 
Um diesen Doppelcharakter von Gebrauchswert und Tauschwert der 
Waren in der Zirkulation fassen zu können, differenziert Marx zwischen 
Stoffwechsel und Formwechsel:

»Der wirkliche Austausch der Waren, d.h. der gesellschaftliche Stoff-
wechsel geht vor in einem Formwechsel, worin sich die Doppelnatur 
der Ware als Gebrauchswert und Tauschwert entfaltet, ihr eigener Form-
wechsel sich aber zugleich in bestimmten Formen des Geldes kristalli-
siert.« (ebd.: 69)

Die sich bei Marx wiederholende Formulierung des »wirklichen Stoff-
wechsels« (ebd.: 70, 101 u.a.) zielt auf die stoffliche Metamorphose 
der Waren im Austauschprozess. Formal ist diese Verwandlung in der 
Zirkulationsfigur W-G-W ausgedrückt, im »Verkaufen um zu Kaufen« 
(ebd.: 70). Eine bestimmte Ware wird für eine Geldsumme verkauft, 
um mit diesem Geld eine andere Ware der gleichen Wertgröße kaufen 
zu können. Ein Gebrauchswert wird also über den Umweg des Gel-
des in einen anderen Gebrauchswert getauscht und wandelt so seine 
materielle und stoffliche Gestalt; die Ware wechselt »wirklich« ihren 
Stoff. In dieser Figur steht der Gebrauch der zweiten Ware und mit-
hin der ›Genuss des Individuums‹ – sein physiologischer Stoffwech-
sel – im Mittelpunkt. Es sind nun ebenjene »lokal-naturwüchsige(n), 
angestammt fromme(n), gemütlich alberne(n) Schranken des gesell-
schaftlichen Stoffwechsels« (ebd.: 76), die mit der historischen Durch-
setzung der umgekehrten Zirkulationsfigur G-W-G überwunden wer-
den. Bei dieser Figur wird gekauft, um wieder zu verkaufen. Weil Geld 
als Zirkulationsmittel den Anfangs- und Endpunkt dieser Kette bildet 
und sich als allgemeine, abstrakte Form nicht qualitativ, sondern nur 
quantitativ unterscheiden kann, findet hier lediglich ein »Formwech-
sel« statt (ebd.: 101). Während der Begriff des Stoffwechsels also auf 
den Gebrauchswert der Waren und ihre direkte oder indirekte Einspei-
sung in die individuelle Physiologie bezogen ist, zielt der Formwechsel 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

auf den Tauschwert. Marx beschreibt eine historische Verselbststän-
digung des letzteren:

»Die Metamorphose der Ware W-G findet statt um ihrer Metamorphose 
willen, um sie aus besonderm natürlichen Reichtum in allgemeinen ge-
sellschaftlichen Reichtum zu verwandeln. Statt des Stoffwechsels wird 
der Formwechsel Selbstzweck. Aus der bloßen Form schlägt der Tausch-
wert um in den Inhalt der Bewegung.« (ebd.: 106)

Zweck des Formwechsels ist also nicht mehr die Konsumtion der kon-
kreten Ware – diese wird ja wieder verkauft –, sondern die quantitati-
ve Bewegung selbst steht nun im Fokus. In der Figur G-W-G ist bereits 
die Kapitalbewegung antizipiert, da der Formwechsel nur dann einen 
Sinn hat, wenn die zweite Wertgröße die erste überschreitet, wenn aus 
G also G’ wird. Ohne die Vermehrung der Geldsumme, die der Strich 
im G’ markiert, fände kein Formwechsel statt, sondern die Form blie-
be dieselbe. 

Beim gebrauchswertbezogenen Stoffwechsel und beim tauschwertbe-
zogenen Formwechsel handelt es sich entgegen häufiger Lesarten keines-
wegs um zwei historische Phasen. Vielmehr findet der gesellschaftliche 
Stoffwechsel im Rahmen des Formwechsels statt. Wie Heinrich betont, 
setzt die Warenform das allgemeine Äquivalent des Geldes voraus, das 
historisch übergangsweise auch die Formbestimmung einer Geldware 
(etwa Gold oder Silber) annehmen kann, aber schließlich die abstrakte 
Papierform erhält (Heinrich 2001: 156f.). Als Wertmaß setzt das Geld 
alle anderen Waren zueinander ins Verhältnis, macht sie vergleichbar 
und tauschbar. Geld ist damit die elementare Voraussetzung der Wert-
form, weshalb Heinrich mit Blick auf die Marx’sche Werttheorie aus-
drücklich von einer »monetären Werttheorie« (ebd.) spricht. Das allge-
meine Äquivalent bedarf aber seinerseits eines verbindlichen Maßes zur 
Bestimmung der Wertgrößen und ihrer Abstände, und dies ist die allge-
meine, d.h. gesellschaftlich durchschnittliche Arbeitszeit. Die Waren wer-
den also erst durch die Abstraktion der sie herstellenden konkreten Ar-
beiten, d.h. durch abstrakte Arbeit als Werte gleichgesetzt:

»Wie die Warenbesitzer die Produkte ihrer Privatarbeiten als Produkte 
gesellschaftlicher Arbeit darstellten, indem sie ein Ding, Gold, in unmit-
telbares Dasein der allgemeinen Arbeitszeit und darum in Geld verwan-
delten, so tritt ihnen jetzt ihre eigene allseitige Bewegung, wodurch sie 
den Stoffwechsel ihrer Arbeiten vermitteln, als eigentümliche Bewegung 
eines Dings gegenüber, als Umlauf des Goldes.« (MEW 13: 81f.)

Die Bewegungen, die die Warenbesitzer im Tausch vollziehen, scheinen 
von den Waren selbst auszugehen; die Werte der Waren scheinen ih-
nen bzw. dem allgemeinen Äquivalent, dem Gold, zu entströmen. Kurz-
um: Ein gesellschaftlicher Stoffwechsel, der Stoffwechsel der Arbei-
ten, wird als Stoffwechsel der Dinge naturalisiert (ebd.: 113). In dieser 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Verkehrung, die Marx später als Verdinglichung bzw. als Fetischcharak-
ter der Ware bezeichnen wird, ist es die Metamorphose der Waren, die 
auch die Warenbesitzer gleichsam »metamorphosiert«:

»In dem Prozeß der Metamorphose der Ware wechselt der Warenhüter 
ebensooft die Haut als die Ware wandelt oder das Geld in neuen For-
men anschießt. So standen sich die Warenbesitzer ursprünglich nur als 
Warenbesitzer gegenüber, wurden dann der eine Verkäufer, der andre 
Käufer, dann jeder abwechselnd Käufer und Verkäufer, dann Schatz-
bildner, endlich reiche Leute. So kommen die Warenbesitzer nicht aus 
dem Zirkulationsprozeß heraus, wie sie in ihn eingetreten sind. In der 
Tat sind die verschiedenen Formbestimmtheiten, die das Geld im Zirku-
lationsprozeß erhält, nur kristallisierter Formwechsel der Waren selbst, 
der seinerseits nur gegenständlicher Ausdruck der wandelnden gesell-
schaftlichen Beziehungen ist, worin die Warenbesitzer ihren Stoffwech-
sel vollziehn.« (ebd.: 115f.)

Hier zeigt sich eine eigentümliche Verschachtelung der Stoff- und Form-
wechselprozesse im Zirkulationsprozess. Der Stoffwechsel wird sichtbar 
als gesellschaftliches Verhältnis, in dem Warenbesitzer, Waren und Geld 
gleich einer Kettenreaktion beständig ihre Gestalt wechseln. Er bildet 
eine Bewegung, von der die Warenbesitzer ihrerseits in Besitz genommen 
werden, obwohl sie es sind, die ihren eigenen Stoffwechsel zum Käufer, 
Verkäufer, Schatzbildner und in der Folge den Formwechsel von Ware 
und Geld vollziehen.

Dieser Stoffwechsel scheint mit seinem Hang zur Verselbstständigung 
zunächst reibungslos zu funktionieren, aber Marx betont, dass bereits im 
schieren Auseinanderfallen von W-G und G-W die »Möglichkeit der Kri-
se« liegt (vgl. dazu Heinrich 2001: 160ff.). So birgt die Formbestimmung 
des Geldes als »Wertzeichen« (ausgedrückt durch ein Preisschild) zum 
einen die Gefahr zu kaufen und das Bezahlen qua Kredit aufzuschieben 
– und schließlich durch Nichtbezahlen der Zirkulation eine Wertsum-
me vorzuenthalten. Eine andere Gefahr besteht in der Tendenz, durch 
Schatzbildung der Zirkulation größere Mengen Geld zu entziehen und 
es damit bewusst nicht zu verstoffwechseln:

»Das Entreißen des Geldes aus dem Strom der Zirkulation und Ret-
ten vor dem gesellschaftlichen Stoffwechsel zeigt sich auch äußerlich 
im Vergraben, so daß der gesellschaftliche Reichtum als unterirdischer 
unvergänglicher Schatz in ein ganz heimliches Privatverhältnis zum Wa-
renbesitzer gebracht wird.« (MEW 13: 108)

Durch die Form des Schatzes beraubt der Schatzbildner dem Geld seine 
Funktionen als Zirkulations- und als Zahlungsmittel. Dieses erzwungene 
Stillstellen des Geldes lähmt den Zirkulationsprozess und ist damit eben-
so Krisenursache wie es eine vorhandene Stoffwechselstörung anzeigt:

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

»In Zeiten der Erschütterung des gesellschaftlichen Stoffwechsels findet 
selbst in der entwickelten bürgerlichen Gesellschaft das Vergraben des 
Geldes als Schatz statt. Der gesellschaftliche Zusammenhang in seiner 
kompakten Form - für den Warenbesitzer besteht dieser Zusammen-
hang in der Ware und das adäquate Dasein der Ware ist Geld – wird ge-
rettet vor der gesellschaftlichen Bewegung. Der gesellschaftliche nervus 
rerum <Nerv der Dinge> wird bestattet neben dem Körper, dessen Nerv 
er ist.« (ebd.: 108f.)

Marx nutzt hier geschickt die Doppeldeutigkeit des »Vergrabens« und 
»Begrabens« aus: Der Schatzbildner vergräbt den Schatz im Dienste der 
Rettung, des Bewahrens und Konservierens. Er erhofft sich vom Schatz 
den ewigen Wert, »den weder die Motten noch der Rost fressen, der ganz 
himmlisch und ganz irdisch ist« (ebd.: 107). Dabei realisiert er nicht, 
dass er damit den »gesellschaftlichen Zusammenhang« bestattet, in-
dem er seinen Stoffwechsel zum Erliegen bringt. Und dennoch stirbt der 
»Körper«, dessen Nerv das Geld ist, nicht einfach im Keller. Weder ver-
fault der Schatz noch verkommt er zu »nutzlose[m] Metall« (ebd.: 109); 
»seine Geldseele« entweicht ihm nicht, er bleibt nicht als »ausgebrannte 
Asche der Zirkulation, als ihr caput mortuum <chemischer Rückstand> 
zurück« (ebd.). In seiner Inaktivität bleibt der begrabene Schatz aktiver 
Teil der Zirkulation, steht trotz seiner Bestattung in »beständiger Span-
nung« (ebd.) zu ihr. Er ist in seiner akkumulierten Form Resultat der 
Bewegung im Zirkulationsprozess, bringt aber den Stoffwechsel als zir-
kulären Äquivalententausch mit seinem erzwungenen Stillstellen seines 
Nervs aus dem Gleichgewicht. Die Zirkulation wird hier als homöosta-
tisches System entworfen, in dem Warenwerte und Preise, Kauf und Ver-
kauf, Kauf und Zahlung einander im Sinne der Wertgesetze ausgleichen. 
Für diese Balance muss die Ökonomie in Bewegung bleiben, muss perma-
nent Zirkulationsakte in Gang setzen, die sich wechselseitig rekalibrieren.

Aufgrund der Spannung, in der der Schatz zur Ökonomie tritt, geht 
das Versprechen der unterirdischen Konservierung, die unabhängig von 
Zeit unverändert stabil bleibt, nicht auf: »Wenn der Schatz nur vermehrt 
wird, indem er konserviert wird, so wird er aber auch nur konserviert, 
indem er vermehrt wird.« (ebd.: 110) In dieser Gleichzeitigkeit von Kon-
servierung und permanenter Vermehrung wird die Spannung zur Zirku-
lation lebendig gehalten. Die halblebendigen Reserven, die der Kapitalist 
in seinen Kellern lagert, werden uns später im Kontext der Fermentati-
on noch ausführlich beschäftigen. Auch bei ihr handelt es sich um einen 
Stoffwechselprozess, der in seiner spezifischen Zeitlichkeit eine Technik 
der Konservierung, aber gleichzeitig auch einen Verfallsprozess darstellt. 
Weil er nicht aus den gesellschaftlichen Stoffwechselprozessen heraus-
zulösen ist, muss das dunkle Moment als Teil der Lebens- und Sterbe-
prozesse konzipiert werden, die zum Funktionieren, aber auch zur Auf-
lösung der kapitalistischen Ordnung beitragen.

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Mit Blick auf die oberen Passagen aus der Kritik der politischen Öko-
nomie ist der Stoffwechselbegriff vor allem als Tauschphänomen sicht-
bar geworden, das die Kategorien der Arbeit, des Werts und des Geldes 
auf zwei Abstraktionsebenen umfasst: Gebrauchswerte durchlaufen ei-
nen Stoffwechsel, Tauschwerte einen Formwechsel. In der Kritik der po-
litischen Ökonomie ist der physiologische Aspekt, der in den Londo-
ner Heften noch auftauchte, in der Gleichsetzung von Stoffwechsel und 
Zirkulation zunehmend in den Hintergrund getreten. Insgesamt scheint 
sich die Rolle des Stoffwechselbegriffs auf eine Metapher für den Tausch 
zu beschränken. Dies ändert sich erst wieder im Kapital, wo Marx den 
Stoffwechselbegriff in eine Analyse konkreter und abstrakter Arbeit ein-
bettet. Das hier angedeutete dunkle Moment des Stoffwechsels wird im 
Kontext der Unterscheidung von lebendiger und toter Arbeit und ihrer 
Verbindung zur Gärung plausibel werden. 

4.1.3 Die Ökologisierung der Marx’schen Theorie

Ein Ausgangspunkt der ökologischen Marxdebatten war die kriti-
sche Überprüfung des sogenannten Produktivismus-Vorwurfs in der 
Marx-Rezeption. Marx und Engels, so die zählebige Kritik, verabsolu-
tierten menschliche Arbeit, ihr Denken sei von einer naiven wie schran-
kenlosen Fortschritts- und Technologiegläubigkeit geprägt, die Naturbe-
herrschung letztlich zur Bedingung menschlicher Emanzipation mache. 
In seiner einflussreichen Studie zum Begriff der Natur in der Lehre von 
Marx (1962) hat Alfred Schmidt diesen Vorwurf zu entkräften versucht, 
indem er die vielfältigen Ansätze ökologischen Denkens im Werk von 
Marx und Engels freilegt. Dieses frühe Projekt Schmidts nimmt eine Vor-
reiterrolle auf dem Feld ökologischer Marxlektüren ein und fungiert als 
Stichwortgeber, aber auch Abgrenzungsfolie diverser Ökomarxismen, 
die den immanenten Hang zur Umweltzerstörung innerhalb kapitalisti-
scher Vergesellschaftungsprozesse thematisieren (Pepper 1993, Benton 
1996, O’Connor 1998, Burkett 1999, Foster 2000, Löwy 2005). 

Marx selbst setzte sich intensiv mit den naturwissenschaftlichen For-
schungen seiner Zeit auseinander und ließ diese in seine Analysen der 
warenproduzierenden Gesellschaft einfließen (Griese & Pawelzig 1995, 
Griese & Sandkühler 1997).1 In diesem Zuge arbeitet Marx gehäuft mit 

1	  	Die umfassenden Exzerpte, die Marx recht spät, d.h. insbesondere zwischen 
1877 und 1883 in den Bereichen der Physiologie, Geologie, Chemie, Mi-
neralogie, Physik und Elektrizität anfertigte, finden sich in den Bänden 26 
und 31 der Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA). Weil Marx diese erst im 
Spätwerk angelegten Exzerpte nie zu einer ökologischen Theorie des Kapita-
lismus ausbuchstabieren konnte, spricht Saito von einer »unvollendeten Kri-
tik des Kapitalismus« (2016). An unveröffentlichtem Archivmaterial zeigt 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Analogien zwischen Phänomenen aus der Physiologie, Biologie, Physik 
und Chemie einerseits und politischer Ökonomie andererseits. In seiner 
Interpretation des Stoffwechselbegriffs macht Schmidt dessen philoso-
phisch-ontologische Verankerung stark, die er im Frühwerk von Marx 
identifiziert und im Kontext seines philosophischen Naturbegriffs er-
schließt. 

Marx’ Aussage, der Mensch könne »in seiner Produktion nur verfah-
ren, wie in der Natur selbst, das heißt nur die Formen der Stoffe ändern« 
(MEW 23: 57, Herv. i.O.) münde, so Schmidt, in einer allgemeinen phi-
losophischen Setzung, wonach die Welt »in bestimmten Formen sich be-
wegende Materie« sei (Schmidt 1962: 75). Der Begriff des Stoffwechsels 
ziele neben dieser elementaren Transformationslehre aber besonders auf 
die Verwandlung von Naturkräften durch den Menschen, der ihnen so 
eine Verlebendigung verleiht: 

»Indem die Menschen die im Naturmaterial ›schlummernden Poten-
zen‹ entbinden, ›erlösen‹ sie es: das tote An-sich in ein lebendes Für-uns 
verwandelnd, verlängern sie gleichsam die Reihe der von der Naturge-
schichte hervorgebrachten Gegenstände und setzen sie auf einer quali-
tativ höheren Stufe fort […] Die umwälzende Praxis gelangt so zu einer 
nicht nur gesellschaftlichen, sondern auch ›kosmischen‹ Bedeutung.« 
(Schmidt 1962: 74f.)

In Schmidts Marxlektüre ist dem Stoffwechsel als Produktion also eine 
Lebendigkeit zu eigen, während das, was Marx als die »unorganischen 
Bedingungen« der Produktion bezeichnet hatte, zunächst als tote, passi-
ve Ressource auf »Erlösung« durch menschliche Aneignung wartet. Der 
Stoffwechsel mit der Natur ist demnach ein Prozess, in dem die Tätig-
keit des Menschen die tote Natur zum Leben erweckt. Ein solches Ver-
ständnis des Lebendigen ist nicht physiologisch, sondern geradezu ma-
gisch ausgerichtet. Obwohl Schmidt betont, dass alle Natur bei Marx 
immer schon gesellschaftlich, d.h. durch den Arbeitsprozess vermittelt 
ist, akzentuiert er die kosmischen Momente der Metamorphosen, deren 
ideelle Ursprünge er in der »alchimistische[n] Transmutationslehre der 
Renaissancephilosophen« ausmacht (ebd.: 75). 

Als wichtige Bezüge für Marx’ Verständnis des Stoffwechsels stellt 
Schmidt einerseits Feuerbach und seine romantisch-idealistische Natur-
lehre heraus, zum anderen Jacob Moleschott als Vertreter eines mecha-
nistischen Materialismus. In seinen Studien zur Physiologie des Stoff-
wechsels in Pflanzen und Tieren von 1851 und zum Kreislauf des Lebens 
von 1857 stellte sich Moleschott ausgehend vom Bild der menschlichen 
Physiologie die Natur als »großen Umsetzungs- und Stoffwechselprozeß« 

Saito auf, wie die ökologischen Motive sich im ökonomischen Spätwerk zu 
einem großen theoretischen Programm verdichten, das Marx hätte schrei-
ben wollen.

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

vor (ebd.: 86). Auch wenn Marx das zwischen Mechanismus und Mys-
tizismus changierende Weltbild Moleschotts abgelehnt habe, überneh-
me er dessen »ontologische« Dimension, wonach der Stoffwechsel eine 
»ewige Naturnotwendigkeit« sei, so Schmidts Überzeugung (ebd.: 87). 
Angesichts dieser Verortung überrascht es nicht, dass Schmidt den Ter-
minus des Stoffwechsels für einen »naturwissenschaftlich gefärbten, aber 
deshalb nicht weniger spekulativen« (ebd.) Begriff hält – eine Einord-
nung, aus der eine gewisse Skepsis, gleichzeitig aber auch eine Faszinati-
on für die Ambiguitäten des bildreichen Schreibens zwischen mystischem 
und naturwissenschaftlichem Vokabular spricht.

Zum konzeptuellen Status des Stoffwechsels hält Schmidt dennoch et-
was ratlos fest, dass die »immer neuen und zum Teil merkwürdig biolo-
gischen Metaphern« bei Marx als Versuch zu lesen seien, die »Verschrän-
kung von Natur und Gesellschaft innerhalb des naturalen Ganzen auf ihren 
angemessenen Begriff zu bringen« (ebd.: 78). Aus dieser Sicht ist der Stoff-
wechsel also eine Metapher, die aufgrund ihres konsistenten Gebrauchs – 
und weil sie als die »beste Formulierung des Sachverhalts« (ebd.) erschien 
– Züge eines Begriffs annimmt. Schmidt relativiert seine begriffliche Funk-
tion aber immer wieder, wenn er den Stoffwechselbegriff etwa zu nur einem 
»Beispiel« für Marx’ Vorliebe erklärt, »sich in einer mitunter etwas dras-
tischen Art die Notwendigkeit gesellschaftlicher Prozesse am Beispiel von 
Naturverhältnissen zu verdeutlichen« (ebd.: 85). Sowohl der Stoffwechsel 
als auch Naturverhältnisse insgesamt schrumpfen in dieser Formulierung 
zu jeweils einem von vielen Beispielen für den Zwangscharakter gesell-
schaftlicher Verhältnisse. Dass ähnliche Metaphern im Bildfeld der Phy-
siologie auftauchen, sieht Schmidt als Beleg für die rhetorische Funktion 
als Exemplar; wenn Marx etwa die Wertform als »ökonomische Zellen-
form«, die mechanischen Arbeitsmittel als »Knochen- und Muskelsystem 
der Produktion«, die Arbeitsmittel mit Behälterfunktion als das »Gefäß-
system der Produktion« bezeichnet (Marx zitiert nach Schmidt 1962: 91).

Wie Schmidt einräumt, verleiht die »Übertragung der Begriffe« aus 
einem naturwissenschaftlichen in einen gesellschaftstheoretischen bzw. 
philosophischen Kontext ihnen einen »qualitativ neuen Charakter« 
(ebd.: 89). Zugleich blieben sie ihrer Herkunft ein Stück weit verhaf-
tet. Allerdings identifiziert Schmidt eine Ausnahme von der Metapho-
risierung; einen Bereich, in dem Marx den Stoffwechselbegriff »nicht 
nur metaphorisch, sondern auch unmittelbar physiologisch« (ebd., Herv. 
i.O.) verwendet. Im dritten Kapitalband beschäftigt sich Marx mit der 
Trennung von Stadt und Land als einer historischen Dynamik der ka-
pitalistischen Produktionsweise und konstatiert folgende Stoffwechsel-
störungen:

»Auf der anderen Seite reduziert das große Grundeigentum die 
agrikole Bevölkerung auf ein beständig sinkendes Minimum und setzt 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

ihr eine beständig wachsende, in großen Städten zusammengedrängte 
Industriebevölkerung entgegen; es erzeugt dadurch Bedingungen, 
die einen unheilbaren Riss hervorrufen in dem Zusammenhang des 
gesellschaftlichen und durch die Naturgesetze des Lebens vorgeschriebnen 
Stoffwechsels, infolge wovon die Bodenkraft verschleudert und diese 
Verschleuderung durch den Handel weit über die Grenzen des eignen 
Landes hinausgetragen wird.« (MEW 25: 821) 

Marx fasst hier die Entwicklung der urbanisierten kapitalistischen Ge-
sellschaft in doppelter Weise als Exzess: Zum einen kommt es zu ei-
ner explosionsartigen Zusammenballung der Menschen in den Zentren, 
die einer schrumpfenden Landbevölkerung gegenübersteht. Weil diese 
extreme Konzentration von Industrie und Menschenmassen dem Bo-
den Dünger entzieht, wird eine Verschwendung natürlicher Ressourcen, 
eine »Verschleuderung« des Erdbodens in globalem Ausmaß in Gang 
gesetzt.2 

Der »unheilbare Riss« des Stoffwechsels – im Englischen mit »meta-
bolic rift« übersetzt –, ist zum Kernkonzept einer großen ökomarxisti-
schen Debatte avanciert, weil die irreparablen Schäden dieser Verschwen-
dung sich als immer drängenderes Problem gegenwärtiger Gesellschaften 
erweisen (Foster 1999, Burkett 2001, Rudy 2001, Clark et al. 2010, 
Moore 2011). Alle zyklischen Rhythmen der Natur, der Wechsel der Jah-
reszeiten, der Ernten sowie alle organischen Kreisläufe von Entstehung 
und Niedergang beruhen auf der Fruchtbarkeit des Bodens, der »Bo-
denkraft«. Seine rücksichtslose Ausbeutung macht die Fragilität dieses 
Wechsels der Naturstoffe sichtbar. 

Es ist wohl diese Evidenz, die der zitierten Passage den Status ei-
ner Ausnahme von der metaphorischen Verwendung des Stoffwechsel-
begriffs verleiht. Für Schmidt scheint erst bei dieser konkreten Analy-
se von Agrikultur und Bevölkerungswachstum die »materiale Seite des 
Stoffwechsels von Mensch und Natur« auf, weil damit die Abhängig-
keit des Menschen von »Grundstoffe[n] wie Erde, Wasser und Luft« 
(Schmidt 1962: 90, Herv. i.O.) und die Angewiesenheit des Kapitals auf 
klimatische und geologische Faktoren schmerzhaft vorgeführt werden. 
Doch die Aufspaltung in eine metaphorische und eine materiale Seite des 
Stoffwechselbegriffs beruht auf einer Verkürzung, die den ›gesellschaft-
lichen‹ Stoffwechsel metaphorisiert und den Stoffwechsel der Erde als 

2	  	 Interessanterweise erklärt Marx hier eine »gemäßigte Zone« zur idealen 
Vorlage eines solchen Exzesses des Kapitals: »Nicht das tropische Klima 
mit seiner überwuchernden Vegetation, sondern die gemäßigte Zone ist das 
Mutterland des Kapitals.« (MEW 23: 536) Der Mangel natürlicher Res-
sourcen muss also durch die Entwicklung der Industrie kompensiert werden. 
Hier wird die Produktion als Stoffwechsel mit der Natur als immer schon 
thermisch-energetische Frage akzentuiert.

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

unhintergehbares stoffliches Gesetz naturalisiert. Der »unheilbare Riss« 
verläuft demnach zwischen einer destruktiven Gesellschaftsformation 
und einer schützenswerten Natur, welche über eine äußere Grenze der 
Verausgabung verfügt: Sind ihre Ressourcen verbraucht, ihre Kräfte ver-
schleudert und der Boden vertrocknet, wird der Riss zum Graben, der in 
den Abgrund einer globalen Katastrophe führt.

John Bellamy Foster (2000) hat die Marx’schen Bemerkungen zum 
Stoffwechselriss zu einer Krisentheorie des ökologischen Bruchs ausge-
baut. Gegen Schmidt zeigt Foster, dass Marx das Stoffwechselkonzept in 
seinen ökonomischen Arbeiten konsistent verwendet (ebd.: 157). Foster 
sieht im »Riss« eine notwendige Folge des kapitalistischen Zwangs zur 
Mehrwertgewinnung, in deren Folge die primären Quellen des Reich-
tums – Boden und Arbeiter:innen – aufgrund der inhärenten Logik des 
Kapitals rücksichtslos ausgebeutet werden müssen. Wenn es also um 
den inneren Zusammenhang des ökonomischen Stoffwechsels und der 
»handfesten« Stoffwechselkrise geht, kann nicht – wie von Schmidt be-
hauptet – eine Dimension metaphorisch und die andere stofflich sein.3 
Daher weisen Foster und Burkett die metaphorische Lesart Schmidts 
zurück:

»Worum es sich hier handelt ist nicht bloß ein Bild oder eine Metapher, 
sondern ein reichhaltiges Konzept. Der Stoffwechsel lebender Systeme, 
im physiologischen Sinn, wird bei Marx weder verwässert noch ver-
allgemeinert, wie es sonst oft der Fall ist. Der Stoffwechsel besteht in 
der Aufnahme, der Umgestaltung, der Speicherung und der Abgabe von 
Stoffen bei gleichzeitigem Energieumsatz. Dies betrifft – und darin be-
steht die Marxsche Entdeckung – nicht nur lebende sondern auch sozi-
ale Systeme, insofern soziales Leben in der Tat Leben im physiologischen 
Sinne darstellt, welches aus sozialem Leben entsteht und seine materi-
elle Basis weiterentwickelt.« (Griese & Pawelzig zitiert nach Burkett & 
Foster 2010a: 226)

Diese dezidiert energetische Lektüre des Stoffwechselbegriffs fordert die 
Schmidt’sche Aufspaltung zwischen gesellschaftlichem und natürlichem 
Stoffwechsel heraus, indem die gemeinsame Grundlage physiologischer 

3	  	Wie Saito hervorhebt, ist ebendieser stofflich-energetische Charakter so-
wohl der konkreten Arbeit wie der ökologischen Effekte noch enger auf die 
Werttheorie zu beziehen, als es Foster und Burkett tun. Statt Marx’ isolier-
te Bemerkungen über Ökologie zu sammeln (Saito 2016: 110) und im An-
schluss vor der großen apokalyptischen Katastrophe zu warnen – so Sai-
tos strenges Urteil über die Kollegen –, sei eine systematische Entfaltung 
der Marx’schen Stoffelwechseltheorie als immanentes Moment seiner Kri-
tik der politischen Ökonomie notwendig. Auch Folkers (2018) sieht die Be-
sonderheit des Marx’schen Stoffwechseldenkens in der Analyse des Wech-
selverhältnisses von ökologischen und ökonomischen Metabolismen, das er 
an aktuelle neomaterialistische Debatten um Müll anschließt.

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

und sozialer Systeme betont wird: ihre Lebendigkeit. Die Kategorie des 
Lebens ermöglicht es, die innere Verschränkung des sozialen und physio-
logischen Stoffwechsels zu verstehen, indem soziales Leben immer schon 
als physiologisches gedacht wird; umgekehrt wird physiologisches Leben 
nicht als vorsoziale Kraft, sondern immer schon als sozial konfigurier-
te Natur entworfen. Es sind energetische Kapazitäten der »Aufnahme, 
der Umgestaltung, der Speicherung und der Abgabe«, die als Parameter 
des Stoffwechselbegriffs fungieren. Die Marx’sche Diagnose eines ener-
getisch verstandenen Stoffwechselrisses wird auf vielfältige Weise für die 
Analyse aktueller ökologischer Krisenerscheinungen mobilisiert.4 

Ausgehend von der Kritik des kapitalistischen Raubbaus steht für 
Foster die Frage einer möglichen »Heilung« des bei Marx unheilbar 
scheinenden Risses im Vordergrund (Foster 2000: 155). Wenn dieser auf 
einem Systemzwang des Kapitals beruht, dann kann eine Wiederherstel-
lung des Stoffwechsels nur durch die Überwindung der kapitalistischen 
Ordnung gelingen. Foster beruft sich für diese Einschätzung auf folgen-
de Stelle aus dem dritten Kapitalband:

»Die Freiheit in diesem Gebiet kann nur darin bestehn, daß der 
vergesellschaftete Mensch, die assoziierten Produzenten, diesen ihren 
Stoffwechsel mit der Natur rationell regeln, unter ihre gemeinschaftliche 
Kontrolle bringen, statt von ihm als von einer blinden Macht beherrscht 
zu werden; ihn mit dem geringsten Kraftaufwand und unter den ihrer 
menschlichen Natur würdigsten und adäquatesten Bedingungen 
vollziehn.« (MEW 25: 828)

Es ist bezeichnend, dass Marx anstrebt, den Stoffwechsel mit der Na-
tur »rationell« regeln zu wollen. Einmal mehr wird hier deutlich, dass 
der Stoffwechsel mit der Natur eine Organisationsweise ist, die je nach 
Art der Vergesellschaftung unterschiedlich ausgestaltet werden kann. Für 
Marx ist Natur keine zu bewahrende Ressource, sondern sie schließt im-
mer schon gesellschaftliche Tätigkeit ein, die – im emphatisch aufkläre-
rischen Sinne – rational oder weniger rational ausfallen kann. Vor die-
sem Hintergrund irritiert Fosters nostalgische Rede von der Heilung des 
Risses durch eine Wiederherstellung des Stoffwechsels. Hier wird die ur-
sprüngliche Einheit von Mensch und Natur als intakter Urzustand der 

4	  	Gegenstände einschlägiger Studien sind etwa der »ökologische 
Imperialismus« (Clark & Foster 2009), der durch globale Energietranfers 
operiert und den Zugriff des Kapitals auf den Boden von Schwellenländern 
sichert, damit verbundene ökologische Probleme der Meere (Clausen & 
Clark 2005) sowie der Klimawandel, der durch Kohlenstoffmetabolismen 
einen »Riss« in der Biosphäre produziert (Clark & York 2005). Für eine 
globale Perspektive vgl. die Arbeiten Jason W. Moores (2000, 2008, 2011), 
der den Stoffwechselriss aus einer Weltsystemperspektive an historischen 
Beispielen der Stadt-Land-Beziehung untersucht.

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

Vergangenheit verstanden, zu dem es zurückzukehren gälte. Wie Marx 
aber deutlich macht, ist ein »freier« Stoffwechsel nicht einfach von der 
Natur gegeben, sondern im Gegenteil nur durch Rationalität und Kon-
trolle zu erreichen. Das Problem am Stoffwechsel im Kapitalismus ist, 
dass er sich zur blinden Macht entfesselt hat. Die Lösung liegt in einer 
gemeinschaftlichen Aneignung dieses Stoffwechsels, welche nicht ein We-
niger an Rationalität durch eine Rückkehr zur heilen Natur anstrebt, 
sondern in einer Steigerung (kritischer) Rationalität besteht. Erst die 
freie Assoziation der Produzenten kann den Stoffwechsel mit der Natur 
rational regeln. Marx verwendet geradezu ökonomische Beschreibungen 
des Adäquaten und des geringen Kraftaufwands, um seine Vision eines 
gelungenen Stoffwechsels zu skizzieren.

Doch wenn Stoffwechsel Leben ist – soziales und physiologisches 
zugleich –, wie kann er dann rational geregelt werden? Die Grenzen 
der Formbarkeit dieses Stoffwechsels werden von den Theoretikern 
des Stoffwechselrisses ausschließlich in der inhärenten Destruktivi-
tät kapitalistischer Stoffwechselkreisläufe verortet. Ideen wie »Natur-
schutz« oder »nachhaltiges Wirtschaften« innerhalb der kapitalistischen 
Produktionsweise umsetzen zu wollen, erscheint als Absurdität – und 
zwar deshalb, weil der Kapitalismus die »äußere Grenze« des Lebens 
systematisch ignoriert und ausreizt, bis sie »unheilbar« überschritten 
ist. Dies trifft sowohl auf den kapitalistischen Hang zu, »die Arbeitszeit 
über die stoffwechsel- und energiebedingten Grenzen der Arbeitskraft 
hinaus auszudehnen« (Burkett & Foster 2010a: 236) als auch auf seine 
Tendenz, den unaufhaltsamen »Zeitpfeil[s] der Umwelt« (Burkett & 
Foster 2010b: 433) zu ignorieren. Aus dieser Sicht markiert der Riss 
eine energetische und temporale Grenzüberschreitung, die systematisch 
erfolgt und unermüdlich Katastrophenpotential anhäuft. Wie Schmidt, 
bleiben auch Burkett und Foster der Idee einer äußeren Grenze verhaftet: 
Die kapitalistische Ausbeutung der Landwirtschaft trifft, so formulieren 
sie mit Marx, auf die »Grenzen der ›ewige(n) Naturbedingung dauern-
der Bodenfruchtbarkeit‹ und deren notwendige Basis« – den Stoffwech-
sel (ebd.: 422). Suggeriert wird hier ein stabiles Natur-Kultur-Verhält-
nis, in dem der Stoffwechselriss durch den externen Zugriff des Kapitals 
und seine irrationale Bewegung der Grenzüberschreitung fortwährend 
vertieft wird. Echte Nachhaltigkeit ist damit nur jenseits des Kapitals, 
d.h. im Rahmen einer vernünftigen Neuausrichtung des gesellschaftli-
chen Stoffwechsels möglich. 

Die Frage nach dem Vernunftgehalt des Stoffwechsels berührt einen 
Kernpunkt in der Debatte um die Gewichtung der jeweiligen Einflüs-
se auf Marx’ Verständnis des Stoffwechsels. Vielsagend ist der heftige 
Widerspruch, den Schmidts Konzentration auf Moleschott als Impuls-
geber des Marx’schen Stoffwechseldenkens ausgelöst hat. So zeigt Fos-
ter mit viel Verve, dass die gut dokumentierte Auseinandersetzung mit 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

dem deutschen Chemiker Justus von Liebig, der lange vor Moleschott 
zu Fragen des Stoffwechsels publiziert hatte, Marx die wichtigeren Im-
pulse gegeben habe (Foster 2000: 161). Während auch Liebig anfangs 
sein Denken des Stoffwechsels mit der Idee der »Lebenskraft« und mys-
tischen Elementen zu einem »vitalen Materialismus« verband, kam es 
nach der entschiedenen Kritik des deutschen Mediziners und Physikers 
Julius Robert Mayer zu einer Versachlichung des Konzepts. Mayer, der 
in den frühen 1840er Jahren den ersten Hauptsatz der Thermodynamik 
– d.h. das Gesetz der Konservierung von Energie – formulierte, betonte, 
der Stoffwechsel beträfe nur die »energetische« Ebene, verklärende Be-
griffe wie »Lebenskraft« seien unnötig wie irreführend. 

Wie Foster festhält, zielt der Stoffwechselbegriff in der Folge auch bei 
Liebig zunehmend auf den reinen Energieaustausch. Auf der Zellebene 
wie auf der Ebene des Organismus erscheint der Stoffwechsel als chemi-
scher Prozess, in dem der Körper zu einer wärme- und krafterzeugenden 
organischen Maschine wird (ebd.). Weil Marx und Engels diese Debat-
ten um Mayer verfolgten, sei es keine Überraschung, dass Marx’ Ver-
wendung des Stoffwechselbegriffs konsistent mit dieser energetischen 
Verschiebung sei, so Fosters Einschätzung. Auch Saito greift die Mole-
schott-Fixierung als haltlosen Versuch Schmidts an, am Naturbegriff des 
frühen Marx festzuhalten (Saito 2016: 88).5

Hier hallt die Diskussion zwischen Mechanizismus und Organizismus 
nach, wie sie zwischen Liebig und Pasteur in Bezug auf die Gärung ge-
führt wurde. Während Liebig in der Darstellung Schmidts anfangs ein 
mystischer Schwärmer war, der sich dann der Sachlichkeit verschrieb, 
ließ er sich in der Frage der Fermente umgekehrt ausgehend von seinem 
chemischen Verständnis des Prozesses schließlich von Pasteurs Vitalismus 
mitreißen; dazu später mehr (Kap. 8.3.1). Liebigs offensichtliche Ambi-
valenz zwischen mystizistischen und rationalistischen, vitalistischen und 
mechanistischen, physiologischen und chemischen Denkansätzen zeich-
net auch Marx’ Arbeiten aus. Für diese Ambivalenz bleibt in vielen der 
neueren ökomarxistischen Lektüren kein Platz. Der an sich nachvollzieh-
bare Versuch, im Erbe von Marx das Zerrbild einer reinen, ahistorischen 
Natur zu vermeiden und deshalb gegen jede spekulativ-ontologische 

5	  	Saito betont, dass Marx den Stoffwechselbegriff bereits Anfang der 1850er 
Jahre, also vor seiner Liebig-Lektüre verwendet und macht als seine Quel-
le die Schrift Mikrokosmos. Entwurf einer physiologischen Anthropologie 
des befreundeten Kölner Arztes Roland Daniels aus (Saito 2016: 78). In der 
Tat wird der Präsenz physiologischer Denkfiguren in dem konfliktreichen 
Referenzfeld des Stoffwechselbegriffs zwischen Mechanismus, Mystizismus, 
Chemie und Physik von der Literatur wenig Platz eingeräumt. Auch Saito 
selbst geht dieser physiologischen Linie nicht weiter nach, sondern sieht sie 
als Vorstadium einer systematischeren Verwendung des Stoffwechselbegriffs 
im Rahmen der politischen Ökonomie. 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Festschreibung von Natur als einer abstrakten, unauflösbaren Einheit 
einzutreten, führt etwa bei Foster zur Überbetonung einer aufkläreri-
schen, ja szientistischen Linie bei Marx. Ganz selbstverständlich wird 
davon ausgegangen, dass Marx sich das Denken mystisch geprägter Au-
toren teilweise zu eigen gemacht habe, die jeweils irrationalen Anteile 
– von Moleschotts Humustheorie (Saito 2016: 89f.) hin zu Liebigs ›Le-
benskraft‹-Konzept – aber säuberlich ausgespart hätte. Auch wenn diese 
aufklärerischen Lesarten in ihren Abgrenzungen gegen jede Verklärung 
gesellschaftlicher Verhältnisse mit Marx’ Selbstverständnis übereinstim-
men mögen, ist zu bezweifeln, ob eine solche Bereinigung vom Irrationa-
len durchgängig funktioniert. Statt das Marx’sche Verständnis des Stoff-
wechsels wie Schmidt eindeutig dem Mystizismus Moleschotts oder wie 
Foster der vermeintlich rein energetischen Lesart Liebigs zuzuordnen, 
werde ich im weiteren Verlauf des Kapitels an der Gärung zeigen, dass 
Marx’ Denken sich mitten im Konfliktfeld energetisch-physiologischer 
und mystischer Denkrichtungen befindet – und dass genau hier ungeahn-
te Potentiale für das sozialtheoretische Denken schlummern.

Gegen ein rein chemisch-energetisches Verständnis des Stoffwechsels 
spricht, dass Marx Stoffwechsel und Leben eng aneinanderkoppelt und 
er sich – in Übereinstimmung mit Pasteurs Vitalismus – auf die Gärung 
als dezidiert lebendige und damit auch rätselhafte Kraft beruft. Der 
Stoffwechsel, wie Marx ihn versteht, kommt nicht ohne die Materialität 
des Lebens aus; seine Pointe besteht aber gerade darin, dass er nicht in 
organischem Leben aufgeht, sondern auch ökonomische Prozesse und 
Dinge wie Produktionsmittel umfasst. Es ist bezeichnend, dass Griese 
und Pawelzig (1995) in ihrer energetischen Lektüre des Stoffwechsel-
begriffs das Leben als Bindeglied physiologischer und sozialer Systeme 
stark machen und als Parameter aber Kriterien einführen, die auch un-
lebendige, d.h. anorganische Systeme auszeichnen: Die Aufnahme, Um-
gestaltung, Speicherung und Abgabe von Energie. Als Kapazitäten von 
Materie im physikalischen Sinn münden diese geradewegs in die Gesetze 
der Thermodynamik. Ohne es an der Stelle zu beabsichtigen, geben die 
Autor:innen damit einen wichtigen Hinweis: Die Maschinenbewegung 
geht bei Marx systematisch in den lebendigen Stoffwechsel ein und ge-
neriert so einen maschinell-organischen Stoffwechselhybrid, der sich – 
so meine These – an der Gärungsfigur exemplifizieren lässt. 

Den Riss als äußere Grenze zu lesen, heißt blind in die Kraft des 
Stoffwechsels als potentiell vernünftiger, rational regelbarer Ordnung 
zu vertrauen. Was aber, wenn dem Stoffwechsel selbst ein destruktives, 
irrationales Moment innewohnt, das sich nicht einfach unter die (gemein-
schaftliche) Kontrolle des Menschen bringen lässt? Vor dem Hintergrund 
der Gärung wird der Stoffwechsel als etwas lesbar, das nicht erst durch 
den Riss als äußere Grenze beschädigt wird, sondern selbst über ein 
destruktives Moment verfügt. Um dieses Argument weiterzuverfolgen, 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

müssen wir uns von Marx’ ideologiekritischem Selbstverständnis lösen. 
Es ist die Überkreuzung zwischen Maschine und Organismus in Marx’ 
Analyse des Verhältnisses von lebendiger und toter Arbeit, die die Kon-
turen eines dunklen Materialismus des Stoffwechsels schärfen wird. 

4.1.4 Das Ferment der Arbeit

Erst im Kapital beginnt Marx, den Stoffwechselprozess systematisch mit 
der Kategorie der Arbeit zusammenzudenken. Dies geschieht einerseits 
über eine anthropologische Bestimmung von Arbeit, andererseits über 
eine konkrete Analyse des kapitalistischen Arbeits- und Verwertungs-
prozesses. Übergreifend hält Marx im ersten Kapitel zum Gebrauchs-
wert der Ware fest: 

»Als Bildnerin von Gebrauchswerten, als nützliche Arbeit, ist die Arbeit 
daher eine von allen Gesellschaftsformen unabhängige Existenzbedin-
gung des Menschen, ewige Naturnotwendigkeit, um den Stoffwechsel 
zwischen Mensch und Natur, also das menschliche Leben zu vermit-
teln.« (MEW 23: 57)

Im Stoffwechsel mit der Natur stehen Arbeit und Leben des Menschen 
zusammen auf dem Spiel. Dieser engen wechselseitigen Kopplung ist im-
mer schon das Moment der Kontrolle eingeschrieben. Neben ihrer ver-
mittelnden Funktion ist Arbeit »ein Prozeß, worin der Mensch seinen 
Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigne Tat vermittelt, regelt und 
kontrolliert« (ebd.: 192). Diese Stellen bereiten Marx’ spätere Aussage 
zur rationalen Kontrolle des Stoffwechsels vor. Das Moment der Kon
trolle ist hier auf zwei Ebenen von Belang, die dem Doppelcharakter der 
Arbeit als konkreter und abstrakter Arbeit entsprechen. Auf der Ebene 
der konkreten Arbeit findet eine kontrollierte Verwandlung des Arbeits-
gegenstandes statt, der so zu einem nützlichen Gebrauchswert wird. Jede 
individuell verausgabte Arbeit findet aber im Rahmen gesellschaftlicher 
Verhältnisse, d.h. bestimmter Produktionsverhältnisse statt. In der wa-
renproduzierenden Gesellschaft wird die konkrete Arbeit auf eine »Ver-
ausgabung menschlicher Arbeitskraft im physiologischen Sinn« (ebd.: 
61) reduziert. Auf dieser Ebene wird sie zu abstrakter Arbeit, die je nach 
verausgabtem Quantum einen bestimmten Wert hervorbringt.

Hier setzt die Gärungsfigur ein. Im Abschnitt zum Arbeitsprozess und 
Verwertungsprozess schreibt Marx: »Der Kapitalist hat durch den Kauf 
der Arbeitskraft die Arbeit selbst als lebendigen Gärungsstoff den to-
ten ihm gleichfalls gehörenden Bildungselementen des Produkts einver-
leibt.« (ebd.: 200) In diesem Zitat ist in kompakter Form das »Geheim-
nis« der Entstehung von Kapital festgehalten, für deren Beschreibung 
Marx eine Gegenüberstellung von lebendigen und toten Bestandteilen 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

des Produktionsprozesses vornimmt. Als »lebendige[r] Gärungsstoff« 
gilt ihm die Arbeit, die von der Arbeitskraft als bloßem Arbeitsvermögen, 
d.h. noch nicht lebendigem, ruhendem Potential unterschieden wird. Die 
Metapher des Gärungsstoffs unterstreicht den Charakter der Lebendig-
keit der Arbeit als einer beweglichen, prozessierenden Kraft und verweist 
auf ihre Autonomie, Unveräußerlichkeit und Eigendynamik. Zugleich 
ist von Gärungsstoff, nicht etwa von einem bereits in Gang befindlichen 
Gärungsprozess die Rede. Arbeit stellt also ein Ferment im Sinne einer 
latenten Potentialität dar, welche den Startpunkt, Keim oder Grund-
stock zu nachfolgenden Gärungsprozessen bildet, indem sie den toten, 
unbeweglichen Bestandteilen des Produkts Wert zusetzt. Sie hat die im 
Verwertungsprozess exzeptionelle Eigenschaft, Quelle von Wert zu sein. 

Das Ferment ist ein der Arbeit immanentes Prinzip, das sich erst in der 
Praxis des Arbeitsprozesses entfalten kann. Am Ende des Transformati-
onsprozesses steht das Produkt dieser Gärung, die Ware, die die leben-
dige Arbeit in sich aufgenommen hat. Damit ist die Verwandlung jedoch 
nicht abgeschlossen, sondern sie mündet in einen Kreislauf weiterer Ver-
wandlungs- und Expansionsprozesse: Der bei der Verausgabung der Ar-
beit entstandene Wert generiert als Mehrwert Kapital, und wie von selbst 
generiert dieses Kapital mehr Kapital. Arbeit wurde zuvor recht vage als 
vermittelnde, regelnde, kontrollierende Instanz des Stoffwechsels einge-
führt. Jetzt wird sie sichtbar als der lebendige Gärungsstoff des kapita-
listischen Stoffwechsels. Was aber erfahren wir durch das Gärungsbild, 
das durch den Stoffwechselbegriff nicht bereits abgedeckt ist? Um die-
se Frage zu beantworten, müssen wir uns zunächst der Unterscheidung 
von lebendiger und toter Arbeit widmen.

In seiner Arbeitswerttheorie unterscheidet Marx zwischen lebendi-
gen und gegenständlichen Bestandteilen der Arbeit. Mit dem Begriff 
der ›lebendigen Arbeit‹ ist der wertschaffende Prozess menschlicher Tä-
tigkeiten, d.h. der unmittelbar vom Menschen zu erbringende Anteil 
»konkreter Arbeit« bezeichnet. Während diese im Zeitverlauf, d.h. im 
Arbeits- und Herstellungsprozess sichtbar wird, drückt sich vergegen-
ständlichte Arbeit ›räumlich‹ in den Dingen der Produktion sowie als 
Wert aus. In Form von Produktionsmitteln konstituiert sie ein ruhendes 
Potential, das ohne lebendige Arbeit nicht ›aktiviert‹ werden kann. Doch 
wie funktioniert die anfängliche Einverleibung? Wie kann jene rätsel-
hafte Übertragung der Lebendigkeit auf das tote Objekt gelingen? Hier 
müssen wir uns den buchstäblichen Wechsel der Stoffe im Arbeitspro-
zess ansehen, der zunächst unabhängig von den gesellschaftlichen Pro-
duktionsverhältnissen behandelt wird. In der bisherigen Darstellung auf 
Basis der Grundrisse wurde die Metamorphose im Tausch verortet, der 
weniger eine konkrete stoffliche Transformation des Gegenstands als sei-
ne räumliche Verschiebung in der Zirkulation bezweckt. Anders verhält 
es sich im Arbeitsprozess, der neben der Arbeitstätigkeit die »stofflichen 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Mittel« des zu bearbeitenden Arbeitsgegenstands und des bearbeiten-
den Arbeitsmittels, z.B. eines Werkzeugs oder einer Maschine umfasst. 
Der Mensch bedient sich bei seiner konkreten Tätigkeit des Arbeitsmit-
tels, um »eine von vornherein bezweckte Veränderung des Arbeitsgegen-
standes« herbeizuführen (ebd.: 195). Dieser Gesamtprozess bewirkt also 
eine buchstäbliche »Formveränderung« des Naturstoffs: Sein Zustand 
ist nach der Bearbeitung ein vollkommen anderer. Das fertige Produkt – 
ein Gebrauchswert – markiert das Ende, das ›Erlöschen‹ des Prozesses. 

Marx beschreibt den Arbeitsprozess als »Form der Bewegung« (ebd.: 
204), die im fertigen Produkt zum Stillstand kommt: »Was auf seiten 
des Arbeiters in der Form der Unruhe erschien, erscheint nun als ru-
hende Eigenschaft, in der Form des Seins, auf seiten des Produkts. Er 
hat gesponnen, und das Produkt ist ein Gespinst.« (ebd.: 195) Die Ar-
beitstätigkeit (hier das Spinnen) verschmilzt gleichsam mit dem Produkt 
(dem Garn) und ist am Schluss in ihm »vergegenständlicht«. Um das 
Beispiel des Spinnens weiterzuführen: »Am Ende einer Stunde ist die 
Spinnbewegung in einem gewissen Quantum Garn dargestellt, also ein 
bestimmtes Quantum Arbeit, eine Arbeitsstunde, in der Baumwolle ver-
gegenständlicht.« (ebd.: 204) Aus einer Prozessform wird so eine Zu-
standsform. Zurück bleibt ein erstarrter Zustand des »Seins«, der unle-
bendigen Gegenständlichkeit. Hier kommt nun das »Einverleiben« ins 
Spiel: Der rohe Arbeitsgegenstand fungiert als »Aufsauger« einer ver-
ausgabten Arbeitsmenge, und erst jene »Aufsaugung« der Arbeit schafft 
einen Gebrauchswert (Garn). Das fertige Produkt ist damit »Gradmes-
ser« der »eingesaugten Arbeit« (ebd.). Diese lässt sich durch die Arbeits-
stunden numerisch messen: So zeigt »10 Pfund Garn 6 eingesaugte Ar-
beitsstunden an.« (ebd.) Die Gegenstände konsumieren also die Arbeit, 
indem sie sie einsaugen. Andererseits konsumiert die Arbeit aber umge-
kehrt auch die Arbeitsgegenstände: 

»Die Arbeit verbraucht ihre stofflichen Elemente, ihren Gegenstand und 
ihr Mittel, verspeist dieselben und ist also Konsumtionsprozeß. Die-
se produktive Konsumtion unterscheidet sich dadurch von der indi-
viduellen Konsumtion, daß letztere die Produkte als Lebensmittel des 
lebendigen Individuums, erstere sie als Lebensmittel der Arbeit, seiner 
sich betätigenden Arbeitskraft, verzehrt. Das Produkt der individuel-
len Konsumtion ist daher der Konsument selbst, das Resultat der pro-
duktiven Konsumtion ein vom Konsumenten unterschiednes Produkt.« 
(ebd.: 198)

Bei der Arbeit handelt es sich um eine produktive Konsumtion, insofern 
sie Gegenstand wie Mittel als »Lebensmittel der Arbeit« verzehrt und 
etwas Drittes – das Produkt des Konsums – hervorbringt. Dieser Kon-
sumtionsprozess der Arbeit ist nicht nur produktiv, sondern trägt auch 
ein destruktives Moment in sich. Denn das bearbeitete Rohmaterial, das 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

häufig gar nicht »roh«, sondern bereits ein »durch die Arbeit filtrier-
ter Arbeitsgegenstand« ist wie etwa der Samen in der Landwirtschaft, 
trägt gerade in seiner Nutzung als Arbeitsmittel die »Spur vergangner 
Arbeit« (ebd.: 196). Diese Spur tritt vor allem negativ, d.h. als Mangel 
in Erscheinung:

»Machen Produktionsmittel im Arbeitsprozeß ihren Charakter als Pro-
dukte vergangner Arbeit geltend, so durch ihre Mängel. Ein Messer, das 
nicht schneidet, Garn, das beständig zerreißt usw., erinnern lebhaft an 
Messerschmied A und Garnwichser E. Im gelungnen Produkt ist die Ver-
mittlung seiner Gebrauchseigenschaften durch vergangne Arbeit ausge-
löscht.« (ebd.: 197)

Die stofflichen Defekte der Produktionsmittel erinnern daran, dass vor-
her Arbeit in sie geflossen ist – und dass diese Arbeit aber nicht im Sin-
ne der »von vornherein bezweckte[n] Veränderung« gelungen ist. Ein 
Unfall, eine Störung oder mangelnde Sorgfalt haben unproduktive Pro-
duktionsmittel hervorgebracht. Daneben ist eine Form der graduellen 
Zerstörung denkbar, die im Verbrauch, im Verschleiß, in der Abnutzung 
der Produktionsmittel durch zweckmäßige produktive Arbeit begründet 
liegt. Ein Messer, das nicht schneidet, verweist dann nicht auf den Mes-
serschmied, sondern auf den Fleischer, dessen ausgiebiges Schneiden das 
Messer hat stumpf werden lassen. Der Produktivität wohnt aus dieser 
Sicht selbst eine langsame Destruktivität inne. Marx macht zudem auf 
einen dritten Modus der Destruktivität aufmerksam, der nicht auf die 
Tätigkeit der Arbeit, sondern die Tätigkeit der Natur zurückgeht:

»Eine Maschine, die nicht im Arbeitsprozeß dient, ist nutzlos. Außerdem 
verfällt sie der zerstörenden Gewalt des natürlichen Stoffwechsels. Das 
Eisen verrostet, das Holz verfault. Garn, das nicht verwebt oder verstrickt 
wird, ist verdorbne Baumwolle. Die lebendige Arbeit muß diese Dinge er-
greifen, sie von den Toten erwecken, sie aus nur möglichen in wirkliche 
und wirkende Gebrauchswerte verwandeln. Vom Feuer der Arbeit be-
leckt, als Leiber derselben angeeignet, zu ihren begriffs- und berufsmäßi-
gen Funktionen im Prozeß begeistet, werden sie zwar auch verzehrt, aber 
zweckvoll, als Bildungselemente neuer Gebrauchswerte, neuer Produkte, 
die fähig sind, als Lebensmittel in die individuelle Konsumtion oder als 
Produktionsmittel in neuen Arbeitsprozeß einzugehn.« (ebd.: 198)

Was Marx hier beschreibt, sind nicht die Spuren menschlicher Arbeit, 
sondern die Spuren des natürlichen Stoffwechsels, der neben Entstehung 
auch Niedergang einschließt. Marx verortet die zerstörende Dimension 
des Stoffwechsels in den Verfallsprozessen der Natur, im Verrosten, Ver-
faulen und Verderben von Stoffen. Lebendige Arbeit interveniert in die-
sen unproduktiven, sinnlosen Prozess des Niedergangs und überführt 
die toten Dinge in das Reich des Lebendigen, was hier bedeutet: in die 
Sphäre der Produktivität, des Neuen, des Nützlichen und Zweckvollen.

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

Betont wird hier die permanente zyklische Erneuerung durch Arbeit 
und ihr Potential, sich in weiteren Arbeitsprozessen direkt oder indirekt 
fortzusetzen. Produkte sind also nach ihrer Herstellung, ihrem Produkt-
werden nicht einfach tot, sondern auch potentielle Produktionsmittel für 
weitere Arbeitsprozesse. Sie warten regelrecht auf den »Kontakt mit le-
bendiger Arbeit«, denn diese ist »das einzige Mittel, um diese Produk-
te vergangner Arbeit als Gebrauchswerte zu erhalten und zu verwirkli-
chen.« (ebd.) Die Kette der Produktivität reißt bei Marx nie ab. Selbst 
wenn das Produkt individuell konsumiert wird, ist dies ein Beitrag zur 
Reproduktion der Arbeitskraft und daher Anlass neuer Arbeitsprozesse. 
Das Motiv der Verlebendigung, des Erweckens von den Toten, steht für 
diesen nie endenden Zyklus der Produktivität menschlicher Arbeit. Nur 
ihre Lebendigkeit vermag es, Dinge zu verwandeln, und hier kommt das 
magische Vokabular der »Begeistung«, auf das auch Schmidt rekurriert 
hatte, ins Spiel. Wenn Marx die Arbeit hier als »Feuer« beschreibt, das 
die Dinge »beleckt« und als »Leiber« in Besitz nimmt, dann klingt hier 
wieder die Doppelbedeutung des Produktiven und Destruktiven an, die 
im Feuer als verwandelnder, aber auch zerstörerischer Kraft liegt. Die 
destruktive Seite lässt Marx dann aber rasch wieder fallen, indem er die 
inhärente Destruktivität von natürlichem Stoffwechsel und menschlicher 
Arbeit erneut produktivistisch auflöst. 

Bis hierhin war der Arbeitsprozess als »ewige Naturbedingung des 
menschlichen Lebens« (ebd.: 199) und daher unabhängig von seiner ge-
sellschaftlichen Organisation dargestellt. Marx schließt hier an seine frü-
hen Schriften an, in denen er Arbeit in ihrer elementaren Funktion, Ge-
brauchswerte hervorzubringen und so das physische (Über-)Leben zu 
sichern, als das Wesen des Menschen bestimmt: »Indem die Menschen 
ihre Lebensmittel produzieren, produzieren sie indirekt ihr materielles 
Leben selbst« (MEW 3: 21), heißt es zur zirkulären Kopplung von Ar-
beit und Leben. Unter den Bedingungen der kapitalistischen Warenpro-
duktion ändern sich die Bedingungen der Kontrolle, denn der »Arbeiter 
arbeitet unter der Kontrolle des Kapitalisten, dem seine Arbeit gehört« 
(MEW 23: 199). Das bedeutet einerseits, dass der Kapitalist die Momen-
te der Zerstörung unter seine Kontrolle bringt. Er stellt sicher, dass die 
Verwendung der Produktionsmittel ›zweckmäßig‹ ist, dass Exzesse wie 
die Verschwendung von Rohmaterial ausgeschlossen werden und dass 
»das Arbeitsinstrument geschont, d.h. nur so weit zerstört wird, als sein 
Gebrauch in der Arbeit ernötigt« (ebd.: 200).

Mit Blick auf den Arbeitsprozess sind die Produktionsmittel für die 
Arbeiter:in nicht Kapital, sondern bloß Mittel und Material der zweck-
mäßigen produktiven Tätigkeit. Hinsichtlich des kapitalistischen Ver-
wertungsprozesses dagegen verwandeln sich die Produktionsmittel in 
»Mittel zur Einsaugung fremder Arbeit« (ebd.: 289). Marx verwen-
det die energetischen Begrifflichkeiten des ›Ein-‹ und ›Aussaugens‹ 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

lebendiger Arbeit nun anders als oben. Im elementaren Arbeitsprozess 
erfolgt die Einsaugung bei der Herstellung des Gebrauchswerts: Das Pro-
dukt saugt ein bestimmtes Quantum Arbeit ein. Die kapitalistische Ein-
saugung ist weniger eine Frage des Arbeitsprozesses als des Verwertungs-
prozesses, unter dessen Diktat der Arbeitsprozess nun steht. Weil in der 
kapitalistischen Verwertung das Arbeitsprodukt dem Kapitalisten und 
nicht der Arbeiter:in gehört, saugt es »fremde« Arbeit ein. Oder genau-
er: Der Kapitalist delegiert dieses Einsaugen, ohne in den Prozess selbst 
direkt involviert zu sein. Für Edmonson und Mladek ist er damit eine 
»quintessential figure of the undead—adding nothing to the metabolic 
interaction between labor and nature but instead vampirically sucking 
out the life activity of labor« (Edmonson & Mladek 2017: 46).

In diesem Licht wird der Kapitalist zum parasitären Blutsauger, der 
sein eigenes Leben aus dem Anzapfen fremden Lebens generiert. Damit 
setzt ein Exzess des Einsaugens ein, der in Marx’ Beschreibungen zum 
systematischen wie hemmungslosen ›Ausschlucken‹ und ›Auspumpen‹ 
gesteigert wird. Die Bedingungen der Lebendigkeit und ihrer Übertra-
gung ändern sich durch diese Prozesse grundlegend. Während die Ar-
beitsmittel geschont werden, finden die Arbeiter:innen keine Gnade. Es 
ist ein paradoxer Balanceakt des kontrollierten Exzesses, den der Kapi-
talist vollbringen muss: Die Lebendigkeit der Arbeit – und damit auch 
ihre inhärente Destruktivität – wird aktiviert, ausgenutzt und auf exzes-
sive Weise leergesaugt, gleichzeitig dürfen ihre destruktiven und exzessi-
ven Momente im Rahmen des Arbeitsprozesses und darüber hinaus nicht 
zum Tragen kommen. Ob dieser Versuch ihres Ausschlusses erfolgreich 
ist, ist jedoch eine andere Frage. Der Kapitalist unterschätzt die gären-
den Potenziale der lebendigen Arbeit, die er als Ware eingekauft hat. Die 
Unterscheidung von lebendiger und toter Arbeit, an deren Schnittstelle 
die Gärung zu verorten ist, wird uns helfen, die genuin destruktive Dy-
namik des Stoffwechsels fassen zu können.

4.1.5 Lebendige und tote Arbeit

Dass Arbeit als »lebendiger Gärungsstoff« fungieren kann, der den toten 
Bestandteilen des Produkts Wert zusetzt, setzt eine ganz bestimmte Kon-
stellation von Dingen und ihren Bewegungen voraus. In der von Marx 
verwendeten Metaphorik hat der Kapitalist die Rolle des Fermenteurs 
inne: Durch seinen Ankauf von Arbeitskraft kann er über diese für einen 
bestimmten Zeitraum verfügen und so den ›Gärungsstoff‹ Arbeit inner-
halb des Arbeitsprozesses frei einsetzen und verbrauchen. Die Arbeits-
kraft und mit ihr das ›lebendige Ferment‹ der konkret verausgabten Ar-
beit wird zum Tauschwert und folglich auf abstrakte Arbeit reduziert. 
Neben den lebendigen Bestandteilen des Prozesses besitzt der Kapitalist 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

auch seine ›toten‹ Komponenten, die Produktionsmittel; für ihn gilt es, 
alle Bestandteile so zu organisieren, dass der Inwertsetzungsprozess, d.h. 
die Einsaugung, funktioniert:

»Indem der Kapitalist Geld in Waren verwandelt, die als Stoffbildner 
eines neuen Produkts oder als Faktoren des Arbeitsprozesses dienen, 
indem er ihrer toten Gegenständlichkeit lebendige Arbeitskraft einver-
leibt, verwandelt er Wert, vergangne, vergegenständlichte, tote Arbeit in 
Kapital, sich selbst verwertenden Wert, ein beseeltes Ungeheuer, das zu 
›arbeiten‹ beginnt, als hätt’ es Lieb’ im Leibe.« (MEW 23: 209)

Hier bringt Marx die Eigentümlichkeit der kapitalistischen Einsaugung 
auf den Punkt: Die Arbeitskraft wird ausgesaugt, etwas Totem einver-
leibt und dadurch wird dieses Tote lebendig. Das Ergebnis ist das Unge-
heuer des Kapitals, das wie von selbst arbeitet. Im Rahmen dieser zom-
bieartigen Kapitalbewegung sind die Produktionsmittel nunmehr keine 
passiven, toten Gebilde, sondern verlebendigen sich im Hinblick auf den 
Arbeitsprozess. Es ist an der Stelle nicht der Kapitalist, der diese Einsau-
gung vollzieht – anders als die orthodoxe Rede vom ausbeutenden Ka-
pitalisten suggeriert. Vielmehr bilden die Produktionsmittel die lebendi-
gen Agenten und Infrastrukturen der Einsaugung. Obwohl der einzelne 
Kapitalist als »personifiziertes Kapital« bezeichnet wird, spielt er für die 
Bewegung des Kapitals weniger eine tragende als eine bloß ausführen-
de Rolle. Denn die Effizienz jener Bewegung ist daraus zu erklären, dass 
die Kapitalbewegung in ihrer Natur als sich selbst verwertender Wert 
eine Eigendynamik in Gang setzt. Mit der Feststellung, dass die Pro-
duktionsmittel sich in »Mittel zur Einsaugung fremder Arbeit« (ebd.: 
289) verwandeln, verweist Marx darauf, dass sich materielle, zunächst 
nicht-lebendige Objekte im Rahmen der automatisierten Kapitalbewe-
gung zu lebendigen Akteuren entwickeln. Der vorherige Antagonismus 
von lebendig und tot wird durch die Beobachtung verkompliziert, dass 
die kapitalistische Produktionsweise eine eigentümliche Subjekt-Ob-
jekt-Verkehrung evoziert: »Es ist nicht mehr der Arbeiter, der die Pro-
duktionsmittel anwendet, sondern es sind die Produktionsmittel, die den 
Arbeiter anwenden.« Direkt im Anschluss schreibt Marx:

»Statt von ihm [dem Arbeiter, E.B.] als stoffliche Elemente seiner pro-
duktiven Tätigkeit verzehrt zu werden, verzehren sie [die Produktions-
mittel, E.B.] ihn als Ferment ihres eignen Lebensprozesses, und der Le-
bensprozess des Kapitals besteht nur in seiner Bewegung als sich selbst 
verwertender Werth.« (ebd.: 290)

Zuvor hatte Marx festgestellt, dass die Produktionsmittel im Rahmen 
des Arbeitsprozesses für die Arbeiter:in zunächst nicht als Kapital, son-
dern als bloßes Material der zweckmäßigen produktiven Tätigkeit in Er-
scheinung treten. In diesem Szenario war die Arbeit der Gärungsstoff, 
der die Produktionsmittel »verzehrt«; diese bildeten bloß die leblosen 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

»stofflichen Elemente« oder das zu fermentierende Material, das durch 
den Gärungsstoff Arbeit durchdrungen wurde. Dieses der »einfachen«, 
d.h. nicht kapitalistischen Warenproduktion entsprechende Verhältnis 
bildet zu Beginn des Zitats die Folie, vor der eine Abweichung von die-
ser autonomen Verwendung des Arbeitsferments konstatiert wird. Auto-
nom war diese insofern, als das Ferment der Arbeit die Produktionsmit-
tel im Sinne der Interessen der Arbeiter:innen produktiv transformiert 
(»verzehrt«). Als Konsequenz der Subjekt-Objekt-Verkehrung aber set-
zen die Produktionsmittel einen eigenen Lebensprozess in Gang, indem 
sie die Arbeiter:in als Ganze (nicht nur ihre Arbeit!) als ihr eigenes Fer-
ment verzehren. Sie tun etwas, was der Kapitalist nicht kann: Sie neh-
men die Arbeiter:in in ihrer sinnlich-lebendigen Totalität in Besitz, wäh-
rend der Kapitalist weder die Arbeiter:in noch die Arbeit kaufen kann, 
sondern nur die Arbeitskraft als das (physiologische) Vermögen und die 
Bereitschaft zur Arbeit.

Das Ferment der Arbeit(er:in) ist zum Ferment der Produktionsmittel 
geworden, die durch dessen Aneignung erst ihre Verlebendigung vollzie-
hen können. War die Lebendigkeit zuvor noch eine vitalistische Kategorie 
des Körpers, ist sie nun zu einem maschinenhaften Automatismus gewor-
den. Die Pointe aber ist, dass dieser Mechanismus nun selbst organischen 
Bewegungsprinzipien folgt. Es kann keine Rede mehr davon sein, dass 
das lebendige Ferment der Arbeit mit den »toten [...] Bildungselementen 
des Produkts« konfrontiert ist; vielmehr sind die Produktionsmittel, die 
im Rahmen der Arbeitswerttheorie noch als unlebendig charakterisiert 
waren, jetzt selbst zum Leben erwacht. Es handelt sich um einen gespens-
tischen, maschinenhaften Lebensprozess, der sich durch die Aneignung 
›fremden‹ Lebens selbst aufrechterhält. Das Ferment der Arbeit wird im 
Rahmen der Kapitalbewegung eingesetzt, die für ihr konstantes Prozes-
sieren ebenjenes Ferments bedarf, um nicht zu stagnieren. Ohne lebendi-
ge Arbeit verfügen die Produktionsmittel über keinen Gärungsstoff, der 
sie antreiben könnte. Eine vollständige Maschinisierung würde dem Ka-
pitalismus sein Fundament, die Mehrwertgenerierung, entziehen.

Wir haben es hier mit dem gleichen Ausgangsferment wie zuvor zu 
tun – dem der menschlichen Arbeit –, das aber transformiert und in eine 
andere Logik überführt wurde. Der Lebensprozess der Produktionsmit-
tel besteht nicht mehr aus vitalen Energiehaushalten, die an den einzel-
nen Körper der Arbeiter:in gebunden sind, sondern ist nun eine ganz 
bestimmte Bewegung: die Kapitalbewegung. Es ist also ein künstlicher 
Lebensprozess, der einen genuinen Lebensprozess bis zur Perfektion zu 
imitieren vermag, der in seinem Charakter als gesellschaftliche Natur 
selbst organisch funktioniert; nur deshalb ist jene Aussaugungs- und 
Übertragungsbewegung möglich. Das Leben der Produktionsmittel hat 
die humanen oder anderweitig organischen Bestandteile in sich aufge-
nommen und daraus einen maschinenhaft-mechanischen Lebensprozess 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

generiert. Marx führt hier also neben dem Ferment menschlicher Arbeit 
eine zweite Form des Ferments ein, das an eine zweite Form des Lebens 
geknüpft ist. Während die erste noch des individuellen Lebens der Arbei-
ter:in bedurfte, ist diese zweite Bedeutung nun auf den Lebensprozess der 
Kapitalbewegung gemünzt. Dass das Kapital den Gegensatz von mecha-
nischem und organischem Prozess überwindet, macht es problematisch, 
noch am Leben als positiver, emanzipativer Kraft festzuhalten. Wenn das 
Leben von der Maschine inkorporiert wird und sich als unheimlicher le-
bendig-toter Hybrid umso effektiver gegen anderes Leben richten kann, 
verliert es seine Kontur als Gegenmittel zum »toten Produkt«. McKen-
zie Wark konstatiert in ihrem Buch Capital is Dead (2019) mit Blick auf 
den gegenwärtigen Informationskapitalismus, dass dessen Kontrollme-
chanismen eine immer engere Verflechtung von Information, Techno-
logie und Leben bewirken: »[…] it is no longer helpful to posit the vi-
talism of living labor against capital as dead labor« (Wark 2019: 36).6

Marx selbst ist weit davon entfernt, mit der Gärung einen fröhli-
chen Vitalismus der Überwindung toter Arbeit zu assoziieren. Der le-
bendige Gärungsstoff ist der Ausgangspunkt des Gärungsprozesses: der 
Verwandlung von Geld in Kapital. Als eine potenziell ziel-, maß- und 
endlose Bewegung ist das Kapital »sich selbst verwertender Wert«, ein 
»automatisches, in sich selbst prozessierendes Subjekt« (MEW 23: 169). 
Kapital ist der »über die verschiedenen Phasen (Produktion und Zirku-
lation, Kreislauf des Kapitals) dieser Bewegung übergreifende, sich in ihr 
erhaltende und vervielfältigende Wert« (MEW 42: 514). Weil die gegen-
ständliche Arbeit sich durch das Einsaugen der lebendigen Arbeit erhält 
und vermehrt – und so zu Kapital wird –, bezeichnet Marx den kapita-
listischen Produktionsprozess als »Herrschaft der toten über die lebendi-
ge Arbeit« (MEW 23: 200). Diese Einsaugung ist energetisch wesentlich 
effektiver als direkte Zwangsarbeit, da sie automatisiert und organisch 
prozessiert: »Und als Produzent fremder Arbeitsamkeit, als Auspumper 
von Mehrarbeit und Exploiteur von Arbeitskraft, übergipfelt es an Ener-
gie, Maßlosigkeit und Wirksamkeit alle früheren auf direkterer Zwangs-
arbeit beruhenden Produktionssysteme.« (ebd.: 279)7

Dass die Herrschaft der toten Arbeit aber vor allem die Arbeiter:in 
unterjocht, wird an der konkreten Totalität ihres Lebens deutlich. Die 

6	  	Wark macht die Technologie als Mittler von Leben und Tod stark: »Marx 
could see technology as connected to the human in a double way. To put it 
simply: the content of technology is labor; the form of technology is capi-
tal. It is living labor that makes technology; technology is congealed dead 
labor—pink goo—that then returns to confront the worker in the form of 
capital.« (Wark 2019: 38f.)

7	  	Die Formulierung der toten Arbeit, die die lebendige beherrscht, ist in der 
Hinsicht bemerkenswert, dass Marx als Bedingung von Herrschaft eine 
»Aneignung fremden Willens« festmacht: »Zum Tier, Boden etc. kann […] 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Arbeiter:innen sind gezwungen, mehr zu arbeiten als »der enge Umkreis 
ihrer eignen Lebensbedürfnisse« verlangen würde (ebd.: 328) – und doch 
reicht das, was die Arbeiter:in als Lohn erhält, bloß dazu aus, »um sein 
[*ihr] nacktes Leben wieder zu erzeugen« (MEW 4: 476). Denn es ist die 
einzelne Arbeiter:in, die, indem sie arbeitet, als organisches Lebewesen 
vitale Energie aufwendet.8 Als Lohn erhält sie ein Energieäquivalent, des-
sen Wert nie über die Wiederherstellung der verausgabten Energie hin-
ausgeht, ja hinausgehen darf, da sonst kein Mehrwert – Produkt der sys-
tematischen Überschreitung der »notwendigen« Arbeitszeit – entstehen 
würde. Wie Burkett und Foster festhalten, beschränkt sich die »Rege-
neration der Arbeitskraft in energetischer und bio-chemischer Hinsicht 
nicht nur (auf) den Konsum von Kalorien« (Burkett & Foster 2010a: 
235), sondern sie erfordert neben Kleidung, Körperpflege und Behau-
sung – d.h. der Befriedigung von Grundbedürfnissen, die den physio-
logischen Stoffwechsel- bzw. Energiekreislauf des Atmens, Essens, Aus-
scheidens und Schlafens aufrechterhalten – Entspannung, frische Luft, 
Tageslicht und Sonnenwärme (ebd.). Dieses energetische »Aufladen« 
ist also ein notwendiger Teil des Arbeitsprozesses, dessen Ausmaß aber 
nicht fest bestimmt ist, sondern stets zur Verhandlung steht. Indem der 
Kapitalist die Grenze der zugestandenen Zeitspanne zur Reproduktion 
der Arbeitskraft ständig weiter zu drücken versucht, hält er sie beweg-
lich. Marx notiert dazu:

»Ein Mensch kann während des natürlichen Tags von 24 Stunden nur 
ein bestimmtes Quantum Lebenskraft verausgaben. So kann ein Pferd 
tagaus, tagein nur 8 Stunden arbeiten. Während eines Teils des Tags muß 

kein Herrschaftsverhältnis stattfinden durch die Aneignung, obgleich das 
Tier dient. Die Aneignung fremden Willens ist Voraussetzung des Herr-
schaftsverhältnisses. Das Willenlose also, wie Tier z.B., kann zwar dienen, 
aber es macht den Eigner nicht zum Herren.« (MEW 42: 408) Bei der Herr-
schaft der toten über die lebendige Arbeit lässt sich zwar auf die Kollektiv-
subjekte jener Arbeitsbestandteile schließen – Lohnarbeiter:innen und Ka-
pitalisten –, aber die Dynamik der Arbeit selbst ist nicht deckungsgleich mit 
ihnen, sondern verselbstständigt sich von diesen festen Positionen im Klas-
sengefüge. Denn auch der Willen des Kapitalisten wird angeeignet; dieser ist 
nicht »Herr« der Arbeiter:in, sondern dient wie sie einem abstrakten Prin-
zip: der Logik des Kapitals.

8	  	Als Funktion der Leiblichkeit wird die Arbeit durch den Sinnesapparat er-
fahrbar, die den Menschen als physiologisches Wesen mit allen fünf Sinnen 
in die Tätigkeit involviert: »Wie verschieden die nützlichen Arbeiten oder 
produktiven Tätigkeiten sein mögen, es ist eine physiologische Wahrheit, 
daß sie Funktionen des menschlichen Organismus sind und daß jede solche 
Funktion, welches immer ihr Inhalt und ihre Form, wesentlich Verausga-
bung von menschlichem Hirn, Nerv, Muskel, Sinnesorgan usw. ist.« (MEW 
23: 77)

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

die Kraft ruhen, schlafen, während eines andren Teils hat der Mensch 
andre physische Bedürfnisse zu befriedigen, sich zu nähren, reinigen, 
kleiden usw. [...] Aber was ist ein Arbeitstag? Jedenfalls weniger als ein 
natürlicher Lebenstag. Um wieviel? Der Kapitalist hat seine eigne An-
sicht über dies ultima Thule, die notwendige Schranke des Arbeitstags. 
Als Kapitalist ist er nur personifiziertes Kapital. Seine Seele ist die Ka-
pitalseele. Das Kapital hat aber einen einzigen Lebenstrieb, den Trieb, 
sich zu verwerten, Mehrwert zu schaffen, mit seinem konstanten Teil, 
den Produktionsmitteln, die größtmögliche Masse Mehrarbeit einzusau-
gen.« (MEW 23: 246f.) 

Wie lässt sich diese physiologische Dimension der Arbeit nun in der Ge-
genüberstellung von konkret und abstrakt, lebendig und tot einordnen? 
Die Herrschaft der toten Arbeit setzt mit dem kapitalistischen Lebens-
prozess ein; und dieser beginnt mit der Abstraktion menschlicher Arbeit. 
Abstrakte Arbeit ist aber keineswegs mit dem toten Produkt gleichzuset-
zen. Während konkrete Arbeit nützliche Gebrauchswerte hervorbringt, 
macht abstrakte Arbeit verschiedene konkrete Arbeiten vergleichbar, in-
dem diese in Arbeitsstunden gemessen werden: »Wir sagen Arbeitsstun-
de, d.h. die Verausgabung der Lebenskraft des Spinners während einer 
Stunde, denn die Spinnarbeit gilt hier nur, soweit sie Verausgabung von 
Arbeitskraft, nicht soweit sie die spezifische Arbeit des Spinnens ist.« 
(ebd.: 204) Abstrakte Arbeit ist also ebenfalls lebendige, physiologische 
Arbeit, von deren Spezifizität abstrahiert wird; sie reduziert die Tätig-
keit der Arbeiter:in auf ein bestimmtes Quantum Hirn, Nerv, Muskel. 
Diese Auflösung der Totalität des menschlichen Körpers in ein Quantum 
von Energie macht ihn geeignet, der Maschine zu dienen. Chakrabarty 
schreibt dazu:

»The machine […] transfers the motive force of production from the 
human or the animal to the machine, from living to dead labor. This 
can only happen on two conditions: the worker is first reduced to his 
or her biological, and therefore, abstract body, and then movements of 
this abstract body are broken up and individually designed into the very 
shape and movement of the machine itself.« (Chakrabarty 2000: 57)

Die Abstraktion der menschlichen Arbeit geht mit einer Reduktion auf 
ihre physiologische Kraftkapazität einher. Weil aber diese Arbeit selbst in 
ihrer abstrakten Form lebendig ist, wird sie zu einer »source of resistance 
to capitalist abstraction« (ebd.: 61). Aus dieser latenten Gefahr, so argu-
mentiert Chakrabarty, folgt die Tendenz, lebendige menschliche Arbeit 
zunehmend durch vergegenständlichte tote Arbeit in Form von Maschi-
nen – angetrieben nicht von Menschenhand, sondern von Wasser, Son-
ne, Dampf – zu ersetzen. Chakrabarty nennt diese Fähigkeit des Kapi-
tals, von menschlicher Arbeit zu abstrahieren, »hermeneutic of capital« 
(ebd.: 58). Das Kapital ›liest‹ gleichsam lebendige Arbeit und kann sie 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

treffsicher von toter Arbeit unterscheiden. Diese Unterscheidung bleibt 
wichtig, denn das Kapital ist notwendigerweise auf menschliche Arbeit 
angewiesen. Das Kapital darf seiner Tendenz, lebendige durch tote Ar-
beit zu ersetzen, nicht nachgeben, denn diese Tendenz würde in letzter 
Instanz zu einer Emanzipation menschlicher Arbeit und zur Abschaffung 
des Kapitals führen.

Diese Dialektik lebendiger und toter Arbeit hat wesentlich mit der 
Verselbstständigung des Kapitals als lebendig-leblosem Automaten zu 
tun. Wie Edmonson und Mladek (2017) aufzeigen, ist Marx’ Interes-
se für jene nichtmenschlichen Bewegungen, Dynamiken und Objekte 
das Ergebnis einer werkimmanenten Verschiebung: In den Ökonomisch-
philosophischen Manuskripten von 1844 war Natur noch außerhalb der 
Geschichte verortet und anthropozentrisch, ja anthropomorph ausge-
hend von der Lebensaktivität menschlicher Wesen bestimmt. Im Kapi-
tal wird Natur nun zum externalisierten Äußeren, Fremden und Nicht-
menschlichen im Menschen, das seine Geschichte, seinen unorganischen 
Körper, seine Technik und Maschinen und seine unbewusste Lebensak-
tivität umfasst (Edmonson & Mladek 2017: 39). 

Mit dieser mehr-als-menschlichen Perspektive wird ein neuer Blick 
auf lebendige und tote Arbeit möglich: Edmonson und Mladek lesen 
die oben diskutierten ›Spuren vergangener Arbeit‹ als materielle Kreu-
zungspunkte vergangener und gegenwärtiger, lebendiger und toter Kom-
ponenten der Arbeit:

»Living labor is a mighty power because it is a deadening process. In 
its midst dwell forms of unrest: the ruins of past labor and once useful 
things. Together, idle objects and the ›trace[s] of past labor‹ manifest 
the power of a most efficacious destruction and return, particularly and 
paradoxically when they are consumed or when they fail, decay, and be-
come the dead matter for a different, common use.« (ebd.: 44)

Die Beschädigung, das Scheitern und der Verfall der Dinge sind also 
Verschleißerscheinungen der lebendigen Arbeit, die Dinge abnutzt, ver-
braucht und auf lange Sicht vernichtet. Genauso wie lebendige Arbeit 
damit ein Todesprozess ist, ist der Tod der Dinge umgekehrt die Mög-
lichkeitsbedingung lebendiger Arbeit:

»Living labor may thus be understood as seizing the dead corpus that 
makes up the humus of accumulated dead labor and decaying things. 
And by the same token, the process of decay—a process that encom-
passes things, machines, forms of life—insofar as it is a metabolic pro-
cess full of its own force, calls living labor to it and, in so doing, calls 
living labor to itself. Such decaying and passing things are therefore not 
only results of labour, but also its essential conditions.« (Edmonson & 
Mladek 2017: 41f.)

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

Die Ruinen toter Dinge, die vergangene Arbeit hinterlassen hat, sind 
also die Voraussetzung der Neuaneignung durch lebendige Arbeit. Erst 
das Nichtlebendige bringt sie dazu, ihre erneuernde Kraft der Verle-
bendigung zu realisieren. Damit liegt der Motor lebendiger Arbeit ge-
rade im zerstörerischen Potential des Stoffwechsels, dessen liegenge
bliebene Überreste ihre neuerliche »Erweckung« durch den Kontakt mit 
lebendiger Arbeit einfordern. Tote, verfallende Objekte werden durch 
lebendige Arbeit immer wieder revitalisiert und neu in den Stoffwech-
sel des Lebens eingespeist. Was bedeutet diese dialektische Betrachtung 
lebendiger und toter Arbeit nun für die Gärung?

4.1.6 Gärung und der ›metabolic nomos‹

Vor dem Hintergrund der bisherigen Analyse wollen wir uns noch ein-
mal die gesamte Passage zur Arbeit als Gärungsstoff ansehen:

»Der Kapitalist hat durch den Kauf der Arbeitskraft die Arbeit selbst 
als lebendigen Gärungsstoff den toten ihm gleichfalls gehörigen Bil-
dungselementen des Produkts einverleibt. Von seinem Standpunkt ist 
der Arbeitsprozeß nur die Konsumtion der von ihm gekauften Ware Ar-
beitskraft, die er jedoch nur konsumieren kann, indem er ihr Produkti-
onsmittel zusetzt. Der Arbeitsprozeß ist ein Prozeß zwischen Dingen, die 
der Kapitalist gekauft hat, zwischen ihm gehörigen Dingen. Das Produkt 
dieses Prozesses gehört ihm daher ganz ebensosehr als das Produkt des 
Gärungsprozesses in seinem Weinkeller.« (MEW 23: 200)

Marx formuliert mit dem Wein-Beispiel interessanterweise eine Analo-
gie zwischen der Arbeit von Mikroben und der menschlichen Arbeit. 
Der Kapitalist tritt dabei als Konsument zweier unterschiedlicher Wa-
ren in Erscheinung. Zum einen konsumiert er die Ware Arbeitskraft als 
ein Ding, das er mittels der eingesetzten Produktionsmittel indirekt aus-
saugt; zum anderen konsumiert er die »Arbeitskraft« von Mikroben und 
das Produkt ihrer Arbeit, den Wein. Marx selbst geht es an der Stelle um 
den Punkt, dass dem Kapitalisten die Dinge gehören, die den Prozess 
der wert- bzw. genusserzeugenden Transformation vollziehen, und dass 
er folglich auch Besitzer ihrer Produkte ist. Doch das ›Ding‹, das beide 
Gärungsprozesse der menschlichen und der mikrobiellen Arbeit in Gang 
setzt – ihre Lebendigkeit – ist im Gegensatz zum Produktionsmittel oder 
Schatz kein Objekt, das man besitzen kann. 

Der Schatz ist das Relikt toter Arbeit, das der Kapitalist in seinen Ge-
wölben vergraben und damit insofern begraben hatte, als er der leben-
digen Kapitalbewegung entzogen wurde. Als potentielles Kapital wartet 
der Schatz darauf, dem Stoffwechsel der Zirkulation wieder zugeführt 
und durch das Aussaugen fremden Lebens selbst wieder lebendig zu 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

werden. Es ist daher ein Ausweis ›schlechter‹ kapitalistischer Tugend, 
den Schatz als gesicherten Besitz ruhigstellen und konservieren zu wol-
len. Der Wein mag nun ebenfalls zu den Besitztümern gehören, die der 
Kapitalist in seinem Keller lagert, doch die Gärung ist ein Arbeitspro-
zess der eigenen Art, der durch eine zwar kontrollierbare, aber sich im-
mer auch entziehende, eine gerichtet-ungerichtete vitale Kraft operiert. 

Ein Jahrzehnt vor dem Erscheinen des Kapitals wird die Mikrobe in 
der Tat als ökonomische Ressource entdeckt und damit als Naturpro-
dukt im Arbeitsprozess der Weinherstellung eingespannt. Mit Pasteur er-
scheint sie als Rohmaterial, welches selbst schon ein Arbeitsprodukt von 
Bakterienkulturen aus dem Labor ist, analog zum Samen in der Land-
wirtschaft oder Tieren und Pflanzen, die »die Produkte einer durch vie-
le Generationen unter menschlicher Kontrolle, vermittelst menschlicher 
Arbeit, fortgesetzten Umwandlung« darstellen (ebd.: 196). In Mikro-
benkulturen fließt zwar menschliche Arbeit des Züchtens und Purifizie-
rens ein, aber die Mikroben selbst sind im Gegensatz zu Samen, Tieren 
und Pflanzen eine unsichtbare Kraft des Lebens, die sich allein aufgrund 
ihrer schieren Omnipräsenz der Kommodifizierung und der Quantifi-
zierung ein Stück weit entzieht. Es gibt keinen Stück- oder Grammpreis 
für Bakterien, allenfalls für getrocknete Präparate bestimmter Bakteri-
enkulturen. Ihre Besonderheit im Arbeitsprozess besteht in ihrer schein-
bar unermüdlichen, unbegrenzten, exzessiven Lebendigkeit: Bakterien 
lassen sich beliebig multiplizieren, exzessiv verbrauchen und ohne Kon-
sequenzen auslöschen. Sie arbeiten rastlos, pausenlos und unbezahlt. Es 
ist diese exzessive Lebendigkeit, die sie zum Arbeiter, zum Arbeitsgegen-
stand und zum Arbeitsmittel macht. In ihrer Kapazität zur Metamorpho-
se sind sie gleichzeitig Medium und Material: Innig mit dem Arbeitsge-
genstand (etwa den Weintrauben) verschmolzen, fungieren sie zugleich 
als das Werkzeug ihrer Bearbeitung, d.h. als Arbeitsmittel. 

Edmonson und Mladek weisen auf die historische Überraschung hin, 
dass es sich bei dem vermeintlich Toten und Unorganisierten um eine Be-
wegung der Unruhe handelt, die sich durch das Leben hindurcharbeitet:

»Fermentation, apart from becoming the matter for any specific user, let 
alone master, is a process of controlled rot or natural-historical decay 
that is at once a form of petrified unrest and a politicized apprehension 
of metabolic germination: that which is apparently most dead, utterly ex-
tinguished, most actively works through the living.« (Edmonson & Mla-
dek 2017: 44)

Als Aufgabe einer materialistischen Analyse folgt daraus, diese Arbeit 
zwischen Leben und Tod zu fassen zu kriegen, die immer schon unten in 
den Kellern und Gewölben vor sich geht:

»It is the task of the materialist historian to venture into the darkest 
recesses of those cellars and put her hand to the labor that is already 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

under way there, that is always under way there—that is under way in 
the countless barrels belonging to the capitalist—in the process of fer-
mentation.« (ebd.: 46)

Es ist die nichtmenschliche Arbeit der Mikroben, die von einem Gegen-
stand (dem Traubensaft) buchstäblich eingesaugt wird, um ihn produk-
tiv zu konsumieren. Das Resultat, der Wein, wird zum Konsumgut für 
den Kapitalisten. Er eignet sich die nichtmenschliche lebendige Arbeit 
der Mikroben an. Das ›Aussaugen‹ im Sinne der Ausbeutung lebendiger 
Arbeit erübrigt sich hier allerdings, weil diese Arbeit der Mikroben kei-
ne Ware ist, die man auf dem Markt kaufen und aus der man Mehrwert 
generieren könnte. Insofern ist die Rede von der Arbeit der Mikroben zu 
relativieren: Dass sie ihren Gegenstand produktiv konsumieren, ist be-
reits eine anthropozentrische Engführung. Die Tätigkeit der Mikroben 
geht sowohl über die elementare Bedeutung der menschlichen Arbeit als 
zweckhafte Tätigkeit als auch über ihre selbstzweckhafte Einsaugung 
für das Kapital hinaus. 

Die Mikroben sind immer schon am Werk – ohne Zweck, ohne Sinn 
und Verstand. Sie stehen paradigmatisch für die zerstörerische Kraft des 
natürlichen Stoffwechsels. Mit ihrem Konsum dekomponieren sie ihren 
Gegenstand, sie zersetzen ihn, lassen ihn verfallen. Somit konsumieren 
sie ihn nicht produktiv, sondern destruktiv. Es ist dieser destruktive Mo-
dus der Arbeit, dessen Resultat der Mensch zum Genussprodukt erklärt 
hat. Der Begriff der Arbeit ist in Bezug auf das Wirken der Mikroben 
so evident, weil das Resultat der Transformationsprozesse für den Men-
schen ein nützliches, begehrtes Konsumgut ist – gleichwohl eines, das 
im Fall des Weins als Nervengift das exzessive und potentiell zerstöre-
rische Moment der Fermentation im menschlichen Körper weitertreibt.

Dass Fermentation damit mehr als eine Metapher ist, machen auch 
Edmonson und Mladek deutlich, wenn sie die Mikroorganismen als den 
»unrecognized engine of Marx’s materialist dialectics« bezeichnen (ebd.: 
45). Diese an der Fermentation entwickelte materialistische Dialektik 
machen sie programmatisch als eine Dialektik der Unruhe stark: Das 
Kapital behandelt alle Dinge als (potentielle) Produkte, die nach Ab-
schluss des Arbeitsprozesses in sich ruhen. Fermentierung durchkreuzt 
diese Logik, indem sie beweist, dass alle Dinge – auch die, die schein-
bar dem Kapitalisten gehören – durch eine Unruhe charakterisiert sind, 
welche aus den Spuren vergangener Arbeit erwächst. Demnach sind die 
Dinge nicht fest und fertig, sondern mischen sich permanent neu, ver-
flüssigen sich zu einer »uneconomy«, einem »physionomos« der halb-
bearbeiteten, wartenden Überreste der Waren (ebd.: 47). Mit diesem 
Werdensprozess geraten die destruktiven Prozesse innerhalb der kapi-
talistischen Produktwerdung in den Blick: »[…] losing and attaining cha
racteristics, becoming imperfect, failing, dying, until they achieve their 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

complete extinction, at which point they release their destructive powers 
and also call out living labor« (ebd.).

Eine solche prozessorientierte Perspektive auf den Niedergang erlaubt 
es, die Körperzentrierung zu überwinden, die sowohl in der Logik des 
Kapitals wie in der Diskussion um die effektive Verteilung, Zirkula-
tion, Disziplinierung, Ein- und Aussaugung menschlicher Körper an-
gelegt ist (ebd.: 46). Eine Dialektik der Unruhe interessiert sich statt-
dessen für die Auflösungsprozesse im Körper, zwischen Körpern und 
durch Körper hindurch; für Prozesse also, die aus einer körperzentrier-
ten Perspektive als pathogen und parasitär erscheinen: »[…] the power 
of exfoliating cadavers, the energy of decaying things and forms of life« 
(ebd.). Mit Edmonson und Mladek können wir Fermentation so als ei-
nen Marker der Verschiebung im Denken sozialer, d.h. auch politischer 
und ökonomischer Ordnung begreifen: Sie steht für den von Marx ent-
worfenen »metabolic nomos« (ebd.: 44), der weder auf physikalische 
Gesetze rekurrieren kann, um eine »Rationalisierung« der politischen 
Ordnung zu erklären, noch auf einen intakten organischen Körper als 
letzten Bezugspunkt.

Weil der Kapitalist die Arbeitskraft der Mikroben nicht einmal kau-
fen muss, wird er sich ihrer so sicher, dass er ihre lebendige Zuarbeit ver-
gisst. Wie Edmonson und Mladek pointieren, gehören die Mikroben dem 
Kapitalisten in einer unheimlichen Weise, von der er nichts weiß und die 
ihn daher umso überraschender heimsuchen wird (ebd.: 46). Denn an-
ders als bei der Ware Arbeitskraft, kann er die exzessive Aktivität der 
mikrobischen Arbeit nicht leersaugen, in Mehrwert umwandeln und so 
bändigen. Kurzum: Er verfügt über kein Ventil, um sich ihrer Lebendig-
keit zu entledigen. Der lebendige Stoffwechsel der Mikroben, von dem 
der Kapitalist selbst Teil ist, hat als vergessene Kraft im Untergrund nun 
die Gelegenheit, ihren Ausbeuter zu konsumieren. 

Der Lebendigkeit der Mikroben wird von Edmonson und Mladek eine 
Widerständigkeit und eine gewisse Zielgerichtetheit zugesprochen, die 
die Rache lebendiger Arbeit gegen die Herrschaft des Toten einleitet. Sie 
wird zu einer Gegenbewegung des Kapitals erklärt, die seine vermeint-
lichen Körpergrenzen überwindet. Eine solche Interpretation blendet je-
doch aus, dass Marx’ Analogie zwischen menschlicher und mikrobieller 
Arbeit zunächst weniger eine Konfliktdynamik bezeichnet als sie die Ka-
pitalbewegung selbst als Fermentationsprozess ins Bild setzt. Es ist der 
Charakter der Arbeit als Gärungsstoff, der jene Verselbstständigung, je-
nen Automatismus beschreibt, der, einmal richtig in Gang gesetzt, mehr 
oder weniger autonom prozessiert, ja scheinbar ganz von alleine wert
steigernde ›Reifungsprozesse‹ zeitigt. In diesem Bewegungsmodus des 
Prozessierens, der Selbsterhaltung und der Vervielfältigung gleicht die 
Kapitalbewegung der Bewegung der Mikroben. Beide stellen sich als au-
tonomes Subjekt dar, das in seiner Bewegung zielgerichtet, aber in seinem 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

Ergebnis ziellos agiert, ein asubjektives Leben, das indifferent gegenüber 
der (eigenen) Lebendigkeit und dem menschlichen Leben ist. Dennoch 
transformiert diese Bewegung ihr Rohmaterial auf entscheidende Wei-
se: Am Ende des Prozesses steht jeweils ein Produkt, welches das Aus-
gangsmaterial nicht nur verwandelt, sondern für Menschen in der Regel 
konsumier- und genießbar gemacht hat. Wie die Kapitalbewegung Ge-
brauchswerte hervorbringt, bringt Fermentierung Nahrungs- und Ge-
nussmittel wie Brot und Wein hervor.

Anders als der arbeitende Mensch, der seine Tätigkeit korrigiert oder 
einstellt und von vorn beginnt, wenn das Endergebnis misslingt, prozes-
sieren Ferment und Kapital rücksichtslos gegenüber ihren Ergebnissen. 
Der durch Fermentierung entstehende Wohlgeschmack, ihr gesundheit-
licher und ökologischer Nutzen oder die Vorteile der Haltbarmachung 
interessieren die Mikroben wenig, sie sind reines Zufalls- oder Neben-, 
ja: Abfallprodukt. Ihre Lebendigkeit geht mit dem Konsum durch den 
Menschen nicht zu Ende, vielmehr leben sie im Verdauungssystem des 
Menschen weiter und setzen dort ihren eigenen Konsumtionsprozess als 
Dekompositionsprozess fort. Genauso ist es für die Kapitalbewegung 
unerheblich, ob die produzierten Gebrauchswerte als solche genutzt oder 
entsorgt werden – das Wegwerfen wird schon zu Marx’ Zeit zur gän-
gigen Umgangsweise mit der Überproduktion. Aus einer funktionalen 
Perspektive bedarf das Kapital zwar der Konsumptionssphäre, aber nur, 
sofern sie als Bindeglied zur Zirkulation die Produktion von Mehrwert 
aufrechterhält. Ihr eigener Konsum ist es, der Ferment und Kapital an-
treibt und am Leben hält. Dieser Konsum ist nicht nur produktiv; es han-
delt sich vielmehr um einen Konsum, dessen dunkle, destruktive Seite im 
Stoffwechselprozess selbst angelegt ist.

Die implizite Analogie zwischen menschlicher und mikrobieller Ar-
beit hat mehrere Funktionen: Sie macht die Natur der Kapitalbewegung 
sichtbar, deren Destruktivität ihrer organischen und gleichwohl auto-
matisierten Prozesshaftigkeit entspringt. Das Rätselhafte und Beunruhi-
gende am Kapital ist, dass es keinen Willen, keine Bedürfnisse und kei-
ne Interessen hat, sondern als indifferenter Hybrid aus Leben und Tod 
in seiner Ziel-, Maß- und Endlosigkeit sein Unwesen treibt. Anders als 
Edmonson und Mladek schreiben, überschreitet das Kapital in seiner 
auf Dauer gestellten Unruhe selbst systematisch die Grenzen sowohl des 
Körperlichen als auch des Physikalischen – diese Überschreitung ist mit-
hin keine an sich widerständige Kraft. Aus dieser Perspektive verliert die 
Fermentation die ihr zugesprochene Rolle als Motor der Überwindung 
und Transgression. In der Logik von Marx’ Analogie wird sie jedoch als 
Metapher, die den Charakter des Kapitals nur veranschaulichen sollte, 
selbst in ein neues Licht gerückt: Auch sie erscheint als lebendig-toter 
Bewegungsmodus automatischen Prozessierens, der in dieser paradoxen 
Vermischung von Leben und Tod, Zielgerichtetheit und Indifferenz nicht 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

nur als paradigmatischer Fall für das destruktive Potential natürlicher 
Stoffwechselprozesse einsteht, sondern die Umrisse eines anderen, dunk-
len Materialismus erkennen lässt.

Die ›Dialektik der Unruhe‹ ist insofern fruchtbar, als sie die wechsel-
seitigen Verschlingungen zwischen lebendiger und toter Arbeit offenlegt: 
Sie macht das Tote im Lebendigen sichtbar, indem sie auf die inhärent 
zerstörerischen Potentiale von Arbeit und Stoffwechsel verweist; und sie 
legt umgekehrt das Lebendige im Toten frei, indem sie die Ruinen toter 
Arbeit als Bedingung ihrer neuerlichen Erweckung durch den Kontakt 
mit lebendiger Arbeit lesbar macht:

»It is decay that confers life on living labor. The contact point between 
living labor and such things, at the deepest root of their uneconomi
cal deadness, makes it possible that things might not only become 
real use-values but also effective ones. The dialectics are thus, that 
while dead objects give rise to living labor, seizing it and reanima
ting it, living labor in turn must revitalize dead objects by consuming 
them further. In that sense, living labor furthers and instills the force 
of transience already at work in perishing things and idle machines.« 
(ebd.: 41f.)

Dieser Ansatz ist in der Lage, die Destruktivität der Arbeit auch im na-
türlichen Stoffwechsel zu verorten, statt sie als äußere Grenze der kapi-
talistischen Überformung zu verstehen. Dennoch verstehen Edmonson 
und Mladek den Tod immer schon in seiner Eigenschaft als Bedingung 
für neues Leben – Marx’ produktivistische Auflösung des Destruktiven 
wird hier zwar abgeschwächt, aber letztlich fortgesetzt. Indem der Tod 
immer schon unter dem Vorzeichen des Anlasses zu neuem Leben gese-
hen wird, bleibt er in ein zyklisches Modell des Lebens und der endlo-
sen Produktivität eingespeist.

Und so ist es nur konsequent, dass Fermentierung bei Edmonson und 
Mladek in ihrer Aufnahme der »politicized apprehension of metabolic 
germination« letztlich als hoffnungsvolle Überwindungsfigur des Kapi-
tals zur ›guten‹, d.h. lebendigen Seite hin aufgelöst wird. Zunächst tot-
geglaubt, entpuppt die Fermentation sich demnach als organisiertes und 
zugleich übersprudelndes Leben, das dem Kapital zum Verhängnis wird. 
Das widerständige Potential des Lebens drängt auf eine emphatische Ein-
lösung lebendiger Arbeit zugunsten eines »possible model for commu-
nal living« (ebd.: 45). Ein zyklisches Modell von Leben und Tod trifft 
hier auf ein dialektisches Überwindungsmodell, das davon ausgeht, die 
Herrschaft der toten Arbeit durch ihr eigenes lebendiges Fundament auf-
sprengen zu können. Die ansonsten als Opposition entworfenen Modelle 
des Zyklischen und des Dialektischen finden hier doch zueinander, inso-
fern Leben und Tod als einander ablösende Ereignisse gedacht werden, 
die sich wechselseitig überwinden und dadurch hervorbringen: Auf Tod 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

folgt Leben, auf Leben folgt Tod. Daraus entspringt die Hoffnung, dass 
die Herrschaft toter Arbeit durch lebendige Unruhe überwunden werden 
kann. Dieses Argument bleibt der Dualität von Körper und Maschine, 
Leben und Tod verhaftet, die es zu durchkreuzen ankündigte.

Dagegen habe ich ausgehend von Marx’ Analogie zwischen Kapital 
und Ferment zu zeigen versucht, dass wir es in beiden Fällen mit einer 
Bewegung zu tun haben, in der Leben und Tod untrennbar zusammenfal-
len; mit einer lebendigen Bewegung des Todes, die keine Ablösung vom 
einen zum anderen Pol erlaubt, sondern einen lebendig-toten Hybrid 
darstellt. Das zerstörerische Moment des Stoffwechsels, das hier zum 
Tragen kommt, soll nun auf seine Konsequenzen für das Denken von 
Wandlungsprozessen befragt werden. Wenn wir Fermentierung mit Ed-
monson und Mladek als den unerkannten Motor des Marx’schen Kon-
zepts von Wandel ernst nehmen, dann ist fraglich, ob das zyklische oder 
das dialektische Modell dazu in der Lage sind, ist doch ersteres klassi-
scherweise der Logik des biologischen Körpers und zweiteres der Logik 
der Maschine verpflichtet; Logiken also, die durch das Stoffwechselden-
ken gleichermaßen ins Wanken geraten. Das bedeutet nicht, dass es kei-
ne revolutionäre Gärung geben kann; es hat Gründe, dass Marx diese 
Wendung benutzt. Und doch ist ein einfacher Kurzschluss von Gärung 
und Revolution zweifelhaft. Bevor wir mit der weiteren Diskussion des 
Wandelungskonzepts fortfahren, möchte ich in einem Zwischenfazit die 
Momente der bisherigen Analyse bündeln, um die Fermentierung als 
Modell eines dunklen Materialismus plausibel zu machen.

4.1.7 Gothic Marxism

Das Kapital ist von Geheimnis, Mystik, Magie, Spuk und Zauber 
durchzogen: Vom »mystische[n] Nebelschleier« des gesellschaftlichen 
Lebensprozesses über die »okkulte Qualität« des Werts hin zur 
»gespenstischen Wertgegenständlichkeit« bzw. dem »Gespenst des 
Kapitals«; vom Wert als »gesellschaftlicher Hieroglyphe« (MEW 23: 88) 
über den Fetischismus, der die Ware als »sinnlich übersinnliches Ding« 
(ebd.: 85) erscheinen lässt, zur »Magie des Geldes« (ebd.: 107). Totes wird 
lebendig, Dinge werden zu Subjekten, kurzum: die warenproduzierende 
Gesellschaft ist bevölkert von rätselhaften, unheimlichen Kräften. Zwar 
ist es Marx’ erklärtes Projekt, den »Mystizismus der Warenwelt, all 
de[n] Zauber und Spuk, welcher Arbeitsprodukte auf der Grundlage 
der Warenproduktion umnebelt« (ebd.: 90), durch deren systematische 
Analyse zu lüften und so zum Verschwinden zu bringen. Gleichzeitig 
betont er, dass es sich bei Fetischismus und Verdinglichung keineswegs 
um Einbildungen handelt, sondern dass die mystische Verkehrung den 
Produktionsverhältnissen selbst entspringt. Das Wertgespenst ist höchst 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

real: Als gesellschaftliches Verhältnis, das im Tausch hergestellt wird, ist 
der Wert weder sicht- noch greifbar, weshalb er als dingliche Eigenschaft 
der einzelnen Waren erscheinen muss (vgl. dazu Wolf 2002).

Margaret Cohen (1993) hat darauf hingewiesen, dass sich das marxisti-
sche Denken immer wieder von den irrationalen Momenten sozialer Pro-
zesse fasziniert zeigt. Ausgehend von solchen Topoi des Dunklen, Düsteren 
und Unheimlichen umreißt sie die Genealogie eines »Gothic Marxism«, 
der sich einerseits für die Wirkweise des Irrationalen in bestehenden Ge-
sellschaften interessiert, dieses Irrationale aber gleichzeitig in seinem Po-
tential radikaler Veränderung weiterdenkt (Cohen 1993: 1f.). So zeigt Co-
hen am Beispiel Walter Benjamins, wie sich dessen marxistische Lesarten 
beim Versuch, das Irrationale zu erfassen, mit jüdischem Mystizismus, 
Surrealismus und Messianismus verbinden (ebd.: 4). Und selbst der ganz 
der Aufklärung verpflichtete Mainstream-Marxismus wird immer wieder 
von seinen »Gothic Ghosts« heimgesucht (ebd.: 2). Ganz im Sinne Cohens 
zeigt sich Marx trotz seines aufklärerischen Grundimpetus fasziniert von 
mythischen Motiven, die er nicht ohne Ironie mobilisiert, aber bisweilen 
mit erstaunlicher begrifflicher Konsistenz verwendet. Sie beschränken sich 
in konzeptioneller Hinsicht nicht darauf, eine in sich geschlossene Theo-
rie des Fetischismus und der Verdinglichung zu illustrieren, sondern ent-
wickeln in ihrer geisterhaften Bildlichkeit ein Eigenleben. 

Die Gärung erweist sich auf Grundlage der bisherigen Analyse in meh-
rerlei Hinsicht als Motive eines solchen Gothic Marxism. Erstens füllt 
die Gärung den bei Marx nur am Rande auftauchenden Aspekt des in-
härent destruktiven Stoffwechselprozesses buchstäblich mit Leben. Als 
Prozess der Dekomposition, des Verfalls, der Verrottung und Zerstörung 
hilft sie dabei, Stoffwechselvorgänge nicht nur als von außen gestörte, 
ansonsten aber intakte organische Prozesse zu denken, sondern ihre im-
manente dunkle Seite zu akzentuieren. 

Zweitens ist die Gärung eine Bewegung des Prozessierens, die be-
stimmte Erfordernisse, aber keine Bedürfnisse kennt. Ihre Indifferenz 
macht sie beunruhigend. Diese Indifferenz speist sich nicht zuletzt da-
raus, dass die Gärung als Hybrid aus Maschine und Körper die eta
blierten Modelle des biologischen Körpers und der Maschine als totem 
Automaten zusammenführt und ihre Opposition überwindet. Diese Hy-
bridisierung findet ihren Höhepunkt im Zusammenlaufen von Leben 
und Tod. Es ist kein Zufall, dass es bei Marx an den entscheidenden Stel-
len vor Untoten wimmelt: Der Kapitalist als blutsaugender Vampir, das 
Kapital als »beseeltes Ungeheuer«, der Schatz als bestatteter »Nerv der 
Dinge«. Ähnlich wie das Kapital ist die Gärung ein lebendiger Automat 
bzw. ein lebloser anti- wie überindividueller Körper. 

Drittens ist die Gärung eine Figur, die im Dienste der Produkti-
vität zu stehen scheint, aber zugleich die Grenzen der Produktivi-
tät markiert. Quer zu Marx’ rationalistischem, aufklärerischem und 

FERMENTE DER ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

produktivistischem Erbe ist die Gärung eine Arbeit, die ihren Gegen-
stand nicht produktiv konsumiert, zumindest nicht im zweckhaft-zielge-
richteten Sinne menschlicher Arbeit. Sie beschreibt einen allgegenwärti-
gen Modus des destruktiven Konsums, der zwar häufig unbemerkt, aber 
nicht folgenlos bleibt.

Viertens zeichnet sich die Gärungsarbeit der Mikroben im Vergleich 
zur menschlichen Arbeit durch die Unmöglichkeit aus, die Bewegung 
durch »Aussaugen« zu kanalisieren und so vollständig zu steuern. Die 
daraus entstehende Unruhe kann ganz unterschiedliche Pfade einschla-
gen. Auch wenn Marx die revolutionäre Gärung kennt, ist er vorsich-
tig genug, daraus kein Heilsversprechen abzuleiten. Weil die Gärung in-
different ist, lässt sie sich nicht einfach für die gute Sache mobilisieren. 
Ihr »gothic« Moment liegt darin, dass jede auf einer Anthropomorphi-
sierung beruhende Politisierung des Phänomens an der Indifferenz der 
Mikroben abprallt. 

Weil der Gärungsprozess zwischen Produktivität und Destruktivität, 
Entstehung und Verfall, Leben und Tod pendelt, bringt er Dynamiken 
ins Spiel, die bei Marx ansonsten eher randständig bleiben, ja, die mit-
unter sogar in Konflikt zum bei ihm zentralen Paradigma der Produk-
tivität treten. Damit soll nicht der Vorwurf des Produktivismus wieder-
holt werden, der von Ökomarxisten wie Schmidt, Burkett, Foster und 
Saito ausführlich widerlegt worden ist. Doch auch wenn Marx den in-
härenten Konflikt zwischen Natur und Kapital in seinem Zerstörungs-
potential berücksichtigte, prägt ein fundamental angelegtes Produktivi-
tätsparadigma die theoretischen Grundkategorien. Gemeint ist hier vor 
allem der vitalistische Arbeitsbegriff, der Arbeit immer schon als produk-
tive und lebendige Tätigkeit akzentuiert. Wie marxistisch-feministische 
Autor:innen kritisiert haben, blendet diese generelle Engführung auf pro-
duktive Arbeit die historisch vor allem von Frauen erledigte und im Ka-
pitalismus zwar als nicht produktiv erachtete, aber für dessen Fortbe-
stehen funktional notwendige Reproduktionsarbeit aus (Federici 2012). 
Im Gegensatz zum marxofeministischen Anliegen soll es hier aber nicht 
darum gehen, als nichtproduktiv markierte Phänomene mit in den Ka-
non des Produktiven aufzunehmen. Vielmehr soll die Gärungsfigur zum 
Anlass genommen werden, den Absolutheitsstatus des Produktiven und 
Lebendigen kritisch zu befragen. Mit der Gärung wird der Umschlag 
der Produktivität in einen Untergangs- und Verfallsprozess denkbar; der 
Umschlag des Lebendigen in das Tote; eine Arbeit, die jenseits bewusster 
menschlicher Kontrolle steht. Die Gärungsfigur drängt auf eine Logik 
jenseits der Produktivität: eine Verausgabung ohne Ziel (Bataille), einen 
Niedergang des Lebens an dessen Grenzlinie. Unter der Hand bringt die 
Gärung in dieser Weise marginal bleibende Prozesse des Zerfalls, des To-
des, der Dekomposition ins Spiel – und das nicht erst in dem Moment, in 
dem es um einen katastrophischen »ökologischen Riss« geht. 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

4.2 Revolutionäre Gärung

4.2.1 Gärung und Verfaulung

Die Gärung wurde bisher als eine Figur analysiert, die die Rationa-
lität und Irrationalität des Kapitals beschreibt und dabei zum Werk-
zeug wird, um dessen immanente Auflösungserscheinungen zu denken. 
Neben der etwa zeitgleich entwickelten Mikrobiologie Pasteurs fließt 
noch eine wesentlich ältere Variante philosophischer Metaphorik in die 
Marx’sche Verwendung des Gärungsmotivs ein, die für den Zusammen-
hang von Gärung und Wandel entscheidend ist. Wie Becker-Lindenthal 
(2015) zeigt, rekurriert Marx mit der Gärungsmetapher auf die aktivis-
tischen Bestrebungen der Junghegelianer, die Gärung als ein Vorstadium 
gesellschaftlicher Umwälzung verstanden. Der junge Hegel selbst hat-
te im »Kritischen Journal der Philosophie« dafür plädiert, zeitgenössi-
sche Unruhen »auch als eine Gärung (zu) betrachten, durch welche der 
Geist aus der Verwesung der verstorbenen Bildung zu einem neuen Le-
ben sich emporringt« (Hegel zitiert nach Becker-Lindenthal 2015: 79). 
Marx stellt seinen spöttischen Kommentar auf diese fortschrittsopti-
mistische Wendung an den Beginn seiner Schrift Die Deutsche Ideolo-
gie von 1846:

»Wie deutsche Ideologen melden, hat Deutschland in den letzten Jahren 
eine Umwälzung ohnegleichen durchgemacht. Der Verwesungsprozeß 
des Hegelschen Systems, der mit Strauß begann, hat sich zu einer Welt-
gärung entwickelt, in welche alle ›Mächte der Vergangenheit‹ hineinge-
rissen sind.« (MEW 3: 17)

Marx übernimmt die Beschreibung der Hegel’schen Gärung, die die 
Verwesung des toten Wissens überwindet und sie in neues Leben ver-
wandelt, setzt aber das Hegel’sche Denken selbst an die Stelle des ver-
wesenden Wissens. Die aus der Verwesung des Idealismus resultieren-
de »Weltgärung« beschreibt Marx als einen »Weltkampf«, der von 
schnellen Aufstiegen und ebenso schnellen Untergängen großer Reiche 
geprägt war; als eine Periode, in der »Heroen momentan aufgetaucht 
[sind], um von kühneren und mächtigeren Nebenbuhlern wieder in 
die Finsternis zurückgeschleudert zu werden« (ebd.); in der Grund-
sätze verdrängt wurden, um einem radikalen Umsturz freien Lauf zu 
lassen, der in den drei Jahren von 1842-1845 Deutschland »mehr auf-
geräumt« habe als in den vergangenen 300 Jahren (ebd.). Marx be-
merkt ironisch: »Alles dies soll sich im reinen Gedanken zugetragen 
haben.« (ebd.) Er grenzt sich damit vom Hegel’schen Verständnis der 
Gärung ab, wonach diese als lineare Bewegung des Geistes erscheint, 
die zwar auf den überkommenen Ideen der Vergangenheit aufbaut, 
jene aber in einem Prozess der dialektischen Überwindung hinter sich 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

lässt.9 Statt die Linearität, den Optimismus und Idealismus des He-
gel’schen Gärungsbegriffs also einfach zurückzuweisen, klassifiziert 
Marx den Hegelianismus selbst als Gärung, welche nunmehr als ne-
gative Kategorie kulturellen Verfalls gerahmt wird:

»Es handelt sich allerdings um ein interessantes Ereignis: um den Ver-
faulungsprozeß des absoluten Geistes. Nach Erlöschen des letzten Le-
bensfunkens traten die verschiedenen Bestandteile dieses caput mortu-
um <wörtlich: toter Kopf, in der Chemie gebräuchliche Ausdruck für 
einen Destillationsrückstand, hier: Rückstände, Überreste> in Dekom-
position, gingen neue Verbindungen ein und bildeten neue Substanzen. 
Die philosophischen Industriellen, die bisher von der Exploitation des 
absoluten Geistes gelebt hatten, warfen sich jetzt auf die neuen Verbin-
dungen. Jeder betrieb den Verschleiß des ihm zugefallenen Anteils mit 
möglichster Emsigkeit.« (ebd.)

Hegels emporsteigender Weltgeist, der sich in der hoffnungsvollen 
Gärung manifestiert, wird von Marx zum herabsinkenden Verfaulungs-
prozess umgedeutet. Konsequenterweise wandelt sich Hegels »empor-
ringendes Leben« hier zur morbiden Szene des Todes, in der die Lebens-
funken erlöschen, ehe die Dekomposition des Leichnams einsetzt. Bei 
Marx überwindet die Gärung nicht die ihr vorgängige Verwesung ein-
fach in einem Erneuerungsprozess; der Übergang zwischen Gärung und 
Verwesung ist vielmehr ein nahtloser. Statt sie als abgeschlossene Pha-
sen zu trennen, stellt Marx ihre Verwandtschaft heraus. Gärung bedeutet 
hier nicht die Beendigung des Lebens, sondern das Leben nach dem Tod, 
das den Geist hinter sich gelassen hat und nun einer materiellen Zer-
fallsbewegung ausgesetzt ist. Nur scheinbar unkontrolliert bilden sich in 
diesem geistlosen Verfaulungsprozess neuartige Verbindungen und Sub-
stanzen heraus, die von den »philosophischen Industriellen« wiederver-
wertet werden. Damit attackiert Marx die junghegelianische Bewegung, 
die sich mit »philosophische[r] Marktschreierei« (ebd.: 18) um eine Re-
vitalisierung der eigentlich längst verrotteten geistigen Überreste des al-
ten Systems bemüht. Das Bildfeld der Verwesung nimmt die rein geistig 

9	  	Marx positioniert sich ambivalent zur Hegel’schen Geschichtsphilosophie. 
Während er die Idee der Weltgeschichte übernimmt, verwirft er den aufklä-
rerischen Fortschrittsoptimismus und die metaphysische und teleologische 
Auffassung von Geschichte, die bei Hegel auf die Annahme einer Vereini-
gung von Idee und Wirklichkeit hinausläuft (vgl. Rohbeck 2004: 62). Das 
berühmte Zitat von Marx, Hegel »vom Kopf auf die Füße« (MEW 23: 27) 
zu stellen, zielt auf eine Abkehr des spekulativ-idealistischen Programms zu-
gunsten einer materialistischen Geschichtsauffassung. Diese umfasst einen 
»empirischen«, d.h. erfahrungsbasierten Zugang, der anstelle geistiger Be-
wusstseinsprozesse an den »materiellen Lebensbedingungen« wirklicher In-
dividuen interessiert ist (Rohbeck 2004: 64). 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

bestimmte Programmatik der Junghegelianer in die Kritik: »Keinem von 
diesen Philosophen ist es eingefallen, nach dem Zusammenhange der 
deutschen Philosophie mit der deutschen Wirklichkeit, nach dem Zu-
sammenhange ihrer Kritik mit ihrer eignen materiellen Umgebung zu 
fragen« (ebd.: 20). Ein Materialismus, wie ihn Marx entwirft, überwin-
det diese nach innen gerichtete Selbstbezüglichkeit und begreift Gärung 
nicht als ideelle Geistesbewegung, sondern als eine Frage der materiellen 
Umgebung. Dabei hat Marx die drastischen politischen Veränderungen 
des 19. Jahrhunderts im Sinn, die als Schattenseite der Industrialisierung 
die moderne Gesellschaft heimsuchen, etwa die Verarmung der Fabrik-
arbeiter:innen im Zuge einer explosionsartigen Verstädterung und die 
Entstehung urbaner Menschenmassen. 

Auch wenn Marx die Gärung hier nicht im engeren Sinne materialis-
tisch als mikrobiellen Lebensprozess versteht, skizziert er auf den ers-
ten Seiten der Deutschen Ideologie die groben Umrisse eines Materia-
lismus des Verfalls, in dessen Wirkweise sich die Gärung als materielles 
Prinzip einschreibt. Diese Gärung ist nicht nur produktiv – sei es im 
Sinne der kapitalistischen Produktionsweise oder im Sinne ihrer Aufhe-
bung. Die Verfaulungsdimension verweist in drastischer Weise darauf, 
dass die Steuerungsmöglichkeiten des Gärungsprozesses begrenzt sind; 
zu einem gewissen Grad bleibt er der Kontrolle entzogen. Möglich ist es 
allenfalls, gute Bedingungen in Form materieller Umgebungen zu instal-
lieren, um den Prozess der Selbstorganisation in Gang zu setzen; dann 
aber kann man scheinbar nur auf eine günstige Entwicklung seiner Ei-
genlogik hoffen.

Diese nahezu morbide Rahmung muss im Kontext der philosophi-
schen Debatten des 19. Jahrhunderts verstanden werden, in denen die 
Gärung zu einer Zentralfigur zwischen Wandel und Stagnation avancier-
te. Zeitgenössische Schriften, die dem progressiv gerichteten Gärungs-
begriff der (Jung-)Hegelianer eine pessimistischere Interpretation gegen-
überstellen, sind in der Regel kulturkritisch grundiert. Bei Kierkegaard 
etwa steht Gärung nicht für Erneuerung, sondern für Lähmung und 
Erstarrung, wenn er wortspielerisch bemerkt, das 19. Jahrhundert sei 
keine Epoche der Handlung (Dänisch: Gjerning), sondern der Gärung 
(Gjaering) (Becker-Lindenthal 2015: 78). Er sieht im politischen Klima 
seiner Zeit wenig erneuerndes Potential am Werk, eher »Fäulnis und 
Zersetzung individueller Selbstverhältnisse« (Kierkegaard zitiert nach 
Becker-Lindenthal 2015: 78).10 Marx wird sich dem Kulturpessimismus 

10	 	Den Grund dafür sieht Kierkegaard in den Bildungsprozessen, die bei He-
gel noch einen positiven Gang der Geschichte einleiten, für ihn aber ei-
nen gegensätzlichen Effekt haben. Der Hang zu Wissenskonsum und einer 
Anhäufung von Bildung resultiere in einer »dyspeptische[n] abnorme[n] 
Verständigkeit« (Becker-Lindenthal 2015: 79), die nicht in der Lage sei, 

REVOLUTIONÄRE GÄRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

Kierkegaards nicht anschließen. Er entwickelt aus den Strängen des Ar-
beitsferments und der fauligen Gärung eine dritte Form des revolutionä-
ren Ferments und denkt Gärungsprozesse dabei konsequent als Resultat 
ihrer materiellen Umgebungen.

4.2.2 Umwälzungsfermente

Während der Gärungsprozess beim Wein durch Kühlung und Abdich-
tung angehalten wird, scheint es keine einfache Aufgabe zu sein, die 
Transformationskraft des Gärungsstoffs Arbeit an einem gewünsch-
ten Punkt stillzustellen. Diese unausgesprochene Intuition führt Marx 
immer wieder zu Hinweisen auf eine Wandlungskraft dieses Ferments. 
An diversen Stellen verwendet Marx den Fermentbegriff im Sinne eines 
Treibstoffs zur Aufhebung der kapitalistischen Ordnung. Im Kapitel zur 
Maschinerie und großen Industrie des ersten Kapitalbandes heißt es: 

»Es unterliegt ebensowenig keinem Zweifel, daß die kapitalistische 
Form der Produktion und die ihr entsprechenden ökonomischen Arbei-
terverhältnisse im diametralsten Widerspruch stehn mit solchen Umwäl-
zungsfermenten und ihrem Ziel, der Aufhebung der alten Teilung der 

den allzuschnellen Wissenszuwachs zu verdauen: Handlungsfähigkeit wer-
de durch den Intellektualismus regelrecht »zerdacht«. Wenn Kierkegaard 
sich Verdauungsmetaphern von Blähung und Verstopfung bedient, veror-
tet er die Gärung als Funktionsproblem innerhalb des menschlichen Kör-
pers. Seine Beschreibung revolutionärer Perioden, vermutlich mit Blick auf 
die Französische Revolution, ähnelt der Marx’schen Diagnose der Zäh-
mung revolutionärer Gärungsprozesse, aber die Lähmung erklärt Kierke-
gaard durch innere Bedeutungszersetzung statt durch einen (innen-)politi-
schen Ablenkungskurs: »Eine leidenschaftliche tumultuarische Zeit wird 
alles über den Haufen werfen, alles umstoßen; eine revolutionäre, aber 
leidenschaftslose und reflektierende Zeit verwandelt die Kraftäußerung in 
ein dialektisches Kunststück: nämlich das, alles bestehen zu lassen, aber ihm 
hinterlistig seine Bedeutung zu entwinden; statt in einem Aufruhr gipfelt 
sie darin, die innerliche Wirklichkeit der Verhältnisse zu ermatten in einer 
Reflexionsspannung, welche gleichwohl alles bestehen läßt und das ganze 
Dasein in eine Zweideutigkeit verwandelt hat.« (Kierkegaard zitiert nach 
Becker-Lindenthal 2015: 78) Die Betonung der Leidenschaft als Voraus-
setzung wirklichen Wandels ist mit einem emphatischen Verständnis des 
Lebens verbunden, welches so direkt, unmittelbar und spontan wirksam 
ist, dass es keiner revolutionären Konzepte bedarf. Im Gegenteil: Revoluti-
on ist bereits eine »überreflektierte« Form, die den Hang hat, den Aufruhr 
durch Ambivalenz und Zögerlichkeit zu ersticken. Die Arbeit an der Revo-
lution wird also nicht wie bei Marx durch externe Eingriffe wie die politi-
sche Macht behindert, sondern zersetzt sich in einem Akt der Selbstfermen-
tation von innen.

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

Arbeit. Die Entwicklung der Widersprüche einer geschichtlichen Pro-
duktionsform ist jedoch der einzig geschichtliche Weg ihrer Auflösung 
und Neugestaltung.« (MEW 23: 505)

Am Tiefpunkt der gesundheitsgefährdenden Arbeitsbedingungen in den 
Fabriken gegen Ende des 19. Jahrhunderts erstarkten in Politik und In-
dustrie die Debatten zur Fabrikgesetzgebung. Angesichts von Toden und 
schweren Verstümmelungen an den Maschinen, von geistiger und kör-
perlicher Degeneration der Arbeiter:innen und Kinderarbeit stellt Marx 
hier die Frage nach den Möglichkeiten und Bedingungen einer grund-
legenden Verbesserung der Situation. In der Drastik des Elends sieht er 
einerseits einen Beleg für das rücksichtslose Wesen der kapitalistischen 
Produktionsweise, die dem Leben gegenüber indifferent und auch gegen 
rationale Verbesserungen »über einen gewissen Punkt hinaus« resistent 
sei (ebd.: 506). Daraus folgt für Marx, dass der Kapitalismus und die mit 
ihm verbundenen Arbeitsverhältnisse im Widerspruch zu den »Umwäl-
zungsfermenten« stehen. Wie aber können diese unter den Bedingungen 
kapitalistischer Produktionsweise aktiviert werden und ihren Dienst – 
den der Umwälzung – erfüllen? Entscheidend sind die immanenten Me-
chanismen im Gang der Geschichte:

»Soviel sehn wir aber hier, wie Herrschafts- und Knechtschaftsverhält-
nis ebenfalls in diese Formel der Aneignung der Produktionsinstrumente 
gehören; und sie bilden notwendiges Ferment der Entwicklung und des 
Untergangs aller ursprünglichen Eigentumsverhältnisse und Produkti-
onsverhältnisse, wie sie auch ihre Borniertheit ausdrücken. Allerdings 
werden sie im Kapital – in vermittelter Form – reproduziert und bilden 
so ebenfalls Ferment seiner Auflösung und sind Wappen seiner Borniert-
heit.« (MEW 42: 407)

Marx’ Dialektik der Geschichte sieht folgende Verlaufsdynamik vor: 
Wurden die kapitalistischen Herrschaftsverhältnisse zuvor als Antago-
nismus zum Umwälzungsferment konzipiert, so erklärt Marx diese nun 
zum »notwendigen Ferment« des Untergangs ebenjener Verhältnisse. 
Formuliert wird ein immanentes Modell des Ferments: Die kapitalis-
tische Produktionsweise folgt zwar einer (selbst-)stabilisierenden Ten-
denz zur Reproduktion ihres Status Quo, aber gleichzeitig enthält sie 
den Keim zu ihrer eigenen Selbstauflösung. An der Verelendung der Ar-
beiter:innenschaft wird sichtbar, wie sich der Kapitalismus durch sei-
nen immanenten Hang zum möglichst lückenlosen Verschleiß menschli-
cher Arbeitskraft selbst zu zersetzen droht – nicht nur durch die letztlich 
unökonomische Verschwendung der eigenen Ressourcen, sondern auch 
durch die damit einhergehende Verschärfung sozialer Konflikte und Auf-
stände, wie sie sich am historischen Tiefpunkt der Arbeitsverhältnisse 
Bahn brechen:

REVOLUTIONÄRE GÄRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

»Mit der Entwicklung der großen Industrie wird also unter den Füßen 
der Bourgeoisie die Grundlage selbst hinweggezogen, worauf sie produ-
ziert und die Produkte sich aneignet. Sie produziert vor allem ihren eige-
nen Totengräber. Ihr Untergang und der Sieg des Proletariats sind gleich 
unvermeidlich.« (MEW 4: 474)

Als Träger der dialektischen Dynamik wird zuvor die proletarische 
Masse eingeführt, die mit zunehmender Dichte und Konzentration ihre 
»Kraft« multipliziert (ebd.: 470). Diese energetisch bestimmte Kraft 
steigt durch ihre Unterdrückung an: Erst durch die übergreifende Sen-
kung des proletarischen Lebensniveaus kommt jene Dynamik der Selbst-
verstärkung in Gang, die sich in einem kollektiven »Fühlen« der gewon-
nenen Kraft manifestiert (ebd.). Im Bild der Totengräber drückt sich eine 
fast tautologisch anmutende Bewegung des Todes aus. Die Herrschaft 
toter Arbeit, die die lebendige aussaugt, schaufelt sich durch jene Aus-
saugung ihr eigenes Grab; sie saugt sich gleichsam selbst aus. Die in den 
Kellern vergrabenen Schätze werden die Bourgeoisie nicht retten.

In allen Spielarten des Ferments lässt Marx seine transformative Kraft 
erkennen. Als Arbeitsferment transformiert es das Produkt zu einer Ware 
und stabilisiert damit die Ordnung; als Umwälzungsferment transfor-
miert es die Ordnung selbst und destabilisiert sie damit. Das Ferment er-
weist sich als Krisenmotor. Auffallend ist die doppelte Transformations-
bewegung der Fermente hinsichtlich ihrer Funktionen und Ziele. Ebenso 
wie wir zuvor eine Verwandlung des Ferments vitaler Arbeit in ein Fer-
ment des Kapitals beobachtet haben, vollzieht sich hier eine umgekehr-
te Verwandlung: Das nunmehr entfesselte Ausbeutungsferment wird im 
Zuge einer intern generierten Kippbewegung zum Umwälzungsferment. 
Das Ferment ist demnach zunächst als immanentes Potential zu verste-
hen, das geeigneter materieller Umgebungen wie dem Abfall des proleta-
rischen Lebensniveaus und der Massenbildung bedarf, um zu reifen und 
zur richtigen Realisierung zu gelangen. Diese Dynamik folgt dem Pha-
senmodell der Fermentierung insofern, als das transformierende Bakte-
rium bzw. die Hefe bereits latent in oder auf dem Material vorhanden 
ist und nur auf den Moment der Aktivierung durch die richtige Umge-
bung wartet, um seine Zersetzungsarbeit zu beginnen.

Diese immanente Perspektive ist bei Marx in eine dialektische Auf-
fassung von Geschichte eingelassen: »Die Entwicklung der Widersprü-
che einer geschichtlichen Produktionsform ist […] der einzig geschicht-
liche Weg ihrer Auflösung und Neugestaltung.« (MEW 23: 512) Marx’ 
historischer Materialismus setzt auf das Prozessieren der Widersprüche 
als Bedingung einer radikalen Transformation, deren Verlauf nicht we-
sentlich von außen reglementiert werden muss, weil sie »Naturgesetze[n]
der kapitalistischen Produktion« folgt, »diese[n] mit eherner Notwen-
digkeit wirkenden und sich durchsetzenden Tendenzen« (ebd.: 12). Die 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise als »naturgeschicht-
lichen Prozess« (ebd.: 16) aufzufassen, mündet bei Marx nicht – wie oft 
vorschnell unterstellt – in ein teleologisches Geschichtsmodell.11 Weil für 
Marx die »Vorgeschichte der menschlichen Gesellschaft« (MEW 13: 9) 
erst mit dem Ende kapitalistischer Produktionsverhältnisse abgeschlos-
sen ist, reicht die Naturgeschichte in den Kapitalismus hinein, der in die-
sem Zuge selbst einen naturwüchsigen Charakter annimmt. 

Ausgehend von der Auffassung der Sozialgeschichte als Naturge-
schichte konstruiert Marx eine Stufenfolge verschiedener Gesellschafts-
formationen, die sich aus bestimmten Eigentumsformen ableiten: Vom 
ursprünglichen Stammeigentum und Staatseigentum geht es zum feuda-
len Grundeigentum, das schließlich vom bürgerlich-kapitalistischen Pri-
vateigentum abgelöst wird (MEW 3: 22f.). Ob von dort aus der Sprung 
zu einer klassenlosen Gesellschaft des rational geregelten Gemeinschafts-
eigentums gelingt, ist nicht das Ergebnis einer linearen und teleologi-
schen Abfolge der Stufen. Vielmehr geht es Marx um die historisch va-
riable Logik ihrer Übergänge, Brüche und Umwälzungen, die auch von 
der jeweiligen Entwicklungsstufe der Produktivkräfte abhängt.12 

Neben solchen großen Umwälzungen, die eine Gesellschaftsforma-
tion auf die nächste Stufe befördern, finden wir bei Marx unterschied-
liche historische Beispiele für kleinere Veränderungen und Mikro-Um-
wälzungen. Deren Motoren werden häufig mit dem Begriff des Ferments 
oder der Gärung gefasst. So schreibt Marx etwa in einem Brief an den 
Sozialdemokraten Ludwig Kudelmann, »dass große gesellschaftliche 
Umwälzungen ohne das weibliche Ferment unmöglich sind« (MEW 32: 

11	 	Die Sozialgeschichte als Naturgeschichte zu verstehen, durchzieht das Ka-
pital von Anbeginn. So vergleicht Marx im Vorwort des Kapitals die Wert-
form mit der Körperzelle: »Die Werthform, deren fertige Gestalt die Geld-
form, ist sehr inhaltslos und einfach. Dennoch hat der Menschengeist sie seit 
mehr als 2000 Jahren vergeblich zu ergründen gesucht, während andrerseits 
die Analyse viel inhaltsvollerer und komplizierterer Formen wenigstens an-
nähernd gelang. Warum? Weil der ausgebildete Körper leichter zu studie-
ren ist als die Körperzelle. Bei der Analyse der ökonomischen Formen kann 
ausserdem weder das Mikroskop dienen, noch chemische Reagentien. Die 
Abstraktionskraft muss beide ersetzen. Für die bürgerliche Gesellschaft aber 
ist die Waarenform des Arbeitsprodukts oder die Werthform der Waare die 
ökonomische Zellenform.« (MEW 23: VIII)

12	 	Hierzu schreibt Marx: »Auf einer gewissen Stufe ihrer Entwicklung gera-
ten die materiellen Produktivkräfte der Gesellschaft in Widerspruch mit den 
vorhandenen Produktionsverhältnissen oder, was nur ein juristischer Aus-
druck dafür ist, mit den Eigentumsverhältnissen, innerhalb deren sie sich 
bisher bewegt hatten. Aus Entwicklungsformen der Produktivkräfte schla-
gen diese Verhältnisse in Fesseln derselben um. Es tritt dann eine Epoche so-
zialer Revolutionen ein.« (MEW 13: 8f.)

REVOLUTIONÄRE GÄRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

582); zum Aufstand in Indien 1857 notiert Marx, die Besetzung des 
Zentrums durch Rebellen habe »vielleicht als das stärkste Ferment« der 
Erschütterung der britischen Autorität gewirkt (MEW 12: 239). Neben 
dem Widerspruch von Kapital und Arbeit sind es gerade feministische 
und antikoloniale Kämpfe, die mit dem Fermentbegriff gefasst werden. 
Dabei fügen sich die ›kleinen‹ Fermente nicht nur in ohnehin stattfin-
dende gesellschaftliche Umwälzungen ein, sondern sind als deren Vor-
aussetzung bestimmt.

Eine Zwischenfigur, die das ›kleine‹ Ferment und die ›große‹ Umwäl-
zung vermittelt, ist die revolutionäre Gärung. Sie erzählt davon, dass 
Kämpfe und Bewegungen über eine eigene Energetik verfügen. So heißt 
es etwa im 18. Brumaire zur Niederlage des Pariser Proletariats in der 
sogenannten Juni-Insurrektion, einem beispiellosen Bürgerkrieg:

»Mit dieser Niederlage tritt das Proletariat in den Hintergrund der re-
volutionären Bühne. Es versucht sich jedesmal wieder vorzudrängen, 
sobald die Bewegung einen neuen Anlauf zu nehmen scheint, aber mit 
immer schwächerem Kraftaufwand und stets geringerem Resultat. So-
bald eine der höher über ihm liegenden Gesellschaftsschichten in revo-
lutionäre Gärung gerät, geht es eine Verbindung mit ihr ein und teilt so 
alle Niederlagen, die die verschiedenen Parteien nacheinander erleiden.« 
(MEW 8: 122)

Als Gärung gilt Marx hier der Zustand einer Gruppe, der durch ein sozia-
les Koordinatensystem von Vorder- und Hintergrund, oberen und unteren 
Schichten gleichsam hindurchgeht. Eine sich in Gärung befindende höhere 
Schicht wird als Milieu für die proletarische Gärung ›angezapft‹, welche 
sich nun von unten und hinten entwickeln kann, um ihren eigenen Aus-
bruch vorzubereiten. Bei einer solchen zunächst parasitär anmutenden 
Verbindung handelt es sich um eine politische Allianz, die die Ansteckung 
auch als Risiko erscheinen lässt. Denn eine Niederlage erstickt nicht nur 
die Gärung beider Schichten, sondern schwächt die Bedingungen zukünf-
tiger Gärungen nachhaltig. Marx setzt die Gärung als Kraftpotential ins 
Bild, das mit jedem fehlgeschlagenen Anlauf sukzessive abnimmt, weil 
es seine begrenzten Energieressourcen aufzehrt. Nach zu vielen Versu-
chen wird die Entstehung neuer Gärungen energetisch unwahrscheinlich. 
Ebenso wie das lebendige Ferment der Arbeit sich erschöpfen und ver-
brauchen kann, wenn z.B. die Arbeitskraft nicht reproduziert wird, kann 
sich eine Gärung totlaufen. Während die Arbeit der Mikroben einen Ex-
zess der nie versiegenden und nie pausierenden Gärung bedeutet hatte, 
erscheint die revolutionäre Gärung als knappes Gut, das es aufzusparen, 
gut zu kalkulieren und dann strategisch mit aller möglichen Wucht zu 
mobilisieren gilt, bevor die Reserven verausgabt sind. 

Je konkreter die historischen Beispiele, umso deutlicher wird aller-
dings, dass Gärung nicht immer mit strategischer Politik verbunden ist. 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Im Zuge der Märzrevolution von 1848 beklagt Marx in einem Artikel 
der »Neuen Rheinischen Zeitung« ein »politisches Paradoxon« durch 
einen fehlgeleiteten Gärungsprozess:

»In demselben Augenblick, wo die Deutschen um die innere Freiheit mit 
ihren Regierungen ringen, sie unter dem Kommando derselben Regie-
rungen einen Kreuzzug gegen die Freiheit Polens, Böhmens, Italiens un-
ternehmen lassen, welche Tiefe der Kombination! In revolutionärer Gä-
rung begriffen, macht sich Deutschland nach außen Luft in einem Krieg 
der Restauration, in einem Feldzug für die Befestigung der alten Macht, 
gegen die es eben revolutioniert.« (MEW 5: 202)

Die revolutionäre Gärung bezieht sich zunächst auf einen Kampf der 
»innere[n] Freiheit« Deutschlands. Statt diese immanente Gärung auch 
innenpolitisch zu nutzen und in Verhandlung mit den Regierungen pro-
duktiv umzuleiten, mache sich das Land »nach außen Luft« durch Krieg 
gegen die Nachbarländer. Die Wendung des Luftmachens steht im Zei-
chen einer Knappheitslogik: Durch sein unkontrolliertes Verschleudern 
verpufft der begonnene Gärungsprozess. Statt seinen Luftdruck zum 
Umpusten der politischen Kräfteverhältnisse einzusetzen, erhält dieser 
Druck ein Ventil, das als eine Art Abzugshaube der revolutionären Ener-
gie fungiert und so die alte Macht zementiert. 

Marx behandelt die Gärung hier als Frage der »Thermokratie« (Châ-
telet), die auf einer Kontrolle und Steuerung ihrer Energieressourcen ba-
siert. Dies beginnt im kapitalistischen Arbeitsprozess, der die lebendige 
Energie des Gärungsstoffs Arbeit nutzt, deren transformatives Poten-
tial außerhalb des Verwertungsprozesses aber durch Aussaugung prä-
ventiv einhegt. In Marx’ politischer Metaphorik wird die Gärung als 
diffuse, ergebnisoffene soziale Energie entworfen, die verdichtet oder 
verdünnt, konzentriert oder zerstreut, übertragen oder blockiert wer-
den kann. Auch die Umleitungsbewegung wird nun als dezidiert ener-
getischer Vorgang gedacht: Als ein zunächst immanenter Prozess darf 
die revolutionäre Gärung nicht allzu schnell externalisiert werden, weil 
sie so zum bloßen Ventil, zur Abfuhr überschüssiger Energie wird, statt 
in der vorgesehenen Dynamik der inneren Selbstverstärkung eine äuße-
re Transformation anzustoßen. Das politische Problem der immanenten 
Energie und ihrer äußeren Freisetzung erläutert Marx so:

»Vom ersten Augenblick an durchschauten wir die machiavellistische 
Politik, welche, im Innern Deutschlands in den Grundfesten erschwan-
kend, die demokratische Energie zu lähmen, die Aufmerksamkeit von 
sich abzulenken, der revolutionären Glutlava einen Abzugskanal zu 
graben, die Waffe der innern Unterdrückung zu schmieden suchte, in-
dem sie einen engherzigen, dem kosmopolitischen Charakter des Deut-
schen widerstrebenden Stammhaß heraufbeschwor und in Stammkrie-
gen von unerhörtem Greuel, von namenloser Barbarei eine Soldateska 

REVOLUTIONÄRE GÄRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

heranbildete, wie der Dreißigjährige Krieg sie kaum aufzuweisen hat.« 
(ebd.: 202)

Mit der Umleitung bzw. Kanalisierung der Kriegszüge wird eine Politik 
der Hydraulik entworfen, die »demokratische Energie« als eine Flüssig-
keit behandelt, deren Strömungsverhalten durch Übertragung wahlweise 
verstärkt oder gelähmt werden kann. Was im vorherigen Zitat als revo-
lutionäre Gärung bezeichnet war, wird hier zur »revolutionären Glutla-
va«, die sich mit dem Graben eines Abzugskanals im Nichts verläuft. Die 
Vulkanmetapher arbeitet mit der Verbindung von Gärung und Feuer in 
der Lavaflüssigkeit, die sich zusammenbrauen, blubbern und schließlich 
im Ausbruch der erhitzten revolutionären Massen kulminieren könnte. 
Im gezeichneten Szenario aber wird durch den Abzug nach außen die 
innere Konzentration der Energie und damit ihr Kraftpotential regel-
recht untergraben.

Anders als das Ferment, das die Potentialität oder Keimform eines 
noch nicht aktiven Prozesses bezeichnet, meint Gärung das beginnen-
de Prozessgeschehen selbst. Sie zielt auf einen ungewissen Übergangs-
zustand der Unruhe, in dem die Dinge in Bewegung geraten, aber noch 
nicht zu einem festen Ergebnis geronnen sind. So schildert Marx, wie im 
Jahr 1849 »die Dinge noch in einem Zustand der Gärung« (MEW 13: 
537) gewesen seien, nachdem bei der Zusammenkunft einer neugewähl-
ten Legislative »schon eine allgemeine Reaktion über Deutschland he-
reingebrochen« war. Fermente können also den Ausgang einer Gärung 
bilden, die potenziell in eine revolutionäre Gärung (und nicht etwa ›revo-
lutionäre Fermentierung‹) münden kann. Dass der Gärungsverlauf sich 
durch diese Offenheit auszeichnet, macht seine Prozesse zum Gegen-
stand strategischer Steuerung – und hier setzen sowohl energetische Poli-
tiken des revolutionären Ausbruchs als auch solche seiner Lähmung ein.

Daher liegt es nahe, dass eine marxistisch-trotzkistische Gruppe sich 
1948 »The Revolutionary Workers Ferment« nannte oder dass vom 
»ideologiekritische[n] Ferment« marxistischer Protestbewegungen die 
Rede ist (Zeller 2006: 276). Hier wird nicht abgewartet, bis das imma-
nente Ferment des Kapitalismus einen Konflikt zwischen Produktivkräf-
ten und Produktionsverhältnissen generiert, sondern das Ferment wird 
zum Ausgangspunkt der strategischen Arbeit an der Revolution. In die-
sem Lichte muss die Marx’sche Theorie selbst »als revolutionäres Fer-
ment der ökonomischen und gesellschaftlichen Dynamik« gelten (Muhs 
1955: 106). Gerade in der Vielfalt marxistischer Bewegungen zeigt sich 
aber, dass das von diesem Theorieferment ausgehende Gärungsgesche-
hen ein Eigenleben entfalten kann, das sich von ersterem zunehmend 
entfernt. 

Obwohl die revolutionäre Gärung in erster Linie als politische Meta-
pher installiert wird, entwirft Marx mit ihr ein energetisches Theorem 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

des sozialen Wandels, das dessen materielle Umgebungen in den Vorder-
grund stellt. Diese setzen sich aus Prozessen der Kraft, der Luft und der 
Hydraulik zusammen. Das Soziale erscheint nunmehr als soziale Ener-
gie. Es formiert sich als thermodynamischer Kosmos von Bewegungs-, 
Dampf- und Druckverhältnissen, deren Logik und Vokabular der Ma-
schine entlehnt ist. Es ist kein Zufall, dass dieses Beschreibungsregister 
einem dialektischen Modell des Wandels verpflichtet ist, das Umwäl-
zung primär zu einer Frage der Produktivkraftentwicklung macht. Be-
merkenswert ist aber, dass die daraus resultierende soziale Physik kei-
nesfalls auf eine mechanistische Sicht gesellschaftlicher Verhältnisse und 
ihres Wandels hinausläuft. Denn die Gärung erschöpft sich nicht in der 
maschinischen Logik der Thermodynamik, sondern verbindet sich mit 
den Kategorien des Lebens und des Todes. Mit ihrer konsequenten Ver-
mischung von maschinellen und biologischen Momenten steht sie auch 
quer zu einem körperzentrierten Verständnis der Revolution, deren Po-
tential in den einzelnen Arbeiter:innensubjekten bzw. dem kollektiven 
Körper der Streikmasse liegt. Wo die Verwendung von Maschinenmeta-
phern in der Sozialtheorie deterministische Anklänge hat und der Ein-
satz organizistischer Metaphern eine Naturalisierung gesellschaftlicher 
Verhältnisse indiziert, erlaubt das Modell der Gärung, die Vermischung 
dieser maschinischen und körperlich-vitalistischen Momente des Wan-
dels zu erfassen, die sowohl mit einem dialektischen wie einem zykli-
schen Verständnis der Transformation in Spannung gerät. 

Sie lässt einen dritten hybriden Weg erkennen: In Bezug auf den Ar-
beitsprozess konstituiert Gärung ein Denken des Stoffwechsels und sei-
ner inhärenten Destruktivität; bezüglich der Revolution eröffnet Gärung 
eine Energetik der kleinen Anläufe, Unfälle und Zufälle spontaner Akti-
vierung. Obwohl das Stoffwechselmodell eher auf der organischen Seite 
und das Energiemodell tendenziell auf der Seite der Maschine angesie-
delt ist, stellen beide Modelle organisch-maschinelle Hybride dar. Glei-
chermaßen der Steuerung zugänglich, steht die Gärung aber in beiden 
Fällen immer schon für das Fehlschlagen manipulierender Eingriffe. Es 
fällt auf, dass keine der von Marx beschriebenen revolutionären Gärun-
gen tatsächlich zu einer Revolution geworden ist. Die Gärung ist eine 
ephemere Unruhe, die sich wenig für Revolutionsromantik eignet, weil 
sie ihr eigenes Scheitern in sich trägt. Obwohl Marx den »Gärungsstoff 
Arbeit« ebenso wie die »revolutionäre Gärung« metaphorisch fasst, legt 
er damit den Grundstein einer stoffwechselbasierten Energetik des So-
zialen. Es gibt allerdings eine Ausnahme, in der Marx von seiner Meta-
phorisierung abrückt, nämlich in seiner Beschäftigung mit der industri-
ellen Herstellung von Brot. Hier laufen alle diskutierten Dimensionen 
der Gärung paradigmatisch zusammen.

REVOLUTIONÄRE GÄRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

4.2.3 Die Brotfabrikation

Ab Mitte des 19. Jahrhunderts beginnt mit der Fabrik auch die industri-
elle Lebensmittelproduktion fortzuschreiten. Dabei kommen neue, hoch-
gradig kontrollierte Formen der Gärung zum Einsatz. 1862 beschäftigt 
sich Marx in einem Zeitungsartikel für die »Neue Presse« mit der »Brot-
frage« und dem Umbruch der Brotherstellung von der Manufaktur zur 
Fabrik. Wie er in seinem ironischen Einstieg notiert, soll es um die »Brot-
frage im wörtlichen Sinne« gehen, die Marx zu einer Kritik der zurück-
gebliebenen Produktionsmethoden veranlasst:

»Die Engländer, so stolz auf ihre ›Ideen in Eisen und Dampf‹, haben 
plötzlich entdeckt, daß sie den ›staff of life‹ (den ›Stab des Lebens‹) 
uraltfränkisch, wie zur Zeit des Einfalls der Normannen, fabrizieren. 
Der einzig wesentliche Fortschritt besteht in der durch die moderne 
Chemie erleichterten Stoffverfälschung. Es ist ein altes britisches Sprich-
wort, daß jeder Mann, auch der beste, in seinem Leben ›a peck of dirt‹ 
(einen Metzen Dreck) essen muß. Dies war jedoch moralisch gemeint. 
John Bull ahnt nicht, daß er tagaus, tagein im gröbsten physischen Sin-
ne ein unsagbares Mixtum compositum |Mischmasch| von Mehl, Alum, 
Spinnweb, black beetles |Küchenschaben| und Menschenschweiß ver-
zehrt. Bibelfest wie er ist, wußte er natürlich, daß der Mensch das Brot 
im Schweiße seines Angesichts verdient; aber es war ihm funkelnagel-
neu, daß Menschenschweiß als würzendes Ingredienz in den Brotteig 
eingehen muß.« (MEW 15: 554)

Wie Marx ausführt, konzentriert sich die industrielle Produktion die-
ser Zeit auf den großen Handel und die Herstellung von Rohstoffen, 
während Waren, die für unmittelbaren Privatkonsum produziert werden, 
noch auf die Automatisierung warten. Das Festhalten an »uralt über-
lieferter, hilflos umständlicher Handwerksweise« (ebd.: 555) erschwert 
die Industrialisierung des Brotes. Doch der Umbruch ist in vollem Gang, 
wie der langsame Untergang der Bäckermeister und deren Verdrängung 
durch Brotfabrikanten bezeugen.

Dass Marx die Anwendung vollautomatischer Maschinen bevorzugt, 
liegt vor allem in der Situation der Arbeiter:innen begründet. Eine Flut 
von Beschwerden der »Tagelöhner in den Londoner Bäckereien« beim 
Parlament hatte staatliche Kontrollen und einen vom Innenminister ver-
ordneten Bericht erwirkt. Der Gutachter macht darin zum einen auf die 
miserable Situation der als »weiße[n] Sklaven der Zivilisation« (ebd.) 
bezeichneten Arbeiter:innen aufmerksam, die angesichts der Arbeitsbe-
dingungen, u.a. Schichten von 16 bis 17 Stunden, mit durchschnittlich 
42 Jahren an Auszehrung sterben. Zum anderen thematisiert der Bericht 
die – wie Marx es ausdrückt – »ekelhaften Mysterien der Brotbereitung 
selbst« (ebd.). Gemeint sind die engen, düsteren, licht- und luftarmen 
Gewölbe, in denen das Brot ohne Ventilation gebacken wird, sodass die 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

»pestilenzialischen Ausdünstungen schlechter Abzugsschleusen« (ebd.) 
ungehemmt in das Produkt eindringen können. Hier taucht das Motiv 
des Abzugs bzw. der Umleitung in buchstäblicher Form auf, das zuvor 
als politische Untergrabung der revolutionären Gärung gefasst wurde. 
Im Fall dieser unerwünschten Ausdünstungen aber wird gerade das Aus-
bleiben eines Abzugs zum Problem – es kommt zu einem Stau schmut-
ziger und toxischer Stoffe in der Luft, die als Umgebendes ungefiltert in 
den Stoffwechsel der Arbeiter:in wie des Produkts einfließen. Schutzlos 
ausgesetzt, ist die Arbeiter:in gezwungen, sie einzuatmen, trägt aber u.a. 
durch ihren Schweiß selbst zur weiteren Verunreinigung des Produkts 
bei. Marx lässt den Gutachter zu Wort kommen: »Mit dem größten 
Widerwillen […] wurde ich zum Schluß gezwungen, daß der Teig fast 
immer den Schweiß und oft krankhaftere Absonderungen der Kneter 
einsaugt.« (ebd.: 556)

Die Grenzen zwischen den Körpern der Arbeiter:innen, der Umwelt 
und dem Produkt kollabieren hier vollständig. Dass der Teig buchstäb-
lich zum Schwamm wird, der das entstehende Gemisch unkontrolliert 
»einsaugt«, scheint durch den Gärvorgang eigentümlich potenziert zu 
werden: »[…] im Prozeß der Gärung saugt [das Brot] die schädlichen 
Gase ein, die es von allen Seiten umhüllen«, spezifiziert der Gutach-
ter, und Marx fügt, seinen Bericht zitierend, hinzu: »Spinnweb, block 
beetles, Ratten und Mäuse ›vermählen sich mit dem Teige‹.« (ebd.: 555) 
Die Gärung steigert also die Intensität der umweltlichen Vermischung, 
indem ihre Aktivität das Umgebende hemmungslos einsaugt. Mehr noch 
als die Arbeiter:in, die die Gase unwillkürlich inhaliert und so in ihren 
Stoffwechsel aufnimmt, ist das Einsaugen eine exzessive Einverleibung 
des »Umhüllenden«. Das Medium dieser Einsaugung ist die umgeben-
de Luft, in der sich jene »Gase« stauen, aber auch Insekten, Tiere und 
ihre Spuren versammeln. Der Gärungsprozess steht nicht nur für die in-
nere Transformation einer Substanz, sondern auch für die Einswerdung 
dieser Substanz mit ihrer Außenwelt: Totes organisches wie chemisches 
Material, Spuren menschlichen wie tierischen Lebens werden durch die 
mikrobielle Arbeit eingesaugt und durch menschliche Arbeit zusätzlich 
in den Teig eingeknetet. 

Hier sind zwei parallele Prozesse der Einsaugung am Werk. Wie in je-
dem Arbeitsprozess wird die lebendige Arbeit vom Produkt eingesaugt. 
Diese abstrakte Einsaugung erhält hier plastische Gestalt, wenn das kör-
perliche Nebenprodukt lebendiger Arbeit und der mit ihr verbundenen 
Anstrengung – Schweiß – buchstäblich vom Produktions- bzw. Arbeits-
mittel, dem gärenden Brotteig, inkorporiert wird. Im Gegensatz zur kon-
trollierten Einsaugung konkreter Arbeit, die als abstrakte Arbeit einen 
formallogisch bestimmbaren Wert generiert, steht diese materielle Ein-
saugung der Teiggärung für einen Kontrollverlust, der sowohl Marx als 
auch den Kapitalisten mit Schrecken erfüllt. Hier wird nicht lebendige 

REVOLUTIONÄRE GÄRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Arbeit von einem toten Produkt eingesaugt, sondern der verkörperte 
Niedergang – Ratten, Chemikalien, Viren – wird umgekehrt vom höchst-
lebendigen Produkt des gärenden Teigs einverleibt. Dieser düstere Kos-
mos der kleinen Dinge formiert sich zu einem dystopischen Stoffwechsel-
prozess zwischen menschlichen Arbeiter:innen und Mikroben; er führt 
vor, zu welchen Grausamkeiten der ›natürliche‹ Stoffwechsel in der Lage 
ist. Sein Horror speist sich aus einer Dynamik, zu der nur die Indifferenz 
der Mikroben zusammen mit der Indifferenz des kapitalistischen Einsau-
gungsprozesses fähig sind. Ihre intentionslose Mission lautet nur: Sich 
verbreiten, gleichgültig wie, sich vermischen, egal womit.

Anders als im Weinkeller mit seinen geschlossenen Behältern wird die 
Arbeit der Mikroben bei der Brotherstellung als destruktive Arbeit der 
Kontamination greifbar. Der Utopie der revolutionären Gärung stellt 
sie sich als dystopische Gärung entgegen, die den Menschen bzw. seinen 
Schweiß in sich aufgenommen hat und ihn auf diese Weise niederstre-
cken wird. Denn zum gesellschaftlichen Stoffwechselprozess dieses un-
heimlichen Brots gehört, dass die Arbeiter:innen es essen müssen. Hier 
erweist sich die Brotfrage einmal mehr als Klassenfrage:

»Selbst die vornehmsten Bäckereien sind nicht frei von diesen eklen Wi-
derlichkeiten, aber sie erreichen einen unbeschreiblichen Grad in den 
Backhöhlen, die das Brot der Armen liefern, wo auch die Verfälschung 
des Mehles durch Alum und Knochenerde sich am freiesten ergeht.« 
(ebd.: 556)

Der ›Freiheit‹ der Gärung als ungehemmter Vermischung steht die Stoff-
wechselstörung der Arbeiter:in als individuellem metabolischem Körper 
gegenüber. Ihr Konsum von Lebensmitteln ist durch den Kauf innerhalb 
der Zirkulation vermittelt – und sie muss essen, was ihr Hungerlohn er-
laubt. Will sie überleben, muss sie sich dieses unverdauliche ›Brot der 
Armen‹ zuführen. Dessen Verzehr droht die Arbeiter:in rückwirkend zu 
verzehren: In ihrem Magen gärt die unheilvolle Mischung weiter und 
bahnt sich so einen Übertragungsweg für Krankheit und Verfall. Das 
Lebensmittel entpuppt sich als Mittel des Todes. Dass selbst die Erhit-
zung des Brots durch den Backvorgang daran nichts ändern kann, zeigt, 
dass es nicht die Mikroben sind, die es kontaminieren, sondern all die 
anderen Bestandteile, die von ihnen magnetisch angezogen und einge-
sogen wurden.

Die formallogischen, ökonomischen und physiologischen Aspekte des 
Stoffwechsels fließen hier zusammen und zeigen in der buchstäblichen 
Unverdaulichkeit dieses Brotes eine tiefe Stoffwechselstörung an. Dies 
veranlasst Marx dazu, die Bedingungen der ›primitiven‹ Herstellungs-
methoden anzuzweifeln und über ihre Überwindung nachzudenken. Das 
Problem wird er im Festhalten an der ›echten‹, d.h. an Handarbeit ge-
bundenen Teiggärung festmachen. Fortschrittlich erscheinen deshalb die 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

zukunftsweisenden, aber noch nicht durchgesetzten Maschinen der Teig-
bearbeitung, weil sie die alte Hefegärung praktisch abschaffen:

»Dagegen hat Dr. Dauglish das ganze System der Brotbereitung revolu-
tioniert. Von dem Augenblick, wo das Mehl den Speicher verläßt, bis zur 
Ankunft des Brotes in dem Backofen passiert es hier durch keine Men-
schenhand. Dr. Dauglish entfernt die Hefe ganz und bewirkt den Gä-
rungsprozeß durch Anwendung von Kohlensäure. Er reduziert den gan-
zen Akt der Brotbereitung, das Backen eingeschlossen, von acht Stunden 
auf 30 Minuten. Die Nachtarbeit fällt ganz weg. Die Anwendung des 
kohlensauren Gases verbietet jede Beimischung von Verfälschungsstof-
fen.« (ebd.: 556)

Die vollständige Maschinisierung dieser »verschiedene[n] Art der 
Gärung« (ebd.) ist nicht nur hygienischer und gesünder, sondern auch 
arbeiter:innenfreundlicher, kosten- und zeitsparender. Menschliche Ar-
beit reduziert sich auf das Bedienen der Maschine, auf eine Delegation 
der Misch-, Knet- und Gärungsarbeit an zwei Akteure: Die Maschine 
und – nun durch Kohlensäure regulierte – Mikroben. Es ist ein Nebenef-
fekt der Kohlensäuregärung selbst, dass die Reinheit des Fabrikats, d.h. 
die Freiheit von »Verfälschungsstoffen«, gewährleistet sein muss, und ein 
Nebeneffekt der Maschine, dass der »nahrhafteste[n] Teils des Korns« 
(ebd.) erhalten wird, statt ihn zu zerstören. 

Hier kündigt sich die Standardisierung der industriellen Gärung an, 
wie sie im Zuge der Pasteur’schen Politik dann zur vollen Entfaltung 
kommen wird. War die Gärung zuvor durch menschliche Hand und 
diverse Zutaten der Umgebung – wenn auch auf unappetitliche Wei-
se – individualisiert, so sind jetzt Herstellungsweise wie Zusammenset-
zung durch die Maschine vereinheitlicht. Es ist nicht mehr möglich, das 
Brot durch Knochenerde zu strecken oder es durch Nachlässigkeit einer 
toxischen Umwelt auszusetzen, wenn Ingredienzien und ihre Mengen-
verhältnisse einer Homogenisierung unterworfen werden. Weil das En-
vironment der Gärung jetzt rein technisch-maschinell und nicht mehr 
organisch-menschlich beschaffen ist, wird eine unkontrollierte Einsau-
gung verhindert. Die maschinelle Herstellung von mikrobischem Leben 
steht ganz im Dienst der Produktivität, die sich daraus speist, dass die-
ses im Herstellungsprozess nie auf anderes Leben – etwa der Menschen-
hand – trifft. 

Marx mag kein schrankenloser Produktivist im Sinne blinder Natur-
zerstörung sein; er ist aber Produktivist in dem Punkt, dass er erfreut 
den »Sieg des Maschinenbrotes« als »Wendepunkt in der Geschichte 
der großen Industrie« (ebd.: 557) ausruft. Gärung und Maschine ar-
beiten vereint im Sinne des Fortschritts der Produktivkräfte, der hier ei-
nen Fortschritt in der allgemeinen menschlichen Lebensqualität bedeu-
tet. Hinsichtlich der Frage nach der Steuerungsfähigkeit zeichnet sich 

REVOLUTIONÄRE GÄRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

hier eine Befriedungsfunktion durch die Einhegung der gefährlichen 
Gärung ab. Krankheitsansteckung wird durch das bereinigte und exak-
te Arbeiten der Maschinen verhindert, wodurch aber zugleich auch An-
sätze revolutionärer Gärung – ausgehend von den Protesten der Teigkne-
ter:innen – obsolet werden. Marx beweist hier einmal mehr, dass er die 
düsteren und destruktiven Momente des Stoffwechsels erkennt, sie aber 
durch Rationalität und technische Entwicklung aufzuheben bestrebt ist. 
In der Utopie des sauberen Maschinenkommunismus ist die Gärung von 
ihrem Dreck und ihrer Durchmischung bereinigt. 

Beide Spielarten der gefährlichen Gärung – die revolutionäre 
Gärung und die verunreinigte Teiggärung – basieren letztlich auf einem 
Ansteckungsmodell, das über die Einsaugung ihrer materiellen Umge-
bungen funktioniert. Die kapitalistischen Techniken der Regulation zie-
len darauf, diese Umgebung so zu purifizieren, dass neben lebendiger Ar-
beit in ihrer Reinform keine schmutzigen Überreste hängen bleiben, die 
eingesaugt werden könnten. Möglich wird so eine Domestizierung der 
Mikroben, in deren Zuge ihre Indifferenz und ihre gefährlichen Potenti-
ale unschädlich gemacht werden.

In dem Moment, in dem Marx eine Verlebendigung toter Arbeit in 
der Kapitalbewegung konstatiert, verabschiedet er sich von einem un-
schuldigen Materialismus des Lebens, der im Lebendigen als solchem 
eine befreiende Kraft sieht. Bevor er aber den Weg eines dunklen Ma-
terialismus einschlagen könnte, kommt ihm sein Produktivismus in die 
Quere. Es ist bezeichnend, dass all die dunklen Momente der Zerstö-
rung im und durch den Stoffwechsel auftauchen, dann aber sogleich 
wieder ausgeschlossen bzw. im Produktiv-Lebendigen aufgelöst wer-
den. Marx hat selbst wenig Interesse an dem dunklen Materialismus, 
dessen Konturen durch die Beschäftigung mit der Gärung erkennbar 
geworden sind. Das Kapitel musste sich daher von Marx’ eigenem ana-
lytischem Programm lösen. Seine Metaphorisierung der Gärung produ-
ziert ein Wissen über ihre Materialität; seine produktive und rationale 
Rahmung der Gärung produziert Einsichten über ihr dunkles Funda-
ment. Diese beiden Stränge, die mit Marx gegen Marx argumentieren, 
lassen eine von der Gärung her gedachte Perspektive auf die Materiali-
tät des Sozialen zu. Sie lassen das Projekt eines dunklen Materialismus 
erkennen; eines Materialismus, der jenseits der Gegenüberstellung von 
organisch und mechanisch, körperlich und maschinell, dialektisch und 
zyklisch funktioniert. 

Menschliche Arbeit drängt in ihrer Lebendigkeit auf die Einlösung 
des guten Lebens, während eine solche Forderung mit Blick auf mikro-
bische Arbeit zunächst reichlich fern liegt. Die individuelle Leiblichkeit 
menschlicher Arbeit, die ein Interesse an der Verfügung über das eigene 
Arbeitsprodukt hervorbringt, fehlt beim Bakterium vollständig. Weil es 
ziellos, antiindividuell, indifferent und ohne Lebensinteresse prozessiert, 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

lässt sich keine Unveräußerlichkeit und erst recht keine Forderung nach 
unentfremdeter Arbeit daraus ableiten. Noch nicht einmal die Kritik an 
der Ausbeutung der Natur lässt sich hier überzeugend ins Feld führen, 
weil sich Mikroben auf den ersten Blick ohne Leid, ohne Kosten und 
ohne ökologische Schäden massenhaft in der Fabrik züchten und als 
Arbeiterinnen einsetzen lassen. Dass aber Mensch und Mikrobe in öko-
logischer Perspektive nicht voneinander zu trennen sind und in politi-
scher wie ethischer Hinsicht immer schon zusammen auf dem Spiel ste-
hen, wird sich später zeigen.

Dieses Kapitel zum Gärungsbegriff bei Marx führt uns zu einer Rei-
he von Aspekten einer materialistischen Prozesstheorie des Stoffwechsels 
und der Transformation: Da ist erstens der organisch gedachte Arbeits- 
und Lebensprozess; zweitens der eher maschinen- bzw. automatenhafte 
Verwertungs- und Akkumulationsprozess; drittens der historische Pro-
zess, der von verschiedenen Stadien und Phasen dialektischer Entwick-
lung ausgeht. Auch wenn ein einzelner Teilprozess in einem Resultat 
– so etwa im Produkt, der Ware – endet, wird dieses zur Bedingung wei-
terer Prozesse, in die es als Gegenstand oder als Mittel eingegangen ist. 
Im Vergesellschaftungsprozess konvergieren die einzelnen Teilprozesse 
nicht einfach, sondern schaffen durch ihre Verschlingungen auch eine 
Konflikthaftigkeit – und hier kommt die Gärung ins Spiel. 

Gärung befindet sich an der Schnittstelle zwischen dem Prozessmo-
dell der Maschine und dem klassischen organischen Körpermodell. Mit 
ihrem nichtsubjektiven organischen Modus des Prozessierens konstitu-
iert sie einen dritten Weg jenseits von Maschine und Körper – und genau 
dieser Charakter ist es, der Marx dazu veranlasst, den Gärungsbegriff 
zur Beschreibung der gespenstischen quasiorganischen Kapitalbewegung 
zu nutzen. Wie ich gezeigt habe, taucht die Gärungsfigur in dem Mo-
ment verstärkt auf, in dem die technischen, klassisch körperzentrierten 
oder rein geistigen Erklärungsmodelle – beispielsweise die Produktiv-
kraftentwicklung bei Marx selbst oder die idealistische Konzeption des 
Wandels bei Hegel – an ihre Grenzen kommen. Sie macht einen träger- 
und subjektlosen Prozess des Emergierens beschreibbar, der sich selbst 
erhält und organisiert.

In der Gärungsfigur bildet sich so eine produktive Suchbewegung ab. 
Während deterministische Marxlektüren sich häufig auf die Maschinen-
logik stützen, um hier einen technikinduzierten Automatismus auszu-
machen, richtet sich mit dem Gärungsbegriff der Blick weniger auf eine 
evolutionäre Stufentheorie eines notwendigen produktivkraftgetriebe-
nen Wandels als auf die Mikroprozesse, die einen solchen Gang blo-
ckieren, verzögern oder verwirren. Mehr noch: Statt eines vermeintlich 
übergreifenden Gesamtprozesses werden die ungeplanten, widerspruchs- 
und konfliktvollen Parallelprozesse sichtbar, die den dominanten Weg 
konterkarieren. Mit der Gärung verbindet sich ein antideterministischer, 

REVOLUTIONÄRE GÄRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

antiteleologischer Prozessbegriff, der auf die nichtlinearen Kausalitäten 
und Nicht-Gleichgewichtsdynamiken im historischen Wandel abstellt.

Die Zwischenstellung der Gärung am Schnittpunkt von Organismus 
und Maschine zeichnet auch das Denken Durkheims aus, dem sich das 
folgende Teilkapitel widmet. Die Umgebungen der Gärung, die bei Marx 
sowohl auf Arbeitsprozesse als auch auf proletarische Bewegungen bezo-
gen waren, wird Durkheim mittels des biologischen Milieubegriffs wie-
der aufgreifen. Das organizistische Erbe Durkheims trifft auf Metaphern 
der Elektrizität und Thermodynamik – und genau in diesem hybriden 
Raum verankert er den Begriff der Efferveszenz. Trotz dieser Marx 
durchaus ähnlichen Anlage positioniert sich Durkheim in scharfer Ab-
grenzung zum historischen Materialismus und betont den rein geistigen 
Charakter von Gesellschaft als kollektiv wirkender Macht. Auch wenn 
sich an der Gärung die teils konträren Ansätze von Marx und Durk-
heim aufzeigen lassen, scheint sie ihre Gegnerschaft in einer wichtigen 
Hinsicht zu relativieren. Denn Durkheim wird mit seinem energetischen 
Milieudenken im Anschluss an die Massenpsychologie der Jahrhundert-
wende viel stärker an eine materialistische Perspektive der Efferveszenz 
anschließen, als ihm selbst recht ist. 

MARX: ›FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS‹

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124 - am 20.01.2026, 05:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Fermente der Arbeit
	4.1.1  Stoffwechsel
	4.1.2  Metamorphosen in der Zirkulation: Vom Stoffwechsel zum Formwechsel
	4.1.3  Die Ökologisierung der Marx’schen Theorie
	4.1.4  Das Ferment der Arbeit
	4.1.5  Lebendige und tote Arbeit
	4.1.6  Gärung und der ›metabolic nomos‹
	4.1.7  Gothic Marxism

	4.2  Revolutionäre Gärung
	4.2.1  Gärung und Verfaulung
	4.2.2  Umwälzungsfermente
	4.2.3  Die Brotfabrikation


