4. Marx: >Fermente der Entwicklung
und des Untergangs«

Das 19. Jahrhundert konnte man als das Jahrhundert der Garung be-
zeichnen. Etwa ein Jahrzehnt, nachdem Louis Pasteur in den 1850er
Jahren entdeckt hatte, dass die Garung eindeutig durch Lebewesen ver-
ursacht wird und kein abiotischer Prozess ist wie zuvor angenommen,
erscheint der erste Band des Kapital. Marx kommt darin immer wieder
auf die Figuren des Ferments, der Garung und der Verfaulung zuriick,
die er dezidiert als lebendige Kraft entwirft. Auch wenn Marx sich nicht
ausdriicklich auf Pasteur bezieht, zeugen seine Schriften von der histori-
schen Uberraschung, dass sich das, was man zuvor fiir tot und unorga-
nisiert gehalten hatte, als eine gerichtete Bewegung herausstellt, die sich
durch das Leben arbeitet. Fermentation lasst sich aus dieser Sicht als
Denkfigur einer Lebensaktivitit verstehen, die ausgehend von den mi-
krobiologischen Forschungen Pasteurs in Marx’ Analyse »germiniert«
(Edmonson & Mladek 2017: 45).

Obwohl Marx die Begriffe der Garung und des Ferments selbst meta-
phorisch verwendet, handelt es sich um mehr als Metaphern. Diese Intu-
ition zu plausibilisieren, macht sich das Kapitel zur Aufgabe. Wie ich im
ersten Teil zeigen werde, ist die Figur des Ferments bei Marx in ein ma-
terialistisches Verstandnis von Arbeit, Leben und gesellschaftlichen Stoff-
wechselprozessen eingebettet. Als Prozess, der zu Marx® Zeit zunehmend
durch Pasteur verwissenschaftlicht wurde, aber seine jahrhundertealte
Mystifizierung noch in sich tragt, befindet sich die Garung an der Schnitt-
stelle von Naturwissenschaften und Mystik, von Aufklirung und Magie,
von Produktivitit und Verfall. Mit Marx soll ein tiber die metaphorische
Verwendung hinausreichender Begriff der Fermentierung entwickelt wer-
den, der das von ihm angedeutete, aber nicht explizierte materielle Bewe-
gungsprinzip lebendigen Prozessierens ernst nimmt. Dazu werde ich eine
energetische Relektiire der Marx’schen Kategorien von Kapital und Ar-
beit vornehmen, in deren Verlauf die Garung als dunkler Bewegungsmo-
dus jenseits des dominanten Produktivititsparadigmas lesbar wird. Weil
sie als hybride Figur zwischen den beiden Modellen des Organismus und
der Maschine verortet ist, stellt die Garung sowohl organizistische wie
mechanistische Vorstellungen des Sozialen in Frage.

Marx wird die Giarung zum einen als begriffliches Mittel mobilisie-
ren, um die Rationalitit des Kapitals und die zentrale Rolle des Lebens
fur dessen Funktionsweise beschreibbar zu machen. Dass das Kapital
nicht ohne das >lebendige Ferment« der Arbeit auskommen kann, gilt zu-
ndchst ganz grundsatzlich fur den kapitalistischen Wertbildungsprozess.

124

05:3027. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Marx diese Einsicht mit Blick auf die
massenhafte Standardisierung der industriellen Garung formulierte, wie
sie im Zuge der Pasteur’schen Politik zur Entfaltung kam. Am Beispiel
der Brotfabrik als konkretem Schauplatz der kapitalistischen Girung
zeigt Marx, wie die Girung vom individuell verunreinigten Produkt der
menschlichen Hand zum vereinheitlichten und purifizierten Produkt der
Maschine wird.

Neben der etwa zeitgleich entwickelten Mikrobiologie Pasteurs flief$t
noch eine wesentlich dltere Variante philosophischer Metaphorik in die
Marx’sche Fassung der Garungsfigur ein, der sich der zweite Teil des
Kapitels widmet. Die »revolutiondre Giarung« steht quer zur kapitalis-
tischen Aneignung des lebendigen Ferments der Arbeit und wird zum
Werkzeug, um die immanenten Auflésungstendenzen der warenprodu-
zierenden Gesellschaft zu denken. Diese Bedeutung erhilt im Zuge von
Marx’ Auseinandersetzung mit der Garungsmetapher Hegels und der
Junghegelianer Kontur, die Garung euphorisch als ein Vorstadium ge-
sellschaftlicher Umwilzung entworfen hatten. In scharfer Abgrenzung
zu dieser idealistischen Konzeption der Garung legt Marx seiner Idee re-
volutiondrer Garung eine materialistische Konzeption sozialen Wandels
zugrunde. Das Kapitel interessiert sich dafiir, wie die kapitalistische zur
revolutiondren Garung werden kann und durch welche materiellen Dy-
namiken sich die beiden Garungsmodi verbinden.

4.1 Fermente der Arbeit

4.1.1 Stoffwechsel

Die Einsatzpunkte fiir eine Aktualisierung des Marx’schen Denkens
sind vielfiltig. Neben dem diagnostischen Potential der bei Marx an-
gelegten Krisentheorie (Heinrich 2001), der Debatte um immaterielle
Arbeit (Vercellone 2007) oder der feministischen Relektiire von Marx
(Federici 2012) findet in den vergangenen Jahren eine Neubelebung
Okomarxistischer Ansitze statt, die die Marx’sche Theorie fiir eine Ana-
lyse globaler Umwelt- und Klimakrisen fruchtbar machen. In diesem
Kontext erhalten insbesondere der Stoffwechselbegriff und die mit ihm
verbundene Diagnose vom Stoffwechselriss neue Aufmerksamkeit und
begriinden einen breiter werdenden Diskussionszusammenhang. Entge-
gen der Klassifizierung des Stoffwechsels als organische Metapher ma-
chen jingere Arbeiten zunehmend die Materialitit des Stoffwechsels
stark (z.B. Burkett & Foster 2010a und 2010b). Hier setzt auch meine
Lektiire der Giarung an, die als physiologischer Prozess exemplarisch
fur den Stoffwechsel steht.

125

05:3027. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

Gidrung bzw. Fermentierung ist nichts anderes als die kollektive
Stoffwechselaktivitit von Mikroorganismen, die Zucker fressen, Sdu-
re ausscheiden und dabei Energie freisetzen. Dieser basale Prozess ist
die Grundlage der Metabolismen aller anderen Lebensformen, d.h. von
Pflanzen, Tieren und Menschen — er ermoglicht erst den tibergreifenden
Metabolismus der Natur. Der Metabolismus der Bakterien verbindet da-
mit alle Formen des Lebens auf der Erde miteinander und sorgt dafur,
dass organisches Material nach seiner Dekomposition zur organischen
Substanz der Erde, zum Humus, zuriickkehrt und so wieder zum Futter
fiir anderes Leben wird. Ohne die Zersetzung organischen Materials im
Rahmen von Fermentierungsprozessen wiirde kein neues Leben entste-
hen; Natur wire nicht zyklisch, sondern wiirde im Abfall versinken. Die
Stoffwechselaktivitat der Bakterien regelt wiederum den Stoffwechsel-
prozess des Menschen. Sie treibt den menschlichen Verdauungsapparat
an, in dem Bakterien komplexe Verbindungen in einfache Nahrstoffket-
ten umwandeln, ihre Verwertung im menschlichen Kérper gewahrleis-
ten und die Ausscheidung ermoglichen. Garung ist damit nicht nur ein
Stoffwechselprozess, sondern der Stoffwechsel menschlicher und ande-
rer Lebewesen ist umgekehrt auch ein Garungsprozess.

Marx liefert mehrere Hinweise darauf, dass er bei seiner Rede von ge-
sellschaftlichen Stoffwechselprozessen diese physiologische Bedeutung
des Stoffwechsels im Sinn hatte. Wie Kohei Saito rekonstruiert, wird der
Stoffwechselbegriff nicht erst in den vielzitierten Passagen aus Marx’
spateren okonomischen Arbeiten wichtig, sondern taucht bereits 1851
in einer Notiz mit dem Titel »Reflection« in einem der Londoner Hef-
te auf. Darin vergleicht Marx den vorkapitalistischen mit dem kapita-
listischen Tausch:

»Es ist nicht mehr, wie in der antiken Gesellschaft, nur von Privilegirten
diefd oder jenes eintauschbar, sondern alles ist zu haben von allen, jeder
Stoffwechsel vornehmbar von jedem, je nach der Masse Geld, worin sein
Einkommen sich umwandeln kann, Huren, Wissenschaft, Protection,
Orden, Bediente, Speichellecker, alles Tauschproducte so gut wie Kaffee
und Zucker und Haringe. Beim Stand hiangt der Genuf$ des Individuums,
sein Stoffwechsel, von der bestimmten Theilung der Arbeit ab, der es
subsumirt ist. Bei der Klasse nur vom allgemeinen Tauschmittel, das es
sich anzueignen weif$.« (Marx zitiert nach Saito 2016: 78)

Marx legt hier eine doppelte Bedeutung des Stoffwechselbegriffs zugrun-
de. Zum einen wird der Stoffwechsel als Tausch, als Wechsel von Stoffen
in der Zirkulation gefasst. Was Marx beschreibt, ist die einfache Waren-
zirkulation, in der die unterschiedlichsten Gebrauchswerte, Dienstleis-
tungen und Objekte durch ihren Status als Waren plotzlich vergleichbar
werden. Mit dem Konsum dieser Waren eroffnet sich eine zweite Dimen-
sion des Stoffwechselbegriffs: Der »Genuf$ des Individuums« zielt auf

126

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

seinen physiologischen Stoffwechsel, auf die Konsumtion, den Verzehr,
den Verbrauch, die Verdauung der jeweiligen Ware.

In der zitierten Passage geht es Marx um den historischen Prozess, in
dem die Klassengesellschaft mit ihrer Ablosung des Standedenkens allen
den gleichen Zugang zu diesem Stoffwechsel der Warenwelt gewahrt: Je-
de:r kann prinzipiell alles kaufen. Auch wenn nicht alle aufgezihlten Bei-
spiele ess- bzw. trinkbar sind wie Kaffee, Zucker und Heringe, ist das
Neue gerade die schiere Moglichkeit, dass auch die Armen Waren erwer-
ben konnten, die nicht blof§ der Aufrechterhaltung ihres physiologischen
Stoffwechsels dienen — also Brot —, sondern auch dem Genuss, sei er ku-
linarischer, sexueller oder geistiger Art. Dass dieses Freiheitsversprechen
aber den Klassengegensatz nur verschleiert, weil die Armen sich diese Lu-
xusgiiter faktisch nicht leisten konnen, hat den tibergeordneten Grund,
dass das »gesellschaftliche Organ fiir den Stoffwechsel mit den materiellen
und geistigen Produktionen der Gesellschaft von vornherein auf eine be-
stimmte Weise und auf einen besonderen Inhalt eingeschrinkt« ist (ebd.).

Der physiologische Begriff des Organs wird hier unmittelbar mit sei-
ner gesellschaftlichen Organisation verbunden. Von ihr hiangt ab, welche
Moglichkeitsbedingungen und welche Beschrankungen, kurzum: welche
gesellschaftliche Gestalt der Stoffwechsel annimmt. Bei der feudalen und
der kapitalistischen Vergesellschaftung handelt es sich um zwei verschie-
dene Verkehrsformen des Stoffwechsels. Beide schrianken den »Genuf$
des Individuums« auf ihre Weise ein — einmal durch stindische Arbeits-
teilung, einmal durch den Antagonismus von Lohnarbeit und Kapital.
Der Stoffwechsel wird in dieser ersten Anndherung von Marx als ein
tiberhistorisches Phanomen eingefiihrt, das aber auf historisch je spezi-
fische Weise organ-isiert wird. Auf diese Weise fungiert der Stoffwech-
selbegriff als begriffliches Scharnier zwischen gesellschaftlichen Tausch-
verhiltnissen und der physiologischen Dimension des Sozialen, zu der
die Korper der Individuen gehoren.

Dass der Stoffwechsel fur Marx zunichst eine iiberhistorische Kon-
stante ist, zeigt sich in seinem Rohentwurf des Kapitals, den Grundrissen
der Kritik der politischen Okonomie aus dem Jahr 1858. Hier situiert er
den Stoffwechselprozess als eine der kapitalistischen Produktionsweise
vorausgehende Form:

»Die urspriinglichen Bedingungen der Produktion ...kénnen urspriing-
lich nicht selbst produziert sein - Resultate der Produktion sein. Nicht
die Einheit der lebenden und tdtigen Menschen mit den natiirlichen,
unorganischen Bedingungen ihres Stoffwechsels mit der Natur, und da-
her ihre Aneignung der Natur - bedarf der Erkliarung oder ist Resultat
eines historischen Prozesses, sondern die Trennung zwischen diesen un-
organischen Bedingungen des menschlichen Daseins und diesem titigen
Dasein, eine Trennung, wie sie vollstindig erst gesetzt ist im Verhaltnis
von Lohnarbeit und Kapital.« (MEW 42: 3f.)

127

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

Auffallend ist hier, dass Marx von Produktion, nicht aber von Ar-
beit spricht. Es geht ihm zunichst um die elementaren Bedingungen,
unter denen Natur von »lebenden und titigen Menschen« angeeig-
net wird. Im Rahmen seiner Tatigkeit tritt der lebendige Mensch in ei-
nen Stoffwechsel mit der Natur ein — und ist dabei auf Bedingungen
angewiesen, die er selbst nicht geschaffen hat, also etwa auf Rohstof-
fe und Ressourcen, die hier etwas kontraintuitiv als »urspringlich«,
»natiirlich« und dabei »unorganisch« beschrieben sind. Ob tatsichlich
jemals eine ungebrochene Einheit zwischen lebendiger Tétigkeit und
den Bedingungen des Stoffwechsels mit der Natur bestand, bleibt offen.
Es geht Marx hier weniger darum, einen intakten und harmonischen
Urzustand nichtentfremdeter Arbeit zu beschworen als vielmehr um den
Punkt, dass jede Tatigkeit auf die Herstellung von Gebrauchswerten un-
ter »vorgefundenen< Bedingungen abzielt. Diese Art der Naturaneignung
wird durch den historischen Prozess der Trennung von Arbeit und Kapi-
tal verdndert, in dem die Tatigkeit in neue Bedingungen hineingezwun-
gen wird. Hier ist plotzlich nur noch von titigem Dasein, nicht mehr wie
zuvor von lebenden und titigen Menschen die Rede; auch der Stoffwech-
selbegriff wird fiir das Trennungs-Szenario nicht wieder aufgenommen.
Wie wir aber sehen werden, ist der Stoffwechsel hier einem neuen, nim-
lich dem kapitalistisch organ-isierten Stoffwechsel gewichen, der unter
den Bedingungen der Trennung operiert und dabei eine ganz eigene Or-
ganizitit, aber auch eigene Krisenerscheinungen entfalten wird.

In den beiden Passagen aus den Londoner Heften und den Grundris-
sen deuten sich im Kontext des Stoffwechselbegriffs mehrere Dimensio-
nen an, die schon ein Jahr spiter in der Kritik der politischen Okonomie
(1859) aufgenommen und spater im ersten Band des Kapital (1867) aus-
gebaut werden: Das Verstandnis des »Stoffwechsels mit der Natur« als
uberhistorische Konstante, die Situierung des Stoffwechsels in der Zirku-
lation, die Rolle der individuellen Physiologie, die Kopplung von Arbeit
und Stoffwechsel, wobei insbesondere die Unterscheidung von lebendi-
ger und toter Arbeit wichtig wird, und schliefSlich der Stoffwechselriss.
Diese Dimensionen des Stoffwechselbegriffs sollen im ersten Teilkapitel
nach und nach entfaltet werden, um die Garungsfigur angemessen inner-
halb des Marx’schen Stoffwechseldenkens verorten zu konnen.

4.1.2 Metamorphosen in der Zirkulation:
Vom Stoffwechsel zum Formwechsel
Im direkten Anschluss an den ersten Entwurf der Grundrisse verankert

Marx in seinen Studien zur Kritik der politischen Okonomie (1859) den
Stoffwechselbegriff in der Zirkulation:

128

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

»Der Austausch der Waren ist der ProzefS, worin der gesellschaftliche
Stoffwechsel, d.h. der Austausch der besonderen Produkte der Privat-
individuen, zugleich Erzeugung bestimmter gesellschaftlicher Produkti-
onsverhiltnisse ist, welche die Individuen in diesem Stoffwechsel einge-
hen.« (MEW 13: 37)

Als okonomischer Austauschprozess ist der Stoffwechsel immer schon
ein gesellschaftlicher Stoffwechsel, da der Austausch der Waren die sozi-
alen Verhiltnisse spiegelt, in denen die Privatindividuen zueinander ste-
hen. Daher versieht Marx den Stoffwechsel im Kontext der Zirkulation
immer wieder ausdriicklich mit dem Attribut »gesellschaftlich«. Die Vor-
aussetzung dieses Austauschprozesses ist zunichst die Herausbildung des
Geldes, da nur ein allgemeines Aquivalent die qualitativ verschiedenen
Waren als quantitativ vergleichbare Einheiten zirkulieren lassen kann.
Um diesen Doppelcharakter von Gebrauchswert und Tauschwert der
Waren in der Zirkulation fassen zu konnen, differenziert Marx zwischen
Stoffwechsel und Formwechsel:

»Der wirkliche Austausch der Waren, d.h. der gesellschaftliche Stoff-
wechsel geht vor in einem Formwechsel, worin sich die Doppelnatur
der Ware als Gebrauchswert und Tauschwert entfaltet, ihr eigener Form-
wechsel sich aber zugleich in bestimmten Formen des Geldes kristalli-
siert.« (ebd.: 69)

Die sich bei Marx wiederholende Formulierung des »wirklichen Stoff-
wechsels« (ebd.: 70, 101 u.a.) zielt auf die stoffliche Metamorphose
der Waren im Austauschprozess. Formal ist diese Verwandlung in der
Zirkulationsfigur W-G-W ausgedriickt, im » Verkaufen um zu Kaufen«
(ebd.: 70). Eine bestimmte Ware wird fiir eine Geldsumme verkauft,
um mit diesem Geld eine andere Ware der gleichen WertgrofSe kaufen
zu konnen. Ein Gebrauchswert wird also uiber den Umweg des Gel-
des in einen anderen Gebrauchswert getauscht und wandelt so seine
materielle und stoffliche Gestalt; die Ware wechselt »wirklich« ihren
Stoff. In dieser Figur steht der Gebrauch der zweiten Ware und mit-
hin der >Genuss des Individuums« — sein physiologischer Stoffwech-
sel — im Mittelpunkt. Es sind nun ebenjene »lokal-naturwiichsige(n),
angestammt fromme(n), gemiitlich alberne(n) Schranken des gesell-
schaftlichen Stoffwechsels« (ebd.: 76), die mit der historischen Durch-
setzung der umgekehrten Zirkulationsfigur G-W-G tiberwunden wer-
den. Bei dieser Figur wird gekauft, um wieder zu verkaufen. Weil Geld
als Zirkulationsmittel den Anfangs- und Endpunkt dieser Kette bildet
und sich als allgemeine, abstrakte Form nicht qualitativ, sondern nur
quantitativ unterscheiden kann, findet hier lediglich ein » Formwech-
sel« statt (ebd.: tor). Wihrend der Begriff des Stoffwechsels also auf
den Gebrauchswert der Waren und ihre direkte oder indirekte Einspei-
sung in die individuelle Physiologie bezogen ist, zielt der Formwechsel

129

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

auf den Tauschwert. Marx beschreibt eine historische Verselbststin-
digung des letzteren:

»Die Metamorphose der Ware W-G findet statt um ihrer Metamorphose
willen, um sie aus besonderm natiirlichen Reichtum in allgemeinen ge-
sellschaftlichen Reichtum zu verwandeln. Statt des Stoffwechsels wird
der Formwechsel Selbstzweck. Aus der blofsen Form schligt der Tausch-
wert um in den Inhalt der Bewegung.« (ebd.: 106)

Zweck des Formwechsels ist also nicht mehr die Konsumtion der kon-
kreten Ware — diese wird ja wieder verkauft —, sondern die quantitati-
ve Bewegung selbst steht nun im Fokus. In der Figur G-W-G ist bereits
die Kapitalbewegung antizipiert, da der Formwechsel nur dann einen
Sinn hat, wenn die zweite WertgrofSe die erste uberschreitet, wenn aus
G also G* wird. Ohne die Vermehrung der Geldsumme, die der Strich
im G’ markiert, finde kein Formwechsel statt, sondern die Form blie-
be dieselbe.

Beim gebrauchswertbezogenen Stoffwechsel und beim tauschwertbe-
zogenen Formwechsel handelt es sich entgegen haufiger Lesarten keines-
wegs um zwei historische Phasen. Vielmehr findet der gesellschaftliche
Stoffwechsel im Rahmen des Formwechsels statt. Wie Heinrich betont,
setzt die Warenform das allgemeine Aquivalent des Geldes voraus, das
historisch iibergangsweise auch die Formbestimmung einer Geldware
(etwa Gold oder Silber) annehmen kann, aber schliefllich die abstrakte
Papierform erhilt (Heinrich 2001: 156f.). Als Wertmafs setzt das Geld
alle anderen Waren zueinander ins Verhiltnis, macht sie vergleichbar
und tauschbar. Geld ist damit die elementare Voraussetzung der Wert-
form, weshalb Heinrich mit Blick auf die Marx’sche Werttheorie aus-
driicklich von einer »monetiaren Werttheorie« (ebd.) spricht. Das allge-
meine Aquivalent bedarf aber seinerseits eines verbindlichen Mafdes zur
Bestimmung der Wertgroflen und ihrer Abstinde, und dies ist die allge-
meine, d.h. gesellschaftlich durchschnittliche Arbeitszeit. Die Waren wer-
den also erst durch die Abstraktion der sie herstellenden konkreten Ar-
beiten, d.h. durch abstrakte Arbeit als Werte gleichgesetzt:

»Wie die Warenbesitzer die Produkte ihrer Privatarbeiten als Produkte
gesellschaftlicher Arbeit darstellten, indem sie ein Ding, Gold, in unmit-
telbares Dasein der allgemeinen Arbeitszeit und darum in Geld verwan-
delten, so tritt ihnen jetzt ihre eigene allseitige Bewegung, wodurch sie
den Stoffwechsel ihrer Arbeiten vermitteln, als eigentiimliche Bewegung
eines Dings gegeniiber, als Umlauf des Goldes.« (MEW 13: 81f.)

Die Bewegungen, die die Warenbesitzer im Tausch vollziehen, scheinen
von den Waren selbst auszugehen; die Werte der Waren scheinen ih-
nen bzw. dem allgemeinen Aquivalent, dem Gold, zu entstromen. Kurz-
um: Ein gesellschaftlicher Stoffwechsel, der Stoffwechsel der Arbei-
ten, wird als Stoffwechsel der Dinge naturalisiert (ebd.: 113). In dieser

130

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

Verkehrung, die Marx spater als Verdinglichung bzw. als Fetischcharak-
ter der Ware bezeichnen wird, ist es die Metamorphose der Waren, die
auch die Warenbesitzer gleichsam »metamorphosiert«:

»In dem Prozef§ der Metamorphose der Ware wechselt der Warenhiiter
ebensooft die Haut als die Ware wandelt oder das Geld in neuen For-
men anschiefSt. So standen sich die Warenbesitzer urspriinglich nur als
Warenbesitzer gegeniiber, wurden dann der eine Verkaufer, der andre
Kiufer, dann jeder abwechselnd Kaufer und Verkaufer, dann Schatz-
bildner, endlich reiche Leute. So kommen die Warenbesitzer nicht aus
dem Zirkulationsprozef$ heraus, wie sie in ihn eingetreten sind. In der
Tat sind die verschiedenen Formbestimmtheiten, die das Geld im Zirku-
lationsprozef$ erhalt, nur kristallisierter Formwechsel der Waren selbst,
der seinerseits nur gegenstandlicher Ausdruck der wandelnden gesell-
schaftlichen Beziehungen ist, worin die Warenbesitzer ihren Stoffwech-
sel vollziehn.« (ebd.: 115f.)

Hier zeigt sich eine eigentimliche Verschachtelung der Stoff- und Form-
wechselprozesse im Zirkulationsprozess. Der Stoffwechsel wird sichtbar
als gesellschaftliches Verhiltnis, in dem Warenbesitzer, Waren und Geld
gleich einer Kettenreaktion bestdndig ihre Gestalt wechseln. Er bildet
eine Bewegung, von der die Warenbesitzer ihrerseits in Besitz genommen
werden, obwohl sie es sind, die ihren eigenen Stoffwechsel zum Kiufer,
Verkdufer, Schatzbildner und in der Folge den Formwechsel von Ware
und Geld vollziehen.

Dieser Stoffwechsel scheint mit seinem Hang zur Verselbststindigung
zunichst reibungslos zu funktionieren, aber Marx betont, dass bereits im
schieren Auseinanderfallen von W-G und G-W die » Moglichkeit der Kri-
se« liegt (vgl. dazu Heinrich 2001: 160ff.). So birgt die Formbestimmung
des Geldes als » Wertzeichen« (ausgedriickt durch ein Preisschild) zum
einen die Gefahr zu kaufen und das Bezahlen qua Kredit aufzuschieben
— und schlieSlich durch Nichtbezahlen der Zirkulation eine Wertsum-
me vorzuenthalten. Eine andere Gefahr besteht in der Tendenz, durch
Schatzbildung der Zirkulation grofSere Mengen Geld zu entziehen und
es damit bewusst nicht zu verstoffwechseln:

»Das Entreiffen des Geldes aus dem Strom der Zirkulation und Ret-
ten vor dem gesellschaftlichen Stoffwechsel zeigt sich auch dufSerlich
im Vergraben, so daf§ der gesellschaftliche Reichtum als unterirdischer
unverginglicher Schatz in ein ganz heimliches Privatverhiltnis zum Wa-
renbesitzer gebracht wird.« (MEW 13: 108)

Durch die Form des Schatzes beraubt der Schatzbildner dem Geld seine
Funktionen als Zirkulations- und als Zahlungsmittel. Dieses erzwungene
Stillstellen des Geldes lahmt den Zirkulationsprozess und ist damit eben-
so Krisenursache wie es eine vorhandene Stoffwechselstorung anzeigt:

I31

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

»In Zeiten der Erschiitterung des gesellschaftlichen Stoffwechsels findet
selbst in der entwickelten biirgerlichen Gesellschaft das Vergraben des
Geldes als Schatz statt. Der gesellschaftliche Zusammenhang in seiner
kompakten Form - fiir den Warenbesitzer besteht dieser Zusammen-
hang in der Ware und das addquate Dasein der Ware ist Geld — wird ge-
rettet vor der gesellschaftlichen Bewegung. Der gesellschaftliche nervus
rerum <Nerv der Dinge> wird bestattet neben dem Korper, dessen Nerv
er ist.« (ebd.: T108f.)

Marx nutzt hier geschickt die Doppeldeutigkeit des » Vergrabens« und
»Begrabens« aus: Der Schatzbildner vergribt den Schatz im Dienste der
Rettung, des Bewahrens und Konservierens. Er erhofft sich vom Schatz
den ewigen Wert, »den weder die Motten noch der Rost fressen, der ganz
himmlisch und ganz irdisch ist« (ebd.: 107). Dabei realisiert er nicht,
dass er damit den »gesellschaftlichen Zusammenhang« bestattet, in-
dem er seinen Stoffwechsel zum Erliegen bringt. Und dennoch stirbt der
»Korper«, dessen Nerv das Geld ist, nicht einfach im Keller. Weder ver-
fault der Schatz noch verkommt er zu »nutzlose[m] Metall« (ebd.: 109);
»seine Geldseele« entweicht ihm nicht, er bleibt nicht als »ausgebrannte
Asche der Zirkulation, als ihr caput mortuum <chemischer Riickstand>
zurlick« (ebd.). In seiner Inaktivitdt bleibt der begrabene Schatz aktiver
Teil der Zirkulation, steht trotz seiner Bestattung in »bestindiger Span-
nung« (ebd.) zu ihr. Er ist in seiner akkumulierten Form Resultat der
Bewegung im Zirkulationsprozess, bringt aber den Stoffwechsel als zir-
kuldren Aquivalententausch mit seinem erzwungenen Stillstellen seines
Nervs aus dem Gleichgewicht. Die Zirkulation wird hier als homoosta-
tisches System entworfen, in dem Warenwerte und Preise, Kauf und Ver-
kauf, Kauf und Zahlung einander im Sinne der Wertgesetze ausgleichen.
Fiir diese Balance muss die Okonomie in Bewegung bleiben, muss perma-
nent Zirkulationsakte in Gang setzen, die sich wechselseitig rekalibrieren.

Aufgrund der Spannung, in der der Schatz zur Okonomie tritt, geht
das Versprechen der unterirdischen Konservierung, die unabhiangig von
Zeit unverandert stabil bleibt, nicht auf: »Wenn der Schatz nur vermehrt
wird, indem er konserviert wird, so wird er aber auch nur konserviert,
indem er vermehrt wird.« (ebd.: 110) In dieser Gleichzeitigkeit von Kon-
servierung und permanenter Vermehrung wird die Spannung zur Zirku-
lation lebendig gehalten. Die halblebendigen Reserven, die der Kapitalist
in seinen Kellern lagert, werden uns spater im Kontext der Fermentati-
on noch ausfiihrlich beschiftigen. Auch bei ihr handelt es sich um einen
Stoffwechselprozess, der in seiner spezifischen Zeitlichkeit eine Technik
der Konservierung, aber gleichzeitig auch einen Verfallsprozess darstellt.
Weil er nicht aus den gesellschaftlichen Stoffwechselprozessen heraus-
zul6sen ist, muss das dunkle Moment als Teil der Lebens- und Sterbe-
prozesse konzipiert werden, die zum Funktionieren, aber auch zur Auf-
16sung der kapitalistischen Ordnung beitragen.

132

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

Mit Blick auf die oberen Passagen aus der Kritik der politischen Oko-
nomie ist der Stoffwechselbegriff vor allem als Tauschphinomen sicht-
bar geworden, das die Kategorien der Arbeit, des Werts und des Geldes
auf zwei Abstraktionsebenen umfasst: Gebrauchswerte durchlaufen ei-
nen Stoffwechsel, Tauschwerte einen Formwechsel. In der Kritik der po-
litischen Okonomie ist der physiologische Aspekt, der in den Londo-
ner Heften noch auftauchte, in der Gleichsetzung von Stoffwechsel und
Zirkulation zunehmend in den Hintergrund getreten. Insgesamt scheint
sich die Rolle des Stoffwechselbegriffs auf eine Metapher fir den Tausch
zu beschrianken. Dies dndert sich erst wieder im Kapital, wo Marx den
Stoffwechselbegriff in eine Analyse konkreter und abstrakter Arbeit ein-
bettet. Das hier angedeutete dunkle Moment des Stoffwechsels wird im
Kontext der Unterscheidung von lebendiger und toter Arbeit und ihrer
Verbindung zur Garung plausibel werden.

4.1.3 Die Okologisierung der Marx’schen Theorie

Ein Ausgangspunkt der 6kologischen Marxdebatten war die kriti-
sche Uberpriifung des sogenannten Produktivismus-Vorwurfs in der
Marx-Rezeption. Marx und Engels, so die zahlebige Kritik, verabsolu-
tierten menschliche Arbeit, ihr Denken sei von einer naiven wie schran-
kenlosen Fortschritts- und Technologieglaubigkeit gepragt, die Naturbe-
herrschung letztlich zur Bedingung menschlicher Emanzipation mache.
In seiner einflussreichen Studie zum Begriff der Natur in der Lebre von
Marx (1962) hat Alfred Schmidt diesen Vorwurf zu entkriften versucht,
indem er die vielfiltigen Ansdtze dkologischen Denkens im Werk von
Marx und Engels freilegt. Dieses frithe Projekt Schmidts nimmt eine Vor-
reiterrolle auf dem Feld 6kologischer Marxlektiiren ein und fungiert als
Stichwortgeber, aber auch Abgrenzungsfolie diverser Okomarxismen,
die den immanenten Hang zur Umweltzerstorung innerhalb kapitalisti-
scher Vergesellschaftungsprozesse thematisieren (Pepper 1993, Benton
1996, O’Connor 1998, Burkett 1999, Foster 2000, Lowy 2005).

Marx selbst setzte sich intensiv mit den naturwissenschaftlichen For-
schungen seiner Zeit auseinander und lief§ diese in seine Analysen der
warenproduzierenden Gesellschaft einfliefen (Griese & Pawelzig 1993,
Griese & Sandkiihler 1997)." In diesem Zuge arbeitet Marx gehduft mit

1 Die umfassenden Exzerpte, die Marx recht spit, d.h. insbesondere zwischen
1877 und 1883 in den Bereichen der Physiologie, Geologie, Chemie, Mi-
neralogie, Physik und Elektrizitit anfertigte, finden sich in den Bianden 26
und 31 der Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA). Weil Marx diese erst im
Spatwerk angelegten Exzerpte nie zu einer 6kologischen Theorie des Kapita-
lismus ausbuchstabieren konnte, spricht Saito von einer »unvollendeten Kri-
tik des Kapitalismus« (2016). An unveroffentlichtem Archivmaterial zeigt

133

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

Analogien zwischen Phinomenen aus der Physiologie, Biologie, Physik
und Chemie einerseits und politischer Okonomie andererseits. In seiner
Interpretation des Stoffwechselbegriffs macht Schmidt dessen philoso-
phisch-ontologische Verankerung stark, die er im Frithwerk von Marx
identifiziert und im Kontext seines philosophischen Naturbegriffs er-
schlief3t.

Marx’ Aussage, der Mensch konne »in seiner Produktion nur verfah-
ren, wie in der Natur selbst, das heif$t nur die Formen der Stoffe dndern«
(MEW 23: 57, Herv. i.0.) miinde, so Schmidyt, in einer allgemeinen phi-
losophischen Setzung, wonach die Welt »in bestimmten Formen sich be-
wegende Materie« sei (Schmidt 1962: 75). Der Begriff des Stoffwechsels
ziele neben dieser elementaren Transformationslehre aber besonders auf
die Verwandlung von Naturkriften durch den Menschen, der ihnen so
eine Verlebendigung verleiht:

»Indem die Menschen die im Naturmaterial >schlummernden Poten-
zen« entbinden, >erlosenc sie es: das tote An-sich in ein lebendes Fiir-uns
verwandelnd, verlangern sie gleichsam die Reihe der von der Naturge-
schichte hervorgebrachten Gegenstinde und setzen sie auf einer quali-
tativ hoheren Stufe fort [...] Die umwilzende Praxis gelangt so zu einer
nicht nur gesellschaftlichen, sondern auch >kosmischen< Bedeutung. «
(Schmidt 1962: 74f.)

In Schmidts Marxlektiire ist dem Stoffwechsel als Produktion also eine
Lebendigkeit zu eigen, wahrend das, was Marx als die »unorganischen
Bedingungen« der Produktion bezeichnet hatte, zunichst als tote, passi-
ve Ressource auf »Erlosung« durch menschliche Aneignung wartet. Der
Stoffwechsel mit der Natur ist demnach ein Prozess, in dem die Tatig-
keit des Menschen die tote Natur zum Leben erweckt. Ein solches Ver-
stindnis des Lebendigen ist nicht physiologisch, sondern geradezu ma-
gisch ausgerichtet. Obwohl Schmidt betont, dass alle Natur bei Marx
immer schon gesellschaftlich, d.h. durch den Arbeitsprozess vermittelt
ist, akzentuiert er die kosmischen Momente der Metamorphosen, deren
ideelle Urspriinge er in der »alchimistische[n] Transmutationslehre der
Renaissancephilosophen« ausmacht (ebd.: 75).

Als wichtige Beztige fiir Marx’ Verstandnis des Stoffwechsels stellt
Schmidt einerseits Feuerbach und seine romantisch-idealistische Natur-
lehre heraus, zum anderen Jacob Moleschott als Vertreter eines mecha-
nistischen Materialismus. In seinen Studien zur Physiologie des Stoff-
wechsels in Pflanzen und Tieren von 1851 und zum Kreislauf des Lebens
von 1857 stellte sich Moleschott ausgehend vom Bild der menschlichen
Physiologie die Natur als »grofSen Umsetzungs- und StoffwechselprozefS«

Saito auf, wie die 6kologischen Motive sich im 6konomischen Spatwerk zu

einem grofen theoretischen Programm verdichten, das Marx hitte schrei-
ben wollen.

134

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

vor (ebd.: 86). Auch wenn Marx das zwischen Mechanismus und Mys-
tizismus changierende Weltbild Moleschotts abgelehnt habe, tiberneh-
me er dessen »ontologische« Dimension, wonach der Stoffwechsel eine
»ewige Naturnotwendigkeit« sei, so Schmidts Uberzeugung (ebd.: 87).
Angesichts dieser Verortung tiberrascht es nicht, dass Schmidt den Ter-
minus des Stoffwechsels fur einen »naturwissenschaftlich gefarbten, aber
deshalb nicht weniger spekulativen« (ebd.) Begriff halt — eine Einord-
nung, aus der eine gewisse Skepsis, gleichzeitig aber auch eine Faszinati-
on fir die Ambiguitdten des bildreichen Schreibens zwischen mystischem
und naturwissenschaftlichem Vokabular spricht.

Zum konzeptuellen Status des Stoffwechsels hilt Schmidt dennoch et-
was ratlos fest, dass die »immer neuen und zum Teil merkwurdig biolo-
gischen Metaphern« bei Marx als Versuch zu lesen seien, die » Verschran-
kung von Natur und Gesellschaft innerhalb des naturalen Ganzen auf ihren
angemessenen Begriff zu bringen« (ebd.: 78). Aus dieser Sicht ist der Stoff-
wechsel also eine Metapher, die aufgrund ihres konsistenten Gebrauchs —
und weil sie als die »beste Formulierung des Sachverhalts« (ebd.) erschien
— Zuige eines Begriffs annimmt. Schmidt relativiert seine begriffliche Funk-
tion aber immer wieder, wenn er den Stoffwechselbegriff etwa zu nur einem
»Beispiel« fir Marx’ Vorliebe erklart, »sich in einer mitunter etwas dras-
tischen Art die Notwendigkeit gesellschaftlicher Prozesse am Beispiel von
Naturverhiltnissen zu verdeutlichen« (ebd.: 85). Sowohl der Stoffwechsel
als auch Naturverhiltnisse insgesamt schrumpfen in dieser Formulierung
zu jeweils einem von vielen Beispielen fiir den Zwangscharakter gesell-
schaftlicher Verhiltnisse. Dass dhnliche Metaphern im Bildfeld der Phy-
siologie auftauchen, sieht Schmidt als Beleg fiir die rhetorische Funktion
als Exemplar; wenn Marx etwa die Wertform als »6konomische Zellen-
form«, die mechanischen Arbeitsmittel als »Knochen- und Muskelsystem
der Produktion«, die Arbeitsmittel mit Behilterfunktion als das » Gefafs-
system der Produktion« bezeichnet (Marx zitiert nach Schmidt 1962: 91).

Wie Schmidt einrdumt, verleiht die »Ubertragung der Begriffe« aus
einem naturwissenschaftlichen in einen gesellschaftstheoretischen bzw.
philosophischen Kontext ihnen einen »qualitativ neuen Charakter«
(ebd.: 89). Zugleich blieben sie ihrer Herkunft ein Stiick weit verhaf-
tet. Allerdings identifiziert Schmidt eine Ausnahme von der Metapho-
risierung; einen Bereich, in dem Marx den Stoffwechselbegriff »nicht
nur metaphorisch, sondern auch unmittelbar physiologisch« (ebd., Herv.
i.0.) verwendet. Im dritten Kapitalband beschaftigt sich Marx mit der
Trennung von Stadt und Land als einer historischen Dynamik der ka-
pitalistischen Produktionsweise und konstatiert folgende Stoffwechsel-
storungen:

»Auf der anderen Seite reduziert das groffe Grundeigentum die
agrikole Bevolkerung auf ein bestindig sinkendes Minimum und setzt

135

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

ihr eine bestindig wachsende, in groflen Stidten zusammengedringte
Industriebevolkerung entgegen; es erzeugt dadurch Bedingungen,
die einen unheilbaren Riss hervorrufen in dem Zusammenhang des
gesellschaftlichen und durch die Naturgesetze des Lebens vorgeschriebnen
Stoffwechsels, infolge wovon die Bodenkraft verschleudert und diese
Verschleuderung durch den Handel weit iiber die Grenzen des eignen
Landes hinausgetragen wird.« (MEW 25: 821)

Marx fasst hier die Entwicklung der urbanisierten kapitalistischen Ge-
sellschaft in doppelter Weise als Exzess: Zum einen kommt es zu ei-
ner explosionsartigen Zusammenballung der Menschen in den Zentren,
die einer schrumpfenden Landbevolkerung gegentibersteht. Weil diese
extreme Konzentration von Industrie und Menschenmassen dem Bo-
den Diinger entzieht, wird eine Verschwendung natiirlicher Ressourcen,
eine »Verschleuderung« des Erdbodens in globalem Ausmaf$ in Gang
gesetzt.*

Der »unheilbare Riss« des Stoffwechsels — im Englischen mit »meta-
bolic rift« tbersetzt —, ist zum Kernkonzept einer groflen 6komarxisti-
schen Debatte avanciert, weil die irreparablen Schaden dieser Verschwen-
dung sich als immer drangenderes Problem gegenwirtiger Gesellschaften
erweisen (Foster 1999, Burkett 2001, Rudy 2001, Clark et al. 2010,
Moore 20171). Alle zyklischen Rhythmen der Natur, der Wechsel der Jah-
reszeiten, der Ernten sowie alle organischen Kreisldufe von Entstehung
und Niedergang beruhen auf der Fruchtbarkeit des Bodens, der »Bo-
denkraft«. Seine riicksichtslose Ausbeutung macht die Fragilitat dieses
Wechsels der Naturstoffe sichtbar.

Es ist wohl diese Evidenz, die der zitierten Passage den Status ei-
ner Ausnahme von der metaphorischen Verwendung des Stoffwechsel-
begriffs verleiht. Fiir Schmidt scheint erst bei dieser konkreten Analy-
se von Agrikultur und Bevolkerungswachstum die »materiale Seite des
Stoffwechsels von Mensch und Natur« auf, weil damit die Abhingig-
keit des Menschen von »Grundstoffe[n] wie Erde, Wasser und Luft«
(Schmidt 1962: 90, Herv. i.0.) und die Angewiesenheit des Kapitals auf
klimatische und geologische Faktoren schmerzhaft vorgefithrt werden.
Doch die Aufspaltung in eine metaphorische und eine materiale Seite des
Stoffwechselbegriffs beruht auf einer Verkiirzung, die den >gesellschaft-
lichen« Stoffwechsel metaphorisiert und den Stoffwechsel der Erde als

2 Interessanterweise erklirt Marx hier eine »gemifSigte Zone« zur idealen
Vorlage eines solchen Exzesses des Kapitals: »Nicht das tropische Klima
mit seiner iiberwuchernden Vegetation, sondern die gemifSigte Zone ist das
Mutterland des Kapitals.« (MEW 23: 536) Der Mangel natiirlicher Res-
sourcen muss also durch die Entwicklung der Industrie kompensiert werden.
Hier wird die Produktion als Stoffwechsel mit der Natur als immer schon
thermisch-energetische Frage akzentuiert.

136

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

unhintergehbares stoffliches Gesetz naturalisiert. Der »unheilbare Riss«
verlauft demnach zwischen einer destruktiven Gesellschaftsformation
und einer schiitzenswerten Natur, welche iiber eine duflere Grenze der
Verausgabung verfiigt: Sind ihre Ressourcen verbraucht, ihre Krifte ver-
schleudert und der Boden vertrocknet, wird der Riss zum Graben, der in
den Abgrund einer globalen Katastrophe fiihrt.

John Bellamy Foster (2000) hat die Marx’schen Bemerkungen zum
Stoffwechselriss zu einer Krisentheorie des okologischen Bruchs ausge-
baut. Gegen Schmidt zeigt Foster, dass Marx das Stoffwechselkonzept in
seinen 6konomischen Arbeiten konsistent verwendet (ebd.: 157). Foster
sieht im »Riss« eine notwendige Folge des kapitalistischen Zwangs zur
Mehrwertgewinnung, in deren Folge die primaren Quellen des Reich-
tums — Boden und Arbeiter:innen — aufgrund der inharenten Logik des
Kapitals riicksichtslos ausgebeutet werden miissen. Wenn es also um
den inneren Zusammenhang des 6konomischen Stoffwechsels und der
»handfesten« Stoffwechselkrise geht, kann nicht — wie von Schmidt be-
hauptet — eine Dimension metaphorisch und die andere stofflich sein.’
Daher weisen Foster und Burkett die metaphorische Lesart Schmidts
zuruck:

»Worum es sich hier handelt ist nicht blofS ein Bild oder eine Metapher,
sondern ein reichhaltiges Konzept. Der Stoffwechsel lebender Systeme,
im physiologischen Sinn, wird bei Marx weder verwissert noch ver-
allgemeinert, wie es sonst oft der Fall ist. Der Stoffwechsel besteht in
der Aufnahme, der Umgestaltung, der Speicherung und der Abgabe von
Stoffen bei gleichzeitigem Energieumsatz. Dies betrifft — und darin be-
steht die Marxsche Entdeckung — nicht nur lebende sondern auch sozi-
ale Systeme, insofern soziales Leben in der Tat Leben im physiologischen
Sinne darstellt, welches aus sozialem Leben entsteht und seine materi-
elle Basis weiterentwickelt.« (Griese & Pawelzig zitiert nach Burkett &
Foster 2010a: 226)

Diese dezidiert energetische Lektiire des Stoffwechselbegriffs fordert die
Schmidt’sche Aufspaltung zwischen gesellschaftlichem und natiirlichem
Stoffwechsel heraus, indem die gemeinsame Grundlage physiologischer

3 Wie Saito hervorhebt, ist ebendieser stofflich-energetische Charakter so-
wohl der konkreten Arbeit wie der 6kologischen Effekte noch enger auf die
Werttheorie zu beziehen, als es Foster und Burkett tun. Statt Marx’ isolier-
te Bemerkungen iiber Okologie zu sammeln (Saito 2016: 110) und im An-
schluss vor der grofSen apokalyptischen Katastrophe zu warnen — so Sai-
tos strenges Urteil tiber die Kollegen —, sei eine systematische Entfaltung
der Marx’schen Stoffelwechseltheorie als immanentes Moment seiner Kri-
tik der politischen Okonomie notwendig. Auch Folkers (2018) sieht die Be-
sonderheit des Marx’schen Stoffwechseldenkens in der Analyse des Wech-
selverhiltnisses von 6kologischen und 6konomischen Metabolismen, das er
an aktuelle neomaterialistische Debatten um Miill anschlief3t.

137

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

und sozialer Systeme betont wird: ihre Lebendigkeit. Die Kategorie des
Lebens ermoglicht es, die innere Verschrinkung des sozialen und physio-
logischen Stoffwechsels zu verstehen, indem soziales Leben immer schon
als physiologisches gedacht wird; umgekehrt wird physiologisches Leben
nicht als vorsoziale Kraft, sondern immer schon als sozial konfigurier-
te Natur entworfen. Es sind energetische Kapazitiaten der » Aufnahme,
der Umgestaltung, der Speicherung und der Abgabe«, die als Parameter
des Stoffwechselbegriffs fungieren. Die Marx’sche Diagnose eines ener-
getisch verstandenen Stoffwechselrisses wird auf vielfaltige Weise fur die
Analyse aktueller 6kologischer Krisenerscheinungen mobilisiert.*

Ausgehend von der Kritik des kapitalistischen Raubbaus steht fiir
Foster die Frage einer moglichen »Heilung« des bei Marx unheilbar
scheinenden Risses im Vordergrund (Foster 2000: 155). Wenn dieser auf
einem Systemzwang des Kapitals beruht, dann kann eine Wiederherstel-
lung des Stoffwechsels nur durch die Uberwindung der kapitalistischen
Ordnung gelingen. Foster beruft sich fiir diese Einschitzung auf folgen-
de Stelle aus dem dritten Kapitalband:

»Die Freiheit in diesem Gebiet kann nur darin bestehn, dafl der
vergesellschaftete Mensch, die assoziierten Produzenten, diesen ihren
Stoffwechsel mit der Natur rationell regeln, unter ihre gemeinschaftliche
Kontrolle bringen, statt von ihm als von einer blinden Macht beherrscht
zu werden; ihn mit dem geringsten Kraftaufwand und unter den ihrer
menschlichen Natur wiirdigsten und addquatesten Bedingungen
vollziehn.« (MEW 25: 828)

Es ist bezeichnend, dass Marx anstrebt, den Stoffwechsel mit der Na-
tur »rationell« regeln zu wollen. Einmal mehr wird hier deutlich, dass
der Stoffwechsel mit der Natur eine Organisationsweise ist, die je nach
Art der Vergesellschaftung unterschiedlich ausgestaltet werden kann. Fiir
Marx ist Natur keine zu bewahrende Ressource, sondern sie schliefst im-
mer schon gesellschaftliche Tatigkeit ein, die — im emphatisch aufklare-
rischen Sinne — rational oder weniger rational ausfallen kann. Vor die-
sem Hintergrund irritiert Fosters nostalgische Rede von der Heilung des
Risses durch eine Wiederherstellung des Stoffwechsels. Hier wird die ur-
sprungliche Einheit von Mensch und Natur als intakter Urzustand der

4 Gegenstinde einschligiger Studien sind etwa der »okologische
Imperialismus« (Clark & Foster 2009), der durch globale Energietranfers
operiert und den Zugriff des Kapitals auf den Boden von Schwellenlindern
sichert, damit verbundene 6kologische Probleme der Meere (Clausen &
Clark 2005) sowie der Klimawandel, der durch Kohlenstoffmetabolismen
einen »Riss« in der Biosphire produziert (Clark & York 2005). Fir eine
globale Perspektive vgl. die Arbeiten Jason W. Moores (2000, 2008, 2011),
der den Stoffwechselriss aus einer Weltsystemperspektive an historischen
Beispielen der Stadt-Land-Beziehung untersucht.

138

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

Vergangenheit verstanden, zu dem es zuriickzukehren gilte. Wie Marx
aber deutlich macht, ist ein »freier« Stoffwechsel nicht einfach von der
Natur gegeben, sondern im Gegenteil nur durch Rationalitiat und Kon-
trolle zu erreichen. Das Problem am Stoffwechsel im Kapitalismus ist,
dass er sich zur blinden Macht entfesselt hat. Die Losung liegt in einer
gemeinschaftlichen Aneignung dieses Stoffwechsels, welche nicht ein We-
niger an Rationalitdt durch eine Riickkehr zur heilen Natur anstrebt,
sondern in einer Steigerung (kritischer) Rationalitdt besteht. Erst die
freie Assoziation der Produzenten kann den Stoffwechsel mit der Natur
rational regeln. Marx verwendet geradezu 6konomische Beschreibungen
des Adidquaten und des geringen Kraftaufwands, um seine Vision eines
gelungenen Stoffwechsels zu skizzieren.

Doch wenn Stoffwechsel Leben ist — soziales und physiologisches
zugleich —, wie kann er dann rational geregelt werden? Die Grenzen
der Formbarkeit dieses Stoffwechsels werden von den Theoretikern
des Stoffwechselrisses ausschliefSlich in der inhdrenten Destruktivi-
tat kapitalistischer Stoffwechselkreisldufe verortet. Ideen wie »Natur-
schutz« oder »nachhaltiges Wirtschaften« innerhalb der kapitalistischen
Produktionsweise umsetzen zu wollen, erscheint als Absurditit — und
zwar deshalb, weil der Kapitalismus die »duflere Grenze« des Lebens
systematisch ignoriert und ausreizt, bis sie »unheilbar« tiberschritten
ist. Dies trifft sowohl auf den kapitalistischen Hang zu, »die Arbeitszeit
tber die stoffwechsel- und energiebedingten Grenzen der Arbeitskraft
hinaus auszudehnen« (Burkett & Foster 2010a: 236) als auch auf seine
Tendenz, den unaufhaltsamen »Zeitpfeil[s] der Umwelt« (Burkett &
Foster 2010b: 433) zu ignorieren. Aus dieser Sicht markiert der Riss
eine energetische und temporale Grenziiberschreitung, die systematisch
erfolgt und unermiidlich Katastrophenpotential anhauft. Wie Schmidt,
bleiben auch Burkett und Foster der Idee einer dufSeren Grenze verhaftet:
Die kapitalistische Ausbeutung der Landwirtschaft trifft, so formulieren
sie mit Marx, auf die »Grenzen der >ewige(n) Naturbedingung dauern-
der Bodenfruchtbarkeitc und deren notwendige Basis« — den Stoffwech-
sel (ebd.: 422). Suggeriert wird hier ein stabiles Natur-Kultur-Verhilt-
nis, in dem der Stoffwechselriss durch den externen Zugriff des Kapitals
und seine irrationale Bewegung der Grenzuberschreitung fortwihrend
vertieft wird. Echte Nachhaltigkeit ist damit nur jenseits des Kapitals,
d.h. im Rahmen einer verniinftigen Neuausrichtung des gesellschaftli-
chen Stoffwechsels moglich.

Die Frage nach dem Vernunftgehalt des Stoffwechsels beriihrt einen
Kernpunkt in der Debatte um die Gewichtung der jeweiligen Einfliis-
se auf Marx’ Verstandnis des Stoffwechsels. Vielsagend ist der heftige
Widerspruch, den Schmidts Konzentration auf Moleschott als Impuls-
geber des Marx’schen Stoffwechseldenkens ausgelost hat. So zeigt Fos-
ter mit viel Verve, dass die gut dokumentierte Auseinandersetzung mit

139

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

dem deutschen Chemiker Justus von Liebig, der lange vor Moleschott
zu Fragen des Stoffwechsels publiziert hatte, Marx die wichtigeren Im-
pulse gegeben habe (Foster 2000: 161). Wihrend auch Liebig anfangs
sein Denken des Stoffwechsels mit der Idee der » Lebenskraft« und mys-
tischen Elementen zu einem »vitalen Materialismus« verband, kam es
nach der entschiedenen Kritik des deutschen Mediziners und Physikers
Julius Robert Mayer zu einer Versachlichung des Konzepts. Mayer, der
in den frithen 1840er Jahren den ersten Hauptsatz der Thermodynamik
—d.h. das Gesetz der Konservierung von Energie — formulierte, betonte,
der Stoffwechsel betrife nur die »energetische« Ebene, verklarende Be-
griffe wie » Lebenskraft« seien unnétig wie irrefithrend.

Wie Foster festhilt, zielt der Stoffwechselbegriff in der Folge auch bei
Liebig zunehmend auf den reinen Energieaustausch. Auf der Zellebene
wie auf der Ebene des Organismus erscheint der Stoffwechsel als chemi-
scher Prozess, in dem der Korper zu einer warme- und krafterzeugenden
organischen Maschine wird (ebd.). Weil Marx und Engels diese Debat-
ten um Mayer verfolgten, sei es keine Uberraschung, dass Marx’ Ver-
wendung des Stoffwechselbegriffs konsistent mit dieser energetischen
Verschiebung sei, so Fosters Einschitzung. Auch Saito greift die Mole-
schott-Fixierung als haltlosen Versuch Schmidts an, am Naturbegriff des
frithen Marx festzuhalten (Saito 2016: 88).5

Hier hallt die Diskussion zwischen Mechanizismus und Organizismus
nach, wie sie zwischen Liebig und Pasteur in Bezug auf die Girung ge-
fuhrt wurde. Wihrend Liebig in der Darstellung Schmidts anfangs ein
mystischer Schwarmer war, der sich dann der Sachlichkeit verschrieb,
liefS er sich in der Frage der Fermente umgekehrt ausgehend von seinem
chemischen Verstindnis des Prozesses schliefSlich von Pasteurs Vitalismus
mitreifsen; dazu spater mehr (Kap. 8.3.1). Liebigs offensichtliche Ambi-
valenz zwischen mystizistischen und rationalistischen, vitalistischen und
mechanistischen, physiologischen und chemischen Denkansitzen zeich-
net auch Marx’ Arbeiten aus. Fir diese Ambivalenz bleibt in vielen der
neueren 6komarxistischen Lektiiren kein Platz. Der an sich nachvollzieh-
bare Versuch, im Erbe von Marx das Zerrbild einer reinen, ahistorischen
Natur zu vermeiden und deshalb gegen jede spekulativ-ontologische

5 Saito betont, dass Marx den Stoffwechselbegriff bereits Anfang der 1850er
Jahre, also vor seiner Liebig-Lektiire verwendet und macht als seine Quel-
le die Schrift Mikrokosmos. Entwurf einer physiologischen Anthropologie
des befreundeten Kolner Arztes Roland Daniels aus (Saito 2016: 78). In der
Tat wird der Priasenz physiologischer Denkfiguren in dem konfliktreichen
Referenzfeld des Stoffwechselbegriffs zwischen Mechanismus, Mystizismus,
Chemie und Physik von der Literatur wenig Platz eingeraumt. Auch Saito
selbst geht dieser physiologischen Linie nicht weiter nach, sondern sieht sie
als Vorstadium einer systematischeren Verwendung des Stoffwechselbegriffs
im Rahmen der politischen Okonomie.

140

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

Festschreibung von Natur als einer abstrakten, unauflosbaren Einheit
einzutreten, fithrt etwa bei Foster zur Uberbetonung einer aufklireri-
schen, ja szientistischen Linie bei Marx. Ganz selbstverstindlich wird
davon ausgegangen, dass Marx sich das Denken mystisch gepragter Au-
toren teilweise zu eigen gemacht habe, die jeweils irrationalen Anteile
— von Moleschotts Humustheorie (Saito 2016: 89f.) hin zu Liebigs >Le-
benskraft«-Konzept — aber sduberlich ausgespart hitte. Auch wenn diese
aufkldrerischen Lesarten in ihren Abgrenzungen gegen jede Verklarung
gesellschaftlicher Verhiltnisse mit Marx’ Selbstverstandnis {ibereinstim-
men mogen, ist zu bezweifeln, ob eine solche Bereinigung vom Irrationa-
len durchgingig funktioniert. Statt das Marx’sche Verstandnis des Stoff-
wechsels wie Schmidt eindeutig dem Mystizismus Moleschotts oder wie
Foster der vermeintlich rein energetischen Lesart Liebigs zuzuordnen,
werde ich im weiteren Verlauf des Kapitels an der Giarung zeigen, dass
Marx’ Denken sich mitten im Konfliktfeld energetisch-physiologischer
und mystischer Denkrichtungen befindet — und dass genau hier ungeahn-
te Potentiale fur das sozialtheoretische Denken schlummern.

Gegen ein rein chemisch-energetisches Verstandnis des Stoffwechsels
spricht, dass Marx Stoffwechsel und Leben eng aneinanderkoppelt und
er sich — in Ubereinstimmung mit Pasteurs Vitalismus — auf die Garung
als dezidiert lebendige und damit auch ritselhafte Kraft beruft. Der
Stoffwechsel, wie Marx ihn versteht, kommt nicht ohne die Materialitit
des Lebens aus; seine Pointe besteht aber gerade darin, dass er nicht in
organischem Leben aufgeht, sondern auch 6konomische Prozesse und
Dinge wie Produktionsmittel umfasst. Es ist bezeichnend, dass Griese
und Pawelzig (1995) in ihrer energetischen Lektire des Stoffwechsel-
begriffs das Leben als Bindeglied physiologischer und sozialer Systeme
stark machen und als Parameter aber Kriterien einfiithren, die auch un-
lebendige, d.h. anorganische Systeme auszeichnen: Die Aufnahme, Um-
gestaltung, Speicherung und Abgabe von Energie. Als Kapazititen von
Materie im physikalischen Sinn munden diese geradewegs in die Gesetze
der Thermodynamik. Ohne es an der Stelle zu beabsichtigen, geben die
Autor:innen damit einen wichtigen Hinweis: Die Maschinenbewegung
geht bei Marx systematisch in den lebendigen Stoffwechsel ein und ge-
neriert so einen maschinell-organischen Stoffwechselhybrid, der sich —
so meine These — an der Garungsfigur exemplifizieren lasst.

Den Riss als duflere Grenze zu lesen, heifdt blind in die Kraft des
Stoffwechsels als potentiell verniinftiger, rational regelbarer Ordnung
zu vertrauen. Was aber, wenn dem Stoffwechsel selbst ein destruktives,
irrationales Moment innewohnt, das sich nicht einfach unter die (gemein-
schaftliche) Kontrolle des Menschen bringen lasst? Vor dem Hintergrund
der Girung wird der Stoffwechsel als etwas lesbar, das nicht erst durch
den Riss als duflere Grenze beschidigt wird, sondern selbst tiber ein
destruktives Moment verfiigt. Um dieses Argument weiterzuverfolgen,

141

05:3027. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

miissen wir uns von Marx’ ideologiekritischem Selbstverstandnis [6sen.
Es ist die Uberkreuzung zwischen Maschine und Organismus in Marx’
Analyse des Verhiltnisses von lebendiger und toter Arbeit, die die Kon-
turen eines dunklen Materialismus des Stoffwechsels schirfen wird.

4.1.4 Das Ferment der Arbeit

Erst im Kapital beginnt Marx, den Stoffwechselprozess systematisch mit
der Kategorie der Arbeit zusammenzudenken. Dies geschieht einerseits
iiber eine anthropologische Bestimmung von Arbeit, andererseits tiber
eine konkrete Analyse des kapitalistischen Arbeits- und Verwertungs-
prozesses. Ubergreifend hilt Marx im ersten Kapitel zum Gebrauchs-
wert der Ware fest:

»Als Bildnerin von Gebrauchswerten, als niitzliche Arbeit, ist die Arbeit
daher eine von allen Gesellschaftsformen unabhingige Existenzbedin-
gung des Menschen, ewige Naturnotwendigkeit, um den Stoffwechsel
zwischen Mensch und Natur, also das menschliche Leben zu vermit-
teln.« (MEW 23: 57)

Im Stoffwechsel mit der Natur stehen Arbeit und Leben des Menschen
zusammen auf dem Spiel. Dieser engen wechselseitigen Kopplung ist im-
mer schon das Moment der Kontrolle eingeschrieben. Neben ihrer ver-
mittelnden Funktion ist Arbeit »ein Prozef$, worin der Mensch seinen
Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigne Tat vermittelt, regelt und
kontrolliert« (ebd.: 192). Diese Stellen bereiten Marx’ spatere Aussage
zur rationalen Kontrolle des Stoffwechsels vor. Das Moment der Kon-
trolle ist hier auf zwei Ebenen von Belang, die dem Doppelcharakter der
Arbeit als konkreter und abstrakter Arbeit entsprechen. Auf der Ebene
der konkreten Arbeit findet eine kontrollierte Verwandlung des Arbeits-
gegenstandes statt, der so zu einem nutzlichen Gebrauchswert wird. Jede
individuell verausgabte Arbeit findet aber im Rahmen gesellschaftlicher
Verhiltnisse, d.h. bestimmter Produktionsverhiltnisse statt. In der wa-
renproduzierenden Gesellschaft wird die konkrete Arbeit auf eine » Ver-
ausgabung menschlicher Arbeitskraft im physiologischen Sinn« (ebd.:
61) reduziert. Auf dieser Ebene wird sie zu abstrakter Arbeit, die je nach
verausgabtem Quantum einen bestimmten Wert hervorbringt.

Hier setzt die Garungsfigur ein. Im Abschnitt zum Arbeitsprozess und
Verwertungsprozess schreibt Marx: » Der Kapitalist hat durch den Kauf
der Arbeitskraft die Arbeit selbst als lebendigen Garungsstoff den to-
ten ihm gleichfalls gehorenden Bildungselementen des Produkts einver-
leibt.« (ebd.: 200) In diesem Zitat ist in kompakter Form das » Geheim-
nis« der Entstehung von Kapital festgehalten, fiir deren Beschreibung
Marx eine Gegeniiberstellung von lebendigen und toten Bestandteilen

142

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

des Produktionsprozesses vornimmt. Als »lebendige[r] Garungsstoff«
gilt ihm die Arbeit, die von der Arbeitskraft als blofSem Arbeitsvermogen,
d.h. noch nicht lebendigem, ruhendem Potential unterschieden wird. Die
Metapher des Garungsstoffs unterstreicht den Charakter der Lebendig-
keit der Arbeit als einer beweglichen, prozessierenden Kraft und verweist
auf ihre Autonomie, Unverduflerlichkeit und Eigendynamik. Zugleich
ist von Garungsstoff, nicht etwa von einem bereits in Gang befindlichen
Girungsprozess die Rede. Arbeit stellt also ein Ferment im Sinne einer
latenten Potentialitdt dar, welche den Startpunkt, Keim oder Grund-
stock zu nachfolgenden Girungsprozessen bildet, indem sie den toten,
unbeweglichen Bestandteilen des Produkts Wert zusetzt. Sie hat die im
Verwertungsprozess exzeptionelle Eigenschaft, Quelle von Wert zu sein.

Das Ferment ist ein der Arbeit immanentes Prinzip, das sich erst in der
Praxis des Arbeitsprozesses entfalten kann. Am Ende des Transformati-
onsprozesses steht das Produkt dieser Garung, die Ware, die die leben-
dige Arbeit in sich aufgenommen hat. Damit ist die Verwandlung jedoch
nicht abgeschlossen, sondern sie muindet in einen Kreislauf weiterer Ver-
wandlungs- und Expansionsprozesse: Der bei der Verausgabung der Ar-
beit entstandene Wert generiert als Mehrwert Kapital, und wie von selbst
generiert dieses Kapital mehr Kapital. Arbeit wurde zuvor recht vage als
vermittelnde, regelnde, kontrollierende Instanz des Stoffwechsels einge-
fithrt. Jetzt wird sie sichtbar als der lebendige Garungsstoff des kapita-
listischen Stoffwechsels. Was aber erfahren wir durch das Girungsbild,
das durch den Stoffwechselbegriff nicht bereits abgedeckt ist? Um die-
se Frage zu beantworten, miissen wir uns zunichst der Unterscheidung
von lebendiger und toter Arbeit widmen.

In seiner Arbeitswerttheorie unterscheidet Marx zwischen lebendi-
gen und gegenstandlichen Bestandteilen der Arbeit. Mit dem Begriff
der >lebendigen Arbeit« ist der wertschaffende Prozess menschlicher Ta-
tigkeiten, d.h. der unmittelbar vom Menschen zu erbringende Anteil
»konkreter Arbeit« bezeichnet. Wihrend diese im Zeitverlauf, d.h. im
Arbeits- und Herstellungsprozess sichtbar wird, driickt sich vergegen-
standlichte Arbeit >raumlich< in den Dingen der Produktion sowie als
Wert aus. In Form von Produktionsmitteln konstituiert sie ein ruhendes
Potential, das ohne lebendige Arbeit nicht »aktiviert« werden kann. Doch
wie funktioniert die anfiangliche Einverleibung? Wie kann jene ratsel-
hafte Ubertragung der Lebendigkeit auf das tote Objekt gelingen? Hier
miissen wir uns den buchstiblichen Wechsel der Stoffe im Arbeitspro-
zess ansehen, der zunichst unabhingig von den gesellschaftlichen Pro-
duktionsverhiltnissen behandelt wird. In der bisherigen Darstellung auf
Basis der Grundrisse wurde die Metamorphose im Tausch verortet, der
weniger eine konkrete stoffliche Transformation des Gegenstands als sei-
ne raumliche Verschiebung in der Zirkulation bezweckt. Anders verhilt
es sich im Arbeitsprozess, der neben der Arbeitstitigkeit die »stofflichen

143

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

Mittel« des zu bearbeitenden Arbeitsgegenstands und des bearbeiten-
den Arbeitsmittels, z.B. eines Werkzeugs oder einer Maschine umfasst.
Der Mensch bedient sich bei seiner konkreten Tatigkeit des Arbeitsmit-
tels, um »eine von vornherein bezweckte Verianderung des Arbeitsgegen-
standes« herbeizufiihren (ebd.: 195). Dieser Gesamtprozess bewirkt also
eine buchstibliche »Formverianderung« des Naturstoffs: Sein Zustand
ist nach der Bearbeitung ein vollkommen anderer. Das fertige Produkt —
ein Gebrauchswert — markiert das Ende, das >Erloschen«< des Prozesses.

Marx beschreibt den Arbeitsprozess als »Form der Bewegung« (ebd.:
204), die im fertigen Produkt zum Stillstand kommt: »Was auf seiten
des Arbeiters in der Form der Unruhe erschien, erscheint nun als ru-
hende Eigenschaft, in der Form des Seins, auf seiten des Produkts. Er
hat gesponnen, und das Produkt ist ein Gespinst.« (ebd.: 195) Die Ar-
beitstatigkeit (hier das Spinnen) verschmilzt gleichsam mit dem Produkt
(dem Garn) und ist am Schluss in ihm »vergegenstidndlicht«. Um das
Beispiel des Spinnens weiterzufiihren: »Am Ende einer Stunde ist die
Spinnbewegung in einem gewissen Quantum Garn dargestellt, also ein
bestimmtes Quantum Arbeit, eine Arbeitsstunde, in der Baumwolle ver-
gegenstandlicht.« (ebd.: 204) Aus einer Prozessform wird so eine Zu-
standsform. Zurtick bleibt ein erstarrter Zustand des »Seins«, der unle-
bendigen Gegenstiandlichkeit. Hier kommt nun das »Einverleiben« ins
Spiel: Der rohe Arbeitsgegenstand fungiert als » Aufsauger« einer ver-
ausgabten Arbeitsmenge, und erst jene » Aufsaugung« der Arbeit schafft
einen Gebrauchswert (Garn). Das fertige Produkt ist damit » Gradmes-
ser« der »eingesaugten Arbeit« (ebd.). Diese ldsst sich durch die Arbeits-
stunden numerisch messen: So zeigt » 1o Pfund Garn 6 eingesaugte Ar-
beitsstunden an.« (ebd.) Die Gegenstinde konsumieren also die Arbeit,
indem sie sie einsaugen. Andererseits konsumiert die Arbeit aber umge-
kehrt auch die Arbeitsgegenstiande:

»Die Arbeit verbraucht ihre stofflichen Elemente, ihren Gegenstand und
ihr Mittel, verspeist dieselben und ist also KonsumtionsprozefS. Die-
se produktive Konsumtion unterscheidet sich dadurch von der indi-
viduellen Konsumtion, dafS letztere die Produkte als Lebensmittel des
lebendigen Individuums, erstere sie als Lebensmittel der Arbeit, seiner
sich betitigenden Arbeitskraft, verzehrt. Das Produkt der individuel-
len Konsumtion ist daher der Konsument selbst, das Resultat der pro-
duktiven Konsumtion ein vom Konsumenten unterschiednes Produkt. «

(ebd.: 198)

Bei der Arbeit handelt es sich um eine produktive Konsumtion, insofern
sie Gegenstand wie Mittel als » Lebensmittel der Arbeit« verzehrt und
etwas Drittes — das Produkt des Konsums — hervorbringt. Dieser Kon-
sumtionsprozess der Arbeit ist nicht nur produktiv, sondern triagt auch
ein destruktives Moment in sich. Denn das bearbeitete Rohmaterial, das

144

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

hiufig gar nicht »roh«, sondern bereits ein »durch die Arbeit filtrier-
ter Arbeitsgegenstand« ist wie etwa der Samen in der Landwirtschaft,
tragt gerade in seiner Nutzung als Arbeitsmittel die »Spur vergangner
Arbeit« (ebd.: 196). Diese Spur tritt vor allem negativ, d.h. als Mangel
in Erscheinung:

»Machen Produktionsmittel im ArbeitsprozefS ihren Charakter als Pro-
dukte vergangner Arbeit geltend, so durch ihre Mingel. Ein Messer, das
nicht schneidet, Garn, das bestindig zerreifSt usw., erinnern lebhaft an
Messerschmied A und Garnwichser E. Im gelungnen Produkt ist die Ver-
mittlung seiner Gebrauchseigenschaften durch vergangne Arbeit ausge-
loscht.« (ebd.: 197)

Die stofflichen Defekte der Produktionsmittel erinnern daran, dass vor-
her Arbeit in sie geflossen ist — und dass diese Arbeit aber nicht im Sin-
ne der »von vornherein bezweckte[n]| Veranderung« gelungen ist. Ein
Unfall, eine Storung oder mangelnde Sorgfalt haben unproduktive Pro-
duktionsmittel hervorgebracht. Daneben ist eine Form der graduellen
Zerstorung denkbar, die im Verbrauch, im Verschleifs, in der Abnutzung
der Produktionsmittel durch zweckmifSige produktive Arbeit begriindet
liegt. Ein Messer, das nicht schneidet, verweist dann nicht auf den Mes-
serschmied, sondern auf den Fleischer, dessen ausgiebiges Schneiden das
Messer hat stumpf werden lassen. Der Produktivitit wohnt aus dieser
Sicht selbst eine langsame Destruktivitat inne. Marx macht zudem auf
einen dritten Modus der Destruktivitit aufmerksam, der nicht auf die
Tatigkeit der Arbeit, sondern die Tatigkeit der Natur zuriickgeht:

»Eine Maschine, die nicht im Arbeitsprozef§ dient, ist nutzlos. AufSerdem
verfillt sie der zerstorenden Gewalt des natiirlichen Stoffwechsels. Das
Eisen verrostet, das Holz verfault. Garn, das nicht verwebt oder verstrickt
wird, ist verdorbne Baumwolle. Die lebendige Arbeit mufs diese Dinge er-
greifen, sie von den Toten erwecken, sie aus nur moglichen in wirkliche
und wirkende Gebrauchswerte verwandeln. Vom Feuer der Arbeit be-
leckt, als Leiber derselben angeeignet, zu ihren begriffs- und berufsmafi-
gen Funktionen im Prozef§ begeistet, werden sie zwar auch verzehrt, aber
zweckvoll, als Bildungselemente neuer Gebrauchswerte, neuer Produkte,
die fahig sind, als Lebensmittel in die individuelle Konsumtion oder als
Produktionsmittel in neuen ArbeitsprozefS einzugehn.« (ebd.: 198)

Was Marx hier beschreibt, sind nicht die Spuren menschlicher Arbeit,
sondern die Spuren des natiirlichen Stoffwechsels, der neben Entstehung
auch Niedergang einschliefSt. Marx verortet die zerstorende Dimension
des Stoffwechsels in den Verfallsprozessen der Natur, im Verrosten, Ver-
faulen und Verderben von Stoffen. Lebendige Arbeit interveniert in die-
sen unproduktiven, sinnlosen Prozess des Niedergangs und tiberfiithrt
die toten Dinge in das Reich des Lebendigen, was hier bedeutet: in die
Sphire der Produktivitit, des Neuen, des Niitzlichen und Zweckvollen.

145

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

Betont wird hier die permanente zyklische Erneuerung durch Arbeit
und ihr Potential, sich in weiteren Arbeitsprozessen direkt oder indirekt
fortzusetzen. Produkte sind also nach ihrer Herstellung, ihrem Produkt-
werden nicht einfach tot, sondern auch potentielle Produktionsmittel fiir
weitere Arbeitsprozesse. Sie warten regelrecht auf den »Kontakt mit le-
bendiger Arbeit«, denn diese ist »das einzige Mittel, um diese Produk-
te vergangner Arbeit als Gebrauchswerte zu erhalten und zu verwirkli-
chen.« (ebd.) Die Kette der Produktivitit reifst bei Marx nie ab. Selbst
wenn das Produkt individuell konsumiert wird, ist dies ein Beitrag zur
Reproduktion der Arbeitskraft und daher Anlass neuer Arbeitsprozesse.
Das Motiv der Verlebendigung, des Erweckens von den Toten, steht fiir
diesen nie endenden Zyklus der Produktivitat menschlicher Arbeit. Nur
ihre Lebendigkeit vermag es, Dinge zu verwandeln, und hier kommt das
magische Vokabular der »Begeistung«, auf das auch Schmidt rekurriert
hatte, ins Spiel. Wenn Marx die Arbeit hier als »Feuer« beschreibt, das
die Dinge »beleckt« und als »Leiber« in Besitz nimmt, dann klingt hier
wieder die Doppelbedeutung des Produktiven und Destruktiven an, die
im Feuer als verwandelnder, aber auch zerstorerischer Kraft liegt. Die
destruktive Seite ldsst Marx dann aber rasch wieder fallen, indem er die
inharente Destruktivitit von natiirlichem Stoffwechsel und menschlicher
Arbeit erneut produktivistisch auflost.

Bis hierhin war der Arbeitsprozess als »ewige Naturbedingung des
menschlichen Lebens« (ebd.: 199) und daher unabhingig von seiner ge-
sellschaftlichen Organisation dargestellt. Marx schliefSt hier an seine frii-
hen Schriften an, in denen er Arbeit in ihrer elementaren Funktion, Ge-
brauchswerte hervorzubringen und so das physische (Uber-)Leben zu
sichern, als das Wesen des Menschen bestimmt: »Indem die Menschen
ihre Lebensmittel produzieren, produzieren sie indirekt ihr materielles
Leben selbst« (MEW 3: 21), heifst es zur zirkuldren Kopplung von Ar-
beit und Leben. Unter den Bedingungen der kapitalistischen Warenpro-
duktion dndern sich die Bedingungen der Kontrolle, denn der » Arbeiter
arbeitet unter der Kontrolle des Kapitalisten, dem seine Arbeit gehort«
(MEW 23: 199). Das bedeutet einerseits, dass der Kapitalist die Momen-
te der Zerstorung unter seine Kontrolle bringt. Er stellt sicher, dass die
Verwendung der Produktionsmittel »zweckmifSig« ist, dass Exzesse wie
die Verschwendung von Rohmaterial ausgeschlossen werden und dass
»das Arbeitsinstrument geschont, d.h. nur so weit zerstort wird, als sein
Gebrauch in der Arbeit ernétigt« (ebd.: 200).

Mit Blick auf den Arbeitsprozess sind die Produktionsmittel fiir die
Arbeiter:in nicht Kapital, sondern blofs Mittel und Material der zweck-
mifSigen produktiven Tatigkeit. Hinsichtlich des kapitalistischen Ver-
wertungsprozesses dagegen verwandeln sich die Produktionsmittel in
»Mittel zur Einsaugung fremder Arbeit« (ebd.: 289). Marx verwen-
det die energetischen Begrifflichkeiten des >Ein-< und >Aussaugens«

146

05:3027. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

lebendiger Arbeit nun anders als oben. Im elementaren Arbeitsprozess
erfolgt die Einsaugung bei der Herstellung des Gebrauchswerts: Das Pro-
dukt saugt ein bestimmtes Quantum Arbeit ein. Die kapitalistische Ein-
saugung ist weniger eine Frage des Arbeitsprozesses als des Verwertungs-
prozesses, unter dessen Diktat der Arbeitsprozess nun steht. Weil in der
kapitalistischen Verwertung das Arbeitsprodukt dem Kapitalisten und
nicht der Arbeiter:in gehort, saugt es »fremde« Arbeit ein. Oder genau-
er: Der Kapitalist delegiert dieses Einsaugen, ohne in den Prozess selbst
direkt involviert zu sein. Fiir Edmonson und Mladek ist er damit eine
»quintessential figure of the undead—adding nothing to the metabolic
interaction between labor and nature but instead vampirically sucking
out the life activity of labor« (Edmonson & Mladek 2017: 46).

In diesem Licht wird der Kapitalist zum parasitaren Blutsauger, der
sein eigenes Leben aus dem Anzapfen fremden Lebens generiert. Damit
setzt ein Exzess des Einsaugens ein, der in Marx’ Beschreibungen zum
systematischen wie hemmungslosen >Ausschlucken< und >Auspumpenc
gesteigert wird. Die Bedingungen der Lebendigkeit und ihrer Ubertra-
gung dndern sich durch diese Prozesse grundlegend. Wihrend die Ar-
beitsmittel geschont werden, finden die Arbeiter:innen keine Gnade. Es
ist ein paradoxer Balanceakt des kontrollierten Exzesses, den der Kapi-
talist vollbringen muss: Die Lebendigkeit der Arbeit — und damit auch
ihre inharente Destruktivitat — wird aktiviert, ausgenutzt und auf exzes-
sive Weise leergesaugt, gleichzeitig diirfen ihre destruktiven und exzessi-
ven Momente im Rahmen des Arbeitsprozesses und dariiber hinaus nicht
zum Tragen kommen. Ob dieser Versuch ihres Ausschlusses erfolgreich
ist, ist jedoch eine andere Frage. Der Kapitalist unterschitzt die giren-
den Potenziale der lebendigen Arbeit, die er als Ware eingekauft hat. Die
Unterscheidung von lebendiger und toter Arbeit, an deren Schnittstelle
die Girung zu verorten ist, wird uns helfen, die genuin destruktive Dy-
namik des Stoffwechsels fassen zu konnen.

4.1.5 Lebendige und tote Arbeit

Dass Arbeit als »lebendiger Garungsstoff« fungieren kann, der den toten
Bestandteilen des Produkts Wert zusetzt, setzt eine ganz bestimmte Kon-
stellation von Dingen und ihren Bewegungen voraus. In der von Marx
verwendeten Metaphorik hat der Kapitalist die Rolle des Fermenteurs
inne: Durch seinen Ankauf von Arbeitskraft kann er tiber diese fiir einen
bestimmten Zeitraum verfiigen und so den >Garungsstoff< Arbeit inner-
halb des Arbeitsprozesses frei einsetzen und verbrauchen. Die Arbeits-
kraft und mit ihr das >lebendige Ferment« der konkret verausgabten Ar-
beit wird zum Tauschwert und folglich auf abstrakte Arbeit reduziert.
Neben den lebendigen Bestandteilen des Prozesses besitzt der Kapitalist

147

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

auch seine >toten<« Komponenten, die Produktionsmittel; fir ihn gilt es,
alle Bestandteile so zu organisieren, dass der Inwertsetzungsprozess, d.h.
die Einsaugung, funktioniert:

»Indem der Kapitalist Geld in Waren verwandelt, die als Stoffbildner
eines neuen Produkts oder als Faktoren des Arbeitsprozesses dienen,
indem er ihrer toten Gegenstandlichkeit lebendige Arbeitskraft einver-
leibt, verwandelt er Wert, vergangne, vergegenstindlichte, tote Arbeit in
Kapital, sich selbst verwertenden Wert, ein beseeltes Ungeheuer, das zu
»arbeiten< beginnt, als hitt’ es Lieb’ im Leibe.« (MEW 23: 209)

Hier bringt Marx die Eigentiimlichkeit der kapitalistischen Einsaugung
auf den Punkt: Die Arbeitskraft wird ausgesaugt, etwas Totem einver-
leibt und dadurch wird dieses Tote lebendig. Das Ergebnis ist das Unge-
heuer des Kapitals, das wie von selbst arbeitet. Im Rahmen dieser zom-
bieartigen Kapitalbewegung sind die Produktionsmittel nunmehr keine
passiven, toten Gebilde, sondern verlebendigen sich im Hinblick auf den
Arbeitsprozess. Es ist an der Stelle nicht der Kapitalist, der diese Einsau-
gung vollzieht — anders als die orthodoxe Rede vom ausbeutenden Ka-
pitalisten suggeriert. Vielmehr bilden die Produktionsmittel die lebendi-
gen Agenten und Infrastrukturen der Einsaugung. Obwohl der einzelne
Kapitalist als » personifiziertes Kapital « bezeichnet wird, spielt er fiir die
Bewegung des Kapitals weniger eine tragende als eine blof§ ausfiihren-
de Rolle. Denn die Effizienz jener Bewegung ist daraus zu erklaren, dass
die Kapitalbewegung in ihrer Natur als sich selbst verwertender Wert
eine Eigendynamik in Gang setzt. Mit der Feststellung, dass die Pro-
duktionsmittel sich in »Mittel zur Einsaugung fremder Arbeit« (ebd.:
289) verwandeln, verweist Marx darauf, dass sich materielle, zunichst
nicht-lebendige Objekte im Rahmen der automatisierten Kapitalbewe-
gung zu lebendigen Akteuren entwickeln. Der vorherige Antagonismus
von lebendig und tot wird durch die Beobachtung verkompliziert, dass
die kapitalistische Produktionsweise eine eigentiimliche Subjekt-Ob-
jekt-Verkehrung evoziert: »Es ist nicht mehr der Arbeiter, der die Pro-
duktionsmittel anwendet, sondern es sind die Produktionsmittel, die den
Arbeiter anwenden.« Direkt im Anschluss schreibt Marx:

»Statt von ihm [dem Arbeiter, E.B.] als stoffliche Elemente seiner pro-
duktiven Tatigkeit verzehrt zu werden, verzehren sie [die Produktions-
mittel, E.B.] ihn als Ferment ihres eignen Lebensprozesses, und der Le-
bensprozess des Kapitals besteht nur in seiner Bewegung als sich selbst
verwertender Werth.« (ebd.: 290)

Zuvor hatte Marx festgestellt, dass die Produktionsmittel im Rahmen
des Arbeitsprozesses fiir die Arbeiter:in zunachst nicht als Kapital, son-
dern als blofSes Material der zweckmifSigen produktiven Tatigkeit in Er-
scheinung treten. In diesem Szenario war die Arbeit der Garungsstoff,
der die Produktionsmittel »verzehrt«; diese bildeten blofS die leblosen

148

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

»stofflichen Elemente« oder das zu fermentierende Material, das durch
den Garungsstoff Arbeit durchdrungen wurde. Dieses der »einfachen«,
d.h. nicht kapitalistischen Warenproduktion entsprechende Verhiltnis
bildet zu Beginn des Zitats die Folie, vor der eine Abweichung von die-
ser autonomen Verwendung des Arbeitsferments konstatiert wird. Auto-
nom war diese insofern, als das Ferment der Arbeit die Produktionsmit-
tel im Sinne der Interessen der Arbeiter:innen produktiv transformiert
(»verzehrt«). Als Konsequenz der Subjekt-Objekt-Verkehrung aber set-
zen die Produktionsmittel einen eigenen Lebensprozess in Gang, indem
sie die Arbeiter:in als Ganze (nicht nur ihre Arbeit!) als ihr eigenes Fer-
ment verzehren. Sie tun etwas, was der Kapitalist nicht kann: Sie neh-
men die Arbeiter:in in ihrer sinnlich-lebendigen Totalitit in Besitz, wih-
rend der Kapitalist weder die Arbeiter:in noch die Arbeit kaufen kann,
sondern nur die Arbeitskraft als das (physiologische) Vermogen und die
Bereitschaft zur Arbeit.

Das Ferment der Arbeit(er:in) ist zum Ferment der Produktionsmittel
geworden, die durch dessen Aneignung erst ihre Verlebendigung vollzie-
hen konnen. War die Lebendigkeit zuvor noch eine vitalistische Kategorie
des Korpers, ist sie nun zu einem maschinenhaften Automatismus gewor-
den. Die Pointe aber ist, dass dieser Mechanismus nun selbst organischen
Bewegungsprinzipien folgt. Es kann keine Rede mehr davon sein, dass
das lebendige Ferment der Arbeit mit den »toten [...] Bildungselementen
des Produkts« konfrontiert ist; vielmehr sind die Produktionsmittel, die
im Rahmen der Arbeitswerttheorie noch als unlebendig charakterisiert
waren, jetzt selbst zum Leben erwacht. Es handelt sich um einen gespens-
tischen, maschinenhaften Lebensprozess, der sich durch die Aneignung
»fremden< Lebens selbst aufrechterhilt. Das Ferment der Arbeit wird im
Rahmen der Kapitalbewegung eingesetzt, die fur ihr konstantes Prozes-
sieren ebenjenes Ferments bedarf, um nicht zu stagnieren. Ohne lebendi-
ge Arbeit verfiigen die Produktionsmittel tiber keinen Garungsstoff, der
sie antreiben konnte. Eine vollstindige Maschinisierung wiirde dem Ka-
pitalismus sein Fundament, die Mehrwertgenerierung, entziehen.

Wir haben es hier mit dem gleichen Ausgangsferment wie zuvor zu
tun — dem der menschlichen Arbeit —, das aber transformiert und in eine
andere Logik uiberfithrt wurde. Der Lebensprozess der Produktionsmit-
tel besteht nicht mehr aus vitalen Energiehaushalten, die an den einzel-
nen Korper der Arbeiter:in gebunden sind, sondern ist nun eine ganz
bestimmte Bewegung: die Kapitalbewegung. Es ist also ein kiinstlicher
Lebensprozess, der einen genuinen Lebensprozess bis zur Perfektion zu
imitieren vermag, der in seinem Charakter als gesellschaftliche Natur
selbst organisch funktioniert; nur deshalb ist jene Aussaugungs- und
Ubertragungsbewegung moglich. Das Leben der Produktionsmittel hat
die humanen oder anderweitig organischen Bestandteile in sich aufge-
nommen und daraus einen maschinenhaft-mechanischen Lebensprozess

149

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

generiert. Marx fithrt hier also neben dem Ferment menschlicher Arbeit
eine zweite Form des Ferments ein, das an eine zweite Form des Lebens
gekniipft ist. Wihrend die erste noch des individuellen Lebens der Arbei-
ter:in bedurfte, ist diese zweite Bedeutung nun auf den Lebensprozess der
Kapitalbewegung gemiinzt. Dass das Kapital den Gegensatz von mecha-
nischem und organischem Prozess tiberwindet, macht es problematisch,
noch am Leben als positiver, emanzipativer Kraft festzuhalten. Wenn das
Leben von der Maschine inkorporiert wird und sich als unheimlicher le-
bendig-toter Hybrid umso effektiver gegen anderes Leben richten kann,
verliert es seine Kontur als Gegenmittel zum »toten Produkt«. McKen-
zie Wark konstatiert in ihrem Buch Capital is Dead (2019) mit Blick auf
den gegenwirtigen Informationskapitalismus, dass dessen Kontrollme-
chanismen eine immer engere Verflechtung von Information, Techno-
logie und Leben bewirken: »[...] it is no longer helpful to posit the vi-
talism of living labor against capital as dead labor« (Wark 2019: 36).¢

Marx selbst ist weit davon entfernt, mit der Giarung einen frohli-
chen Vitalismus der Uberwindung toter Arbeit zu assoziieren. Der le-
bendige Garungsstoff ist der Ausgangspunkt des Garungsprozesses: der
Verwandlung von Geld in Kapital. Als eine potenziell ziel-, maf3- und
endlose Bewegung ist das Kapital »sich selbst verwertender Wert«, ein
»automatisches, in sich selbst prozessierendes Subjekt« (MEW 23: 169).
Kapital ist der »uber die verschiedenen Phasen (Produktion und Zirku-
lation, Kreislauf des Kapitals) dieser Bewegung tibergreifende, sich in ihr
erhaltende und vervielfiltigende Wert« (MEW 42: 514). Weil die gegen-
standliche Arbeit sich durch das Einsaugen der lebendigen Arbeit erhilt
und vermehrt — und so zu Kapital wird —, bezeichnet Marx den kapita-
listischen Produktionsprozess als »Herrschaft der toten tiber die lebendi-
ge Arbeit« (MEW 23: 200). Diese Einsaugung ist energetisch wesentlich
effektiver als direkte Zwangsarbeit, da sie automatisiert und organisch
prozessiert: »Und als Produzent fremder Arbeitsamkeit, als Auspumper
von Mehrarbeit und Exploiteur von Arbeitskraft, ibergipfelt es an Ener-
gie, MafSlosigkeit und Wirksamkeit alle fritheren auf direkterer Zwangs-
arbeit beruhenden Produktionssysteme.« (ebd.: 279)7

Dass die Herrschaft der toten Arbeit aber vor allem die Arbeiter:in
unterjocht, wird an der konkreten Totalitit ihres Lebens deutlich. Die

6  Wark macht die Technologie als Mittler von Leben und Tod stark: »Marx
could see technology as connected to the human in a double way. To put it
simply: the content of technology is labor; the form of technology is capi-
tal. It is living labor that makes technology; technology is congealed dead
labor—pink goo—that then returns to confront the worker in the form of
capital.« (Wark 2019: 38f.)

7  Die Formulierung der toten Arbeit, die die lebendige beherrscht, ist in der
Hinsicht bemerkenswert, dass Marx als Bedingung von Herrschaft eine
»Aneignung fremden Willens« festmacht: »Zum Tier, Boden etc. kann [...]

150

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

Arbeiter:innen sind gezwungen, mehr zu arbeiten als »der enge Umkreis
ihrer eignen Lebensbediirfnisse« verlangen wiirde (ebd.: 328) — und doch
reicht das, was die Arbeiter:in als Lohn erhilt, blofs dazu aus, »um sein
[*ihr] nacktes Leben wieder zu erzeugen« (MEW 4: 476). Denn es ist die
einzelne Arbeiter:in, die, indem sie arbeitet, als organisches Lebewesen
vitale Energie aufwendet.® Als Lohn erhilt sie ein Energiedquivalent, des-
sen Wert nie Giber die Wiederherstellung der verausgabten Energie hin-
ausgeht, ja hinausgehen darf, da sonst kein Mehrwert — Produkt der sys-
tematischen Uberschreitung der »notwendigen« Arbeitszeit — entstehen
wirde. Wie Burkett und Foster festhalten, beschriankt sich die »Rege-
neration der Arbeitskraft in energetischer und bio-chemischer Hinsicht
nicht nur (auf) den Konsum von Kalorien« (Burkett & Foster 2010a:
235), sondern sie erfordert neben Kleidung, Korperpflege und Behau-
sung — d.h. der Befriedigung von Grundbediirfnissen, die den physio-
logischen Stoffwechsel- bzw. Energiekreislauf des Atmens, Essens, Aus-
scheidens und Schlafens aufrechterhalten — Entspannung, frische Luft,
Tageslicht und Sonnenwirme (ebd.). Dieses energetische » Aufladen«
ist also ein notwendiger Teil des Arbeitsprozesses, dessen Ausmaf$ aber
nicht fest bestimmt ist, sondern stets zur Verhandlung steht. Indem der
Kapitalist die Grenze der zugestandenen Zeitspanne zur Reproduktion
der Arbeitskraft standig weiter zu driicken versucht, hilt er sie beweg-
lich. Marx notiert dazu:

»Ein Mensch kann wihrend des natiirlichen Tags von 24 Stunden nur
ein bestimmtes Quantum Lebenskraft verausgaben. So kann ein Pferd
tagaus, tagein nur § Stunden arbeiten. Wahrend eines Teils des Tags muf3

kein Herrschaftsverhiltnis stattfinden durch die Aneignung, obgleich das
Tier dient. Die Aneignung fremden Willens ist Voraussetzung des Herr-
schaftsverhiltnisses. Das Willenlose also, wie Tier z.B., kann zwar dienen,
aber es macht den Eigner nicht zum Herren.« (MEW 42: 408) Bei der Herr-
schaft der toten tiber die lebendige Arbeit ldsst sich zwar auf die Kollektiv-
subjekte jener Arbeitsbestandteile schliefen — Lohnarbeiter:innen und Ka-
pitalisten —, aber die Dynamik der Arbeit selbst ist nicht deckungsgleich mit
ihnen, sondern verselbststindigt sich von diesen festen Positionen im Klas-
sengeflige. Denn auch der Willen des Kapitalisten wird angeeignet; dieser ist
nicht »Herr« der Arbeiter:in, sondern dient wie sie einem abstrakten Prin-
zip: der Logik des Kapitals.

8  Als Funktion der Leiblichkeit wird die Arbeit durch den Sinnesapparat er-
fahrbar, die den Menschen als physiologisches Wesen mit allen fiinf Sinnen
in die Tatigkeit involviert: »Wie verschieden die niitzlichen Arbeiten oder
produktiven Tatigkeiten sein mogen, es ist eine physiologische Wahrheit,
dafS sie Funktionen des menschlichen Organismus sind und daf jede solche
Funktion, welches immer ihr Inhalt und ihre Form, wesentlich Verausga-
bung von menschlichem Hirn, Nerv, Muskel, Sinnesorgan usw. ist.« (MEW
23:77)

I51

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

die Kraft ruhen, schlafen, wihrend eines andren Teils hat der Mensch
andre physische Bedurfnisse zu befriedigen, sich zu nahren, reinigen,
kleiden usw. [...] Aber was ist ein Arbeitstag? Jedenfalls weniger als ein
naturlicher Lebenstag. Um wieviel? Der Kapitalist hat seine eigne An-
sicht Giber dies ultima Thule, die notwendige Schranke des Arbeitstags.
Als Kapitalist ist er nur personifiziertes Kapital. Seine Seele ist die Ka-
pitalseele. Das Kapital hat aber einen einzigen Lebenstrieb, den Trieb,
sich zu verwerten, Mehrwert zu schaffen, mit seinem konstanten Teil,
den Produktionsmitteln, die groftmogliche Masse Mehrarbeit einzusau-
gen.« (MEW 23: 246f.)

Wie lasst sich diese physiologische Dimension der Arbeit nun in der Ge-
geniiberstellung von konkret und abstrakt, lebendig und tot einordnen?
Die Herrschaft der toten Arbeit setzt mit dem kapitalistischen Lebens-
prozess ein; und dieser beginnt mit der Abstraktion menschlicher Arbeit.
Abstrakte Arbeit ist aber keineswegs mit dem toten Produkt gleichzuset-
zen. Wihrend konkrete Arbeit nutzliche Gebrauchswerte hervorbringt,
macht abstrakte Arbeit verschiedene konkrete Arbeiten vergleichbar, in-
dem diese in Arbeitsstunden gemessen werden: » Wir sagen Arbeitsstun-
de, d.h. die Verausgabung der Lebenskraft des Spinners wihrend einer
Stunde, denn die Spinnarbeit gilt hier nur, soweit sie Verausgabung von
Arbeitskraft, nicht soweit sie die spezifische Arbeit des Spinnens ist.«
(ebd.: 204) Abstrakte Arbeit ist also ebenfalls lebendige, physiologische
Arbeit, von deren Spezifizitat abstrahiert wird; sie reduziert die Tatig-
keit der Arbeiter:in auf ein bestimmtes Quantum Hirn, Nerv, Muskel.
Diese Auflosung der Totalitat des menschlichen Korpers in ein Quantum
von Energie macht ihn geeignet, der Maschine zu dienen. Chakrabarty
schreibt dazu:

»The machine [...] transfers the motive force of production from the
human or the animal to the machine, from living to dead labor. This
can only happen on two conditions: the worker is first reduced to his
or her biological, and therefore, abstract body, and then movements of
this abstract body are broken up and individually designed into the very
shape and movement of the machine itself.« (Chakrabarty 2000: 57)

Die Abstraktion der menschlichen Arbeit geht mit einer Reduktion auf
ihre physiologische Kraftkapazitit einher. Weil aber diese Arbeit selbst in
ihrer abstrakten Form lebendig ist, wird sie zu einer »source of resistance
to capitalist abstraction« (ebd.: 61). Aus dieser latenten Gefahr, so argu-
mentiert Chakrabarty, folgt die Tendenz, lebendige menschliche Arbeit
zunehmend durch vergegenstandlichte tote Arbeit in Form von Maschi-
nen — angetrieben nicht von Menschenhand, sondern von Wasser, Son-
ne, Dampf - zu ersetzen. Chakrabarty nennt diese Fihigkeit des Kapi-
tals, von menschlicher Arbeit zu abstrahieren, » hermeneutic of capital«
(ebd.: 58). Das Kapital >liest« gleichsam lebendige Arbeit und kann sie

I52

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

treffsicher von toter Arbeit unterscheiden. Diese Unterscheidung bleibt
wichtig, denn das Kapital ist notwendigerweise auf menschliche Arbeit
angewiesen. Das Kapital darf seiner Tendenz, lebendige durch tote Ar-
beit zu ersetzen, nicht nachgeben, denn diese Tendenz wiirde in letzter
Instanz zu einer Emanzipation menschlicher Arbeit und zur Abschaffung
des Kapitals fiihren.

Diese Dialektik lebendiger und toter Arbeit hat wesentlich mit der
Verselbststandigung des Kapitals als lebendig-leblosem Automaten zu
tun. Wie Edmonson und Mladek (2017) aufzeigen, ist Marx’ Interes-
se fiir jene nichtmenschlichen Bewegungen, Dynamiken und Objekte
das Ergebnis einer werkimmanenten Verschiebung: In den Okonomisch-
philosophischen Manuskripten von 1844 war Natur noch aufSerhalb der
Geschichte verortet und anthropozentrisch, ja anthropomorph ausge-
hend von der Lebensaktivitit menschlicher Wesen bestimmt. Im Kapi-
tal wird Natur nun zum externalisierten AufSeren, Fremden und Nicht-
menschlichen im Menschen, das seine Geschichte, seinen unorganischen
Korper, seine Technik und Maschinen und seine unbewusste Lebensak-
tivitdt umfasst (Edmonson & Mladek 2017: 39).

Mit dieser mehr-als-menschlichen Perspektive wird ein neuer Blick
auf lebendige und tote Arbeit moglich: Edmonson und Mladek lesen
die oben diskutierten >Spuren vergangener Arbeit« als materielle Kreu-
zungspunkte vergangener und gegenwartiger, lebendiger und toter Kom-
ponenten der Arbeit:

»Living labor is a mighty power because it is a deadening process. In
its midst dwell forms of unrest: the ruins of past labor and once useful
things. Together, idle objects and the strace[s] of past labor< manifest
the power of a most efficacious destruction and return, particularly and
paradoxically when they are consumed or when they fail, decay, and be-
come the dead matter for a different, common use.« (ebd.: 44)

Die Beschadigung, das Scheitern und der Verfall der Dinge sind also
VerschleifSerscheinungen der lebendigen Arbeit, die Dinge abnutzt, ver-
braucht und auf lange Sicht vernichtet. Genauso wie lebendige Arbeit
damit ein Todesprozess ist, ist der Tod der Dinge umgekehrt die Mog-
lichkeitsbedingung lebendiger Arbeit:

»Living labor may thus be understood as seizing the dead corpus that
makes up the humus of accumulated dead labor and decaying things.
And by the same token, the process of decay—a process that encom-
passes things, machines, forms of life—insofar as it is a metabolic pro-
cess full of its own force, calls living labor to it and, in so doing, calls
living labor to itself. Such decaying and passing things are therefore not
only results of labour, but also its essential conditions.« (Edmonson &
Mladek 2017: 41f.)

153

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

Die Ruinen toter Dinge, die vergangene Arbeit hinterlassen hat, sind
also die Voraussetzung der Neuaneignung durch lebendige Arbeit. Erst
das Nichtlebendige bringt sie dazu, ihre erneuernde Kraft der Verle-
bendigung zu realisieren. Damit liegt der Motor lebendiger Arbeit ge-
rade im zerstorerischen Potential des Stoffwechsels, dessen liegenge-
bliebene Uberreste ihre neuerliche » Erweckung« durch den Kontakt mit
lebendiger Arbeit einfordern. Tote, verfallende Objekte werden durch
lebendige Arbeit immer wieder revitalisiert und neu in den Stoffwech-
sel des Lebens eingespeist. Was bedeutet diese dialektische Betrachtung
lebendiger und toter Arbeit nun fir die Giarung?

4.1.6 Garung und der >metabolic nomos«

Vor dem Hintergrund der bisherigen Analyse wollen wir uns noch ein-
mal die gesamte Passage zur Arbeit als Garungsstoff ansehen:

»Der Kapitalist hat durch den Kauf der Arbeitskraft die Arbeit selbst
als lebendigen Garungsstoff den toten ihm gleichfalls gehorigen Bil-
dungselementen des Produkts einverleibt. Von seinem Standpunkt ist
der ArbeitsprozefS nur die Konsumtion der von ihm gekauften Ware Ar-
beitskraft, die er jedoch nur konsumieren kann, indem er ihr Produkti-
onsmittel zusetzt. Der Arbeitsprozefs ist ein Prozef§ zwischen Dingen, die
der Kapitalist gekauft hat, zwischen ihm gehorigen Dingen. Das Produkt
dieses Prozesses gehort ihm daher ganz ebensosehr als das Produkt des
Giarungsprozesses in seinem Weinkeller.« (MEW 23: 200)

Marx formuliert mit dem Wein-Beispiel interessanterweise eine Analo-
gie zwischen der Arbeit von Mikroben und der menschlichen Arbeit.
Der Kapitalist tritt dabei als Konsument zweier unterschiedlicher Wa-
ren in Erscheinung. Zum einen konsumiert er die Ware Arbeitskraft als
ein Ding, das er mittels der eingesetzten Produktionsmittel indirekt aus-
saugt; zum anderen konsumiert er die » Arbeitskraft« von Mikroben und
das Produkt ihrer Arbeit, den Wein. Marx selbst geht es an der Stelle um
den Punkt, dass dem Kapitalisten die Dinge gehoren, die den Prozess
der wert- bzw. genusserzeugenden Transformation vollziehen, und dass
er folglich auch Besitzer ihrer Produkte ist. Doch das >Dings, das beide
Girungsprozesse der menschlichen und der mikrobiellen Arbeit in Gang
setzt — ihre Lebendigkeit — ist im Gegensatz zum Produktionsmittel oder
Schatz kein Objekt, das man besitzen kann.

Der Schatz ist das Relikt toter Arbeit, das der Kapitalist in seinen Ge-
wolben vergraben und damit insofern begraben hatte, als er der leben-
digen Kapitalbewegung entzogen wurde. Als potentielles Kapital wartet
der Schatz darauf, dem Stoffwechsel der Zirkulation wieder zugefiihrt
und durch das Aussaugen fremden Lebens selbst wieder lebendig zu

154

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

werden. Es ist daher ein Ausweis >schlechter< kapitalistischer Tugend,
den Schatz als gesicherten Besitz ruhigstellen und konservieren zu wol-
len. Der Wein mag nun ebenfalls zu den Besitztimern gehoren, die der
Kapitalist in seinem Keller lagert, doch die Garung ist ein Arbeitspro-
zess der eigenen Art, der durch eine zwar kontrollierbare, aber sich im-
mer auch entziehende, eine gerichtet-ungerichtete vitale Kraft operiert.

Ein Jahrzehnt vor dem Erscheinen des Kapitals wird die Mikrobe in
der Tat als 6konomische Ressource entdeckt und damit als Naturpro-
dukt im Arbeitsprozess der Weinherstellung eingespannt. Mit Pasteur er-
scheint sie als Rohmaterial, welches selbst schon ein Arbeitsprodukt von
Bakterienkulturen aus dem Labor ist, analog zum Samen in der Land-
wirtschaft oder Tieren und Pflanzen, die »die Produkte einer durch vie-
le Generationen unter menschlicher Kontrolle, vermittelst menschlicher
Arbeit, fortgesetzten Umwandlung« darstellen (ebd.: 196). In Mikro-
benkulturen flieSt zwar menschliche Arbeit des Ziichtens und Purifizie-
rens ein, aber die Mikroben selbst sind im Gegensatz zu Samen, Tieren
und Pflanzen eine unsichtbare Kraft des Lebens, die sich allein aufgrund
ihrer schieren Omniprisenz der Kommodifizierung und der Quantifi-
zierung ein Stiick weit entzieht. Es gibt keinen Stiick- oder Grammpreis
fur Bakterien, allenfalls fur getrocknete Praparate bestimmter Bakteri-
enkulturen. Ihre Besonderheit im Arbeitsprozess besteht in ihrer schein-
bar unermiidlichen, unbegrenzten, exzessiven Lebendigkeit: Bakterien
lassen sich beliebig multiplizieren, exzessiv verbrauchen und ohne Kon-
sequenzen ausloschen. Sie arbeiten rastlos, pausenlos und unbezahlt. Es
ist diese exzessive Lebendigkeit, die sie zum Arbeiter, zum Arbeitsgegen-
stand und zum Arbeitsmittel macht. In ihrer Kapazitit zur Metamorpho-
se sind sie gleichzeitig Medium und Material: Innig mit dem Arbeitsge-
genstand (etwa den Weintrauben) verschmolzen, fungieren sie zugleich
als das Werkzeug ihrer Bearbeitung, d.h. als Arbeitsmittel.

Edmonson und Mladek weisen auf die historische Uberraschung hin,
dass es sich bei dem vermeintlich Toten und Unorganisierten um eine Be-
wegung der Unruhe handelt, die sich durch das Leben hindurcharbeitet:

»Fermentation, apart from becoming the matter for any specific user, let
alone master, is a process of controlled rot or natural-historical decay
that is at once a form of petrified unrest and a politicized apprehension
of metabolic germination: that which is apparently most dead, utterly ex-
tinguished, most actively works through the living.« (Edmonson & Mla-
dek 2017: 44)

Als Aufgabe einer materialistischen Analyse folgt daraus, diese Arbeit
zwischen Leben und Tod zu fassen zu kriegen, die immer schon unten in
den Kellern und Gewdolben vor sich geht:

»It is the task of the materialist historian to venture into the darkest
recesses of those cellars and put her hand to the labor that is already

155

05:3027. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

under way there, that is always under way there—that is under way in
the countless barrels belonging to the capitalist—in the process of fer-
mentation.« (ebd.: 46)

Es ist die nichtmenschliche Arbeit der Mikroben, die von einem Gegen-
stand (dem Traubensaft) buchstiblich eingesaugt wird, um ihn produk-
tiv zu konsumieren. Das Resultat, der Wein, wird zum Konsumgut fir
den Kapitalisten. Er eignet sich die nichtmenschliche lebendige Arbeit
der Mikroben an. Das >Aussaugen« im Sinne der Ausbeutung lebendiger
Arbeit ertibrigt sich hier allerdings, weil diese Arbeit der Mikroben kei-
ne Ware ist, die man auf dem Markt kaufen und aus der man Mehrwert
generieren konnte. Insofern ist die Rede von der Arbeit der Mikroben zu
relativieren: Dass sie ihren Gegenstand produktiv konsumieren, ist be-
reits eine anthropozentrische Engfuhrung. Die Tatigkeit der Mikroben
geht sowohl tiber die elementare Bedeutung der menschlichen Arbeit als
zweckhafte Tatigkeit als auch uber ihre selbstzweckhafte Einsaugung
fiir das Kapital hinaus.

Die Mikroben sind immer schon am Werk — ohne Zweck, ohne Sinn
und Verstand. Sie stehen paradigmatisch fir die zerstorerische Kraft des
natiirlichen Stoffwechsels. Mit ihrem Konsum dekomponieren sie ihren
Gegenstand, sie zersetzen ihn, lassen ihn verfallen. Somit konsumieren
sie ihn nicht produktiv, sondern destruktiv. Es ist dieser destruktive Mo-
dus der Arbeit, dessen Resultat der Mensch zum Genussprodukt erklart
hat. Der Begriff der Arbeit ist in Bezug auf das Wirken der Mikroben
so evident, weil das Resultat der Transformationsprozesse fiir den Men-
schen ein nutzliches, begehrtes Konsumgut ist — gleichwohl eines, das
im Fall des Weins als Nervengift das exzessive und potentiell zerstore-
rische Moment der Fermentation im menschlichen Korper weitertreibt.

Dass Fermentation damit mehr als eine Metapher ist, machen auch
Edmonson und Mladek deutlich, wenn sie die Mikroorganismen als den
»unrecognized engine of Marx’s materialist dialectics« bezeichnen (ebd.:
45). Diese an der Fermentation entwickelte materialistische Dialektik
machen sie programmatisch als eine Dialektik der Unrube stark: Das
Kapital behandelt alle Dinge als (potentielle) Produkte, die nach Ab-
schluss des Arbeitsprozesses in sich ruhen. Fermentierung durchkreuzt
diese Logik, indem sie beweist, dass alle Dinge — auch die, die schein-
bar dem Kapitalisten gehoren — durch eine Unrube charakterisiert sind,
welche aus den Spuren vergangener Arbeit erwichst. Demnach sind die
Dinge nicht fest und fertig, sondern mischen sich permanent neu, ver-
flissigen sich zu einer »uneconomy«, einem »physionomos« der halb-
bearbeiteten, wartenden Uberreste der Waren (ebd.: 47). Mit diesem
Werdensprozess geraten die destruktiven Prozesse innerhalb der kapi-
talistischen Produktwerdung in den Blick: »[...] losing and attaining cha-
racteristics, becoming imperfect, failing, dying, until they achieve their

156

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

complete extinction, at which point they release their destructive powers
and also call out living labor« (ebd.).

Eine solche prozessorientierte Perspektive auf den Niedergang erlaubt
es, die Korperzentrierung zu iiberwinden, die sowohl in der Logik des
Kapitals wie in der Diskussion um die effektive Verteilung, Zirkula-
tion, Disziplinierung, Ein- und Aussaugung menschlicher Kérper an-
gelegt ist (ebd.: 46). Eine Dialektik der Unruhe interessiert sich statt-
dessen fur die Auflésungsprozesse im Korper, zwischen Koérpern und
durch Korper hindurch; fiir Prozesse also, die aus einer korperzentrier-
ten Perspektive als pathogen und parasitir erscheinen: »[...] the power
of exfoliating cadavers, the energy of decaying things and forms of life«
(ebd.). Mit Edmonson und Mladek konnen wir Fermentation so als ei-
nen Marker der Verschiebung im Denken sozialer, d.h. auch politischer
und okonomischer Ordnung begreifen: Sie steht fur den von Marx ent-
worfenen »metabolic nomos« (ebd.: 44), der weder auf physikalische
Gesetze rekurrieren kann, um eine »Rationalisierung« der politischen
Ordnung zu erkldren, noch auf einen intakten organischen Korper als
letzten Bezugspunkt.

Weil der Kapitalist die Arbeitskraft der Mikroben nicht einmal kau-
fen muss, wird er sich ihrer so sicher, dass er ihre lebendige Zuarbeit ver-
gisst. Wie Edmonson und Mladek pointieren, gehoren die Mikroben dem
Kapitalisten in einer unheimlichen Weise, von der er nichts weifs und die
ihn daher umso tuiberraschender heimsuchen wird (ebd.: 46). Denn an-
ders als bei der Ware Arbeitskraft, kann er die exzessive Aktivitit der
mikrobischen Arbeit nicht leersaugen, in Mehrwert umwandeln und so
bandigen. Kurzum: Er verfiigt tiber kein Ventil, um sich ihrer Lebendig-
keit zu entledigen. Der lebendige Stoffwechsel der Mikroben, von dem
der Kapitalist selbst Teil ist, hat als vergessene Kraft im Untergrund nun
die Gelegenheit, ihren Ausbeuter zu konsumieren.

Der Lebendigkeit der Mikroben wird von Edmonson und Mladek eine
Widerstandigkeit und eine gewisse Zielgerichtetheit zugesprochen, die
die Rache lebendiger Arbeit gegen die Herrschaft des Toten einleitet. Sie
wird zu einer Gegenbewegung des Kapitals erklart, die seine vermeint-
lichen Korpergrenzen tuiberwindet. Eine solche Interpretation blendet je-
doch aus, dass Marx’ Analogie zwischen menschlicher und mikrobieller
Arbeit zundchst weniger eine Konfliktdynamik bezeichnet als sie die Ka-
pitalbewegung selbst als Fermentationsprozess ins Bild setzt. Es ist der
Charakter der Arbeit als Garungsstoff, der jene Verselbststandigung, je-
nen Automatismus beschreibt, der, einmal richtig in Gang gesetzt, mehr
oder weniger autonom prozessiert, ja scheinbar ganz von alleine wert-
steigernde >Reifungsprozesse« zeitigt. In diesem Bewegungsmodus des
Prozessierens, der Selbsterhaltung und der Vervielfiltigung gleicht die
Kapitalbewegung der Bewegung der Mikroben. Beide stellen sich als au-
tonomes Subjekt dar, das in seiner Bewegung zielgerichtet, aber in seinem

157

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

Ergebnis ziellos agiert, ein asubjektives Leben, das indifferent gegentiber
der (eigenen) Lebendigkeit und dem menschlichen Leben ist. Dennoch
transformiert diese Bewegung ihr Rohmaterial auf entscheidende Wei-
se: Am Ende des Prozesses steht jeweils ein Produkt, welches das Aus-
gangsmaterial nicht nur verwandelt, sondern fir Menschen in der Regel
konsumier- und geniefSbar gemacht hat. Wie die Kapitalbewegung Ge-
brauchswerte hervorbringt, bringt Fermentierung Nahrungs- und Ge-
nussmittel wie Brot und Wein hervor.

Anders als der arbeitende Mensch, der seine Tatigkeit korrigiert oder
einstellt und von vorn beginnt, wenn das Endergebnis misslingt, prozes-
sieren Ferment und Kapital riicksichtslos gegentiber ihren Ergebnissen.
Der durch Fermentierung entstehende Wohlgeschmack, ihr gesundheit-
licher und okologischer Nutzen oder die Vorteile der Haltbarmachung
interessieren die Mikroben wenig, sie sind reines Zufalls- oder Neben-,
ja: Abfallprodukt. Thre Lebendigkeit geht mit dem Konsum durch den
Menschen nicht zu Ende, vielmehr leben sie im Verdauungssystem des
Menschen weiter und setzen dort ihren eigenen Konsumtionsprozess als
Dekompositionsprozess fort. Genauso ist es fiir die Kapitalbewegung
unerheblich, ob die produzierten Gebrauchswerte als solche genutzt oder
entsorgt werden — das Wegwerfen wird schon zu Marx’ Zeit zur gan-
gigen Umgangsweise mit der Uberproduktion. Aus einer funktionalen
Perspektive bedarf das Kapital zwar der Konsumptionssphire, aber nur,
sofern sie als Bindeglied zur Zirkulation die Produktion von Mehrwert
aufrechterhilt. Thr eigener Konsum ist es, der Ferment und Kapital an-
treibt und am Leben hilt. Dieser Konsum ist nicht nur produktiv; es han-
delt sich vielmehr um einen Konsum, dessen dunkle, destruktive Seite im
Stoffwechselprozess selbst angelegt ist.

Die implizite Analogie zwischen menschlicher und mikrobieller Ar-
beit hat mehrere Funktionen: Sie macht die Natur der Kapitalbewegung
sichtbar, deren Destruktivitit ihrer organischen und gleichwohl auto-
matisierten Prozesshaftigkeit entspringt. Das Ratselhafte und Beunruhi-
gende am Kapital ist, dass es keinen Willen, keine Bediirfnisse und kei-
ne Interessen hat, sondern als indifferenter Hybrid aus Leben und Tod
in seiner Ziel-, Maf3- und Endlosigkeit sein Unwesen treibt. Anders als
Edmonson und Mladek schreiben, iiberschreitet das Kapital in seiner
auf Dauer gestellten Unruhe selbst systematisch die Grenzen sowohl des
Kérperlichen als auch des Physikalischen — diese Uberschreitung ist mit-
hin keine an sich widerstindige Kraft. Aus dieser Perspektive verliert die
Fermentation die ihr zugesprochene Rolle als Motor der Uberwindung
und Transgression. In der Logik von Marx’ Analogie wird sie jedoch als
Metapher, die den Charakter des Kapitals nur veranschaulichen sollte,
selbst in ein neues Licht geriickt: Auch sie erscheint als lebendig-toter
Bewegungsmodus automatischen Prozessierens, der in dieser paradoxen
Vermischung von Leben und Tod, Zielgerichtetheit und Indifferenz nicht

158

05:3027. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

nur als paradigmatischer Fall fiir das destruktive Potential natiirlicher
Stoffwechselprozesse einsteht, sondern die Umrisse eines anderen, dunk-
len Materialismus erkennen lasst.

Die >Dialektik der Unruhec« ist insofern fruchtbar, als sie die wechsel-
seitigen Verschlingungen zwischen lebendiger und toter Arbeit offenlegt:
Sie macht das Tote im Lebendigen sichtbar, indem sie auf die inharent
zerstorerischen Potentiale von Arbeit und Stoffwechsel verweist; und sie
legt umgekehrt das Lebendige im Toten frei, indem sie die Ruinen toter
Arbeit als Bedingung ihrer neuerlichen Erweckung durch den Kontakt
mit lebendiger Arbeit lesbar macht:

»It is decay that confers life on living labor. The contact point between
living labor and such things, at the deepest root of their uneconomi-
cal deadness, makes it possible that things might not only become
real use-values but also effective ones. The dialectics are thus, that
while dead objects give rise to living labor, seizing it and reanima-
ting it, living labor in turn must revitalize dead objects by consuming
them further. In that sense, living labor furthers and instills the force
of transience already at work in perishing things and idle machines. «

(ebd.: 41f.)

Dieser Ansatz ist in der Lage, die Destruktivitit der Arbeit auch im na-
tirlichen Stoffwechsel zu verorten, statt sie als dufsere Grenze der kapi-
talistischen Uberformung zu verstehen. Dennoch verstehen Edmonson
und Mladek den Tod immer schon in seiner Eigenschaft als Bedingung
fiir neues Leben — Marx’ produktivistische Auflosung des Destruktiven
wird hier zwar abgeschwicht, aber letztlich fortgesetzt. Indem der Tod
immer schon unter dem Vorzeichen des Anlasses zu neuem Leben gese-
hen wird, bleibt er in ein zyklisches Modell des Lebens und der endlo-
sen Produktivitit eingespeist.

Und so ist es nur konsequent, dass Fermentierung bei Edmonson und
Mladek in ihrer Aufnahme der »politicized apprehension of metabolic
germination« letztlich als hoffnungsvolle Uberwindungsfigur des Kapi-
tals zur >gutens, d.h. lebendigen Seite hin aufgelost wird. Zunichst tot-
geglaubt, entpuppt die Fermentation sich demnach als organisiertes und
zugleich tbersprudelndes Leben, das dem Kapital zum Verhiangnis wird.
Das widerstiandige Potential des Lebens dringt auf eine emphatische Ein-
l6sung lebendiger Arbeit zugunsten eines »possible model for commu-
nal living« (ebd.: 45). Ein zyklisches Modell von Leben und Tod trifft
hier auf ein dialektisches Uberwindungsmodell, das davon ausgeht, die
Herrschaft der toten Arbeit durch ihr eigenes lebendiges Fundament auf-
sprengen zu konnen. Die ansonsten als Opposition entworfenen Modelle
des Zyklischen und des Dialektischen finden hier doch zueinander, inso-
fern Leben und Tod als einander ablosende Ereignisse gedacht werden,
die sich wechselseitig uberwinden und dadurch hervorbringen: Auf Tod

159

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

folgt Leben, auf Leben folgt Tod. Daraus entspringt die Hoffnung, dass
die Herrschaft toter Arbeit durch lebendige Unruhe iiberwunden werden
kann. Dieses Argument bleibt der Dualitdt von Korper und Maschine,
Leben und Tod verhaftet, die es zu durchkreuzen ankiindigte.

Dagegen habe ich ausgehend von Marx’ Analogie zwischen Kapital
und Ferment zu zeigen versucht, dass wir es in beiden Fillen mit einer
Bewegung zu tun haben, in der Leben und Tod untrennbar zusammenfal-
len; mit einer lebendigen Bewegung des Todes, die keine Abloésung vom
einen zum anderen Pol erlaubt, sondern einen lebendig-toten Hybrid
darstellt. Das zerstorerische Moment des Stoffwechsels, das hier zum
Tragen kommt, soll nun auf seine Konsequenzen fiir das Denken von
Wandlungsprozessen befragt werden. Wenn wir Fermentierung mit Ed-
monson und Mladek als den unerkannten Motor des Marx’schen Kon-
zepts von Wandel ernst nehmen, dann ist fraglich, ob das zyklische oder
das dialektische Modell dazu in der Lage sind, ist doch ersteres klassi-
scherweise der Logik des biologischen Korpers und zweiteres der Logik
der Maschine verpflichtet; Logiken also, die durch das Stoffwechselden-
ken gleichermafSen ins Wanken geraten. Das bedeutet nicht, dass es kei-
ne revolutiondre Giarung geben kann; es hat Grinde, dass Marx diese
Wendung benutzt. Und doch ist ein einfacher Kurzschluss von Garung
und Revolution zweifelhaft. Bevor wir mit der weiteren Diskussion des
Wandelungskonzepts fortfahren, mochte ich in einem Zwischenfazit die
Momente der bisherigen Analyse biindeln, um die Fermentierung als
Modell eines dunklen Materialismus plausibel zu machen.

4.1.7 Gothic Marxism

Das Kapital ist von Geheimnis, Mystik, Magie, Spuk und Zauber
durchzogen: Vom »mystische[n] Nebelschleier« des gesellschaftlichen
Lebensprozesses tiber die »okkulte Qualitit« des Werts hin zur
»gespenstischen Wertgegenstandlichkeit« bzw. dem »Gespenst des
Kapitals«; vom Wert als »gesellschaftlicher Hieroglyphe« (MEW 23: 88)
uber den Fetischismus, der die Ware als »sinnlich tibersinnliches Ding«
(ebd.: 85) erscheinen lasst, zur » Magie des Geldes« (ebd.: 107). Totes wird
lebendig, Dinge werden zu Subjekten, kurzum: die warenproduzierende
Gesellschaft ist bevolkert von ritselhaften, unheimlichen Kriften. Zwar
ist es Marx’ erklartes Projekt, den »Mystizismus der Warenwelt, all
de[n] Zauber und Spuk, welcher Arbeitsprodukte auf der Grundlage
der Warenproduktion umnebelt« (ebd.: 90), durch deren systematische
Analyse zu liften und so zum Verschwinden zu bringen. Gleichzeitig
betont er, dass es sich bei Fetischismus und Verdinglichung keineswegs
um Einbildungen handelt, sondern dass die mystische Verkehrung den
Produktionsverhiltnissen selbst entspringt. Das Wertgespenst ist hochst

160

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FERMENTE DER ARBEIT

real: Als gesellschaftliches Verhiltnis, das im Tausch hergestellt wird, ist
der Wert weder sicht- noch greifbar, weshalb er als dingliche Eigenschaft
der einzelnen Waren erscheinen muss (vgl. dazu Wolf 2002).

Margaret Cohen (1993) hat darauf hingewiesen, dass sich das marxisti-
sche Denken immer wieder von den irrationalen Momenten sozialer Pro-
zesse fasziniert zeigt. Ausgehend von solchen Topoi des Dunklen, Diisteren
und Unheimlichen umreif$t sie die Genealogie eines » Gothic Marxism«,
der sich einerseits fiir die Wirkweise des Irrationalen in bestehenden Ge-
sellschaften interessiert, dieses Irrationale aber gleichzeitig in seinem Po-
tential radikaler Veranderung weiterdenkt (Cohen 1993: 1f.). So zeigt Co-
hen am Beispiel Walter Benjamins, wie sich dessen marxistische Lesarten
beim Versuch, das Irrationale zu erfassen, mit jidischem Mystizismus,
Surrealismus und Messianismus verbinden (ebd.: 4). Und selbst der ganz
der Aufklarung verpflichtete Mainstream-Marxismus wird immer wieder
von seinen » Gothic Ghosts« heimgesucht (ebd.: 2). Ganz im Sinne Cohens
zeigt sich Marx trotz seines aufklarerischen Grundimpetus fasziniert von
mythischen Motiven, die er nicht ohne Ironie mobilisiert, aber bisweilen
mit erstaunlicher begrifflicher Konsistenz verwendet. Sie beschranken sich
in konzeptioneller Hinsicht nicht darauf, eine in sich geschlossene Theo-
rie des Fetischismus und der Verdinglichung zu illustrieren, sondern ent-
wickeln in ihrer geisterhaften Bildlichkeit ein Eigenleben.

Die Girung erweist sich auf Grundlage der bisherigen Analyse in meh-
rerlei Hinsicht als Motive eines solchen Gothic Marxism. Erstens fiillt
die Girung den bei Marx nur am Rande auftauchenden Aspekt des in-
hirent destruktiven Stoffwechselprozesses buchstiablich mit Leben. Als
Prozess der Dekomposition, des Verfalls, der Verrottung und Zerstorung
hilft sie dabei, Stoffwechselvorginge nicht nur als von auflen gestorte,
ansonsten aber intakte organische Prozesse zu denken, sondern ihre im-
manente dunkle Seite zu akzentuieren.

Zweitens ist die Garung eine Bewegung des Prozessierens, die be-
stimmte Erfordernisse, aber keine Bediirfnisse kennt. Thre Indifferenz
macht sie beunruhigend. Diese Indifferenz speist sich nicht zuletzt da-
raus, dass die Garung als Hybrid aus Maschine und Korper die eta-
blierten Modelle des biologischen Korpers und der Maschine als totem
Automaten zusammenfiihrt und ihre Opposition tiberwindet. Diese Hy-
bridisierung findet ihren Hohepunkt im Zusammenlaufen von Leben
und Tod. Es ist kein Zufall, dass es bei Marx an den entscheidenden Stel-
len vor Untoten wimmelt: Der Kapitalist als blutsaugender Vampir, das
Kapital als »beseeltes Ungeheuer«, der Schatz als bestatteter »Nerv der
Dinge«. Ahnlich wie das Kapital ist die Girung ein lebendiger Automat
bzw. ein lebloser anti- wie tiberindividueller Korper.

Drittens ist die Garung eine Figur, die im Dienste der Produkti-
vitdt zu stehen scheint, aber zugleich die Grenzen der Produktivi-
tat markiert. Quer zu Marx’ rationalistischem, aufklirerischem und

161

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

produktivistischem Erbe ist die Girung eine Arbeit, die ihren Gegen-
stand nicht produktiv konsumiert, zumindest nicht im zweckhaft-zielge-
richteten Sinne menschlicher Arbeit. Sie beschreibt einen allgegenwarti-
gen Modus des destruktiven Konsums, der zwar haufig unbemerkt, aber
nicht folgenlos bleibt.

Viertens zeichnet sich die Garungsarbeit der Mikroben im Vergleich
zur menschlichen Arbeit durch die Unmoglichkeit aus, die Bewegung
durch »Aussaugen« zu kanalisieren und so vollstindig zu steuern. Die
daraus entstehende Unruhe kann ganz unterschiedliche Pfade einschla-
gen. Auch wenn Marx die revolutiondre Giarung kennt, ist er vorsich-
tig genug, daraus kein Heilsversprechen abzuleiten. Weil die Garung in-
different ist, ldsst sie sich nicht einfach fiir die gute Sache mobilisieren.
TIhr »gothic« Moment liegt darin, dass jede auf einer Anthropomorphi-
sierung beruhende Politisierung des Phinomens an der Indifferenz der
Mikroben abprallt.

Weil der Garungsprozess zwischen Produktivitiat und Destruktivitat,
Entstehung und Verfall, Leben und Tod pendelt, bringt er Dynamiken
ins Spiel, die bei Marx ansonsten eher randstandig bleiben, ja, die mit-
unter sogar in Konflikt zum bei ihm zentralen Paradigma der Produk-
tivitat treten. Damit soll nicht der Vorwurf des Produktivismus wieder-
holt werden, der von Okomarxisten wie Schmidt, Burkett, Foster und
Saito ausfihrlich widerlegt worden ist. Doch auch wenn Marx den in-
hirenten Konflikt zwischen Natur und Kapital in seinem Zerstorungs-
potential beriicksichtigte, pragt ein fundamental angelegtes Produktivi-
tatsparadigma die theoretischen Grundkategorien. Gemeint ist hier vor
allem der vitalistische Arbeitsbegriff, der Arbeit immer schon als produk-
tive und lebendige Tatigkeit akzentuiert. Wie marxistisch-feministische
Autor:innen kritisiert haben, blendet diese generelle Engfithrung auf pro-
duktive Arbeit die historisch vor allem von Frauen erledigte und im Ka-
pitalismus zwar als nicht produktiv erachtete, aber fiir dessen Fortbe-
stehen funktional notwendige Reproduktionsarbeit aus (Federici 2012).
Im Gegensatz zum marxofeministischen Anliegen soll es hier aber nicht
darum gehen, als nichtproduktiv markierte Phinomene mit in den Ka-
non des Produktiven aufzunehmen. Vielmehr soll die Garungsfigur zum
Anlass genommen werden, den Absolutheitsstatus des Produktiven und
Lebendigen kritisch zu befragen. Mit der Garung wird der Umschlag
der Produktivitit in einen Untergangs- und Verfallsprozess denkbar; der
Umschlag des Lebendigen in das Tote; eine Arbeit, die jenseits bewusster
menschlicher Kontrolle steht. Die Garungsfigur drangt auf eine Logik
jenseits der Produktivitit: eine Verausgabung ohne Ziel (Bataille), einen
Niedergang des Lebens an dessen Grenzlinie. Unter der Hand bringt die
Girung in dieser Weise marginal bleibende Prozesse des Zerfalls, des To-
des, der Dekomposition ins Spiel — und das nicht erst in dem Moment, in
dem es um einen katastrophischen »6kologischen Riss« geht.

162

05:3027. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Revolutionire Garung

4.2.1 Garung und Verfaulung

Die Girung wurde bisher als eine Figur analysiert, die die Rationa-
litat und Irrationalitat des Kapitals beschreibt und dabei zum Werk-
zeug wird, um dessen immanente Auflosungserscheinungen zu denken.
Neben der etwa zeitgleich entwickelten Mikrobiologie Pasteurs fliefSt
noch eine wesentlich dltere Variante philosophischer Metaphorik in die
Marx’sche Verwendung des Giarungsmotivs ein, die fiir den Zusammen-
hang von Garung und Wandel entscheidend ist. Wie Becker-Lindenthal
(2015) zeigt, rekurriert Marx mit der Garungsmetapher auf die aktivis-
tischen Bestrebungen der Junghegelianer, die Giarung als ein Vorstadium
gesellschaftlicher Umwalzung verstanden. Der junge Hegel selbst hat-
te im »Kritischen Journal der Philosophie« dafiir pladiert, zeitgenossi-
sche Unruhen »auch als eine Garung (zu) betrachten, durch welche der
Geist aus der Verwesung der verstorbenen Bildung zu einem neuen Le-
ben sich emporringt« (Hegel zitiert nach Becker-Lindenthal 2015: 79).
Marx stellt seinen spottischen Kommentar auf diese fortschrittsopti-
mistische Wendung an den Beginn seiner Schrift Die Deutsche Ideolo-
gie von 1846:

»Wie deutsche Ideologen melden, hat Deutschland in den letzten Jahren
eine Umwilzung ohnegleichen durchgemacht. Der Verwesungsprozef
des Hegelschen Systems, der mit Strauf§ begann, hat sich zu einer Welt-
garung entwickelt, in welche alle »Méchte der Vergangenheit< hineinge-
rissen sind.« (MEW 3: 17)

Marx tbernimmt die Beschreibung der Hegel’schen Garung, die die
Verwesung des toten Wissens iiberwindet und sie in neues Leben ver-
wandelt, setzt aber das Hegel’sche Denken selbst an die Stelle des ver-
wesenden Wissens. Die aus der Verwesung des Idealismus resultieren-
de »Weltgarung« beschreibt Marx als einen » Weltkampf«, der von
schnellen Aufstiegen und ebenso schnellen Untergidngen grofser Reiche
gepragt war; als eine Periode, in der »Heroen momentan aufgetaucht
[sind], um von kithneren und michtigeren Nebenbuhlern wieder in
die Finsternis zuriickgeschleudert zu werden« (ebd.); in der Grund-
satze verdriangt wurden, um einem radikalen Umsturz freien Lauf zu
lassen, der in den drei Jahren von 1842-1845 Deutschland »mehr auf-
gerdumt« habe als in den vergangenen 300 Jahren (ebd.). Marx be-
merkt ironisch: »Alles dies soll sich im reinen Gedanken zugetragen
haben.« (ebd.) Er grenzt sich damit vom Hegel’schen Verstindnis der
Girung ab, wonach diese als lineare Bewegung des Geistes erscheint,
die zwar auf den tiberkommenen Ideen der Vergangenheit aufbaut,
jene aber in einem Prozess der dialektischen Uberwindung hinter sich

163

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

lasst.” Statt die Linearitit, den Optimismus und Idealismus des He-
gel’schen Garungsbegriffs also einfach zurtickzuweisen, klassifiziert
Marx den Hegelianismus selbst als Giarung, welche nunmehr als ne-
gative Kategorie kulturellen Verfalls gerahmt wird:

»Es handelt sich allerdings um ein interessantes Ereignis: um den Ver-
faulungsprozefS des absoluten Geistes. Nach Erloschen des letzten Le-
bensfunkens traten die verschiedenen Bestandteile dieses caput mortu-
um <wortlich: toter Kopf, in der Chemie gebrauchliche Ausdruck fiir
einen Destillationsriickstand, hier: Riickstinde, Uberreste> in Dekom-
position, gingen neue Verbindungen ein und bildeten neue Substanzen.
Die philosophischen Industriellen, die bisher von der Exploitation des
absoluten Geistes gelebt hatten, warfen sich jetzt auf die neuen Verbin-
dungen. Jeder betrieb den Verschleif§ des ihm zugefallenen Anteils mit
moglichster Emsigkeit.« (ebd.)

Hegels emporsteigender Weltgeist, der sich in der hoffnungsvollen
Girung manifestiert, wird von Marx zum herabsinkenden Verfaulungs-
prozess umgedeutet. Konsequenterweise wandelt sich Hegels »empor-
ringendes Leben« hier zur morbiden Szene des Todes, in der die Lebens-
funken erloschen, ehe die Dekomposition des Leichnams einsetzt. Bei
Marx uiberwindet die Garung nicht die ihr vorgingige Verwesung ein-
fach in einem Erneuerungsprozess; der Ubergang zwischen Girung und
Verwesung ist vielmehr ein nahtloser. Statt sie als abgeschlossene Pha-
sen zu trennen, stellt Marx ihre Verwandtschaft heraus. Garung bedeutet
hier nicht die Beendigung des Lebens, sondern das Leben nach dem Tod,
das den Geist hinter sich gelassen hat und nun einer materiellen Zer-
fallsbewegung ausgesetzt ist. Nur scheinbar unkontrolliert bilden sich in
diesem geistlosen Verfaulungsprozess neuartige Verbindungen und Sub-
stanzen heraus, die von den »philosophischen Industriellen« wiederver-
wertet werden. Damit attackiert Marx die junghegelianische Bewegung,
die sich mit »philosophische[r] Marktschreierei« (ebd.: 18) um eine Re-
vitalisierung der eigentlich lingst verrotteten geistigen Uberreste des al-
ten Systems bemiiht. Das Bildfeld der Verwesung nimmt die rein geistig

9  Marx positioniert sich ambivalent zur Hegel’schen Geschichtsphilosophie.
Wihrend er die Idee der Weltgeschichte iibernimmt, verwirft er den aufkla-
rerischen Fortschrittsoptimismus und die metaphysische und teleologische
Auffassung von Geschichte, die bei Hegel auf die Annahme einer Vereini-
gung von Idee und Wirklichkeit hinauslauft (vgl. Rohbeck 2004: 62). Das
berithmte Zitat von Marx, Hegel »vom Kopf auf die Fiufle« (MEW 23: 27)
zu stellen, zielt auf eine Abkehr des spekulativ-idealistischen Programms zu-
gunsten einer materialistischen Geschichtsauffassung. Diese umfasst einen
»empirischen«, d.h. erfahrungsbasierten Zugang, der anstelle geistiger Be-
wusstseinsprozesse an den »materiellen Lebensbedingungen« wirklicher In-
dividuen interessiert ist (Rohbeck 2004: 64).

164

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REVOLUTIONARE GARUNG

bestimmte Programmatik der Junghegelianer in die Kritik: »Keinem von
diesen Philosophen ist es eingefallen, nach dem Zusammenhange der
deutschen Philosophie mit der deutschen Wirklichkeit, nach dem Zu-
sammenhange ihrer Kritik mit ihrer eignen materiellen Umgebung zu
fragen« (ebd.: 20). Ein Materialismus, wie ihn Marx entwirft, iberwin-
det diese nach innen gerichtete Selbstbeziiglichkeit und begreift Girung
nicht als ideelle Geistesbewegung, sondern als eine Frage der materiellen
Umgebung. Dabei hat Marx die drastischen politischen Veranderungen
des 19. Jahrhunderts im Sinn, die als Schattenseite der Industrialisierung
die moderne Gesellschaft heimsuchen, etwa die Verarmung der Fabrik-
arbeiter:innen im Zuge einer explosionsartigen Verstadterung und die
Entstehung urbaner Menschenmassen.

Auch wenn Marx die Girung hier nicht im engeren Sinne materialis-
tisch als mikrobiellen Lebensprozess versteht, skizziert er auf den ers-
ten Seiten der Deutschen Ideologie die groben Umrisse eines Materia-
lismus des Verfalls, in dessen Wirkweise sich die Garung als materielles
Prinzip einschreibt. Diese Girung ist nicht nur produktiv — sei es im
Sinne der kapitalistischen Produktionsweise oder im Sinne ihrer Aufhe-
bung. Die Verfaulungsdimension verweist in drastischer Weise darauf,
dass die Steuerungsmoglichkeiten des Garungsprozesses begrenzt sind;
zu einem gewissen Grad bleibt er der Kontrolle entzogen. Moglich ist es
allenfalls, gute Bedingungen in Form materieller Umgebungen zu instal-
lieren, um den Prozess der Selbstorganisation in Gang zu setzen; dann
aber kann man scheinbar nur auf eine glnstige Entwicklung seiner Ei-
genlogik hoffen.

Diese nahezu morbide Rahmung muss im Kontext der philosophi-
schen Debatten des 19. Jahrhunderts verstanden werden, in denen die
Girung zu einer Zentralfigur zwischen Wandel und Stagnation avancier-
te. Zeitgenossische Schriften, die dem progressiv gerichteten Garungs-
begriff der (Jung-)Hegelianer eine pessimistischere Interpretation gegen-
uberstellen, sind in der Regel kulturkritisch grundiert. Bei Kierkegaard
etwa steht Garung nicht fir Erneuerung, sondern fir Lihmung und
Erstarrung, wenn er wortspielerisch bemerkt, das 19. Jahrhundert sei
keine Epoche der Handlung (Dinisch: Gjerning), sondern der Garung
(Gjaering) (Becker-Lindenthal 2015: 78). Er sieht im politischen Klima
seiner Zeit wenig erneuerndes Potential am Werk, eher »Faulnis und
Zersetzung individueller Selbstverhiltnisse« (Kierkegaard zitiert nach
Becker-Lindenthal 2015: 78).° Marx wird sich dem Kulturpessimismus

10 Den Grund dafiir sieht Kierkegaard in den Bildungsprozessen, die bei He-
gel noch einen positiven Gang der Geschichte einleiten, fir ihn aber ei-
nen gegensitzlichen Effekt haben. Der Hang zu Wissenskonsum und einer
Anhiufung von Bildung resultiere in einer »dyspeptische[n] abnorme[n]
Verstiandigkeit« (Becker-Lindenthal 2015: 79), die nicht in der Lage sei,

165

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

Kierkegaards nicht anschliefsen. Er entwickelt aus den Strangen des Ar-
beitsferments und der fauligen Girung eine dritte Form des revolutiona-
ren Ferments und denkt Giarungsprozesse dabei konsequent als Resultat
ihrer materiellen Umgebungen.

4.2.2 Umwalzungsfermente

Wihrend der Garungsprozess beim Wein durch Kiithlung und Abdich-
tung angehalten wird, scheint es keine einfache Aufgabe zu sein, die
Transformationskraft des Girungsstoffs Arbeit an einem gewtinsch-
ten Punkt stillzustellen. Diese unausgesprochene Intuition fithrt Marx
immer wieder zu Hinweisen auf eine Wandlungskraft dieses Ferments.
An diversen Stellen verwendet Marx den Fermentbegriff im Sinne eines
Treibstoffs zur Aufhebung der kapitalistischen Ordnung. Im Kapitel zur
Maschinerie und grofSen Industrie des ersten Kapitalbandes heifst es:

»Es unterliegt ebensowenig keinem Zweifel, dafs die kapitalistische
Form der Produktion und die ihr entsprechenden 6konomischen Arbei-
terverhiltnisse im diametralsten Widerspruch stehn mit solchen Umwil-
zungsfermenten und ihrem Ziel, der Aufhebung der alten Teilung der

den allzuschnellen Wissenszuwachs zu verdauen: Handlungsfahigkeit wer-
de durch den Intellektualismus regelrecht »zerdacht«. Wenn Kierkegaard
sich Verdauungsmetaphern von Blihung und Verstopfung bedient, veror-
tet er die Girung als Funktionsproblem innerhalb des menschlichen Kor-
pers. Seine Beschreibung revolutionirer Perioden, vermutlich mit Blick auf
die Franzosische Revolution, dhnelt der Marx’schen Diagnose der Zih-
mung revolutiondrer Garungsprozesse, aber die Lihmung erklart Kierke-
gaard durch innere Bedeutungszersetzung statt durch einen (innen-)politi-
schen Ablenkungskurs: »Eine leidenschaftliche tumultuarische Zeit wird
alles iiber den Haufen werfen, alles umstofSen; eine revolutionire, aber
leidenschaftslose und reflektierende Zeit verwandelt die Kraftdufserung in
ein dialektisches Kunststiick: nimlich das, alles bestehen zu lassen, aber ihm
hinterlistig seine Bedeutung zu entwinden; statt in einem Aufruhr gipfelt
sie darin, die innerliche Wirklichkeit der Verhiltnisse zu ermatten in einer
Reflexionsspannung, welche gleichwohl alles bestehen 14t und das ganze
Dasein in eine Zweideutigkeit verwandelt hat.« (Kierkegaard zitiert nach
Becker-Lindenthal 2015: 78) Die Betonung der Leidenschaft als Voraus-
setzung wirklichen Wandels ist mit einem emphatischen Verstindnis des
Lebens verbunden, welches so direkt, unmittelbar und spontan wirksam
ist, dass es keiner revolutionaren Konzepte bedarf. Im Gegenteil: Revoluti-
on ist bereits eine »iiberreflektierte« Form, die den Hang hat, den Aufruhr
durch Ambivalenz und Zogerlichkeit zu ersticken. Die Arbeit an der Revo-
lution wird also nicht wie bei Marx durch externe Eingriffe wie die politi-
sche Macht behindert, sondern zersetzt sich in einem Akt der Selbstfermen-
tation von innen.

166

05:3027. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REVOLUTIONARE GARUNG

Arbeit. Die Entwicklung der Widerspriiche einer geschichtlichen Pro-
duktionsform ist jedoch der einzig geschichtliche Weg ihrer Auflosung
und Neugestaltung.« (MEW 23: 505)

Am Tiefpunkt der gesundheitsgefahrdenden Arbeitsbedingungen in den
Fabriken gegen Ende des 19. Jahrhunderts erstarkten in Politik und In-
dustrie die Debatten zur Fabrikgesetzgebung. Angesichts von Toden und
schweren Verstimmelungen an den Maschinen, von geistiger und kor-
perlicher Degeneration der Arbeiter:innen und Kinderarbeit stellt Marx
hier die Frage nach den Moglichkeiten und Bedingungen einer grund-
legenden Verbesserung der Situation. In der Drastik des Elends sieht er
einerseits einen Beleg fur das riicksichtslose Wesen der kapitalistischen
Produktionsweise, die dem Leben gegentiber indifferent und auch gegen
rationale Verbesserungen »iiber einen gewissen Punkt hinaus« resistent
sei (ebd.: 506). Daraus folgt fir Marx, dass der Kapitalismus und die mit
ihm verbundenen Arbeitsverhiltnisse im Widerspruch zu den »Umwal-
zungsfermenten« stehen. Wie aber konnen diese unter den Bedingungen
kapitalistischer Produktionsweise aktiviert werden und ihren Dienst —
den der Umwilzung — erfillen? Entscheidend sind die immanenten Me-
chanismen im Gang der Geschichte:

»Soviel sehn wir aber hier, wie Herrschafts- und Knechtschaftsverhilt-
nis ebenfalls in diese Formel der Aneignung der Produktionsinstrumente
gehoren; und sie bilden notwendiges Ferment der Entwicklung und des
Untergangs aller urspriinglichen Eigentumsverhiltnisse und Produkti-
onsverhiltnisse, wie sie auch ihre Borniertheit ausdriicken. Allerdings
werden sie im Kapital — in vermittelter Form — reproduziert und bilden
so ebenfalls Ferment seiner Auflosung und sind Wappen seiner Borniert-
heit.« (MEW 42: 407)

Marx’ Dialektik der Geschichte sieht folgende Verlaufsdynamik vor:
Wurden die kapitalistischen Herrschaftsverhiltnisse zuvor als Antago-
nismus zum Umwilzungsferment konzipiert, so erklart Marx diese nun
zum »notwendigen Ferment« des Untergangs ebenjener Verhiltnisse.
Formuliert wird ein immanentes Modell des Ferments: Die kapitalis-
tische Produktionsweise folgt zwar einer (selbst-)stabilisierenden Ten-
denz zur Reproduktion ihres Status Quo, aber gleichzeitig enthilt sie
den Keim zu ihrer eigenen Selbstauflosung. An der Verelendung der Ar-
beiter:innenschaft wird sichtbar, wie sich der Kapitalismus durch sei-
nen immanenten Hang zum moglichst liickenlosen Verschleif§ menschli-
cher Arbeitskraft selbst zu zersetzen droht — nicht nur durch die letztlich
unokonomische Verschwendung der eigenen Ressourcen, sondern auch
durch die damit einhergehende Verscharfung sozialer Konflikte und Auf-
stinde, wie sie sich am historischen Tiefpunkt der Arbeitsverhaltnisse
Bahn brechen:

167

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

»Mit der Entwicklung der groflen Industrie wird also unter den FifSen
der Bourgeoisie die Grundlage selbst hinweggezogen, worauf sie produ-
ziert und die Produkte sich aneignet. Sie produziert vor allem ihren eige-
nen Totengraber. Thr Untergang und der Sieg des Proletariats sind gleich
unvermeidlich.« (MEW 4: 474)

Als Trager der dialektischen Dynamik wird zuvor die proletarische
Masse eingefiihrt, die mit zunehmender Dichte und Konzentration ihre
»Kraft« multipliziert (ebd.: 470). Diese energetisch bestimmte Kraft
steigt durch ihre Unterdriickung an: Erst durch die iibergreifende Sen-
kung des proletarischen Lebensniveaus kommt jene Dynamik der Selbst-
verstarkung in Gang, die sich in einem kollektiven »Fiihlen« der gewon-
nenen Kraft manifestiert (ebd.). Im Bild der Totengriber driickt sich eine
fast tautologisch anmutende Bewegung des Todes aus. Die Herrschaft
toter Arbeit, die die lebendige aussaugt, schaufelt sich durch jene Aus-
saugung ihr eigenes Grab; sie saugt sich gleichsam selbst aus. Die in den
Kellern vergrabenen Schitze werden die Bourgeoisie nicht retten.

In allen Spielarten des Ferments lasst Marx seine transformative Kraft
erkennen. Als Arbeitsferment transformiert es das Produkt zu einer Ware
und stabilisiert damit die Ordnung; als Umwilzungsferment transfor-
miert es die Ordnung selbst und destabilisiert sie damit. Das Ferment er-
weist sich als Krisenmotor. Auffallend ist die doppelte Transformations-
bewegung der Fermente hinsichtlich ihrer Funktionen und Ziele. Ebenso
wie wir zuvor eine Verwandlung des Ferments vitaler Arbeit in ein Fer-
ment des Kapitals beobachtet haben, vollzieht sich hier eine umgekehr-
te Verwandlung: Das nunmehr entfesselte Ausbeutungsferment wird im
Zuge einer intern generierten Kippbewegung zum Umwalzungsferment.
Das Ferment ist demnach zunachst als immanentes Potential zu verste-
hen, das geeigneter materieller Umgebungen wie dem Abfall des proleta-
rischen Lebensniveaus und der Massenbildung bedarf, um zu reifen und
zur richtigen Realisierung zu gelangen. Diese Dynamik folgt dem Pha-
senmodell der Fermentierung insofern, als das transformierende Bakte-
rium bzw. die Hefe bereits latent in oder auf dem Material vorhanden
ist und nur auf den Moment der Aktivierung durch die richtige Umge-
bung wartet, um seine Zersetzungsarbeit zu beginnen.

Diese immanente Perspektive ist bei Marx in eine dialektische Auf-
fassung von Geschichte eingelassen: »Die Entwicklung der Widersprii-
che einer geschichtlichen Produktionsform ist [...] der einzig geschicht-
liche Weg ihrer Auflosung und Neugestaltung.« (MEW 23: 512) Marx’
historischer Materialismus setzt auf das Prozessieren der Widerspriche
als Bedingung einer radikalen Transformation, deren Verlauf nicht we-
sentlich von auflen reglementiert werden muss, weil sie » Naturgesetze[n|
der kapitalistischen Produktion« folgt, »diese[n] mit eherner Notwen-
digkeit wirkenden und sich durchsetzenden Tendenzen« (ebd.: 12). Die

168

05:3027. Access - [Cmm—


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REVOLUTIONARE GARUNG

Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise als »naturgeschicht-
lichen Prozess« (ebd.: 16) aufzufassen, miindet bei Marx nicht — wie oft
vorschnell unterstellt — in ein teleologisches Geschichtsmodell.' Weil fiir
Marx die » Vorgeschichte der menschlichen Gesellschaft« (MEW 13: 9)
erst mit dem Ende kapitalistischer Produktionsverhiltnisse abgeschlos-
sen ist, reicht die Naturgeschichte in den Kapitalismus hinein, der in die-
sem Zuge selbst einen naturwiichsigen Charakter annimmt.
Ausgehend von der Auffassung der Sozialgeschichte als Naturge-
schichte konstruiert Marx eine Stufenfolge verschiedener Gesellschafts-
formationen, die sich aus bestimmten Eigentumsformen ableiten: Vom
urspriinglichen Stammeigentum und Staatseigentum geht es zum feuda-
len Grundeigentum, das schliefSlich vom biirgerlich-kapitalistischen Pri-
vateigentum abgelost wird (MEW 3: 22£.). Ob von dort aus der Sprung
zu einer klassenlosen Gesellschaft des rational geregelten Gemeinschafts-
eigentums gelingt, ist nicht das Ergebnis einer linearen und teleologi-
schen Abfolge der Stufen. Vielmehr geht es Marx um die historisch va-
riable Logik ihrer Uberginge, Briiche und Umwilzungen, die auch von
der jeweiligen Entwicklungsstufe der Produktivkrafte abhangt.™
Neben solchen grofsen Umwalzungen, die eine Gesellschaftsforma-
tion auf die nichste Stufe befordern, finden wir bei Marx unterschied-
liche historische Beispiele fur kleinere Verdanderungen und Mikro-Um-
wilzungen. Deren Motoren werden haufig mit dem Begriff des Ferments
oder der Girung gefasst. So schreibt Marx etwa in einem Brief an den
Sozialdemokraten Ludwig Kudelmann, »dass grofse gesellschaftliche
Umwalzungen ohne das weibliche Ferment unmdglich sind« (MEW 32.:

11 Die Sozialgeschichte als Naturgeschichte zu verstehen, durchzieht das Ka-
pital von Anbeginn. So vergleicht Marx im Vorwort des Kapitals die Wert-
form mit der Korperzelle: »Die Werthform, deren fertige Gestalt die Geld-
form, ist sehr inhaltslos und einfach. Dennoch hat der Menschengeist sie seit
mehr als 2000 Jahren vergeblich zu ergriinden gesucht, wihrend andrerseits
die Analyse viel inhaltsvollerer und komplizierterer Formen wenigstens an-
nahernd gelang. Warum? Weil der ausgebildete Korper leichter zu studie-
ren ist als die Korperzelle. Bei der Analyse der konomischen Formen kann
ausserdem weder das Mikroskop dienen, noch chemische Reagentien. Die
Abstraktionskraft muss beide ersetzen. Fur die buirgerliche Gesellschaft aber
ist die Waarenform des Arbeitsprodukts oder die Werthform der Waare die
okonomische Zellenform.« (MEW 23: VIII)

12 Hierzu schreibt Marx: » Auf einer gewissen Stufe ihrer Entwicklung gera-
ten die materiellen Produktivkrifte der Gesellschaft in Widerspruch mit den
vorhandenen Produktionsverhiltnissen oder, was nur ein juristischer Aus-
druck dafiir ist, mit den Eigentumsverhaltnissen, innerhalb deren sie sich
bisher bewegt hatten. Aus Entwicklungsformen der Produktivkrifte schla-
gen diese Verhiltnisse in Fesseln derselben um. Es tritt dann eine Epoche so-
zialer Revolutionen ein.« (MEW 13: 8f.)

169

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

$82); zum Aufstand in Indien 1857 notiert Marx, die Besetzung des
Zentrums durch Rebellen habe »vielleicht als das stiarkste Ferment« der
Erschiitterung der britischen Autoritit gewirkt (MEW 12: 239). Neben
dem Widerspruch von Kapital und Arbeit sind es gerade feministische
und antikoloniale Kampfe, die mit dem Fermentbegriff gefasst werden.
Dabei fiigen sich die >kleinen< Fermente nicht nur in ohnehin stattfin-
dende gesellschaftliche Umwailzungen ein, sondern sind als deren Vor-
aussetzung bestimmt.

Eine Zwischenfigur, die das >kleine« Ferment und die >grofle« Umwil-
zung vermittelt, ist die revolutiondre Gdrung. Sie erzihlt davon, dass
Kiampfe und Bewegungen tber eine eigene Energetik verfuigen. So heifSt
es etwa im 18. Brumaire zur Niederlage des Pariser Proletariats in der
sogenannten Juni-Insurrektion, einem beispiellosen Biirgerkrieg:

»Mit dieser Niederlage tritt das Proletariat in den Hintergrund der re-
volutiondren Biithne. Es versucht sich jedesmal wieder vorzudringen,
sobald die Bewegung einen neuen Anlauf zu nehmen scheint, aber mit
immer schwicherem Kraftaufwand und stets geringerem Resultat. So-
bald eine der hoher tiber ihm liegenden Gesellschaftsschichten in revo-
lutiondre Garung gerit, geht es eine Verbindung mit ihr ein und teilt so
alle Niederlagen, die die verschiedenen Parteien nacheinander erleiden. «
(MEW 8: 122)

Als Girung gilt Marx hier der Zustand einer Gruppe, der durch ein sozia-
les Koordinatensystem von Vorder- und Hintergrund, oberen und unteren
Schichten gleichsam hindurchgeht. Eine sich in Garung befindende hohere
Schicht wird als Milieu fiir die proletarische Garung »angezapft<, welche
sich nun von unten und hinten entwickeln kann, um ihren eigenen Aus-
bruch vorzubereiten. Bei einer solchen zunichst parasitir anmutenden
Verbindung handelt es sich um eine politische Allianz, die die Ansteckung
auch als Risiko erscheinen ldsst. Denn eine Niederlage erstickt nicht nur
die Garung beider Schichten, sondern schwicht die Bedingungen zukiinf-
tiger Garungen nachhaltig. Marx setzt die Garung als Kraftpotential ins
Bild, das mit jedem fehlgeschlagenen Anlauf sukzessive abnimmt, weil
es seine begrenzten Energieressourcen aufzehrt. Nach zu vielen Versu-
chen wird die Entstehung neuer Garungen energetisch unwahrscheinlich.
Ebenso wie das lebendige Ferment der Arbeit sich erschopfen und ver-
brauchen kann, wenn z.B. die Arbeitskraft nicht reproduziert wird, kann
sich eine Garung totlaufen. Wahrend die Arbeit der Mikroben einen Ex-
zess der nie versiegenden und nie pausierenden Girung bedeutet hatte,
erscheint die revolutiondre Garung als knappes Gut, das es aufzusparen,
gut zu kalkulieren und dann strategisch mit aller moglichen Wucht zu
mobilisieren gilt, bevor die Reserven verausgabt sind.

Je konkreter die historischen Beispiele, umso deutlicher wird aller-
dings, dass Garung nicht immer mit strategischer Politik verbunden ist.

170

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REVOLUTIONARE GARUNG

Im Zuge der Mirzrevolution von 1848 beklagt Marx in einem Artikel
der »Neuen Rheinischen Zeitung« ein »politisches Paradoxon« durch
einen fehlgeleiteten Garungsprozess:

»In demselben Augenblick, wo die Deutschen um die innere Freiheit mit
ihren Regierungen ringen, sie unter dem Kommando derselben Regie-
rungen einen Kreuzzug gegen die Freiheit Polens, Bohmens, Italiens un-
ternehmen lassen, welche Tiefe der Kombination! In revolutionirer Gi-
rung begriffen, macht sich Deutschland nach auflen Luft in einem Krieg
der Restauration, in einem Feldzug fiir die Befestigung der alten Macht,
gegen die es eben revolutioniert.« (MEW §: 202)

Die revolutiondre Garung bezieht sich zunichst auf einen Kampf der
»innere[n] Freiheit« Deutschlands. Statt diese immanente Garung auch
innenpolitisch zu nutzen und in Verhandlung mit den Regierungen pro-
duktiv umzuleiten, mache sich das Land »nach aufSen Luft« durch Krieg
gegen die Nachbarliander. Die Wendung des Luftmachens steht im Zei-
chen einer Knappheitslogik: Durch sein unkontrolliertes Verschleudern
verpufft der begonnene Garungsprozess. Statt seinen Luftdruck zum
Umpusten der politischen Krifteverhiltnisse einzusetzen, erhilt dieser
Druck ein Ventil, das als eine Art Abzugshaube der revolutionidren Ener-
gie fungiert und so die alte Macht zementiert.

Marx behandelt die Garung hier als Frage der » Thermokratie« (Cha-
telet), die auf einer Kontrolle und Steuerung ihrer Energieressourcen ba-
siert. Dies beginnt im kapitalistischen Arbeitsprozess, der die lebendige
Energie des Garungsstoffs Arbeit nutzt, deren transformatives Poten-
tial auflerhalb des Verwertungsprozesses aber durch Aussaugung pri-
ventiv einhegt. In Marx’ politischer Metaphorik wird die Garung als
diffuse, ergebnisoffene soziale Energie entworfen, die verdichtet oder
verdiinnt, konzentriert oder zerstreut, tibertragen oder blockiert wer-
den kann. Auch die Umleitungsbewegung wird nun als dezidiert ener-
getischer Vorgang gedacht: Als ein zunachst immanenter Prozess darf
die revolutiondre Garung nicht allzu schnell externalisiert werden, weil
sie so zum bloflen Ventil, zur Abfuhr tiberschiissiger Energie wird, statt
in der vorgesehenen Dynamik der inneren Selbstverstirkung eine dufSe-
re Transformation anzustoflen. Das politische Problem der immanenten
Energie und ihrer duferen Freisetzung erlautert Marx so:

»Vom ersten Augenblick an durchschauten wir die machiavellistische
Politik, welche, im Innern Deutschlands in den Grundfesten erschwan-
kend, die demokratische Energie zu ladhmen, die Aufmerksamkeit von
sich abzulenken, der revolutiondren Glutlava einen Abzugskanal zu
graben, die Waffe der innern Unterdriickung zu schmieden suchte, in-
dem sie einen engherzigen, dem kosmopolitischen Charakter des Deut-
schen widerstrebenden Stammbhaf$ heraufbeschwor und in Stammkrie-
gen von unerhortem Greuel, von namenloser Barbarei eine Soldateska

171

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

heranbildete, wie der DreifSigjahrige Krieg sie kaum aufzuweisen hat.«

(ebd.: 202)

Mit der Umleitung bzw. Kanalisierung der Kriegsziige wird eine Politik
der Hydraulik entworfen, die »demokratische Energie« als eine Fliissig-
keit behandelt, deren Strémungsverhalten durch Ubertragung wahlweise
verstarkt oder gelahmt werden kann. Was im vorherigen Zitat als revo-
lutiondre Garung bezeichnet war, wird hier zur »revolutiondren Glutla-
va«, die sich mit dem Graben eines Abzugskanals im Nichts verlauft. Die
Vulkanmetapher arbeitet mit der Verbindung von Garung und Feuer in
der Lavaflissigkeit, die sich zusammenbrauen, blubbern und schliefSlich
im Ausbruch der erhitzten revolutiondren Massen kulminieren konnte.
Im gezeichneten Szenario aber wird durch den Abzug nach auflen die
innere Konzentration der Energie und damit ihr Kraftpotential regel-
recht untergraben.

Anders als das Ferment, das die Potentialitit oder Keimform eines
noch nicht aktiven Prozesses bezeichnet, meint Garung das beginnen-
de Prozessgeschehen selbst. Sie zielt auf einen ungewissen Ubergangs-
zustand der Unruhe, in dem die Dinge in Bewegung geraten, aber noch
nicht zu einem festen Ergebnis geronnen sind. So schildert Marx, wie im
Jahr 1849 »die Dinge noch in einem Zustand der Garung« (MEW 13:
537) gewesen seien, nachdem bei der Zusammenkunft einer neugewihl-
ten Legislative »schon eine allgemeine Reaktion tiber Deutschland he-
reingebrochen« war. Fermente konnen also den Ausgang einer Giarung
bilden, die potenziell in eine revolutiondre Giarung (und nicht etwa >revo-
lutionidre Fermentierung<) miinden kann. Dass der Garungsverlauf sich
durch diese Offenheit auszeichnet, macht seine Prozesse zum Gegen-
stand strategischer Steuerung — und hier setzen sowohl energetische Poli-
tiken des revolutionaren Ausbruchs als auch solche seiner Lihmung ein.

Daher liegt es nahe, dass eine marxistisch-trotzkistische Gruppe sich
1948 »The Revolutionary Workers Ferment« nannte oder dass vom
»ideologiekritische[n] Ferment« marxistischer Protestbewegungen die
Rede ist (Zeller 2006: 276). Hier wird nicht abgewartet, bis das imma-
nente Ferment des Kapitalismus einen Konflikt zwischen Produktivkraf-
ten und Produktionsverhaltnissen generiert, sondern das Ferment wird
zum Ausgangspunkt der strategischen Arbeit an der Revolution. In die-
sem Lichte muss die Marx’sche Theorie selbst »als revolutionares Fer-
ment der 6konomischen und gesellschaftlichen Dynamik« gelten (Muhs
1955: 106). Gerade in der Vielfalt marxistischer Bewegungen zeigt sich
aber, dass das von diesem Theorieferment ausgehende Garungsgesche-
hen ein Eigenleben entfalten kann, das sich von ersterem zunehmend
entfernt.

Obwohl die revolutionidre Girung in erster Linie als politische Meta-
pher installiert wird, entwirft Marx mit ihr ein energetisches Theorem

172

05:3027. Access - [Cmm—


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REVOLUTIONARE GARUNG

des sozialen Wandels, das dessen materielle Umgebungen in den Vorder-
grund stellt. Diese setzen sich aus Prozessen der Kraft, der Luft und der
Hydraulik zusammen. Das Soziale erscheint nunmehr als soziale Ener-
gie. Es formiert sich als thermodynamischer Kosmos von Bewegungs-,
Dampf- und Druckverhiltnissen, deren Logik und Vokabular der Ma-
schine entlehnt ist. Es ist kein Zufall, dass dieses Beschreibungsregister
einem dialektischen Modell des Wandels verpflichtet ist, das Umwal-
zung primdr zu einer Frage der Produktivkraftentwicklung macht. Be-
merkenswert ist aber, dass die daraus resultierende soziale Physik kei-
nesfalls auf eine mechanistische Sicht gesellschaftlicher Verhailtnisse und
ihres Wandels hinauslduft. Denn die Girung erschopft sich nicht in der
maschinischen Logik der Thermodynamik, sondern verbindet sich mit
den Kategorien des Lebens und des Todes. Mit ihrer konsequenten Ver-
mischung von maschinellen und biologischen Momenten steht sie auch
quer zu einem korperzentrierten Verstindnis der Revolution, deren Po-
tential in den einzelnen Arbeiter:innensubjekten bzw. dem kollektiven
Korper der Streikmasse liegt. Wo die Verwendung von Maschinenmeta-
phern in der Sozialtheorie deterministische Ankliange hat und der Ein-
satz organizistischer Metaphern eine Naturalisierung gesellschaftlicher
Verhiltnisse indiziert, erlaubt das Modell der Garung, die Vermischung
dieser maschinischen und korperlich-vitalistischen Momente des Wan-
dels zu erfassen, die sowohl mit einem dialektischen wie einem zykli-
schen Verstindnis der Transformation in Spannung gerit.

Sie ldsst einen dritten hybriden Weg erkennen: In Bezug auf den Ar-
beitsprozess konstituiert Garung ein Denken des Stoffwechsels und sei-
ner inharenten Destruktivitat; beztuiglich der Revolution eroffnet Garung
eine Energetik der kleinen Anldufe, Unfille und Zufille spontaner Akti-
vierung. Obwohl das Stoffwechselmodell eher auf der organischen Seite
und das Energiemodell tendenziell auf der Seite der Maschine angesie-
delt ist, stellen beide Modelle organisch-maschinelle Hybride dar. Glei-
chermafden der Steuerung zuginglich, steht die Garung aber in beiden
Fillen immer schon fir das Fehlschlagen manipulierender Eingriffe. Es
fillt auf, dass keine der von Marx beschriebenen revolutioniren Girun-
gen tatsichlich zu einer Revolution geworden ist. Die Girung ist eine
ephemere Unruhe, die sich wenig fiir Revolutionsromantik eignet, weil
sie ihr eigenes Scheitern in sich tragt. Obwohl Marx den » Garungsstoff
Arbeit« ebenso wie die »revolutionidre Garung« metaphorisch fasst, legt
er damit den Grundstein einer stoffwechselbasierten Energetik des So-
zialen. Es gibt allerdings eine Ausnahme, in der Marx von seiner Meta-
phorisierung abriickt, nimlich in seiner Beschiftigung mit der industri-
ellen Herstellung von Brot. Hier laufen alle diskutierten Dimensionen
der Girung paradigmatisch zusammen.

173

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS:
4.2.3 Die Brotfabrikation

Ab Mitte des 19. Jahrhunderts beginnt mit der Fabrik auch die industri-
elle Lebensmittelproduktion fortzuschreiten. Dabei kommen neue, hoch-
gradig kontrollierte Formen der Giarung zum Einsatz. 1862 beschiftigt
sich Marx in einem Zeitungsartikel fir die »Neue Presse« mit der »Brot-
frage« und dem Umbruch der Brotherstellung von der Manufaktur zur
Fabrik. Wie er in seinem ironischen Einstieg notiert, soll es um die »Brot-
frage im wortlichen Sinne« gehen, die Marx zu einer Kritik der zurtick-
gebliebenen Produktionsmethoden veranlasst:

»Die Englinder, so stolz auf ihre >Ideen in Eisen und Dampf<, haben
plotzlich entdeckt, daf$ sie den >staff of life< (den >Stab des Lebens<)
uraltfrankisch, wie zur Zeit des Einfalls der Normannen, fabrizieren.
Der einzig wesentliche Fortschritt besteht in der durch die moderne
Chemie erleichterten Stoffverfilschung. Es ist ein altes britisches Sprich-
wort, daf$ jeder Mann, auch der beste, in seinem Leben »a peck of dirt«
(einen Metzen Dreck) essen mufS. Dies war jedoch moralisch gemeint.
John Bull ahnt nicht, daf§ er tagaus, tagein im grobsten physischen Sin-
ne ein unsagbares Mixtum compositum [Mischmaschl von Mehl, Alum,
Spinnweb, black beetles IKiichenschabenl und Menschenschweif$ ver-
zehrt. Bibelfest wie er ist, wufSte er natiirlich, dafs der Mensch das Brot
im SchweifSe seines Angesichts verdient; aber es war ihm funkelnagel-
neu, dafs Menschenschweif als wiirzendes Ingredienz in den Brotteig
eingehen mufs.« (MEW 15: 554)

Wie Marx ausfuhrt, konzentriert sich die industrielle Produktion die-
ser Zeit auf den groflen Handel und die Herstellung von Rohstoffen,
wihrend Waren, die fiir unmittelbaren Privatkonsum produziert werden,
noch auf die Automatisierung warten. Das Festhalten an »uralt tiber-
lieferter, hilflos umstandlicher Handwerksweise« (ebd.: 555) erschwert
die Industrialisierung des Brotes. Doch der Umbruch ist in vollem Gang,
wie der langsame Untergang der Backermeister und deren Verdriangung
durch Brotfabrikanten bezeugen.

Dass Marx die Anwendung vollautomatischer Maschinen bevorzugt,
liegt vor allem in der Situation der Arbeiter:innen begriindet. Eine Flut
von Beschwerden der »Tagelohner in den Londoner Backereien« beim
Parlament hatte staatliche Kontrollen und einen vom Innenminister ver-
ordneten Bericht erwirkt. Der Gutachter macht darin zum einen auf die
miserable Situation der als »weifle[n] Sklaven der Zivilisation« (ebd.)
bezeichneten Arbeiter:innen aufmerksam, die angesichts der Arbeitsbe-
dingungen, u.a. Schichten von 16 bis 17 Stunden, mit durchschnittlich
42 Jahren an Auszehrung sterben. Zum anderen thematisiert der Bericht
die — wie Marx es ausdriickt — »ekelhaften Mysterien der Brotbereitung
selbst« (ebd.). Gemeint sind die engen, diisteren, licht- und luftarmen
Gewolbe, in denen das Brot ohne Ventilation gebacken wird, sodass die

174

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REVOLUTIONARE GARUNG

»pestilenzialischen Ausdiinstungen schlechter Abzugsschleusen« (ebd.)
ungehemmt in das Produkt eindringen konnen. Hier taucht das Motiv
des Abzugs bzw. der Umleitung in buchstiblicher Form auf, das zuvor
als politische Untergrabung der revolutiondren Girung gefasst wurde.
Im Fall dieser unerwiinschten Ausdiinstungen aber wird gerade das Aus-
bleiben eines Abzugs zum Problem — es kommt zu einem Stau schmut-
ziger und toxischer Stoffe in der Luft, die als Umgebendes ungefiltert in
den Stoffwechsel der Arbeiter:in wie des Produkts einfliefSen. Schutzlos
ausgesetzt, ist die Arbeiter:in gezwungen, sie einzuatmen, tragt aber u.a.
durch ihren Schweif$ selbst zur weiteren Verunreinigung des Produkts
bei. Marx ldsst den Gutachter zu Wort kommen: »Mit dem grofSten
Widerwillen [...] wurde ich zum Schlufs gezwungen, dafy der Teig fast
immer den Schweifs und oft krankhaftere Absonderungen der Kneter
einsaugt.« (ebd.: 556)

Die Grenzen zwischen den Korpern der Arbeiter:innen, der Umwelt
und dem Produkt kollabieren hier vollstindig. Dass der Teig buchstib-
lich zum Schwamm wird, der das entstehende Gemisch unkontrolliert
»einsaugt«, scheint durch den Garvorgang eigentumlich potenziert zu
werden: »[...] im Prozef§ der Garung saugt [das Brot] die schadlichen
Gase ein, die es von allen Seiten umbhiillen«, spezifiziert der Gutach-
ter, und Marx fugt, seinen Bericht zitierend, hinzu: »Spinnweb, block
beetles, Ratten und Miuse >vermihlen sich mit dem Teige«.« (ebd.: 555)
Die Garung steigert also die Intensitit der umweltlichen Vermischung,
indem ihre Aktivitdt das Umgebende hemmungslos einsaugt. Mehr noch
als die Arbeiter:in, die die Gase unwillkiirlich inhaliert und so in ihren
Stoffwechsel aufnimmt, ist das Einsaugen eine exzessive Einverleibung
des »Umbhiillenden«. Das Medium dieser Einsaugung ist die umgeben-
de Luft, in der sich jene »Gase« stauen, aber auch Insekten, Tiere und
ihre Spuren versammeln. Der Garungsprozess steht nicht nur fiir die in-
nere Transformation einer Substanz, sondern auch fiir die Einswerdung
dieser Substanz mit ihrer AufSenwelt: Totes organisches wie chemisches
Material, Spuren menschlichen wie tierischen Lebens werden durch die
mikrobielle Arbeit eingesaugt und durch menschliche Arbeit zusitzlich
in den Teig eingeknetet.

Hier sind zwei parallele Prozesse der Einsaugung am Werk. Wie in je-
dem Arbeitsprozess wird die lebendige Arbeit vom Produkt eingesaugt.
Diese abstrakte Einsaugung erhilt hier plastische Gestalt, wenn das kor-
perliche Nebenprodukt lebendiger Arbeit und der mit ihr verbundenen
Anstrengung — Schweif$ — buchstablich vom Produktions- bzw. Arbeits-
mittel, dem girenden Brotteig, inkorporiert wird. Im Gegensatz zur kon-
trollierten Einsaugung konkreter Arbeit, die als abstrakte Arbeit einen
formallogisch bestimmbaren Wert generiert, steht diese materielle Ein-
saugung der Teiggarung fir einen Kontrollverlust, der sowohl Marx als
auch den Kapitalisten mit Schrecken erfullt. Hier wird nicht lebendige

175

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

Arbeit von einem toten Produkt eingesaugt, sondern der verkorperte
Niedergang — Ratten, Chemikalien, Viren — wird umgekehrt vom hochst-
lebendigen Produkt des girenden Teigs einverleibt. Dieser distere Kos-
mos der kleinen Dinge formiert sich zu einem dystopischen Stoffwechsel-
prozess zwischen menschlichen Arbeiter:innen und Mikroben; er fiihrt
vor, zu welchen Grausamkeiten der >natiirliche« Stoffwechsel in der Lage
ist. Sein Horror speist sich aus einer Dynamik, zu der nur die Indifferenz
der Mikroben zusammen mit der Indifferenz des kapitalistischen Einsau-
gungsprozesses fahig sind. Ihre intentionslose Mission lautet nur: Sich
verbreiten, gleichgtltig wie, sich vermischen, egal womit.

Anders als im Weinkeller mit seinen geschlossenen Behiltern wird die
Arbeit der Mikroben bei der Brotherstellung als destruktive Arbeit der
Kontamination greifbar. Der Utopie der revolutiondren Garung stellt
sie sich als dystopische Garung entgegen, die den Menschen bzw. seinen
Schweif$ in sich aufgenommen hat und ihn auf diese Weise niederstre-
cken wird. Denn zum gesellschaftlichen Stoffwechselprozess dieses un-
heimlichen Brots gehort, dass die Arbeiter:innen es essen mussen. Hier
erweist sich die Brotfrage einmal mehr als Klassenfrage:

»Selbst die vornehmsten Backereien sind nicht frei von diesen eklen Wi-
derlichkeiten, aber sie erreichen einen unbeschreiblichen Grad in den
Backhohlen, die das Brot der Armen liefern, wo auch die Verfilschung
des Mehles durch Alum und Knochenerde sich am freiesten ergeht.«

(ebd.: 556)

Der >Freiheit< der Garung als ungehemmter Vermischung steht die Stoff-
wechselstorung der Arbeiter:in als individuellem metabolischem Korper
gegentuber. Thr Konsum von Lebensmitteln ist durch den Kauf innerhalb
der Zirkulation vermittelt — und sie muss essen, was ihr Hungerlohn er-
laubt. Will sie iiberleben, muss sie sich dieses unverdauliche >Brot der
Armenc« zufuhren. Dessen Verzehr droht die Arbeiter:in rickwirkend zu
verzehren: In ihrem Magen girt die unheilvolle Mischung weiter und
bahnt sich so einen Ubertragungsweg fiir Krankheit und Verfall. Das
Lebensmittel entpuppt sich als Mittel des Todes. Dass selbst die Erhit-
zung des Brots durch den Backvorgang daran nichts andern kann, zeigt,
dass es nicht die Mikroben sind, die es kontaminieren, sondern all die
anderen Bestandteile, die von ihnen magnetisch angezogen und einge-
sogen wurden.

Die formallogischen, 6konomischen und physiologischen Aspekte des
Stoffwechsels fliefsen hier zusammen und zeigen in der buchstiblichen
Unverdaulichkeit dieses Brotes eine tiefe Stoffwechselstorung an. Dies
veranlasst Marx dazu, die Bedingungen der >primitiven< Herstellungs-
methoden anzuzweifeln und iiber ihre Uberwindung nachzudenken. Das
Problem wird er im Festhalten an der >echtens, d.h. an Handarbeit ge-
bundenen Teiggirung festmachen. Fortschrittlich erscheinen deshalb die

176

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REVOLUTIONARE GARUNG

zukunftsweisenden, aber noch nicht durchgesetzten Maschinen der Teig-
bearbeitung, weil sie die alte Hefegarung praktisch abschaffen:

»Dagegen hat Dr. Dauglish das ganze System der Brotbereitung revolu-
tioniert. Von dem Augenblick, wo das Mehl den Speicher verlaf3t, bis zur
Ankunft des Brotes in dem Backofen passiert es hier durch keine Men-
schenhand. Dr. Dauglish entfernt die Hefe ganz und bewirkt den Gi-
rungsprozef§ durch Anwendung von Kohlensdure. Er reduziert den gan-
zen Akt der Brotbereitung, das Backen eingeschlossen, von acht Stunden
auf 30 Minuten. Die Nachtarbeit fillt ganz weg. Die Anwendung des
kohlensauren Gases verbietet jede Beimischung von Verfilschungsstof-
fen.« (ebd.: 556)

Die vollstandige Maschinisierung dieser »verschiedene[n] Art der
Girung« (ebd.) ist nicht nur hygienischer und gestinder, sondern auch
arbeiter:innenfreundlicher, kosten- und zeitsparender. Menschliche Ar-
beit reduziert sich auf das Bedienen der Maschine, auf eine Delegation
der Misch-, Knet- und Garungsarbeit an zwei Akteure: Die Maschine
und - nun durch Kohlensiure regulierte — Mikroben. Es ist ein Nebenef-
fekt der Kohlensdauregirung selbst, dass die Reinheit des Fabrikats, d.h.
die Freiheit von » Verfdlschungsstoffen «, gewihrleistet sein muss, und ein
Nebeneffekt der Maschine, dass der »nahrhafteste[n] Teils des Korns«
(ebd.) erhalten wird, statt ihn zu zerstoren.

Hier kundigt sich die Standardisierung der industriellen Garung an,
wie sie im Zuge der Pasteur’schen Politik dann zur vollen Entfaltung
kommen wird. War die Garung zuvor durch menschliche Hand und
diverse Zutaten der Umgebung — wenn auch auf unappetitliche Wei-
se — individualisiert, so sind jetzt Herstellungsweise wie Zusammenset-
zung durch die Maschine vereinheitlicht. Es ist nicht mehr moglich, das
Brot durch Knochenerde zu strecken oder es durch Nachlissigkeit einer
toxischen Umwelt auszusetzen, wenn Ingredienzien und ihre Mengen-
verhiltnisse einer Homogenisierung unterworfen werden. Weil das En-
vironment der Girung jetzt rein technisch-maschinell und nicht mehr
organisch-menschlich beschaffen ist, wird eine unkontrollierte Einsau-
gung verhindert. Die maschinelle Herstellung von mikrobischem Leben
steht ganz im Dienst der Produktivitit, die sich daraus speist, dass die-
ses im Herstellungsprozess nie auf anderes Leben — etwa der Menschen-
hand - trifft.

Marx mag kein schrankenloser Produktivist im Sinne blinder Natur-
zerstorung sein; er ist aber Produktivist in dem Punkt, dass er erfreut
den »Sieg des Maschinenbrotes« als »Wendepunkt in der Geschichte
der groflen Industrie« (ebd.: 557) ausruft. Girung und Maschine ar-
beiten vereint im Sinne des Fortschritts der Produktivkrifte, der hier ei-
nen Fortschritt in der allgemeinen menschlichen Lebensqualitit bedeu-
tet. Hinsichtlich der Frage nach der Steuerungsfihigkeit zeichnet sich

177

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

hier eine Befriedungsfunktion durch die Einhegung der gefihrlichen
Girung ab. Krankheitsansteckung wird durch das bereinigte und exak-
te Arbeiten der Maschinen verhindert, wodurch aber zugleich auch An-
sdtze revolutionirer Garung — ausgehend von den Protesten der Teigkne-
ter:innen — obsolet werden. Marx beweist hier einmal mehr, dass er die
disteren und destruktiven Momente des Stoffwechsels erkennt, sie aber
durch Rationalitdt und technische Entwicklung aufzuheben bestrebt ist.
In der Utopie des sauberen Maschinenkommunismus ist die Girung von
ihrem Dreck und ihrer Durchmischung bereinigt.

Beide Spielarten der gefihrlichen Girung — die revolutionire
Garung und die verunreinigte Teiggarung — basieren letztlich auf einem
Ansteckungsmodell, das tiber die Einsaugung ihrer materiellen Umge-
bungen funktioniert. Die kapitalistischen Techniken der Regulation zie-
len darauf, diese Umgebung so zu purifizieren, dass neben lebendiger Ar-
beit in ihrer Reinform keine schmutzigen Uberreste hiangen bleiben, die
eingesaugt werden konnten. Moglich wird so eine Domestizierung der
Mikroben, in deren Zuge ihre Indifferenz und ihre gefihrlichen Potenti-
ale unschadlich gemacht werden.

In dem Moment, in dem Marx eine Verlebendigung toter Arbeit in
der Kapitalbewegung konstatiert, verabschiedet er sich von einem un-
schuldigen Materialismus des Lebens, der im Lebendigen als solchem
eine befreiende Kraft sieht. Bevor er aber den Weg eines dunklen Ma-
terialismus einschlagen konnte, kommt ihm sein Produktivismus in die
Quere. Es ist bezeichnend, dass all die dunklen Momente der Zersto-
rung im und durch den Stoffwechsel auftauchen, dann aber sogleich
wieder ausgeschlossen bzw. im Produktiv-Lebendigen aufgeldst wer-
den. Marx hat selbst wenig Interesse an dem dunklen Materialismus,
dessen Konturen durch die Beschiftigung mit der Garung erkennbar
geworden sind. Das Kapitel musste sich daher von Marx’ eigenem ana-
lytischem Programm losen. Seine Metaphorisierung der Garung produ-
ziert ein Wissen tiber ihre Materialitdt; seine produktive und rationale
Rahmung der Giarung produziert Einsichten tuber ihr dunkles Funda-
ment. Diese beiden Stringe, die mit Marx gegen Marx argumentieren,
lassen eine von der Girung her gedachte Perspektive auf die Materiali-
tat des Sozialen zu. Sie lassen das Projekt eines dunklen Materialismus
erkennen; eines Materialismus, der jenseits der Gegenuiberstellung von
organisch und mechanisch, korperlich und maschinell, dialektisch und
zyklisch funktioniert.

Menschliche Arbeit drangt in ihrer Lebendigkeit auf die Einlosung
des guten Lebens, wihrend eine solche Forderung mit Blick auf mikro-
bische Arbeit zunichst reichlich fern liegt. Die individuelle Leiblichkeit
menschlicher Arbeit, die ein Interesse an der Verfiigung tiber das eigene
Arbeitsprodukt hervorbringt, fehlt beim Bakterium vollstindig. Weil es
ziellos, antiindividuell, indifferent und ohne Lebensinteresse prozessiert,

178

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REVOLUTIONARE GARUNG

lasst sich keine UnverdufSerlichkeit und erst recht keine Forderung nach
unentfremdeter Arbeit daraus ableiten. Noch nicht einmal die Kritik an
der Ausbeutung der Natur ldsst sich hier iiberzeugend ins Feld fithren,
weil sich Mikroben auf den ersten Blick ohne Leid, ohne Kosten und
ohne okologische Schiden massenhaft in der Fabrik ziichten und als
Arbeiterinnen einsetzen lassen. Dass aber Mensch und Mikrobe in 6ko-
logischer Perspektive nicht voneinander zu trennen sind und in politi-
scher wie ethischer Hinsicht immer schon zusammen auf dem Spiel ste-
hen, wird sich spater zeigen.

Dieses Kapitel zum Garungsbegriff bei Marx fihrt uns zu einer Rei-
he von Aspekten einer materialistischen Prozesstheorie des Stoffwechsels
und der Transformation: Da ist erstens der organisch gedachte Arbeits-
und Lebensprozess; zweitens der eher maschinen- bzw. automatenhafte
Verwertungs- und Akkumulationsprozess; drittens der historische Pro-
zess, der von verschiedenen Stadien und Phasen dialektischer Entwick-
lung ausgeht. Auch wenn ein einzelner Teilprozess in einem Resultat
- so etwa im Produkt, der Ware — endet, wird dieses zur Bedingung wei-
terer Prozesse, in die es als Gegenstand oder als Mittel eingegangen ist.
Im Vergesellschaftungsprozess konvergieren die einzelnen Teilprozesse
nicht einfach, sondern schaffen durch ihre Verschlingungen auch eine
Konflikthaftigkeit — und hier kommt die Girung ins Spiel.

Garung befindet sich an der Schnittstelle zwischen dem Prozessmo-
dell der Maschine und dem klassischen organischen Korpermodell. Mit
ihrem nichtsubjektiven organischen Modus des Prozessierens konstitu-
iert sie einen dritten Weg jenseits von Maschine und Korper — und genau
dieser Charakter ist es, der Marx dazu veranlasst, den Garungsbegriff
zur Beschreibung der gespenstischen quasiorganischen Kapitalbewegung
zu nutzen. Wie ich gezeigt habe, taucht die Garungsfigur in dem Mo-
ment verstarkt auf, in dem die technischen, klassisch korperzentrierten
oder rein geistigen Erklarungsmodelle — beispielsweise die Produktiv-
kraftentwicklung bei Marx selbst oder die idealistische Konzeption des
Wandels bei Hegel — an ihre Grenzen kommen. Sie macht einen triger-
und subjektlosen Prozess des Emergierens beschreibbar, der sich selbst
erhilt und organisiert.

In der Garungsfigur bildet sich so eine produktive Suchbewegung ab.
Wihrend deterministische Marxlekturen sich hdufig auf die Maschinen-
logik stuitzen, um hier einen technikinduzierten Automatismus auszu-
machen, richtet sich mit dem Garungsbegriff der Blick weniger auf eine
evolutiondre Stufentheorie eines notwendigen produktivkraftgetriebe-
nen Wandels als auf die Mikroprozesse, die einen solchen Gang blo-
ckieren, verzogern oder verwirren. Mehr noch: Statt eines vermeintlich
ubergreifenden Gesamtprozesses werden die ungeplanten, widerspruchs-
und konfliktvollen Parallelprozesse sichtbar, die den dominanten Weg
konterkarieren. Mit der Garung verbindet sich ein antideterministischer,

179

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARX: > FERMENTE DER ENTWICKLUNG UND DES UNTERGANGS«

antiteleologischer Prozessbegriff, der auf die nichtlinearen Kausalititen
und Nicht-Gleichgewichtsdynamiken im historischen Wandel abstellt.

Die Zwischenstellung der Garung am Schnittpunkt von Organismus
und Maschine zeichnet auch das Denken Durkheims aus, dem sich das
folgende Teilkapitel widmet. Die Umgebungen der Girung, die bei Marx
sowohl auf Arbeitsprozesse als auch auf proletarische Bewegungen bezo-
gen waren, wird Durkheim mittels des biologischen Milieubegriffs wie-
der aufgreifen. Das organizistische Erbe Durkheims trifft auf Metaphern
der Elektrizitit und Thermodynamik — und genau in diesem hybriden
Raum verankert er den Begriff der Efferveszenz. Trotz dieser Marx
durchaus dhnlichen Anlage positioniert sich Durkheim in scharfer Ab-
grenzung zum historischen Materialismus und betont den rein geistigen
Charakter von Gesellschaft als kollektiv wirkender Macht. Auch wenn
sich an der Girung die teils kontriaren Ansiatze von Marx und Durk-
heim aufzeigen lassen, scheint sie ihre Gegnerschaft in einer wichtigen
Hinsicht zu relativieren. Denn Durkheim wird mit seinem energetischen
Milieudenken im Anschluss an die Massenpsychologie der Jahrhundert-
wende viel starker an eine materialistische Perspektive der Efferveszenz
anschliefSen, als ihm selbst recht ist.

180

05:3027. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931256-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Fermente der Arbeit
	4.1.1  Stoffwechsel
	4.1.2  Metamorphosen in der Zirkulation: Vom Stoffwechsel zum Formwechsel
	4.1.3  Die Ökologisierung der Marx’schen Theorie
	4.1.4  Das Ferment der Arbeit
	4.1.5  Lebendige und tote Arbeit
	4.1.6  Gärung und der ›metabolic nomos‹
	4.1.7  Gothic Marxism

	4.2  Revolutionäre Gärung
	4.2.1  Gärung und Verfaulung
	4.2.2  Umwälzungsfermente
	4.2.3  Die Brotfabrikation


