
135RdJB 2/2008

Juliane Groß/Gunda Wößner

Kultur, Erziehung, Tradierung – 
Die Vermittlung kulturell geprägter Erziehungsinhalte

1  Einleitung

Je mehr der Begriff „Migrationshintergrund“ zu einem Modewort gedieh, desto intensiver wur-
de auch die Bedeutung kultureller Werte- und Erziehungsvorstellungen diskutiert. Dabei wurde 
lange Zeit implizit angenommen, dass es integrationsförderlich sei, wenn die kulturellen Werte 
der Aufnahmegesellschaft von der Zuwanderungsbevölkerung assimiliert werden. Hier besteht 
jedoch die Gefahr, dass die Identität der Menschen mit Migrationshintergrund verloren geht, 
passen sich diese zu sehr an die Mehrheitsgesellschaft an. Mittlerweile spricht man von Inte-
gration, wenn eine gegenseitige kulturelle Beeinfl ussung der Zuwanderungsgesellschaften und 
der Aufnahmegesellschaft stattfi ndet. Es werden kulturelle Veränderungen auf beiden Seiten an-
genommen.1 Diese „Akkulturation“ unterliegt dabei einem Paradoxon, denn einerseits wird die 
Tradierung durch konkurrierende kulturelle Gepfl ogenheiten erschwert; andererseits kommt der 
kulturellen Transmission2 auch ein besonderer Stellenwert zu, da die Motivation zur Transmis-
sion kultureller Werte unter Familien mit Migrationshintergrund stärker ausgeprägt ist als bei 
nichtgewanderten oder einheimischen Familien.3

Der folgende Beitrag setzt sich mit der Frage auseinander, inwieweit kulturell geprägte Er-
ziehungsinhalte und -muster über Generationen hinweg vermittelt werden. Dabei befassen wir 
uns einerseits mit grundlegenden Fragen dieses Prozesses der Tradierung und geben einen kur-
zen Überblick über aktuelle Themen der Tradierungsforschung. Andererseits wollen wir uns auf 
dem Hintergrund der aktuellen Migrationsdiskussion auch damit zusammenhängenden Fragen 
widmen. Welchen Einfl uss hat Kultur allgemein auf Tradierung? Wie fi ndet die Vermittlung von 
kulturell geprägten Erziehungsinhalten generell, aber auch in multikulturellen Gesellschaften 
statt? Welche Bedeutung haben kulturell geprägte Erziehungsmuster und -inhalte in einer multi-
kulturellen Gesellschaft?

Kultur wird dabei als ein Sammelbegriff für erlernte Verhaltensweisen, Einstellungen und 
Denkmuster, die kennzeichnend für eine spezifi sche Gesellschaft oder Population sind, verstan-
den.4 Dieses kulturelle Gefüge besteht in der Regel über mehrere Generationen hinweg, auch 

1 Berry, J.W., Cross-cultural Psychology, Cambridge 2002.
2 Transmission bezeichnet die Weitergabe von Merkmalen der Elterngeneration auf die Kindgeneration.
3 Phalet, K./Schönpfl ug, U., Intergenerational Transmission of Collectivism and Achievement Values in Two Accultu-

ration Contexts, in: Journal of Cross-Cultural Psychology 32 (2), 2001, S. 186 f.
4 Zu den Denkmustern gehören auch Sprache, Geschichte und Religion, wobei hier nicht der herkömmliche Kulturbe-

griff der so genannten Hochkultur (Theater, Oper, Literatur, Bildende Künste etc.) verstanden wird; vgl. hierzu Oerter, 
R., Kultur – Erziehung – Sozialisation, in: Schneewind, K.A. (Hrsg.), Psychologie der Erziehung und Sozialisation 
(Enzyklopädie der Psychologie), Göttingen 1994, S. 135 und Saal, B., Zur Begriffl ichkeit von Transkulturalität, in: 
Mae, M./Saal, B. (Hrsg.), Transkulturelle Genderforschung, Wiesbaden 2007, S. 22. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


136 RdJB 2/2008Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

wenn es sich natürlich innerhalb einer Gesellschaft ändern kann, ja sogar ändern muss. Durch die 
Prozesse der Sozialisation und Erziehung werden diese kulturellen Strukturen übermittelt.5

Der kulturelle Hintergrund determiniert dabei nicht jedweden beliebigen Erziehungsinhalt. 
Anthropologische und psychologische Forschungsergebnisse zeigen, dass es in der frühen Kind-
heit einige Merkmale gibt, die über verschiedene Kulturen hinweg universal zu sein scheinen. 
Hierzu gehören z.B. Interaktionsmuster zwischen Kind und Pfl egeperson in der frühkindlichen 
Entwicklungsphase: Die allmähliche Zunahme der face-to-face Position über das Halten und He-
rumtragen hinaus sowie die überhöhte Sprechstimmlage der Erwachsenen in der frühkindlichen 
Eltern-Kind-Interaktion sind Exempel für globale, kulturübergreifende Erziehungsmuster, wenn 
man diese Formen der Interaktion als solche bezeichnen möchte. Das Bindungsverhalten gilt 
ebenso als kulturübergreifend universell. Auch wenn es sich bei diesem Verhalten um eine vom 
Kind gezeigte Reaktion handelt, so sind doch gleichwohl die Eltern bzw. primären Bezugsper-
sonen für die Ausbildung der Reaktionsmuster mit verantwortlich. Allerdings muss – bei der 
Feststellung der beschriebenen Universalien – berücksichtigt werden, dass die Kulturvergleiche 
methodisch nicht unproblematisch sind. Oerter6 betont beispielsweise, dass gleiche Interaktions-
muster in unterschiedlichen kulturellen Kontexten Verschiedenes bedeuten und bewirken kön-
nen, unterschiedliche Interaktionsmuster aber durchaus dem gleichen Sozialisationszweck die-
nen können.

Im Folgenden werden nach einem Überblick über den Prozess der Tradierung und aktuelle 
Forschungsparadigmen Forschungsergebnisse zur Bedeutung kulturell geprägter Vorstellungen 
über ausgewählte Aspekte der Erziehung bzw. Entwicklung dargestellt, um abschließend diese 
Befunde zusammenfassend und auf dem einleitenden Gedanken der Migrationsforschung zu dis-
kutieren.

2  Der Prozess der Tradierung

In der Forschung werden die unterschiedlichsten Blickwinkel gewählt, um ein Bild von den 
strukturellen Bedingungen des Tradierungsvorganges zu bekommen, diese darzustellen und un-
sichtbare Prozesse zu verdeutlichen. Die Komponenten des Tradierungsprozesses stellen keine 
voneinander separierten Erklärungsmodelle dar; vielmehr greifen sie ineinander und bauen auf-
einander auf. Hierzu gehören das Setting (wo fi nden Tradierungsprozesse statt?), die konkreten 
Inhalte des Tradierungsvorganges, die übermittelnden Personen (Carriers7) und nicht zuletzt die 
Frage nach dem Prozess an sich; wie läuft die Tradierung kultureller Erziehungsinhalte ab?

2.1 Wo fi ndet Tradierung kulturell geprägter Erziehungsmuster statt („Setting“)?

Die Tradierung kulturell geprägter Erziehungsmuster fi ndet immer in einer bestimmten Umge-
bung statt. Meistens sind es geographische Kriterien wie Ländergrenzen, die einen kulturellen 

5 Oerter, R., Kultur – Erziehung – Sozialisation, in: Schneewind, K.A. (Hrsg.), Psychologie der Erziehung und Soziali-
sation (Enzyklopädie der Psychologie), Göttingen 1994, S. 135.

6 Vgl. Oerter, R., Kultur – Erziehung – Sozialisation, in: Schneewind, K.A. (Hrsg.), Psychologie der Erziehung und 
Sozialisation (Enzyklopädie der Psychologie), Göttingen 1994, S. 145 ff.

7 Schönpfl ug, U., Intergenerational Transmission of Values: The Role of Transmission Belts, in: Journal of Cross-Cul-
tural Psychology 32 (2), 2001, S. 174–185.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


137RdJB 2/2008 Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

Kontext defi nieren, oder auch verschiedene ethnische Gruppierungen innerhalb eines Landes 
(z.B. Bevölkerungsgruppe mit Migrationshintergrund). Ein Blick auf die Literatur zeigt, dass seit 
einigen Jahren verstärkt die Schichtzugehörigkeit innerhalb einer Gesellschaft als Kontext für 
kulturelle Tradierung fokussiert wird (siehe hierzu weiter unten).

Kulturelle Einfl üsse auf die Erziehung und Sozialisation sollten im theoretischen Gesamtrah-
men des Verhältnisses von Kultur und Entwicklung gesehen werden. Es geht weniger um punk-
tuelle Wirkungen der Kultur auf bestimmte Erziehungshaltungen und Sozialisationspraktiken, 
sondern um deren Stellenwert im Gesamtzusammenhang:8

„The culture in which a child grows up has a major impact in shaping the child’s personality, 
including central dimensions of his/her social development such as empathy, prosocial behaviour 
and competition or cooperation.“9

Bronfenbrenner10 sieht das Setting, in dem ein Kind aufwächst, als maßgeblichen Einfl ussfak-
tor auf die Entwicklung einer Person. Der sich entwickelnde Mensch steht dabei im Zentrum vie-
ler verschiedener Umweltsysteme: Dem Mikrosystem, bestehend aus der engeren, unmittelbaren 
Familie oder Umwelt; dem Mesosystem, das sich aus mindestens zwei Mikrosystemen zusam-
mensetzt (z.B. Familie, Kindergarten und Nachbarskindern), dem Exosystem, dem das Kind nicht 
direkt angehört, sondern von dem es über Umwege beeinfl usst wird (z.B. der Arbeitsplatz der El-
tern). Der kulturelle Kontext, wie Subkulturen, soziale Schicht, Werte und Normen, kommt durch 
das Makrosystem ins Spiel, in das die übrigen drei Systeme eingebettet sind.11 Das Makrosystem 
beeinfl usst in erheblichem Maße alle übrigen Systeme. Weiter unten wird zu sehen sein, wie z.B. 
das Mikrosystem durch kulturell geprägte Erziehungspraktiken entscheidend beeinfl usst wird.

Eine eng an Bronfenbrenner angelehnte theoretische Basis, die die soziokulturelle Entwick-
lung des Menschen darstellt und es gleichzeitig erlaubt, universell für alle Kulturen zu gelten, 
fi ndet sich in Super und Harkness’ Konzept der Entwicklungsnische12. Sie integriert Befunde von 
Ethnologen und Psychologen.13

„The developmental niche has been presented as a framework for examining the way cultures 
structure the micro-environments of infants and children.“14

Drei Untersysteme charakterisieren und bilden gemeinsam die Entwicklungsnische:

materielle und soziale Gegebenheiten, in denen ein Kind lebt,1. 

die von der jeweiligen Kultur abhängigen Erziehungs- und Betreuungspraktiken und2. 

8 Oerter, R., Kultur – Erziehung – Sozialisation, in: Schneewind, K. A. (Hrsg.), Psychologie der Erziehung und Sozia-
lisation (Enzyklopädie der Psychologie), Göttingen 1994, S. 159.

9 Kienbaum, J./Trommsdorff, G., Social Development of Young Children in Different Cultural Systems, in: Internatio-
nal Journal of Early Years Education 7 (3), 1999, S. 241–248.

10 Bronfenbrenner, U., The Ecology of Human Development, Cambridge 1979.
11 Vgl. Shaffer, D.R., Developmental Psychology: Childhood and Adolescence, Belmont 2001, S. 59 ff.
12 Super, C./Harkness, S., The Developmental Niche: A Conceptualization at the Interface of Society and the Individual, 

in: International Journal of Behavioral Development 9, 1986, S. 545–570.
13 Oerter, R., Kultur – Erziehung – Sozialisation, in: Schneewind, K.A. (Hrsg.), Psychologie der Erziehung und Soziali-

sation (Enzyklopädie der Psychologie), Göttingen 1994, S. 138.
14 Super, C., Activity, Energy Expenditure and Energy Requirements of Infants and Children, in: Schürch, B./Scrimshaw, 

N.S. (Hrsg.), International Dietary Energy Consultancy Group Proceedings of an I/D/E/C/G Workshop held in Cam-
bridge, USA, 1989.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


138 RdJB 2/2008Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

psychologische Merkmale der Betreuungspersonen.3. 

Die Entwicklungsnische kann sich mit fortschreitender Entwicklung schnell wandeln; zentrale 
Werte einer Kultur sorgen dennoch für Kontinuität über den ökologischen Wechsel hinweg.15 
So haben sich beispielsweise die Betreuungspraktiken von Kleinkindern in westlichen Kulturen 
innerhalb der letzten Jahre stark verändert, indem die Fremdbetreuung zunahm, andererseits blie-
ben zentrale Werte westlicher Kulturen wie beispielsweise Leistung16 über Generationen hinweg 
bis heute unverändert. 

2.2 An der Tradierung kulturell geprägter Erziehungsmuster Beteiligte („Carrier“)

Eine weitgehend anerkannte und verbreitete Einteilung der verschiedenen „Kanäle“, die an der 
Transmission von kulturellen Mustern beteiligt sind, ist die Dreiteilung in vertikale, horizontale 
und diagonale Transmission.17 Vertikale Transmission geschieht zwischen Eltern bzw. der Pri-
märgruppe und Kindern, während sich die horizontale Transmission innerhalb der Peergruppe 
abspielt. Die dritte Übertragungsbahn ist die diagonale Transmission durch andere erwachsene 
Personen (z.B. Lehrer). Es wird angenommen, dass vertikale Transmission im Gegensatz zur 
horizontalen dazu dient, komplexere kulturelle Inhalte zu vermitteln, wohingegen horizontal ver-
mittelte Eigenschaften sich in schnell verändernden, heterogenen Umwelten als vorteilhaft erwei-
sen.18 Kulturabhängig haben die verschiedenen Übertragungskanäle unterschiedliches Gewicht. 
Es ist beispielsweise anzunehmen, dass horizontale und diagonale Transmission in Gesellschaf-
ten forciert werden, in denen Kinder Ganztagesschulen besuchen.

2.3 Die Inhalte der Tradierung kulturell geprägter Erziehungsmuster

Schönpfl ug19 beschreibt eine Vielzahl an Inhalten, die den verschiedenen (oder auch mehreren) 
Transmissionskanälen zugeordnet werden können:

Durch vertikale Transmission werden folgende Bereiche via kulturell geprägter Erziehungsin-• 
halte beeinfl usst: Persönlichkeitseigenschaften, kognitive Entwicklung, Einstellungen, Kennt-
nisse, Ausbildungs- und Berufsstatus, Aufstiegs- und Abstiegsmöglichkeiten, Sozialisations-
muster, Geschlechtsrollenkonzepte, Sexualität, Einstellung zur Stellung der Frau, politische 
Überzeugungen und Aktivitäten, Religiosität, Ernährungsgewohnheiten, legaler und illegaler 
Substanzmittelmissbrauch, Ängste, Selbstwert, Sprache und Sprachgebrauch.

Horizontale und diagonale Transmissionsprozesse prägen hingegen hauptsächlich Einstellun-• 
gen, berufl iche und soziale Mobilität, Sehnsüchte, Geschlechtsrollen und Sexualverhalten, 
Verhalten in der Adoleszenz, aggressives und altruistisches Verhalten, Konformität, Sprache 

15 Oerter, R., Kultur – Erziehung – Sozialisation, in: Schneewind, K.A. (Hrsg.), Psychologie der Erziehung und Soziali-
sation (Enzyklopädie der Psychologie), Göttingen 1994, S. 139.

16 Oerter, R., Kultur – Erziehung – Sozialisation, in: Schneewind, K.A. (Hrsg.), Psychologie der Erziehung und Soziali-
sation (Enzyklopädie der Psychologie), Göttingen 1994, S. 139.

17 Berry, J.W./Cavalli-Sforza, L.L., Cultural and Genetic Infl uences on Inuit Art, zitiert nach Oerter, R./Montada, L., 
(Hrsg.), Entwicklungspsychologie, München 1986, S. 90–92.

18 Schönpfl ug, U., Introduction: Cultural Transmission – A Multidisciplinary Research Field, in: Journal of Cross-Cultu-
ral Psychology 32 (2), 2001, S. 131–134.

19 Schönpfl ug, U., Introduction: Cultural Transmission – A Multidisciplinary Research Field, in: Journal of Cross-Cultu-
ral Psychology 32 (2), 2001, S. 131–134.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


139RdJB 2/2008 Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

und Dialekt, technische Neuheiten, Kleidungsstil, Verbraucherverhalten, Kinderspiele, Ritua-
le, Geschichten und Reime.

Da der Begriff „Kultur“ als solcher zu unscharf ist und sich die Operationalisierung des Kul-
turbegriffs als schwierig erweist, wird in fast allen Studien, die sich global mit der Weitergabe von 
Kultur befassen, der Versuch unternommen, Kultur über verschiedene andere Konstrukte hand-
habbar zu machen. Gemeinhin werden Werte als harter Kern der Kultur gesehen.20 Die sich dar-
aus entwickelnde Forschung widmet sich Fragestellungen wie z.B. welche Werte über verschie-
dene Generationen vermittelt werden, ob sich bestimmte Werte bzw. Erziehungsziele zwischen 
Generationen oder Kulturen unterscheiden. Diese sind kulturabhängig. „Was würden Sie Ihren 
Kindern am liebsten durch Ihre Familie weitergeben?“, „Welche Werte sollten Ihrer Meinung 
nach gepfl egt werden oder sollten innerhalb der Familien heutzutage gepfl egt werden?“, „Denken 
Sie, Kinder sollten heute so großgezogen werden, wie noch Ihre Generation erzogen wurde?“ So 
oder ähnlich lauten die Fragen, durch die versucht wird, in empirischen Studien den Wertebegriff 
zu operationalisieren. Die Antworten einer polnischen Stichprobe beispielsweise ließen sich zu 
vier „Wertekategorien“ zusammenfassen. An erster Stelle standen „Familienwerte“, also Werte, 
die sich auf das Zusammenleben bezogen (Verständnis, Unterstützung; private Traditionen und 
die Kenntnis der Familiengeschichte). Danach wurden moralische und prosoziale Werte genannt, 
die für die Organisation sozialer Kontakte außerhalb der Familie förderlich sind (z.B. Hilfsbe-
reitschaft); patriotische Werte (z.B. das Vermitteln/Kenntnis von historischen Ereignissen) und 
Werte, die die Arbeitsmoral betrafen (Fleiß, Zuverlässigkeit), folgten.21

Es ist kaum möglich, konkrete Inhalte der Tradierung festzumachen, zu groß und vielfältig ist 
das Spektrum der Werte, Erziehungsziele, Verhaltensweisen, die durch die Familie und andere 
Sozialisationskontexte vermittelt werden können. So entstehen mehr oder weniger lose Zusam-
menfassungen der tradierten Inhalte. Halstead22 beschreibt moralische Werte, die durch die Fa-
milie als erster Sozialisationsinstanz weitergegeben werden, und betont dabei den Einfl uss einer 
außerordentlichen Vielfältigkeit, die nicht nur durch Religion, ethnischen Hintergrund, Schicht, 
Kultur oder Geschlecht bestimmt ist, sondern gleichfalls durch persönliche Einstellungen, Über-
zeugungen und Neigungen aller beteiligten Personen:

„The diversity in the nature of the family inevitably infl uences both the role of the family in 
developing children’s values and the nature of the values themselves.“

Obwohl es kulturunabhängige Verhaltensmuster (z.B. Bindungsverhalten) vor allem bei der 
frühen Eltern-Kind-Interaktion gibt, lassen sich Unterschiede zwischen den Kulturen feststellen. 
Wie ein kleines Kind behandelt und gepfl egt werden sollte, was ihm mit auf den Weg gegeben 
werden muss, davon haben Eltern in der ganzen Welt oft sehr genaue und dabei divergierende 
Vorstellungen. Für eine Nso-Mutter aus Kamerun ist die Grundversorgung des Babys, Körper-
kontakt und frühe motorische Anregung des Kindes wesentlich. Zeigte man den afrikanischen 
Frauen Filme von Interaktionen deutscher Mütter mit ihren Kindern, äußerten sie sich unter an-
derem besorgt über die mangelnde Hygiene (die Mütter auf den Videofi lmen säuberten den Mund 
des Kindes mit der Hand und nicht mit einem Tuch), den Mangel an körperlicher und emotionaler 

20 Phalet, K./Schönpfl ug, U., Intergenerational Transmission of Collectivism and Achievement Values in Two Accultura-
tion Contexts: The Case of Turkish Families in Germany and Turkish and Moroccan Families in the Netherlands, in: 
Journal of Cross-Cultural Psychology 32 (2), 2001, S. 186–201.

21 Bojar, H., Family Values from the Parental Perspective, in: Polish Sociological Review 3, 2005, S. 281–290.
22 Halstead, J.M., Moral Education in Family Life, in: Journal of Moral Education 28 (3), 1999, S. 272.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


140 RdJB 2/2008Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

Zuwendung (hierbei insbesondere über die Position der über das auf dem Rücken liegende Kind 
gebeugten Mutter) und fehlende körperliche Anregung (Nso-Frauen hoben ihr Kind vergleichs-
weise oft hinauf und hinunter, um die motorischen Fähigkeiten der Kinder zu fördern). Eine 
deutsche Mutter legte bei der Interaktion mit ihrem Kind hingegen unter anderem mehr Wert auf 
Blickkontakt, verbale Zuwendung und die sofortige Reaktion auf den kindlichen Blick oder das 
Lächeln des Babys. Sie erachtete die ungeteilte Aufmerksamkeit für das Kind als essentiell. Auch 
deutsche Mütter reagierten irritiert auf Videoaufnahmen der Interaktion von Nso-Müttern mit ih-
ren Kindern. Sie empfanden die motorischen Stimulationen der Kinder als zu intensives „Schüt-
teln“ und bemängelten den fehlenden Blickkontakt zwischen den Müttern und ihrem Kind.23

Jede Kultur besitzt eigene, oft von anderen Kulturen abweichende Überzeugungen über die 
Erziehung. Auch die Annahmen darüber, welche Rolle diese bei der Entwicklung des Kindes 
spielen, variieren stark. Kulturelles Wissen und kulturspezifi sche Überzeugungen werden als 
Ethnotheorien24 bezeichnet. Die Ethnotheorien sind den Eltern in den verschiedenen Kulturen 
bewusst und können daher abgefragt werden. Keller25 defi niert Ethnotheorien als normativ orien-
tierte Skripts und verweist darauf, dass es „insbesondere in kulturellen Kontexten, in denen die 
Entwicklungsstimulation zentrales Anliegen elterlichen Verhaltens ist, […] verbindliche ‚Ethno-
theorien’ [gibt], deren Einhaltung durchaus von der Gemeinschaft überwacht wird.“

Miller, Wang, Sandel und Cho26 verglichen Ethnotheorien US-amerikanischer und taiwanesi-
scher Mütter in Bezug auf die Wichtigkeit der Vermittlung von Selbstwert und Selbstbewusstsein 
an ihre Kinder. Im Gegensatz zu den amerikanischen Müttern äußerten sich taiwanesische Müt-
ter skeptisch über die explizite Vermittlung von Selbstbewusstsein an die Kinder. Ihrer Ansicht 
nach würde dies bei den Kindern eher Frustrationen, Dickköpfi gkeit und Widerwillen zu gehor-
chen oder sich korrekt zu verhalten fördern. Die nordamerikanischen Mütter hingegen betonten 
die Wichtigkeit der Förderung eines guten Selbstbewusstseins der Kinder und sahen darin eine 
psychologische Stärke der Kinder. Die Kernvorstellung taiwanesischer Mütter von einer guten 
Erziehung war, das Kind möglichst „natürlich“ aufwachsen zu lassen und dabei ein Auge auf das 
Kind zu haben, so dass es gegebenenfalls zur Disziplin gerufen werden kann.

Javo, Alapack, Heyerdahl und Rønning27 untersuchten die Ethnotheorien der Sami, einer Volks-
gruppe im Norden Skandinaviens. Sie befragten samische Eltern zur Erziehung ihrer Kinder. We-
sentlich für Erziehung und Weitergabe erschien den Sami vor allem eigenständiges Handeln und 
Verantwortungsbereitschaft, Widerstandsfähigkeit und Stresstoleranz, Autonomie, Nähe und Lie-
be zu ihren Kindern, das Erlernen der samischen Sprache, die Weitergabe samischer Traditionen 
und der Kontakt zum weiteren Familienverband. Die letzteren Punkte (Sprache und Traditionen) 
spiegeln kontextuelle Faktoren wider, die die Aufrechterhaltung der ethnischen Identität fördern, 
wobei es sich bei den zuvor aufgeführten Aspekten um Erziehungswerte im engeren Sinne han-

23 Keller, H./Voelker, S./Yovsi, R.D., Conceptions of Parenting in Different Cultural Communities: The Case of West 
African Nso and Northern German Women, in: Social Development 14, 2005, S. 158–180.

24 Oerter, R., Kultur – Erziehung – Sozialisation, in: Schneewind, K.A. (Hrsg.), Psychologie der Erziehung und Soziali-
sation (Enzyklopädie der Psychologie), Göttingen 1994, S. 150 ff.

25 Keller, H., Frühkindliche Sozialisationskontexte: Ein Vorschlag zur Spezifi kation elterlicher Investitionen in ihre Kin-
der. Ein Beitrag aus Sicht der evolutionären Entwicklungspsychologie, [Electronic Version] aus: http://www.familien-
handbuch.de/cmain/f_Fachbeitrag/a_Familienforschung/s_324.html. (2001).

26 Miller, P./Wang, S./Sandel, T./Cho, G.E., Self-Esteem as Folk Theory: A Comparison of European American and Tai-
wanese Mothers’ Beliefs, in: Parenting Science and Practice 2 (3), 2002, S. 209–239.

27 Javo, C./Alapack, R./Heyerdahl, S./Rønning, J.A., Parental Values and Ethnic Identity in Indigenous Sami Families: A 
Qualitative Study, in: Family Process 42 (1), 2003, S. 151–164.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


141RdJB 2/2008 Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

delt. Die Umsetzung solcher Werte kann dabei ganz unterschiedlich sein. So wenden samische 
Eltern beispielsweise gezielt Sticheleien an, um das Kind „abzuhärten“ und so auf das spätere 
Leben vorzubereiten.

2.4 Der Prozess der Tradierung kulturell geprägter Erziehungsmuster

Als globale Prozesse, die bei der Tradierung von Werthaltungen eine Rolle spielen, werden Sozia-
lisation und Enkulturation28 betrachtet. Der Prozess, „durch welchen das Individuum vermittels 
der aktiven Auseinandersetzung mit seiner menschlichen und dinglichen Umwelt eine persön-
liche und soziale Identität ausbildet und Handlungsfähigkeit erwirbt“29, wird als Sozialisation 
verstanden. Als wichtigste Orte des Lernprozesses gelten die Familie, die Bildungsinstitutionen 
sowie Arbeit und Beruf. Enkulturation stellt dabei eine besondere Sichtweise von Sozialisation 
dar und meint, dass im Verlauf der Sozialisation bestimmte Regeln und Symbole sowie Denk- 
und Verhaltensmuster vermittelt werden, die für eine Kultur kennzeichnend sind. Das Ergebnis 
des Sozialisationsprozesses ist eine „modale“ Persönlichkeit, die sich in ihren Merkmalen von 
der Persönlichkeit in anderen Kulturen deutlich unterscheidet.30 Die Defi nitionen sind sehr weit 
gefasst und lassen Spielraum. Sie geben daher relativ wenig Auskunft über konkret ablaufende 
Prozesse. Die Transmission von Werten kann ganz offenkundig geschehen, bewusst und intentio-
nal; sie geschieht aber im gleichen Zuge auch versteckt und unbeabsichtigt. Kinder lernen durch 
Anleitungen und Instruktionen von Erwachsenen; sie lernen durch Beobachtung und Teilnahme 
an deren Alltag.31 Dabei werden bei der Tradierung auch ganz basale „Methoden“ elterlicher Er-
ziehung wirksam: anregen, zeigen, vormachen, in-Gang-halten, belohnen, loben, kommentieren 
sind ganz alltägliche Erziehungsmechanismen, anhand derer Kinder von den Eltern gesetzte Ziele 
und Werte verinnerlichen sollen.32

Für die Beschreibung des Tradierungsprozesses liegen diverse Konzepte vor. So wird Tra-
dierung mitunter als zweistufi ger Prozess dargestellt. In einer ersten Stufe stünde dabei das Be-
wusstwerden einer zu vermittelnden Information auf Seiten des Kindes, die zweite Stufe wäre 
dann deren Akzeptanz bzw. Ablehnung.33 Dieses Modell funktioniert da, wo eine Wahl zwischen 
Akzeptieren und Nicht-Akzeptieren möglich ist.34 Das ist allerdings oft nicht der Fall. Kuczynski, 
Marshall und Schell35 halten Externalisierungsbestrebungen auf Seiten des Übermittlers und In-

28 Schönpfl ug, U., Intergenerational Transmission of Values: The Role of Transmission Belts, in: Journal of Cross-Cul-
tural Psychology 32 (2), 2001, S. 174–185.

29 Liegle, L., Kulturvergleichende Ansätze in der Sozialisationsforschung, in: Hurrelmann, K./Ulich, D. (Hrsg.), Hand-
buch der Sozialisationsforschung, Weinheim 1980, S. 198.

30 Liegle, L., Kulturvergleichende Ansätze in der Sozialisationsforschung, in: Hurrelmann, K./Ulich, D. (Hrsg.), Hand-
buch der Sozialisationsforschung, Weinheim 1980, S. 207.

31 Rogoff, B./Mistry, J./Goncu, A./Mosier, C., Guided Participation in Cultural Activity by Toddlers and Caregivers, in: 
Monographs of the Society for Research in Child Development 236, 1993, zitiert nach Halstead, J.M., Moral Educa-
tion in Family Life, in: Journal of Moral Education 28 (3), 1999, S. 267.

32 Schneewind, K.A., Kinder und elterliche Erziehung, in: Lange, A./Lauterbach, W. (Hrsg.), Kinder in Familie und 
Gesellschaft zu Beginn des 21sten Jahrhunderts, Stuttgart 2000, S. 187–208.

33 Grusec, J.E./Goodnow, J.J., Impact of Parental Discipline Methods on the Child’s Internalization of Values: A Re-
conceptualization of Current Points of View, in: Developmental Psychology 30, 1994, S. 4–19, zitiert nach Knafo, A./
Schwartz, S.H., Parenting and Adolescents’ Accuracy in Perceiving Parental Values, in: Child Development 74 (2), 
2003, S. 595.

34 Schönpfl ug, U., Introduction: Cultural Transmission – A Multidisciplinary Research Field, in: Journal of Cross-Cultu-
ral Psychology 32 (2), 2001, S. 133.

35 Kuczynski, L./Marshall, S./Schell, K., Value Socialization in Bidirectional Context, in: Kuczynski, L./Grusec, J.E. 
(Hrsg.), Parenting and Children’s Internalization of Values, New York 1997, S. 23–50, zitiert nach Schönpfl ug, U. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


142 RdJB 2/2008Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

ternalisierung auf Seiten des Empfängers für die beiden Hauptmechanismen des Transmissions-
prozesses. Aus einer konstruktivistischen Sichtweise sind Wissen und Werte nicht feststehende 
Inhalte, die den Kindern vermittelt werden müssen; auch würde Lernen nicht als einfaches Auf-
nehmen von Wahrheiten gesehen werden. Viel eher würden Wissen und Werte von den Kindern 
mit Hilfe ihres bereits vorhandenen Wissens, ihrer existierenden Werte und der Erfahrungen und 
Ideen, die sie in der Familie und der Schule antreffen, selbst konstruiert.36 Doch trotz vielfältiger 
Forschung ist das Wissen über die Prozesse, die während der Tradierung ablaufen und die Trans-
missionsdynamik steuern, rudimentär.37

Im Folgenden werden aktuelle Fragestellungen der Tradierungsforschung dargestellt. Schwer-
punktmäßig werden einzelne Parameter, die den Transmissionsprozess steuern, beschrieben. Ein 
weiteres Hauptgewicht liegt auf der Bedeutung kultureller Modelle und ihrem Einfl uss auf die 
Erziehungsinhalte sowie der Integration verschiedener vorgestellter Ansätze.

3  Aktuelle Fragestellungen und Paradigmen in der Tradierungsforschung

3.1 Transmission Belts – Transmissionsriemen

Ein aktueller Schwerpunkt der Forschung zur Transmission von Kultur und Werten liegt auf den 
Faktoren, die auf die Transmission einwirken. Der Prozess der Transmission führt dabei in kei-
nem Fall zu einer exakten Replikation der Kultur der jeweiligen Vorgängergeneration. Vielmehr 
fällt das Ausmaß der Transmission in ein recht breites Spektrum zwischen exakter Transmission 
(kaum Unterschiede zwischen Eltern und Kindern) und einem kompletten Fehlschlagen der Trans-
mission (kaum Ähnlichkeit zwischen den Generationen). Faktoren, die den Transmissionsprozess 
fördern, werden als Transmissionsriemen oder Transmission Belts38 bezeichnet. Transmissions-
riemen können relationalen Charakters sein (wie z.B. empathischer bzw. autoritärer Erziehungs-
stil oder eine positive Einstellung zu den Familienverhältnissen) oder soziale bzw. ressourcen-
ähnliche Eigenschaften besitzen (z.B. Bildung des Vaters, Alter oder Entwicklungsstand). Trans-
missionsriemen scheinen mitunter universell zu gelten: Sowohl bei einer Bevölkerungsgruppe 
mit Migrationshintergrund als auch in einer deutschen Gruppe wurde die Wertevermittlung durch 
dieselben Bedingungen gefördert.39 In einer israelischen Stichprobe waren die Einfl ussgrößen, 
die die größte Übereinstimmung zwischen Eltern und ihren Kindern vorhersagten, das Ausmaß 
der Konsistenz bei der Vermittlung von Werten, Wärme und Responsivität und der Grad der Wer-
teübereinstimmung mit den Eltern. Als Faktoren, die die Weitergabe von Werten hingegen behin-

Introduction: Cultural Transmission – A Multidisciplinary Research Field, in: Journal of Cross-Cultural Psychology 
32 (2), 2001, S. 133.

36 Kitzinger, S./Kitzinger, C., Talking with Children About Things that Matter, London 1989, zitiert nach Halstead, J.M., 
Moral Education in Family Life, in: Journal of Moral Education 28 (3), 1999, S. 273.

37 Schönpfl ug, U., Introduction: Cultural Transmission – A Multidisciplinary Research Field, in: Journal of Cross-Cultu-
ral Psychology 32 (2), 2001, S. 133.

38 Schönpfl ug, U., Intergenerational Transmission of Values: The Role of Transmission Belts, in: Journal of Cross-Cul-
tural Psychology 32 (2), 2001, S. 174 ff.

39 Schönpfl ug, U., Intergenerational Transmission of Values: The Role of Transmission Belts, in: Journal of Cross-Cul-
tural Psychology 32 (2), 2001, S. 174 ff.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


143RdJB 2/2008 Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

derten, erwiesen sich inkonsistent vermittelte Botschaften über Werte, Wertekonfl ikte zwischen 
den Eltern, zu autoritärer oder indifferenter Erziehungsstil und Liebesentzug.40

Neben Transmissionsriemen könnten des Weiteren Transmissionsstrategien existieren: Trans-
mission scheint in Familien, in denen die Eltern nur sehr geringes oder kein Ausbildungsniveau 
haben, nicht stattzufi nden. Eine gewisse Kompetenz auf Seiten der Eltern muss vorausgesetzt 
werden, damit Transmission funktioniert (z.B. ein empathischer Erziehungsstil bei steigender 
Bildung der Erziehungspersonen).41

3.2 Kollektivismus/Individualismus; Independence/Interdependence

Die Forschung fokussiert in den letzten Jahren zunehmend auf die Zweiteilung verschiedener 
Kulturen in kollektivistische und individualistische Kulturen.42 Individualistische Kulturen (meist 
westliche Industriegesellschaften wie z.B. Deutschland, USA, Großbritannien, Schweden) legen 
bei der Erziehung überwiegend Wert auf die Vermittlung von Selbstvertrauen und einem un-
abhängigen Selbstkonzept, auf die Realisierung persönlicher Ziele und materiellen Besitz; die 
Kinder denken in „Ich-Begriffen“. Kollektivistische Kulturen (z.B. Thailand, China, Peru) för-
dern hingegen hauptsächlich Beziehungen und Verbundenheit zu anderen Menschen (vernetztes 
Selbstkonzept) sowie Gehorsam und Unterordnung der eigenen Ziele unter die Bedürfnisse der 
Gemeinschaft. Kinder in kollektivistischen Gesellschaften denken tendenziell in „Wir-Begrif-
fen“. Triandis, Leung, Villareal und Clack43 fanden einen Zusammenhang zwischen externaler 
Kontrollüberzeugung, hohem Autoritarismus und kollektivistischer Orientierung.

Kollektivismus und Individualismus sollten nicht als zwei Pole auf einer Dimension gesehen 
werden. Sie schließen sich gegenseitig nicht aus. Vielmehr können Kollektivismus und Indivi-
dualismus als zwei unabhängige Dimensionen betrachtet werden. Eine Kultur wird erst dann als 
„individualistische Kultur“ bezeichnet, wenn sie hohe Werte auf der Individualismus-Dimension 
und niedrige Werte auf der Kollektivismus-Dimension aufweist.44

Göregenli45 versuchte in einer Studie, die Türkei mithilfe eines von Hui und Triandis46 entwi-
ckelten Individualismus-Kollektivismus-Fragebogens auf den beiden Dimensionen zu lokalisie-
ren. Obwohl also angenommen wird, dass sich die türkische Kultur durch hohe kollektivistische 
Anteile charakterisieren lässt, fand Göregenli47 bereits 1997, dass die türkische Kultur sich nicht 
in allen Bereichen eindeutig auf den Dimensionen Kollektivismus/Individualismus verorten ließ. 

40 Knafo, A./Schwartz, S.H., Parenting and Adolescents’ Accuracy in Perceiving Parental Values, in: Child Development, 
74 (2), 2003, S. 595–611.

41 Schönpfl ug, U., Intergenerational Transmission of Values: The Role of Transmission Belts, in: Journal of Cross-Cul-
tural Psychology 32 (2), 2001, S. 184.

42 Triandis, H.C., Individualism and Collectivism, San Francisco 1995.
43 Triandis, H.C./Leung, K./Villareal, M.J./Clack, F.L., Allocentric Versus Idiocentric Tendencies: Convergent and 

Discriminant Validation, in: Journal of Research in Personality 19, 1985, S. 395–415, zitiert nach Göregenli, M., 
Individualist-Collectivist Tendencies in a Turkish Sample, in: Journal of Cross-Cultural Psychology 28 (6), 1997, 
S. 787–794.

44 Triandis, H.C., Individualism and Collectivism, San Francisco 1995.
45 Göregenli, M., Individualist-Collectivist Tendencies in a Turkish Sample, in: Journal of Cross-Cultural Psychology 28 

(6), 1997, S. 787–794.
46 Hui, H.C./Triandis, H.C., Individualism-collectivism: A study of cross-cultural researchers, in: Journal of Cross-Cul-

tural Psychology 17, 1986, S. 225–248.
47 Göregenli, M., Individualist-Collectivist Tendencies in a Turkish Sample, in: Journal of Cross-Cultural Psychology 28 

(6), 1997, S. 787–794.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


144 RdJB 2/2008Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

Die politischen Veränderungen in der Türkei in Form der Annäherung an die Europäische Union 
bringen vermutlich auch kulturelle Veränderungen mit sich. Zunehmend scheinen sich dort also 
individualistische Tendenzen zu manifestieren.

Da die Begriffe Kollektivismus/Individualismus in den diversen Studien aber oftmals ganz 
unterschiedlich operationalisiert werden, gibt es bezüglich der konkreten Bedeutung der For-
schungsergebnisse zu Individualismus und Kollektivismus keinen sich daraus ableitenden Kon-
sens.48

Eng mit dem Konzept Individualismus und Kollektivismus verwandt sind die Konzepte Inde-
pendence und Interdependence. Diese Terminologie stellt den Menschen und dessen Verhalten in 
den Mittelpunkt, weniger die Kultur, in die er hineingeboren wird. Obwohl diese Begriffe denen 
des Kollektivismus und Individualismus beinahe äquivalent sind, wird im Bereich der Transmis-
sion von Werten, Erziehungsverhalten und Erziehungszielen mit den Begriffen Independence und 
Interdependence gearbeitet und diesbezüglich mit Inhalt gefüllt (s.u.). Als Äquivalent zum Indivi-
dualismus gilt das Independence-Konzept mit Autonomie und Unabhängigkeit als kennzeichnen-
den Eigenschaften, die in modernen und postmodernen Informationsgesellschaften als notwendige 
Attribute gesehen werden, um erfolgreich zu sein. Fremdbestimmtheit und Verbundenheit hinge-
gen sind bezeichnende Eigenschaften für Interdependence bzw. Kollektivismus und stellen gute 
Anpassungseigenschaften in Agrarstaaten bzw. Selbstversorgungsgemeinschaften dar, in denen 
Kooperation der Einzelnen überlebensnotwendig ist.49 Auch hier wird angenommen, dass Inde-
pendence und Interdependence zwei unabhängige Dimensionen bilden.50

Die Auswirkungen von Individualismus und Kollektivismus auf das Sozialverhalten wurde 
bei 5-jährigen Jungen und Mädchen und deren Müttern in Russland und Deutschland untersucht. 
Deutschland diente als Beispiel für eine individualistisch geprägte Kultur, Russland als eine 
kollektivistische Kultur. Die Kinder wurden bei ihrer Interaktion mit einem scheinbar traurigen 
Spielkameraden gefi lmt, die Mütter zu diesem Verhalten und weiteren Aspekten (z.B. andere 
Konfl iktsituationen mit ihrem Kind, Erziehungsziele) interviewt. In dieser Studie zeigten kleine 
Mädchen aus Deutschland das qualitativ höchste prosoziale Verhalten verglichen mit deutschen 
Jungen und russischen Mädchen. Russische Jungen wiesen zumindest quantitativ mehr soziales 
Verhalten auf als russische Mädchen. Dabei beschrieben die russischen Mütter ihre Beziehung 
und Interaktion mit ihren Kindern generell als harmonischer als deutsche Mütter. Im Hinblick 
auf diese kulturell fundierten, unterschiedlichen Erziehungsstile scheint es so, als fördere die 
in individualistischen Kulturen vorherrschenden Bestrebungen der Mütter, in Konfl iktsituatio-
nen Kompromisse mit ihren Kindern zu schließen, die Entwicklung von prosozialem Verhalten. 
Die eher an Normen und Gehorsam orientierte Erziehung in kollektivistischen Kulturen könnte 
die Entwicklung eines Selbstwirksamkeitskonzeptes erschweren und somit aktives Verhalten in 
neuen Situationen blockieren, da das Kind nicht erwartet, durch eigenes Verhalten dem Anderen 

48 Phalet, K./Schönpfl ug, U., Intergenerational Transmission of Collectivism and Achievement Values in Two Accultura-
tion Contexts: The Case of Turkish Families in Germany and Turkish and Moroccan Families in the Netherlands, in: 
Journal of Cross-Cultural Psychology 32, 2001, S. 187.

49 Keller, H./Lohaus, A./Kuensemueller, P./Abels, M./Yovsi, R.D./Voelker, S., et al., The Bio-Culture of Parenting: Evi-
dence from Five Cultural Communities, in: Parenting Science and Practice 4 (1), 2004, S. 25–50.

50 Kagitcibasi, C., Autonomy and Relatedness in Cultural Context: Implications for Family, Parenting, and Human De-
velopment, in: Journal of Cross-Cultural Psychology 36 (4), 2005, S. 408 ff.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


145RdJB 2/2008 Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

helfen zu können bzw. auch nicht erkennt, durch welches eigene Verhalten dem Gegenüber ge-
holfen werden kann.51

Hingegen kam eine Studie, die Eltern aus einer russischen und einer US-amerikanischen Ge-
meinde bezüglich der Kindererziehung (insbesondere hinsichtlich der dabei vermittelten Werte) 
befragte, zu anderen Ergebnissen: Allein auf Grundlage der Zuordnung der beiden Stichproben 
zu kollektivistischen bzw. individualistischen Gesellschaften ließen sich keine Aussagen über 
Unterschiede bei den durch die Eltern vermittelten Werte treffen. Die ursprüngliche Annahme, 
russische Eltern würden Konformität und Gehorsam vermitteln, amerikanische Eltern hingegen 
eher Autonomie, konnte nicht bestätigt werden. Es stellte sich heraus, dass die Schichtzugehö-
rigkeit hier der ausschlaggebende Faktor war. Die der so genannten Mittelschicht angehörenden 
Eltern beider Kulturen vermittelten mit einer großen Wahrscheinlichkeit Selbstständigkeit und 
glaubten, dass Kinder in einer möglichst friedlichen Umgebung aufwachsen müssten. Russische 
und amerikanische Eltern, die einer unteren Schicht angehörten, glaubten hingegen, dass Kinder 
sich in erster Linie normkonform verhalten müssen.52

3.3 Die Verknüpfung verschiedener Ansätze

Erziehungs- und Sozialisationsziele von Eltern sind eingebettet in elterliche Ethnotheorien. Die 
Ethnotheorien wiederum werden maßgeblich durch die kulturellen und gesellschaftlichen Vor-
aussetzungen und Umwelten bestimmt. Kagitcibasi53 beschreibt, wie Kollektivismus und Indivi-
dualismus sich in elterlichen Erziehungszielen widerspiegeln: Erziehungsstile lassen sich durch 
die beiden Dimensionen Independence und Interdependence differenzieren. Als proximaler Stil 
wird ein Erziehungsstil bezeichnet, der eng mit Interdependence bzw. kollektivistischen Kultur-
modellen verbunden ist; der distale Stil bezieht sich auf Independence oder individualistische 
Kulturen.54 Körperkontakt und Stimulation der kindlichen Motorik als proximales elterliches Er-
ziehungsverhalten fördern die Entwicklung eines Selbstkonzeptes, das Interdependence-Konzep-
ten entspricht; wohingegen ein distales Erziehungsmuster, das vornehmlich aus Verständigung 
zwischen Eltern und Kind über Augenkontakt und Stimulation der Kinder mit Gegenständen 
besteht, ein Selbstkonzept fördert, das dem Independence-Konzept gleicht.55

Eltern in eher kollektivistischen Kulturen legen bei der Erziehung Wert auf Konformität, Ge-
horsam und Respekt; die Erziehungsziele von Eltern aus individualistischen Ländern betonen die 
Autonomie des Kindes (z.B. eigenständiges Denken).56 Es sei diesbezüglich auf das oben ange-
führte Beispiel des Kulturvergleichs der Nso-Frauen mit deutschen Müttern verwiesen: Die Nso, 

51 Kienbaum, J./Trommsdorff, G., Social Development of Young Children in Different Cultural Systems, in: Internatio-
nal Journal of Early Years Education 7 (3), 1999, S. 241–248.

52 Tudge, J.R.H./Hogan, D.M./Snezhkova, I.A./Kulakova, N.N./Etz, K.E., Parents’ Child-Rearing Values and Beliefs in 
the United States and Russia: The Impact of Culture and Social Class, in: Infant and Child Development 9, 2000, 
S. 105–121.

53 Kagitcibasi, C., Autonomy and Relatedness in Cultural Context: Implications for Family, Parenting, and Human De-
velopment, in: Journal of Cross-Cultural Psychology 36 (4), 2005, S. 403–422.

54 Keller, H./Lohaus, A./Kuensemueller, P./Abels, M./Yovsi, R.D./Voelker, S., et al., The Bio-Culture of Parenting: Evi-
dence from Five Cultural Communities, in: Parenting Science and Practice 4 (1), 2004, S. 41.

55 Keller, H./Lohaus, A./Kuensemueller, P./Abels, M./Yovsi, R.D./Voelker, S., et al., The Bio-Culture of Parenting: Evi-
dence from Five Cultural Communities, in: Parenting Science and Practice 4 (1), 2004, S. 25–50.

56 Phalet, K./Schönpfl ug, U., Intergenerational Transmission of Collectivism and Achievement Values in Two Accultura-
tion Contexts: The Case of Turkish Families in Germany and Turkish and Moroccan Families in the Netherlands, in: 
Journal of Cross-Cultural Psychology 32, 2001, S. 186–201.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


146 RdJB 2/2008Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

als einer kollektivistischen Kultur angehörend, fördern früh die motorische Selbstständigkeit der 
Kinder und legen Wert auf Körperkontakt. Deutsche Mütter, als einer individualistischen Kultur 
angehörend, präferieren den Augenkontakt mit ihrem Kind.

Wie bereits erwähnt, sehen sich Eltern, die aus kollektivistischen Ländern in individualis-
tische Kulturen migrieren, vor der Herausforderung, mit konkurrierenden kulturellen Gepfl o-
genheiten umzugehen. Je „kollektivistischer“ die Einstellungen türkischstämmiger Mitbürger 
in Deutschland waren, desto mehr kollektivistische Werte übertrugen sie nachweislich auf ihre 
Kinder. Deutsche türkischer Herkunft übertragen ebenfalls effektiv akademische Bestrebungen: 
Je anspruchsvoller die Eltern bezüglich akademischer Leistungen waren, desto ehrgeiziger waren 
deren Kinder. Dabei kann angenommen werden, dass die Erziehungsziele der Eltern im Sinne 
von Transmissionsriemen wirken: Kollektivistischere Eltern legen mehr Wert auf Vermittlung 
kollektivistischer Werte an ihre Kinder.57 Solche Ansätze und Überlegungen verknüpfen einzelne 
Aspekte der diversen Modelle: Es zeigt sich, dass kollektivistische bzw. individualistische Ein-
stellungen und Inhalte nicht in Reinform existieren, und dass Eltern die von ihnen gewünschten 
„Endpunkte“ der Entwicklung über Sozialisationsziele vermitteln, welche wiederum in Ethno-
theorien eingebettet sind. Die kulturellen Modelle beinhalten und mitteln also die Sozialisati-
onsziele, und vermutlich defi nieren sie auch Vorstellungen über Kindererziehung im Sinne von 
Ethnotheorien der Kindererziehung.58

4  Die Bedeutung kulturell geprägter Erziehungsmuster 
für ausgewählte Entwicklungsbereiche

4.1 Geschlechtsrollenentwicklung als Ergebnis kulturell geprägter Erziehung?

Ein Blick auf die Geschlechtsrollenidentität und deren kulturelle Prägung lohnt sich, weil danach 
zu fragen ist, wie sich die Geschlechtsrollenentwicklung mit der zunehmenden Globalisierung 
„und der damit verbundenen Transformation von Nation und Kultur“59 verändert; gerade auch 
hinsichtlich kulturell geprägter Erziehungsinhalte und Gendervorstellungen. Jungen in westli-
chen Industriekulturen sollen sportlich, gebildet, musisch begabt sein, zunehmend auch so ge-
nannte androgyne Merkmale in sich vereinen; wohingegen das Jungenbild in Zuwanderungs-
bevölkerungen nach wie vor meist dem Ideal eines dominanten, starken Mannes entspricht, der 
einmal als Familienoberhaupt für die Ehre der Familie und deren Leitung zuständig sein wird 
oder zumindest sein soll.60 Wie passt das zusammen?

Es zeigt sich zunächst einmal, dass Kultur und Erziehung allenfalls marginal Einfl uss nehmen 
können auf bestimmte geschlechtsspezifi sche Persönlichkeitsmerkmale. Nicht nur Bindungsver-
halten oder frühkindliche Eltern-Kind-Interaktionen scheinen kulturübergreifenden Mustern zu 

57 Phalet, K./Schönpfl ug, U., Intergenerational Transmission of Collectivism and Achievement Values in Two Accultura-
tion Contexts: The Case of Turkish Families in Germany and Turkish and Moroccan Families in the Netherlands, in: 
Journal of Cross-Cultural Psychology 32, 2001, S. 186–201.

58 Keller, H./Lamm, B./Abels, M./Yovsi, R.D./Borke, J./Jensen, H., et al., Cultural Models, Socialization Goals, and 
Parenting Ethnotheories: A Multicultural Analysis, in: Journal of Cross-Cultural Psychology 37, 2006, S. 157.

59 Mae, M., Auf dem Weg zu einer transkulturellen Genderforschung, in: Mae, M./Saal, B. (Hrsg.), Transkulturelle Gen-
derforschung, Wiesbaden 2007, S. 37.

60 Mertol, B., Männlichkeitskonzepte von Jungen mit türkischem Migrationshintergrund, in: von Wensierski, H.-J./Lüb-
cke, C. (Hrsg.), Junge Muslime in Deutschland, Opladen & Farmington Hills 2007, S. 173–194.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


147RdJB 2/2008 Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

folgen. Über verschiedene Kulturen hinweg lassen sich auch ganz ähnliche Geschlechtsunter-
schiede auffi nden. Zwar ist innerhalb der Geschlechter eine große Variationsbreite des entspre-
chenden Verhaltens vorhanden, doch zeigt sich, dass Männer transkulturell evident stärker als 
Frauen sexuelle Aktivitäten initiieren, mehr körperliche Aggressivität zeigen sowie Frauen ge-
genüber ein gewisses Maß an Dominanz aufweisen, und weibliche Personen hingegen in größe-
rem Maße als männliche Personen zu Konformität, Fügsamkeit, Gefälligkeit und Unterordnung 
neigen.61 Dies mag angesichts der Debatte um „nurture or nature“ der Geschlechterfrage, genauer 
der Gender-Frage62, eher anachronistisch anmuten. Denn nach der Gendertheorie ist das, was 
gemeinhin als typisch männlich und typisch weiblich gesehen wird, rein durch kulturelle und so-
ziale Prozesse bedingt. Kritiker der Gendertheorie stellen eine Aufweichung der (bipolaren) Ge-
schlechterordnung fest, was zur Folge habe, dass jedem eine schier endlose Menge an Nuancen 
zwischen Mann und Frau zur Verfügung stehe, aus der nach Belieben gewählt werden könne.63 
Diese Kritik verdeutlicht, welches Problem dieses „Alles geht“-Prinzip64 mit sich bringt, welchen 
Herausforderungen vor allem Jungs ausgesetzt sind, diese Geschlechtervielfalt zu bedienen und 
vormals als traditionell weibliche Eigenschaften attribuierte Merkmale zu internalisieren. Hier 
zeigt sich, wie gesellschaftliche Veränderungen den Tradierungsprozess beeinfl ussen. Zum einen 
entsteht eine Erziehungshaltung, die Jungs schon von Anbeginn ihrer Entwicklung an Verhal-
tensweisen vermitteln soll, die von traditionellen, starren und stereotypen Rollenvorstellungen 
losgelöst sind. In westlichen Industriegesellschaften heranwachsende Jungs befi nden sich zu-
dem dadurch in einem weiteren Spannungsverhältnis, dass körperliches Agieren gegeneinander 
kaum (noch) zugelassen wird. Aggressives Verhalten ist nicht mehr legitim; „da aber legitimierte 
(Gewalt-, Anm. der Verf.) Rituale fehlen, werden dabei wesentliche Spielregeln traditioneller 
Kampfrituale nicht eingehalten.“65 Dies kann in brutalerer Gewaltausübung, Pathologisierung 
von „normalen“ Handgreifl ichkeiten oder schlicht in Verunsicherung oder Überforderung der 
Jungen münden.66

Eine Studie von Mertol67 zeigte, dass es auch bei Jungen mit türkischem Migrationshinter-
grund in Deutschland zu der Übernahme solch veränderter Geschlechtsrollenmuster kommen 
kann. Neben traditionellen Orientierungen und Leitbildern zu Männlichkeit konnte dieser Autor 
anhand einer qualitativen Untersuchung von fünf türkischen Jungen bei diesen auch moderne Ge-
schlechterkonzepte identifi zieren. Insbesondere aus dem Mechanismus der Refl exion über tradi-
tionelle Geschlechtsrollenbilder resultierten egalitäre Berufsbilder für Mann und Frau sowie die 
Vorstellung einer weniger patriarchalischen Erziehungshaltung den eigenen Kindern gegenüber. 

61 Vgl. Oerter, R., Kultur – Erziehung – Sozialisation, in: Schneewind, K.A. (Hrsg.), Psychologie der Erziehung und 
Sozialisation (Enzyklopädie der Psychologie), Göttingen 1994, S. 157 f. 

62 „Gender“ bezeichnet gemeinhin das soziale Geschlecht und bezieht sich auf eine eher soziale Klassifi kation in masku-
lin und feminin; „Sex“ bezeichnet das biologische Geschlecht und bezieht sich auf die biologischen Differenzen zwi-
schen männlich und weiblich; vgl. hierzu Kerner, I., Konstruktion und Dekonstruktion von Geschlecht. Perspektiven 
für einen neuen Feminismus, in: www.gender-politik-online.de, 2007 (http://web.fuberlin.de/gpo/ina_kerner.htm). 

63 Vgl. hierzu Krienen, T., Pro Status quo! Ein Plädoyer gegen die Aufweichung und Karnevalisierung der bipolaren 
Geschlechterordnung, TAZ vom 22./23.09.2007, S. V.

64 Krienen, T., Pro Status quo! Ein Plädoyer gegen die Aufweichung und Karnevalisierung der bipolaren Geschlechter-
ordnung, TAZ vom 22./23.09.2007, S. V.

65 Schweitzer, J./von Schlippe, A., Lehrbuch der systemischen Therapie und Beratung II, Göttingen 2006, S. 323.
66 Diese kritische Betrachtung soll aber keineswegs den Blick vor solchen Forschungsergebnissen verschließen, die 

zeigen konnten, dass Kinder und Jugendliche ohne stereotype und traditionell starre Rollenvorstellungen bessere 
Lebensbewältigungsstrategien besitzen als solche, die in stereotypen und traditionell starren Rollenmodellen von Frau 
und Mann verhaftet sind; vgl. hierzu Beuster, F., Die Jungen-Katastrophe, Hamburg 2006, S. 96 f.

67 Mertol, B., Männlichkeitskonzepte von Jungen mit türkischem Migrationshintergrund, in: von Wensierski, H.-J./Lüb-
cke, C. (Hrsg.), Junge Muslime in Deutschland, Opladen & Farmington Hills 2007, S. 173–194.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


148 RdJB 2/2008Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

Mertol kam zu dem Schluss, „dass diese Jungen – im Vergleich zu ihren Vätern – bereits kulturell 
in der deutschen Gesellschaft angekommen sind und auch Veränderungen in den Geschlechter-
rollen aktiv angehen“68. Gleichwohl herrschen kulturell geprägte Erziehungsvorstellungen wie 
Virginitätsideal und das Ehrkonzept, die wiederum auch die türkischen Jungs stark verunsichern, 
vor und fort. Diese Verunsicherung dürfte andererseits auch den Effekt mit sich bringen, dass aus 
Gründen der Stabilisierung an den Konzepten der Einwanderungskultur mitunter verstärkt und 
besonders starr festgehalten wird.

Auch bei den Mädchen prägen kulturelle Erziehungsvorstellungen maßgeblich deren Rollen-
bild. Vor allem am Beispiel muslimischer Mädchen wird deutlich, dass kulturelle Konzepte aus 
der Einwanderungsgesellschaft quasi mitgebracht und hier weitergelebt werden. Ist die Jung-
fräulichkeit in westlichen Kulturen eine höchst individuelle Angelegenheit, zu der man sich hier 
in den letzten Jahrzehnten zunehmend liberal positioniert hat, so ist die Virginität vor allem in 
der türkischen Zuwanderungsbevölkerung nach wie vor eine Frage der Familienehre. Sie wird 
zur „öffentlichen Angelegenheit“69, was mit strenger sozialer Kontrolle einhergeht. Virginität 
und Ehrkonzept der „älteren“ Generation werden übernommen und haben einen starken Einfl uss 
auf die Geschlechtsrollenentwicklung und Geschlechtsrollenidentität. Während Aufklärung und 
68er-Bewegung in Deutschland im Verlaufe der Jahre offensichtlich traditionelle Vorstellungen 
zur Rolle der Frau in Familie, Beruf und Partnerschaft aufgelöst haben, prägen strenge kulturelle 
Vorstellungen nach wie vor die Entwicklung der Vorstellungen, wie ein z.B. türkisches Mädchen 
zu sein hat. Abschottung von der Mehrheitsgesellschaft, eine „(über)solidarische“ Bindung zwi-
schen Tochter und Mutter sowie ein starkes Fürsorgeethos ausländischer Mütter wird beobach-
tet.70 Ob solche Strukturen wiederum als Transmissionsriemen fungieren oder aber eher zu einer 
Ablehnung von Internalisierungsprozessen führen können, und unter welchen Bedingungen der 
eine oder andere Mechanismus wirksam wird, darüber kann nur spekuliert werden. Veränderun-
gen in diesen Tradierungsprozessen können insbesondere dadurch in Gang gesetzt werden, dass 
die Kollision der traditionellen Rollenkonzepte mit denen der moderneren Mehrheitsgesellschaft 
zu einer Auseinandersetzung mit diesen Widersprüchen führt.

4.2 Bildung zwischen Erziehung, kultureller und sozialer Herkunft

Die Bildungsforschung versteht Bildung zunehmend als einen Prozess, der zu den biografi schen 
Erfahrungen eines Individuums zählt. Die empirische Bildungsforschung belegte wiederholt, 
dass Bildungsbeteiligung und Bildungserfolg maßgeblich durch die Herkunftsfamilie beeinfl usst 
wird. Somit kommt der Familie bei der Vermittlung und Aneignung von Bildung ein zentraler 
Stellenwert zu. Nachfolgende Generationen erwerben Bildungsfähigkeiten und -bereitschaften 
durch bildungsbezogene, familiäre Vermittlungsprozesse: Übergeordnete Verhaltensmuster, Ein-
stellungen und Werte, aber auch die Transmission von konkreten Kenntnissen, Fertigkeiten und 
Fähigkeiten prägen den intergenerationalen Vermittlungsprozess bildungsrelevanter Merkmale.71 
Nach Zinnecker72 zeichnen sich diese kulturellen Transferbeziehungen durch alle sozialen Hand-

68 Mertol, B., Männlichkeitskonzepte von Jungen mit türkischem Migrationshintergrund, in: von Wensierski, H.-J./Lüb-
cke, C. (Hrsg.), Junge Muslime in Deutschland, Opladen & Farmington Hills 2007, S. 192.

69 Schäfer, F./Schwarz, M., Zwischen Tabu und Liberalisierung – Zur Sexualität junger Muslime, in: von Wensierski, 
H.-J./Lübcke, C. (Hrsg.), Junge Muslime in Deutschland, Opladen & Farmington Hills 2007, S. 255.

70 Wronska, L., Willenlose Geschöpfe und Freiheitsräuber?, in: profamilia Magazin 02, 2007, S. 19.
71 Vgl. Brake, A./Büchner, P., Bildungsort Familie, in: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 6 (4), 2003, S. 623.
72 Zusammenfassend in Stecher, L., Bildungsehrgeiz der Eltern, soziale Lage und Schulbesuch der Kinder, in: Silberei-

sen, R.K./Zinnecker, J. (Hrsg.), Entwicklung im sozialen Wandel, Weinheim 1999, S. 337–356.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


149RdJB 2/2008 Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

lungen innerhalb einer Familie aus, in denen Fähigkeiten, Werte, Güter oder Dienstleistungen mit 
kultureller Bedeutung ausgetauscht werden. Dies schließe auch das von der älteren Generation 
der jüngeren Generation zur Verfügung gestellte Bildungsmoratorium ein, also der Zeitraum, den 
die Eltern den Kindern gewähren, um sich bildungsrelevante Institutionen und kulturrelevante 
Lernumwelten zu erschließen.

Doch nicht nur die implizite Weitergabe durch die ältere Generation und die unbewusste Auf-
nahme kultureller und bildungsrelevanter Aspekte gehören zu diesen Transmissionsprozessen, 
die dafür verantwortlich sind, ob die nachfolgende Generation positiven oder negativen Zugang 
zu Bildung erhält. Auch die Vermittlung der Fähigkeit zur Selbstregulation und Selbstgestaltung 
zählt zu einer Basiskompetenz, die zu den innerfamiliär erworbenen und tradierten Bildungspro-
zessen gehören.73 Dazu bedarf es natürlich auch der Bereitstellung geeigneter Strukturen. Famili-
en, die ihren Kindern eine spielerische Zweckfreiheit und raumzeitliche Unabhängigkeit gewäh-
ren, begünstigen die Herausbildung einer allgemein gehaltenen Orientierung, die sich von einer 
traditionellen und kulturellen Ortsgebundenheit loslösen kann.74 Der Mensch wird dadurch nicht 
einfach auf ein passives, assimilierendes Wesen reduziert, sondern zu einem aktiv aufnehmenden 
und gestaltenden Individuum – sofern er diese Fähigkeit aufgrund der Einstellungen und Werte, 
die ihm innerfamiliär vermittelt werden, als ein wesentliches Konzept internalisieren kann. Dies 
beinhaltet natürlich die Vermittlung einer gewissen Offenheit, welche nicht nur für Familien aus 
Zuwanderungskulturen, sondern durchaus auch für Einheimische eine gewisse Bedrohung und 
Verunsicherung mit sich bringen kann. Diese gefühlte Bedrohung kann im Versuch münden, die 
eigene kulturelle Tradition zu sichern, was nicht alleine kulturelle Rituale der Herkunftsfamilie 
betreffen muss, sondern auch die Offenheit und Aufgeschlossenheit gegenüber gesellschaftli-
chen Wissensbeständen und Einstellungen der Mehrheitsgesellschaft – gerade dann, wenn eine 
Ablehnung der eigenen kulturellen Praxis im Zuwanderungsland erlebt wird. Doch gerade diese 
Offenheit und Aufgeschlossenheit sind wichtige Voraussetzungen für Bildungserwerb.

Ein interessantes Ergebnis zu bildungsbezogenen Transmissionsprozessen stammt von Ste-
cher75. Anhand einer Untersuchung von über 500 ost- und westdeutschen Elternpaaren 10- bis 
13-jähriger Kinder konnte der Autor Folgendes zeigen: Die in der Studie identifi zierten Cluster 
unterschiedlicher bildungsbezogener Habitusformen der Elternpaare ließen Unterschiede in den 
Elterneigenschaften erkennen, die davon abhängig waren, ob die Eltern eher über ökonomisches 
oder kulturelles Bildungskapital verfügten. Dabei gelang es beiden Elterngruppen, ihren sozialen 
Status durch die Tradierungsprozesse zu reproduzieren. Das heißt, die nachfolgende Generation 
konnte den schulischen Status erfolgreich nachahmen. Dabei transferierte die Generation der kul-
turbetonten Gruppe dieselbe Kapitalsorte, wie es der Autor ausdrückt, nämlich die der Bildung. 
Der Gruppe der ökonomisch orientierten Eltern gelang die schulische Statusreproduktion der 
Kinder ebenfalls, aber es schien zu einer Transformation des elterlichen ökonomischen Kapitals 
in kulturell betontes Bildungskapital in der nachfolgenden Generation gekommen zu sein.

73 Vgl. zusammenfassend Brake, A./Büchner, P., Bildungsort Familie, in: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 6 (4), 
2003, S. 624.

74 Vgl. zusammenfassend: Stecher, L., Bildungsehrgeiz der Eltern, soziale Lage und Schulbesuch der Kinder, in: Silber-
eisen, R.K./Zinnecker, J. (Hrsg.), Entwicklung im sozialen Wandel, Weinheim 1999, S. 337–356.

75 Stecher, L., Bildungsehrgeiz der Eltern, soziale Lage und Schulbesuch der Kinder, in: Silbereisen, R.K./Zinnecker, J. 
(Hrsg.), Entwicklung im sozialen Wandel, Weinheim 1999, S. 337–356; vgl. auch Sozialkapital-Ansatz von Bourdieu 
bzw. Coleman. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


150 RdJB 2/2008Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

Kohn76 konnte in mehreren in den USA, Italien, Polen und Japan durchgeführten Studien zei-
gen, dass die soziale Herkunft bzw. Schicht für die von den Eltern vermittelten Erziehungswerte 
bedeutsamer war als Herkunft und religiöser Hintergrund der Eltern. Besser gestellte Eltern der 
so genannten „middle class“ legten mehr Wert auf autonomes und selbstgesteuertes Verhalten 
als Eltern aus unteren Gesellschaftsschichten („working class“), für die Werte wie konformes 
Verhalten und Gehorsam wichtiger waren.

Mittlerweile konnte die soziologische Forschung hinreichend belegen, dass kulturelle Homo-
genität von Menschen derselben Herkunft und damit der Einfl uss der Kultur an sich auf die 
Bildung der Kinder überbewertet wurde und wird. Es gibt Familien mit Migrationshintergrund, 
die aus einer positiv selegierten Bevölkerungsgruppe ihres Herkunftslandes stammen und eine 
hohe Bildungsaspiration und Bildungsfähigkeit auf die nachfolgende Generation überliefern; und 
es gibt Familien, bei denen ein diametraler Selektionseffekt wirksam wird; die also bereits von 
vorneherein aus einer benachteiligten Bevölkerungsgruppe ihres Herkunftslandes stammen und 
eine niedrige Bildungsaspiration aufweisen und überliefern.77

Auch in Deutschland wurde jüngst in der Diskussion um die Ergebnisse der PISA-Studie deut-
lich, dass die Bedeutung der Herkunftsfamilie für den Bildungserfolg der nachfolgenden Gene-
ration vor allem über die Schichtzugehörigkeit Auswirkungen hat. So belegt die PISA-Studie für 
Deutschland einen „straffen Zusammenhang zwischen Sozialschichtzugehörigkeit und erworbe-
nen Kompetenzen über alle Domänen hinweg“78.

6  Konklusion

Der vorliegende Beitrag sollte einerseits einen Überblick über Tradierung und Transmissions-
prozesse im Allgemeinen liefern; andererseits sollten auch aktuelle Fragen aufgegriffen werden, 
die sich etwa im Zusammenhang mit dem viel diskutieren Phänomen der Migration entwickelt 
haben. Die Weitergabe und Vermittlung kultureller Erziehungsinhalte ist aber auch innerhalb ei-
ner Mehrheitsgesellschaft nur scheinbar durch Homogenität gekennzeichnet. Auch diese ist an 
sich schon heterogen und unterliegt Wandlungen. Dies gilt für die Bundesrepublik nicht erst seit 
diese ein Zuwanderungsland ist. Gleichwohl verändert Integration beide Seiten, die Mehrheits-
gesellschaft und die Zuwanderungsgesellschaft. Dass in Deutschland der Blick auf die „größ-
tenteils friedliche Entwicklung in den Städten oft verstellt“79 wird, spiegelt nicht wider, dass In-
tegrationsprozesse mehrheitlich erfolgreich verlaufen, und Generationen von Zuwanderern den 
Spagat schaffen zwischen Anpassung an die Kultur der Einheimischen und Aufrechterhaltung der 
eigenen Identität, die durch die Kultur des Herkunftslandes geprägt ist. Der Tradierungsprozess 
ist bei diesem Spagat eine Herausforderung, die meist erfolgreich bewältigt wird. Die Panikse-

76 Kohn, M.L., Social Structure and Personality Through Time and Space, in: Moen, P./Elder, G.H./Lüscher, H. (Hrsg.), 
Examining Lives in Context: Perspectives on the Ecology of Human Development, Washington D.C. 1995, S. 141–168; 
Kohn, M.L./Slomczynski, K.M. Social Structure and Self-direction: A Comparative Analysis of the United States and 
Poland, Oxford 1990.

77 Zusammenfassend vgl. Diefenbach, H., Stichwort: Familienstruktur und Bildung, in: Zeitschrift für Erziehungswis-
senschaft 3 (2), 2000, S. 169–187.

78 Baumert, J. et al., in: PISA 2000, Opladen 2000, S. 372.
79 Bade, K.J., Migration, Integration und kulturelle Vielfalt: Historische Erfahrungen und aktuelle Herausforderungen, 

Köln 2007, S. 2.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


151RdJB 2/2008 Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

mantik der Mehrheitsgesellschaft diene, so Bade80, vorzugsweise dazu, die eigenen Vorteile zu 
bestätigen. Mit dem Begriff der Kultur wird somit eine Homogenität innerhalb der Mehrheitsge-
sellschaft suggeriert, die der Abgrenzung dienen soll.81

Unzureichend erforscht ist bisher die Frage, welche Tradierungsprozesse auf Seiten der Mehr-
heitsgesellschaft dadurch initiiert werden oder stattfi nden, dass verschiedene Zuwanderungs-
gruppen auf die einheimische Kultur treffen. Ähnlich wie religiöse Muster für junge Muslime zu 
einem „identity marker“82 werden können, ist nicht nur von einer Öffnung der deutschen Kultur 
auszugehen, sondern auch hier von einem Festhalten an typisch deutschen Werten und Denk- und 
Verhaltensmustern, wie wir es in Extremform in der rechten Szene wiederfi nden. Ein effektiver 
Akkulturationsprozess besteht dabei darin, dass auch Elemente der eigenen Kultur jeweils auf-
gegeben bzw. mindestens hinterfragt werden, und dass dieser Prozess als einer gesellschaftlichen 
wie individuellen Weiterentwicklung inhärent angesehen wird.83

Für ganze Bereiche kulturell geprägter Erziehungsinhalte fehlen indes empirische Ergebnisse 
der Tradierungsforschung. Man kann beispielsweise davon ausgehen, dass auch die emotionale 
Entwicklung eines Individuums maßgeblich von kulturell geprägten Vorstellungen beeinfl usst 
wird. Gefühle werden je nach Kultur unterschiedlich wahrgenommen, bewertet und gezeigt bzw. 
gelebt84 und bestimmen darüber hinaus menschliches Verhalten und Erleben. Gleichwohl wird 
emotionalen Phänomenen in der Tradierungsforschung – bislang – so gut wie keine Beachtung 
geschenkt.

Auch wenn die Bedeutung von Kultur, Erziehung und Tradierungsprozessen für solch weg-
weisende und maßgebliche Bereiche wie Bildung und Geschlechtsrollenidentität mittlerweile er-
kannt wurde, so sollte doch deutlich geworden sein, dass es noch immer an empirisch fundierten 
Erkenntnissen zu den Wirkprozessen und Wirkungsmechanismen fehlt. 

Wie genau beispielsweise bildungsrelevante kulturelle Einstellungen vermittelt werden, bedarf 
noch weiterer Forschung. Brake & Büchner85 fordern hierfür die differenzierte Analyse familia-
ler Bildungswelten, die an Austausch- und Aushandlungsprozessen zwischen den Generationen 
einer Familie ansetzen.

Der hier präsentierte Überblick verdeutlicht aber auch eines: Übergreifende Konzepte wie 
Kollektivismus bzw. Individualismus oder kulturelle Aspekte alleine erklären zwar ansatzweise 
Inhalte und Prozesse der Tradierung. Sie sind aber dennoch zu globale und gleichzeitig simpli-
fi zierende Aspekte. Schichtzugehörigkeit kann hier viel mehr erklären, als lange Zeit angenom-
men. Das heißt, dass auch innerhalb einer Kultur, sei es nun die der Mehrheitsgesellschaft oder 

80 Bade, K.J., Migration, Integration und kulturelle Vielfalt: Historische Erfahrungen und aktuelle Herausforderungen, 
Köln 2007, S. 6.

81 Saal, B., Zur Begriffl ichkeit von Transkulturalität, in: Mae, M./Saal, B. (Hrsg.), Transkulturelle Genderforschung, 
Wiesbaden 2007, S. 22.

82 Küçükcan 2006, zitiert in Bukow, W.-D., Junge Muslime in Schule und Bildung, in: von Wensierski, H.-J./Lübcke, C. 
(Hrsg.), Junge Muslime in Deutschland, Opladen & Farmington Hill 2007, S. 228.

83 Fuhrer, U./Uslucan, H.-H., Immigration und Akkulturation als ein intergenerationales Familienprojekt: Eine Einlei-
tung, in: Fuhrer, U./Uslucan, H.-H. (Hrsg.), Familie, Akkulturation und Erziehung, Stuttgart 2005, S. 10.

84 In manchen Kulturen werden depressive Verstimmungen nicht primär in Form von Traurigkeit oder Schuldgefühlen 
erlebt und geäußert, sondern eher in Form von Kopfschmerzen, Schwäche und – je nach Kultur – anderen körperli-
chen Symptomen zum Ausdruck gebracht; vgl. hierzu Saß, H./Wittchen, H.-U./Zaudig, M./Houben, I., Diagnostisches 
und Statistisches Manual Psychischer Störungen – Textrevision – DSM-IV-TR, Göttingen 2003.

85 Brake, A./Büchner, P., Bildungsort Familie, in: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 6 (4), 2003, S. 625.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135


152 RdJB 2/2008Groß/Wößner, Kultur, Erziehung, Tradierung

die der Einwanderungsgesellschaft, Mechanismen und Merkmale wirksam werden, die für eine 
differenzierte Weitergabe (intra-)kultureller Werte verantwortlich sind.

Dabei steht das Verständnis für die Bedeutung der Weitergabe und Vermittlung von Werten, 
Einstellungen und Verhaltensmustern auch wissenschaftlich in einem Spannungsfeld, denn so-
wohl Sozialisationsforschung und Entwicklungspsychologie können sich neben anderen Diszip-
linen den hiermit verbundenen Fragestellungen annehmen. Hieraus ergibt sich aber zwangsläufi g 
eine „wissenschaftsbetriebliche Getrenntheit“86, die häufi g schon innerhalb einer Disziplin zu 
fi nden ist. Eine innovative und für die Praxis förderliche Theorienbildung muss aber diese Ge-
trenntheit überwinden, will sie dem Komplex Tradierung gerecht werden.

Verf.: Juliane Groß, Abteilung Kriminologie, Max-Planck-Institut für ausländisches und interna-
tionales Strafrecht, Günterstalstraße 73, 79100 Freiburg

 Dr. Gunda Wößner, Diplom-Psychologin, Projektleiterin & Pressereferentin – Abteilung 
Kriminologie, Max-Planck-Institut für ausländisches und internationales Strafrecht, Gün-
terstalstraße 73, 79100 Freiburg, E-Mail: g.woessner@mpicc.de

86 Vgl. Schneewind, K.A./Pekrun, R., Theorien der Erziehungs- und Sozialisationspsychologie, in: Schneewind, K.A. 
(Hrsg.), Psychologie der Erziehung und Sozialisation (Enzyklopädie der Psychologie), Göttingen 1994, S. 29.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2008-2-135

