daf es ihm durch seine "Grenzentheorie" gelingt, "die Souveréanitit Gottes so zu begriinden,
daf} sie der Volkssouverénitdt Raum fiir eine menschenrechtsfreundliche Gesetzgebung 1463t".
(S. 315) Auf wenigen Seiten zieht der Verfasser ein Fazit und gibt einen Ausblick (sechster
Teil; S. 319-330). Zu Recht stellt er fest, da3 Koran und Sunna nicht notwendigerweise ein
Hindemis fiir die Anerkennung der (politischen) Menschenrechte sind, sondern daf3 entschei-
dend ist, "wie (kursiv vom Verf.) mit den Quellen umgegangen wird". (S. 322)
Leider kommt der Rezensent nicht umhin, die im Buch verwendete Umschrift arabischer
Worter und Namen, besonders das Fehlen von diakritischen Zeichen, zu kritisieren. Einige
Druckfehler (z. B. S. 80-82), Ungenauigkeiten (z.B. S. 119 und 124) und Wiederholungen
(z.B. S. 119 und 134) mindern den Wert der interessanten und inhaltsreichen Arbeit nur unwe-
sentlich. All diejenigen, die sich iiber die Menschenrechtsproblematik in der islamischen Welt
informieren wollen, sollten das Buch zur Hand nehmen.

Hans-Georg Ebert

Riidiger Lohlker

Schari'a und Moderne. Diskussionen iiber Schwangerschaftsabbruch, Versicherung
und Zinsen

Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes, Band LI,3

Kommissionsverlag Franz Steiner, 1996, 156 S., DM 88,--

Der Titel "Schari'a und Modeme" umreifit die zentrale Problematik des islamischen Rechts
und der glaubigen Muslime in der heutigen Zeit: Wie 146t sich das iiberkommene, religios
sanktionierte Recht auf der Basis sakraler Texte in der heutigen Zeit leben? Das Recht ist
dabei nur ein Ausschnitt aus einer Kultur im Umbruch, kann aber ein Zugang zu ihr sein. Im
Untertitel werden schwierige und praktisch sehr relevante Bereiche herausgegriffen: Versiche-
rung und Zinsen; dem wird der Schwangerschaftsabbruch beigesellt.

Wie der Untertitel erwarten 146t, versammelt der Band drei sehr unterschiedliche Einzelstu-
dien, die durch das Vorwort nur lose verbunden werden (S. 7-11). Ein abschlieBendes Resii-
mee fehlt ebenso wie ein Stichwortverzeichnis.

Der Titel verspricht viel. In der Einleitung zeigt sich der Verfasser bemiiht, diesen Anspruch
einzuldsen: "Hiermit soll ein Ausschnitt der in islamischen Léndern — insbesondere in Agyp-
ten — im Umlauf befindlichen Normprojektionen wiedergegeben werden, die auch fiir die
Gesetzgebung von Bedeutung sein konnen"” (S. 8). Allerdings werden in der Einleitung
sprunghaft verschiedene Probleme sehr kurz angerissen, meist mit den Worten anderer Auto-
ren. Der Verfasser spricht das Problem des islamischen Rechts an, das nach dem Verlust der
gesellschaftlichen Voraussetzungen seiner Anwendung das zuvor implizit Vorausgesetzte nun
in Rechtsform gieBen muB. Er weist zu recht darauf hin, daB der Islam und das islamische
Recht nicht monolithisch sind, sondern daB sich in seinem Rahmen divergierende Positionen,

415

hittps://dol.org/10.5771/0506-7286-1987-3-415 - am 18.01.2026, 11:3218. Access



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-3-415
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diskussionen und Hinweise auf kulturellen Wandel finden lassen (S. 9). Der Einflul der
Modemne sei dabei "nicht nur auf normativer oder formaler Ebene "nachzuweisen, sondern
"eher auf inhaltlich-argumentativer bzw. diskursiver Ebene auffindbar” (S. 10). Ebenfalls zu
recht nimmt er das islamische Recht gegen (ungenannte) Angriffe auf seinen Rechtscharakter
in Schutz.

Imersten Teil "Zur Abtreibung im islamischen Recht" (S. 13-45) gibt der Verfasser den Inhalt
eines Rechtsgutachtens wieder, das der ehemalige dgyptische Mufti und Scheich der al-Azhar-
Universitdt im Jahre 1980 erteilt und im Jahre 1987 wiederveroffentlicht hat. Der arabische
Originaltext ist mitabgedruckt. Leider erschopft sich der Abschnitt tatsidchlich in einer Wie-
dergabe des Inhalts dieses Gutachtens. Analyse findet sich nur in Ansdtzen. Auch der der
"Argumentation Gad al-Haqqs" gewidmete Abschnitt geht kaum iiber eine Inhaltsangabe
hinaus. Die breitere Diskussion wird allenfalls angedeutet und kaum bis in die jiingste Zeit
fortgefiihrt.

Die zweite und ldngste Studie zu "Versicherung und islamisches Recht" (S. 47-105) enthélt
"Materialien zur islamischen Diskussion tiber das Versicherungswesen" (so der Untertitel), die
der Autor aus dem Arabischen iibersetzt hat, ohne allerdings immer klar zwischen Uberset-
zung und Kommentar zu trennen. Der Teil beginnt mit einer kurzen Einleitung, in der vor
allem ein historischer Uberblick iiber die Diskussion im islamischen Recht gegeben wird. Dem
Abschnitt 1.1. folgt dann nicht 1.2. Vielmehr geht der Verfasser gleich zu 2., den "Materia-
lien" iiber. Hier finden sich zunichst Ubersetzungen von Stellungnahmen verschiedener Insti-
tutionen, die den kommerziellen Versicherungsvertrag fiir unzuldssig halten und dafiir vor
allem auf das Verbot von garar (Risiko) und riba (Wucher) verweisen. Als Alternative propa-
gieren sie ein genossenschaftliches Versicherungsmodell. Der Begriff tabarru® wird mal als
"Spende" (S. 61), haufiger jedoch als "einseitig verpflichtendes Geschift" (z.B. S. 95, 96) oder
"einseitig verpflichtender Vertrag" (S. 77) tibersetzt. Richtiger wére es wohl, durchgehend von
unentgeltlichen Geschiften zu sprechen, die dem kommerziellen, als Austauschvertrag ver-
standenen Versicherungsvertrag als Alternative gegeniibergestellt werden. Bei unentgeltlichen
Geschiften gilt das Risikoverbot nicht.

Nicht alle Institutionen werden vom Verfasser vorgestellt, nicht alle Stellungnahmen werden
datiert, nicht fiir jede wird eine Fundstelle angegeben. Die Ubersetzung bediirfte an einigen
Stellen noch der Uberarbeitung. Manche Sitze geben ihren Sinn auch nach mehrmaliger
Lektiire nicht preis (z.B. S. 75: "Zu den Unterscheidungsmerkmalen zéhlt, daf die Grundlage
(asl) dafiir, daB der Sippenverband die Zahlung des Wergeldes (diya) bei der Totung infolge
eines Irrtums (hata) bzw. unter bedingtem Vorsatz (sibh al-“amd) auf sich nimmt, ist das, was
zwischen ihr und dem infolge eines Irrtums bzw. unter bedingtem Vorsatz Getoteten an Ver-
wandtschaft besteht, die nach Beistand, Verbundenheit, gegenseitiger Hilfe und dem Erweisen
anempfohlener Dinge — selbst ohne Empfangen einer Gegenleistung — verlangt."). Diesen
ablehnenden Stellungnahmen wird dann ein langerer Auszug aus einem Werk von Mustafa az-
Zarqa' gegeniibergestellt, der sich mit islamisch-rechtlicher Argumentation fiir die Zuldssigkeit
des Versicherungsvertrags ausspricht. Im Zentrum seiner Ausfiihrungen steht das Argument,
dafl neue Vertragstypen — wie der Versicherungsvertrag — im islamischen Recht dann aner-

416 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

hittps://dol.org/10.5771/0506-7286-1987-3-415 - am 18.01.2026, 11:3218. Access



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-3-415
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kannt werden konnten, wenn die Bediirfnisse der Praxis das erforderten. Dieser Teil gehort zu
den interessantesten des Buches, weil hier tatséchlich ein Ausschnitt aus einer relativ aktuellen
Diskussion gegeben wird. Er wird abgeschlossen durch einen Abschnitt iiber "Islamisches
Recht und Moderne", der seiner Uberschrift allerdings nicht ganz gerecht wird. Der Verfasser
erklart die gerade dargestellten Meinungen mit einem Zitat als zwei unterschiedliche Wege
"ideologischer Rechtfertigung der Integration westlicher Werte und Normen und, 6konomisch
gesehen, kapitalistischer Strukturen in den islamischen Gesellschaften” (S. 104). Den Prozef3
der Fortentwicklung der tiberlieferten religiosen/rechtlichen Gedankenwelt gelte es "in detail-
lierter, empirischer Untersuchung zu rekonstruieren” — ein duBerst lobenswerter Vorsatz fiir
die Zukunft.
Der dritte Teil (S. 107-141) ist der Frage "Sind Zinsen im Islam erlaubt?" gewidmet. Die kurze
Einleitung enthélt auch Ausfiithrungen "zum Begriff des Zinses im bundesdeutschen Recht",
die allerdings sehr verschwommen bleiben und zum Verstdndnis des Folgenden nichts beitra-
gen. Interessanter wire eine kurze Darstellung der aktuellen dgyptischen Rechtslage gewesen.
Im Hauptteil gibt der Verfasser den Inhalt eines Werkes wieder, in dem der hohe dgyptische
Richter al-Asmawi sich fiir eine eingeschrankte Zulissigkeit von Zinsen ausspricht. Als Kon-
trast dazu werden im Kursivdruck immer wieder einzelne Argumente aus der Replik eines
Gelehrten der al-Azhar (al-Hatib) wiedergegeben, der das Zinsverbot verteidigt. Diese Me-
thode ist deshalb interessant, weil sie es ermoglicht, zwei représentative Stromungen in dieser
Frage unmittelbar nebeneinander zu verfolgen: Al-Asmawi spricht sich fiir eine "Kontextuali-
sierung” der "heiligen" Texte und eine Reinterpretatition des Rechts im Lichte der Moderne
aus. Al-Hatib vertritt die Position des traditionellen islamischen Rechts. Auf diese Weise wird
das Dilemma des islamischen Rechts deutlich, das einerseits auf seine religiose Basis nicht
verzichten kann, das jedoch andererseits in vieler Hinsicht den Anforderungen der Gegenwart
nicht gerecht wird. In der "Schlussbemerkung" zu diesem Teil werden noch einmal kurz die
Unterschiede der Argumentation angesprochen, ansonsten bleibt sie jedoch recht blaf.
Die hochgesteckten Erwartungen, die der Titel weckt, kann das Werk nicht erfiillen. Es bietet
einige interessante Momentaufnahmen und kann den Leser an manchen Stellen an den Bemii-
hungen islamischer Juristen teilhaben lassen, eine addquate Antwort auf Probleme der Mo-
derne auf dem Boden des islamischen Rechts zu geben. Die einzelnen Teile sind jedoch sehr
uneinheitlich, die Auswahl wirkt etwas zufillig und vermittelt den Eindruck einer personlichen
Materialsammlung, die den Nachweis der Reprisentativitat schuldig bleibt. Hinweise auf das
geltende Recht fehlen weitgehend. Die analytischen Passagen sind sehr kurz und enthalten
ungemein viele wortliche Zitate, ein Gesamtresiimee wird nicht gezogen. Die Ubersetzungen
sind stilistisch noch verbesserungsbediirftig und vor allem im zweiten Teil hdufen sich die
Fehler in der Rechtschreibung und im Satzbau. Insgesamt macht das Buch einen unfertigen
Eindruck, es wirkt eher wie eine interne Zwischenstufe auf dem Weg zu weiteren Forschungen
—die allerdings versprechen interessant zu werden.

J. Christian Wichard

417

hittps://dol.org/10.5771/0506-7286-1987-3-415 - am 18.01.2026, 11:3218. Access



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-3-415
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

