Kapitel 1:
Die Sakralisierung des Sakularen:
Die franzosische Kopftuchdebatte

Bereits vor 1989 berieten sich Pddagogen, die Schulleitung und der Stadtrat
des Pariser Vorortes Creil fiir iiber zwei Jahre, wie mit muslimischen Schiile-
rinnen umzugehen sei, die sich weigerten, ihr Kopftuch im Unterricht abzu-
nehmen. Am 4. Oktober 1989 schlieBlich beschloss der Direktor einer Mittel-
schule (College), drei mit Kopftuch bedeckte Schiilerinnen von der Schule zu
verweisen. Er begriindete seine Mafinahme damit, dass das islamische Kopf-
tuch nicht etwa »Folklore« sei, sondern religiose Vorschrift und eindeutig
»proselytisch« (Libération, 7.-8.10.1989; Le Monde, 7.10.1989). Rechtlich le-
gitimierte er sein Vorgehen mit einem Rundschreiben von 1937, wonach je-
des politische oder religiose Bekenntnis in dffentlichen Bildungseinrichtun-
gen untersagt sei."

Die Sanktionsmafnahme war schon zu jener Zeit nichts génzlich Neues,
hatte es doch bereits zuvor an anderen Schulen Verweise gegeben. Das Ereig-
nis wire denn auch moglicherweise in der Presse in der Rubrik »Verschiede-
nes« versickert, hitte ihm nicht SOS Racisme” mit seiner Klage vor dem ober-
sten Schulministerium zu einer weitreichenden Publizitét verholfen (Libérati-
on, 7.-8.10.1989). Fortan sollte die sogenannte affaire du foulard im Licht der
Medien stehen und die Gemiiter der franzdsischen Offentlichkeit lange Zeit
bewegen. Zunidchst kritisierten Vertreter antirassistischer Vereine die Schul-

1 Der sogenannte circulaire Jean Zay untersagte »alle Formen politischer oder
konfessioneller Propaganda in der Schule und jeglichen Proselytismus« (vgl.
www.ladocumentationfrancaise.fr/dossiers/laicite/fondements-juridiques-
laicite.shtml, letzter Zugriff 26.8.2006).

2 SOS Racisme wurde 1984 vor dem Hintergrund ansteigender rassistischer An-
griffe von der sozialistischen Regierung ins Leben gerufen mit dem Ziel, aktiv
gegen Rassismen in der franzosischen Offentlichkeit vorzugehen.

43

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

verweise (Libération, 20.10.1989). Auch religiose Reprisentanten, darunter
Kardinal Lustiger oder der Rektor der Pariser Moschee (Si Hamza Bouba-
keur) riefen anfangs noch zu Toleranz gegeniiber religiéser Differenz auf (Li-
bération, 20.10.1989; La Croix, 21.10.1989). Zuriickhaltend blieben zu Be-
ginn die Parteien, abgesehen vom rechtsextremen Front National, der rasch sei-
ne Begeisterung iiber die MaBnahme bekundete (Le Quotidien, 18.10.1989).
Danielle Mitterrand, die Ehefrau des ehemaligen Prisidenten Frangois Mitter-
rand, und der damalige Bildungsminister Lionel Jospin brachen schlielich
das Schweigen der etablierten Parteien und verurteilten das Vorgehen der
Schulleitung (Libération, 26.10.1989). Vor allem Jospin erntete damit harsche
Kritik sowohl aus konservativen Kreisen als auch aus dem eigenen Lager.’
Durch die besédnftigenden Worte Jospins, die Schule sei nicht da, »um auszu-
schliefen, sondern um aufzunehmeng, sah sich schlieBlich auch eine Reihe
namhafter Philosophen veranlasst, aktiv in die Diskussion einzusteigen und
fiir ein hérteres Vorgehen gegen Kopftuch tragende Schiilerinnen zu kimpfen
(Le Nouvel Observateur, 2.-8.11.1989).* Andere Intellektuelle reagierten,
wieder andere antworteten darauf. Angeheizt wurde die Kontroverse durch
eine Demonstration fiir das Kopftuch von rund 700 Muslimen in der Pariser
Innenstadt (Le Quotidien, 23.10.1989). Es gab Talk-Runden mit Politikern,
Intellektuellen, Geistlichen und Lehrern. Ein Zeitungsbericht folgte dem an-
deren. Befragungen sollten die Meinung der Bevolkerung zum Kopftuch er-
griinden. Kurzum, die Frage nach der Legitimitit des Kopftuchs an Frank-
reichs Schulen wurde vom »fait divers« zum »fait de société«, wie es Antonio
Perotti und France Thépant (1990: 61) formulierten.

Die Debatte ebbte nur zogerlich ab und flammte ein weiteres Mal
1994/1995 auf, als der circulaire Bayrou beschlossen wurde, der erstmals eine
rechtliche Regelung vorsah. Dieser Erlass resultierte im Prinzip aus dem ers-
ten politisch-wissenschaftlichen Streit und ist der Versuch eines Kompromis-
ses. Er garantiert die Freiheit des »Kultes in der Offentlichkeit«, sofern es sich
um keinen »provokativen Akt, um Proselytismus oder Propaganda« handelt.
Die Formulierungen waren vage genug, um fiir beide Seiten ausreichend ak-
zeptabel und inakzeptabel zugleich zu sein. Doch wurde das Rundschreiben
héufig als eine Empfehlung fiir einen restriktiven Umgang mit dem Kopftuch

3 Fiir besonderes Aufsehen sorgte dabei der Auftritt zweier Abgeordneter, die
verschleiert zu einer Fraktionssitzung kamen (Le Quotidien, 23.10.1989; Le
Quotidien, 27.10.1989).

4 Die Verfasser des an Jospin gerichteten, offenen Briefes waren Elisabeth Badin-
ter, Régis Debray, Alain Finkielkraut, Catherine Kintzler und Elisabeth de Fon-
tenay. Dieser Brief trug erheblich zur Spannung der Diskussion bei, nicht nur
weil er von bekannten Intellektuellen verfasst wurde, sondern auch durch seinen
polemischen Tonfall.

44

- am 14.02.2026, 08:10:24,


https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

gedeutet. Und in der Tat bietet das Gesetz sehr viel eher eine Legitimations-
grundlage zum Kopftuchverbot fiir Schiilerinnen als alle bisherigen Gesetze.

Weil es sich beim circulaire Bayrou nur um eine administrative Empfeh-
lung und nicht um ein Gesetz handelte, war damit die Kopftuchfrage rechtlich
noch nicht geklért. Im Friihjahr 2003 kam es zu einer dritten Welle der Kopf-
tuchdebatte, erneut ausgeldst durch Madchen, die Kopftuch tragend im Unter-
richt erschienen. Auch die Aufforderung des Innenministers Nicolas Sarkozy
auf einer Veranstaltung der Union des Organisations Islamiques de France
(UOIF) im April 2003 an alle muslimischen Frauen, fiir Passfotos ihre Kopf-
tiicher abzunehmen, lieB den politisch-wissenschaftlichen Konflikt wieder
aufflammen (vgl. Bowen 2004a). Vor allem initiierte dies erneut Bemiihun-
gen der Regierung, dem »Kopftuchproblem« in Frankreich endgiiltig ein Ende
zu setzen. Hierfiir richtete der franzdsische Président Jacques Chirac die so-
genannte Commission Stasi (vgl. Le Monde, 19.12.2003; Bericht der Commis-
sion de réflexion sur l’application du prinicipe de laicité dans la République
2003) ein, ein Expertengremium, das umfassende Strategien beim Umgang
mit religiosen Symbolen im Unterricht, aber auch genereller mit religids-
kultureller Pluralitdt im Bildungswesen ausarbeiten sollte. Dafiir wurde eine
Vielzahl unterschiedlicher gesellschaftlicher Akteure, von Wissenschaftlern
iiber Lehrer bis hin zu muslimischen Aktivisten, angehért.’ Aufgrund des Be-
richts dieser Kommission kiindigte Chirac im Dezember 2003 die Einfiihrung
eines generellen Verbots von »auffilligen religidsen Symbolen« an Staats-
schulen an (Le Monde, 19.12.2003). Diese von einer iiberwiltigenden Parla-
mentsmehrheit unterstiitzte Entscheidung wurde schlie8lich im Februar 2004
mit einem Gesetz verabschiedet (Le Monde, 22.2.2004),7 das seit Herbst 2004
in Kraft ist. Mit diesem allgemein verbindlichen Verbot des Kopftuchs als
»ostentativem religidsem Symbol« erlangte die Kopftuchfrage in Frankreich
auch eine neue juristische Dimension.

Beobachtete Saddek Rabah (1998: 161) bereits bei der zweiten Debatte
aufseiten der strikten Kopftuchgegner einen verstéirkt ideologischen Gebrauch
des Laizitétsbegriffs und eine Polemisierung des Tonfalls, so lie} die jliingere
Debatte eine vehementere Ablehnung des Kopftuchs und eine ungekannte
Radikalisierung der Sprache erkennen (siche Bouamama 2004; Tévanian
2005; Lorcerie 2005). Frangoise Lorcerie behauptet sogar, dass sich ein »ul-
tra-laizistischer Konsens« (2005: 20) erst in dieser Etappe und insbesondere
im Zuge der Anhoérungen wihrend der Commission Stasi herauskristallisiert

5 Zur juristischen Diskussion zur Kopftuchfrage siche Gaeremynck (1992); Coq
(1995); Poulter (1997); De Galembert 2006.

6 Kritische Analysen zur Funktions- und Wirkungsweise der Commission Stasi
bieten Bouamama (2004); Tévanian (2005); Lorcerie (2005) oder Asad (2006).

7 Das Gesetz wurde von 494 Abgeordneten beflirwortet, 36 stimmten dagegen
und 31 enthielten sich.

45

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

habe. Auf der anderen Seite verfestigten sich allerdings die Stimmen, die fiir
eine kritische Reflexion des laizistischen Grundsatzes eintraten und ein gene-
relles Kopftuchverbot entschieden ablehnten. Abgesehen von diesen graduel-
len Verdnderungen, auf die ich im Verlauf der Analyse ndher eingehen werde,
haben sich die Diskursstrukturen im Laufe der verschiedenen Etappen der
Debatte aber nicht grundlegend verdndert. Diese Kontinuitdt legitimiert es
einerseits, die verschiedenen Beitrdge und Etappen der Kopftuchkontroverse
in einem Schritt zu untersuchen und dabei etwaige Verdnderungen zu beriick-
sichtigen. Andererseits wird dadurch deutlich, dass die in den Debatten auf-
tauchenden Diskurse nicht auf einen spezifischen historischen Moment redu-
ziert oder als Resultat eigentiimlicher Dynamiken 6ffentlicher Kontroversen
interpretiert werden kdnnen, sondern recht festen diskursiven Regeln folgen,
die nicht auf einen bestimmten zeitlichen Augenblick beschriinkt sind.®

Auffillig ist nicht allein der facettenreiche Inhalt der Debatten, sondern
auch die Tatsache, dass sich scheinbar fest gefiigte Loyalitéten verfliichtigten.
»Rechte« und »linke« Fronten gingen quasi ineinander iiber. An einigen
Punkten sind die Stimmen gegen das Kopftuch von Vertretern des extrem
rechten Randes kaum zu unterscheiden von jenen, die sich einst zu Verteidi-
gern der Dritten Welt ernannt und den antikolonialen Befreiungskampf unter-
stlitzt hatten. Vertreter konservativer Parteien neigten zuweilen dazu, gegen-
iiber bedeckten Frauen Sympathien zu duBern, wihrend erklédrte Feministin-
nen wortstark gegen das Kopftuch argumentierten.

Obgleich dies nicht den Schwerpunkt der Analyse bildet, ist es in diesem
Zusammenhang natiirlich wichtig, die Mechanismen der Wissensproduktion
und -zirkulation durch die Kanile der Massenmedien in Rechnung zu stellen,
die die Aufmerksamkeit und Teilnahme eines breiten Publikums erst mdglich
machen. Die vergleichsweise hohe Beteiligung und Betroffenheit von Akteu-
ren, die zuvor entweder nichts zur Problematik zu sagen hatten oder schlicht
an der Frage der Prisenz von Muslimen in Frankreich nicht interessiert waren,
lasst sich nicht begreifen, ohne die Rolle und enorme Macht der Massenme-
dien zumindest im Blick zu behalten (hierzu Bouamama 2004). In diesem
konkreten Fall wurden die Medien vor allem zum Katalysator, um Informa-
tionen und Meinungen iiber den Zustand der franzdsischen Gesellschaft und
die damit verbundene Pluralisierung von Religion 6ffentlich zu artikulieren.

8 So konnte man die aufgeheizte Stimmung und den polemischen Tonfall der ers-
ten Debatte von 1989 noch auf vorangegangene Ereignisse wie beispielsweise
die fatwa Ayatollah Khomeinis gegen Salman Rushdie oder die Mobilisierungs-
erfolge der algerischen islamistischen Bewegung zuriickfithren. Ahnlich kénnte
man die jingste Diskussion als Folge einer allgemeinen Furcht gegeniiber isla-
misch legitimiertem Terrorismus deuten, der mit dem 11. September 2001 sei-
nen Hohepunkt erlangte. Eine solche Betrachtung erweist sich jedoch angesichts
der Kontinuitét der Diskurse als reduziert.

46

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

Dies muss als Ausdruck substanzieller Verdnderungen und Erweiterungen der
Moglichkeiten von Produktion, Zirkulation und Konsum von Diskursen be-
trachtet werden, bei denen die Massenmedien eine Schliisselfunktion einneh-
men.

Bei der konkreten Beschéftigung mit den Inhalten dieses »Medienereig-
nisses« lassen sich grob zwei Typen von Diskursen identifizieren. Der erste
»dominante Diskurs« argumentierte vehement gegen die Priasenz des islami-
schen Kopftuchs an staatlichen Schulen, wihrend der zweite »Minderheits-
diskurs« Alternativen zu einem vollstdndigen Verbot des Kopftuchs anzubie-
ten versuchte und zugleich anderen Mustern der Selbst- und Fremdbeschrei-
bung folgte. Ahnlich wie bereits der Schulleiter in Creil im Jahr 1989 rekur-
rierten beide Diskurszirkel auf das Laizitdtsprinzip, entweder um gegen das
Kopftuch zu argumentieren oder um die jungen bedeckten Frauen zu verteidi-
gen. Diese kontrastierenden Interpretationen bediirfen zunichst eines néheren
Blicks auf die jeweiligen Implikationen des Laizititsbegriffs und anschlie-
Bend einer Analyse der Deutungen des islamischen Kopftuchs und allgemei-
ner der Prisenz des Islam in Frankreich.

Laicité als Gegenbegriff zum sichtbaren Islam:
Der »dominante Diskurs«

Ich moéchte mit dem ersten Diskurszirkel beginnen, dessen Autoren das isla-
mische Kopftuch nicht nur als ein Hindernis, sondern gar als einen inhirenten
Widerspruch zum Laizitétsprinzip interpretierten. Welche Konnotationen ver-
banden also jene Autoren mit dem Laizititsbegriff, die sich strikt gegen das
Kopftuch wandten? Anders gefragt: Wie konnten Kopftiicher ein Prinzip in
Frage stellen, das das franzosische Selbstverstindnis fiir so lange Zeit gepréigt
hat? Es sollten zundchst zwei Beobachtungen festgehalten werden. Einerseits
unterzog dieser Diskurszirkel den Begriff nur selten einer genaueren Betrach-
tung und benutzte ihn stattdessen als Sammelbegriff fiir eine Reihe von nor-
mativen Grundannahmen. Trotz dieses elastischen Gebrauchs verwendeten
die Autoren den Laizititsbegriff andererseits nicht als interpretierbare und
dynamische Kategorie, sondern als etwas Feststehendes und Unverhandelba-
res.

Inhaltlich fallt zunichst die Grenze auf, die die Autoren zwischen privater
und &ffentlicher Sphére zogen: Bestenfalls im Privatbereich seien religids-
kulturelle Unterschiede zu akzeptieren. Angelehnt an eine positivistisch-ratio-
nale Version von Laizitit forderten die Kommentatoren eine Trennung zwi-
schen innerem und duBerem Kult, alles Religidse aus dem dffentlichen Raum
verbannend. Den »rituellen Handlungen«, deren Platz die Privatsphire sei,
setzten sie die »zivilen Handlungen« entgegen, wie es der Anthropologe Mau-
rice Druon formulierte (Le Figaro, 6.10.1994). Nach diesem Verstindnis wer-

47

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

den Individuen nur auf der Basis ihrer Identifikation mit universalistischen
Werten der Offentlichkeit als vollstandige und gleiche Biirger der nationalen
Gemeinschaft anerkannt. All jene Elemente, die nicht in diese Konzeption
hineinpassen, werden aus dem o6ffentlichen Raum verbannt, der sich im kon-
kreten Fall unter dem Mikrokosmos der staatlichen Schule subsumierte. Der
Philosoph Alain Finkielkraut, der sich im Verlauf der verschiedenen Etappen
rege an der Debatte beteiligte, brachte dies mit seinem Vorschlag auf den
Punkt, wer den dffentlichen Raum betrete, solle »seine Urspriinge in der Gar-
derobe lassen« (Le Quotidien, 15.11.1989).

Eine solch strikte Trennung zwischen offentlicher und privater Sphére
impliziert vor allem eine recht klare Vorstellung von einem Gegensatz zwi-
schen politischen und religiésen Elementen, wonach Religion als rein private
Angelegenheit betrachtet wird. Eine Reihe von Autoren iibertrug diese Priva-
tisierungsforderung auf Muslime in Frankreich, die sich am Vorbild des fran-
zOsischen Christentums orientieren und religidse Beziige zum Islam auf die
Privatsphére reduzieren sollten. Jean-Jacques Descamps (Parlamentsdebatte
vom 10.2.2004) von der konservativen Union pour un Mouvement Populaire
(UMP) driickte die damit einhergehenden Pramissen deutlich aus:

»Frankreich war in den letzten fiinfzig Jahren ein Land des Asyls. Diese Immigran-
ten, von denen einige fiir uns gekdmpft haben, sind hier mit ihren Kindern, ihrer
Kultur und ihrer Religion. Wir sind ihnen die Integration schuldig, vorausgesetzt sie
respektieren unsere Gesetze, unsere Fahne, unsere Marseillaise. Wir miissen ihnen
helfen, sich an unseren Lebensmodus anzupassen und dem integristischen Virus zu
entsagen.«

Hier zeichnen sich Parallelen zum politisch-akademischen Diskurs iiber die
Institutionalisierung des Islam in Frankreich ab, der ungefdhr analog zur ers-
ten Kopftuchdebatte einsetzte und seither fester Bestandteil der franzosischen
Islampolitik ist (vgl. von Krosigk 2000; Frégosi 2005; Peter 2006). Nachdem
in der Offentlichkeit etwa seit Ende der 1980er Jahre die Bedeutung des Islam
fiir muslimische Einwanderer in Frankreich erkannt wurde, bestand das er-
klarte Ziel vor allem darin, Muslime von ihren Herkunftsbindungen zu ent-
koppeln und eine spezifisch franzosische Variante des Islam auszuprigen.’

9 Die politischen Initiativen daflir begannen bereits in den 1980er Jahren, konkre-
tisierten sich aber vor allem seit Beginn der 1990er. Seither regten Politiker eine
ganze Reihe von konkreten Maflnahmen an, um gemeinsam mit Vertretern mus-
limischer Organisationen entweder verbindliche Leitlinien fiir einen einheitli-
chen Islam oder fiir eine zentrale Islamvertretung in Frankreich auszuhandeln
(hierzu von Krosigk 2000; Frégosi 2004). Die bereits 1989 mit der Entstehung
des Conseil de Réflexion sur I’Islam en France (CORIF) in die Wege geleitete
Initiative franzosischer Politiker, in Frankreich eine reprédsentative Islamorgani-
sation zu errichten, hat nach jahrelangen Verhandlungsbemiihungen im Frithjahr

48

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

Die Strategie der Nationalisierung des Islam besteht seither darin, vor allem
jene Akteure zu fordern, die sich an sdkularen Normen orientieren und die
offentliche Sichtbarkeit des Islam auf ein Minimum zu reduzieren verspre-
chen. Die jiingst von einigen Politikern vorgeschlagenen Leitlinien zum
Ubergang des »Islam in Frankreich« (Islam en France) zum »lslam von
Frankreich« (Islam de France) bekriftigen dieses Ideal und konnen als aktu-
ellstes Beispiel gelten (hierzu Kastoryano 2003; Bowen 2004c; Caeiro 2005).
Waihrend in Deutschland die Befiirworter eines »Euro-Islam« (Tibi 2000) oft
das gute Beispiel der christlichen Reformation als Vorbild fiir den Islam an-
fiihren, rekurrieren franzdsische Autoren bevorzugt auf die Laisierung unter
Muslimen und beschwoéren eine »Republikanisierung« des franzosischen Is-
lam (Motchane 1999/2000).

Die Merkmale dieser sdkularen Norm sind in den Prinzipien der franzdsi-
schen [aicité und dem ihr eigenen universalistischen Ethos verankert. Eines
seiner markantesten Elemente ist das Aufkldrungsprinzip der Vernunft, das
als etwas durchweg von religiésen Beziigen Getrenntes gedacht wird. Nur auf
der menschlichen Vernunft basierende Gesetze — die dieser Auffassung nach
naturgeméal fiir alle Biirger gelten — sind demnach Merkmal des generellen
Wohls und allgemeinen Willens. Diesen strikten Trennungsgedanken brachte
der Anthropologe Emmanuel Todd (Télérama, 16.11.1994) beispielsweise in
recht plakativer Weise hervor, indem er den Muslimen in Frankreich vor-
schlug, ihre »Religion ein wenig zu vergessen«.

In einem Essay zum neorepublikanischen Diskurs in Frankreich zeigt Mi-
chael F. Leruth (1998), wie dieses Laizititsverstdndnis mit einer »Vergangen-
heitsglorifizierung« verbunden ist, so vor allem mit dem Versuch, den Geist
der Dritten Republik wiederzubeleben. Hier wurde versucht, die Offentlich-
keit zu neutralisieren und jegliche Formen von Religiositdt durch iiberzogene
Versionen der von Rousseau gepragten »Zivilreligion« zu ersetzen (vgl. Nora
1984; Nicolet 1992). In diesem Sinne iiberrascht es kaum, dass in der Kopf-
tuchdebatte die Franzdsische Revolution als unterstiitzender historischer Mar-
ker fiir die Einheit von »Nichtgldubigen« gegeniiber frommen Muslimen her-
angezogen wurde. So entstand das Bild von einer durchweg sdkularisierten
und rationalen Offentlichkeit, die dank dieses historischen Einschnitts von
allen spirituellen Beziigen befreit worden war. An diesem Bild hat wohl kaum
ein Autor engagierter mitgezeichnet als der Philosoph Régis Debray (Le
Point, 30.11.1989; L’Express, 15.1.2004), der parallel zu seiner Beteiligung
an der Kopftuchdebatte in den Medien schlieBlich ein Buch zur Problematik
vorlegte (2003). Zweifellos inspiriert von den Festlichkeiten zum 200-jdh-
rigen Jubildum der Franzosischen Revolution behauptete Debray wihrend der

2003 zur Griindung des Conseil Frangais du Culte Musulman (CFCM) gefiihrt
(Amiraux 2003; Terrel 2004; Frégosi 2004).

49

- am 14.02.2026, 08:10:24,


https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ersten Kopftuchdebatte (Le Point, 30.11.1989), in Frankreich sei »Gott liqui-
diert, nachdem wir den Konig gekdpft und aus der Vernunft, dem Wissen
unsere einigende Transzendenz gegen den Glauben gemacht haben«. Jedwede
Formen von Religion, die von diesem Verstindnis abwichen, sollten daher
durch das Prinzip der Vernunft ersetzt werden, das zugleich als wertneutrale
Kategorie und fiir alle franzdsischen Biirger als gleichermalien verbindlich er-
achtet wurde. Die hier verfochtene strikte Trennung zwischen Vernunft und
Glauben ist jedoch von einigen Widerspriichen durchdrungen, nicht zuletzt
weil durchaus eine Resakralisierung des offentlichen Raumes mit religions-
dhnlichen Elementen deutlich wird (hierzu weiter unten in diesem Kapitel;
vgl. auch Asad 2006).

Die favorisierte strikte Trennung zwischen 6ffentlicher und privater Spha-
re setzt nicht nur ein Verstindnis von Offentlichkeit voraus, das ginzlich von
allem Religidsen entkoppelt ist. Es basiert auch auf einem ganz spezifischen
Neutralitétsverstandnis. Demnach verstanden die Autoren /aicité nicht allein
als Prinzip, das die konfessionelle Neutralitdt in 6ffentlichen Einrichtungen
garantiert. Das Neutralititsgebot wurde ausgedehnt auf Personen, die diese
Einrichtungen nutzen. Diese Anmerkung ist wesentlich, auch weil sie einen
wichtigen Unterschied zum deutschen Kopftuchfall kennzeichnet, in dem es
allein um die Neutralitit des »Staates« — repréasentiert durch die im staatlichen
Dienst stehende Beamtin — ging (vgl. Kap. 3). Im franzdsischen Fall wurde
der offentliche Raum jedoch als Ort gedacht, der auch vor den Partikularis-
men seiner eigenen Biirger zu schiitzen sei, die diesen Raum ja iiberhaupt erst
konstituieren. Die beanspruchte Neutralitdt umschlieBt folglich alles, was in
die Idee einer »gemeinsamen Welt« (»monde commun«) hineinpasst, wie
Alain Finkielkraut es mehrfach ausdriickte (Le Monde, 25.1. u. 14.11.1989;
Le Quotidien, 15.11.1989; Le Point, 16.10.1989).

Im Zentrum des hier verfochtenen republikanischen Prinzips steht der In-
dividualismus, dem die Vorstellung von einer aus einzelnen und autonomen
Wesen zusammengesetzten Gesellschaft zugrunde liegt. Unter Berufung auf
eine universalistisch gepriagte Konzeption von Wertneutralitdt des 6ffentli-
chen Raumes werden diese Individuen von allen Gemeinschaftsbeziigen frei-
gesprochen, die abstrakt-politische Identifikationskriterien iiberschreiten. Kul-
turelle Konformitét schien sogar zur Voraussetzung fiir rechtliche Gleichheit
zu werden. Zugang zur Bildung sollten nur jene haben, die sich in das
bestehende Wertesystem einfiigen. Wenn jedoch von Gleichheit die Rede ist,
so miisste prinzipiell allen Mitgliedern der Gesellschaft zugestanden werden,
gleiche Chancen zu haben, die kulturelle Offentlichkeitssphére mitzubestim-
men. Damit wiirden auch die Anspriiche von Muslimen zur Geltung kommen.
Auch sie miissten als konstituierende Akteure des dffentlichen Raumes mit-
bedacht und anerkannt sein — es sei denn, die zugrunde liegende Version des
Gleichheitsprinzips ermoglicht es einer dominanten Mehrheit, die kulturellen

50

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

Inhalte des offentlichen Raumes in ihrem Sinne asymmetrisch zu interpretie-
ren.

Das diesem universalistischen Ethos entspringende Bild von einer »ge-
meinsamen Welt« konstruierte einen laizistischen Konsens, der als inkompa-
tibel mit partikularistischen Anspriichen galt und offenbar nur durch das 6f-
fentliche Sichtbarwerden des Islam — symbolisiert durch das Kopftuch — ins
Wanken geraten ist. Die Beitrdge des Philosophen Guy Coq sind hierfiir sym-
ptomatisch:

»Wir kdnnen davon ausgehen, dass der Kampf der Islamisten gegen die laicité die
Situation verdndert hat. Zuvor hat es einen Begriffsgebrauch gegeben, eine Art un-
geschriebene Tradition der religidsen Zuriickhaltung in der Schule, einen Konsens
der Diskretion [...]. Die wirklich Verantwortlichen sind die politisch-religiés Mani-
pulierenden, die den Gebrauch [der laicité] mit dem einzigen Ziel sakralisieren, eine
Integration zu verhindern, die ihren anti-republikanischen Kommunitarismus stort.«
(Libération, 6.11.1996)

Die Anthropologin Camille Lacoste-Dujardin (7émoignage Chrétien, 14.4.
1994) argumentierte auf &hnliche Weise und machte den »Panislamismus« als
Storfaktor einer franzdsischen Einheit verantwortlich: »Aus der kommunita-
ristischen Perspektive radikalisiert sich das Projekt der Zerschlagung der
franzdsischen Nation durch den supranationalen oder panislamistischen An-
spruch auf den hijdb, der fiir alle Muslime gleichermaBen eingefordert wird.«
Was bei solchen Behauptungen allerdings unerwéhnt bleibt, ist die Frage,
welche Elemente willkommen waren und welche zu den verddchtigen reli-
gios-kulturellen Ausdrucksformen gehorten, was also zur »gemeinsamen
Welt« als zugehorig deklariert wird und was nicht. Ebenso unklar bleibt, was
genau eine »zivile« und was eine »rituelle« Handlung ausmacht, wie allge-
mein auch die Grenze zwischen »privat« und »offentlich« recht vage bleibt.
Bei der Suche nach Antworten auf diese Fragen werden einige der Inkohéren-
zen dieses Diskurses deutlich. Die Trennung von privat und 6ffentlich erweist
sich an entscheidenden Punkten als sehr viel verschwommener, als es zu-
néchst erscheint. Und auch die Linie zwischen dem Religiésen und der Ver-
nunft ist keinesfalls so eindeutig, wie von den meisten Vertretern dieser Posi-
tion behauptet und ersehnt. Hier ndhern wir uns gleichsam einem Wider-
spruch, der sich durch die gesamte Geschichte des franzdsischen Republika-
nismus zieht. Obgleich eine vollige Neutralisierung und eine Abwesenheit des
Religiosen im o6ffentlichen Raum eingefordert werden, erfolgt doch eine Re-
sakralisierung der Offentlichkeit durch laizistische Elemente. So betrachteten
im konkreten Beispiel einige Autoren staatliche Bildungseinrichtungen als
»sakrale Sphiren« (Guy Coq, L’Express, 5.12.1996) und insistierten, dass
diese Orte der gleichen Disziplin und Unterwerfung bediirften wie spirituelle

51

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Orte (Debray in Le Point, 30.11.1989 und 2003; André Glucksmann et al., Le
Nouvel Observateur, 2.-8.11.1989; Frangois Bayrou, Le Nouvel Observateur,
9.-15.11.1994; Alain Finkielkraut in L’Arche, No 544-545, Nov. 2003). In
einem Interview setzte beispielsweise der ehemalige Innenminister Francgois
Bayrou im Hinblick auf die jeweils angemessenen Verhaltensregeln Mo-
scheen und Synagogen mit Staatsschulen gleich (Le Nouvel Observateur, 9.-
15.11.1994): »Der Respekt muss gegenseitiger Natur sein. Ich wiirde es auch
peinlich und arrogant finden, wenn jemand eine Moschee besucht, ohne vor-
her die Schuhe auszuziehen.« Alain Finkielkraut (L ’Arche, No 544-545, Nov.
2003) fiihrte ein dhnliches Argument an: »Aber die Schule ist auch ein sakra-
ler Ort. Vor der Kultur hat man sich zu verbeugen, den Kopf zu beugen, und
ich denke, das kann man von allen erwarten.«

Hier wird die staatliche Schule, die zuvor noch als strikt neutralisiertes
und der Offentlichkeit zugéngliches Terrain galt, auf die gleiche Ebene wie
religiose Institutionen gestellt, die in Frankreich bekanntermafen private Ein-
richtungen sind. Auf diese Weise verschwammen die Grenzen zwischen »zi-
vilen« und »rituellen« Handlungen. Guy Coq (L Express, 5.12.1996; Témoig-
nage Chrétien, 20.12.1996) war &hnlich explizit und unterschied zwischen
»offentlichen Raumen« und »offentlichen Schulen«. Erstere galten noch als
Zwischenrdume fiir private und 6ffentliche Angelegenheiten und raumten dem
Individuum einen gewissen Freiraum fiir persénliche Ausdrucksformen ein,
wihrend Letztere vollstindig zur offentlichen Doméne zéhlten. Durch die
Vermittlung »republikanischer Werte« sollte hier gegeniiber den Biirgern eine
grofiere Kontrolle ausgeiibt werden als in anderen 6ffentlichen Einrichtungen:

»Es ist klar, dass an einem geschlossenen Ort wie dem Klassenzimmer, der fiir die
Offentlichkeit nicht zugénglich ist, Religionsfreiheit begrenzt ist, die Mdglichkeiten,
seine religidsen Beziige zu duflern, erfordern dort eine gewisse Diskretion.«

(L ’Express, 5.12.1996)

Thren eigenen Forderungen von der Offenheit und Neutralitit der staatlichen
Schule widersprechend, neigten die Autoren mit ihren Argumenten dazu, die-
se Institutionen und damit das laizistische Prinzip zu sakralisieren. Damit ist
dieser Diskurs ein einschldgiges Beispiel fiir eine Deutung der laicité, die
quasi-religiose Ziige aufweist. James Skillen (1998: 73), der die von einer
strikten Trennungsideologie gekennzeichnete Interpretation von Religion auf
allgemeiner Ebene analysiert, erinnert: » Wéhrend diese Position beabsichtigt,
abweichende Auffassungen von Religion aus dem 6ffentlichen Leben zu ver-
bannen, erweist sie sich als hochst unreflektiert gegeniiber ihrem eigenen,
zutiefst verwurzelten religidosen Versténdnis, das sie anderen aufzuzwingen
versucht.« Ebenso wie bei der ambivalenten Unterscheidung zwischen 6ffent-
lichem und privatem Raum ist auch die hier zugrunde liegende Idee von Neu-

52

- am 14.02.2026, 08:10:24,


https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

tralitit der Offentlichkeit weitaus weniger selbstverstindlich, als die meisten
Autoren dieses Diskurses eingestanden.

Der Ubergang von Abstraktion zu Konkretisierung und von Abgrenzung
zu Protektion des laizistischen Prinzips wird auch deutlich beim héaufigen Ge-
brauch von Kollektivsingularen wie »unser laizistischer Staat« (Debray, Le
Point, 30.11.1989), »unsere Werte« (Glucksmann, L’Express, 17.11.1994),
»unsere Republik« (Coq, Libération, 6.11.1996) oder »unser laizistisches Mo-
dell« (Patrick Weil, Recherche Socialiste, 23.6.2003). Diese Demarkierungen
entlarven nicht nur die »kulturelle Imprignierung« des franzdsischen Natio-
nalstaates. Sie konnen auch als Indikatoren eines geschlossenen Gemein-
schaftsverstdndnisses gelten, das rhetorisch all jene ausgrenzt, die nicht als
Mitglieder dieser nationalen Einheit definiert werden (hier Kopftuch tragende
Frauen), sofern sie nicht die »dominanten Normen unseres Landes anneh-
men«, wie es der Leiter der Commission Stasi bereits 1989 formulierte (Ber-
nard Stasi, Libération, 21.-22.10.1989).

Parallel zur geforderten Anpassung an die franzosische Norm behaupteten
die meisten Autoren allerdings, Muslime seien generell unwillig und unfahig,
aus ihren eng gefassten Gemeinschaftsbeziigen auszutreten. Demnach war das
Kopftuch das offenkundigste Zeichen dieser »kommunitaristischen Logik,
wie Gilles Kepel (Le Monde, 30.11.1989) es formulierte. Diese Logik, fuhr
Kepel fort, setze das Individuum unter Druck, sich den starren Regeln der
Gemeinschaft unterzuordnen, wie der Fall Rushdie deutlich gezeigt habe (sie-
he auch Kepel, Libération, 27.10.1994; La Vie, 27.10.1994). Andere sprachen
etwas nachdriicklicher von der »kommunitaristischen Pest« (Maxime Rodin-
son, Le Monde, 1.12.1989), von »aggressiven Gemeinschaften« (Maurice
Druon, Le Figaro, 6.10.1994) oder von »sektiererischem Kommunitarismus«
(Alain Hayot, L’Humanité, 27.10.1994), von dem Frankreich heimgesucht
werde.

Hier wird das Individuum auf seine gemeinschaftlich-religiosen Beziige
reduziert, sobald es Werte, Rituale, Symbole oder religiose Praktiken in die
Offentlichkeit trigt, die von der Norm abweichen. Seine Einzigartigkeit und
eigene Handlungskompetenz werden ihm somit aberkannt, obwohl doch ge-
rade das verfochtene Ideal den Biirger, den Citoyen als autonomes, losgeldstes
Wesen denkt. So isolierten die Autoren die vom Standard abweichenden kul-
turellen Eigenschaften eines Menschen faktisch aus dem gesamtgesellschaft-
lichen Kontext. Ahnlich wie bei der rigorosen Trennung zwischen privater
und offentlicher Sphére wird auch hier genau genommen ein Ansatz mit dop-
pelten Standards deutlich, mit dem 6ffentlich artikulierte religiose oder kultu-
relle Beziige gemessen werden. Dieser Ansatz beruht auf einer Unterschei-
dung zwischen willkommenen und illegitimen Partikularismen. So entsteht
eine Trennlinie zwischen nichtkonformen Muslimen und franzdsischem Ge-
meinschaftswesen. Erstere gehoren der Kategorie privat an, ihr Handeln ist

53

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

rituell und kommunitaristisch. Die Mehrheitsgesellschaft indessen — hier in
Form der Schule — bildet den &ffentlichen Raum. Sie ist differenzblind und
reproduziert kulturneutrale Einzelwesen, die sich kulturneutrales Wissen an-
eignen. Derlei Reduktionen sind vor allem brisant, weil sie eine Unterschei-
dung zwischen Normalitdt und Deviation sowie separate Einheiten konstruie-
ren, die beliebig mit Attributen ausgestattet werden konnen. Erstaunlich ist
vor allem, dass die Autoren mit diesen recht eindeutigen Grenzziehungen
selbst genau das taten, was sie am meisten verurteilten: Sie konstruierten se-
parate Gemeinschaften.

Dieser Mechanismus resultiert primér aus einer besonderen Vorstellung
von Muslimen als externe Andere. Doch bleiben wir vorerst noch bei der in-
ternen Logik dieses Diskurses, die in der Verteidigung des franzosischen In-
dividualismus verankert ist und im Zusammenhang mit der Kopftuchfrage vor
allem von linken Intellektuellen aktiviert wurde. Die Distanz, die diese Kom-
mentatoren rhetorisch zwischen ihren eigenen Vorstellungen und dem mut-
maBlich geschlossenen Gemeinschaftssinn von Muslimen herstellten, ermog-
lichte es ihnen, ihre eigenen Vorstellungen von Individualismus aufzuwerten.
Eine politische Strategie, die {iber die Anerkennung des Individuums hinaus-
ging, wiirde, so die Argumentation, der franzdsischen Tradition des abstrakten
Universalismus widersprechen. Charakteristisch fiir diesen Diskurs sind folg-
lich eine protektionistische Rhetorik gegeniiber dem franzdsischen Integra-
tionsmodell und eine recht konsistente Zuriickweisung einer selbstkritischen
Reflexion oder Revision gegeniiber der ausschlieBenden Wirkung, die dieses
Modell moglicherweise mit sich bringt.

Dies wird auch und vor allem deutlich bei der hdaufigen Bezugnahme auf
Gesellschaften, die eine andere Integrationspolitik eingeschlagen haben. Be-
vorzugt war hier vom »angelsdchsischen Modell« die Rede, das Gemeinschaf-
ten durch eine gezielte Differenzpolitik unterstiitze. Dem setzte man die
Macht des Individuums entgegen, das von jedweden Gemeinschaftsbeziigen
frei zu sein schien, die auBerhalb des gesamtgesellschaftlichen Bezugsrah-
mens lagen. Wer keine »Mikrogesellschaften« wolle, schrieb Anne Kriegel
(Le Figaro, 5.10.1989), »muss mit allen Mitteln die Prinzipien, Methoden und
Werte der Republik verteidigen«. Der Negativbezug zu angelsdchsischen Ge-
sellschaften beim Umgang mit Einwanderung und kultureller Pluralitdt ist in
der Tat recht geldufig in Frankreich (vgl. Leruth 1998; Favell 1998; Fassin
1999). Er dient vor allem dazu, das republikanische Modell Frankreichs auf-
zuwerten und in einen eindeutigen Kontrast zu anderen Einwanderungs- und
Integrationspolitiken zu stellen. Dabei findet allerdings keine substanzielle
Auseinandersetzung mit diesen durchaus heterogenen Gesellschaften statt.
Vielmehr wird durchweg auf die negativen Effekte verwiesen. Dies macht
sich nicht zuletzt bei dem Begriff des »Kommunitarismus« bemerkbar, der in
Frankreich beliebig und inflationdr im Gebrauch der Medien&ffentlichkeit zir-

54

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

kuliert, ohne dass dabei die Komplexitit oder die Urspriinge Beriicksichti-
gung finden.'” So degradierte »Kommunitarismus« allmihlich zu einem
Kampfbegriff, unter den gegenwirtig alle negativen Effekte eines partikula-
ristischen Gemeinschaftssinnes subsumiert werden.

Eines der geldufigsten Themen beim Negativverweis auf angelséchsische
Einwanderungspolitiken ist die Sorge um eine »Gettoisierung« der Gesell-
schaft. Dies ging in den Kopftuchdebatten teilweise so weit, dass soziale Rea-
lititen, wie die Existenz von problematischen banlieues'' mit einer hohen
Einwandererdichte am Rande der GroBstddte, entweder ignoriert oder durch
die Kontrastierung zwischen angelsdchsischen und franzdsischen Modellen
schlicht verschwiegen wurden. Michel Rocard (Le Figaro, 9.11.1989) bei-
spielsweise behauptete, die angelsidchsische Einwanderungspolitik fordere
eine »Logik von Gettos, und dagegen kampft die franzdsische Regierung ve-
hement, auch mit Hilfe von sozialen Wohnungsprogrammen und Stadtpla-
nung, vor allem in der Pariser Region. Frankreich arbeitet immer fiir die Inte-
gration, und die Zeit arbeitet immer fiir die Freiheit.«

Einer der aktivsten Befiirworter des »franzosischen Modells« des Indivi-
dualismus auch iiber die Kopftuchdebatte hinaus ist zweifellos der Anthropo-
loge Emmanuel Todd, der sich vornehmlich mit Familienstrukturen in Europa
beschéftigt hat. Nachdem er sein Buch Le destin des immigrés (1994) publi-
ziert hatte, in dem er drei Modelle der Einwanderungspolitik miteinander ver-
gleicht (die angloamerikanische, deutsche und franzosische), beteiligte sich
Todd vor allem an der zweiten Welle der Kopftuchdebatte 1994. Seine Bei-
trige konnen als beispielhaft fiir eine engagierte Aufwertung des franzosi-
schen Republikanismus mit Hilfe von Negativreferenzen gegeniiber der Poli-

10 Urspriinglich ging es dabei um eine politisch-theoretische und zugleich komple-
xe Auseinandersetzung zwischen »Liberalen« und »Kommunitaristen« in Ame-
rika, die sich nach der kontroversen Verdffentlichung von John Rawls Werk 4
Theory of Justice (1972) entziindete. Auf die darin verfochtene Idee vom atoma-
ren Einzelwesen und einer universal giiltigen Gerechtigkeit reagierend, kristalli-
sierte sich eine Bewegung heraus, die mit dem Label »Kommunitarismus« ver-
sehen wurde. Vertreter dieser Denktradition sind Charles Taylor, Michael San-
del oder Alasdair Maclntyre und, etwas abgeschwicht, Michael Walzer. Die
Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte ist also in erster Linie eine Auseinan-
dersetzung zwischen Philosophen, wobei sie teilweise auch von praxisnahen
Denkern wie Amitai Etzioni aufgegriffen wurde. Sie ist im Prinzip nur aus dem
angloamerikanischen Kontext eines ausschweifenden Liberalismus der spiten
1970er Jahre zu begreifen. Der Gebrauch des Begriffs in der franzosischen Of-
fentlichkeit hat jedoch mit dieser wissenschaftlichen Diskussion nichts gemein.

11 Banlieue bedeutet wortlich Vorort, hat aber im Zuge der Entstehung von Sozial-
bauten in den 1960er und 1970er Jahren zunehmend einen negativen Beige-
schmack erhalten. Unter banlieues sind gegenwértig vor allem rdumlich und
wirtschaftlich unattraktive AuBenbezirke mit einer hohen Dichte von sozial
unterprivilegierten Bevdlkerungsschichten zu verstehen (vgl. Dubet/Lapayron-
nie 1992).

55

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

tik anderer Einwanderungslidnder gelten. Als Experte des Feldes eingefiihrt,
neigte Todd besonders deutlich dazu, Analyse und Populismus miteinander zu
vermischen, um »unser Modell« (L ’Express, 17.11.1994) aufzuwerten:

»Die Toleranz der Briten basiert in Wahrheit auf einer differenzialistischen Mentali-
tét, sprich auf der Vorstellung von unterschiedlichen Rassen [sic!], die voneinander
getrennt sein sollten [...]. Im Gegensatz dazu liegt in Frankreich eine universalisti-
sche Voraussetzung zugrunde: Wenn die Menschen sich dhnlich verhalten wie wir,
gut, dann sind sie willkommen! Wir sind fiir die Mischung, fiir die Vermengung
verschiedener Menschen. Und dies ist nicht vereinbar mit dem Erhalt von Einwan-
dererkulturen. Wir predigen die Universalitit der Menschen.«

Bemerkenswert an dieser Argumentation ist vor allem die Ambivalenz zwi-
schen der beanspruchten Offenheit gegeniiber Vermischung und Pluralitdt und
der Behauptung einer vorkonstituierten franzdsischen Einheit, in die sich Im-
migranten einzufiigen hédtten. Andernfalls, so argumentierte Todd weiter,
miisse man sie »einladen franzosisch zu werden« (ebd.). Hier offenbart sich
deutlich ein exklusives Verstdndnis von Staatsbiirgerschaft, das sich zugleich
in einer universalistisch-inklusiven Rhetorik prisentiert. Zuweilen schwingt
dabei auch ein patriotischer Unterton mit, wie beispielsweise bei Frangois
Bayrou (Le Nouvel Observateur, 9.-15.11.1994), der betonte, er sei »stolz auf
das, was wir sind. Unsere Idee von laicité ist einmalig und wird von aller
Welt bewundert.« Emmanuel Todd (7élérama, 16.11.1994) hob noch deutli-
cher die »Grofle des Universalismus« hervor, der »nicht auf Unterschiede
schaut, sondern die Gemeinsamkeiten sieht«.

Die Verurteilung und Zuriickweisung angelsdchsischer Demokratiemodel-
le schuf somit neben dem »internen« einen »externen« Anderen und diente
insbesondere dazu, die franzosische Integrationspolitik vor Verdnderungs-
druck zu schiitzen. Wie der Soziologe Adrian Favell (1998: 82) schreibt, liegt
hier ein geldufiger Mechanismus zugrunde:

»[D]ie Verteidigung dieser Konzeption ist nicht nur vom internen Wunsch getrie-
ben, eine nationale Einheit und eine Begrenzung der Mitgliedschaft zu erreichen und
herzustellen. Sie ist in vielerlei Hinsicht auch an die Adresse der internationalen
Gemeinschaft gerichtet und soll die Uberlegenheit der franzdsischen Konzeption
garantieren und abgrenzen. Somit besteht die Konsolidierung dieses paradoxerweise
nationalistischen Universalismus im stindigen Selbstvergleich mit dem, was als ab-
weichendes Modell von Nationenbildung und sozialer Integration anderer liberaler
Nationen présentiert wird — Portréts der anderen, die so sehr auf Stereotypen basie-
ren, dass sie dumm sind.«

Die Verteidigung der franzdsischen Tradition beim Umgang mit religids-
kultureller Vielfalt und das Verbot bestimmter religioser Bekenntnisse wur-

56

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

den zumeist als ein Akt der Generositét prasentiert, der die jungen Frauen
letzten Endes begiinstigen solle. Zur Illustration sei noch einmal ein Zitat von
Todd herangezogen:

»Seit der Affdare von Creil 1989 kann die Bejahung der Assimilierung, also die Zu-
riickweisung des Schleiers als das Gegenteil von Rassismus gelten, der sich nur re-
pressiv duflert: >Ihr habt nicht das Recht das Kopftuch zu tragenc, sagen wir zu den
jungen Médchen. Die wahre Botschaft wiirde hinzufligen: »Weil wir wollen, dass ihr
franzdsisch wie alle anderen werdet und unsere S6hne zum Mann nehmt.«<«

Paradoxerweise wird hier ein Akt, der sich offenkundig gegen den Willen der
betroffenen Frauen richtet, als ihr Vorteil umgedeutet. Hier tritt eine zutiefst
paternalistische Haltung zutage, die den jungen Frauen eigenstindiges Han-
deln abspricht und sie letztlich fiir unmiindig erklart. Damit weist der Diskurs
eines der typischen Merkmale moderner Machttechnologien auf, wie sie vor
allem Foucault (z.B. 1980; 1999) untersucht hat. Um das Wohl des einzelnen
Biirgers bemiiht, greifen Machtdiskurse bis in den intimsten Bereich des Indi-
viduums, um selbst den Korper zu kontrollieren, zu iiberwachen und dabei
letztlich eine Normalisierung von Differenz zu erwirken. Selbst wenn hier ei-
ne Intention des »Befreiens« und des Individualisierens zugrunde liegen mag,
erweist sich die Argumentation doch als ein recht massiver Eingriff und als
eine disziplinierende Praxis, die der eigenen Rhetorik von Freiheit und Auto-
nomiegewinn diametral entgegensteht.

Der Diskurs blieb bezeichnenderweise recht vage, wenn es um eine ge-
nauere Charakterisierung dessen ging, was es bedeute, franzdsisch »wie alle
anderen« zu werden, oder was genau die franzdsische »nationale Identitét«
kennzeichne, von der so hédufig die Rede war. Das Hauptelement des hier zu-
grunde liegenden Verstidndnisses vom »Franzosentum« war vor allem seine
Abgrenzung von anderen Formen der Mitgliedschaft, entweder durch interne
Andere (in Form des »Kommunitarismus«) oder durch externe Andere (in
Form von anderen Staatsbiirgerschafts- und Integrationsmodellen). Bei ge-
nauem Hinsehen verbirgt sich hinter dem hier verfochtenen Ideal der Laizitét
ein universalistisch geprigter Nationalismus. Wie in anderen Versionen des
Nationalismus beanspruchten die Autoren eine interne Homogenitét der fran-
zosischen Gesellschaft, die offenbar allein durch religios-kulturelle Partiku-
larismen von Muslimen in Frage gestellt wurde. Ich mdchte nun einige
Schliisselelemente zusammenfassen, um die Frage zu beantworten, welcher
Begriff von laicité diesem Diskurs zugrunde liegt.

Das Laizitdtsverstindnis dieses Diskurszirkels ist in einer franzdsischen
Tradition des Republikanismus verwurzelt, der im Verlauf der Debatte in sei-
ner extremsten und wohl ausschlieBlichsten Variante wiederbelebt wurde.
Zusammenfassend lassen sich zwei bezeichnende Elemente festhalten. Einer-

57

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

seits separierten die Autoren den Begriff aus seinem gegenwirtigen gesell-
schaftlichen Bezugsrahmen und interpretierten ihn ahistorisch. Zum anderen
griffen sie Elemente heraus, mit deren Hilfe sie die Laizitdt zu einem Ideal
und identitétsstiftenden Bestandteil der franzdsischen Gesellschaft konstruier-
ten. Die Wenigsten erlduterten also ihr Verstindnis von Laizitit ndher — was
zu erwarten gewesen wére, rekurrierten sie doch auf diesen Begriff, um ihre
Ablehnung gegen das Kopftuch zu legitimieren. Stattdessen iiberluden sie das
Konzept mit anderen Begriffen, die fiir die Abgrenzung zu 6ffentlichen For-
men des Islam giinstig erschienen. So blieb das Konzept vage genug, um einer
imagindren franzdsischen Gemeinschaft Ankniipfungspunkte zu liefern; und
doch war es eindeutig genug, um eine bestimmte Kategorie von Muslimen
auszuschlielen, sobald diese ihre Religion 6ffentlich zum Ausdruck brachten
und einen Platz fiir den Islam in der franzodsischen Gesellschaft einzufordern
begannen.

Damit enthiillt dieser Diskurszirkel vortrefflich die paradoxen Eigenschaf-
ten des abstrakten Universalismus, wie sie beispielsweise Autoren wie Eti-
enne Balibar und Immanuel Wallerstein (1988) oder auch Farhad Khosrokha-
var (1997) pointiert dargelegt haben. Zwar wird behauptet, das einzelne Indi-
viduum werde in ein globales kulturneutrales Netz eingeschlossen. Bei nihe-
rem Hinsehen ist jedoch nur das inbegriffen, was sich nicht als partikularis-
tisch erweist und nicht von der Norm abweicht. Der abstrakte Universalismus
kann, indem er die Homogenisierung der Offentlichkeit auf das Extremste
einfordert und vorantreibt, als problematischsten Effekt mit sich bringen, dass
alles Fremde und Unbekannte auf Ablehnung stot. Denn jede von der uni-
versalistisch gesetzten Norm abweichende Differenz wird als unpassend, sto-
rend und gefdhrlich abqualifiziert. Gerade darin besteht die Paradoxie des
Universalismus. Jedes Merkmal, das von der »Wertneutralitidt« abweicht, hat
im offentlichen Raum keinen Platz. Indem diese Merkmale aber als anders-
artig definiert werden, wird die Differenz zugleich benannt und damit zu
einem gewissen Grad auch fixiert. Nur wer von einem stabilen Begriff der
Offentlichkeit ausgeht, ihre Inhalte und Kommunikationsmodi als determi-
niert und Verdnderungen trotzend erklart, kann abweichende Partikularismen
iiberhaupt erst enthiillen. Der abstrakte Universalismus lehnt in seiner Rheto-
rik jede Form von Differenz ab, konstruiert dabei aber auf zweierlei Weise
eigenmichtig Differenz: indem eine eigene nationale Gemeinschaft geschaf-
fen wird — wenngleich in ein individualistisch und abstrakt-politisches Kleid
gehiillt. Dieser Gemeinschaft wird eine gemeinsame Lebensweise unterstellt,
ein gemeinsamer Sinn vom guten Leben und ein gemeinsam geteilter Wert-
konsens. Auf der anderen Seite fallen all jene aus dem Netz dieses Gebildes,
die sich darin nicht einordnen lassen. Thre Differenz wird damit letzten Endes
ebenso vereinheitlicht wie die eigene Gemeinschaft. Die auf diese Weise ent-
standene Polaritit wird noch deutlicher in Erscheinung treten, wenn wir nun

58

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

zu den Inhalten, Merkmalen und Elementen iibergehen, mit denen das islami-
sche Kopftuch beschrieben wurde.

Das Kopftuch als Symbol fiir stabile Differenz

Gab es bei der Frage nach den Bedeutungen der /aicité noch eine relative Mei-
nungs- und Argumentationsvielfalt, so herrschte bei der Deutung des Kopf-
tuchs weitgehend Einigkeit. Zwar gaben hier und da schlichtende Stimmen zu
bedenken, es sei nicht rechtens, durch Kleidervorschriften in das personliche
Leben einzugreifen, man solle die Bedeutung des Kopftuchs nicht {iberbewer-
ten oder nicht alle jungen Frauen seien »Islamistinnen«. Diese AuBerungen
wurden jedoch mit der weitaus hiufigeren Uberzeugung konfrontiert, es han-
dele sich beim Kopftuch nicht um den Ausdruck einer personlichen Entschei-
dung, sondern um eine durchdachte Strategie der Anhdngerinnen einer isla-
misch-fundamentalistischen Bewegung.'? Zudem war die Furcht verbreitet,
dem Kopftuch wiirden andere Forderungen folgen, die eine stetige Untermi-
nierung der laizistisch verfassten Gesellschaftsstruktur mit sich bréchten. Die
Angste zogen derart weite Kreise, dass sogar Autorinnen wie Julia Kristeva
(Le Figaro, 24.11.1989; 1990) dieses religivse Symbol aus der Offentlichkeit
verbannt wissen wollten. Kristeva hatte kurz vor der ersten Kopftuchdebatte
eine Art Chronologie des Umgangs mit dem Fremden in westlichen Gesell-
schaften verfasst (1988) und in diesem erfolgreichen Werk dazu aufgerufen,
die Fremdheit bei sich selbst anzuerkennen, »um mit den Unterschieden der
Anderen zu leben« (ebd.: 290). Aus einer laizistisch-feministischen Perspek-
tive argumentierend, distanzierte sie sich im Rahmen der Kopftuchdebatte
allerdings deutlich von solchen Forderungen und argumentierte, dass diese
Art von Differenz die Grenzen des Tolerierbaren iiberschreite.

Zwei wesentliche Aspekte, die fiir die Produktion von muslimischer An-
dersartigkeit entscheidend sind, mochte ich vorab betonen. Auffillig ist einer-
seits eine Vermischung von Kontexten. So wurde zumeist keine Unterschei-
dung gemacht zwischen in Frankreich lebenden Muslimen und Muslimen aus
islamisch gepriagten Landern. Auf der anderen Seite war vornehmlich vom
Islam als religidsem System und weniger von Muslimen als konkreten Indivi-
duen die Rede, was bereits auf eine Einschrinkung des Subjekts hinweist und
Generalisierungen erleichtert. Auf eine Betrachtung von Muslimen als sozio-
logische Kategorie, sprich als Menschen, die in verschiedenen Kontexten zu
verschiedenen Zeiten und in diesem Fall in Frankreich leben, wurde zumeist
zugunsten einer Kategorisierung des Islam »als solchem« verzichtet. Dies

12 Bezeichnenderweise wurden Kategorien wie »fundamentalistisch«, »islamis-
tisch« oder der in Frankreich geldufige Begriff »integralistisch« nicht néher be-
stimmt.

59

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

wird allein bei der Terminologie deutlich. So wurde aus dem Kopftuch rasch
ein islamischer Schleier oder ein Zijab und aus dem islamischen Schleier ein
tschador (vgl. Boyer 1993)."* Die Vermischung von Kontexten wird auch
durch ein fest umrissenes Bildrepertoire deutlich, das Analogien zusétzlich
ndhrte. So waren Bilder von schwarz verhiillten, schreienden Frauen in der
Presse durchaus keine Seltenheit.

Eine solch vereinheitlichende Darstellung ist gewiss nichts Ungewohntes.
Man konnte sie auch schlicht als Ausdruck einer Vorliebe fiir das Spektakula-
re betrachten, die fiir »journalistische Rituale« (Rabah 1998: 154) typisch ist.
Bemerkenswert beim vorliegenden Beispiel ist allerdings, dass diese Rituale
hier keineswegs auf Journalisten beschriankt blieben, sondern auch von ande-
ren Akteuren bedient wurden, so vor allem von sogenannten Experten. Damit
entspringt der Sensationsgebrauch von Sprache und Bildern keiner Unschuld
oder Zufilligkeit, sondern diente vor allem dazu, spezifische Formen und
Ausdrucksweisen des islamischen Kopftuchs in Frankreich zu dekontextuali-
sieren und zu externalisieren. Die Praxis der Verschleierung wurde in Frank-
reich reduktiv als ein Instrument der Frauenunterdriickung présentiert, wie es
aus bestimmten islamischen Kontexten bekannt ist, in denen die Verhiillung
verbindliche Vorschrift ist und Nichtverhiillung sanktioniert wird. Das Er-
scheinen des Kopftuchs auf der franzdsischen Bildfliche war fiir die Autoren
also gewissermaflen ein Spiegelbild der Entwicklungen in islamisch gepriagten
Liandern, in denen der »neue Fundamentalismus«'® virulent und die Ver-
schleierung der Frau nach und nach staatlich erzwungen und kontrolliert wur-
de.

Es ist entscheidend zu betonen, dass selbst in dieser Hinsicht kein bemer-
kenswerter Unterschied zwischen der ersten und den nachfolgenden Wellen
der Debatten zu verzeichnen ist. Dies verdeutlicht noch einmal die Kontinui-
tit dieses Diskurses und die Hartnédckigkeit der Argumente. So waren zwi-
schenzeitlich eine ganze Reihe von soziologischen Untersuchungen verdffent-
licht worden, in denen junge Kopftuch tragende Frauen zu Wort kamen, deren
Stimmen die Behauptungen dieses Diskurses Punkt fiir Punkt widerlegten.
Diese Beobachtung bestitigt die Einschitzung, dass der Diskurs keine zuféllig

13 Tschador ist wahrscheinlich die unpassendste Bezeichnung fiir die Kopfbede-
ckung von Schiilerinnen in Frankreich, um die es in der Debatte ging. Der Be-
griff stammt aus dem Iranischen und bezieht sich allein auf den iranischen Kon-
text. Es ist definitiv nicht der symbolisch iiberfrachtete tschador, also ein den
gesamten Korper verhiillender Umhang, den die zur Debatte stehenden Frauen
in Frankreich einforderten. Diese unachtsame Vermischung kann jedoch als be-
zeichnend fiir diesen Diskurs gelten.

14 Es wiirde zu weit fithren, hier ndher zu erldutern, welche unterschiedlichen Im-
plikationen der Fundamentalismusbegriff haben kann, um den es sich in der
Kopftuchdebatte implizit drehte. Wichtige Arbeiten hierzu z.B. Biittner (1996)
oder Riesebrodt (2000).

60

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

entstandene Formation ist oder dass Uberspitzungen, bisweilen auch massive
Fehleinschédtzungen allein aus einer bestimmten historischen Konstellation,
einer aufgeheizten Stimmung oder aus einem Krisenmoment resultieren. Es
waren insbesondere die Bilder der verhiillten Frauen in der revolutioniren
Phase Irans mit ihren Mobilisierungskdmpfen, die sich im Bewusstsein vieler
Intellektueller und Politiker eingepragt hatten. Eine Reihe von Autoren fragte
denn auch vor allem wihrend der ersten Debatte, warum es in Frankreich an-
ders sein solle, wenn schon im Iran der Siegeszug der »Islamisten« mit der
Verhiillung der Frauen in 6ffentlichen Bildungsinstitutionen begonnen habe
(Houshang Nahavandi, Le Figaro, 26.10.1989; Jean-Marie Domenach, Le
Quotidien, 24.10.1989; Djavann 2003). Die Negativreferenzen erweiterten
sich im Verlauf der verschiedenen Stufen der Debatten je nach Aktualitit vom
Iran hin zu Afghanistan. Der Philosoph André Glucksmann zog sehr konkrete
Parallelen und warnte vor einer »theokratischen Revolution« und dem »irani-
schen Import«, den bedeckte Frauen in Frankreich ankiindigen wiirden (L 'Ex-
press, 17.11.1994).

Der vereinheitlichende Diskurs iiber das Kopftuch als Bedrohung basiert
auf zwei verschiedenen Einschitzungen, die sich teilweise miteinander ver-
banden. Einerseits ging es um die weltweite Mobilisierungskraft islamisti-
scher Bewegungen, andererseits sah man ein autoritir und hierarchisch struk-
turiertes Familiensystem wirken, das Muslime in Frankreich unverdndert re-
produzierten. Genau genommen entstanden auf diese Weise zwei Typen
Kopftuch tragender Frauen: das unmiindige junge Madchen, das unter Fami-
lienkontrolle stand, und andererseits jene Frauen, die offensichtlich eine ge-
wisse Unabhingigkeit vom Elternhaus erlangt, ihre Eigensténdigkeit jedoch
an organisierte islamische Netzwerke {ibertrugen hatten. Welche Merkmale
wurden nun beiden Typen zugeschrieben, und was sagt dies wiederum iiber
das Verstdndnis der Autoren vom Islam in Frankreich aus?

Das Kopftuch als Symbol
fur anthropologische Differenz

Der erste Typ von bedeckten Frauen wurde vor allem von anthropologisch
geschulten Wissenschaftlern portritiert, die fiir die »Unterdriickung der Frau
im Islam« klar determinierte Familienstrukturen verantwortlich machten. Der
Anthropologe Emmanuel Todd (Télérama, 16.11.1994) beispiclsweise bezog
sich auf jlingste Ergebnisse seiner Untersuchung und kontrastierte »franzo-
sisch-westliche« und »muslimisch-arabische« Familienstrukturen. Todd kon-
zentrierte sich dabei auf die »muslimische Endogamie«, die der westlichen,
von Gleichheitssinn beherrschten »Exogamie« gegeniiberstehe (L’ Express,
17.11.1994; vgl. auch Frankfurter Rundschau, 26.3.1998). Erstere machte er
als Hauptursache fiir den Fortbestand von Differenzen bei Muslimen in Frank-

61

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

reich verantwortlich, so vor allem fiir ein patriarchalisches Geschlechterver-
standnis. Todds Beitrdge dienten als einschldgige Dokumente fiir die Insze-
nierung von Unterschieden zwischen »zwei anthropologischen Systemen«
(wie er selbst es nannte), die die franzdsische Mehrheitsgesellschaft und Mus-
lime in zwei separate Einheiten unterteilte:

»Das westliche System ist egalitir und partnerschaftlich (beide Elternteile haben
dasselbe Gewicht, Ménner und Frauen sind gleichberechtigt) und exogen: Abkémm-
linge heiraten nicht innerhalb der Verwandtschaft, sondern auflerhalb der Familie.
Das arabische Familiensystem hingegen ist patriarchalisch (allein der Vater zéhlt)
und endogen ausgerichtet (es privilegiert Heiraten zwischen Cousins und Cousinen
oder zwischen der lokalen Gruppe). Diese anthropologischen Unterschiede erschwe-
ren fiir Maghrebiner die Integration erheblich. Fiir sie ist Integration mit enormen
Anstrengungen verbunden. Dennoch integrieren sie sich erstaunlich gut.«

Die behauptete Mannerdominanz in arabischen Gesellschaften, die in Frank-
reich durch autoritidre Familienstrukturen reproduziert werden wiirde, wurde
wiederum verantwortlich gemacht fiir die Reproduktion eines passiven Typus
muslimischer Frauen. Hier ndhern wir uns einem Meilenstein der Polaritats-
konstruktionen dieses Diskurses, ndmlich der Konstruktion einer spezifischen
weiblichen muslimischen Identitdt. Diese zeichnete sich nicht nur durch
Unterdriickung und Passivitit aus, sondern auch dadurch, dass sie das exakte
Gegenbild zum konstruierten Idealtyp einer aktiven, emanzipierten und auto-
nomen franzosischen Frau bildete. Die Feministin Elisabeth Badinter (Le Nou-
vel Observateur, 9.-15.11.1989), die im Zusammenhang mit der Kopftuch-
debatte recht aktiv fiir das republikanische Ideal eintrat, betonte:

»Der Schleier ist ein Symbol fiir die Unterdriickung eines Geschlechts. Eine Jeans
mit Lochern zu tragen oder gelbe, griine oder blaue Haare zu haben, ist ein Akt der
Befreiung von sozialen Konventionen. Ein Tuch auf dem Kopf zu tragen ist dagegen
ein Akt der Unterwerfung. Diese wird das gesamte Leben der Frauen bestimmen.
Ihre Viter oder Briider suchen ihnen die Eheménner aus, und sie werden in ihren
Hausern eingeschlossen sein und nur hiusliche Arbeiten verrichten.«

In den Augen dieser Autoren implizierte das Kopftuch also eine ganze Reihe
von sozialen Konventionen und Mechanismen der Kontrolle, der bedeckte
Frauen unausweichlich unterworfen waren. Fiir diese Auffassung ist insbe-
sondere das diesem Diskurs zugrunde liegende statische Islamverstdndnis
verantwortlich. Ein weiterer Grund besteht aber sicher auch in einer spezifi-
schen Version des Feminismus, die hier vertreten wurde. So ist die aktive
Teilnahme von Feministinnen an der Kopftuchdebatte wohl nur vor dem Hin-
tergrund einer Tradition des universalistisch-egalitdren Feminismus verstdnd-
lich (hierzu Abu-Lughod 2002 oder Mahmood 2004), der bezeichnenderweise

62

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

in Frankreich stark vertreten und hiufig mit einem besonders formalistischen
Laizititsverstdndnis verbunden ist. Elisabeth Badinter (L ’Arche, No 549-550,
Nov.-Dec. 2003) brachte dies in einem Interview auf den Punkt, in dem sie
proklamierte: »Feministisch heif3t laizistisch.« Wie bereits in Badinters vorhe-
rigem Zitat anklingt, erscheinen die Pridmissen dieses feministischen Ver-
stdndnisses recht reduktiv. So argumentierte auch Camille Lacoste-Dujardin:
»In Frankreich, wo Frauen schon immer Zugang zur Offentlichkeit hatten,
erlaubten uns schon unsere GroBviter »mit Haaren«< auszugehen.« (Témoigna-
ge Chrétien, 14.4.1995) Bemerkenswert an diesem Argument ist nicht nur
eine recht verzerrte Selbstwahrnehmung iiber den vermeintlich »immer schon
da gewesenen Zugang« fiir Frauen zur Offentlichkeit. Wenngleich dies nicht
das Anliegen dieser Untersuchung ist, so sei hierzu die kurze Anmerkung er-
laubt, dass Frankreich erst 1945 das aktive und passive Wahlrecht fiir Frauen
eingefiihrt hat und damit im européischen Vergleich deutlich Nachziigler war.
Auffillig an der Einschitzung Lacoste-Dujardins oder Badinters ist auch, dass
das Egalitétsverstidndnis hier auf duBlere Erscheinungsformen reduziert bleibt.
Mehr noch, die freie Kleiderwahl wird zum signifikantesten Merkmal der
weiblichen Befreiung erklart. Zugleich erfdhrt diese vermeintliche Freiheit
jedoch eine klare Grenze, indem eine fest gefiigte Kleidernorm und &stheti-
sche Codes festgelegt werden, an denen die personliche Freiheit der Frauen
gemessen wird und denen sich alle Frauen gleichermafBlen unterzuordnen ha-
ben. Anders ausgedriickt, eine offentlich sichtbare Religiositdt wird als Ein-
schrinkung der Freiheit erklért, wihrend externalisierte Weiblichkeit zum
Freiheitsideal deklariert wird. Auch in dieser Hinsicht war Emmanuel Todd
(L’Express, 17.11.1994) federfithrend. Er unterteilte Frankreich in zwei von-
einander abweichende Zonen: eine »zentrale«, in der Muslime offen fiir Re-
prasentation des Islam eintreten wiirden, und eine »siidliche«, »periphere«
Zone, in der sie »assimiliert« seien. Dieser hohe Grad der Assimilierung lief3e
sich vor allem an der &ufleren Erscheinung festmachen: »Es ist hinreichend
bekannt, dass wir zum Beispiel am Strand von Toulon eher >beurettes<'® mit
freiem Busen sehen werden als bedeckte Médchen. «

15 Beur bzw. weiblich beurette ist eine geldufige Bezeichnung fiir die zweite und
dritte Generation nordafrikanischer Einwanderer. Zunédchst wurden die beurs
mit den Attacken und Zerstdrungen in den banlieues assoziiert. Eine wichtigere
Komponente ist allerdings eine »Intelligenzija« (Dubet 1989: 87), die vor allem
in den 1980er Jahren entstanden ist. Hier begann die Folgegeneration nordafri-
kanischer Einwanderer kulturelle Giiter wie Rai-Musik, Kunst, Literatur oder
Filme zu produzieren, in denen sie sich kritisch mit ihrer spezifischen Situation
als Abkommlinge arabischer Einwanderer in Frankreich auseinandersetzten.
Wihrend diese vage miteinander verbundenen Kiinstler in Frankreich ihre Ur-
spriinge in den frithen 1980er Jahren hatten, entstand in Deutschland eine ver-
gleichbare Bewegung nahezu zwanzig Jahre spéter unter dem von Feridun Zai-
moglu (1995 and 1998) initiierten Label Kanak Attack.

63

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Die Autoren folgten also einer Logik, die duflere Erscheinungsformen mit
Identitét gleichsetzt, wobei sie die Zurschaustellung des weiblichen Korpers
als Zeichen der Mitgliedschaft zur franzosischen Gesellschaft und der Freiheit
deuteten. Damit reproduzierten sie samtliche Klischees von einer sexualisier-
ten Offentlichkeit, die zum MaBstab der Freiheit erkoren wird, dabei jedoch
eigenmichtig Unfreiheit und Zwang offenbart (vgl. Foucault 1990). Uberdies
bestdtigten die Kommentatoren mit ihren festgelegten Standards ein unter
Muslimen weit verbreitetes Stereotyp, dass die franzosische Gesellschaft
weibliche Sexualitét exzessiv zur Schau stelle (siehe Teil 2).

Problematisch ist ferner, dass sich der Diskurs durch die Unféhigkeit sei-
ner Autoren auszeichnete, aus einem normativen Rahmen herauszutreten, der
fiir das zugrunde liegende Ideal von einer »modernen«, emanzipierten Frau
verantwortlich ist. Norma Claire Moruzzi (1994: 662; dhnlich auch Hirsch-
mann 1997) weist auf dieses Kernproblem hin, das sie fiir den geldufigen
Trugschluss verantwortlich macht, bedeckte Frauen per se als Opfer von
Unterdriickung wahrzunehmen:

»In diesem vermeintlich emanzipatorischen Diskurs der franzdsischen Linken wird
wiahrend der Kopftuchaffire eine Untersuchung des politischen Spiels von Ge-
schlecht als sozialem Konstrukt aufgegeben, zugunsten eines normativen (westli-
chen) Standards der sozialen Identitdt von Frauen, verglichen mit der jede andere
Form von weiblicher kultureller Praxis als unzuldnglich empfunden wird.«

Nacira Guénif-Souilamas und Eric Macé (2004) beobachten im Zusammen-
hang mit der Kopftuchdebatte und mit der Bewegung Ni putes Ni soumises'®
in Frankreich vermehrt die Entstehung eines ethnisch definierten Ge-
schlechterverstdndnisses, das nicht selten rassistische Formen annimmt. Ob-
wohl sich der Diskurs als feministisch bezeichnet, wird hier recht konsequent
eines der wesentlichsten Merkmale der feministischen Theorie und Praxis
iibersehen, ndmlich Geschlecht und Geschlechteridentitét als strittige und so-
zial bedingte Kategorien zu betrachten. Stattdessen wird eine ethnisch bzw.
religids begriindete Konstante von muslimischer Weiblichkeit einem ebenso
fixierten westlich-aufgeklarten Frauenbild gegeniibergestellt. Man kann in
diesem selbsternannten feministischen Diskurs sogar einen anti-feministi-
schen Impetus entlarven, insofern, als er ein einheitliches normatives Modell

16 Die Bewegung Ni putes Ni soumises (deutsch: »Weder Huren noch Unterworfe-
ne«) wurde 2003 mit Unterstiitzung der Sozialistischen Partei von Fadela Amara
ins Leben gerufen. Das Kernziel besteht darin, die Gewaltakte vor allem gegen
Frauen in den banlieues zu bekdmpfen, fiir die Amara in erster Linie den Trend
zur Islamisierung junger Muslime verantwortlich macht. Dem »Islam der Keller
mit seiner intoleranten religiosen Propaganda« (Amara 2004: 75) versucht Ni
putes Ni soumises ein republikanisch-laizistisch geprigtes Egalititsverstandnis
entgegenzusetzen.

64

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

vorgibt bzw. bestitigt, anstatt vorherrschende Kategorien zu hinterfragen.
Wie Guénif-Souilamas und Macé zu bedenken geben, verbirgt sich hier un-
ausgesprochen vor allem ein recht statisches Bild vom muslimischen Mann,
der fiir jegliche Missstdnde verantwortlich gemacht wird.

Die unterstellte Gefiigigkeit gegeniiber der islamischen Ménnerherrschaft
beruht vor allem auf dem Mangel an Autonomie und Personlichkeit, der den
Frauen mit Kopftuch unterstellt wurde. Obwohl einige Frauen bereits wéh-
rend der ersten Debatte mehrfach unterstrichen hatten, das Kopftuch aus
freien Stiicken und aus religiésen Erwdgungen zu tragen, wurden sie als Ma-
rionetten islamistischer Zirkel betrachtet: »Die Strategie der Islamisten be-
steht darin, die Frauen nach vorne zu befordern, um so leichter einen Fuf} in
die Institutionen zu bekommen [...]«, behauptete beispielsweise Juliette Min-
ces (1996: 21; siehe auch Minces 1990). Hier deutet sich bereits ein Ubergang
zwischen dem ersten und dem zweiten Frauentypus an, der in diesem Diskurs
konstruiert wurde. Generell wird hier ein flieBender Ubergang deutlich von
der angenommenen Passivitdt muslimischer Frauen hin zu ihrer aktiven Teil-
nahme an einem unterdriickerischen islamistischen System. Wihrend die
Frauen in der ersten Deutungsvariante Unterdriickung und Unterwerfung auf-
grund eines stabilen Kultursystems passiv reproduzieren, wurde den Frauen
des zweiten Typs unterstellt, aktiver Teil der islamistischen Bewegung gewor-
den zu sein.

Das Kopftuch als Ausdruck
eines »politischen Islam«

Hier liegt insbesondere ein spezifischer Begriff vom »politischen Islam« zu-
grunde, der in starkem Kontrast zur Eigendefinition einer laizistischen Offent-
lichkeit steht, in der Religion als eine Privatangelegenheit betrachtet wird.
Demnach war die Motivation der Frauen, sich zu bedecken, vorwiegend poli-
tischer Natur und mit Bekehrungseifer verbunden. Der unterstellte Proselytis-
mus wiederum basierte nach Auffassung der Autoren auf einer im Islam ver-
ankerten Verschmelzung von privatem und o6ffentlichem Leben. Im Gegen-
satz zur franzdsischen Neutralitit schrieb man dem Islam eine im Kern der
Religion wurzelnde Absicht zu, die 6ffentliche Sphére mit religiésen Elemen-
ten und Symbolen zu durchdringen. Das Kopftuch war dafiir das deutlichste
Zeichen. Es stellte das Postulat der Religionsneutralitét nicht nur in Frage,
sondern bildete nach dieser Darstellung das exakte Gegenstiick dazu. Die An-
nahme, Kopftuch tragende Frauen seien proselytisch, liegt also nicht allein in
der weit verbreiteten Furcht begriindet, der Islamismus konne sich in Frank-
reich ausbreiten und vor allem Muslime mobilisieren. Sie ist auch einer ganz
bestimmten Interpretation vom Islam als einer inhdrent politischen Religion
geschuldet. Diese Deutung wiederum muss mit dem franzosischen Selbstver-

65

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

stindnis als eine auf dem Aufkldrungsprinzip einer strikten Trennung der
Sphiren aufgebaute Gesellschaft in Verbindung gebracht werden, das fiir den
hier zugrunde liegenden Begriff von Religion generell verantwortlich ist
(Asad 1993; Koenig 2003).

Dieser Religionsbegriff ldsst sich allgemeiner aus der klassischen Sékula-
risierungsthese heraus begreifen, die auf einem funktionalistischen Ansatz
beruht. Demnach sind die Prozesse der Modernisierung durch eine funktiona-
listische Umorientierung der Gesellschaft gekennzeichnet, die zu einem all-
mihlichen Verschwinden des Religiosen aus der Offentlichkeit gefiihrt hat.
Entsprechend bildet Religion nicht mehr als ein gesellschaftliches Subsystem,
das von anderen gesellschaftlichen Feldern, etwa den Sektoren der Politik, der
Wirtschaft oder der Bildung abzukoppeln ist (vgl. Luckmann 1991 [1967]).
Allgemeiner wird hier ein Ideal der Individualisierung von Religion verfoch-
ten, das auf einem post-aufklérerischen Konzept von Religion als semanti-
scher Opposition zu transzendentalen Ideen von Vernunft, individueller
Autonomie oder Humanitét beruht (vgl. Koenig 2003: 72).

Folglich wurden Schiilerinnen, die ihre religiésen Bindungen in 6ffentli-
chen Einrichtungen offenbarten, unausweichlich als religios Eifernde wahrge-
nommen, weil allein der Akt, Religiositit sichtbar zu machen, den laizisti-
schen Konsens in Frage stellte. Das Label »politisch« reduzierte sich aller-
dings nicht allein auf das, was offentlich gemacht wird, sondern wurde viel-
mehr mit Machtbestreben und sogar mit dem Versuch, das politische Esta-
blishment zu unterwandern und zu »islamisieren«, assoziiert. Das Kopftuch
als unmissverstdndlich politisch motiviertes, religioses Symbol war demnach
der Beginn einer Fusion von politischer und religioser Macht — jener Berei-
che, die man in Frankreich 200 Jahre lang miihselig auseinanderdividiert hat-
te. Daher war auch das von einigen Autoren vorgebrachte Gegenargument,
wer Kippa und Kreuz erlaube, konne das Kopftuch nicht verbieten, mit der
These widerlegt, dieses religiose Symbol mit seinem durchweg politischen
Charakter sei etwas grundsitzlich Anderes. Wenn die Autoren mit Blick auf
das Kopftuch iiberhaupt von Religiositit sprachen, so vorwiegend im Sinne
von politisch-religiosem Eifer oder Fanatismus. Das Kopftuch war, wie André
Glucksmann es auf den Punkt brachte, nicht »islamisch, sondern islamistisch«
(L Express, 17.11.1994).

Die Zuschreibung von eindeutigen Symboliken des Kopftuchs verdeut-
licht ein weiteres Merkmal der Vermischung der Grenzen zwischen privater
und 6ffentlicher Sphére, das vor allem in der Logik der Commission Stasi ver-
festigt wurde. Die eindeutige und verbindliche Zuweisung von Bedeutungen
des Kopftuchs stellt einen bemerkenswerten Eingriff 6ffentlicher Akteure, ja
sogar des Staates in Sphéren dar, die in hohem Mafle als personlich oder gar
als intim gelten konnen. Die der Commission Stasi zugrunde liegende Idee,
dass religiose Symbole mafBgeblich und zuverlissig von 6ffentlichen Experten

66

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

mit Inhalt gefiillt und dann gestattet oder verboten werden kdnnen, offenbart
nicht nur die Paradoxien der verfochtenen Laizitdtsversion, die als strikte
Trennung zwischen politischen und religiésen Angelegenheiten imaginiert
wurde. Vor allem widerspricht sie der Idee von einer neutralen Offentlichkeit.
An die Stelle der behaupteten Neutralitit des 6ffentlichen Lebens tritt die Re-
gulierung und Kontrolle desselben nach laizistischen Standards. Hier wird
ganz eindeutig iiber die 6ffentliche Dimension von religiosen Ausdrucksfor-
men entschieden und in einen als geschiitzt geltenden »Privatbereich« einge-
drungen. Talal Asad (2006: 16) greift diesen Widerspruch auf:

»Eine Ermittlungskommission der Regierung strebte an, >private< Belange, Bindun-
gen und Empfindungen unter »6ffentliche« Priifung zu nehmen, um deren Giiltigkeit
fiir die siikulare Republik einzuschitzen. Hier ermdglicht die Offentlichkeit, eigent-
lich Garant der liberalen Demokratie, den Biirgern es nicht, sich kritisch von der
staatlichen Macht zu distanzieren. Es ist genau das Gebiet, auf dem Macht ausgeiibt
wird, um die angemessene Formierung seiner Subjekte zu gewéhrleisten.«

In der Tat handelt es sich ganz und gar nicht um eine Version von Offentlich-
keit, die von der Kapazitit des Individuums ausgeht, sich im &ffentlichen
Raum frei zu entfalten, sondern um den Versuch, den Inhalt des Diskurses,
Kommunikation und Verhaltensweisen in 6ffentlichen Rdumen zu regulieren.
Diese interventionistische Politik macht noch einmal deutlich, dass es weniger
darum geht, Religion aus dem o6ffentlichen Leben zu verbannen, als vielmehr
darum, Religion, vor allem islamische Praktiken auf eine Weise zu regulieren,
dass sie ein bestimmtes, mit der laizistischen Norm konformes Profil anneh-
men. Dies bestétigt tibrigens der Bericht der Commission Stasi (2003: 15)
eigenhdndig z.B. mit folgendem Zitat:

»In der franzdsischen Konzeption ist laicité nicht allein ein »Grenzpostens, der sich
darauf beschrinken sollte, {iber den Respekt vor der Trennung zwischen dem Staat
und der Religion zu wachen, iiber die Politik und die spirituelle oder religiése Sphé-
re. Der Staat ermoglicht die Konsolidierung der gemeinsamen Werte, die das soziale
Band in unserem Land bilden.«

Bemerkenswert ist auch, wie vielfach leichtfertig vom Kopftuch der Weg hin
zu einer generellen Deutung des Islam im Sinne eines stabilen Referenzsys-
tems fiihrte. So wurde das Kopftuch zu einem Symbol, das eine monolithische
Deutung des Islam als durchweg politisch motivierte Religion ermdglichte.
Mit dieser Islamdeutung entstand ein Gegenpendant zum Christentum, das als
gezahmt und konsequent entpolitisiert galt. Hinzu kam ein alarmierender Ton-
fall, wonach Frankreich als gefdhrdetes Gebiet erschien: »Fiir den Islam ist
Europa ein Missionsgebiet, ein Kampf, gewiss respektabel, dessen Ziel aber

67

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

kein anderes ist, als unseren laizistischen Staat zu zerstoren.« (Régis Debray,
Le Point, 30.11.1989)

Was religios-kulturellen Gemeinschaften an sich zugeschrieben wurde,
fand hier seine Konkretisierung. Die muslimische Gemeinschaft wurde als
geschlossenes System prisentiert, das unabhéngig von gesellschaftlichen Pro-
zessen fortbestiinde. Muslime waren in diesem Verstidndnis kein Bestandteil
des franzosischen Gemeinwesens und daher klar davon zu unterscheiden. Was
sich hinter dem »externen Zeichen«, so Jacqueline Costa-Lascoux (La Croix,
28.11.1989), des Kopftuchs im Grunde verbergen wiirde, sei der Beginn einer
(islamischen) Gesellschaft in der (franzdsischen) Gesellschaft.

Die Dekontextualisierung franzosischer Muslime veranlasste einige Auto-
ren zu recht zweifelhaften Analogien. So war vom Beginn eines »Apartheid-
regimes« (Nicole Catala, Le Figaro, 11.10.1994) die Rede oder von einer
»Kolonisierung« Frankreichs (Jelen 1991, zitiert in Le Monde 30.11.1994).
Solche Vergleiche stellten die delikate Ara des Kolonialismus nicht nur auf
den Kopf, sondern schreiben den ehemals Kolonisierten die Rolle der Kolo-
nialmacht zu. Sie legitimierten und reproduzieren dariiber hinaus eine in
rechtsextremen Kreisen geldufige Rhetorik, wonach Frankreich als Opfer
einer Invasion von Immigrantenstromen dargestellt wird. Diese zweifelhafte
Vergleichsrhetorik betrieben auch die fiinf Philosophen in ihrem offenen
Brief mit ihrem viel zitierten und viel kritisierten Verweis auf das »zweite
Miinchen« (Le Nouvel Observateur 2.-8.11.1989):

»Das Kopftuch in der Schule zu erlauben, wiirde einen diplomatischen Riickzug
bedeuten, und zwar keinen beliebigen: den der demokratischen westlichen Méchte
vor Hitler 1938 nach der Besetzung des Sudetenlandes.«

Die Interpretation von bedeckten Frauen als politisierte Akteurinnen, die die
Infiltration des laizistischen Staates ankiindigten, war begleitet von der An-
nahme, ihre Partizipationsforderungen wiirden sich gewiss nicht im Anspruch
auf das Kopftuch erschopfen. Wenn dieses religiose Symbol in 6ffentlichen
Einrichtungen erlaubt sei, wiirden sich Forderungen nach Polygamie oder
weiblicher Genitalbeschneidung anschlielen, so die Bedenken vieler Autoren.
Eine mildere und sicher angemessenere Version der Interpretation des Kopf-
tuchs als Symbol fiir weitere Forderungen findet sich im Bericht der Commis-
sion Stasi (2003: 41), der die Grundlage des 2004 in Kraft getretenen Geset-
zes zu yostentativen religiésen Symbolen« bildete. Hier beschreiben die Auto-
ren Félle, in denen junge muslimische Schiilerinnen sich weigerten, am Sport-
oder Biologieunterricht teilzunehmen.

Bei genauer Betrachtung der Argumentationsfithrung dieses Diskurszir-
kels ldsst sich ein Ubergang feststellen von der Einschiitzung des Islam als
statischem Referenzrahmen, der sich ungeachtet von Zeit und Raum reprodu-

68

- am 14.02.2026, 08:10:24,


https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

ziert, symbolisiert durch die passive, unterdriickte Frau, zur Interpretation
eines Islam »in Bewegung«, symbolisiert durch die aktive, politisierte Musli-
min. Vincent Geisser (2003: 30-33) beobachtet eine Verfestigung der zweiten
Variante vor allem in den jiingeren Debatten und fiihrt dies auf die Fiille von
soziologischen Untersuchungen zuriick, die nun selbst von den vehementesten
Kritikern nicht mehr ignoriert werden konnten. Wahrend zuvor das Bild vom
passiven, unterdriickten Médchen, das zum Tragen des Kopftuchs gezwungen
wurde, die Stellungnahmen bestimmte, seien die Kommentatoren nunmehr
dazu iibergegangen, den freiwilligen Charakter des Kopftuchtragens anzu-
erkennen und in ihre Analyse einzubeziehen. Diese Erkenntnis hat Geisser
zufolge allerdings nicht zu einer Milderung, sondern im Gegenteil zu einer
Konsolidierung von Stereotypen iiber Kopftuch tragende Frauen gefiihrt. Der
Akt der freien Entscheidung fiir das Kopftuch werde nun nicht mehr als
»Konsequenz eines familidiren Zwangs betrachtet, sondern als Zeichen eines
personlichen Engagements, also als etwas Fanatisches« (2003: 31, Hervor-
hebung im Original). Das Zitat von Gaye Petek Salom, der Leiterin des Ver-
eins Elele (Kulturzentrum fiir tiirkische Einwanderer) und Mitglied des Haut
Conseil a [lintégration, verdeutlicht anschaulich die Bedrohungswahrneh-
mung, die aus der Erkenntnis des freiwilligen Charakters des Kopftuchs bei
vielen franzosischen Kommentatoren resultierte:

»Wenn man die Sichtbarkeit von religiosen Symbolen im Schulgelidnde akzeptiert,
gestattet man, dass sich kommunitaristische Identitdten herausbilden und partikulare
Rechte eingefordert werden. Diese ostentativen Schleier sind die Waffen der Zersto-
rung des republikanischen Vertrags durch die Hénde von radikalen Ideologen, die
die Emanzipation und Autonomie dieser jungen Madchen zu verhindern versuchen.«
(zitiert in Lorcerie 2005: 18)

Allerdings sollten interne Variationen des Diskurses nicht ausgeblendet wer-
den, insbesondere im Hinblick auf die Interpretation vom politisierten Islam.
Wihrend die meisten der bislang erwdhnten Autoren einen kausalen Zusam-
menhang zwischen den Forderungen der Muslime nach 6ffentlicher Sichtbar-
keit und Unterdriickungsmechanismen herstellten und den Islam dabei
durchweg dekontextualisierten, war eine Minderheit von Autoren stirker um
eine Analyse bemiiht. Sie versuchten, die Griinde fiir die Anziehungskraft
politischer Formen des Islam auf junge Muslime zu ermitteln, und schauten
dabei vorwiegend auf soziale Kontexte innerhalb der franzdsischen Gesell-
schaft.

Einer der aktivsten Vertreter dieser Richtung war Gilles Kepel (z.B. Le
Monde, 30.11.1989; Libération, 6.10.1994; siehe auch 1994). Der Politikwis-
senschaftler Kepel kann schwerlich unter dieselbe Kategorie gefasst werden
wie beispielsweise André Glucksmann oder Alain Finkielkraut. Kepel, der

69

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

selbst tiber Muslime in Frankreich geforscht hat, argumentierte auf der Basis
seiner empirischen Kenntnisse sehr viel differenzierter als die meisten ande-
ren Autoren dieses Diskurszirkels. Dennoch neigte auch er zu einer polarisie-
renden Einschdtzung, indem er beispielsweise Begriffe wie »Re-Islamisie-
rung« oder »Kommunitarismus« unreflektiert reproduzierte und dabei auch
den politischen Charakter des Kopftuchs innerhalb und auflerhalb Frankreichs
voraussetzte. Dies wird auch durch seine Position in der Commission Stasi
deutlich, bei der er fiir das Kopftuchverbot eintrat.

Wihrend die meisten anderen Autoren dieses Diskurszirkels auf exogene
Faktoren verwiesen bzw. politischen Aktivismus als etwas im Islam Veran-
kertes deuteten, kann Kepels Interpretation stellvertretend fiir eine andere Er-
klarungsvariante gelten. Hier wird der politische Aktivismus franzosischer
Muslime nicht in erster Linie als etwas ursdchlich Islamspezifisches gedeutet,
sondern als Reaktion auf soziale Ungleichheit. Wie Kepel ausfiihrlich in sei-
ner Untersuchung Les banlieues de [’'islam (1987) darlegt, interpretiert er die
vermehrte Hinwendung junger Muslime in Frankreich zum Islam vor allem
als etwas Reaktives. Er stellt eine direkte Parallele her zwischen der unterpri-
vilegierten urbanen Situation von Migranten und einer Politisierung des Is-
lam, die er als »iranischen Enthusiasmus« (1987: 291) beschreibt. Mit seiner
These von der »Re-Islamisierung« muslimischer Jugendlicher hat Kepel einen
Forschungstrend vorgegeben, der in Frankreich vor allem in den 1990er Jah-
ren florierte. Aus dieser Sicht wird der Islam als eine Art erfundene Tradition
wahrgenommen, die vorwiegend aus einem Gefiihl von sozialem Ausschluss
entsteht. So plausibel diese Interpretation in einigen Fillen sein mag, auch sie
neigt dazu, das Bild von den an sich politisierten Muslimen zu zementieren
und reduktive Erkldrungen anzubieten, wonach Islamisierung auf das Niveau
einer Reaktion herabgesetzt und génzlich negativ belastet dargestellt wird.

Kepels Interpretation spiegelt ein geldufiges Interpretationsschema wider,
das sich auch in anderen Untersuchungen westlicher Kommentatoren und
Wissenschaftler {iber den franzosischen Kontext hinaus wiederfindet. Wie
Armando Salvatore (1999 [1997]: Kap. 8) in seinem genealogischen Ansatz
iiber den Diskurs zum »politischen Islam« herausarbeitet, begannen westliche
Wissenschaftler vor allem nach der weltweiten Olkrise Mitte der 1970er Jah-
re, von einer »Riickkehr« zu politischen Formen des Islam zu sprechen:

»lslamische >glaubensbasierte Politik< beginnt in dem Moment ein Phdnomen zu
werden, in dem der autorisierte (hauptséchlich) westliche Beobachter es als eine
Notwendigkeit ansieht, dariiber zu reflektieren. Es ist dieses »>Wiederaufleben« der
westlichen Aufmerksamkeit gegeniiber dem >Islam in Bewegungc, das den Uber-
gang von einer linearen Hermeneutik des Islam zu einer zweidimensionalen Herme-
neutik des politischen Islam markiert: Der Islam ist nicht ldnger eine in sich ge-

70

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

schlossene Zivilisation des Textes und des Gesetzes, sondern ein globaler Faktor der
westlichen politischen Agenda.« (Ebd.: 143)

Salvatore weist darauf hin, dass die These von einer Riickkehr zu politischen
Formen des Islam mit Vorsicht zu betrachten sei, weil sie

»nicht unbedingt auf einer objektiven Einschétzung basiert, wonach sich in muslimi-
schen Gesellschaften politische Aktionen im Namen des Islam vollziehen, sondern
eher ein kontrastierendes Bild fiir die Redefinition von westlicher politischer
Subjektivitit in Krisenzeiten bereitstellt« (ebd.: 143).

Dariiber hinaus bemerkt Salvatore, dass vor allem in den 1980er und 1990er
Jahren verwendete Begriffe wie » islamisches Revival¢, »Riickkehr¢ oder »Re-
Islamisierung« in erster Linie Schlagworte [sind], die den Weg fiir eine Ver-
mischung der beiden angeblich untrennbaren Dimensionen von Islam und
Politik bahnten«. Im Hinblick auf den franzosischen Kontext ist eine solche
Terminologie ganz offensichtlich noch problematischer, weil es ihr nicht ge-
lingt, die darin enthaltene Dynamik systematisch zu plausibilisieren, abgese-
hen von dem beschrinkt aussagekriftigen Erkldrungsmuster der Reaktion auf
sozialen Ausschluss. Es wiirde zu weit fiihren, hier genau zu priifen, inwie-
weit die Interpretation des islamischen Kopftuchs als ein Zeichen fiir die
»Riickkehr« zu einem politischen Islam von globalen Entwicklungen beein-
flusst ist, die Salvatore in seiner Untersuchung anspricht. Wichtig an seiner
Analyse scheint mir in diesem Zusammenhang aber vor allem die Beobach-
tung zu sein, dass es sich bei der westlichen Einschitzung iiber den »politi-
sierten Islam« nicht notgedrungen um eine Reflexion einer realen Situation
handelt, sondern auch und vor allem um einen Diskurs iiber eine solche Situa-
tion, der seinerseits von ganz bestimmten Primissen seiner Triger bestimmt
ist.

Der Ubergang von der Wahrnehmung Kopftuch tragender Frauen als pas-
sive Opfer zu aktiven Akteurinnen lésst sich auch an einer zweifachen Strate-
gie ablesen, die die Autoren anboten, um mit dem Kopftuch in der Offentlich-
keit umzugehen — einem »Symbol fiir einen Status von Frauen, der fiir unsere
Republik untragbar ist«, wie Guy Coq es ausdriickte (Libération, 6.11.1996).
Die eine Methode bestand darin, die Frauen zu »retten«, und die andere, sie
zu »heilen«. Vor allem beim ersten konstruierten Frauentyp zeigt sich diese
Kombination aus Verdammung und Heilungsanspruch, bestand doch der Te-
nor darin, die Frauen durch franzdsische Egalititsnormen von der unterdrii-
ckerischen Institution der muslimischen Familie zu befreien.

Hier lassen sich interessante Analogien zu anderen Zeiten und Kontexten
feststellen. Gerade die Wahrnehmung vom Schleier als unterdriickerischem
Mechanismus und das konstruierte Negativpendant zur »befreiten«, »moder-

71

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

nen« franzosischen Frau spiegelt ein Diskursfeld wider, dessen Urspriinge
sich bis in die Kolonialzeit zuriickverfolgen lassen. Dank der Untersuchungen
von Autoren wie Laila Ahmed (1992) oder Frantz Fanon (1965 [1959]) ist
heute hinreichend bekannt, dass die Doméne der Frauen im kolonialen Herr-
schaftsdiskurs und -system eine zentrale Bedeutung einnahm, um den »orien-
talischen Anderen« als riickstindig und frauenfeindlich zu deklarieren und
dabei den eigenen Status als »modern, »zivilisiert« und »progressiv« aufzu-
werten. Beide Autoren untersuchen, wie die Kolonialméchte in der von Kolo-
nialismus und Widerstand geprédgten soziopolitischen Arena die Verschleie-
rung als Ausdruck einer stabilen kulturellen Differenz des »Orients« und als
alarmierendes Signal fiir den Widerstand gegen die kulturelle Kolonialisie-
rung deuteten. Fanon beschreibt in einem Kapitel eine Episode der franzosi-
schen Kolonialgeschichte, die bemerkenswerte Parallelen zum hier analysier-
ten Diskurs aufweist. Er untersucht darin, wie Kolonialméichte zu Beginn des
Unabhéngigkeitskampfes muslimische Frauen zu mobilisieren und davon zu
iiberzeugen versuchten, sich zum Wohle und im Sinne »republikanischer
Werte« zu entschleiern. Diese Strategie fasst Fanon treffend zusammen:
»Wenn wir die Kultur der algerischen Gesellschaft zerstoren wollen, ihre Ka-
pazitdt zum Widerstand, so miissen wir zuallererst die Frauen erobern: Wir
miissen sie aufsuchen und hinter ihrem Schleier finden, hinter dem sie sich
verstecken und hinter dem die Ménner sie vor dem Licht fernhalten« (1965
[1959]: 37f. siehe auch Rommelspacher 2002: 115).

Der Versuch, algerische Frauen durch die »Entschleierung Algeriens«
(Fanon 1965 [1959]) zu erobern, war also keine rein militdrische Angelegen-
heit, sondern lag in einer komplexeren Machttechnologie begriindet. Dem-
nach war Algerien nicht nur ein zu eroberndes Gebiet, sondern die Erobe-
rungspolitik war in einem epistemologischen Uberlegenheitsdenken veran-
kert. Auch Ahmed beschreibt ausfiihrlich, wie die Entschleierungspolitik von
Kolonialméchten im dgyptischen Kontext ein symbolisches Element der Mis-
sionierungsarbeit war, die eine gezielte De-Islamisierung der dgyptischen Ge-
sellschaft zum Ziel hatte. Sieht man sich die Analysen zum Kolonialkontext
an, so lassen sich beachtliche Ahnlichkeiten zwischen der Terminologie der
franzdsischen »Kolonialherren« in Algerien und der Kopftuchdebatte ein hal-
bes Jahrhundert spiter feststellen. Vor allem war schon damals ein flieBender
Ubergang sichtbar von der Beschreibung der unterdriickten muslimischen
Frau zur Tendenz, Verschleierung als Bedrohung fiir die eigene kulturelle
Hegemonie wahrzunehmen. Und auch damals schon brachte dies eine Ver-
mengung aus Befreiungsrhetorik und Sanktionspolitik mit sich. Es wire ge-
wiss hochst zweifelhaft zu behaupten, es handle sich hier um eine schlichte
Fortsetzung der Kolonialpolitik unter neuen Vorzeichen, doch lassen sich eine
historische Verankerung des Diskurses und eine gewisse Kontinuitdt wohl
nicht von der Hand weisen.

72

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

Meyda Yegenoglu (1998) hat diese Analogien in ihrem feministischen
Beitrag zur Orientalismuskritik wohl am deutlichsten herausgearbeitet. Yege-
noglu zeigt, wie die Konstruktion des orientalischen Anderen gekoppelt war
mit der Konstruktion eines maskulinen westlichen Subjekts. Sie fiihrt den
Entstehungskontext des westlichen Subjektbegriffs vor allem auf das ausge-
hende Mittelalter und den Ubergang vom allgegenwirtigen Gottesbezug zu
einem sdkularen Subjektbegriff zuriick, kurzum der Idee von einem abstrakten
und universellen Selbst. Das Gegenpendant zu diesem Subjekt, so Yegenoglu,
habe von Anfang an das »Weibliche« gebildet, dem alle Eigenschaften dieses
Subjektverstindnisses fehlen wiirden. Diese Sichtweise habe sich bei den
Orientperzeptionen westlicher Reisender und Wissenschaftler wéhrend der
Kolonialepoche fortgesetzt. Der Orient wurde sozusagen zum »externen An-
deren, der als ebenso defizitdr wahrgenommen wurde wie das Weibliche in-
nerhalb westlicher Grenzen. Auf diese Weise entstand eine »Verweibchung«
des Orients aus westlicher Perspektive. Die Orientwahrnehmungen des »west-
lichen« Subjekts sind Yegenoglu zufolge somit nicht allein kulturell, sondern
zugleich geschlechtlich geprigt: »Woman is the Orient, the Orient is woman.«
(Ebd: 56)

Fiir den Kontext dieser Untersuchung ist aber vor allem interessant, wie
Yegenoglu diese These anhand der Verschleierungswahrnehmung konkreti-
siert. Dabei konzentriert sie sich insbesondere auf die Obsession des Westens,
die Verschleierung zu »verstehen« und hinter den Schleier blicken zu wollen.
Dies durchzieht wie ein roter Faden die koloniale Vergangenheit und die
postkoloniale Gegenwart und verdeutlicht eine gewisse Diskursgenealogie bis
in die Gegenwart hinein. Die Suche des Westens nach visueller Transparenz
und Kontrolle, die sich beispielsweise in Benthams Panoptikum (ebd.: 40)
oder in Lacans gaze (ebd.: 42-44) manifestiert, werde durch die verschleierte
und damit in gewisser Hinsicht unsichtbare Frau durchkreuzt. Yegenoglu
zeigt, wie das Unsichtbare, das allerdings selbst hinter dem Schleier zu sehen
vermag, die Sehnsucht nach Kontrolle stort und verstdrt. Denn, wie Talal
Asad (2006: 17) in einem Artikel zur Kopftuchdebatte in Frankreich bemerkt,
ist der Schleier mehr als ein Bild, »ein Imaginér, eine ummantelte Differenz,
die darauf wartet, entschleiert zu werden, um ans Licht der Vernunft zu ge-
langen [...]«. Dies mag ein Grund dafiir sein, dass dem Kopftuch nicht nur
ein bestimmter Symbolinhalt zugewiesen und daraus ein »Kompaktsymbol«
(Salvatore 2006) gemacht wird. Es wird auch immer wieder gemutmaft, hin-
ter der Verschleierung verberge sich etwas Geheimnisvolles, das dem Be-
trachter fiir immer verborgen bleibe: »Eine solche diskursive Konstruktion
ndhrt die Vermutung, dass die wirkliche Natur dieser Frauen verborgen ist,
dass ihre Wahrheit verkleidet ist und sie in einer falschen und enttduschenden
Art erscheinen. Sie sind daher immer anders, als sie erscheinen« (Yegenoglu
1998: 44).

73

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Interessant ist hier vor allem der Schwerpunkt, den Yegenoglu auf die Su-
che nach Transparenz legt, die sie epistemologisch analysiert — also anhand
philosophischer Ansétze, in denen sich dieses Phdnomen wiederfindet, so
nicht zuletzt bei Nietzsches Unterteilung in »Wahrheit« und »Phantasie«. Mit
Yegenoglus Ansatz wird die Kopftuchproblematik im franzosischen Kontext,
aber auch dariiber hinaus symbolisch kondensiert, somit der Migrationspro-
blematik entzogen und in einen breiteren Kontext gebracht. IThre Analyse mag
helfen, die historische Verfasstheit der Kopftuchdiskurse zu ermitteln und,
wenn nicht eine Genealogie, so doch historische Beziige herzustellen.

Eine der auffilligsten Parallelen ist zweifellos Yegenoglus Beobachtung,
die Verschleierungsproblematik diene dem westlichen Subjekt als Représen-
tationssymbol, um eine einheitliche »Kultur« kompakt zusammenzufassen
und dabei bestimmte Elemente hineinzuprojizieren. So ldsst sich riickblickend
auf den analysierten Diskurs festhalten, dass die Suche nach Transparenz
deutlich zu einer Vereinheitlichung der Kopftuchsymbolik hin zu einem
»Kompaktsymbol« gefiihrt hat. Nicht zuletzt von einem Verwaltungsapparat,
bestehend aus »Experten« (ausgenommen Kopftuch tragende Frauen selbst),
wurden dem Kopftuch in Frankreich eindeutige und einheitliche Bedeutungen
zugeschrieben, um es zu »verstehen«, zu kategorisieren und zu kontrollieren.
Auch die Ambivalenz zwischen einer unreflektierten Konstruktion von Diffe-
renz und dem gleichzeitigen Versuch, Differenz zu normalisieren, die sich bis
zur Kolonialepoche zuriickverfolgen lésst, findet in diesem Diskurs eine Ent-
sprechung.

Das Kopftuch als Zeichen fiir Devianz

Ganz gleich wie nachdriicklich und mit welcher Begriindung sich die Verfas-
ser gegen das Kopftuch wandten, es schien fiir sie der Ausdruck von etwas
Pathologischem zu sein. Diese Einschétzung bestitigt sich auch, wenn man
sich die Terminologie ansicht. Selbst jene Autoren, die die Frauen dezent zu
verteidigen versuchten, indem sie insbesondere auf die negative Wirkung so-
zialer Ausgrenzung hinwiesen, argumentierten nach dhnlichem Muster. Die
meisten neigten dazu, die Ursachen der »Krankheit« allein bei externen Fak-
toren zu suchen, und klammerten gesellschaftlich-soziale Wechselwirkungen
aus. In ihren Augen konnte nur ein rigoroses Kopftuchverbot an staatlichen
Schulen heilsam sein. Die etwas selbstkritischeren Autoren versuchten, eine
genauere Diagnose vorzunehmen, und riefen dazu auf, die Integrationsme-
chanismen zu iiberdenken. Gilles Kepel (Le Monde, 30.11.1989) kann hierfiir
als federfiihrend zitiert werden:

»Es ist wichtig, die Ursachen fiir die Bildung von kommunitaristischen Polen wie
frommen islamischen Bewegungen zu ergriinden, um zu wissen, auf welche Defizite

74

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

unserer Gesellschaft sie Antworten suchen, und dann eine effizientere Therapie an-
zubieten, wenn wir fiir eine Gesellschaft eintreten wollen, in der Integration und
laicité nicht das Gerede von Intellektuellen aus schicken Wohnvierteln sein soll.«

Andere Autoren, wie der Okonom Hervé Flanquart (Libération, 11.11.1994)
boten noch deutlicher eine Kombination aus Diagnose und Therapie an:

»Es ist unbestreitbar, dass die Bevolkerung maghrebinischen Ursprungs unter star-
ker sozialer und wirtschaftlicher Ausgrenzung zu leiden hat und dass ihre Riickbe-
sinnung auf einen identitétsstiftenden Islam die Konsequenz und nicht die Ursache
dafiir ist. Die jungen bedeckten Frauen aus der Schule zu werfen wiirde daher nur
dazu dienen, das Thermometer zu zerschlagen, aber nicht dazu, das Fieber zu be-
kidmpfen [...]. Wir miissen den maghrebinischen Kindern Bildung, Arbeit und Hoff-
nung vermitteln, dann wird sich die Gefahr des kommunitaristischen Riickzuges von
selbst auflosen, und die Kopftiicher werden von alleine fallen.«

Letzten Endes hatten also auch diese Kommentatoren im Sinn, den pathologi-
schen Fehltritt zu kurieren und die Frauen mit den Mitteln der Vernunft wie-
der auf den rechten Weg zu bringen — sie einladend, »franzdsisch zu werden«
(Emanuel Todd, L Express, 30.11.1989).

Charakteristisch ist ferner die soziologische Distanz der federfithrenden
Intellektuellen und Politiker. So verdammten sie das Kopftuch groBtenteils
nicht etwa unter Berufung auf eine empirische Realitét, deren Zeugen sie ge-
worden waren. Thre Diskurse zeichnen sich vor allem durch mangelnden Kon-
takt zu den Subjekten aus, die sie beschrieben. Diese Distanz wurde jedoch
mit Expertenwissen verhiillt. Es war folglich ein Diskurs éiber und nicht ein
Diskurs mit dem Anderen. Auf diese Weise wurde das Kopftuch ausnahmslos
zum politisch-religidsen Faktor, wobei jene, die es trugen, nicht als reale We-
sen zu existieren schienen, sondern nur als abstrakte Objekte, die bei genauem
Hinsehen den exakten Gegenpart zur konstruierten Gemeinschaft der laizisti-
schen Franzosen bildeten.

Der Ausschluss der Subjekte, um die sich die Debatte eigentlich drehte,
wird nicht allein bei der geringen Einbeziehung von Kopftuch tragenden
Frauen in den Mediendiskurs deutlich. Als besonders gravierend erweist sie
sich, wenn man die (vorerst) letzte Etappe der Debatte betrachtet, die mit dem
Bericht der Commission Stasi besiegelt wurde. So werden Ausschlussmecha-
nismen einerseits bei der Zusammensetzung des Expertengremiums der
Commission Stasi deutlich, in der kein einziges Mitglied islamischer Verbin-
de vertreten war. Sie kommen anderseits zur Geltung, wenn man sich die
Auswahl der Anhdrungen ansieht, bei der allein zwei Kopftuch tragende
Frauen aus dem islamischen Vereinsmilieu zu Wort kamen, und dies am En-
de, als der Bericht bereits in erster Version verfasst worden war (Lorcerie
2005: 22). Kopftuch tragende Schiilerinnen, die Kerngegenstand der Kontro-

75

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

verse und letztlich auch des auf der Basis der Commission Stasi verabschie-
denden Gesetzes waren, wurden ebenso wenig angehdrt wie Lehrer, die die
Prisenz sichtbarer Musliminnen im Schulalltag nicht generell als Problem
erachteten.

Mit Hilfe von konkreten »Gegenbegriffen« (Koselleck 1992 [1979]) ent-
standen so zwei voneinander abgrenzbare Gegenwelten: Vernunft versus reli-
gioser Fanatismus, Neutralitdt versus kultureller Partikularismus, Universa-
lismus versus Kommunitarismus, Gleichheit versus Unterdriickung. Diese
Begriffsgegensitze stehen fiir die Konstruktion kollektiver Bilder, die den
briichig oder strittig gewordenen Normen und Werten einheitliche Bedeutun-
gen verleihen sollten. Dabei herrschte {iber deren Sinngehalt eine erstaunliche
Eintracht, die ihrerseits auf den negativen Referenzen zu den Kopftuch tra-
genden Frauen beruhte und den Kollektivsinn bekréftigte.

Im konkreten Fall wurde der Laizitétsbegriff zur Bildung und Konsolidie-
rung eines kollektiven Selbstbildes herangezogen, das seine Kraft daraus
schopft, sich gegen andere abzugrenzen. Dabei wirkte die Tendenz, das Laizi-
titsprinzip zu sakralisieren, wie der verzweifelte Versuch, einem eigentlich
pluralistisch verfassten Konzept eine lineare und statische Bedeutung zu ver-
leihen. Beim zweiten Diskurs, den ich nachfolgend untersuchen méchte, wird
deutlich, dass in der franzosischen Offentlichkeit jedoch noch eine andere
Deutung des Begriffs existiert, die auch mit einer stiarkeren Akzeptanz von
religids-kultureller Pluralisierung verbunden ist. Quantitativ eher marginal,
kann dieser Diskurs als »alternativ« bezeichnet werden, vor allem weil er eine
konkrete Reaktion auf die oben untersuchten Argumentationslinien darstellt.
Zuweilen scheint es sogar, dass er den strikten und polemischen Tonfall der
Autoren des dominanten Diskurses verstarkte.

Entdogmatisierung der laicité:
Der »alternative Diskurs«

Da dieser Diskurs in erster Linie als eine Antwort auf den zuvor analysierten
Diskurs gelten kann, bestand der pragnanteste Versuch der Autoren darin, das
Konzept der /aicité in ein pluralistisches Prinzip umzudeuten und eine alterna-
tive Lesart zu der obigen Version anzubieten. Ein hdufig angefiihrtes und
praktisch orientiertes Argument war dabei, dass sich das laizistische Prinzip
in staatlichen Bildungseinrichtungen seit seinen Anfdngen in erster Linie auf
Lehrkrifte und weniger auf Schiiler und Schiilerinnen bezog. Im Gegensatz
zum vorherigen Diskurs trafen die Autoren also eine Unterscheidung zwi-
schen Lehrenden und Schiilern: »Es liegt ein Missverstéindnis bei der Defini-
tion der Laizitdt vor: Der Inhalt der Lehre muss laizistisch sein, aber er darf
zugleich keinen Atheismus aufzwingen«, wie es Guy Sorman, der Heraus-

76

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

geber von L Esprit libre formulierte (Le Figaro, 27.10.1994; dhnlich Paul Ri-
ceeur und Monique Canto-Sperber in Le Monde, 11.12.2003).

Bei der Neuverortung und Verbreitung eines pluralistischen Verstéindnis-
ses der laicité kommt insbesondere dem Historiker und Soziologen Jean Bau-
bérot (Télérama, 16.10.1994) eine Schliisselfunktion zu. Wahrend er in den
ersten beiden Kopftuchdebatten noch iiberwiegend im Hintergrund agierte,
wurde er vor allem in der jlingsten Debatte zunehmend aktiv (z.B. Libération,
4.7.2003). Baubérot war iibrigens das einzige Mitglied der Commission Stasi,
das sich wihrend des Prozesses der Expertiseanhdrungen nicht hatte um-
stimmen lassen und bis zum Ende gegen ein generelles Kopftuchverbot vo-
tierte. Bei der Kopftuchfrage konzentrierten sich die Linien seiner Argumen-
tation auf einen, wie er selbst es nannte, »toleranten« Umgang mit diesem re-
ligiésen Symbol und allgemeiner mit der Teilhabe von Muslimen an der fran-
zbsischen Gesellschaft (dhnlich auch Frangoise Gaspard, Politis, 18.5.1995;
La Croix, 18.2.1995). Der Toleranzbegriff wird vor allem im Zusammenhang
mit der deutschen Kopftuchdebatte noch einmal von Interesse sein, weil er im
deutschen Kontext eine wesentliche Rolle spielte. An dieser Stelle sei nur so
viel gesagt, dass Baubérot Toleranz nicht mit bloer Duldung von kulturellen
Unterschieden gleichsetzte, sondern den Begriff eher im Sinne eines gegen-
seitigen Respekts deutete und dabei Konfliktpotenziale nicht von vornherein
ausschloss. Damit verband er vor allem die Notwendigkeit einer Gesellschaft,
sich kritisch mit den eigenen Priamissen und Traditionen auseinanderzusetzen,
anstatt normative Grundlagen festzulegen, anhand derer sich die »Duldung«
oder »Nichtduldung« von religids-kulturellen Unterschieden messen lasse.
Baubérot reagierte zudem recht ausdriicklich auf die Autoren des zuvor analy-
sierten Diskurses, die er als »Kampfer« fiir ein »zutiefst heiliges, hoch reli-
gidses« Verstdndnis von laicite bezeichnete (Télérama, 16.10.1994).

Bei diesem Diskurs lésst sich ferner ein flieBenderes Verstindnis von der
Trennlinie zwischen o6ffentlicher und privater Sphére beobachten. In Erinne-
rung rufend, dass der Mensch keine rein rationale Schopfung sei und auch
unfihig, sein Leben allein an abstrakten, universell giiltigen Richtlinien zu
orientieren, hoben die Autoren hervor, eine strikte Trennung zwischen 6ffent-
licher und privater Sphére sei unangebracht und unzumutbar. Entsprechend
betonten sie, dass sich kulturelle oder religiose Ausdrucksformen nicht auf
den privaten Raum begrenzen lieBen, sondern auch in 6ffentlichen Rdumen
eine Berechtigung finden miissten.

So deuteten die Autoren auch das Neutralititsprinzip auf andere Weise.
Sie hoben hervor, dass eine Neutralisierung der Personlichkeit und der reli-
gios-kulturellen Bindungen eines Individuums in der Offentlichkeit realitits-
fern und faktisch unmdglich sei. Dieser Laizititsdeutung zufolge sollten reli-
gidse Ausdrucksformen sowohl im privaten als auch offentlichen Raum zu-
lassig sein, sofern sie sich nicht gegen andere elementare Rechte und Freihei-

77

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ten richteten. Neutralitit wurde hier im Sinne einer »Indifferenz gegeniiber
der Differenz« verstanden, wie der Verfassungsrechtler Lemand (Le Nouvel
Observateur, 9.-15.11.1989) es formulierte. Lemand erinnerte dariiber hinaus
an das Prinzip der Religionsfreiheit und markierte damit ein wesentliches
Element dieses Diskurses.'” Wihrend im dominanten Diskurs Religionsfrei-
heit allein als Negativreferenz auftauchte, also das Kopftuch als eine unzulds-
sige Uberschreitung der Religionsfreiheit gedeutet wurde, bildete dieses Prin-
zip hier einen wesentlichen Pfeiler der Laizititsdeutung.

Mit dieser Akzentsetzung zeichnet sich der Diskurs auch durch ein grund-
sitzlich anderes Verstindnis der historischen Pramissen der franzdsischen
Republik oder gar von Geschichte allgemein aus. So betrachteten die Kom-
mentatoren laicité als eine verdnderbare und strittige Kategorie, ohne dabei
eine hegemoniale Deutung voranzustellen, wie es beispielsweise in der pro-
pagierten strikten Trennung zwischen Vernunft und Glaube deutlich gewor-
den ist. Im Gegensatz zur vorwiegend als areligios prasentierten franzosischen
Offentlichkeit unterstrichen diese Autoren den pluralistischen Charakter der
laicité, wonach eine Vielfalt von religiosen Beziigen und Ausdrucksformen
offentlich zuldssig sei. Im Gegensatz zur Dichotomie zwischen Glauben und
Vernunft lag hier eine pluralistisch definierte Interpretation vom Glauben vor.

Damit konnte diese Laizitdtsdeutung als »reflexiv« bezeichnet werden, da
die Autoren den Inhalt des Begriffs nicht ein fiir alle Mal festlegten, sondern
eher tiber mogliche und vielfiltige Inhalte nachdachten. Die Présidentin der
franzdsischen Menschenrechtsliga Madeleine Rebérioux (La Croix, 27.10.
1994) und einige andere Autoren beschrieben /aicité entsprechend als eine Art
Plattform, auf deren Grundlage eine stédndige Auseinandersetzung verschiede-
ner Akteure mit den ethischen und moralischen Grundlagen der franzdsischen
Gesellschaft stattfinden solle. Paul Lecoq (La Croix, 17.10.1989) konkreti-
sierte diese Idee und wandte sich damit wohl am klarsten von eindeutigen
Begriffsdeutungen ab, indem er schrieb, laicité sei eine »Lebenskunst, durch
die man lernt, miteinander zu leben, ohne dabei irgendetwas von seiner Per-
sonlichkeit zu leugnen«.

Diese Vorschldge kommen den Perspektiven von Jean Baubérot sehr na-
he. In seinen Publikationen (so vor allem 1990 und 2005) denkt Baubérot
einen »laizistischen Pakt« an, der auf einer flexiblen und reflexiven Interpre-
tation von laicité basiert und auch den Islam als integralen Bestandteil der
franzosischen Offentlichkeit in stindige Aushandlungsprozesse einschlieBt.
Die hier verfochtene Idee einer Redefinition von laicité besteht also vor allem
darin, die Dynamiken zu beriicksichtigen, die solchen Basisprinzipien inne-

17 Lemand représentierte zugleich eine generellere Haltung des franzdsischen
Staatsrates, der seine liberale Interpretation des laizistischen Prinzips etwa paral-
lel zum Inkrafttreten des Gesetzes zur laicité 2004 noch einmal bekriftigte
(Conseil d’Etat 2004).

78

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

wohnen — im Sinne eines Spiegelbildes der verdnderten sozialen, kulturellen
und religiosen Konstellationen der franzdsischen Gesellschaft, die sich durch
Einwanderungsprozesse von Muslimen verstirkt haben. Baubérot (7é/érama,
16.11.1994) machte dabei jedoch zugleich auf die unterschiedlichen Deu-
tungsweisen aufmerksam, die der Begriff zulasse: »Wir konnen die laicité als
eine Art Religion verstehen oder als Anti-Religion oder aber als einen Pro-
zess, dessen Ziel es ist, Pluralitit zu sichern.«

Diese Deutung betrachtet die Inhalte des laizistischen Prinzips weder als
festgelegt und distanziert sich damit auch von einem strikt normativen An-
satz, noch sieht sie den Islam a priori als eine gegebene Kategorie an, die sich
entweder mit der laicité vertrage oder ihr entgegenstehe. Daher ldsst sich die-
se Version von laicité als prinzipiell offen gegeniiber Religionsformen deuten,
die moglicherweise dem dominanten Verstidndnis von Religion als reine Pri-
vatangelegenheit zuwiderlaufen. Die Politikwissenschaftlerin Riva Kastorya-
no (Le Monde, 15.-16.12.1996) konkretisierte diesen Gedanken und warb im
Zusammenhang mit der Kopftuchfrage fiir Initiativen fiir eine 6ffentliche An-
erkennung des Islam in Frankreich, um der Einbettung von Muslimen in die
franzdsische Gesellschaft gerecht zu werden. Obwohl Kastoryano mit ihrem
Gedanken einer offiziellen Anerkennung des Islam einiges von den neueren
Entwicklungen vorweggenommen hat, scheinen sich ihre Vorstellungen nicht
génzlich mit den Primissen der gegenwirtigen staatlichen Islampolitik zu de-
cken. Denn Kastoryano betonte, dass mit der offiziellen Anerkennung des
Islam als drittstiarkste Religion zugleich ein grundsétzlich verdndertes Ver-
standnis von Religion im 6ffentlichen Raum Frankreichs einhergehen misse.
Entgegen des Diskurses der strikten Kopftuchgegner, die das Prinzip der lai-
cité in der Regel ahistorisch deuteten, ist dieser Ansatz von dem Wunsch ge-
pragt, den Begriff in seinen zeitlichen und rdumlichen Dynamiken immer
wieder neu zu bestimmen.

In diesem Zusammenhang boten einige Kommentatoren zugleich alterna-
tive Strategien der Integrationspolitik an. Wahrend Integration in der franzdsi-
schen Offentlichkeit und auch im dominanten Diskurs in der Kopftuchdebatte
zumeist eine einseitige Aneignung der Einwanderer von vorgegebenen Nor-
men impliziert, verstand dieser Diskurs darunter primér die soziale Eingliede-
rung in ein Gemeinwesen. Aus diesem Blickwinkel qualifizierten einige Au-
toren die ausschlieBende Wirkung der franzdsischen Integrationspraxis als
»restriktiv und drakonisch« (Jean-Jacques Delfour, Libération 20.10.1994).
Der erste Leiter der anti-rassistischen Organisation SOS-Racisme, Halem
Désir (Le Monde, 10.11.1989), war wohl am deutlichsten in seiner Kritik an
der franzosischen Integrationspolitik. Er forderte, die Leitlinien grundsétzlich
zu liberdenken und sie stirker auf die soziale und wirtschaftliche Eingliede-
rung von Einwanderern auszurichten. Bei diesem Plddoyer fiillte Désir auch
den Begriff der Gettoisierung mit anderen Inhalten, als es in der franzdsischen

79

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Offentlichkeit iiblich ist. Wihrend Gettobildung zumeist als selbst verschul-
detes Phianomen von Einwanderern betrachtet wird, iibertrug Désir die Ver-
antwortung in erster Linie auf franzdsische Autorititen:

»Fir die breite Masse der Bevolkerung ist es nicht die Integration, die voranschrei-
tet, sondern eine Verteilung von Wohnraum nach rassistischen Kriterien. Es gibt ei-
ne klare Linie zwischen schicken und schockierenden Wohnvierteln. Was in den Ci-
tés voranschreitet, ist, von wenigen Ausnahmen abgesehen, nicht die Integration,
sondern die Hoffnungslosigkeit, die Wut, Drogenprobleme und eine Polizeipra-
senz.«

Désirs Kommentar stellt gleichsam die unter franzosischen Intellektuellen und
Politikern geldufige Praxis in Frage, die sogenannten angelséchsischen Ge-
sellschaften als schwarze Schafe zu brandmarken und damit das faktische Be-
stehen von gettodhnlichen Wohnvierteln in franzdsischen Vorstadten zu leug-
nen. Damit spiegelt sein Kommentar den Tenor dieses Diskurses wider, der
generell die Kluft zwischen Grundsétzen und sozialen Realititen der franzosi-
schen Gesellschaft deutlich machte, insbesondere im Hinblick auf das Gleich-
heitsprinzip. Jean-Luc Porcédo (L’éveénement du jeudi, 7.-13.9.1995), der
selbst in Randgebieten franzdsischer Vorstddte geforscht hat, erinnerte bei-
spielsweise an die Schwierigkeit, in diesen sozialen Rdumen eine strikte Ver-
sion von laicit¢ anzuwenden. Diese differenzierte Betrachtung bildet einen
klaren Gegensatz zum Gedanken einer »gemeinsamen Welt, in die sich Ein-
wanderer und deren Nachkommen ungeachtet ihres Hintergrunds und sozialer
Umstinde einzufiigen haben. Im Gegenteil wird hier an die Notwendigkeit
erinnert, Integrationsstrategien an konkrete soziale, wirtschaftliche und kultu-
relle Konstellationen anzupassen.

Ausdriicklicher Befiirworter eines Uberdenkens der franzosischen Ein-
wanderungspolitik war beispielsweise der Philosophieprofessor Jean-Jacques
Delfour (Libération, 20.10.1994). Wihrend er filir eine grundsitzliche Revi-
sion des Umgangs mit Muslimen in Frankreich plddierte, zog Delfour direkte
Analogien zur Kolonialepoche und erinnerte an die Parallelen zum heutigen
Kampf gegen das Kopftuch: »Das Kopftuch herunterzureiflen, wiirde das
nicht Erinnerungen an diese bitteren Zeiten des Kolonialismus und der Entko-
lonialisierung wachrufen?« Obgleich Delfour sein Argument nicht weiter aus-
fiihrte, machte er damit auf die delikate Phase des algerischen Unabhéngig-
keitskampfes aufmerksam, in der der Kampf gegen die Verschleierung zu
einem symbolischen Akt der kulturellen (Riick-)Eroberung Algeriens avan-
ciert war.

In direkter Antwort auf den offenen Brief der fiinf Philosophen unterstrich
auch der Soziologe Alain Touraine (Le Nouvel Observateur, 16.-22.11.1989;

80

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

Politis, 9.-15.11.1989) zumindest in der ersten Kopftuchauseinandersetzung,'®
dass das dominante Verstdndnis von Integration zwangsldufig die Lebensge-
schichten bestimmter Gruppen herabsetze, die von den Prozessen der Nor-
menbildung von vornherein ausgeschlossen seien. Zudem warf Touraine den
Autoren des dominanten Diskurses vor, dass sie die ethische Impragnierung
des franzosischen Nationalstaates negieren wiirden und erinnerte daran, dass
auch Frankreich auf bestimmten Traditionen fule und keineswegs rein abs-
trakten Prinzipien folgte.

Dieses pluralistische Verstindnis von [aicité féllt mit einem politisch-
philosophischen Diskurs zusammen, der unterstreicht, dass Konzepte wie die-
ses in Einklang mit den verdnderten sozial-kulturellen Konstellationen der
franzdsischen Gesellschaft erweitert werden sollten und dem Islam entspre-
chend ein legitimer Platz in der franzdsischen Offentlichkeit zugestanden
werden miisste (z.B. Jamous 1996; Baubérot 1990, 1996b und 2000; Willaime
1991; Wieviorka 2003; Khosrokhavar 2004). Wie weitreichend dieses refle-
xive Verstidndnis von [aicité bei ganz konkreten und praktischen Fragen ist,
bleibt allerdings ambivalent, insbesondere wenn wir uns die Konnotationen
einiger Autoren mit dem Kopftuch ansehen. Genauer gesagt, fand die Idee
von einer offenen pluralistischen Offentlichkeit, wie sie beispielsweise Bau-
bérot vorschlug, durchaus wieder Grenzen, sobald es konkreter um die Frage
ging, ob das Kopftuch in 6ffentlichen Einrichtungen legitim sei oder nicht. So
wurde das Kopftuch auch in diesem Diskurs teilweise als unzuldngliches Ab-
weichen von der Norm interpretiert, in die sich die jungen Frauen im Idealfall
einfiigen sollten. Und auch hier war zuweilen vom »Kommunitarismus« als
dem »groBten Feind der Republik« die Rede, wie es Bruno Etienne formulier-
te (Le Nouvel Observateur, 24.2.-2.3.1994). Die Griinde fiir die Verbreitung
des Kommunitarismus unter franzosischen Muslimen wurden hier allerdings
weniger bei den Muslimen selbst gesucht, sondern durchweg als inhdrentes
Problem der franzosischen Gesellschaft gedeutet. In beiden Diskursen aber
wurde der Kommunitarismus als eine Bedrohung empfunden, wobei auch hier
die meisten Autoren diesen Begriff nicht ndher bestimmten (siehe auch Tho-
mas 2006: 240).

Ich interpretiere diesen Konsens iiber eine feindselige Bedrohung fiir die
franzdsische Gesellschaft durch gemeinschaftlichen Partikularismus in erster
Linie als ein Produkt der republikanischen Tradition, in der auch die Autoren
des alternativen Diskurses eindeutig standen und die sie entweder nicht hin-
terfragen wollten oder konnten. Allerdings liegen einige deutliche Unter-
schiede in der Nuancierung und Affirmation dieser Tradition vor. So kdnnte

18 Touraine sprach sich im Zusammenhang mit der Commission Stasi, an der er als
Wissenschaftler beteiligt war, wie die Mehrheit fiir ein generelles Kopftuchver-
bot an Schulen aus. Auch in einem Beitrag (Le Monde, 9.5.2005) verteidigte er
das Gesetz zur laicité als Bollwerk gegen die »Penetration von Integrismen.

81

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

man die Version des zweiten Diskurszirkels als »progressiven Republikanis-
mus« bezeichnen. Wahrend der erste Diskurszirkel eine franzosische Identitét
zu fixieren oder zu konstruieren versuchte, lag das Anliegen der Autoren des
anderen Zirkels darin, diese Identitét kritisch zu hinterfragen und sich dabei
mit den Herausforderungen der verdnderten religids-kulturellen Konstellation
Frankreichs auseinanderzusetzen. Diese Unterschiede sind natiirlich beacht-
lich und sollten nicht unterschitzt werden. Wie bewerteten nun die Autoren
dieses Diskurses das islamische Kopftuch und damit die sichtbare Prisenz
von Muslimen in Frankreich?

Das Kopftuch als Zeichen fiir soziale Ausgrenzung

Die Kommentatoren dieses Diskurszirkels verteidigten nur in seltenen Féllen
das Recht auf das Kopftuch oder duBlerten generell Sympathie fiir 6ffentlich
sichtbare Religiositdt. Dieser Diskurs zeichnet sich eher durch den Versuch
aus, die iiberwiegend negativen Referenzen des Kopftuchs zu entkriftigen,
die in allen drei Wellen der Debatten prasent waren. Im Hinblick auf die Be-
schreibungen des Kopftuchs lassen sich die Argumentationen grob in zwei
Kategorien unterteilen. Eine Gruppe von Autoren argumentierte auf empiri-
scher Grundlage und beschrieb das Kopftuch als einen in Frankreich veran-
kerten sozialen Faktor. Eine andere Gruppe argumentierte eher auf theoreti-
scher Grundlage und verwies auf die Pluralitit von Zeichen und Symbolen,
ohne dabei dem Kopftuch spezifische soziale Bedeutungen zuzuweisen.

Diese Autoren erinnerten vor allem an die Notwendigkeit, die Bedeutun-
gen von Zeichen und Symbolen zu kontextualisieren. Sie betonten, dass, wie
bei allen religiésen Symbolen, auch dem Kopftuch keine einheitliche, a priori
gegebene Bedeutung zugeschrieben werden kdnne. Stattdessen bediirften sei-
ne moglichen Inhalte einer kontextgebundenen Interpretation. Jean-Jacques
Delfour (Libération, 20.10.1994) kommentierte beispielsweise:

»Wenn die Schule ein Ort des Lernens sein soll, dann genau deshalb, weil die Deu-
tung von sozialen, kulturellen und historischen Zeichen eine Decodierung erfordert,
eine Interpretation, eine Semiologie. Es muss auch erlaubt sein, dieses Verbot von
religiésen Zeichen, die als zu sichtbar deklariert werden, ein wenig paradox zu fin-
den, wenn dem nicht einmal eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dem Status
dieses Symbols vorausgegangen ist, die zumindest ansatzweise seine politische, his-
torische und theologische Semiologie erhellen wiirde.«

Delfour reagierte direkt auf die Kommentatoren des ersten Diskurszirkels und
betonte deren Unfihigkeit, aus ihrem eigenen Referenzrahmen herauszutreten
und das Kopftuch dekontextualisiert und monolithisch zu deuten. Er sprach
einen weiteren wesentlichen Punkt an, der auch im Hinblick auf das 2004

82

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

verabschiedete Gesetz zur laicité relevant ist, in dem die bei der Kopftuchfra-
ge geldufige Unterscheidung zwischen yauffélligen« und »diskreten« religio-
sen Symbolen rechtlich kodifiziert wurde. Delfour machte in diesem Zusam-
menhang darauf aufmerksam, ein Zeichen konne schlechthin nicht diskret
sein, wenn es als Zeichen gelten wiirde. Ebenfalls mit theoretischem Ansatz
argumentierend, trieb der Philosoph und Islamwissenschaftler Mohammed
Arkoun (Le Figaro, 15.11.1989) dieses Argument noch etwas voran:

»Wenn ich >koranisches Kopftuch« hore, eine skandaldse Erfindung, oder »Tscha-
dor¢, ein Kampfwort wegen seines persischen Ursprungs und seiner iranischen Kon-
notationen, kann ich dazu nur sagen, dass es einen Wunsch geben muss, Angst zu
verbreiten, indem vermehrt eine soziale Metaphorik verbreitet wird, die feindselig
gegeniiber der Prasenz des Islam und Muslimen in Frankreich ist.«

Arkoun bemerkte iiberdies, dass das Kopftuch nicht das einzige sichtbare Zei-
chen fiir religidse oder kulturelle Zugehdorigkeit sei, sondern dass die franzosi-
sche Offentlichkeit stattdessen von einer Vielfalt von Symbolen durchdrungen
wire, die bei einer ausschlieBlichen Konzentration auf das Kopftuch allzu
leicht aus dem Blickfeld geraten wiirde. Arkoun war einer der wenigen Auto-
ren in der franzosischen Debatte, der auch auf die dsthetische Dimension des
Kopftuchs aufmerksam machte: »Das Kopftuch kann aus ganz unterschiedli-
chen Motiven getragen werden, aus rein dsthetischen bis hin zu rein religidsen
oder ideologischen. Nach der Affare von Creil verliert es jedoch all seine Nu-
ancen, um nur noch ein Zeichen fiir die Reaktion auf eine arbitrir eingestufte
Macht zu werden.«

Jean Pierre Dacheux (La Croix, 13.5.1989) von der Sozialistischen Partei
argumentierte auf dhnliche Weise: »Falsch sind Ostentativitit und Bekeh-
rungseifer, aber nicht das Tragen bestimmter Kleider an sich.« (Ahnlich auch
Odon Vallet in Le Monde 30.5.2003.) Wie bei ihrer Interpretation von laicité
vermieden es diese Autoren folglich, das islamische Kopftuch mit ganz be-
stimmten Inhalten und Deutungen zu versehen. Indem sie im Gegenteil vor
allem die Notwendigkeit betonten, die Bedeutungen religiéser Symbole zu
entschliisseln und hinter die polarisierende Tendenz der strikten Kopftuch-
gegner zu schauen, offenbart ihr Diskurs grundsitzlich eine Offenheit gegen-
iiber einer Pluralitdt von Sichtweisen. Konkreter brachen diese Kommentato-
ren mit der gdngigen Logik, das islamische Kopftuch generell als ein politi-
sches Symbol zu deuten und entsprechend von vornherein als schidlich abzu-
urteilen. Der Ruf nach einer Neubetrachtung des laizistischen Prinzips und
eines sensiblen Umgangs mit religiésen Symbolen kann aber nicht mit einer
generellen Verteidigung des Kopftuchs gleichgesetzt werden, wie sie uns bei-
spielsweise in der deutschen Kopftuchdebatte begegnen wird (siche Kapitel
3). Es handelt sich eher um einen Appell, die eigenen Pramissen kritisch zu

83

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

iiberdenken, was dennoch als ein vorsichtiges Engagement zur Verteidigung
junger Kopftuch tragender Frauen gelesen werden kann. Sieht man sich die
zweite und hiufiger vorkommende Argumentationsweise dieses Diskurses an,
so wird deutlich, dass die meisten Autoren die Verschleierung in Frankreich
gleichwohl mit einem gewissen Unbehagen betrachteten.

Hier handelt es sich um eine Position, die in den spéteren Etappen der
Debatte artikuliert wurde, nachdem die ersten soziologischen Untersuchungen
zur Kopftuchproblematik ver6ffentlicht worden waren. Neben den Soziologen
Frangoise Gaspard und Farhad Khosrokhavar (1995) ist Hanifa Cherifi zu
nennen. Cherifi war in die Kopftuchfrage aufgrund ihrer Rolle als »Media-
torin«'® involviert und verdffentlichte vor allem ihre Beobachtungen aus dem
Schulalltag mit jungen bedeckten Frauen. Damit vermittelte sie durch ihre
eigene Brille die Perspektive der betroffenen Frauen, die in der Kopftuchde-
batte ansonsten deutlich zu kurz gekommen war, und korrigierte einige we-
sentliche Missverstédndnisse des dominanten Diskurses tiber Kopftuch tragen-
de Frauen. Vor allem hob sie den freiwilligen Charakter der Verschleierung
unter jungen Musliminnen hervor. Ihrer Interpretation zufolge handelte sich
bei diesem Phdanomen um Aushandlungsprozesse zwischen den jungen Frauen
und ihrem Familienmilieu. Dem Kopftuch wurde hier primér ein instrumen-
teller Gehalt zugeschrieben. Die jungen Frauen, so Cherifi, wiirden sich bede-
cken, um sich innerhalb einer strikten und hierarchischen Familienstruktur
gewisse Freiheiten zu erkdmpfen, die sie auf diese Weise islamisch legitimier-
ten. Im Gegensatz zur geldufigen Auffassung, das Kopftuch sei per se ein Ins-
trument der Unterdriickung, unterstrich die Autorin: »Diese Aktivistinnen
erleben den Schleier als ein Mittel, um personliche Freiheit zu gewinnen, in-
dem sie sich liber ihre Eltern stellen und iiber die kulturellen Traditionen ihres
Milieus« (Le Nouvel Observateur, 14.-21.11.1996). Mit ihren Beobachtungen
kiindigte Cherifi gewissermallen in Kurzform die Ergebnisse der soziologi-
schen Studien iiber die Praxis der Verschleierung in Frankreich an, die seit
Mitte der 1990er Jahre erschienen sind (Gaspard/Khosrokhavar 1995; Venel
1999; Boubaker 2004).

Die Soziologin Francoise Gaspard (Politis, 18.5.1995; La Croix, 18.2.
1995), die in dieser Hinsicht gemeinsam mit Farhad Khosrokhavar Pionier-

19 Im Anschluss an die erste Kopftuchdebatte setzte die franzdsische Regierung
eine Gruppe sogenannter »Mediatorinnen« in jenen Schulen ein, die als »proble-
matisch« eingestuft wurden. Deren Rolle bestand darin, im Konfliktfall zwi-
schen den jungen Frauen und den verantwortlichen Lehrern zu vermitteln und,
wenn ndtig, auch mit rechtlichen oder politischen Institutionen zu verhandeln.
Wie auch im Tenor dieses Diskurses anklingt, bestand das iibergeordnete Ziel
im Prinzip darin, die jungen Frauen davon zu iiberzeugen, ihre Kopftiicher ab-
zunehmen, und weniger darin, die Lehrer zu tiberzeugen, dass das Kopftuch ein
legitimer Ausdruck von religids-kultureller Zugehorigkeit im Schulalltag sein
konne.

84

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

arbeit geleistet hatte, beteiligte sich ebenfalls mit dhnlichen Schlussfolgerun-
gen wie Cherifi an der 6ffentlichen Auseinandersetzung. Sie charakterisierte
das Kopftuch in erster Linie als Ausdruck eines Kompromisses zwischen den
jungen Frauen und ihren Eltern. Thr Plidoyer gegen einen Ausschluss von
Kopftuch tragenden Schiilerinnen aus dem 6ffentlichen Bildungssystem rich-
tete sich vor allem auf die Folgen, die sie damit fiir junge Frauen voraussah.
Sie mahnte an, dass ein Verbot die Frauen in die Hénde islamistischer Zirkel
treiben und eine ablehnende Haltung gegeniiber der franzdsischen Gesell-
schaft provozieren wiirde. Gaspard sprach ferner die Notwendigkeit an, die
Verschleierung in Frankreich in ihren konkreten lokalen, also franzosischen
Bedeutungen zu untersuchen und nicht weiterhin generell im Sinne eines im-
portierten und externen Phdnomens. Damit sprach sie einen wesentlichen
Punkt an, der sich vor allem gegen die hdufige Dekontextualisierung sozial-
religidser Praktiken in Frankreich richtete (dhnlich auch Khosrokhavar in Le
Monde, 20.11.2003 und Libération 30.11.2003).

An einigen Stellen klingen in Gaspards Argumentation allerdings bemer-
kenswerte Widerspriiche an, die ich deshalb fiir erwdhnenswert halte, weil sie
eine generellere Tendenz dieses Diskurszirkels und auch einiger soziologi-
scher Untersuchungen zu jungen Musliminnen in Frankreich widerspiegeln.
Einerseits ndmlich hob die Autorin die vielfiltigen Motive junger Frauen in
Frankreich hervor, sich fiir das Kopftuch zu entscheiden. Auf der anderen Sei-
te jedoch betonte sie, das Kopftuch sei in erster Linie ein Symbol fiir die Re-
aktion auf soziale Ausgrenzung und auf Stigmatisierung. Damit kommt sie
der Argumentation einiger Experten fiir den Islam in Frankreich nahe, die die
»Re-Islamisierung« unter jungen Muslimen primér als Ausdruck einer Reak-
tion auf Exklusion und damit allein als Zeichen von Identitétspolitik deuten.
Eine mogliche Kontinuitdt von islamischen Traditionen unter den jiingeren
Generationen von Muslimen wird mit dieser Einschitzung gewissermal3en
von vornherein fiir nichtig erklart. Wichtiger scheint mir aber, dass bei genau-
er Betrachtung auch diese Interpretation ein eingeschrinktes und exklusives
Verstidndnis von Mitgliedschaft zum Vorschein bringt. Wenn das Kopftuch
allein im Sinne einer Reaktion auf negative Effekte von Ausschluss und
Stigmatisierung verstanden wird, folgt daraus, dass ihm keine eigene, legitime
Symbolik zugewiesen wird. Dieser Auffassung nach wiirde eine inklusivere
Integrationspolitik die jungen Frauen dazu motivieren, das Kopftuch eigen-
hindig abzunehmen. Damit werden allerdings die etlichen Beispiele iiberse-
hen, bei denen sichtbar gemachte Islamisierung keineswegs allein ein reakti-
ves Korrektiv auf sozialen Ausschluss und damit ein reines Klassenphdnomen
ist, sondern von einer inneren Disposition und von einem bewussten Bezug zu
islamischen Traditionen getragen wird (siehe Teil 2).

Damit offenbaren auch die Autoren dieses Diskurszirkels zuweilen ein
recht deutliches Unbehagen gegeniiber dem Phanomen der Verschleierung in

85

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Frankreich, das noch klarer zutage tritt, wenn man sich das fernere Ziel an-
schaut, das sich auch mit einer liberaleren Haltung gegeniiber dem Kopftuch
verband. Der entsprechende Vorschlag war, das Kopftuch zeitweise zu tole-
rieren, um es irgendwann wieder loszuwerden. Gaspards (Politis, 18.5.1995)
Argumentation zeigt diese Haltung besonders deutlich auf:

»Es sind gerade die Kopftuch tragenden Frauen, die es am ndotigsten haben, unsere
Schulen zu besuchen. Um sich Wissen anzueignen, um Diplome zu sammeln, die
ihre berufliche und soziale Integration erleichtern. Um junge Frauen zu treffen, die
klar und deutlich davon iiberzeugt sind, den Mannern nicht unterlegen zu sein.«*°

Folglich wurde auch in dieser Einschitzung die franzosische Schule als eine
Institution mit heilsamen Effekten fir Muslime betrachtet, deren Priamissen
kein Gegenstand grundsétzlicher Debatten oder Reflexionen waren. Auch die
Auswahl von Sprachkonfigurationen wie »diese Frauen«, die »unsere Schu-
len« besuchen sollten, macht deutlich, dass Frauen mit Kopftuch (noch) nicht
génzlich als vollstdndige Mitglieder der franzdsischen Gesellschaft betrachtet
wurden, sofern sie nicht bereit waren, sich des Kopftuchs zu entledigen. Auch
hier lésst sich also ein gewisser paternalistischer Zug nicht leugnen von jenen,
die »es bereits wissen«, gegeniiber jenen, »die noch zu lernen haben«. Daher
wiirde ich das zum Teil anklingende Plddoyer zur Anerkennung von Differenz
mit einer gewissen Vorsicht betrachten, weil Anerkennung in erster Linie im
transitiven Sinne gedacht war. Religiose Bekenntnisse — hier in Form des
Kopftuchs — sollten anerkannt werden, um sich ihrer anschlieend entledigen
zu konnen, wie Gaspard (ebd.) es selbst am deutlichsten formulierte: »Es ist
besser, dazu beizutragen, dass die Schleier fallen, als sie herunterzureiflen —
was Proselyten produziert — oder die Frauen auszuschlieBen — was sie von
einer Sozialisierung nach franzosischer Art abhalten wiirde.« So wurde auch
hier, zumindest teilweise, die franzdsische Norm als ultimatives Ideal angese-
hen, das sich mit Kopftuch bedeckte Frauen aneignen sollten (dhnlich die
Argumentation von Paul Ricceur und Monique Canto-Sperber in Le Monde,
11.12.2003). Auch hier wird eine allmdhliche Distanzierung von Religiositit
als notwendiger Schritt zur Erlangung individueller Autonomie und Freiheit
betrachtet.

An entscheidenden Punkten offenbarte folglich auch der minoritire Dis-
kurs in Frankreich Ziige eines exklusiven Staatsbiirgerschaftsverstdndnisses,

20 Ahnlich schreibt Gaspard auch in einem gemeinsam mit Etienne Balibar, Said
Bouamama, Cathrine Levy, Pierre Tévanian verfassten offenen Brief gegen ein
generelles Kopftuchverbot (Libération, 20.5.2003): »In jedem Fall kann man ih-
nen helfen, sich zu emanzipieren, indem man sie in die laizistische Schule auf-
nimmt und ihnen die Mdoglichkeit zur Autonomie gibt, wiahrend man sie zur
Unterdriickung verdammt, wenn man sie ausschlief3t.«

86

- am 14.02.2026, 08:10:24,


https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

indem er religiose Pluralitdt nur insoweit gelten lief3, als sie einen bestimmten
Konsens nicht antastete. Entsprechend wollte man religiose Unterschiede in
der Offentlichkeit willkommen heiBen, um sie anschlieBend wieder in Gleich-
formigkeit zu verwandeln: »Die Frauen, die sich bedecken, werden nach eini-
gen Jahren in der franzdsischen Schule wie alle anderen werden: Atheisten
oder Gldubige, in jedem Fall wird ihre Haltung mit dem franzdsischen Leben
kompatibel sein.« (Sorman, Le Figaro, 27.10.1994) Obgleich die Autoren
also eine Kontextualisierung der Bedeutungen des Kopftuchs anmahnten und
sich gegen einen generellen Ausschluss Kopftuch tragender junger Frauen
aussprachen, betrachteten auch viele von ihnen bedeckte Frauen letztlich als
Opfer von geschlechtlicher Ungleichheit, die es durch einen Normalisie-
rungsprozess zu beseitigen galt. Die Philosophen Paul Ricceur und Monique
Canto-Sperber (Le Monde, 11.12.2003) erinnerten an diese padagogische
Aufgabe der franzdsischen Schule:

»Ist die Schule nicht ein Ort, an dem diese jungen Frauen die Erfahrung der Gleich-
heit zwischen Jungen und Madchen machen kénnen? Das Kopftuch stigmatisiert sie
als Frauen, aber zugleich behandeln sie die Lehrer und die anderen Schiiler als Glei-
che [...]. Man kann sich wiinschen, dass die jungen Méadchen letztlich das Kopftuch
ablegen. Sie werden das aber nur tun, wenn die Schule ihnen erlaubt, die Geschlech-
tergleichheit und eine Form des gegenseitigen Respekts tagtdglich zu erleben. Sich
fiir den Ausschluss zu entscheiden bedeutet, sie von dem einzigen Zugang zu dieser
Erfahrung von Freiheit zu entheben.«

Letztlich implizierte also auch hier fiir (muslimische) Frauen das Ideal von
Selbstbestimmung und Freiheit, sich vom Kopftuch zu »befreien«. Die pid-
agogisch motivierte Botschaft lautete in dieser Argumentation, dass »wir«
»ihnen« die Fahigkeit der Selbstbestimmung vermitteln sollten, weil das
Kopftuch auch hier als Ausdruck eines Mangels an Freiheit und Autonomie
galt. An entscheidenden Punkten, ndmlich genau dann, wenn die Forderungen
nach Anerkennung bestimmter Praktiken, die moglicherweise von der Norm
abwichen und damit eine tief greifende Reflexion der eigenen Pramissen be-
dingten, eingeldst werden sollten, offenbart auch dieser Diskurs seine Ein-
schriankungen. Ebenso tritt auch der Glaube an die Integrations- und Normali-
sierungskraft der franzosischen Schule deutlich zutage. In letzter Instanz wa-
ren sich auch die meisten Autoren dieses kritischen Diskurses einig, dass es
fiir Frankreich gesiinder wire, wenn die Kopftiicher allméhlich von der fran-
zosischen Bildflache verschwinden wiirden. Dieser Konsens fand in den Dis-
kussionen und Entscheidungen der Commission Stasi seine jiingste und kodi-
fizierte Entsprechung (vgl. Asad 2006).

Wenngleich von einer selbstkritischen Einschidtzung der franzosischen
Gesellschaft begleitet, ist ein Unwohlsein gegeniiber &ffentlich zum Ausdruck

87

- am 14.02.2026, 08:10:24,


https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

gebrachten Beziigen zu einer Religionsgemeinschaft, insbesondere zum Is-
lam, auch in diesem Diskurs priasent. Wéahrend der erste Diskurszirkel vor-
wiegend fiir rigorose Sanktionen gegen den »Kommunitarismus« und ent-
sprechend fiir ein generelles Kopftuchverbot plddierte, boten die Autoren des
zweiten Diskurszirkels Losungsvorschldge an, die ich als eine »sanfte Kon-
version« bezeichnen wiirde. Damit verband sich das padagogische Ziel, Mus-
lime mit Uberzeugungskraft zu motivieren, ihren Glauben in der Privatsphire
auszuleben und nach und nach zu »diskreten« Gliubigen zu werden. Es han-
delte sich nicht um beschleunigte und forcierte Assimilation, sondern um eine
allméhliche, mit padagogischem Geschick begleitete Integration. In dieser
Version wird Andersartigkeit nicht ausgeschlossen oder bestraft, sondern sie
wird normalisiert, um schlieBlich der konstruierten Gemeinschaft angeglichen
zu werden. Damit argumentierte also auch dieser Diskurs innerhalb der im
republikanischen Modell verfiigbaren Muster.

Dennoch sollten die grundlegenden Unterschiede dieser beiden Diskurse
nicht voreilig vermengt werden, insbesondere was ihre politischen Implika-
tionen betrifft, wenngleich dies nicht das Hauptanliegen dieser Untersuchung
ist. Wahrend Kopftuch tragende Frauen im ersten Fall vor eine ausweglose
Situation gestellt wurden, sich dominanten Regeln schlicht anzupassen, eroff-
net der alternative Diskurs potenziell Réume fiir kulturelle Vielfalt. Allerdings
bleibt anzumerken, dass der Minderheitsdiskurs in seinen politischen Konse-
quenzen zunehmend an Schlagkraft eingebiifit hat, selbst wenn sich die Be-
fiirworter einer selbstreflexiven Deutung von laicité und einer differenzierten
Betrachtung des Kopftuchs offensiver artikuliert haben mogen (z.B. offener
Brief in Libération, 20.5.2003). Sieht man die Prozesse der Meinungsbildung
und gravierender noch die Wege zur Gesetzgebung an, so ist eigentlich nur
Lorceries Einschétzung (2005: 25) zuzustimmen, dass der Minderheitsdiskurs
im franzdsischen Kopftuchstreit eine »machtlose Gegen-Koalition« geblieben
ist.

Bei der nachfolgenden Rekonstruktion der konzeptionell-geschichtlichen
Entwicklung des laicitée-Begriffs wird sich herausstellen, dass sich dieses
Konzept keineswegs so monolithisch darstellt, wie es von der Mehrheit der
Intellektuellen und Politiker in der Kopftuchdebatte prisentiert worden ist.
Anhand des Laizitétsbegriffs mochte ich eines von zahlreichen Beispielen fiir
die Pluralitét politisch-sozialer Konzepte der franzdsischen Gesellschaft auf-
zeigen.

88

- am 14.02.2026, 08:10:24,



https://doi.org/10.14361/9783839404102-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

