
Raters (48177) / p. 251

4. Kapitel

Die Ästhetik des
Second-Oxford-Hegelianismus
im Kontext

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 252

Ise Raters:

Ausgesprochen originelles, expressives und schönes Kunstwerk,
allerdings ganz ohne physische Gedächtnisstütze.

(Berlin 2003)

252 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 253

Am Ende des 19. Jahrhunderts gerät die schönheitsfixierte Ästhetik
der angelsächsischen Romantik ins philosophische Abseits. Selbst
unter den idealistischen Philosophen und Metaphysikern findet sie
keine wirklichen Anhänger mehr. Statt dessen etabliert sich in den
letzten Jahren des 19. Jahrhunderts im Kontext des ›Oxford-Idealis-
mus‹ eine Ästhetik des Gefühls, die deutlich von Hegels Ästhetik
geprägt ist.

1. Die Entstehung des Oxford-Idealismus

Seinen wichtigsten Vorläufer hat der Oxford-Idealismus im soge-
nannten ›Englischen Neuidealismus‹, einer philosophischen Bewe-
gung, die sich in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts im Kontext
der Scottish School von Thomas Reid formierte und die sowohl an die
Early English Divines als auch an die Cambridge Platonists anknüpf-
te.1 Zugerechnet werden hier Sir William Hamilton2, William Whe-
well3 und Henry Longueville Mansel4. Man weiß heute noch von den
Neuidealisten, weil ihre Kant-Kritik durch Coleridges Schrift Aids to
Reflection vermittelt in den späten zwanziger Jahren des 19. Jahr-
hunderts einer relativ breiten philosophisch interessierten Öffent-
lichkeit bis in die U.S.A. hinein bekannt wurden.5 Erste Kritiker6 des

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 253

Die Entstehung des Oxford-Idealismus

1 Vgl. die Anmerkung 13 in Kapitel 2.
2 Sir William Hamilton (1805–1865) war Professor für Metaphysik und Logik in Edin-
burgh. Seine wichtigsten Werke sind Discussion on Philosophy and Literature von 1852
und Lectures on Metaphysics von 1859. Kritik an Hamiltons Philosophie formuliert
Mill, John Stuart: An Examination of Sir Hamilton’s Philosophy von 1865.
3 Als William Whewells (1794–1866) Hauptwerk gilt History of the Inductive Sciences
von 1837.
4 Als Henry Longueville Mansels (1820–1871) Hauptwerk gilt Limits of Religious
Thought von 1858.
5 Laut Perry ist das Denken der Neuidealisten wesentlich durch eine Adaption der Phi-
losophien von Kant und Fichte von einem religiös-spiritualistischen Standpunkt aus
geprägt. Perry, Ralph Barton: Philosophy of the Recent Past. An Outline of European
and American Philosophy since 1860. London 1927, 15.
6 Nach Passmore waren beide als Systematiker unbedeutend. Passmore, John: A Hun-
dred Years of Philosophy. Bungay Suffolk 1957/21966, 52. Vgl. zum Oxford-Idealismus
(in Auswahl) außerdem auch Collingwood, Robin George: Ruskin’s Philosophy. In ders.:
Essays in the Philosophy of Art. Hrsg. v. A. Donagan. Bloomington 1964, 25; sowie
Muirhead, John H.: The Platonic Tradition in Anglo-Saxon Philosophy. Studies in the
History of Idealism in England and America. London 1931; sowie Anderson P. R.; Fisch,
M. H.: Philosophy in America, from the Puritans to James. New York 1939; sowie Cun-

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 254

englischen Neuidealismus waren die Cambridger Philosophen John
Grote7 und James F. Ferrier8.

(a) Der First-Oxford-Idealismus. Die Geschichte nimmt ihren Lauf,
als im Jahr 1865 das Buch The Secret of Hegel des schottischen Phi-
losophen J. H. Stirling9 erscheint und einen regelrechten Hegel-
Boom entfacht. Von heute auf morgen liegt Hegels Philosophie so
sehr im Trend, daß William James von einem »Hegel-Enthusias-
mus«10 spricht. Jetzt geht es Schlag auf Schlag. Im Jahr 1874 folgt
die kommentierte englische Übersetzung von Hegels Wissenschaft
der Logik von William Wallace. Im Jahr 1883 veröffentlicht der Glas-
gower Philosoph Edward Caird11 ein Buch mit dem schlichten Titel

254 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

ningham, Custavus Watts: The Idealistic Argument in Recent British and American
Philosophy. New York 1933; sowie Pucelle, J.: L’Idealism en Angleterre de Colerdige á
Bradley. Neuchâtel 1955.
7 Als das Hauptwerk von John Grote gilt Exploratio Philosophica von 1865.
8 James F. Ferrier war Schüler von George Berkeley. Als sein Hauptwerk gilt Institutes
of Metaphysics von 1855. Sein Gesamtwerk wurde 1866 herausgegeben als J. F. Ferrier:
Lectures in Early Greek Philosophy and other Remains.
9 Nach Passmore lautet der Grundtenor von Stirlings »eifrigen, aber wenig sachkundi-
gen Ausführungen«, daß Hegel und Kant in philosophischer Hinsicht wenig innovativ
gewesen seien, dafür aber eine neue Form von philosophisch begründeter Religiosität
etabliert hätten. Passmore: Philosophy. A.a.O. (48–51) 51. Vgl. auch Stirling, A. H.:
J. H. Stirling. His Life and Work. O. O. 1912. Bei Perry lesen wir: »Now established itself
in academic and scholarly circles through Stirling’s Secret of Hegel, which appeared in
1865, and marks the beginning of the idealistic movement which, through Caird, Green,
Bradley and others became to dominate English philosophy at the close of the century.«
Perry: Philosophy. A.a. O. 15 f. Bei Caird heißt es: »To English readers Hegel was first
introduced in the powerful statement of his principles by Dr. Hutchinson Stirling.«
Caird, Edward: Hegel. Edinburgh/London 1883, vi. Vgl. auch Collingwood: Ruskin’s
Philosophy. A. a.O. 28; sowie Passmore: Philosophy. A.a.O. 48–51.
10 James, William: On Some Hegelianism. In: Mind. April 1882. Im Text zit. nach ders.:
The Will to Believe and Other Essays in Popular Philosophy. New York/London/Bom-
bay 1904, (263–298) 263. William James bemerkte, daß das Interesse an Hegels Philoso-
phie in England zu einem Zeitpunkt aufkam, als es in Deutschland im Schwinden gewe-
sen sei. Er erklärt das damit, daß es im angelsächsischen Sprachraum das Bedürfnis nach
einer philosophisch fundierten Religion gegeben habe. A.a.O. 263. Diese Erklärung ist
jedoch (soweit man überhaupt eine abgeben sollte) sicherlich nicht hinreichend.
11 Edward Caird (1835–1908) war Professor der schottischen University of Glasgow. Er
gilt als einflußreicher Lehrer (vgl. Passmore: Philosophy. A.a. O. 537, Anm. 12 mit einer
umfangreichen Liste von einflußreichen Schülern). Seine wichtigsten Werke sind (au-
ßer dem noch zu nennenden Buch über Hegel) seine Lectures on Kant von 1877, seine
Essays on Literature and Philosophy von 1892 (es handelt sich um Aufsätze über Rous-
seau, Dante, Goethe und Wordsworth), The Evolution of Religion von 1893 und schließ-
lich The Evolution of Theology in the Greek Philosophers von 1904. Vgl. zu Cairds

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 255

Hegel. Dieses Buch hat zwar einen stark narrativen Charakter und
legt den Schwerpunkt auf Hegels persönliche Beziehung zu Schel-
ling. Außerdem wird Hegels Philosophie ausschließlich als Theologie
gelesen.12 Dennoch kann es als die erste kenntnisreiche Abhandlung
über Hegels Philosophie im angelsächsischen Sprachraum gelten.13

Im Jahr 1886 erscheint schließlich die Einleitung zu Hegels Vorlesun-
gen über die Ästhetik in Bosanquets Übersetzung.14 Das markiert die
Geburtsstunde der Hegelianischen Ästhetik des Oxford-Idealismus.

Obwohl die angelsächsische Hegelbegeisterung ursprünglich
von Schottland ausgeht, wird im ausgehenden 19. Jahrhundert das
englische Oxford zum Zentrum des angelsächsischen Hegelianismus.
Hier lehrt nämlich der Moralphilosoph Thomas Hill Green15, der das
Hegel-Bild im angelsächsischen Sprachraum bis ins 20. Jahrhundert
hinein prägt16, als er im Jahr 1880 Hegels Philosophie von der Warte
des Deutschen Hermann Lotze17aus kritisiert. Diese Kritik besagt im

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 255

Die Entstehung des Oxford-Idealismus

Philosophie auch Jones, H; Muirhead, J. H.: The Life and Philosophy of Edward Caird.
London 1921.
12 Caird, Edward: Hegel. Edinburgh/London 1883, 59.
13 Vgl. zu Cairds Sicht auf Hegels Religionsphilosophie auch Passmore: Philosophy.
A.a.O. 55 f.
14 Bosanquet, Bernard: The Introduction to Hegel’s Philosophy of Fine Art. Hrsg. v.
B. Bosanquet. London 1886.
15 Green hatte (wie später auch Bosanquet) einige der Schriften Lotzes übersetzt, um
dann aus Lotzes Perspektive die methodische Abhängigkeit Cairds von Hegel zu kriti-
sieren. Thomas Hill Green (1836–1882) war Professor für Moral-Philosophie an der
Oxford University. Als seine Hauptwerke gelten Introduction to Hume’s Treatise of
Human Nature von 1874 und die Prolegomena to Ethics (posthum 1883). Nach dem
Zeugnis von William Sweet hatte Green jedoch »kein großes Interesse an der Ästhetik
oder der Philosophie der Kunst«. Es heißt bei Sweet: »Of the principal figures of the
›first generation‹ of idealist T. H. Green and Edward Caird, neither had a strong interest
in aesthetics or the philosophy of art.« Sweet, William: British Idealist Aesthetics. Ori-
gins and Themes. In: British Idealism and Aesthetics. Hrsg. v. W. Sweet. In: Bradley
Studies. The Journal of the Bradley Society 7/2. Hrsg. v. W. J. Mander, G. Stock. Oxford
2001, (131–161) 131. Sweet erwähnt den Band Caird: Essays on Literature and Philoso-
phy. A.a. O.
16 Durch die Rezeption von Lotzes Kritik geschah es nach Robert Stern, daß »misgi-
vings quickly surfaced regarding Hegel’s Idealism.« Stern, Robert: Introduction. In:
G. W. F. Hegel. Critical Assessments. Bd. 2. O. O. 1993, 3. Vgl. zu Lotzes Einfluß auf
den angelsächsischen Hegelianismus auch Passmore: Philosophy. A.a. O. 49 ff.; sowie
Devaux, Philippe: Lotze et son influence sur la philosophie anglo-saxonne. Brüssel
1932.
17 Rudolf Hermann Lotze (1817–1881) war Professor für Philosophie in Leipzig, Göt-
tingen und Berlin. Als seine Hauptwerke gelten Mikrokosmos. 3 Bde. Leipzig 1856,
Leipzig 1858, Leipzig 1864; seine Geschichte der Ästhetik in Deutschland. Leipzig 1868;

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 256

Kern, daß Hegels konstruierte intellektualistische Philosophie wegen
ihrer starren dialektischen Grundstruktur die Vielfalt der Phänome-
ne der lebendigen Erfahrung nicht adäquat erfaßt habe.18 Spuren die-
ser Kritik finden sich bis in den amerikanischen Pragmatismus.19

Heute wird Green in philosophiegeschichtlichen Abhandlungen

256 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

sein System der Philosophie. 2 Bde. Leipzig 1874, Leipzig 1879,;sowie seine Grundzüge
der Ästhetik. Leipzig 1884. Vgl. dazu Guyer, Paul: Lotze. In: Encyclopedia of Aesthetics.
(4 Bde.) Bd. 3. Hrsg. v. M. Kelly. New York 1998, 167f.
18 Eine ähnliche Wirkmacht wie die Schrift von Green entfaltete die Schrift Hegelia-
nism and Personality von Andrew Seth von 1887. Sie richtet gegen Hegels Philosophie
unter anderem folgenden Einwand: »Real things are not the shadows of intellectual
conceptions, but intellectual conceptions are themselves the shadows of a real world.«
Seth, Andrew: Hegelianism and Personality. Edinburgh/London 1887, 147. An anderer
Stelle heißt es: »What I have most attacked in the Hegelian Philosophy, both in the
concluding lecture of Scottish Philosophy and throughout Hegelianism and Personality,
is just its tendency to hypostasise thoughts or categories and thus to put knowledge in
the place of reality, or ›to construct the world of mere universals‹ – ›to deduce existence
from pure or abstract thoughts‹.« Seth, Andrew: Hegelianism and its Critics. In: Mind.
1894, (1–25) 4.
19 So lautet der Grundtenor der Hegel-kritischen Schriften On Some Hegelianism und
Hegel and his Method von James aus dem Jahr 1882, daß Hegel zwar die Vielfalt und
den Fluß aller Phänomene im Universum gesehen, diese Vielfalt jedoch gewaltsam mit
seiner dialektischen Methode in ein System gepreßt und künstlich unter die Einheit des
Begriffs gezwungen habe. James verweist insbesondere auf das Feld der Moral. Es heißt:
»There are such real conflicts, irreducible to any intelligence, and giving rise to en excess
of possibility over actuality.« James: On Some Hegelianism. A.a.O. 294. Vgl. mit ähn-
lichem Tenor ders.: Hegel and his Method. In: A Pluralistic Universe. New York/London
1909. Im Text zit. nach: Hegel und seine Methode. In ders. Das pluralistische Univer-
sum. Vorlesungen über die gegenwärtige Lage der Philosophie. Leipzig 1914/Darmstadt
1994, 50–82. Vgl. erhellend zur Philosophie von James auch Perry, Ralph Barton: The
Thought and Character of William James. As revealed in unpublished correspondence
and notes, together with his published writings. 2 Bde. London 1935. Vergleichbares
findet sich 1911 bei dem englischen Pragmatisten F. C. S. Schiller. Schiller würdigt zu-
nächst den Grundgedanken von Hegels Vernunftontologie, demzufolge »um die Welt
wahrhaft begreiflich zu machen, die Erzeugung der Wahrheit und die Erzeugung der
Wirklichkeit zusammenfallen müssen«. Dann aber fährt er fort, daß Hegel »in der Aus-
führung diesen großen Gedanken« leider »verdarb«. Er habe nämlich das Denken von
der Wirklichkeit separiert, indem er es auf Abstraktion und nicht auf konkrete Situatio-
nen in der Wirklichkeit gerichtet habe. Je abstrakter aber das Denken werde, um so
bedeutungsloser (weil wirklichkeitsferner) werde es auch. Hegels dialektische Interpre-
tation der zeitlichen, realen Prozesse der Vielfalt der realen Ereignisse des Weltprozes-
ses sei inadäquat, weil immer ein »Überschuß an Gehalt« bliebe, den das »Wirkliche
gegenüber dem Logischen aufweist«. Das Denken müsse immer von der konkreten
Wirklichkeit ausgehen. Dann erst hätte die Hegelsche These von der Identität des Wirk-
lichen und des Wahren Sinn. Schiller, Ferdinand Canning Scott: Humanismus. Beiträge
zu einer pragmatischen Philosophie. Leipzig 1911, (226–229, 310–340), 310f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 257

nicht mehr als einflußreicher Kritiker Hegels, sondern als akademi-
scher Lehrer aufgeführt, weil sich um seine Person in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts (ein genaues Datum ist nicht mehr zu
rekonstruieren) die Bewegung des Oxford-Idealismus herausbildet,
die das Philosophieren im angelsächsischen Sprachraum weit über
die Jahrhundertwende hinaus prägt. Green bildet das Zentrum der
ersten Generation dieses Oxford-Idealismus, die gemeinhin als First-
Oxford-Idealismus bezeichnet wird.20 Der Vollständigkeit halber
muß allerdings auch J. M. E. McTaggart21 aus Cambridge erwähnt
werden. McTaggart ist einer der ersten einflußreichen Verteidiger
von Hegels Philosophie. Er versucht schon sehr früh klarzustellen,
daß »das dialektische System Hegels« nicht so »wunderbar und my-
stisch« sei, wie es im angelsächsischen Sprachraum gern dargestellt
wird. McTaggart betont insbesondere, daß Hegels Philosophie »nicht
den Versuch« mache, »das Element der unmittelbaren Erfahrung zu
eliminieren, um einen sich selbst genügenden und sich selbst erzeu-
genden Gedanken zu produzieren«22. McTaggarts Stimme wird aller-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 257

Die Entstehung des Oxford-Idealismus

20 Claudia Moser bezeichnet Green in ihrem gut recherchierten Überblick über die Ge-
schichte des angelsächsischen Hegelianismus deshalb auch als den »eigentlichen Be-
gründer des Anglo-Hegelianismus«. Moser, Claudia: Die Erkenntnis- und Realitätspro-
blematik. Bei F. H. Bradley und B. Bosanquet. Würzburg 1989, (1–25) 4. Vgl. auch
Claudia Mosers Portrait von Francis Bradley in dies: Francis Herbert Bradley. Dar-
gestellt von Claudia Moser. In: Information Philosophie. Hrsg. v. P. Moser. August 2002,
64–70. Es folgt ein Artikel über Bradleys Nachlaß in seinen Collected Works. A.a.O.
70–75.
21 J. M. Ellis McTaggart (1866–1925) lehrte am Trinity College in Cambridge. Als seine
Hauptwerke gelten Studies in Hegelian Cosmology von 1901, Some Dogmas of Religi-
on von 1906, sowie The Nature of Existence von 1921.
22 »The dialectic system is not so wonderful or mystic as it has been represented to be. It
makes no attempt to deduce existence from essence; it does not attempt to eliminate the
element of immediacy in experience, and to produce a self-sufficient and self mediating
thought.« McTaggart, J. M. Ellis: The Changes of Method in Hegel’s Dialectic. In: Mind
1. 1892, (188–205) 205. Aufschlußreich zum Verhältnis von McTaggart zu Hegel ist
Breunig, Hans-Werner: McTaggarts kritische Auseinandersetzung mit Hegel. In ders.:
Die Gemeinschaft in der Metaphysik McTaggarts. In: Europäische Hochschulschriften
20/335. Frankfurt a.M./Bern/New York/Paris, 1991, 18–79. Breunig hebt hervor, daß
»der positive McTaggart an Hegel nicht so destruktiv herangegangen« sei wie andere
Autoren seiner Zeit, die es sich anders als McTaggart »zur Aufgabe gemacht« hätten,
»ein gewaltiges Gebäude zu Fall zu bringen«. A.a.O. 20. Laut Breunig hat sich McTag-
gart auf die Schriften Hegels konzentriert, die nach der Phänomenologie (sprich: nach
Hegels dezidierter Abwendung von Schelling) entstanden und erschienen sind. A.a.O.
21.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 258

dings erst im frühen 20. Jahrhundert gehört. Zunächst setzt sich das
von Green gezeichnete Hegel-Bild durch.

(b) Der Second-Oxford-Hegelianismus. Seinen Höhepunkt hat der
Oxford-Idealismus in seiner zweiten Generation. Hinzugerechnet
werden neben dem Aristoteles-Experten John Alexander Smith23

auch Nicht-Philosophen wie der Literatur-Experte, Croce-Schüler
und Sekretär der Aristotelian Society Wildon Carr (1857–1931), der
Staatsmann R. B. Lord Haldane (1856–1928) und der Wirtschafts-
historiker Bonar.24 Im Zentrum steht der Oxforder Philosophiepro-
fessor Francis Bradley25, der zur Ästhetik allerdings nur einen ein-
zigen (und unergiebigen) Aufsatz veröffentlicht hat.26 Dieses
Themenfeld überläßt er seinem Bruder, dem Oxforder Literaturpro-
fessor und Shakespeare-Experten Andrew Bradley. Neben Andrew
Bradley ist in Sachen Ästhetik Bernard Bosanquet27 besonders her-
vorzuheben: Es ist Bosanquets Bemühungen um die Ästhetik Hegels
zu verdanken, daß sich die Ästhetik des angelsächsischen Idealismus
im ausgehenden 19. Jahrhundert grundsätzlich erneuern kann, nach-
dem sie solange unter der selbstverständlichen und unbestrittenen
Vorherrschaft der englischen Romantik gestanden hat. Nachdem Bo-
sanquet im Jahr 1886 die Einleitung von Hegels Vorlesungen über die
Ästhetik in englischer Sprache herausgegeben hat (s. o.), wird er zu
einem großen Verehrer dieser Ästhetik. Davon sprechen sowohl das
Kapitel Objectice Idealism der einflußreichen A History of Aesthetic

258 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

23 John Alexander Smith (1863–1939) war als Übersetzer aristotelischer Schriften ein-
flußreich, aber auch als Mitglied des Balliol College in Oxford (1892–1910), als Wayn-
flete Professor of Moral and Metaphysical Philosophy (1910–1935) und als Mitglied
des Magdalen College.
24 Vgl. Passmore: Philosophy. A.a.O. 60 (Anm.); sowie Sweet: British Idealist Aesthe-
tics. A.a.O. 132; sowie Bradley, Andrew C.; Lord Haldane, R. B.: Bernard Bosanquet.
Proceedings of the British Academy 1923.
25 Als Francis Herbert Bradleys (1846–1924) Hauptwerke gelten die Ethical Studies von
1876, die Principles of Logic von 1883, Appearance and Reality von 1884, und schließ-
lich Truth and Reality von 1915.
26 Bradley, Francis H.: On the Treatment of Sexual Detail in Literature. 1912. Im Text
zit. nach ders.: Collected Essays. Oxford 1935/1969, 618–627.
27 Vgl. zum philosophischen Verhältnis von Francis Bradley und Bernard Bosanquet
Houang, Francois: Le Néo-Hegelianisme en Angleterre. La Philosophie de Bernard Bo-
sanquet. Pairs 1954; sowie Rogers, Arthur Kenyon: English and American Philosophy
Since 1800. A Critical Survey. New York 1928, 264; sowie Perry: Philosophy. A.a.O.
135f.; sowie Bradley, A. C., Lord Haldane, R. B.: Bernard Bosanquet. A.a.O. 8–23.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 259

von 189228 als auch Bosanquets eigene reife Ästhetik29 eine deutliche
Sprache.

Auch die Praktische Philosophie30 und die Metaphysik31 der
zweiten Generation des Oxford-Idealismus’ tragen deutliche Spuren
der Philosophie Hegels. Deshalb werde ich die Philosophen der zwei-
ten Generation des Oxford-Idealismus nicht (wie es sich in der Lite-
ratur manchmal auch findet) als Second-Oxford-Idealisten, sondern
präziser als ›Second-Oxford-Hegelianer‹ bezeichnen.32 Damit soll je-
doch nicht angedeutet werden, daß die Second-Oxford-Hegelianer
die Philosophie Hegels nachgebetet hätten. Moser warnt zurecht da-
vor, daß das Etikett ›Hegelianer‹ den Eindruck erwecken könnte, als
hätten die Second-Oxford-Hegelianer in »Abhängigkeit von einem
nach England verpflanzten Hegel«33 philosophiert! Der Eindruck
wäre falsch. Für alle Second-Oxford-Hegelianer gilt vielmehr, was
Horstmann über F. Bradley sagt: Sie haben »Hegel benutzt, ohne
ihm zu folgen«34. Die Eigenständigkeit des Second-Oxford-Hegelia-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 259

Die Entstehung des Oxford-Idealismus

28 Bosanquet, Bernard: A History of Aesthetic. London 1892/41917. 317–362. Vgl. dazu
Absatz 2.6.a. sowie Abschnitt 5.1.
29 Vgl. dazu die Abschnitte 5.3. und 5.4.
30 Hervorzuheben ist vor allem Bosanquet, Bernard: The Philosophical Theory of the
State. London 1899/41923. Reprinted 1951.
31 Hier steht im Zentrum Bradley, Francis Herbert: Appearance and Reality. London
1884. Im Text zit. nach ders.: Erscheinung und Wirklichkeit. Übers. u. Vorwort v.
F. Blaschke. Leipzig 1920.
32 Der ›Oxford-Idealismus‹ insgesamt wird heute auch ›Oxford-Hegelianism‹, ›British
Idealism‹, ›British Hegelianism‹, ›Anglo-Hegelianismus‹ oder ›Anglo-Idealismus‹ ge-
nannt. Diese Abhandlung nennt die Bewegung insgesamt den ›Oxford-Idealismus‹ und
bezeichnet die zweite Generation als ›Second-Oxford-Hegelianismus‹. Folgende Über-
legungen waren ausschlaggebend. (1) Es wäre verfehlt, die gesamte Bewegung des Ox-
ford-Idealismus als ›Hegelianismus‹ zu bezeichnen, weil sich nur die zweite Generation
ausgiebig mit der Philosophie Hegels befaßt, während die Vertreter der ersten und drit-
ten Generation unter dem Einfluß anderer Autoren standen. (2) Gegen eine Etikettie-
rung des Oxford-Idealismus als ›britischer Idealismus‹ spricht, daß damit der Oxford-
Idealismus nicht von anderen idealistischen Strömungen unterschieden werden könnte.
(3) Gegen das Etikett ›angelsächsischer Idealismus‹ spricht schließlich, daß es in dieser
Abhandlung die gesamte idealistische Philosophie im angelsächsischen Sprachraum
vom Beginn des 18. bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts bezeichnet.
33 Dieses Argument gegen die Redeweise vom angelsächsischen oder britischen ›Hege-
lianismus‹ findet sich bei Moser: Die Erkenntnis- und Realitätsproblematik. A.a. O. 3.
34 Horstmann, Rolf Peter.: Ontologie und Relation. Königstein i.Ts. 1984, 111. Horst-
mann konstatiert in Bradleys Philosophie eine »eigentümliche Mischung von Reverenz
und Distanz« zu Hegels Philosophie. »Bradleys Hegel-Rezeption« sei »sehr selektiv
gewesen«, so daß es »nicht sehr aufschlußreich sondern eher irreführend« wäre, Bradley
als Hegelianer zu »charakterisieren«. A.a. O. 111. Mit demselben Tenor betont Blasch-

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 260

nismus gegenüber der Philosophie Hegels kann gar nicht genug be-
tont werden. Zumal die ästhetische Landschaft Englands um die
Wende zum 20. Jahrhundert natürlich nicht ausschließlich von der
Hegelschen Ästhetik beherrscht wird! Mit der frühen Ästhetik des
Italieners Benedetto Croce und dem Werk des großen englischen
Kunsthistorikers John Ruskin gewinnen zwei weitere Ästhetiken
Einfluß auf die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus35, die zu
Beginn des 20. Jahrhunderts ihre reife Gestalt entwickelt.

2. Der ästhetische Moralismus des frühen John Ruskin

Glauben wir Günter Metken, dann ist der Kunsthistoriker John Rus-
kin36 in England bis heute »eine Kultfigur, mehr noch, eine Legen-
de«. Als »frühreifes Wunderkind« bereist er »mehrfach mit der Kut-
sche den Kontinent und betätigte sich nach Studien in Oxford als
unabhängiger Kritiker und Kunstschriftsteller«37. Sein umfangrei-
ches Lebenswerk füllt schließlich stolze 39 Bände.38 Im Jahr 1871

260 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

ke, daß Francis Bradley Hegels Logik nicht reformulieren, sondern »umdenken« wollte.
Blaschke, Friedrich: F. H. Bradleys Philosophie und ihre zeitgeschichtliche Bedeutung.
In: Bradley, F.: Appearance and Reality. A.a.O. XVI. Tatsächlich hat sich F. Bradley vom
Etikett »Hegelianer« ausdrücklich distanziert. Es heißt: »I fear that, to avoid worse mis-
understandings, I must say something as to what is called ›Hegelianism‹. For Hegel
himself, assuredly I think him a great philosopher; but I never could have called myself
an Hegelian, partly because I can not say that I have mastered his system, and partly
because I could not accept what seems his main principle, or at least part of that princi-
ple. I have no wish to conceal how much I owe to his writings; but I will leave it to those
who can judge better than myself, to fix the limits within which I have followed him. As
for the ›Hegelian School‹ which exists in our reviews, I know no one who has met with it
anywhere else.« Bradley, Francis Herbert: The Principles of Logic. London 1883/21992,
X.
35 Vgl. dazu das gesamte 5. Kapitel.
36 Der Kunstkritiker, Pädagoge, Ökonom und Sozialreformer John Ruskin (1819–1900)
war ab 1871 Professor of Fine Arts at Oxford und in dieser Funktion ab 1871 auch
Herausgeber der Zeitschrift Fours Clavigera. Letters to the Workmen and Labourers of
Great Britain. Keston 1871–1884.
37 Metken, Günter: Kunst und Lebenskunst. Das Gewissen des neunzehnten Jahrhun-
derts. John Ruskin, Ästhetiker und Moralprediger. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung.
15.1.2000, vi. Ein luzider Überblick über die Diskussion von Ruskins Ästhetik seit Be-
ginn des 20. Jahrhunderts findet sich in Landow, Georg P.: The Aesthetic and Critical
Theories of John Ruskin. Princeton 1971, 3–39.
38 Vgl. die Gesamtausgabe Ruskin, John: The Works of John Ruskin. Hrsg. v. E. T. Cook,
A. Wedderburn. London 1903–1912. Ruskins wichtigste kunsthistorische Werke sind:

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 261

wird er als anerkannte Autorität im Bereich der bildenden Kunst39

Honorarprofessor für Kunstgeschichte an der Universität von Ox-
ford. In dieser Position beeinflußt er die Ästhetik des Oxford-Idealis-
mus, die hier gerade im Entstehen begriffen ist.

(a) Der Mythos vom Hegelianer Ruskin. Im Oxford-Idealismus gibt
es eine seltsame Gepflogenheit: Wenn eine Ästhetik in den Fokus des
Interesses gerät, werden Anstrengungen unternommen, diese Ästhe-
tik als ›im Grunde genommen längst schon hegelianische‹ Ästhetik
auszuweisen.40 John Ruskin ist ein bekannter Mann seiner Zeit. Also
wird seine Ästhetik intensiven Hegelianisierungsbemühungen un-
terzogen. Erste Spuren vom Mythos des ›Hegelianers‹ Ruskin finden
sich in Bosanquets A History of Aesthetic von 1892. Hier wird Rus-
kins Ästhetik als »vitale Synthese« der Ästhetiken Hegels und der
englischen Romantik bezeichnet.41 Der späte Bosanquet von 1915
nennt Ruskin sogar den bedeutendsten Kritiker von Hegels Ästhetik
im angelsächsischen Sprachraum, obwohl er mit keiner einzigen
Passage aus Ruskins gigantischem Lebenswerk aufwarten kann, in
der Hegels Ästhetik überhaupt erwähnt wird!42 Weitere Nahrung
bekommt der Mythos durch den Third-Oxford-Idealisten Robin
George Collingwood. Collingwoods Vater hatte als persönlicher

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 261

Der ästhetische Moralismus des frühen John Ruskin

The Seven Lamps of Architecture. London 1849; Modern Painters. 5 Bde. London 1843,
London 1846, London 1856, London 1856, London 1860. Vgl. dazu in Auswahl auch
Hewison, Robert: John Ruskin. The Argument of the Eye. London 1976; sowie Hilton,
T.: John Ruskin. The Early Years. 1819–1859. New Haven/London 1985; sowie Ladd,
Henry: The Victorian Morality of Art. An Analysis of Ruskin’s Esthetic. New York
1932; sowie Rosenberg, John D.: The Darkening Glass. A Portrait of John Ruskin’s Ge-
nius. London 1961.
39 Es geht in Ruskins ästhetischen Schriften fast ausschließlich um bildende Kunst.
Hierin sieht Bosanquet sowohl die Stärke als auch die Schwäche von Ruskins Ästhetik.
Bosanquet: History. A.a.O. 447, 465f. Nach Landow ist es jedoch ein Desiderat der
Ruskin-Forschung, daß Ruskins Literaturkritiken weitgehend unberücksichtigt blieben.
Landow: The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskins. A.a. O. 9 f. Vgl. dazu auch
Bloom, Harold: The Literary Criticism of John Ruskin. New York 1965.
40 Eine Kostprobe habe ich schon im Abschnitt 2.6. gegeben. Hier wird skizziert, mit
welchen Argumenten Andrew Bradley die Ästhetik von Wordsworth dieser Prozedur
unterzogen hat.
41 Bosanquet: History. A.a.O. (448–453) 448, 453. Vgl. außerdem auch a. a. O. 343
Anm. 1, 357.
42 Bosanquet, Bernard: Three Lectures on Aesthetic. London 1915. Reprinted New York
1968, 61.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 262

Freund und Sekretär schon 1872 eine Biographie43 von John Ruskin
veröffentlicht. Robin George Collingwoods Aufsatz Ruskin’s Phi-
losophy von 1925 erklärt es dann einerseits für »so sicher, wie man
aufgrund von negativer Evidenz nur sein kann«, daß Ruskin »nie-
mals etwas von Hegel gelesen hat«. Die einleuchtende Begründung
lautet, daß Ruskin Hegels »Namen nur ein einziges Mal erwähnen«
würde als jemanden, von dem er »irgendwie gehört« habe, »daß er
irgend etwas mit irgendeinem Absoluten zu schaffen« habe. Ande-
rerseits aber nennt derselbe Collingwood im selben Atemzug densel-
ben Ruskin einen »Hegelianer im wahrsten Sinne des Wortes«, mit
dem (schwachen) Argument, daß Ruskin »denselben Blick auf die
Welt« und denselben »instinktiven Zugang zur Realität« gehabt hät-
te, der Hegel veranlaßt habe, »die Logik in Begriffen der Geschichte
neu zu schreiben«.

Vor allem aber behauptet Collingwood, daß Ruskins Ästhetik
quasi eine hegelianische Ästhetik sei, weil sie jedes Kunstwerk als
»Exponent« und Ausdruck des moralischen Entwicklungsstandes
eines Volkes ansähe.44 Das ist zwar tatsächlich Ruskins zentrale The-
se. Dennoch sollte man seine Ästhetik nicht als ›hegelianische Ästhe-
tik‹ lesen, weil Ruskins Ästhetik nämlich keineswegs aus einem
dubiosen45 Prähegelianismus hervorgegangen ist, sondern aus der

262 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

43 Collingwood, W. G.: Ruskin’s Art Teaching. Oxford 1892. Vgl. dazu auch Landow:
The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin. A.a. O. 6, Anm. 2.
44 »In a quite real sense he was a Hegelian; not that he ever read Hegel or knew any-
thing about him, but that he had the same outlook on the world, the same instinctive
attitude towards reality which made Hegel rewrite logic in terms of history.« Colling-
wood: Ruskin’s Philosophy. A.a. O. 17. Daß Ruskin Hegels Schriften nicht kannte, hält
Collingwood für so sicher, »as negative evidence can make anything. He names him
once, in the Metaphysical Society paper mentioned above in 1871, when Hegel was just
becoming known in England: but the reference shows that Ruskin only knew of him by
hearsay, in connection with something called the Absolute«. A.a.O. 17, Anm. 8 (vgl.
auch 28). Die von Collingwood als »mißglückt« erwähnte Abhandlung ist ein kurzer
Essay von 1893, der die Frage nach der Herkunft unserer Begriffe behandelt. Hegels
Name wird erwähnt, als Ruskin das Denken eines fiktiven Malers im Gegensatz zu
dem spekulativen Denken der Philosophen als konkretes Denken ausweisen will. Es
heißt, daß der Maler »has no ray, no incipience of faculty beyond this. No quantity of
the sternest training in the school of Hegel, would ever enable him to think the Abso-
lute.« Ruskin, John: The Range of Intellectual Conception Proportioned to the Rank in
Animated Life. In ders: The Works of John Ruskin. A.a. O. Bd. 34, (105–111) 108.
45 Der sachliche Hintergrund ist folgender: Laut Collingwood gibt es im England des
19. Jahrhunderts zwei entgegengesetzte philosophische Strömungen. Der englische
Neuidealismus um Hamilton als die dominierende logische Strömung sei durch eine
Fokussierung auf eine als ahistorisch angenommene Menschenvernunft gekennzeich-

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 263

englischen Romantik. Zu Recht bezeichnet der hervorragende Rus-
kin-Kenner George Landow die Ästhetik von Wordsworth als »die
wahrscheinlich wichtigste Quelle seiner Theorie der ästhetischen
Kritik«46. Es ist Zeit, mit dem Mythos des ›Hegelianers‹ Ruskin auf-
zuräumen und seinen ästhetischen Moralismus (so möchte ich seine
ästhetische Position etikettieren) als ein Kind der englischen Roman-
tik auszuweisen. Dazu wende ich mich der berühmten frühen Vor-
lesungsreihe The Two Paths47 von 1859 zu, deren Verwurzelung in
der englischen Romantik unübersehbar ist. Dann komme ich zu der
späten Vorlesungsreihe Lectures on Art48, welche die Ästhetik des
Second-Oxford-Hegelianismus ganz direkt geprägt hat. Sie wurde
nämlich in Oxford just zu der Zeit gehalten, als die Ästhetik des
Second-Oxford-Hegelianismus hier gerade im Entstehen begriffen
ist.

(b) Die Kunst als Spiegel von Moral. Es ist ein Markenzeichen Rus-
kins, daß er seine Vorträge seiner jeweiligen Zuhörerschaft anpaßt.
Die erste Vorlesung The Decorative Power of Conventional Art over
Nations aus der Reihe The Two Paths hat die Eröffnung des South-
Kensington-Museums für Architektur am 13. Januar 1858 zum An-
laß.49 Also stammt ihr Aufhänger aus dem Bereich der Architektur.
Ruskins Ausgangsproblem lautet, daß es im schottischen Hochland
auffallend weniger kunstvolle Bauwerke zu geben scheint als in In-
dien. Das stellt für Ruskin ein Problem dar, weil das erste Leitmotiv
seines ästhetischen Moralismus lautet, daß nur aus hochentwickelter

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 263

Der ästhetische Moralismus des frühen John Ruskin

net. Ruskin jedoch habe immer schon eine historisierende Perspektive auf die Kunst, die
Wirklichkeit und ihre sozialen Strukturen eingenommen. Ruskin sei ein Fremdkörper
in der philosophischen Landschaft seiner eigenen Zeit gewesen, weil er schon in den
vierziger Jahren vorgedacht habe, was im Oxford-Hegelianismus des ausgehenden
19. Jahrhunderts unter dem Einfluß Hegels dann zu seiner Blüte kommen sollte. Col-
lingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 28.
46 Wordsworth is »probably the most important source of his critical theory.« Landow:
The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin. A.a.O. 54.
47 Ruskin, John: The Two Paths. Being Lectures on Art. And its Application to Decora-
tion and Manufacture. Delivered in 1858–1859. London 1859. Im Text zitiert nach ders.:
The Works of John Ruskin. A.a.O. Bd. 16, 241–292.
48 Ruskin, John: Lectures on Art. Delivered before the University of Oxford in Hilary
Term 1870. Oxford 1870/41887.
49 Ruskin, John: The Decorative Power of Conventional Art over Nations. Gehalten
anläßlich der Eröffnung des South Kensington Museums für Architektur am 13. Januar
1858. In ders.: The Two Paths. A.a. O. 259–292.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 264

Moralität hervorragende Kunst entstehen kann. Nach Ruskin lassen
sich von den Kunstwerken Rückschlüsse auf den moralischen Ent-
wicklungsstand eines Menschen oder eines Volkes ziehen. Da die
Inder prächtige Bauten haben, müßten sie moralisch eigentlich deut-
lich über den Schotten stehen. In Ruskins Augen ist die indische
»Dschungel-Rasse« jedoch wegen »unvorstellbarer Bestialität« auf
»dem untersten Stand möglicher menschlicher Humanität« anzusie-
deln, während er in den kunstverachtenden Schotten eine moralisch
vorbildliche »Moor-Rasse« sieht. Anstatt nun sein Urteil über die
Inder zu revidieren, wartet Ruskin mit der Beobachtung auf, daß die
dekorative Kunst der Inder »niemals natürliche Fakten« repräsentie-
ren würde, sondern nur »bedeutungslose Fragmente von Farben und
Linienflüssen« oder »lebendige Kreaturen« in »verzerrter und mon-
ströser Form«. Damit kommt Ruskins zweites Leitmotiv ins Spiel,
daß sich nur demjenigen »alle Quellen« natürlicher Moralität eröff-
nen, der sich der Natur öffnet, während es das »Beste und Edelste«
im Menschen zerstört, wenn man sich »willentlich und entschieden
in Opposition« gegen die Natur stellt. Ruskin wertet nur diejenige
Kunst als Indiz für moralische Hochentwicklung, die »sich der Auf-
zeichnung oder Interpretation der Natur verschrieben« hat. Damit
hat er den Schlüssel zur Lösung seines Problems in der Hand: In
Ruskins Augen ist die indische Kunst wegen ihrer Naturferne der
sichtbare Beleg dafür, daß die Inder sich der natürlichen Moralität
verschlossen hätten.50 Die grandiosen Naturdichtungen der Schotten
würden hingegen zeigen, daß sich die Schotten wie »keine Nation
zuvor« der »Liebenswürdigkeit oder der Macht der Natur«51 ver-

264 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

50 Eine Ironie der Geschichte ist es, daß nach Drury ausgerechnet Gandhi (!) »profound-
ly impressed« war von John Ruskins sozial-ökonomischer Schrift Unto This Last. Vgl.
dazu Drury, John: The True Griffin’s Eye. Ruskin’s Legacy. The Virtues of Imperfection,
the Refreshing Violation and Work as the Spring of Art and Society. In: The Times
Literary Supplement. 7.1.2000, 11.
51 Indian race has sunk »to the lowest level of possible humanity«. Ruskin: Decorative
Power. A.a.O. 262. »It never represents a natural fact. It either forms its compositions
out of meaningless fragments of colour and flowings of line; or if it represents any living
creature, it represents that creature under some distorted and monstrous forms.« A.a. O.
265. »It thus indicates that the people who practise it are cut off from all possible sources
of healthy knowlegde or natural delight.« A.a. O. 265f. »Art, followed as such and for its
own sake, irrespective of the interpretation of nature by it, is destructive of whatever is
best and noblest in humanity.« A.a. O. 268. »Art, so far as it was devoted to the record or
the interpretation of nature, would be helpful and ennobling also.« A.a.O. 268. Über die
Schotten: »No nation has ever before shown« so »constant a habit of hallowing its pas-

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 265

schrieben hätten. Damit sieht Ruskin seinen ästhetischen Moralis-
mus gerettet. Zum selben Ergebnis gelangt ein zweiter Gedanken-
gang, der das Problem behandelt, warum in sogenannten ›Verfalls-
kulturen‹ immer wieder hochrangige Kunstwerke entstehen
konnten, obwohl Ruskins Moralismus zufolge eigentlich das Gegen-
teil zu erwarten wäre. Wieder lautet das Resultat, daß Verfallskunst
sich der Natur nicht unterordne und insofern der Spiegel des mora-
lischen Niederganges sei.52

Es bleibe einmal dahingestellt, daß Ruskins Pauschalurteile über
die Moral ganzer ›Rassen‹53 auf den heutigen Leser zweifelsohne
ebenso befremdend wirken wie sein kompromißloser Naturalismus54

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 265

Der ästhetische Moralismus des frühen John Ruskin

sions and confirming its principles by direct association with the charm, or power, of
nature.« A.a. O. 266.
52 Thematisiert werden der Theseus des Athener Bildhauers Phidias (460–432 v. Chr.),
der in der Niedergangszeit Roms entstanden ist, Raphaels (1483–1520) Disputa del Sac-
ramento und Paolo Veroneses (1528–1588) Marriage in Cana. Diese Kunst ist zur Zeit
des Verfalls der oberitalienischen Stadtstaaten entstanden. Wieder verteidigt Ruskin die
These, daß »no great school ever yet existed which had not for primal aim the represen-
tation of some natural fact as truly as possible.« Ruskin: The Decorative Power. A.a.O.
270. Verfallskunst trägt nach Ruskin die Anzeichen eines toten oder eines lebendigen
»Barbarismus«. »Toter Barbarismus« entsteht aus dem sklavischen Befolgen von soge-
nannten ›Gesetzen des Kunstschaffens‹. Das muß mißlingen, weil es »die Augen gegen-
über den natürlichen Fakten« verschließt. »Now, you see the characteristic of this utter-
ly dead school are, first, the wilful closing of its eyes to natural facts.« A.a.O. 275. Der
»lebendige Barbarismus« entsteht aus übertriebenem Stolz der Künstler auf exzeptio-
nelles handwerkliches Können. Entweder verfallen die Künstler in selbstverliebte Om-
nipotenzfantasien, um lächerlich überladene Kunstwerke zu schaffen (Ruskins Beispiel
ist die Kirche St. Ambrogio in Mailand), oder sie dienen sich den Mächtigen und Rei-
chen an. In einer vielzitierten Passage bezeichnet Ruskin »die Namen der ganz großen
Meister« Velasquez, Titian, Leonardo und Raffael in seiner dritten Vorlesung Modern
Manufacture and Design sogar als »Totenglocken« (passing bells) des Untergangs. Rus-
kin, John: Modern Manufacture and Design. In: The Two Paths. A.a. O. (319–345) 342.
Bei näherer Hinsicht ist die Verfallskunst also genauso ein Beleg für moralischen Verfall
wie die ornamentale indische Kunst. Das Problem der Verfallskunst hat Ruskin laut
Collingwood lebenslang bewegt. Vgl. Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 34 f.
53 Solche Überlegungen waren im ausgehenden 19. Jahrhundert bis ins frühe 20. Jahr-
hundert europaweit gängig. Sie haben ihren berühmten Niederschlag beispielsweise in
der Völkerpsychologie des Leipziger Psychologen und Philosophen Wilhelm Wundt
(1832–1920) gefunden, so insbesondere in seinem Hauptwerk Völkerpsychologie. Eine
Untersuchung der Entwicklungsgesetze von Sprache, Mythos und Sitte. 10 Bde. Leipzig
1900–1920.
54 Ruskins Verehrung für den Impressionisten Turner zeigt allerdings, daß Ruskin ent-
gegen der Kritik von zeitgenössischen Malern kein Verfechter eines bloßen Abbildrea-
lismus war. Die Kritik wird erwähnt in Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 32.
Laut Landow kannte Ruskin das Werk von Joseph Mallord William Turner (1775–1851)

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 266

in der Kunst. Zudem stellt sich die uralte Frage nach der Henne und
dem Ei, wenn Ruskin naturferne Kunst sowohl als Resultat und Zei-
chen wie auch als Ursache einer Abkehr von der natürlichen Morali-
tät behauptet. Problematisch ist auch, daß Ruskin einen induktiven
Schluß aus nur zwei Beispielen zieht, und das auch noch mit dem
Anspruch auf »perfekte Wahrheit«55. Schließlich fällt die Ungereimt-
heit auf, daß Ruskin entgegen seiner Ausgangsbehauptung mit der
Naturdichtung plötzlich doch Kunst bei den Schotten entdeckt. Über
solche Schwächen könnte man mit Collingwood hinwegsehen, weil
Ruskin ja Kunsthistoriker und »kein philosophischer Autor«56 ist.

Wenig überzeugend ist jedoch Collingwoods These, daß Ruskin
wie Hegel von einer kreativen Impulsgebungskraft von Selbstwider-
sprüchen überzeugt sei.57 Erstens läßt sich Hegels Vorstellung von
Dialektik definitiv nicht auf diese schlichte Formel bringen.58 Zwei-
tens hat es nicht den Anschein, als sei sich Ruskin der logischen
Schwächen seiner Argumentation überhaupt bewußt. Regelrecht ir-
reführend aber wird es, wenn Collingwood signifikante Parallelen in
Hegels und Ruskins Begriffen vom ›Kunstwerk‹ behauptet. Dagegen
spricht erstens, daß Hegel im Originalton der Einleitung ausführlich
begründet, warum er von Kunst nichts hält, die sich im Sinne Ruskins
»der Aufzeichnung oder Interpretation der Natur verschrieben« hat.59

266 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

von allen Malern »am besten«; er habe dessen Bilder mit Blick auf Wordsworth häufig
als »gemalte Poesie« bezeichnet. Landow: The Aesthetic and Critical Theories of John
Ruskin. A.a. O. (45–50) 45.
55 Ruskin: The Decorative Power. A.a.O. 263.
56 Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a. O. 5–8, 23.
57 Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a. O. 17ff.
58 Vgl. zu Hegels Auffassung von ›Dialektik‹ Absatz 2.2.a.
59 Hegel bringt im Wesentlichen drei Argumente vor. Alle drei Argumente würden
Ruskins frühe Ästhetik in ihrem Nerv treffen, wenn sie gegen sie gerichtet wären.
Erstens sei Nachahmung von Natürlichem in der Kunst ein Rückfall in das Stadium, in
dem sich das Absolute auf dem Level der Natur manifestiert. Zweitens beherrsche je-
mand wie Zeuxis, der Weintrauben exakt kopieren kann, lediglich ein ›Kunststück‹.
Drittens täusche der perfekte Naturnachahmer, weil er eine Scheinwirklichkeit vorgau-
kelt, anstatt der Wahrheit zum Ausdruck zu verhelfen. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich:
Vorlesungen über die Ästhetik. In: Werke. Bd. (13–15) 13. Hrsg. v. E. Moldenhauer,
K. M. Michel. Frankfurt a.M. 1970/21986, (64–82) 66. Vgl. auch ders.: Enzyklopädie
der philosophischen Wissenschaften. In: Werke. A. a.O. Bd. 10, §558. Im Gegensatz zu
Collingwood vermerkt Bosanquet diese Differenz, indem er Ruskins Theorie des Natur-
schönen gegenüber dem lobend hervorhebt, was er für Hegels Theorie hält. Bosanquet:
History. A.a. O. 453 (448–453). Vgl. Absatz 3.2.a. zu meiner Begründung, warum die
Ausführungen zum Naturschönen vermutlich nicht von Hegel selbst stammen.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 267

Entgegen Collingwoods Behauptung60 propagiert Hegel zweitens
nicht etwa eine Blüte der Kunst zu Verfallszeiten, sondern im Gegen-
teil einen direkten Zusammenhang zwischen dem Verfall der klassi-
schen Kunstform und dem kulturellen Verfall Roms. Drittens hatten
Hegel und Ruskin unterschiedliche persönliche Vorlieben in der
Kunst. So scheint Hegel insbesondere die volkstümliche niederlän-
dische Genre-Malerei gemocht zu haben.61 Beim frühen Ruskin ge-
nießen hingegen Meister wie Titian, Shakespeare und William Tur-
ner ausgesprochen hohes Ansehen, während Murillo, Dickens und
Sir Walter Scott als »Populisten« eher schlecht wegkommen. Ein
weiterer Unterschied besteht darin, daß Hegel im Gegensatz zu Rus-
kin niemals die Gründung von nationalen Schulen der Malerei anvi-
siert.62 Wenn Collingwood darauf verweist, daß Ruskin trotz seiner
Verehrung der Renaissance ebensowenig Klassizist sei wie Hegel63,
ist zu entgegnen, daß Ruskin keine Hegelschen Argumente gegen
den Klassizismus ins Feld führt, sondern das Schellingsche Argument
gegen Winckelmann, dem zufolge das klassizistische Nachahmen der
Dinge ihre wesentliche Lebendigkeit unterschlagen würde.64 Gegen
die Rede vom ›Hegelianer‹ Ruskin fällt schließlich besonders ins Ge-
wicht, daß Ruskins Leitthese von der Kunst als Spiegel einer Völker-
Moralität mit Hegels Ästhetik nicht in Einklang zu bringen ist: Nach
Hegel verkörpert sich im substantiell schönen Kunstwerk das Wahre,
und gerade nicht das Gute!65 Wenn man nach Vorläufern sucht, kä-
me viel eher Coleridges Essay The Principles of Genial Criticism von
1814 infrage, welcher die ›unschöne‹ Kunst der ›primitiven‹ Afri-
kaner als Zeichen einer intellektuell und moralisch kaum entwickel-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 267

Der ästhetische Moralismus des frühen John Ruskin

60 Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 35, Anm. 19.
61 Vgl. dazu Gethmann-Siefert, Annemarie: Einleitung. In: Die Philosophie der Kunst
nach dem Vortrage des Herrn Professor Hegel im Sommer 1823. Einl. u. hrsg. v.
A. Gethmann-Siefert. Hamburg 1999.
62 Ruskin strebt eine »englische Schule der Malerei« an, was sich seiner Ansicht nach
am besten vorantreiben läßt durch eine Fokussierung auf das Werk Turners. Ruskin: The
Unity of Art. A.a. O. 318.
Vermutlich haben solche Äußerungen Bosanquet veranlaßt, Ruskins Ästhetik die »un-
philosophischen Anfänge einer wirklich englischen Ästhetik« zu nennen. Er schreibt in
seiner Würdigung von Ruskins Ästhetik: »True English Aesthetic has not sprung from
philosophy or philosophers.« Bosanquet: History. A.a. O. 441.
63 Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 21 f.
64 Vgl. Abschnitt 2.1.
65 Vgl. dazu dem Absatz 3.3.b.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 268

ten Kultur betrachtet.66 Ruskins ästhetischer Moralismus hat seine
Wurzeln offensichtlich in der englischen Romantik und nicht in
einem dubiosen Prähegelianismus. Dementsprechend hinterläßt er
auch keine Spuren bei den jungen Second-Oxford-Hegelianern. Rus-
kins frühe Vorlesungsreihe The Two Paths hat jedoch noch mehr zu
bieten.

(c) Die Aufwertung des künstlerischen Handwerks. Nachhaltige Wir-
kung hat zunächst einmal Ruskins These von der Unverzichtbarkeit
der handwerklichen Fähigkeiten im Kunstschaffen, die in der zwei-
ten67 und vierten Vorlesung68 der Reihe entfaltet wird. In einem er-
sten Schritt erläutert Ruskin seine Begriffe. Vom ›Handwerk‹ (ma-
nufacture) spricht er, sobald »etwas mit der Hand hergestellt« wird,
und zwar »mit oder ohne Hilfe von Instrumenten«. Worin das Hand-
werk eines Künstlers besteht, bedarf keiner Erläuterung: Maler und
Pianisten müssen ihre Hände wie Chirurgen oder Schreiner sicher
führen können. Unter der ›Kunstfertigkeit‹ (art) versteht Ruskin die
Fähigkeit, die Eigengesetzlichkeiten und spezifischen Expressivitäten
seines physischen Materials intellektuell zu kennen und um der ei-
genen Ausdrucksabsichten willen planvoll benutzen zu können. Die-
se Fähigkeit ist laut Ruskin eine notwendige Bedingung des Kunst-
schaffens im emphatischen Sinne. Jeder Künstler muß intellektuell
wissen, was sich mit welchem Ausgangsmaterial auf welche Weise
zum Ausdruck bringen läßt. In der Kunst im emphatischen Sinne
(fine art) kommen schließlich »Hand, Kopf und Herz« zum Einsatz.

268 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

66 Coleridge, Samuel Taylor: Principles of Genial Criticism. Concerning the Fine Arts.
More Especially to those of Statuary and Painting. Deduced from the Laws and Impulses
which Guide the True Artist in the Production of his Works. In: Felix Farley’s Bristol
Journal. Aug/Sept. 1814 Im Text zit. nach ders.: Biographia Literaria. (2 Bde.) Bd. 2.
Hrsg. v. J. Shawcross. London 1907, (219–246) 226f. Vgl. im selben Sinne auch ders.:
Biographia Literaria. A.a.O. Bd. 2, 105; sowie ders.: Theory of Life. London 1848; sowie
Todorov, Tzvetan: Literature and its Theorists. A Personal View of Twentieth-Century-
Criticism. Übers. v. C. Porter. New York 1987, 118f. (vgl. Kapitel 2, insb. Anm. 165).
Bosanquet hält es mit Hinweis auf John Collingwood (Collingwood: Ruskin’s Art Tea-
ching. A.a.O. 16) für wahrscheinlich, daß Ruskin von Coleridge beeinflußt wurde. Bo-
sanquet: History. A.a.O. 442.
67 Ruskin, John: The Unity of Art. Gehalten vor Kunststudenten in Manchester am
22. Februar 1859. In ders.: The Two Paths. A.a. O. 293–318.
68 Ruskin, John: The Influence of Imagination in Architecture. An Address delivered to
the Members of the Architectural Association, in Lyon’s Inn Hall, January 23, 1857. In
ders.: The Two Paths. A.a.O. 346–374.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 269

Der wirkliche Künstler muß nämlich mit der Fähigkeit zur Imagina-
tion gesegnet sein, worunter Ruskin (in offensichtlicher Anlehnung
an Wordsworth) »die Kraft« versteht, »Dinge so zu kombinieren, daß
wir sie in einer neuen Weise sehen«. Diese Stufenfolge stammt aus
der englischen Romantik. Bei Ruskin gewinnt sie jedoch zwei neue
Pointen. Erstens werden in der Ästhetik des angelsächsischen Idealis-
mus unter »Kunst« (art) und »Kunst im emphatischen Sinne« (fine
art) fortan Tätigkeitsformen verstanden. Mit seiner zweiten Pointe
begibt sich Ruskin erstmals in einen Gegensatz zur englischen Ro-
mantik. Zwar gesteht er zu, daß »wahre Kunst« nur entstehen könne,
wenn die »Mechanismen des Kunstschaffens« durch »ein Gefühl ge-
lenkt«69 würden. Umgekehrt aber könne es keine »wahre Kunst«
ohne Handwerk und ohne die intellektuelle Einsicht in die Zu-
sammenhänge zwischen den physischen Materialstrukturen eines
Kunstwerks und seiner Ausdrucksfunktion geben! Mit diesem drit-
ten Leitmotiv seiner frühen Ästhetik rennt Ruskin bei den jungen
Ästhetikern des Second-Oxford-Hegelianismus offene Türen ein.70

Die Wirkmacht dieser These erklärt sich zum einen daraus, daß
schon Hegel den Stellenwert von »Fleiß, Reflexion und Übung« ge-
gen den romantischen Geniekult hervorhebt.71 Ebenso wichtig sind
jedoch Ruskins anschauliche Beispiele, von denen sich eines in der
dritten Vorlesung Modern Manufacture and Design findet. Ruskin
greift hier eine ästhetische Doktrin auf, der zufolge jedes schöne Or-
nament aus einer kontrastreichen, seriellen und symmetrischen An-
ordnung entstehen soll. Ruskin sendet dem Urheber einen (kontrast-
reichen) schwarzen Fleck auf weißem Grund, eine Zahlenreihe und
eine symmetrische Strichmännchen-Zeichnung, versehen mit dem
Vermerk, daß nichts davon ein schönes Ornament sei. Postwendend
wird ein aus Ruskins Versatzstücken zusammengesetztes Ornament
zurückgeschickt. Darauf hat Ruskin gewartet: Jetzt kann er zeigen,
daß nicht in jeder beliebigen kontrastierenden, symmetrischen und

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 269

Der ästhetische Moralismus des frühen John Ruskin

69 Manufacture is »the making of anything by hands – directly or indirectly, with or
without the help of instruments.« Ruskin: The Unity of Art. A.a.O. 294. »Then Fine Art
is that in which the hand, the head and the heart of man go together.« A.a. O. 294.
»Imagination is merely the power of combining what we have seen in new ways.« Rus-
kin: The Influence of Imagination. A.a.O. 365, Anm. 1. The Fine Arts »always must
have emotion ruling their mechanism.« A.a. O. 295. Vgl. zu Wordsworth’ Auffassung
Abschnitt 2.2
70 Vgl. dazu das gesamte Kapitel 5.
71 Hegel: Vorlesungen. A.a.O. Bd. 13, 45ff. Vgl. dazu auch Absatz 3.3.a.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 270

seriellen Anordnung ein schönes Ornament entsteht, sondern nur,
wenn das Material in einer ihm entsprechenden Weise angeordnet
wird. Das von ihm gelieferte Rohmaterial sei »von schlampiger Vul-
garität«. Deshalb müsse es »durch eine Wiederholung der Figuren bis
zu einem gewissen Grade neutralisiert« werden. Aber schon bei bes-
ser gezeichneten Strichmännchen wäre »eine Wiederholung grauen-
haft« gewesen. Ein Apoll von Belvedere würde noch nicht einmal
eine Doppelung vertragen.72 Von Beispielen dieser Art wimmelt es
in Ruskins Schriften, und ihr Einfluß auf die oxford-idealistische Äs-
thetik kann gar nicht hoch genug bewertet werden. Der frühe Bosan-
quet73 räumt das ein. Der frühe Collingwood verliert in seinen He-
gelianisierungsbemühungen über Ruskins Anschaulichkeit jedoch
kein Wort.

(d) Die moralische Verantwortung des Fabrikanten. Die deutlichsten
Spuren hinterläßt der frühe Ruskin bei den Second-Oxford-Ideali-
sten mit seinen Thesen zur moralischen Verantwortung des Fabri-
kanten in der dritten Vorlesung der Reihe The Two Paths.74 Ruskin

270 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

72 »In the present case the sense of fitness and order, produced by the repetition of the
figures, neutralizes, in some degree, their reckless vulgarity.« Ruskin, John: Modern
Manufacture and Design. Gehalten in Bradford am 1. März 1859 vor Studenten des
Studiengangs Industrie-Design. In ders.: The Two Paths. A.a.O. (319–345) 334. »But
draw the figures better, and there repetition will become painful.« A.a. O. 334. »But
put two Apollo Belvederes back to back, and you will not think the symmetry improves
them.« A.a. O. 334.
73 Nach Bosanquet hat Ruskin »the fundamental question of aesthetics« gestellt, näm-
lich die Frage, »how feeling and its body are created adequate to one another. Bosanquet:
Three Lectures on Aesthetic. A.a. O. 61. Henry James schreibt zu Ruskins hervorragen-
den didaktischen Fähigkeiten, daß es während eines Aufenthaltes in Venedig keine bes-
sere Lektüre als Ruskins kunsthistorische Abhandlung The Stones of Venice gebe, weil
Ruskin wie niemand sonst das Sehen von Kunstwerken lehren könne. James, Henry:
The Art of Travel. Im Text zit. nach New York 1962, 335. Die Rede ist von Ruskin, John:
The Stones of Venice. 3 Bde. London 1851, London 1853, London 1853. Vgl. auch Whee-
ler, M: Ruskin, John. In: A Companion to Aesthetics. Hrsg. v. D. E. Cooper. Cambridge
(Mass.) 1992.
74 In einem ersten Schritt geht es Ruskin in dieser Vorlesung um die Gleichwertigkeit
von ›hoher Kunst‹ und Gebrauchskunst. (1) Der Unterschied kann nicht darin liegen,
daß Gebrauchskunst für einen bestimmten Ort und zu einem bestimmten Zweck ge-
schaffen wird, weil dasselbe für antike Tempelstatuen und Michelangelos Ausmalung
der Papstkapelle gilt. (2) Die Transportabilität kann auch keinen Unterschied machen,
weil auch hochrangige Gemälde transportabel sind. (3) Ruskins wichtigstes Argument
für die prinzipielle Gleichrangigkeit lautet: »The greatest art yet produced has been
decorative«. Ruskin: Modern Manufacture. A.a.O. 321. Deshalb könne die dekorative

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 271

hält diese Vorlesung im hochindustrialisierten Norden Englands, und
das etwa zu der Zeit, als der Charles Dickens seinen Sozialroman
David Copperfield veröffentlicht. Das Stichwort Manchester-Kapita-
lismus steht in Anspielung auf die schlechten sozialen Verhältnisse
im englischen Manchester des 19. Jahrhunderts bis heute für einen
extremen wirtschaftlichen Liberalismus ohne alle staatlichen Rege-
lungen oder soziale Absicherungen. Gegenüber der um sich greifen-
den Industrialisierung zeigt sich Ruskin noch einmal mehr der zivi-
lisationskritischen englischen Romantik verpflichtet. Ruskin erzählt
von Landstrichen, in denen es früher Schafherden gab, in denen jetzt
jedoch nur noch Eisenhüttenwerke stehen. Er droht seinen Zuhörern
ein zukünftiges England an, das flächendeckend voller Schornsteine
und Fabriken ist. »Ist das das England, das Sie wollen?«, fragt er die
Studenten. Nein, das können sie nicht wollen, denn dann könne es
keine Kunst mehr geben. So warnt Ruskin seine Zuhörer. Sein Argu-
ment lautet, daß »schöne Kunst nur von Menschen produziert wer-
den kann, die auch schöne Dinge um sich herum und außerdem die
Muße haben, sie auch zu sehen«. Das ist das vierte Leitmotiv von
Ruskins früher Ästhetik, aus dem Ruskin deutliche Appelle zur Ver-
besserung der Lebens- und Arbeitsbedingungen der englischen Un-
terschichtsbevölkerung herleitet. Geschickt macht er den Designern
seine Sozialkritik mit dem Argument schmackhaft, daß Englands Fa-
briken keine schönen Entwürfe realisieren können, solange die Pro-
duktion »von Menschen abhängig ist, die unter den deprimierenden
und monotonen Umständen des englischen Fabriklebens leben müs-
sen«.75 Wer will, daß die Arbeiter Englands schöne Dinge produzie-
ren, muß laut Ruskin »ihren Geist bereichern und ihre Gewohnhei-
ten verfeinern«. Schließlich könne »nur derjenige eine adäquate
Einstellung zu Farben haben«, »der die wunderschönen Farben der
Natur unverfälscht kennt«. Genauso könne »nur derjenige schöne
Momente und Bewegungslinien im Ornament schaffen«, der »schö-
ne Momente und Bewegungslinien in seiner Umwelt kennt«. Wenn

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 271

Der ästhetische Moralismus des frühen John Ruskin

Design-Kunst umgekehrt dieselbe Würde wie Kunst im emphatischen Sinne haben,
wenn sie sich denselben Regeln (der Naturtreue) unterwirft. Ruskin verweist auf das
Vorbild Corregios, der den Fußboden eines Palastes in Parma mit Weinranken dekoriert
hat.
75 Der Begriff ›Entfremdung‹ fällt zwar nicht, und es gibt auch keinen Hinweis darauf,
daß Ruskin mit Marx oder Engels in Kontakt gekommen ist, aber immerhin erscheint
nur acht Jahre nach Ruskins Vorlesungsreihe im Jahr 1867 in London der erste Band von
Das Kapital von Karl Marx.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 272

Englands Arbeiter jedoch »ungebildet, in miesen Umständen und
umgeben von häßlichen Dingen« gehalten würden, dann würde auch
alles, was die englische Industrie produziert, »wie unter Alkoholein-
fluß, vulgär und wertlos«76 sein.

Für diese Strategie, mit der Ruskin die Fabrikanten77 für die
sozialen Belange der breiten Massen in die Pflicht nimmt, steht der
Name ›Ruskin‹ in England bis heute. Der frühe Bosanquet bezeichnet
Ruskins »Lehre vom inneren Zusammenhang von schönem Hand-
werk und den Lebensbedingungen der Arbeiter« als einen der »be-
sonders fruchtbaren Topoi« der Moderne, welcher »die Ästhetik«
(gemeint ist natürlich die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianis-
mus) nachhaltig geprägt habe.78 Collingwood würdigt Ruskins unge-
wöhnlich ausgeprägten Sinn für »soziale Ursachengeflechte«79. Der
frühe John Dewey rühmt Ruskins Ästhetik sogar als »Arbeiterästhe-
tik« mit dem Hinweis auf die Bedeutung, die Ruskin der Befriedi-
gung des Arbeiters durch seine Arbeit beimißt.80 Ihren literarischen

272 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

76 »Is this, then, what you want?« Ruskin: Modern Manufacture. A.a. O. 337. »Beau-
tiful art can only be produced by people who have beautiful things about them, and
leisure to look at them.« Ruskin: Modern Manufacture. A.a.O. 338. »To men surroun-
ded by the depressing and monotonous circumstances of English manufacturing life,
depend upon it, design is simply impossible.« A.a. O. 340f. »It is impossible for them
to have right ideas about colour, unless they see the lovely colours of nature unspoiled;
impossible for them to supply beautiful incident and action in their ornament, unless
they see beautiful incident and action in the world around them.« A.a. O. 341. »Inform
their minds, refine their habits, and you form and refine their designs; but keep them
illiterate, uncomfortable, and in the midst of unbeautiful things, and whatever they do
will be spirituous, vulgar, and valueless.« A.a.O. 341.
77 Dieselbe Verantwortung spricht Ruskin in der vierten Vorlesung auch den Architek-
ten zu.
78 Bei Bosanquet heißt es: »To his doctrine belongs the very fruitful modern topic of the
relation of beautiful handcraft with the workman’s life, as the outcome and expression
of his body-and-mind.« BosanquetThree Lectures on Aesthetic. A. a.O. 61.
79 Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a. O. 19f.
80 Der frühe Dewey würdigt Ruskins »insistence upon the place of the individual work-
mann in all art, the necessity that art be a genuine expression of the joy of the worker in
his work, and the consequent greater attention to the minor arts, so called.« Dewey,
John: Review 1893. Im Text zit. nach: The Early Works. Bd. 4. Hrsg. v. J. A. Boydston.
Carbondale/Edwardsville 1969ff., (189- 197) 195. Wahrscheinlich geht sogar Deweys
spätes Diktum über das Häßliche auf Ruskin (und nicht auf Deweys frühen Hegelia-
nismus, wie ein prominenter Kritiker behauptet) zurück, daß die »Häßlichkeit der mei-
sten Fabrikgebäude und die Scheußlichkeit eines gewöhnlichen Bankgebäudes« eine
»Verzerrung von menschlichen Werten« widerspiegeln würde, »die man in die Erfah-
rung, welche sich mit diesen Gebäuden verbindet, aufgenommen hat« Dewey, John: Art
as Experience. New York 1934. Auch als: John Dewey – The Later Works 10. Hrsg. v.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 273

Niederschlag finden Ruskins Thesen in der berühmten Sozialutopie
News From Nowhere, die der englische Dichter, Designer, Verleger
und Unternehmer William Morris zwischen 1889 und 1890 verfaßt.
Dieser Roman handelt in einer Welt, die so ist, wie sie Englands Un-
ternehmer nach Ruskin schaffen sollen.81

3. Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst
beim späten John Ruskin

Ruskins Oxford-Lectures on Art werden erstmalig im Jahr 1870 an
der Universität von Oxford gehalten, als der Oxford-Idealismus um
Thomas Hill Green gerade im Entstehen ist. Die angehenden Ox-
ford-Idealisten haben sich die aufsehenerregenden Vorlesungen des
zu ihrer Zeit hochberühmten Kunsthistorikers sicherlich nicht ent-
gehen lassen. Die Vorlesungsreihe ist an Studenten aller Fachberei-
che aus Englands finanzkräftiger Oberschicht gerichtet, und der po-
puläre Lehrer Ruskin nutzt die Chance, vor einem illusteren
Publikum Weichen für die Zukunft Englands und für die englische

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 273

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim späten J. Ruskin

J. A. Boydston. Carbondale/Edwardsville 1987. Im Text zit. nach ders.: Kunst als Erfah-
rung. Übers. von Ch. Velten, G. von Hofe, D. Sulzer. Frankfurt a. M. 1980, 270. Ein
deutlicher Einfluß von Ruskin ist auch spürbar in Mead, George Herbert: The Nature
of Aesthetic Experience. In: International Journal of Ethics 36. 1926, 382–393.
81 William Morris (1834–1896) ist Sozialist und Ästhet. Sein Ziel ist nicht nur eine
Verbesserung der Arbeitsbedingungen, sondern auch die Verschönerung der Lebenswelt
der Arbeiter und eine Kultivierung ihres Geschmacks. Ernst Bloch betont die Freund-
schaft von Morris mit Ruskin. Beide seien sich einig: »Nur Handarbeit mache gut«.
Weiter heißt es: »Hier treibt nicht nur Mitleid mit den Armen, Erbitterung gegen die
Reichen, sondern ein bisher unbekannter Ton klingt sozial-utopisch an: Morris ist ein
kunstgewerblicher, ein Homespun-Sozialist«, in dessen Augen »die Profitwelt« nicht
nur »moralisch«, sondern »auch ästhetisch viel zu wünschen übrig läßt«. Bloch trifft
ins Schwarze mit der These, daß Morris den »Kapitalismus nicht so sehr wegen seiner
Unmenschlichkeit als wegen seiner Häßlichkeit bekämpft«. Bloch, Ernst: Freiheit und
Ordnung. Abriß der Sozialutopien. Leipzig 1987, 178f. Als Fabrikant setzt Morris seine
Sozialutopie in die Tat um. Den Jugendlichen, die in seiner Fabrik arbeiten, richtet er
einen Schlafsaal und eine Leihbibliothek ein. So verwandelt er die damals übliche Kin-
derarbeit in eine Zeit der Ausbildung. Es gibt Gewinnbeteiligungen zumindest für die
leitenden Angestellten, und speziell gestaltete Wohnungen für alle Arbeiter. Der deut-
sche Sozialist Karl Liebknecht (1817–1919) ist von Morris’ Utopie so beeindruckt, daß er
sie auf eigene Kosten in Auszügen in die deutsche Sprache übersetzen läßt. Bosanquet
verweist auf den Einfluß von Ruskin auf Morris, William: On the Lesser Arts. In: Lec-
tures on Art. Lectures by B. Richmond, Morris and Others. Macmillian 1882/31883, 55–
58, 195. Vgl. Bosanquet: History. A.a.O. 545.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 274

Kunst zu stellen. Die Vorlesungsreihe intendiert, ihre Zuhörerschaft
zu Kunstmäzenen zu erziehen, die später einmal durch den Ankauf
der richtigen Kunst die Entwicklung Englands in die Richtung vor-
antreiben sollen, die Ruskin sich vorstellt.82 Kunst erfüllt laut Ruskin
nämlich drei unverzichtbare Funktionen für eine Nation. Erstens lei-
stet sie die »Stärkung der Religion der Menschen«, zweitens die
»Vervollkommnung ihres ethischen Zustandes« (wobei Ruskin mit
»ethisch« meint, was Habermas unter »moralisch« versteht83), und
drittens die »Schöpfung von material Dienstbarem«84. In der zwei-
ten, dritten und vierten Vorlesung der Reihe werden diese drei Funk-
tionen erläutert.

(a) Kunst und Religion. Die zweite Vorlesung thematisiert das Ver-
hältnis von Kunst und Religion.85 Laut Ruskin muß zunächst geklärt

274 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

82 Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 23–28. Vermutlich bezeichnet Ruskin sie deshalb im
Vorwort zur 2. Ausgabe von 1887 als »sein wichtigstes literarisches Werk«. »The follo-
wing lectures were the most important piece of my literary work.« A.a.O. 13. Es scheint
folgende deutsche Ausgabe zu geben: John Ruskin: Vorträge über Kunst. Übers. v. Wil-
helm Schölermann. Leipzig 1901. In ders.: Ausgewählte Werke in vollständiger Über-
setzung. Leipzig 1901.
83 »Ethisch« soll nach Habermas die Ausrichtung des Handelns auf das menschliche
Glück bezeichnen, und »moralisch« die Ausrichtung des Handelns auf ein übergeord-
netes Sollen. Vgl. Habermas, Jürgen: Vom pragmatischen, ethischen und moralischen
Gebrauch der praktischen Vernunft. In ders.: Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt
a.M. 1991, 100–118 (vgl. auch Kapitel 1).
84 »The great art can have three principal directions of purpose«. That is: »First, that of
enforcing the religion of men; secondly, that of perfecting ethical state; thirdly, that of
doing them material service.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 46 (73).
85 Ruskins Religionsbegriff lautet: »I shall use the word ›Religion‹ as signifying the
feelings of love, reverence, or dread with which the human mind is affected by its con-
ception of spiritual being.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 49. Dieser Begriff ist offen-
sichtlich der Romantik geschuldet und dem Hegelschen Begriff von der ›Religion‹ als
Form des Wissens vom geoffenbarten Göttlichen entgegengesetzt. (1) Zwar reduziert
der späte Ruskin ›Religion‹ ebensowenig wie Hegel auf die evangelische Konfession
oder auf das Christentum. Vgl. dazu Landow: The Aesthetic and Critical Theories of
John Ruskin. A.a.O. 243ff. (2) Andererseits distanziert sich Hegel jedoch (der natürlich
nicht Ruskins, sondern Schleiermachers und Jacobis Religionsbegriffe vor Augen hat)
von folgendem (romantischen) Religionsbegriff: »Gott ist im Gefühl. Das Gefühl erhält
so die Stellung eines Grundes, in welchem das Sein des Gottes gegeben ist«. Hegels
Argument lautet, daß wir vom geoffenbarten Gott ein Wissen hätten. Hegel, Georg
Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Religion I. In: Werke. Bd. 16. Hrsg. v. E. Mol-
denhauer, K. M. Michel. Frankfurt a.M. 1969/21986, (114–151) 118. (3) Ruskin warnt
ausdrücklich vor einem solchen »Wissenschaftsstolz« (Pride of Science), »which imagi-
nes that the energy of Deity can be explained by analysis«. Ruskin: Lectures on Art.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 275

werden, ob Kunstwerke unter der »autoritären Lenkung einer über-
natürlichen Macht« im Sinne einer »Botschaft oder Offenbarung«
entstehen. Die Frage ist ebenso dem Erbe der englischen Romantik
verpflichtet wie Ruskins Antwort, daß Kunst keiner personalen
Macht entstamme, sondern dem »Einfluß eines allgemeinen und vi-
talen, aber deshalb nicht weniger göttlichen Geistes«, an dem »alle
lebendigen Kreaturen gemäß ihres Ranges in der Schöpfung Anteil«
haben. Gegen den Gedanken, daß nur religiöse Menschen große
Künstler sein können, verwehrt sich Ruskin mit dem Argument,
daß ein Künstler jenseits von Handwerk und Kunstfertigkeit (vgl.
Absatz 4.1.c.) durch die Fähigkeit zur Imagination zum Künstler wer-
de. Darunter versteht Ruskin die Fähigkeit, den wesentlichen Unter-
schied zwischen dem »Guten und dem Bösen« und die »Regeln von
der Bitternis des Todes und der Macht der Liebe« begreifen zu kön-
nen. Dazu seien offensichtlich nicht nur die Anhänger einer Religion
in der Lage. Insofern sei Kunst »immer das Werk von guten, aber
nicht von explizit religiösen Männern«. Seine wichtigste Attacke rei-
tet Ruskin gegen die Vorstellung, daß Kunstwerke Glaubensinhalte
näherbringen können. Laut Ruskin soll man das Bild einer Madonna
keinesfalls mit der realen Präsenz der Gottesmutter verwechseln. Vor
allem aber soll man sich durch kein Kunstwerk zu einem Glauben
verleiten lassen, den man ohne das Kunstwerk nicht hätte! Mit be-
kannter Anschaulichkeit warnt Ruskin die künftigen Mäzene vor der
realistischen sakralen Kunst der ländlichen katholischen Gegenden
des Europas seiner Zeit. In heftigem Tonfall kritisiert er, daß hier
mit drastischen Darstellungen von Märtyrer-Wunden und Foltern
die niedrigsten Instinkte im Menschen angesprochen würden. Ins-
besondere die Frauen Europas hätte solche Sakralkunst jahrhunder-
telang in schwächliches Lamentieren über ein längst geschehenes
Leiden und in Angst vor einem Endzeitgericht versetzt, anstatt sie
auf ihre Verantwortung für ihre eigenen Zeitgenossen zu stoßen.
Kunstwerke sind nicht die reale Präsenz des Göttlichen, sondern
Kunstwerke. Das ist Ruskin besonders wichtig.

Damit ist Ruskin jedoch kein Feind der Sakralkunst. Vielmehr
empfiehlt er den Ankauf von Kunst »zur Lobpreisung und zur Ehre
unseres Schöpfers« durchaus – aber nur unter der Bedingung, daß

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 275

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim späten J. Ruskin

A.a.O. (45–72) 51. Gott läßt sich nach Ruskin nicht rational erfassen. (4) Noch ein-
dringlicher warnt Ruskin vor einem »Glaubensstolz« (Pride of Faith), »which imagines
that the nature of the Deity can be defined by its convictions«. A.a. O. 51.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 276

sich die Mäzene zuvor »aus ganzem Herzen bemüht haben, Leib und
Geist eines jeden Kindes in ihrem England zu heiligen, das kein Dach
gegen Kälte über seinem Kopf und keine Wälle zum Schutze seiner
Seele vor Korruption um sich hat«. Die sozialkritischen Töne des
frühen Ruskin klingen an, wenn der späte Ruskin vom England sei-
ner Zeit das düstere Bild zeichnet, daß seine »arbeitslosen Armen
täglich mehr und mehr in die Kriminalität« abrutschten. Seine ver-
schwenderische Mittelklasse sollte sich hingegen schleunigst »mit
den unausweichlichen Grundprinzipien der Ökonomie« vertraut ma-
chen, »daß Nahrung ausschließlich aus zuvor bebautem Boden
kommt, und daß Ressourcen nur durch Sparsamkeit bewahrt werden
können«86. Jetzt ist die Katze aus dem Sack: Der späte Ruskin ist
derselbe Moralist mit demselben ausgeprägten sozialen Gewissen ge-
blieben wie der frühe Ruskin! Er kündigt an, über das Verhältnis von
Religion und Kunst zu sprechen. Bezeichnenderweise mündet er je-
doch in dem moralischen Appell: Ehe Ihr Kunst kauft, nehmt erst
einmal Eure soziale Verantwortung wahr!

(b) Kunst und Moral. Das Zentrum der Vorlesungsreihe bildet die
dritte Vorlesung zur Verhältnisbestimmung von Kunst und Moral.
Unter ›Moralität‹ versteht Ruskin (wie die englische Romantik) eine
angeborene Naturanlage zum »richtigen menschlichen Handeln«,
über die jeder »zivilisierte Mensch« verfügt, und die »von den Reli-
gionen weder ihre Gültigkeit noch ihren Ort« entlehnt. Die mora-
lische Naturanlage des Menschen setzt sich nach Ruskin aus einem
Instinkt zur Ordnung und einem Instinkt zur Freundlichkeit zusam-

276 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

86 »What ground have we for thinking that art has ever been inspired a message or
relevation? What internal evidence is there in the work of great artists of their having
been under the authoritative guidance of supernatural powers?« A.a.O. 54. »They are
the result of the influence of the common and vital, but not, therefore, less Divine, spirit,
of which some portion is given to all living creatures.« A.a.O. 54. »The function of the
rightly trained imagination is to recognize« the »eternal difference between good and
evil« and »the bitterness of death and strength of love.« Ruskin: Lectures on Art. A.a. O.
53. »We shall find that the best art is the work of good, but of not distinctively religious
men.« A.a. O. 56. »We may truly praise and honour our Maker, but only after we have
striven with our whole hearts first to sanctify the temple of the body and spirit of every
child that has no roof to cover its head from the cold and no walls to guard its soul from
corruption, in this our English land.« A.a.O. 71. »Its unemployed poor are daily becom-
ing more violently criminal.« A.a. O. 40. The middle class will be compelled »to acquaint
themselves with the principles of providential economy, and to learn that food can only
be got out of the ground, and competence only secured by frugality«. A.a.O. 29.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 277

men. Das sind die angeborenen Neigungen, sich um seine Ver-
hältnisse zu kümmern und mit anderen liebevoll umzugehen. Die
Entfaltung der Moralität besteht laut Ruskin darin, diesen beiden
Instinkten die Herrschaft über die übrigen Leidenschaften, Fähigkei-
ten und Bedürfnisse zu überlassen, während unsere Fähigkeiten und
Leidenschaften und sogar unsere »Liebe zur Wahrheit« in »korrupte
oder leblose« Eitelkeiten pervertieren, wenn beide als »Handlungs-
quellen« versiegen. Wenn beide Instinkte voll entfaltet sind, steht
unser Handeln und Trachten nach Ruskin unter der »Herrschaft«
der »Imagination«. Während die zweite Vorlesung unter ›Imaginati-
on‹ die Fähigkeit zur Unterscheidung des Guten und Bösen versteht,
bezeichnet der Begriff jetzt ein liebevolles Zusammenschauen der
Dinge und ein selbstloses Einfühlen87 in andere Menschen. Es heißt
bei Ruskin, daß ein bloßes »Unterdrücken der Leidenschaften – was
oft für den Gipfel aller Pflicht gehalten wird – dem stolzen Stumpf-
sinn auch möglich« sei, daß es aber »das Werk der selbstlosen Imagi-
nation« sei, wenn die Leidenschaften »richtig ausgelebt und für das
Gute stark gemacht würden«. Nach Ruskin ist die moralische Fähig-
keit zur Imagination in allen Menschen vorhanden. Sein Beleg lau-
tet, daß schließlich selbst der roheste Schlächtergeselle ins Wasser
springen würde, wenn ein Kind zu ertrinken droht. Das Problem be-
steht natürlich darin, daß mit der ›Instanz der Imagination‹ eine mo-
ralische Instanz in einem Wesen angenommen wird, das seine Anla-
ge zur Moral erst entwickeln muß. Eine mögliche, allerdings
regreßverdächtige Antwort könnte lauten, daß es da noch eine wei-
tere Instanz der Impulsgebung zur Entwicklung der Imaginations-
fähigkeit gibt. Eine andere mögliche, aber tautologieverdächtige Ant-
wort könnte lauten, daß die Imaginationsfähigkeit als Motor der
Entwicklung von Moralität je schon entwickelt ist. Belassen wir es
dabei. Ruskins Ausführungen münden in der »Konklusion«, daß al-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 277

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim späten J. Ruskin

87 Ruskins Antwort läßt überraschend Schopenhauers Mitleids-Moralphilosophie von
1840 anklingen. (Es gibt allerdings keine Anzeichen dafür, daß Ruskin Schopenhauers
Preisschrift kannte.) Nach Schopenhauer resultiert ja jede entfaltete Moral aus der Hal-
tung, daß der »Andere der letzte Zweck meines Willens wird, ganz so wie sonst ich
selbst es bin«. Das erfordert nun laut Schopenhauer, »daß ich auf irgend eine Weise
mit ihm identifiziert sei«, und »daß jener gänzliche Unterschied zwischen mir und je-
dem Anderen, auf welchem gerade mein Egoismus beruht, wenigstens doch in einem
gewissen Grade aufgehoben sei«. Schopenhauer, Arthur: Preisschrift über die Grund-
lage der Moral. Nicht gekrönt von der Königlich Dänischen Societät der Wissenschaf-
ten, zu Kopenhagen, am 30. Januar 1840. Im Text zit. nach ders.: Preisschrift über das
Fundament der Moral. Hrsg. v. H. Ebeling, Hamburg 1979. A.a.O. 105f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 278

les, was Menschen »angemessenerweise tun und ehrenhafterweise
werden können«, davon abhänge, »ob diese beiden Instinkte zur Ord-
nung und zur Freundlichkeit durch diese große Imaginative Instanz
beherrscht werden, welche am Erbe der Vergangenheit teilhaben, die
Gegenwart ergreifen läßt, und Autorität über die Zukunft gibt«88.

Für die Verhältnisbestimmung von Kunst und Moral ist die Tat-
sache entscheidend, daß Moralität für Ruskin keine kulturelle Errun-
genschaft, sondern eine angeborene Naturanlage ist, die als solche
zwar ausgebildet und verfeinert, aber nicht erzeugt werden kann.
Das verweist die Kunst gegenüber der Moral nämlich in ihre Schran-
ken: Dem ästhetischen Moralismus Ruskins zufolge kann die Kunst
nichts ausrichten, wo die Moralität (die Anlage zur Moral) nicht
schon zur Moral entwickelt ist. Vielmehr müssen sich Künstler und
Nationen »schon in einem entsprechenden moralischen Zustand be-
finden«, um »über die Fähigkeit zur Kunst zu verfügen«. Hingegen
kann die Kunst, »wenn sie erst einmal da ist«, den moralischen Zu-
stand eines Individuums oder einer Nation lediglich »vervollkomm-
nen« und »perfektionieren«, aber nicht erzeugen. Ruskin plausibili-
siert das mit dem Hinweis darauf, daß es schließlich einer
jahrelangen Selbstdisziplinierung bedürfe, um das Handwerk des ex-
akten Zeichnens bis zur Perfektion der großen Meister zu lernen.
Eine solche Disziplin würde ein zügelloser Charakter gar nicht auf-
bringen. Daraus schließt Ruskin, daß es nur jemand mit hochentwik-
kelter Moral zu handwerklicher Perfektion bringen kann. Gleichzei-
tig betrachtet er handwerkliche Perfektion als notwendige Bedingung
des herausragenden Kunstschaffens (s. o.). Da nur ein Mensch von
vorbildlichem Charakter handwerklich perfekt sein kann, läßt sich
laut Ruskin von »mit der Hand ausgeführten Künsten« mit »absolu-
ter Präzision« rückschließen auf die Moral sowohl »der mit ihrer
Hand arbeitenden« Individuen als auch »der Nation, der sie angehö-

278 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

88 Moralität ist die Anlage zu »the law of rightness in human conduct«. Ruskin: Lectu-
res on Art. A.a.O. 49. »There is only one morality, which has been, is, and must be for
ever, an instinct in the hearts of all civilized men«. A.a.O. 49. Morality »receives from
religion neither law nor place«. A.a. O. 49 (vgl. auch a. a.O. 72). »And so far as those two
springs of action are not in us, all other powers become corrupt or dead; even the love of
truth, apart form these, hardens into an insolent and cold avarice of knowledge.« Ruskin:
Lectures on Art. A.a. O. 88. »I press to the conclusion«, that »all you can rightly do, or
honourably become, depends on the government of these two instincts of order and
kindness, by this great imaginative faculty, which gives you inheritance of the past,
grasp of the present, authority over the future.« A.a. O. 93.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 279

ren«.89 Dieser Schluß ist natürlich für die Nachfolger Ruskins ein
Stein des Anstoßes, zumal Ruskin beansprucht, ihn »mit mathema-
tischer Präzision und ohne auch nur die Möglichkeit eines Irrtums
oder einer Ausnahme« gezogen zu haben. Die Kunst90 ist auch dem
späten Ruskin zufolge »Exponent des moralischen Stadiums« nicht
nur jedes Individuums, sondern auch jeder Nation. Sie ist der »exakte
Exponent« ihrer »sozialen und politischen Tugenden« und ihre »An-
klage oder enthusiastische Feier«91. Damit hält auch der späte Ruskin
an seinem ästhetischen Moralismus fest, daß nur aus einer hochent-
wickelten Moral gute Kunst entstehen kann.92

(c) Die Wahrheitsleistung von Kunst, und die Freude am Schaffen.
Bis jetzt hat Ruskin nur gesagt, was von Kunst nicht erwartet werden
darf. Sie darf nicht mit der Präsenz des Göttlichen verwechselt wer-
den, und sie kann keine Moral erzeugen, wo keine ist. Was aber lei-
stet Kunst dann, daß Ruskin sich die Mühe macht, Englands künftige
Führungselite zu Kunstkennern auszubilden? Positives sagt Ruskin
in der vierten Vorlesung zum konkreten Gebrauchswert von Kunst.
Hier wird behauptet, daß Kunst »einen wahren Gegenstand« zu prä-
sentieren oder »etwas Dienstbares zu schmücken« hat und im Best-
fall sogar beides zu leisten vermag. Ruskin beruft sich auf die großen

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 279

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim späten J. Ruskin

89 So erklärt sich laut Ruskin beispielsweise, daß »a maiden may sing of her lost love,
but a miser cannot sing of his lost money.« Ruskin: Lectures on Art. A.a. O. 74. So
liebenswürdig dieses Beispiel auch ist: Beethovens Die Wut über den verlorenen Gro-
schen kannte Ruskin offensichtlich nicht!
90 Es findet sich immerhin 64 Jahre später bei John Dewey in fast wörtlicher Überein-
stimmung in der Formulierung wieder, daß Kunst eine »Manifestation, eine Urkunde
und Feier des Lebens einer Zivilisation« sei, »ein Mittel, ihre Entwicklung voranzutrei-
ben«, aber »auch das abschließende Urteil über die Qualität der Zivilisation«. Dewey:
Art as Experience. A.a.O. 377.
91 Die Funktion von Kunst ist »perfecting the morality, or ethical state, of men.« A.a.O.
46, 73. »You must have the right moral state first, or you cannot have the art. But when
the art is once obtained, its reflected action enhances and completes the moral state out
of which it arose.« A.a. O. 73. »The manual arts are as accurate exponents of ethical
state, as other modes of expression; first, with absolute precision, of that of the work-
man; and then with precision, disguised by many distorting influences, of that of the
nation to which it belongs.« A.a. O. 77 f. »With mathematical precision, subject to no
error or exception, the art of a nation, so far as it exists, is an exponent of its ethical
state.« A.a.O. 74. »The art of any country is the exponent of its social and political
virtues« and it is »an exact exponent of its ethical life.« A.a. O. 39. »All the great arts
have for their object either the support or exaltation of human life – usually both.«
A.a.O. 45 (vgl. auch 23).
92 Seine Probleme werden diskutiert in Abschnitt 4.3.d.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 280

Meister der Kunst, die sich zwar manchmal handwerkliche »Unge-
schicklichkeiten und Häßliches«, aber »niemals Nutzlosigkeit oder
Unaufrichtigkeit« erlaubt hätten.

Die Auffassung, daß Kunstwerke einen »wahren Gegenstand«
zu präsentieren haben, wie er wirklich und jenseits aller Kontingen-
zen tatsächlich ist, stammt natürlich aus der englischen Romantik.
Was aber helfen den künftigen Mäzenen noch so viele Vorträge über
Aufrichtigkeit in der Kunst, wenn sie ein gutes (bzw. aufrichtiges)
von einem schlechten (d. i. verlogenen) Kunstwerk nicht unterschei-
den können? Die Pointe der vierten Vorlesung lautet: Diese Unter-
scheidungsfähigkeit läßt sich erwerben, indem man zeichnen lernt.
Mit gewohnter Anschaulichkeit und Praxisnähe gibt Ruskin anhand
von Leonardo da Vincis Trattato della Pittura didaktische Anweisun-
gen zum Zeichnen-Lernen. Die Studenten sollen mit Steinen anfan-
gen und dann Pflanzen, Landschaften und Tiere malen, bevor sie sich
an das Kopieren von Meisterwerken der Kunst und schließlich sogar
an ihr erstes eigenes Menschenporträt machen. Für Ruskin ist das
möglichst ähnliche Porträtieren »eines edlen Menschen« der Gipfel
dessen, was Kunst überhaupt leisten kann. Er bewundert nichts so
sehr wie das Gemälde »eines Mannes oder einer Frau«, das auch »die
Seele« des Porträtierten erfaßt.93 Ruskin mahnt seine Studenten zu
geduldigem Üben gemäß seiner ›naturalistischen Methode‹ des exak-
ten Abzeichnens. Wer zeichnen lernt, lerne nämlich auch, Unter-
schiede und Gemeinsamkeiten der Dinge fokussiert im Gedächtnis
zu behalten. Vor allem aber würde Zeichnen die Wahrnehmungs-
fähigkeiten schärfen, denn um auch nur einen Stein exakt zu zeich-
nen, sei jedes Detail wichtig. Ruskin verspricht seinen Studenten also
Wissenserweiterung, Gedächtnis- und Wahrnehmungstraining,
wenn sie zeichnen lernen. Mit einem für die englische Romantik
kennzeichnenden Seitenhieb gegen den Klassizismus bezeichnet er
das als wichtiger als detaillierte Kenntnisse großer Kunstwerke der
griechischen Antike. Das ist der Ruskin, der bei seinen Zuhörern be-

280 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

93 »It must yet be of inferior kind, and tend to deeper inferiority, unless it has clearly
one of these main objects, – either to state a true thing, or to adorn a serviceable one.«
Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 96. »They will permit themselves in awkwardness, they
will permit themselves in ugliness; but they will never permit themselves in uselessness
or in unverity« A.a.O. 97. »Art has never done more than given the likeness of a noble
human being.« A.a.O. (97 ff.) 98. Die größte Kunst bestünde »in painting one man or
woman, and the soul that was in them.« A.a. O. 98 f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 281

rühmt geworden ist, weil er mehr als nur ästhetische Theorie vermit-
telt hat.

Mit der These, daß die Kunst jenseits ihrer Wahrheitsleistung
auch »etwas Dienstbares« zu »schmücken« habe, geht der späte Rus-
kin zum ersten Mal in Opposition zur englischen Romantik. Grund-
lage ist die Überzeugung, daß das Kunstschaffen seine Wurzeln in
den Instinkten zur Ordnung und zur Freundlichkeit habe. Der In-
stinkt zur Ordnung gibt nach Ruskin den Impuls, »das Land mit ei-
gener Hand zu pflegen und zu bebauen«. Daraus entstünden bebaute
Äcker, Brunnen und nützliche Gerätschaften. Im Bestfall trete dann
jedoch auch der Instinkt zur Freundlichkeit auf den Plan, mit dem
Impuls, die nützlichen Gerätschaften hübsch zu dekorieren, um der
Freude an den Gerätschaften selbst und der Wertschätzung der ele-
mentaren Zweck- und Nützlichkeitszusammenhänge des Lebens
Ausdruck zu geben. Aus diesem Zusammenspiel sind laut Ruskin in
den Kulturen dieser Welt die ersten Gebrauchskunstwerke entstan-
den, in denen er wiederum die Ursprünge der Kunst im emphati-
schen Sinne (fine art) sieht. Die Bildhauerei beispielsweise ist laut
Ruskin ganz generell aus der Architektur und aus der Brunnenbau-
kunst entstanden. In den Gärten von Alcinous sieht Ruskin eine frü-
he Manifestation der Kunstfertigkeit (art) der griechischen Antike,
und in den kunstvoll gestalteten Ritterrüstungen des christlichen
Mittelalters die ersten Beispiele von Kunst im emphatischen Sinne
(fine art), weil sich in den Ritterrüstungen der ganze Kosmos der
Rittertugenden sinnlich manifestieren würde. Die Schwelle zwischen
Kunst im emphatischen Sinne und Gebrauchskunst sieht Ruskin
überschritten, sobald ein Gegenstand deutlicher Ausdruck der Freude
am Schaffen ist. So muß jede Tasse laut Ruskin dem Instinkt zur
Ordnung entsprechend zunächst einmal ihren Zweck erfüllen: Man
muß aus ihr trinken können. Sobald die Tasse jedoch aus einer Freude
am Schaffen heraus besonders sorgfältig dekoriert ist, sobald also
auch der Instinkt zur Freundlichkeit beteiligt ist, betrachtet Ruskin
die Tasse nicht mehr als bloßen Gebrauchsgegenstand, sondern als
Gebrauchskunst auf der Schwelle zur Kunst im emphatischen Sinne
(fine art).

Ruskin hat nun ausdrücklich kein kommerzielles Dekorieren
von Gebrauchsgegenständen im Blick. Aus einem Gebrauchsgegen-
stand wird vielmehr nur dann Gebrauchskunst, wenn er die Spuren
einer authentisch empfundenen Freude am Schaffen trägt. Daß Tas-
sen zur Gebrauchskunst werden können, setzt voraus, daß die-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 281

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim späten J. Ruskin

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 282

jenigen, die Tassen herstellen, tatsächlich Freude am Schaffen emp-
finden. Damit ist Ruskin wieder bei seinem moralischen Appell an
die künftigen Mäzene. Wer will, daß die Arbeiter in den Porzellan-
manufakturen von Manchester schöne Tassen herstellen, soll nicht
etwa griechische Vasen studieren, sondern dafür sorgen, daß die Ar-
beiter sauberes Wasser zu trinken haben! Wer Städte prunkvoll aus-
statten will, muß erst einmal dafür sorgen, daß alle Bewohner ein
Dach über dem Kopf haben. Und wer die handwerklichen Kunstfer-
tigkeiten seines Landes bewahren will, der sollte nicht allzusehr auf
Maschinen und Industrialisierung bauen, sondern sich um das Wohl
der Handwerker kümmern. Ihr seid für Euer Land und seine Men-
schen verantwortlich! Also sorgt für Euer Land und seine Menschen,
ehe ihr Kunst kauft! Auch der späte Ruskin läßt seine Vorlesungs-
reihe also in einem dringenden sozialen Appell münden.94

(d) Die Schwächen von Ruskins spätem ästhetischen Moralismus.
Neben den sozialen Appellen gehören Ruskins Thesen zu ästheti-
scher Sorgfalt als Ausdruck der Freude am Schaffen zum Wichtig-
sten, was Ruskin geschrieben hat. Im amerikanischen Pragmatismus
entfaltet diese These große Wirkmacht.95 Die Second-Oxford-Hege-
lianer beeinflußt Ruskin vor allem als Kunsterzieher. So integriert
der späte Bosanquet beispielsweise Ruskins Theorie von der Entfal-
tung der Wahrnehmungs-, Unterscheidungs-, Gedächtnis- und Klas-
sifikationsfähigkeiten durch aktives Zeichnen in seine Theorie der
ästhetischen Erziehung durch Kunst. Auch die Maler, die Ruskin
rühmend hervorhebt, werden von den Second-Oxford-Hegelianern
als Meister behandelt.96 Der Pferdefuß ist allerdings beim späten
wie beim frühen Ruskin der ästhetische Moralismus.

So kann offensichtlich auch der späte Ruskin das Problem nicht
lösen, warum auf amoralischem Nährboden immer wieder hochran-
gige Kunst entsehen konnte (vgl. die parallele Debatte in Abschnitt
4.2.). Wieder werden zunächst ›die Inder‹ ins Visier genommen: Für
den späten Ruskin sind »die grotesken und schrecklichen Formen«

282 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

94 Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 104–117.
95 Vgl. Abschnitt 6.3.
96 Vgl. Absatz 5.4.a. Ruskin hat zur Illustrierung seiner Auffassung von Kunst an der
Oxforder Universität eigens eine Gemäldegalerie mit Meisterwerken der Renaissance
sowie des englischen Impressionismus und Naturalismus einrichten lassen. Diese haben
die angehenden Oxford-Idealisten im Jahr 1870 sicherlich ebenso besucht wie Ruskins
Vorlesungsreihe selbst. Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 32–37.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 283

der »rohen Rassen« der Inder ein »präziser Indikator« dafür, daß
»die animalische Energie dieser Rassen« ins »Böse ausgebrochen«
sei, weil in Indien »weder das Christentum noch irgendeine andere
Religion« für »moralischen Halt«97 sorgen würde. Damit ignoriert
der späte Ruskin natürlich sowohl die religiöse Vielfalt Indiens als
auch die Tatsache, daß es niemals eine Kultur ohne Religion gegeben
hat. Die Kunst der Verfallskulturen wird jetzt so erklärt, daß in den
Verfallszeiten durch antimoralische Kräfte besonders starke mora-
lische Gegenkräfte provoziert würden, aus denen das hochrangige
Kunstschaffen entstünde. Die Idee, darin eine Aufforderung zur Un-
moral zu sehen, unterbindet Ruskin relativ hilflos mit der Warnung,
daß ein Sieg der amoralischen Kräfte einen Zustand ganz ohne
Kunst bedeuten würde. Diese Erklärung überzeugt natürlich ebenso-
wenig wie die des frühen Ruskin. Collingwood trifft ins Schwarze,
daß es für Ruskin wohl lebenslang »ein dunkles und schreckliches
Geheimnis« geblieben sei, »daß Perfektion und Tod so Hand in
Hand«98 gingen.

Den späten Ruskin interessiert vor allem, warum es bei der
»lammfrommen Landbevölkerung in abgelegenen Winkeln christli-
cher Länder« signifikant wenig Kunst gibt, obwohl ihre ausgebildete
Moralität bzw. Religiosität doch eigentlich die beste Voraussetzung
bietet? Anstatt nun noch einmal irgendwelche Naturdichter in entle-
genen Winkeln Schottlands aus dem Hut zu zaubern, präsentiert der
späte Ruskin die Erklärung, daß die »Moralität, die der Kunst die
Kraft gibt«, schließlich eine »Moralität von Menschen und nicht
von Rindviechern« sein müsse. Bauern im Kuhstall können nicht
nebenbei auch noch Künstler sein, weil die Moral von tumben Bau-
ern nicht entwickelt genug sei, daß auf ihrem Boden Kunst erwach-
sen könne. Mit dieser Antwort verstrickt sich der späte Ruskin aller-
dings in einen Widerspruch zu seiner ebenfalls vertretenen These,

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 283

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim späten J. Ruskin

97 »And where neither Christianity or any other religion conveying some moral held,
has reached, the animal energy of such races necessarily flames into ghastly conditions
of evil, and the grotesque or frightful forms assumed by their art precisely indicative of
their distorted moral nature.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 84.
98 »It remains for him a dark and terrible mystery that perfection and death should thus
walked hand in hand.« Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a. O. 37. Collingwood
schlägt vor, Brownings Modell des Kulturverfalls vorzuziehen. Das würde im Kern die
schlichte Erklärung anbieten, daß sich etwas (eine Hochkultur oder eine Meisterschaft
in der Kunst) von seinem Höhepunkt aus nicht mehr steigern läßt, so daß nur der
Niedergang bleibt.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 284

daß man von der Fähigkeit zum exakten Zeichnen auf eine hochent-
wickelte Moral des Zeichners schließen könne. Exakt zeichnen lernt,
wer diszipliniert ist. Somit lautet Ruskins These genau genommen,
daß nicht etwa Moral, sondern Disziplin eine Bedingung des Kunst-
schaffens ist, was eine ziemlich langweilige (weil selbstverständliche)
These ist. Falls Ruskin mit ›Moral‹ jedoch tatsächlich ›Disziplin‹
meint, entstünde das Folgeproblem, daß der Erklärungsgrund weg-
fiele, warum tumbe Bauern im Kuhstall keine Kunst schaffen kön-
nen. Schließlich verkommen Felder und Kühe, wenn der Bauer nicht
diszipliniert ist. Bauern müßten laut Ruskin also eigentlich sogar
besonders exakte Zeichner sein.

Nicht haltbar ist schließlich auch Ruskins Behauptung, daß
Menschen mit ausgeprägter Liebe zum Schönen und zur Kunst
zwangsläufig auch besonders »leidenschaftliche« und »gerechtig-
keitsliebende« Menschen seien, die sich besonders ernsthaft »um
das Glück der Menschheit«99 bemühen würden. Richard Wagner
und Nero sind viel strapazierte Gegenbeispiele für Künstler, die kein
moralisches Vorbild waren. Literarisch werden die Zweifel an Rus-
kins Mythos vom per se moralischen Künstler in Sommerset Maug-
hams Roman Of Human Bondage behandelt. Der Protagonist Philip
Watkins hält sich (fälschlicherweise) für einen talentierten Maler
und geht nach Paris. Hier trifft er viele Bohémien-Maler aus Eng-
land, die Ruskins Ästhetik ablehnen, weil es bei Ruskin »nur um
Moral ginge«. Einer von ihnen, Clutton, erzählt eines Tages von Paul
Gaugin: »Er ist jetzt nach Tahiti abgereist. Er war ein vielverdienen-
der Börsenmakler in London und hatte Frau und Kinder. Aber er hat
alles aufgegeben, um Maler zu werden. Er hat es einfach liegengelas-
sen, ist in die Bretagne gegangen und hat angefangen zu malen«.
Philip fragt nach der Familie Gaugins. »Ach, die hat er fallengelas-
sen« antwortet Clutton. »Das finde ich nicht gerade anständig«
mahnt Philip. Und Cluttons Entgegnung lautet bezeichnenderweise,
daß man entweder »Gentleman« oder »Künstler« sein könne. »Diese
beiden Dinge« hätten nämlich »nicht das geringste miteinander zu
tun«. So höre man zwar »von Menschen, die Blumentöpfe bemalen,

284 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

99 »There are some groups of peasantry, in far-away nooks of Christian countries, who
are nearly as innocent as lambs, but the morality which gives power to art is the mora-
lity of men, not of cattle.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 83. »The men in whom it has
been most strong have always been compassionate, and lovers of justice, and the earliest
discerns and declarers of things conducive to the happiness of mankind.« A.a.O. 90.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 285

um eine alte Mutter zu erhalten«. Das zeige jedoch nur, »daß sie
ausgezeichnete Söhne sind«. Ein Künstler würde hingegen »seine
Mutter ins Armenhaus« bringen, wenn das seiner Kunst dienen wür-
de. Dafür sei Gaugin das beste Beispiel: »Er hat sich zu seiner Frau
und zu seinen Kindern benommen wie ein Schwein, er benimmt sich
immer wie ein Schwein – aber er ist ein großer Künstler«100.

Nun sollte man Ruskins Moralismus natürlich nicht mit Maug-
ham in einen ästhetischen Amoralismus verkehren. Selbstverständ-
lich zeichnet es die großen Künstler auch nicht aus, daß sie ihre Müt-
ter in Armenhäuser stecken und ›Schweine‹ sind. Das ändert jedoch
nichts an der grundsätzlichen Triftigkeit von Maughams sarkasti-
schem Kommentar zu Ruskins ästhetischem Moralismus. Fataler-
weise demonstrieren Ruskins eigene Entgegnungen auf entsprechen-
de Einwände die Unhaltbarkeit seiner Position besonders deutlich.
Seine erste Entgegnung ist besonders hilflos, weil zirkulär. Nach Rus-
kin kann es sich bei unmoralischen Künstlern nämlich nicht wirklich
um große Meister handeln, weil nur moralisch vorbildliche Men-
schen große Künstler werden können! Seine zweite Entgegnung lau-
tet, daß der amoralische Künstler nur in seiner Jugend ein guter
Künstler sein könne, aber wegen der Zügellosigkeit seiner Leiden-
schaften entweder »früh sterben« oder »im Alter ausbrennen«101

und künstlerisch impotent würde. Das ist ein abgestandenes Klischee,
in das vielleicht Mozart, aber nicht Wagner paßt. Zudem verwickelt
sich Ruskin in einen Widerspruch, denn wie soll der junge amora-
lische Künstler ohne Selbstdisziplin zu den handwerklichen Fähig-
keiten gekommen sein, welche ja die notwendige Bedingung des her-
ausragenden Kunstschaffens sein sollen? Seinen offensichtlichen
Schwächen zum Trotz hat Ruskins ästhetischer Moralismus unter
den Oxford-Idealisten dennoch zwei Verteidiger gefunden.

(e) Bosanquets und Collingwoods Verteidigungen von Ruskins äs-
thetischem Moralismus. Dem frühen Bosanquet zufolge ist im aus-
gehenden 19. Jahrhundert der autonomieästhetische Einwand »po-
pulär«, daß Ruskin die Kunst durch Ankettung an die Moral ihrer

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 285

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim späten J. Ruskin

100 Maugham, William Somerset: Of Human Bondage. 1915. Im Text zit. nach ders.:
Der Menschen Hörigkeit. Übers. v. M. Zoff, S. Feigl. Zürich 1996, 268f. Vgl. zur Bio-
graphie Gaugins auch ders. The Moon and Sixpence. Zürich 1919.
101 »It is true that some could not govern their passions; if so they died young, or they
painted ill when old.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 79.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 286

Eigenständigkeit beraube. Bosanquet springt für Ruskin in die Bre-
sche, weil schon Platon die moralische Dimension der Kunst gesehen
habe.102 Nun sind die Abhängigkeitsverhältnisse bei Platon genau
umgekehrt wie bei Ruskin. Nach Platons Politeia kann falsche Kunst
fatale Auswirkungen auf die Moral der heranwachsenden Polis-Bür-
ger haben. Deswegen will Platon das Kunstschaffen reglementiert
wissen. Einen Ursprung der Kunst in der Moral behauptet Platon
jedoch nicht. Insofern vertritt er auch nicht die Auffassung, daß
man vom Niveau der Kunst auf die moralische Entwicklung von In-
dividuen und ganzen Völkern rückschließen könne. Im Gegenzug ist
von einer Zensur des Kunstschaffens bei Ruskin keine Rede. Der er-
ste Gefechtsgang Bosanquets führt also in die Irre. Dann erklärt Bo-
sanquet den späten Ruskin wegen seines Moralismus zu einem Äs-
thetiker des Häßlichen. Er führt Ruskins Diktum ins Feld, dem
zufolge die großen Meister zwar manchmal handwerkliche »Unge-
schicklichkeiten und Häßliches«, aber »niemals Nutzlosigkeit oder
Unaufrichtigkeit«103 erlaubt hätten. Nach Bosanquet will Ruskin da-
mit der englischen Ästhetik einen Impuls zur Entwicklung einer Äs-
thetik des Häßlichen geben. In seiner Lesart besagt Ruskins Äuße-
rung nämlich, »daß Häßlichkeit in der Kunst wesentlich für ihre
Vollendung« sei.104 Dem steht nun entgegen, daß Ruskin in der ge-
nannten Passage nicht von der Notwendigkeit des Häßlichen für die
Vollendung des Schönen spricht, sondern lediglich von einem Zur-
Not-in-Kauf-Nehmen, falls es die Nützlichkeit oder die epistemische
Aufrichtigkeit erfordern! Wie Landow in seiner Abhandlung über-
zeugend nachgewiesen hat, ist das Häßliche nach Ruskin tatsächlich
ästhetisch völlig funktions- und wertlos.105 Bosanquets Argumente
können von Ruskins ästhetischem Moralismus also nicht überzeu-
gen.

286 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

102 Bosanquet: History. A.a. O. 453f.
103 »They will permit themselves in awkwardness, they will permit themselves in ugli-
ness; but they will never permit themselves in uselessness or in unverity.« Ruskin:
Lectures on Art. A.a.O. 97 (s.o.).
104 Ruskin »seems to hold the position of Rosenkranz, that ugliness can never become
beautiful, but yet is essential to art for the sake of completeness.« Bosanquet: History of
Aesthetics. A.a.O. 448.
105 Nach Landow könnte man – mit aller Vorsicht – lediglich Ruskins Äußerungen über
das Erhabene im Sinne der deutschen Nachhegelianer interpretieren: Nach Ruskin ist
das Erhabene Schönes in ›niedrigeren Graden‹. Vgl. Landow: The Aesthetic and Critical
Theories of John Ruskin. A.a. O. 183–240 (insb. 184). Landow diskutiert Ruskins angeb-
lichen ›Hegelianismus‹ nicht.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 287

Einen zweiten Verteidigungsversuch startet der junge Robin
George Collingwood106 im Jahr 1925. Sein Interesse gilt Ruskins
These von den »handwerklichen Fähigkeiten« als zweifelsfreier »Be-
weis auch für andere gute Fähigkeiten«. Collingwoods Argumentati-
onsgang basiert wahrscheinlich auf Bosanquets A History of Aesthe-
tic. Hier zitiert Bosanquet eine Passage aus Ruskins The Stones of
Venice, der zufolge in den Zeichnungen eines Menschen »all seine
Rauheit, sein ganzer Stumpfsinn und seine ganze Unfähigkeit« zum
Ausdruck kommen, aber »genauso seine Würde«107, weil der Mensch
ein ganzheitliches Wesen und keine Maschine sei. Bosanquet kom-
mentiert diese Äußerung mit der Bemerkung, daß Ruskin offensicht-
lich die Hegelsche Überzeugung teile, daß »das Werk den Menschen«
offenbaren würde, »welcher wiederum die Verkörperung von Ideen«
sei108. Schon hier drängen sich die Einwände auf, daß sich im schönen
Kunstwerk Hegels nicht der schaffende Mensch, sondern das Abso-
lute verkörpert109, und daß Hegel Menschen nicht als Verkörperung
von Ideen betrachtet. In offensichtlicher Anknüpfung an Bosanquet
reproduziert Collingwood diese Mißverständnisse mit der Behaup-
tung, daß Ruskin wie Hegel »konsequent« davon ausgegangen sei,
daß »Stärken und Schwächen im moralischen und politischen Leben
exakt« mit »signifikant Gutem oder Schlechtem in der Kunst eines
bestimmten Volkes zu einer bestimmten Zeit« korrespondieren wür-
den. Laut Collingwood basiert diese These (die sich bei Ruskin tat-
sächlich findet) »instinktiv« und »ohne jedes Hinterfragen« auf einer
Hegelianischen Theorie von der »Einheit und Unteilbarkeit des
menschlichen Geistes«. Ja, Collingwood erklärt Ruskins Philosophie
sogar in den Passagen für besonders »überzeugend«, in denen Ruskin
seine vorgeblich »Hegelianische Überzeugung« von der Einheit des
Geistes »als philosophische Waffe einsetzt«. Collingwoods Lesart zu-
folge leugnet Ruskin jede »Trennung zwischen den menschlichen Fä-
higkeiten« ab. Das sei die theoretische Basis für die Behauptung, daß

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 287

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim späten J. Ruskin

106 Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 37 ff.
107 »I have not at all said enough of the infallibleness of fine technical work as a proof of
every other good power.« Ruskin: Lectures in Art. A.a.O. 80. »Out comes all his
roughness, all his dullness, all his incapability, but out comes the whole majesty of him
also.« Ruskin: The Stones of Venice. A.a.O. Bd. 1. 161f. Im Text zit. nach Bosanquet:
History. A. a.O. 453.
108 Bosanquet interpretiert die Passage so: »The work reveals the man, and the man is
the incarnation (in sense and feeling) of ideas.« Bosanquet: History. A.a.O. 453.
109 Hegel: Vorlesungen. A.a.O. Bd. 13, 145.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 288

in den verschiedenen Bereichen vergleichbare Gesetzmäßigkeiten
herrschen würden, und daß »etwas, das sich in einem Bereich
menschlicher Aktivität als gut bewährt, sich notwendigerweise auch
in allen anderen Bereichen als gut«110 erweisen würde. Für Colling-
wood zieht Ruskin also Rückschlüsse vom Niveau des Zeichnens auf
den Entwicklungsstand der Moral aufgrund der Hegelschen Über-
zeugung, daß der Geist eine Einheit bildet, und daß die Ausbildung
einer Fähigkeit positive Auswirkungen auf alle anderen Kapazitäten
des Geistes hat.

Collingwoods zentrales Argument für eine implizite Theorie
von der Einheit des Geistes bei Ruskin lautet, daß Ruskin nur auf-
grund einer solchen Theorie in seinen Modern Painters behaupten
könne, daß im Bereich des Malens ebenso fixe Gesetze gültig seien
wie in der Chemie. Aus dem Kontext von Ruskins Äußerung geht
allerdings hervor, daß es Ruskin nicht um eine Einheit des Geistes
geht, sondern um die antidogmatische These, daß sich über Gesetz-
mäßigkeiten in der Kunst ebensowenig abstimmen lasse wie über
chemische Gesetze.111 Vor allem aber ist die von Collingwood als
›hegelianisch‹ bezeichnete Auffassung von einer ›Einheit des Geistes‹
bei Hegel definitiv nicht zu finden! Unter dem Etikett ›Einheit des
Geistes‹ ist bei Hegel nämlich keineswegs von einem inneren Zusam-
menhang von verschiedenen Geistesfähigkeiten die Rede, sondern

288 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

110 »If there is something visibly good or bad in the art of a certain people at a certain
date, he always assumes that there must have been exactly corresponding virtues and
vices in their moral and political life.« Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 18.
»This principle – the unity and indivisibility of the spirit – Ruskin never questioned
and never attempted to prove. He believed it instinctively.« A.a.O. 18. »He deals with
the past in exactly the same spirit.« A.a. O. 18. There is »nothing more striking in all
Ruskin’s work than the way he uses its convictions as a philosophical weapon.« A.a. O.
30. »But if you believe that there is no such thing as the distinction between faculties,
then whatever holds good of one human activity necessarily holds good of all.« A.a. O.
31.
111 Die entsprechende Passage bei Ruskin lautet: »There are laws of truth and right in
painting, just as fixed as those of harmony in music or of affinity in chemistry. Those
laws are perfectly ascertainable by labour, and ascertainable no otherwise. It is as ridicu-
lous for any one to speak positively about painting who has not given a great part of his
life to its study, as it would be for a person who had never studied chemistry to give a
lecture on affinities of elements; but it is also as ridiculous for a person to speak hesitat-
ingly about laws of painting who has conscientiously given time to their ascertainment,
as it would be for Mr. Faraday to announce in a dubious manner that iron ad an affinity
of oxygen, and to put it to the vote of his audience whether it had or not.« Ruskin:
Modern Painters. A.a. O. Bd. 3, 5.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 289

von einem wirklichkeitsumfassenden Monismus der Vernunft.112

Tatsächlich spricht nicht Hegel, sondern Croce (bzw. Vico) von einer
›Einheit des Geistes‹ in der Weise, wie es Collingwood von Ruskin
behauptet (vgl. Abschnitt 4.4.). Daß Ruskin ein früher Anhänger
Croces war, muß jedoch schon aus dem einfachen Grund ausgeschlos-
sen werden, daß Ruskin Croces Philosophie des Geistes im Jahr 1870
noch gar nicht kennen konnte, weil diese erst im frühen 20. Jahrhun-
dert verfaßt wurde. Davon abgesehen bestreitet Croces Philosophie
des Geistes einen ästhetischem Moralismus ebenso unmißverständ-
lich wie die Ästhetik Hegels, wenn auch mit anderen Gründen: Im
Zentrum von Croces Ästhetik steht die These von der völligen Un-
abhängigkeit der Kunst von der Moral. Mit dem Hinweis auf Croce
läßt sich Ruskins ästhetischer Moralismus also ebenfalls nicht ver-
teidigen.

4. Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

Die Philosophie des Neapolitaners Benedetto Croce113 kommt nicht
von ungefähr ins Spiel. Zwar übertreibt Brown, wenn er schreibt, daß
»am Anfang« der »neoidealistischen« Ästhetik mit Croce »die Kar-
riere eines einzigen Mannes«114 gestanden habe. Daß man im Ox-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 289

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

112 Hegel versteht unter der ›Einheit des Geistes‹ einen epistemologischen und ontolo-
gischen Monismus der Vernunft. Diesen bringt er in der berühmten (und oft mißver-
standenen) Stelle aus der Philosophie des Rechts auf folgende Formel: »Was vernünftig
ist, das ist wirklich, und was wirklich ist, das ist vernünftig.« Hegel, Georg Wilhelm
Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts. In: Werke. Bd. 7. Hrsg. v. E. Molden-
hauer, K. M. Michel. Frankfurt a. M. 1970/21976, 24. Hegels Monismus der Vernunft ist
einerseits ein epistemologischer Monismus, der den Anspruch erhebt, alles disparate
Wissen in einer Weise darzustellen, daß sich das Wissen als Eines darstellt. Weil jedem
epistemischen Monismus zufolge ›Gleiches nur durch Gleiches‹ erkannt wird, wird in
Hegels Ausführungen über das Wesen des Wissens gleichzeitig eine ontologische Aus-
sage gemacht: Das, was erkennt, ist nach Hegel die Vernunft, und das, was erkannt wird,
ist ebenfalls Manifestation der Vernunft. Also ist alles, was ist (das Subjekt und die
Gegenstände des Erkennens), vernünftig.
113 Benedetto Croce (1866–1952) studierte zwischen 1883 und 1886 bei dem Hegelianer
Bertando Spaventa und gab seit 1903 zusammen mit Giovanni Gentile die Zeitschrift La
Critica heraus.
114 »In its early stages the movement can be thought of mainly as the career of a single
man, Benedetto Croce.« Brown, M. E.: Neo-Idealistic Aesthetics. Croce – Gentile – Col-
lingwood. Detroit 1966, 11. Vgl. auch Donagan, Alan: Introduction. In: Collingwood:
Essays in the Philosophy of Art. A. a.O. xii.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 290

ford-Idealismus jedoch großes Interesse an der Ästhetik des Italie-
ners hat, beweist allein schon die Tatsache, daß die meisten seiner
ästhetischen Schriften115 postwendend ins Englische übersetzt wer-
den. Croces Estetica com scienza dell’espressione e linguistica gene-
rale116 von 1902 liegt schon 1909 in englischer Übersetzung vor. An-
läßlich der Einweihung des Rice-Instituts in Houston (Texas) hält
Croce im Oktober 1912 Ästhetik-Vorlesungen in englischer Sprache,
welche die Thesen seiner Ästhetik von 1902 und der Problemi di
Estetica von 1910 gedrängt zusammenfassen und unter dem Titel
Guide to Aesthetics veröffentlicht werden.117 Croces Nuovi saggi di
estetica, in Italien 1920 erschienen, ist in englischer Sprache schon im
Jahr 1918 auf dem Markt.118 Vor allem der Third-Oxford-Idealist
Robin George Collingwood macht sich um die Ästhetik Croces ver-
dient.119 Zunächst übersetzt er im Jahr 1916 Croces Buch über Vico
und veröffentlicht es unter dem Titel Religion and Philosophy. Es

290 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

115 Außerdem liegen von Croce noch folgende ästhetische Schriften vor: Croce, Bendet-
to: Poesia e non poesia. Note sulla letteratura europea del secolo decimono. Bari 1923;
ders.: Problemi di estetica. E contributi alla storia dell estetica italiana. Bari 21923; ders.:
La prima forma della estetica e della logica. Rom 1924; ders.: Aristo, Shakespeare e
Corneille. Bari 21929; ders.: Poesia popolare e poesia d’arte. Studi sulla poesia italiana
dal tre al cinquecento, Bari 1933; ders.: Ultima saggi. Bari 1935; ders.: Storia dell esteti-
ca. Per saggi. Bari 1942. Vgl. auch Gesammelte philosophische Schriften in deutscher
Übertragung, Tübingen 1930. Vgl. zu Croces Ästhetik auch Antoni, C: Benedetto Croce
und die deutsche Kultur. In: Archiv für Kulturgeschichte 36. 1954, 129–144; sowie
Buck,A: Croce e la Germania. In: Rivista di Studi crociani IV. 1967, 129–140; sowie
Moss, M. E.: Benedetto Croce Reconsiderated. Truth and Error in Theories of Art, Li-
terature and History. Hanover 1987; sowie Orsini, G. N. G.: Benedetto Croce. Philoso-
pher of Art and Literary Critic. Carbondale 1961; sowie Santayana, George: Review zu
Croces Ästhetik. In: Journal of Comparative Literatur 1/2, 1903, o.S.; sowie Bonetti, P.:
Introduzione a Croce. Bari 1984.
116 Croce, Benedetto: Estetica com scienza dell’espressione e linguistica generale. Mai-
land,/Palermo/Neapel 11902/21903. Auch als ders.: Aesthetic. As Science of Expression
and General Linguistic. Übers. u. hrsg. v. D. Ainslie. New York 1909/1964. Im Text zit.
nach: ders.: Ästhetik als Wissenschaft des Ausdrucks und Allgemeine Linguistik. Theo-
rie und Geschichte. Übers. v. K. Federn. Leipzig 1905.
117 Croce, Benedetto: Brevario di Estetica. Quattro Lezioni. Bari 1913. Übers. v. D. Ain-
slie. Houston 1912. Auch als ders.: Guide to Aesthetics. Übers. v. P. Romanell. Indiana-
polis 1965. Im Text zit. als ders.: Grundriß der Ästhetik. Vier Vorlesungen. Übers. v. Th.
Poppe. Leipzig 1913.
118 Croce, Benedetto: Nuovi saggi di estetica. Bari 1920/21926. Auch als ders.: New
Essays of Esthetics. O. O. 1918.
119 Vgl. zu Collingwoods Bemühungen um die Verbreitung von Croces Ästhetik auch
Anderson, Douglas R.: Croce, Benedetto. In: A Companion to Aesthetics. A.a.O. 98.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 291

folgen 1921 Croce’s Philosophy of History120, 1928 eine Übersetzung
von Croces Autobiographie Contributo alle Critica di Me Stesso121

und 1929 eine Übersetzung von Crocess Estetica in Nuce.122 Croces
späte Ästhetik La Poesia von 1936 wird noch im selben Jahr ins Eng-
lische übersetzt.123

(a) Croce als Hegelianer? Neapel gilt um die Wende zum 20. Jahr-
hundert als Zentrum des italienischen Hegelianismus, und Benedetto
Croce als sein Hauptvertreter.124 Bei näherer Hinsicht erweist sich
Croce jedoch ebenso wenig als ›Hegelianer‹ wie Ruskin. Darüber
können die intensiven Hegelianisierungsbemühungen nicht hinweg-
täuschen, denen auch Croces Ästhetik unterzogen wird, als sie im
Oxford-Idealismus auf Interesse stößt. Wieder hat sich der frühe
Collingwood diesem Projekt verschrieben. Sein Argument lautet,
daß Croces Estetica von 1902 wie Hegels Ästhetik Teil einer umfas-
senden Philosophie des Geistes sei125, deren zweiter Teil zudem eine
Geschichte der Ästhetik beinhalte, was an Hegels historisierenden
Zugriff auf die Kunst erinnere. Dem ist erstens entgegenzuhalten,
daß Croce unter einer ›Philosophie des Geistes‹ anders als Hegel kei-
nen metaphysischen Wirklichkeitsentwurf versteht, sondern eine
Theorie von den Kapazitäten und dem inneren Zusammenhang der
verschiedenen mentalen Fähigkeiten des Menschen. Zudem enthält
der zweite historische Teil von Croces Ästhetik nicht etwa (wie bei
Hegel) eine Geschichte der Kunst, sondern eine Geschichte der phi-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 291

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

120 Collingwood, Robin George: Croce’s Philosophy of History. In: Hibbert Journal 19.
1921 insg.
121 Croce, Benedetto: Contributo alle Critica di Me Stesso. Neapel 1918. Auch als ders.:
An Autobiography. Übers. v. R. G. Collingwood. Oxford 1928.
122 Croce, Bendetto: Estetica in nuce. Bari 1928. Auch als ders.: Aesthetics. Übers. v.
R. G. Collingwood. 14. Ed. Encyclopaedia Britannica, 1929.
123 Croce, Benedetto: La Poesia. Introduzione alla critica e storia della poesia. Bari 1936/
61963. Auch als ders.: Poetry and Literature. An Introduction to its Criticism and Histo-
ry. Übers. u. Einl. v. Giovanni Gullace. Illinois 1936. Im Text zit. nach ders.: Die Dich-
tung. Einführung in die Kritik und Geschichte der Dichtung und der Literatur. Einl. v.
J. Hösle. Übers. v. W. Eitl. Tübingen 1970.
124 Vgl. zu Neapel als Zentrum des italienischen Hegelianismus auch Helferich, Chri-
stoph: Croce, Benedetto. In: Metzler Philosophen-Lexikon. 1989, (170 ff.) 171.
125 In den Jahren 1905 und 1909 folgen eine Logik und eine Philosophie der Praxis. Vgl.
Croce, Benedetto: Logica come szienza del concetto puro. Neapel 1905. Auch als ders.:
Logik als Wissenschaft vom reinen Begriff. Leipzig 1930; sowie ders.: Filosofia della
practica. Economica ed etica. Bari 1909. Auch als ders.: Philosophie der Praxis. Ökono-
mik und Ethik. Leipzig 1929.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 292

losophischen Ästhetik, die sich zu allem Überfluß von Hegel und den
deutschen Nachhegelianern distanziert. Das sind nun beileibe nicht
die einzigen Gründe, warum der luzide Croce-Kenner Robin George
Collingwood nicht davon überzeugen kann, daß Croce »die Ästhetik
Hegels wirkmächtig und systematisch reformuliert« hat.126 Im
Grunde genommen spricht für eine Etikettierung Croces als ›Hege-
lianer‹ nämlich kaum mehr als das Faktum, daß Croce als Student in
Neapel gleich doppelt mit Hegels Philosophie in Berührung gekom-
men ist, nämlich erst durch seinen Lehrer Bertando Spaventa und
dann durch den neapolitanischen Literaturwissenschaftler Francesco
DeSanctis (1817–1883).

DeSanctis lehrt von 1870 bis 1883 an der Universität von Nea-
pel, an der Croce im Jahr 1883 sein Philosophiestudium beginnt. Sei-
nen Ruf als ›Hegelianer‹ erwirbt De Sanctis, indem er (angeblich im
Kerker) Hegels Wissenschaft der Logik und die Geschichte der Lite-
ratur von Karl Rosenkranz ins Italienische übersetzt. (Die drei Bände
von Hegels Vorlesungen über die Ästhetik liegen in Italien schon seit
1840, 1848 und 1862 in der französischen Übersetzung von Bénard
vor.) DeSanctis Hegel-Vorlesungen müssen von großem Erfolg ge-
krönt gewesen sein. Zumindest beginnen die »jungen Leute« Neapels
Croces Bericht zufolge unter ihrem Eindruck »Deutsch zu lernen«. Es
habe sogar das Gerücht kursiert, daß »der Hegelsche Geist« so sehr in
den Literaturwissenschaftler »eingedrungen sei«, daß dieser, »nach-
dem er die ersten Bände Bénards gelesen« hatte, die »Fortsetzung«
der Hegelschen Ästhetik in den übrigen Bänden »erriet und in der
Schule vortrug«. Ein Beispiel: Laut Croce »verbessert« DeSanctis die
Hegelsche Ästhetik »entscheidend«, indem er die These vom Vergan-
genheitscharakter der Kunst so modifiziert, daß Poesie und Glaube
zu Zeiten der Philosophie nicht in der Versenkung verschwunden
wären, sondern sich lediglich voneinander gelöst hätten. Nun ist be-
kanntlich von einem ›Verschwinden‹ der Kunst bei Hegel gar keine
Rede!127 Der eindringliche Geist scheint DeSanctis vielmehr gehol-

292 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

126 »The aesthetics of Hegel« in »our time has been powerfully and systematically re-
stated by Croce.« Collingwood, Robin George: Art. In: ders.: Speculum Mentis. Or The
Map of Knowlegde. Oxford 1924. Reprinted Oxford 1996, (58–107) 74.
127 Croce: Estetica. A.a. O. 65. Im Anhang zu einem Essay über Croces Ästhetik liefert
Bosanquet die überzeugende Erklärung, daß Croces Polemik gegen den von Hegel an-
geblich behaupteten ›Tod der Kunst‹ auf Croces Unkenntnis von Hegels Dialektik und
speziell des (deutschen) Begriffs der ›Auflösung‹ beruhen könnte. Vgl. Bosanquet, Ber-
nard: Croce’s Aesthetics. In: Proceedings of the British Academy 9. 1919–1920, 261–

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 293

fen zu haben, Hegels fast gleichlautende Thesen zur profanen Kunst
zu antizipieren.128 Croce tradiert das Mißverständnis von DeSanctis,
indem er in seiner Estetica von 1902 gegen Hegels These vom Ver-
gangenheitscharakter der Kunst die Position bezieht, daß sich die
Kunst ebensowenig wie der Intellekt oder die Empfindung abschaffen
ließe. Damit kann kein Zweifel bestehen, daß Croce durch DeSanctis
nicht etwa zum Hegelianer, sondern zum Hegel-Kritiker geworden
ist. Als solcher wurde er im angelsächsischen Sprachraum jedoch
trotz gelegentlicher Fehleinschätzungen außerordentlich wirkmäch-
tig.

Hervorzuheben ist vor allem Croces Schrift Chio che e vivo e
chio che e morto della filosofia de Hegel von 1906.129 Diese Schrift
wurde im angelsächsischen Sprachraum durch die Bemühungen Bo-
sanquets130 eifriger und nachhaltiger rezipiert als alle übrigen Schrif-
ten Croces. Ein Grund mag gewesen sein, daß sie die Philosophie
Hegels aus derselben Richtung kritisiert wie die graue Eminenz des
Oxford-Idealismus Thomas Hill Green. Wie dieser nimmt Croce
nämlich die dialektische Struktur der Hegelschen Philosophie ins
Visier (s. o.). Croce bemängelt, daß Hegels dialektischer Denkmetho-
de131 zufolge nicht etwa Kontradiktorisches, sondern schlicht Ver-
schiedenes wie die Kunst und die Religion in dem Wahren aufzu-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 293

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

288. Bosanquet bringt ausgehend von diesem Übersetzungsfehler eine grundsätzliche
Kritik an Croces Identifikation von Intuition und Ausdruck vor, die diskutiert wird in
Iritano, Massimo: Death or Dissolution? Croce and Bosanquet on the ›Auflösung der
Kunst‹. In: British Idealism and Aesthetics. Hrsg. v. W. Sweet. In: Bradley Studies. The
Journal of the Bradley Society 7/2. Hrsg. v. W. J. Mander, G. Stock. Oxford Herbst 2001,
197–210.
128 Croce: Estetica. A.a.O. 346–349.
129 Croce, Benedetto: Chio che e vivo e chio che e morto della filosofia de Hegel. Bari
1906. Auch als ders.: What is Living and What is Dead of the Philosophy of Hegel. 1907.
Übers. v. D. Ainslie London 1915. Im Text zit. nach ders.: Lebendiges und Totes in Hegels
Philosophie. Mit einer Hegel-Biographie. Übers. v. K. Büchler. Heidelberg 1909.
130 Zu den jahrelangen Debatten zwischen Croce und Bosanquet vgl. Absatz 4.3.h.
131 Browns zentrales Problem mit Croces früher Ästhetik lautet, daß Croce nie verstan-
den habe, was Dialektik bei Hegel tatsächlich ist, so daß in seinem Denken »three-term
dialectic collapses into a pseudo-dialectic composed of two terms only.« Brown: Neo-
Idealistic Aesthetics. A.a.O. 10. Die zentrale These seines Buches insgesamt lautet:
»The thought of Croce and Gentile were inseparable.« Weiter heißt es; »The richness
of Croce’s thought required the clarity of Gentile’s, and, similary, the clarity of Gentile’s
thought could not shine forth meaningful except in relation to Croce’s thought.« A.a.O.
12. Insgesamt zeugen Browns polemische Ausführungen von wenig Sachkenntnis (das
gilt vor allem von seinen Thesen zu Collingwood).

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 294

gehen hätten. Das würde zu dem fatalen Resultat führen, daß Kunst
und Religion im »totalitären« System Hegels ihrer Autonomie und
ihres bleibenden Eigenwerts gegenüber der Philosophie beraubt und
»zum Tode verurteilt« würden.132 Die Kritik in Croces ästhetischen
Schriften hat eine vergleichbare Stoßrichtung. Den ästhetischen
Frühschriften zufolge wird Hegels strikte Epochenzuordnung der
Kunst der Individualität der Kunstwerke nicht gerecht.133 In La Poe-
sia von 1936 schreibt Croce sogar, daß Hegel rassistischen Kunst-
theorien Vorschub leisten würde, wenn er bestimmte Kunststile an
bestimmte Epochen oder Kulturen binde.134 Schon das sollte über-
zeugen, daß man der Ästhetik Croces das Etikett ›Hegelianisch‹ nicht
anheften sollte.

(b) Croces Ästhetik als Wissenschaft vom intuitiven Erkennen. Die-
ser Etikettierung steht vor allem im Weg, daß Hegel und Croce un-
terschiedliche Auffassungen von ›Ästhetik‹ haben: ›Ästhetik‹ ist für
Hegel die ›Philosophie der Kunst‹ und für Croce die »Wissenschaft
von der intuitiven Erkenntnis«135. Damit beruft sich Croce auf Alex-
ander Gottlieb Baumgarten136 und vor allem auf den Neapolitaner
Giambattista Vico, den er als den »wahren Entdecker« der »ästheti-
schen Wissenschaft«137 rühmt. Nach dem Vorbild von Vicos Scienza

294 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

132 Croce: Chio che e vivo e chio che e morto della filosofia de Hegel. A.a.O. insg.
133 Croce: Estetica. A.a. O. 39f., 131 f.; sowie ders.: Brevario. A.a. O. 16 f.
134 Croce: La Poesia. A.a. O. 147.
135 Croce: Estetica. A.a. O. 1.
136 Baumgarten definiert seine »theoretische Ästhetik« als »Wissenschaft der sinn-
lichen Erkenntnis« und als »unterste Erkenntnislehre«. Baumgarten, Alexander Gott-
lieb: Theoretische Ästhetik. Die grundlegenden Abschnitte aus der ›Aesthetica‹ 1750/
1758. Übers. u. hrsg. v. H. R. Schweizer. Hamburg 1988, 3. Zu Croces Intellektualismus-
kritik an Baumgarten vgl. Croce: Estetica. A. a.O. 96–112.
137 Als das Hauptwerk zur Ästhetik von Giovanni Battista Vico (1668– 1744) gilt seine
Scienza nuova von 1725. Croce berichtet, daß DeSanctis seinen neapolitanischen Stu-
denten Vicos Ästhetik trotz ihres enormen zeitlichen Abstandes als Vorläufer der Äs-
thetik Hegels verkauft habe. Croce kann jedoch lediglich auf die eine Parallele verwei-
sen, daß Vico wie Hegel eine spezifisch ästhetische »Periode der Geschichte der
Menschheit« angenommen und diese zur Zeit der griechischen Antike des Homer als
»die Jahrhunderte der Dichter« und als »die Kindheit der Nationen« angesetzt habe.
Croce distanziert sich übrigens von der zitierten Passage. Erstens habe Vico »die kon-
krete Geschichte und die Philosophie des Geistes nicht scharf genug unterschieden«.
Zudem habe »es eine vollkommen poetische Periode ohne abstraktes Denken« in der
»konkreten Geschichte der Menschheit« auch bei »den primitiven Völkern« niemals
gegeben, selbst wenn hier »Moral, Politik und Physik« auch noch »unvollkommen«
gewesen sein mögen. Die wenigen Passagen, in denen Hegel bei Vico tatsächlich schon

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 295

nuova von 1725 betreibt Croce Ästhetik als Theorie der Intuition im
Rahmen einer umfassenden Philosophie der menschlichen Geistes-
fähigkeiten.

Die ästhetische Tätigkeit nennt Croce ›Intuition‹ oder synonym
auch ›Anschauung‹ oder ›Fantasie‹. Seine Ausgangsfrage lautet, ob
die Intuition eine »vernünftige oder vernunftlose Erscheinung, eine
geistige oder tierische« sei, und wie sie sich »von der Geschichte und
von der Wissenschaft« unterscheidet, falls sie »eine geistige ist«. Die-
se Frage stammt ebenso von Vico wie auch Croces Antwort, daß die
ästhetische Tätigkeit Intuition nicht etwa mit Platon »in den minder-
wertigen Teil der Seele unter die animalischen Triebe verwiesen«,
sondern als »eine geistige und theoretische Erscheinung« betrachtet
werden solle, welche als solche zwar »vor dem Intellekt, aber nach
den Sinnen«138 komme.

Über die ästhetische Tätigkeit Intuition im Vergleich zu den an-
deren Geistesfähigkeiten stellt Croce weiterhin fest, daß sie »im ge-
wöhnlichen Leben unaufhörlich in Tätigkeit« träte. Sie manifestiere
sich beispielsweise, wenn ein Staatsmann einem »abstrakten Den-
ker« vorwirft, »daß ihm die lebendige Intuition der Situation und
der tatsächlichen Bedingungen fehle«. Ein weiteres Beispiel ist ein
Kunstkritiker, der es sich »zur Ehre« reicht, »bei der Beurteilung
eines Kunstwerks von allen Theorien und Abstraktionen abzusehen
und es intuitiv zu beurteilen«139. Auffällig ist, daß vom Staatsmann
und vom Kunstkritiker die Rede ist, aber nicht vom Künstler. Das ist
symptomatisch. Es geht Croce um Intuition als eine generelle
menschliche Fähigkeit. Wie sein Vorbild Vico140, so interessieren
auch den frühen Croce die künstlerischen Intuitionen nur als Spezi-
alfälle von Intuitionen, die etwas »weiter und komplizierter sind als
die des gewöhnlichen Lebens«. Das aber ist nach Croce »ein lediglich
quantitativer« und damit »für die Philosophie gleichgültiger« Unter-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 295

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

anzuklingen scheint, lassen Croce also völlig unbeeindruckt. Auch ein Verweis auf vor-
gebliche Parallelen zwischen Hegels und Vicos Ästhetik rechtfertigen also das Etikett
›Hegelianer‹ im Falle Croces nicht. Croce: Estetica. A.a.O. 347f.
138 Croce: Estetica. A.a.O. 212–227, 347. Vgl. auch ders.: Brevario. A.a.O. 18 f.; sowie
ders.: La Poesia. A.a.O. x, 41 ff.; sowie ders.: La Filosofia di Giambattista Vico. Bari
31933. Auch als ders.: Die Philosophie Giambattista Vicos. Leipzig 1911.
139 Croce: Estetica. A.a.O. 1.
140 Nach Croce hatte schon Vico »in a very crude shape this central idea: that art is not a
work of reflection and logic, not a product of skill, but pure and spontaneous imaginative
form.« Croce: Aesthetica in nuce. A.a. O. 78f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 296

schied. Eine qualitative Abgrenzung verweigert er mit dem Argu-
ment, daß die Schranke zwischen künstlerischer und gewöhnlicher
Intuition von »empirischer Natur« sei. Deshalb sei es gänzlich »un-
möglich«, diese Schranke »wissenschaftlich zu definieren«. Nun
leuchtet es zwar nicht ein, daß sich etwas mit »empirischer Natur«
nicht definitorisch erfassen lassen soll. Wir müssen es jedoch dabei
belassen, daß Croce der künstlerischen Intuition mit diesem Argu-
ment keine Sonderstellung einräumt. Ästhetik ist nach Croce »die
Wissenschaft der intuitiven oder ausdruckgebenden Erkenntnis«.
Als solche beschäftigt sie sich in gleicher Weise mit gewöhnlichen
wie mit künstlerischen Intuitionen. Für spezielle künstlerische Intui-
tionen interessiert sich Croce nur, solange sie Aufschluß über das
Leistungsvermögen des intuitiven Erkennens geben.141

Was aber leistet das intuitive Erkennen nach Croce? Die Intuiti-
on ist eine Geistestätigkeit. Weil jede Geistestätigkeit nach Croce
eine formgebende Tätigkeit ist, ist auch das intuitive (ästhetische)
Erkennen »ein Formgeben«. Das Rohmaterial der intuitiven Form-
gebung sind unsere Empfindungen. Diese haben laut Croce für sich
genommen keinen epistemischen Gehalt. Zwar betont er, daß die In-
tuitionstätigkeit ohne konkrete Empfindungen »nie aus ihrer Ab-
straktion heraustreten« könne, und daß Empfindungen für jede In-
tuitionstätigkeit unverzichtbar seien. Er betont jedoch auch, daß die
menschlichen Empfindungen bloß »organische Tatsachen« seien. Das
Resultat der Intuitionstätigkeit definiert Croce als »in Form gebrach-
te Empfindung« oder auch als »Ausdruck«. Damit bedeutet »intuitiv
(anschaulich) erkannt« haben für Croce »Ausdruck geben und nichts
anderes«142.

(c) Die Identität von Intuition und Ausdruck. Die These von der
Identität von Anschauung (bzw. Intuition) und Ausdruck stammt
von DeSanctis und bildet das Zentrum von Croces Ästhetik. Aller-
dings bleibt sie bis zum Ende problematisch, wenn nicht sogar unver-
ständlich. Das Problem besteht weniger darin, daß die Identifizierung
einer Tätigkeit (Anschauung) mit ihrem Resultat (Ausdruck) schwer
nachzuvollziehen ist. Schwerer fällt ins Gewicht, daß bis zu den letz-
ten Seiten des Buches unklar bleibt, welchen epistemologischen Sta-

296 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

141 Croce: Estetica. A.a. O. 12–16.
142 Croce: Estetica. A.a. O. 355.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 297

tus ein Ausdruck (ital: espressione) haben soll.143 Fest steht lediglich,
daß Croce nicht per se sprachliche Ausdrücke im Auge haben kann.
Dagegen spricht seine Äußerung, daß es schließlich »eine Menge
Ausdrucksformen« gebe, »deren Mittel nicht Worte sind, wie etwa
die in Linien, Farben, Tönen«. Das Problem besteht darin, daß diese
Passage (wie einige andere auch) darauf hindeutet, daß »Ausdruck«
die physische Entsprechung einer klaren intuitiven Erkenntnis bzw.
einer Anschauung ist. Gegen diese Interpretation spricht jedoch
(wenn es später um physische Kunstwerke geht, ergeben sich noch
deutlichere Bedenken), daß Croce es für »unmöglich« erklärt, im in-
tuitiven »Erkenntnisprozeß die Anschauung vom Ausdruck zu tren-
nen«. Sein Argument lautet, daß Ausdruck »Bestandteil ihres We-
sens« sei, so daß immer »das eine mit dem anderen zugleich«
aufträte und sie »nicht zwei, sondern eins sind«. Wenn wir unterstel-
len, daß Croce nicht metaphorisch redet – dann kann Croces »Aus-
druck« als »Bestandteil« einer mentalen Aktivität nichts Physisches
sein.144 Am meisten Sinn macht es, unter dem ›Ausdruck‹ die deutli-
che Struktur einer klaren Anschauung zu verstehen, die wegen ihrer
Deutlichkeit potentiell Vorstufe und Ausgangspunkt für die prakti-
sche Tätigkeit einer Verkörperung in variablen physischen Materia-
lien, aber noch nicht selbst etwas Physisches ist.

Allerdings wirft auch diese Interpretation Fragen auf. Sind die
Formen, von denen Croce spricht, die Bausteine der Strukturen, die
Ausdruck sind? Werden sie geschaffen oder im Geist als sein Inven-
tar entdeckt? Wie verhält sich der strukturierte Ausdruck zu den For-
men einerseits und zur Anschauung andererseits? Gibt es Anschau-
ungen im Stadium der Vorstrukturierung bei Croce, und falls ja, wie
unterscheiden sie sich dann von den rohen Gefühlen? Wenn Croce
mit seiner Unterscheidung von Ausdruck und Anschauung im Sinne
von Browns Interpretation sagen will, daß intuitives Erkennen so-
wohl ein aktives als auch ein kognitives Element hat – warum
schreibt er das dann nicht?145 Auch diese Lesart ist also nicht ganz

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 297

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

143 Langer spricht treffend von »Croce’s lack of precision« im Umgang mit seinen Be-
griffen. Langer, Susanne.: Feeling and Form. A Theory of Art Developed from Philoso-
phy in a New Key. London 1953/51973, 375. Das läßt sich wohl kaum damit rechtferti-
gen, daß sich Croce auch in dieser Hinsicht an Vico orientiert habe, der laut Croce seine
»grundlegenden Ausdrücke« nicht »immer genau nach den Verhältnissen der Synony-
mie und Verschiedenheiten gebraucht« hat. Croce: Estetica. A.a. O. 225.
144 Croce: Estetica. A.a.O. 6–12.
145 Brown: Neo-Idealistic Aesthetics. A.a. O. 27.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 298

unproblematisch. John Dewey schreibt süffisant, daß Croce »die Idee
der Intuition mit der des Ausdrucks verbunden« habe, daß »ihre
Identifikation miteinander und beider mit der Kunst« den Lesern
jedoch »ziemlich viel Mühe bereitet« hätte. Dann schlägt er vor,
unter ›Ausdruck‹ die Zustandsmanifestation des ästhetisch tätigen
Geistes zu verstehen, und unter ›Intuition‹ die Erkenntnis dieses Zu-
standes. Mit dem Problem, daß auf dem Niveau der Intuition von
Erkenntnis in diesem anspruchsvollen selbstreflexiven Sinne laut
Croce noch keine Rede sein kann, müht sich Dewey allerdings nicht
weiter ab. Das erklärt sich daraus, daß sein Vorschlag natürlich kei-
neswegs als ernsthafte Interpretation und Hilfestellung gemeint ist.
Dewey will vielmehr einen Beleg liefern für seine Auffassung von
Croces Ästhetik »als ein hervorragendes Beispiel dafür, was ge-
schieht, wenn der Theoretiker einer abgeblockten ästhetischen Erfah-
rung philosophische Vorurteile überstülpt.«146 Mit Dewey kommen
wir also auch nicht weiter. Der frühe Collingwood erhebt gegen Cro-
ces Identifizierung von Anschauung und Ausdruck schließlich sogar
eine Reduktionismuskritik (vgl. Abschnitt 6.1.).

Nun scheint zumindest der Sinn von Croces Unterscheidung auf
der Hand zu liegen. Vermutlich will Croce ein Testverfahren an die
Hand geben, mit dem »jeder Mensch« überprüfen kann, »wie klar er
sich über etwas ist«. Wer nämlich nicht »imstande ist, seine Eindrük-
ke« für sich selbst zum Ausdruck zu bringen, der verfügt nach Croce
auch über keine klare Anschauung. Croce ist der Auffassung, daß
»alles, was sich nicht in einem Ausdruck objektivieren« läßt, eben
keine »Anschauung oder Vorstellung« ist, sondern lediglich unge-
formte, rohe Empfindung. Wenn Menschen »behaupten, daß sie im
Geiste viele und bedeutsame Gedanken hätten, sie aber nicht aus-
drücken könnten«, sitzen sie laut Croce einer Illusion auf. Wenn wir
»die Umrisse eines Landes« tatsächlich »intuitiv erkannt haben«,
dann sind wir nach Croce auch dazu imstande, »sie so, wie wir sie
sehen, mit all ihren Krümmungen zu zeichnen«. Was man intuitiv
klar erkannt hat, das kann man auch zeichnen, selbst wenn man das
Zeichnen nie gelernt hat? Nein, so weit versteigt sich Croce nicht.
Gemeint ist nur, daß man ohne eine klare Anschauung nicht wüßte,
welche Ausdrucksstruktur man einer Zeichnung geben müßte, falls
man über die praktische Fähigkeit des Zeichnens verfügt. Die prakti-
schen Fähigkeiten können erst zum Zuge kommen, wenn man über

298 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

146 Dewey: Art as Experience. A.a. O. 343f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 299

klare Anschauungen verfügt. Das ist der Grund, warum es nach Cro-
ce »nichts Falscheres« gibt als die Annahme, daß ein jeder sich »eine
Raffaelische Madonna vorstellen könne«, und daß »Raffael nur des-
halb Raffael war, weil er die mechanische Fertigkeit besaß, diese Vor-
stellung auf die Leinwand« zu werfen. Nein, laut Croce war Raffael
nur deshalb ein so herausragender Künstler, weil er über besonders
komplexe und reichhaltige (eben künstlerische) Intuitionen ver-
fügte.147

(d) Das Ricorso-Modell und seine Konsequenzen. Damit stellt sich
die Frage, wie aus der künstlerischen Intuition das Madonnengemäl-
de entsteht. Um sie beantworten zu können, muß zunächst der Stel-
lenwert der Intuition in Croces Philosophie des Geistes in den Blick
genommen werden. Croce unterscheidet zwei praktische und zwei
theoretische Geistestätigkeiten. Die beiden praktischen Tätigkeiten
sind die Sittlichkeit und die ökonomische Tätigkeit. Die Sittlichkeit
ist auf das Etablieren von allgemeinen Werten gerichtet, und die öko-
nomische Tätigkeit auf das Erreichen individueller Ziele. Die prakti-
schen Tätigkeiten sind über den beiden theoretischen Tätigkeiten an-
gesiedelt. Die beiden theoretischen Tätigkeiten sind der Intellekt,
welcher nach Croce auf allgemeine Begriffe abzielt, und die Intuition.
(Ganz nach dem Vorbild Vicos148) ist die Intuition für Croce die un-
terste theoretische Tätigkeit und damit gleichzeitig die unterste aller
vier Geistestätigkeiten.

Der zentrale Gedanke von Croces Philosophie des Geistes lautet
dann, daß die vier Geistestätigkeiten als Ricorso anzuordnen seien.
Der Begriff ›Ricorso‹ bedeutet ›Rück-Lauf‹ in der italienischen Um-
gangssprache. In Croces Philosophie des Geistes gibt er die Auffas-
sung wieder, daß die höheren Geistestätigkeiten die niederen zur
Voraussetzung haben, während die niederen Geistestätigkeiten un-
abhängig von den höheren auftreten. Er besagt außerdem, daß bei
der höchsten praktischen Geistestätigkeit neue Empfindungen ent-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 299

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

147 Croce: Estetica. A.a.O. 6–12.
148 Im zweiten ästhetikhistorischen Teil seiner Ästhetik zitiert Croce folgende auf-
schlußreiche Passage von Vico: »Die Menschen empfinden zuerst, ohne zu bemerken;
dann bemerken sie mit verwirrter und erregter Seele; endlich denken sie mit reinem
Geist. Dieser Rang ist das Prinzip der poetischen Sentenzen, die vermittels der Sinne
aus Leidenschaften und Affekten gebildet werden, im Gegensatz zu den philosophischen
Sentenzen, die vermittels des Vernunftschlusses aus der Reflexion gebildet werden.«
Vico: Scienza Nuova II. Elementi LIII. Im Text zit. nach Croce: Estetica. A.a. O. 213.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 300

stehen, die wiederum Rohmaterial der Intuition sind. Deshalb spricht
Croce vom ›Rücklauf‹149. Das Verhältnis der theoretischen Tätigkei-
ten Intuition und Intellekt plausibilisiert Croce mit dem Hinweis dar-
auf, daß wir über einen Begriff wie »das Wasser im Allgemeinen«
nur verfügen könnten, weil wir schon »unzählige« konkrete An-
schauungen von Wasser hätten. Paralleles gelte für das Verhältnis
von theoretischen und praktischen Tätigkeiten: Das »Erkennen« sei
immer »vom Wollen unabhängig«, während ein vom Erkennen un-
abhängiger Wille (sprich: praktische Tätigkeit) laut Croce völlig
»undenkbar« ist. Wer beispielsweise die praktische Aktivität einer
Feuerlöschung vollziehen wolle, müsse theoretisches Wissen über
Wasser haben. Hingegen könne man Wissen über Wasser auch ohne
Praxis mit Wasser haben.150

Die Pointe ist, daß dem Ricorso-Modell zufolge die intuitive Er-
kenntnis als die unterste Geistestätigkeit »keinen Herrn nötig«151

hat. Gemeint ist, daß sie nicht mit den Kriterien des Intellekts, der
Ökonomie oder der Sittlichkeit beurteilt werden darf! Es wäre unan-
gemessen, die fantasievolle ästhetische Tätigkeit danach zu beurtei-
len, ob ihre Gegenstände der Realität entsprechen, ob die Tätigkeit
von einem ökonomischen Standpunkt aus nützlich ist, oder ob sie
sich mit etwas befaßt, das vom Standpunkt der Sittlichkeit aus ver-
werflich ist. Wieder ist die Position von Vico entlehnt. Nach Croce
hat Vicos Verdienst darin bestanden, im Gegensatz zu Baumgarten
die Intuition als »eine theoretische Erscheinung«, aber eben »nicht
als intellektuelle« behandelt zu haben. Damit hat Vico nach Croce
die ästhetische Tätigkeit als eine Tätigkeit behandeln können, die
»von der intellektuellen tatsächlich unabhängig und autonom« und
sogar »umso robuster« ist, »je schwächer das vernunftmäßige Den-

300 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

149 Croce: Estetica. A.a. O. (55–60) 60. In seiner Brevario di Estetica von 1913 führt
Croce seine Konzeption auf Vico zurück und erläutert das Modell so, daß der äußerste
Punkt der Reihe« schließlich »wieder mit dem ersten zusammen« trifft, bis sich »der
Kreis schließt« und »der Umlauf von neuem beginnt«. Croce: Brevario di Estetica.
A.a. O. 59. Meiner Rekonstruktion zufolge hat Vico den Begriff ›Ricorso‹ wiederum
von Francesco Guicciardini (einem Zeitgenossen Machiavellis) übernommen, wo er öko-
nomische Prozesse beschreibt. Das Hauptwerk des italienischen Politikers, Historikers
und Juristen Franceso Guicciardini (1483- 1540) heißt Storia d’Italia und soll nach ei-
genem Anspruch die erste Darstellung der Geschichte ganz Italiens beinhalten.
150 Croce: Estetica. A.a. O. (22–31, 46–65) 22, 47, 49, 56, 60. Croce führt sogar ein
»Genie des Bösen« ein, welches »ein rein ökonomisches sei und auf kein vernünftiges
Ziel hinarbeite« und deshalb »sittlich schlecht« sei.
151 Croce: Estetica. A.a. O. 2.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 301

ken ist«152. Im Klartext beinhaltet Croces Position die Anweisung,
daß, wer über intuitives Erkennen redet, gefälligst dabei bleiben und
sich nicht in die Sphären des Intellekts oder gar der Praxis versteigen
soll.

Diese Anweisung ist zunächst einmal an die Geschichtswissen-
schaftler gerichtet. (Croce war im Italien seiner Zeit vor allem als
Historiker bekannt.153) Weil die Geschichtswissenschaft es (angeblich
nur) mit individuellen Ereignissen zu tun hat, gehört sie nach Croce
nämlich in den Bereich der intuitiven und nicht der intellektuellen
Tätigkeit.154 Deshalb dürfen geschichtliche Abläufe laut Croce immer
nur als individuelle betrachtet werden.155 Mit dieser Zuordnung wird
natürlich eine erste Schwäche des Ricorso-Denkens offensichtlich.
Kein Historiker würde seine Tätigkeit auf der Stufe des intuitiven
Erkennens ansiedeln, auf der sich die Frage nach der Realitäts-
adäquatheit der Tätigkeit noch nicht stellt. Unter die Geschichtswis-
senschaften subsumiert Croce auch die Kunsthistoriker. Für sie hat
das Ricorso-Modell zur Folge, daß sie darauf verzichten müssen,
Kunstwerke nach vorgeprägten Rastern zu sichten und Gemälde bei-
spielsweise in »Landschaftsbilder, Portraits, Schlachtenbilder« ein-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 301

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

152 Croce: Estetica. A.a.O. 214. Croce zitiert hier Passagen aus Vico: Scienza nuova.
I.1.II c.26 sowie aus II.II. Einl. sowie aus Dignita XXXVI.
153 In Italien war Croce als Geschichtsphilosoph und Literaturkritiker bekannt. Seine
Literaturkritiken erschienen in der mit Giovanni Gentile 1903 gegründeten Zeitschrift
La Critica. Seine wichtigsten Schriften zur Geschichtsphilosophie (sie werden nicht in
das Literaturverzeichnis aufgenommen) sind Croce, Benedetto: Storia d’Europa nel se-
colo decimono. Auch als ders.: Geschichte Europas im neunzehnten Jahrhundert. Übers.
v. K. Vossler, R. Peters. Frankfurt a. M. 1968; ders.: My Philosophy and Other Essays on
the Moral and Political Problems of Our Time. Übers. v. E. F. Carrit. London 1949; ders.:
Gesammelte philosophische Schriften in deutscher Übertragung. Hrsg. v. H. Feist. Tü-
bingen 1930; ders.: Randbemerkungen eines Philosophen zum Weltkrieg 1914–1920.
Übers. v. J. Schlosser. Zürich/Leipzig/Wien 1922; ders.: Antihistorismus. Übers. v.
K. Vossler. München/Berlin/Oldenburg 1931; ders.: Materialismo storico ed economia
marxistica. Bari 51927. Auch als ders. Historischer Materialismus und marxistische
Ökonomie. Leipzig 1900. ders.: La storia come pensiero e come azione. Bari 31939. Auch
als ders: Geschichte als Gedanke und Tat. Einf. v. H. Arth. Übers. v. F. Bondy. Bern 1944.
Auch als ders.: My Philosophy and Other Essays on the Moral and Political Problems of
Our Time. Übers. v. E. F. Carrit. London 1949.
154 Diese Zuordnung ist wahrscheinlich ebenfalls auf Vico zurückzuführen. Bei Vico
findet sich mit Blick auf Homer nämlich die These, daß »Poesie und Geschichte« im
Ursprung »identisch« gewesen seien, und daß »ihr Unterschied ein später entstandener«
sei. Vico: Scienza nuova. I.1.III.c. 6 und II.1.III. Im Text zitiert nach Croce: Estetica.
A.a.O. 217.
155 Croce: Estetica. A.a.O. 27 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 302

zuteilen. Nach Croce kann es nämlich keine allgemeinen Gattungen
von Kunstwerken geben, weil derjenige, der solche allgemeine Raster
verwendet, »die individuelle Ausdruckserscheinung« längst »verlas-
sen« und sich »vom Ästhetiker in einen Logiker verwandelt« habe.
Auch dieser Gedanke stammt von Vico. Bei Vico heißt es, daß »die
Reflexionen über die Leidenschaften« entweder »den Philosophen«
zugehören, »weil sie Allgemeinbegriffe enthalten«, oder aber »den
falschen und kalten Dichtern«156. Dichter bringen die Leidenschaften
zum Ausdruck. Wer hingegen daran geht, »wissenschaftlich zu den-
ken«, hat nach Croce aufgehört, ästhetisch zu betrachten. Dann stellt
er so »absurde« Fragen wie beispielsweise die, »welches die ästheti-
sche Form des Stillebens« sei. Ähnlichkeiten zwischen Kunstwerken
(Ähnlichkeiten zu Wittgenstein sind zufällig) bestehen nach Croce
höchstens »in dem, was man im gewöhnlichen Leben einen ›Fami-
lienzug‹ nennt«.

Im Bereich der Ästhetik richtet sich das Ricorso-Modell gegen
die Wahrheitsästhetiken des deutschen Idealismus. Indem es explizit
ausschließt, daß die Tätigkeit Kunst nach den Kriterien des Intellekts
beurteilt wird, schließt es nämlich auch die Frage nach der philoso-
phischen Leistungsfähigkeit von Kunst aus. Für Croce besteht die
ästhetische Tätigkeit in der Formung von rohen Empfindungen und
in nichts sonst. Weil erst die intellektuelle Tätigkeit sich mit der
Wirklichkeit und mit dem Wirklichkeitsgehalt von Sätzen und Theo-
rien befasse, sei es vom Standpunkt der ästhetischen Tätigkeit völlig
irrelevant, ob der Inhalt eines Gedankenganges richtig oder falsch ist,
wenn er nur gut strukturiert ist. Für Croce hängt »das Gutschreiben«
ausschließlich »davon ab, daß man eine klare Anschauung des eige-
nen Gedankens hat, auch wenn dieser Gedanke falsch«157 sein sollte.
Plausibilisierend verweist er auf Schopenhauers158 Philosophie, die er
als Philosoph vom Standpunkt des Intellekts für völlig falsch hält, die
er aber als Ästhetiker dennoch sehr bewundert. Vor diesem Hinter-
grund spricht Croce den Wahrheitsästhetiken des deutschen Idealis-
mus ihre Berechtigung kompromißlos ab.159

302 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

156 Vico: Scienza nuova. II. Sentenze eroiche. Im Text zit. nach Croce: Estetica. A.a. O.
214.
157 Croce: Estetica. A.a. O. 45.
158 Gemeint ist Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung. Bd. 1. Leip-
zig 1919; Bd. 2. Leipzig 1944. Hrsg. v. A. Hübschner. Zürich 1977.
159 Croces Vorbehalte gegen die Wahrheitsästhetiken des deutschen Idealismus äußern
sich noch deutlicher in der Brevario di Estetica von 1913 (engl. von 1912). Gegen Hegels

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 303

Schließlich erklärt Croce die ästhetische Tätigkeit auch für un-
abhängig »vom Nützlichen und von der Moral«. Dem Ricorso-Mo-
dell zufolge träte die Intuition unabhängig von der Sittlichkeit auf,
während Sittlichkeit und Ökonomie gelungene Intuitionen voraus-
setzten.160 Deshalb dürften künstlerische Intuitionen nicht mit Maß-
stäben ökonomischer Nützlichkeit oder sittlicher Akzeptierbarkeit
beurteilt werden. Es sei unangemessen, nach dem individuellen öko-
nomischen Erfolg eines Künstlers oder nach dem moralischen Gehalt
eines Kunstwerks zu fragen. Croce betont, daß ein Künstler ein sitt-
lich vorbildlicher Mensch sein könne, obwohl er »gewalttätige Dra-
men« schreibt161. Ja, in diesem Zusammenhang kritisiert er sogar
seinen Heroen Vico, weil dieser eine pädagogisch-moralische Funk-
tion von Kunst behauptet hatte.162

(e) Das Schöne und das Häßliche. Wenn man nun weder nach ihrem
Wahrheitsgehalt noch nach ihrem ökonomischen Erfolg noch nach
ihrem moralischen Gehalt fragen soll – wie läßt sich die Tätigkeit
der Intuition dann beurteilen? Schließlich soll man laut Croce »einen
gelungenen Ausdruck und andere, die nur halb gelungen oder ver-
fehlt sind«, ja durchaus unterscheiden können.163 Croces Antwort
lautet, daß sich ein gelungener Intuitionsprozeß von einem mißlun-
genen unterscheiden läßt, weil sich beim gelungenen Prozeß Lust-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 303

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

Auffassung von Kunst als physische Verkörperung eines bestimmten Wahren (vgl. das
gesamte 3. Kapitel) führt Croce hier das Argument ins Feld, daß die ästhetische Tätig-
keit als solche stante pede unterbrochen würde, sobald man nach dem Wirklichkeits-
gehalt eines Kunstwerks fragt. Laut Croce finden sich »in der Philosophie des 19. Jahr-
hunderts« bei »Schelling und Hegel« immer wieder »Beispiele« für diese unzulässige
»Identifikation und Vermischung der Kunst« mit der Philosophie. Der Croce von 1913
hält die ästhetische Tätigkeit und jede Form von Reflexion für ebenso unvereinbar wie
Feuer und Wasser. Croce: Brevario. A.a.O. 16 f.
160 Croce: Estetica. A.a.O. 53.
161 Croce: Estetica. A.a.O. (46–53) 52.
162 Croce verteidigt Vico dann allerdings gleich gegen seinen eigenen Einwand: »Bei den
ausdrücklichen Erklärungen, die Vico über das vollkommene Fehlen von Abstraktionen
und verstandesmäßigen Kunstgriffen in der Poesie gibt«, da er »endlich klar die theo-
retische Natur der Phantasie erkannt hat, so kann man solche Sätze nicht als eine Rück-
kehr zur pädagogischen Theorie auffassen, die für ihn eine tatsächlich überwundene ist;
sie sind vielmehr eine einfache Konsequenz seiner historischen Hypothese von einer
vollkommenen poetischen Kulturepoche, in der die Erziehung, sowie Physik und Moral
Aufgabe der Dichter gewesen« ist. Croce: Estetica. A.a. O. 225.
163 Croce: Estetica. A.a.O. 68.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 304

gefühle einstellen, während jeder mißlungene Prozeß von Unlust-
gefühlen begleitet ist

Woher diese Gefühle stammen und wie sie einzuordnen sind,
bleibt allerdings unklar. Brown bemängelt treffend, daß der frühe
Croce keine elaborierte Theorie der Gefühle hat, weil er zwischen
»Eindruck, Gefühlen, Sinneswahrnehmungen und psychischen Fak-
ten« nicht weiter unterscheiden und »das Material der Kunst«
schlicht als das definieren würde, »was bislang noch nicht bearbeitet
worden ist«164. Ich vermute, daß Croce mehr von den Ästhetiken der
Aufklärung des 18. Jahrhunderts beeinflußt ist, als er zugibt.165

Schließlich ist schon bei Moses Mendelssohn von »Affekten« die Re-
de, welche »im Gehirne selbst« aus der »Vorstellung einer geistigen
Vollkommenheit« heraus entstehen, weil diese per se »eine Art von
sinnlicher Wollust nach sich«166 ziehen. Vergleichbar scheint sich
Croce die Entstehung der Lustgefühle als Begleiterscheinung von
reibungslos verlaufender ästhetischer Tätigkeit vorzustellen. Solche
Vermutungen informieren allerdings nicht über den Status der
Wertgefühle. Am sinnvollsten ist es wohl, die fraglichen Gefühle
der Lust und der Unlust zwar grundsätzlich vom neutralen Rohma-
terial der Intuitionstätigkeit zu unterscheiden, sie aber epistemolo-
gisch auf demselben Niveau anzusiedeln. Dafür spricht, daß die Ge-
fühle der Lust und der Unlust für Croce ausdrücklich keine (Geistes-)
Aktivitäten sind, sondern lediglich »einfache organische Erscheinun-
gen« und passivische »Eindrücke des Organismus«. Verkompliziert
wird die Angelegenheit allerdings dadurch, daß es nach Croce zwei
Spielarten von Lust- und Unlustgefühlen geben soll. Für theoretisch
uninteressant erklärt er die »animalischen Regungen« des Men-
schen, die »rein organischer Natur« seien. Sein Beispiel sind Zahn-
schmerzen. Er fokussiert sich auf die sogenannten »Wertgefühle«.
Laut Croce sind speziell die geistigen Aktivitäten des Menschen im-

304 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

164 The material of art – that is, impression, feelings, sensations, the psychic fact, or
what not – is not elaborated upon by Croce, because elaboration, or distinction, is intro-
duced only by human activity; and the material of art is, by definition, that which has
not yet been acted upon.« Brown: Neo-Idealistic Aesthetics. A.a. O. 21f.
165 Vgl. dazu Absatz 1.3.a.
166 Mendelssohn, Moses: Über die Empfindungen. 1755. In ders.: Ästhetische Schriften
in Auswahl. Hrsg. v. Otto F. Best. Darmstadt 1994, (29–110) 71. Sehr viel früher schon
heißt es bei Crousaz: »Le bon goût nous fait d’abord estimer par sentiment se que la
raison auroit approuvé après qu’elle se seroit donné le tems de l’examiner assez pour en
juger sur des justes idées.« Crousaz, Jean Paul de: Traite du beau. Amsterdam 1715, 68.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 305

mer von Wertgefühlen begleitet. Diese bezeichnet er auch als »ob-
jektive Gefühle«, weil sie anders als Zahnschmerzen eine mentale
»Zustimmung einschließen« würden. Warum auf dem Level der In-
tuition »Wertgefühle« entstehen können, obwohl ›werten‹ doch
zweifelsfrei eine Tätigkeit des Willens ist und also eigentlich erst
auf dem Level der praktischen Geistestätigkeiten stattfinden kann,
erklärt Croce nicht. Statt dessen warnt er vor dem Mißverständnis,
daß jede geistige Tätigkeit von einem speziellen Typus von Wert-
gefühlen begleitet sei. Die Wertgefühle selbst seien nicht differen-
ziert, sondern würden ihre spezielle ästhetische, intellektuelle, öko-
nomische oder moralische »Färbung« durch die geistige Aktivität
annehmen, die sie begleiten. Selbst unspezifiziert, spielt sich unser
begleitendes Gefühlsleben nach Croce ausschließlich zwischen den
Polen von Lust und Unlust ab. Lustgefühle begleiten eine »freie Ent-
faltung der geistigen Tätigkeit«. »Unwertgefühle« treten nach Croce
hingegen als Begleiterscheinung auf, wenn Geistestätigkeit sich nicht
»frei entfalten« kann und »verhindert, gehemmt oder unterbro-
chen«167 ist.

Croces mentalistische Begriffe von ›schön‹ und ›häßlich‹ basie-
ren auf dieser Unterscheidung von lust- und unlustbegleiteter Intui-
tionstätigkeit. Croce bezeichnet mit dem Adjektiv ›schön‹ nämlich
ausschließlich ungehemmt verlaufende, gelingende und also von
Lustgefühlen begleitete Intuitionstätigkeiten. Komplementär dazu
nennt er nur gehemmt verlaufende und von Unlustgefühlen be-
gleitete Intuitionstätigkeit ›häßlich‹.168 Das impliziert nun provokan-
terweise, daß kein Bild und kein Mensch ›schön‹ genannt werden
können. Als konsequenter Mentalist nennt Croce nämlich nichts
Physisches ›schön‹ oder ›häßlich‹. Seiner Auffassung nach liegt das
Schöne »nicht in den Dingen«, weil es »überhaupt keine physische
Erscheinung« sei, sondern allein »der Tätigkeit des Menschen, seiner
geistigen Energie« angehöre. Das Schöne hat nach Croce »keine phy-
sische Existenz«. Wer Tiere, Menschen oder Landschaften ›schön‹
nennt, meint nach Croce nichts »von ästhetischem Belang«. (Beim
Croce von 1913 finden wir sogar die Behauptung, daß »die physi-
schen Tatsachen« überhaupt nicht mehr als »eine Wirklichkeit« be-
trachtet werden sollten, sondern als »Konstruktion unserer Ver-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 305

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

167 Croce: Estetica. A.a. O. 73–76. Interessant wäre ein Vergleich mit anderen Wert-
lehren, etwa der von Max Scheler.
168 Croce: Estetica. A.a.O. 21, 76–79.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 306

nunft.«169). Was für alles Physische gilt, gilt auch für physische
Kunstwerke! Croce bezeichnet es als »paradox«, physische Kunst-
werke häßlich oder schön nennen zu wollen, denn seit wann ist ein
physisches Kunstwerk eine geistige Tätigkeit? Als konsequenter
Mentalist degradiert Croce das physische Kunstwerk zur bloßen
»Hülle«, zur »Reproduktion«, zum »Gedächtnis« und »pädagogi-
schen Hilfsmittel« der ästhetischen Tätigkeit und zum »physischen
Reizmittel«, das »im Organismus« die schönen »Vorgänge«, die »den
geistigen Ausdruck begleiten«, im Bestfall (allerdings nur in abge-
schwächter Weise) wieder evozieren kann. Und wer etwa der (gängi-
gen!) Meinung verfallen ist, »daß der Künstler seinen Ausdruck
schafft, indem er malt oder skizziert, schreibt oder spielt«, der hat
nach Croce nur ein sehr »oberflächliches Verständnis des künstleri-
schen Vorgangs«.170

(f) Das physische Kunstwerk. Mit welchem Vokabular können wir
Kunstwerke denn dann beschreiben? Diese Frage führt zum inter-
essantesten Teil von Croces Estetica. Croce macht nämlich den klu-
gen Vorschlag, physische Gegenstände generell und damit auch phy-
sische Kunstwerke nach der Beschaffenheit ihrer Inhalte und
physischen Gestalten nicht mehr in schöne und häßliche, sondern in
sympathische und antipathische zu unterteilen. Wer beispielsweise
sagt, daß ein Roman eine schöne Geschichte erzählt, meint laut Croce
nämlich eigentlich (und hier ist ihm entschieden Recht zu geben),
daß ihm seine Figuren sympathisch sind, und daß sein Ausgang ge-
fällt. Also sollte er den Roman doch gleich einen ›sympathischen
Roman‹ nennen. Dasselbe gilt laut Croce für alles mit einer physi-
schen Struktur: Wer eine physische Struktur ›schön‹ oder ›häßlich‹
nennt, meint laut Croce ebenfalls, daß sie »Vorstellungen des Ange-
nehmen (Wohlgefälligen)« evoziert.171 Damit nimmt Croce zu Recht
für sich in Anspruch, eine Lösung für das Problem anzubieten, daß
Kunstwerke häufig allein schon deshalb das Urteil »des ästhetischen
Wertes oder Unwertes« auf sich ziehen, weil sie »häßliche Dinge,
Leiden und Schändlichkeiten« darstellen. Croce schlägt vor, solche
Kunstwerke nicht mehr ›häßliche Kunstwerke‹, sondern ›anitpathi-
sche Kunstwerke‹ zu nennen. Dann könnte »auch das Bild des Lei-

306 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

169 Croce: Brevario. A.a.O. 8.
170 Croce: Estetica. A.a. O. 89–106.
171 Croce: Estetica. A.a. O. (99–106) 102.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 307

dens und des Häßlichen und Schändlichen« in einem ästhetisch-wür-
digenden Sinne »schön« genannt werden. Dann kann laut Croce
»auch dasjenige Ausdrucksvolle ›schön‹« genannt werden, »das nicht
Ausdruck des Sympathischen ist«.

So weiterführend der Vorschlag ist, so schüttet Croce das Kind
leider gleich wieder mit dem Bade aus mit der Behauptung, daß die
Ästhetik überhaupt nichts mit »dem Sympathischen und Antipathi-
schen und mit all ihren Spielarten« zu tun habe. Laut Croce soll sich
die Ästhetik »einzig und allein mit dem geistigen Element der Dar-
stellung«172 befassen, weil der »ästhetische Vorgang« schließlich
»nichts als Form« sei. So harmlos diese Äußerung klingt, so birgt
sie doch massiven Sprengstoff. Sie besagt nämlich, daß sowohl die
Inhalte als auch die Strukturen eines physischen Kunstwerks keiner-
lei Einfluß auf die ästhetische Tätigkeit hätten und also in der ästhe-
tischen Analyse überhaupt keine Rolle spielen dürften! Die Inhalte
erklärt Croce für irrelevant, weil sich jeder Inhalt formen ließe, und
weil die Inhalte von Kunstwerken immer nur »leichte«, »flüchtige«
und »nicht sehr tief« gehende »Scheingefühle«173 hervorriefen, die
mit der Intensität der die ästhetische Tätigkeit begleitenden Wert-
gefühle nicht zu vergleichen seien. Croces Argument für die Aus-
blendung der physischen Strukturen lautet, daß die physischen
Strukturen je nach Kontext als angenehm oder als abstoßend emp-
funden würden und also keine objektive Qualität hätten. In physi-
scher Hinsicht erscheint laut Croce »derselbe Gegenstand, der für
einen häßlich erscheint, für einen anderen schön«. So sei »ein gelbes,
grobes Kuvert« beispielsweise »abscheulich für jemanden«, der »et-
wa einen Liebesbrief darin senden« will, aber »just das«, »was zum
Verschluß für die Vorladung eines Gerichtsdieners taugt«174. Die äs-
thetische Tätigkeit verläuft laut Croce jedoch bei allen Menschen
gleich. Er bezeichnet es als »philosophisch betrachtet unmöglich«,
daß »A etwas anderes sieht als B, weil die ausdruckgebende Tätigkeit
kein Spiel der Laune, sondern geistige Notwendigkeit« sei.175 Also
können die so unterschiedlich wahrgenommenen Qualitäten der
physischen Strukturen mit dem Verlauf der ästhetischen Tätigkeit
als schöne oder häßliche nichts zu tun haben.

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 307

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

172 Croce: Estetica. A.a.O. 51, 79–89.
173 Croce: Estetica. A.a.O. 79 77–79.
174 Croce: Estetica. A.a.O. 105.
175 Croce: Estetica. A.a.O. (112–121) 113f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 308

Wenn laut Croce nun das physische Kunstwerk inklusive seines
Gehalts und seiner physischen Strukturen für den Verlauf der ästhe-
tischen Tätigkeit gleichgültig ist – wie erklärt es sich dann, daß es
physische Kunstwerke gibt? Nach Croce entstehen physische Kunst-
werke aus praktischer Tätigkeit. Das hat Konsequenzen. Fragen wir
nicht, wie Croce das physische Kunstwerk so abfällig »Hülle«, »päd-
agogisches Reizmittel« und »Gedächtnisstütze« für die Intuitions-
tätigkeit nennen kann, obwohl es doch Resultat einer höherrangigen
Geistestätigkeit als der Intuition ist. Die Pointe besteht nämlich dar-
in, daß man laut Croce zwar seine »ästhetischen Visionen« noch
nicht »wollen oder nicht wollen« kann, daß es aber durchaus »in un-
serem Willen« stünde, sie zu »veräußerlichen oder nicht und die
vollendete Veräußerlichung den anderen mitzuteilen oder nicht«.
Das bedeutet nämlich, daß die »Veräußerlichungen« als Produkte
einer vom Willen bestimmten Tätigkeit anhand der »utilitaristischen
und ethischen Kriterien« beurteilt werden müssen, die auf dem Level
der intuitiven Tätigkeit noch irrelevant sind (s. o.). »Nützlichkeit und
Sittlichkeit« fordern laut Croce »mit vollem Recht ihren Anteil«,
sobald das physische Kunstwerk ins Spiel kommt! Aus diesen Grün-
den muß das physische Kunstwerk spätestens vor seiner Ausstellung
sowohl im Hinblick auf die Zweckmäßigkeit seiner Ausführung als
auch auf die sittliche Verantwortbarkeit seiner Inhalte beurteilt wer-
den.

(g) Die Schwächen von Croces früher Ästhetik als Philosophie der
Kunst. Croces frühe Ästhetik ist nur verständlich, wenn man sich klar
macht, daß sie über die generelle menschliche Fähigkeit spricht, die
man im deutschen ›Fantasie‹ nennt. Es geht ihm nicht um eine spe-
zielle Philosophie der Kunst, sondern um eine Theorie der Intuition
als der »Erkenntnis, die frei ist von Begriffen«176. Nur vor diesem
Hintergrund erklärt sich, warum Croce die ästhetische Tätigkeit aus-
schließlich als mentale Tätigkeit behandelt; warum er moralische,
ökonomische und intellektuelle Überlegungen auf dem ästhetischen
Level für inadäquat erklärt; und warum er dem physischen Kunst-
schaffen einen so geringen Stellenwert einräumt. Schon Kinder ha-
ben die Fähigkeit zur Fantasie, ohne daß sie deshalb Künstler im em-
phatischen Sinne wären. Wir alle haben die Erfahrung gemacht, daß
wir fantasievoll tätig sein können, ohne deshalb ein Kunstwerk

308 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

176 Croce: Estetica. A.a. O. 18.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 309

schaffen zu müssen. Und zudem wissen wir alle, daß unsere Fanta-
sien ›frei‹ sind in dem Sinne, daß sie Bilder und Szenen entstehen
lassen, die keinesfalls der Wirklichkeit entsprechen oder vom Stand-
punkt der Moral aus vorbildlich sein müssen. Sobald man ›Intuition‹
mit ›Fantasie‹ übersetzt, erschließt sich auch Croces Gedanke, daß die
Intuition unabhängig von der Sittlichkeit auftreten soll, während
Sittlichkeit und Ökonomie gelungene Intuitionen voraussetzen.177

Gemeint ist, daß man über eine ausgeprägte Fantasie verfügen muß,
um ökonomisch erfolgreich oder sittlich vorbildlich zu werden. Bill
Gates und Mutter Theresa wären leuchtende Beispiele aus dem
20. Jahrhundert für die These. Als Theorie der Fantasie178 gelesen,
hat Croces frühe Ästhetik also durchaus Überzeugungskraft.

Allerdings ist Croces Ästhetik leider in das Korsett von Vicos
Ricorso-Modell eingespannt, das sich selbst bei flüchtiger Betrach-
tung schnell als unpassend erweist. Unplausibel ist schon der Gedan-
ke, daß intuitives Erkennen unabhängig von anderen Geistesleistun-
gen vonstatten gehen soll. Um Croces Beispiel aufzugreifen: Wie soll
man eine individuelle Wanne voller ›Badewasser‹ ohne einen Begriff
von ›Wasser‹ intuitiv erkennen können? Um dasselbe Argument auf
höherer Ebene anzuwenden: Woher sollte man einen Begriff von
›Wasser‹ haben ohne praktische Erfahrung mit Wasser, wenn man
niemals gebadet oder getrunken hat? Ebenso uneinsichtig ist die
Rücklauf-These, daß ausschließlich bei der höchsten sittlichen Gei-
stestätigkeit Empfindungen als Rohmaterial für intuitive Tätigkeit
entstehen sollen. Bei einem erfolgreichen Geschäftsabschluß bei-
spielsweise wird die ökonomische Tätigkeit von Triumphempfindun-
gen begleitet sein. Zudem möchte ich behaupten (ohne näher in Be-
weisgänge einzutreten), daß sich verschiedene Typen geistiger
Aktivitäten nur in der Theorie voneinander unterscheiden lassen, in
konkreten Situationen aber immer in Kombination auftreten. Eine

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 309

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

177 Croce: Estetica. A.a.O. 53.
178 Susanne Langer zufolge bezeichnet Croces Begriff der ›Intuition‹ eine »immediate
awareness, which is always of an individual thing, event, image, feeling – without any
judgement as to its metaphysical status, i. e. whether it be fact or fancy«. Langer: Feeling
and Form. A.a. O. 375. Sie präzisiert ihre Lesart folgendermaßen: »It is, I think, essen-
tially the same concept as Kant’s of the data of experience, which are already formed by
the activity of perception – already made perceptual, which is the lowest form of being
intelligible.« A.a.O. 375. Dem Einfluß von Kant auf Croces Philosophie des Geistes
kann hier nicht nachgegangen werden. In meinen Augen gibt es jedoch keinen Zweifel,
daß Croces Ästhetik nur verständlich ist, wenn man unter ›Intuition‹ das versteht, was
im deutschen ›Fantasie‹ heißt.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 310

›reine‹ und vom Intellekt und von praktischen Belangen unabhängige
Tätigkeit Intuition ist ein theoretisches Konstrukt. Alles, was sie laut
Croce angeblich leistet, könnte sie (falls es sie gibt) nur unter Labor-
bedingungen leisten.179 Zumal Croce selbst behauptet, daß die Tätig-
keiten auf den Gebieten der Mathematik, der Geschichtswissen-
schaften und der Naturwissenschaften, aber auch der Juristerei, der
Religionswissenschaften und der Soziologie »Mischformen«180 aus
den vier Geistestätigkeiten seien. Damit will er seinen Anspruch be-
gründen, das Repertoire menschlicher Geistestätigkeiten vollständig
erfaßt zu haben. Wie aber kann es Mischformen von wesentlich rein
auftretenden Geistestätigkeiten geben? Inzwischen dürfte die grund-
sätzliche Richtung meiner Kritik klar geworden sein: Ich bezweifle,
daß sich Geistesfähigkeiten erst separieren, dann katalogisieren und
schließlich auch noch hierarchisieren lassen, und damit bezweifle ich
die Fundamente von Croces Mentalismus insgesamt.

Ebenso wenig überzeugend sind die kunstphilosophischen Kon-
sequenzen, die Croce aus dem Ricorso-Modell zieht. Natürlich sollte
man mit Klassifizierungen und Katalogisierungen von individuellen
Kunstwerken vorsichtig sein. Es ist allerdings abwegig, wenn Croce
behauptet, daß jedes »wahrhafte Kunstwerk« allezeit »irgend einer
festgesetzten Gattung widersprochen« hätte. Falsch ist auch, die Tä-
tigkeit von Kunsthistorikern auf der Ebene der Fantasie anzusiedeln.
Dasselbe gilt für die Künstler im emphatischen Sinne. Sie sind keine
reinen Fantasiemenschen. Deshalb kann man ihnen auch nicht die
seltsamen Irrationalitäten andichten, die Croce den Künstlern gene-
rell unterstellt. Es ist falsch, daß sich alle Künstler immer geweigert
hätten, sich mit ästhetisch »völlig wertlosen« allgemeinen Regeln zu
befassen.181 Wer einmal im Picasso-Museum in Barcelona war oder
sich mit dem Unterrichtsprogramm in der Wiener Schönberg-Schule
beschäftigt hat, weiß, daß gerade die innovativen Künstler des frühen
20. Jahrhunderts (zur Zeit der Entstehung von Croces Ästhetik also)
penibel ausgebildete Regelkenner waren, die sich offensichtlich dem
Motto von Goethes Mignon verpflichtet sahen, das da lautet: Nur
wer die Regeln kennt, weiß sie zu brechen. (Später reformuliert
Croce dieselbe Position mit dem stärkeren Argument, daß »jedes

310 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

179 Diesen Einwand formuliert auch der frühe Collingwood in Collingwood: Speculum
Mentis. A.a.O. 75.
180 Croce: Estetica. A.a. O. 26f., 31, 60–65.
181 Croce: Estetica. A.a. O. (32–39, 65–72) 35ff., 68, 71f. 140.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 311

Kunstwerk einen Gemütszustand« ausdrücke, und daß »der Gemüts-
zustand individuell und immer neu« sei, so daß Kunstwerke »un-
möglich in ein Fächerwerk von Gattungen reduziert werden kön-
nen.«182) Ebenso falsch ist Croces Mythos vom künstlerischen
Schaffensprozeß. Er besagt etwa folgendes: Weil intuitive Tätigkeit
vom Wollen unabhängig ist und weil sich Intuitionen nicht willent-
lich herbeizwingen lassen, geht »der Künstler« laut Croce solange
»mit seinem Gegenstand schwanger«, bis er irgendwann »die Geburt
herannahen« fühlt, die er »aber weder wollen noch nicht wollen«
kann.183 Von Beethoven weiß man beispielsweise, daß er willentlich
sehr viel verworfen hat.184 Von einem unwillentlichen Schwanger-
gehen ist keine Rede. Wie ein Schneider spricht Croce schließlich,
wenn er seine Auffassung, daß eine ästhetische Einstellung prakti-
sches Handeln regelrecht behindert, mit dem Beispiel plausibilisieren
will, daß »König Friedrich Wilhelm von Preußen« kein erfolgreicher
Feldherr gewesen sei, weil er ein ästhetisches »Widerstreben« emp-
funden habw, »seine prachtvollen Grenadiere in den Kot und in das
Feuer des Krieges zu führen«185.

Das zentrale Problem von Croces früher Ästhetik besteht offen-
sichtlich darin, daß sie eigentlich im Sinne einer Philosophie des Gei-
stes die Fantasie zum Gegenstand hat, dann aber im Sinne einer Phi-
losophie der Kunst auch Aussagen über traditionelle ästhetische
Kategorien und über Kunst im emphatischen Sinne (fine art) macht.
Als Philosophie der Kunst betrachtet, weist Croces frühe Ästhetik
gravierende Schwächen auf. Die Thesen, die Croce ausgehend von
seiner Theorie der Fantasie zur Kunst äußerst, stellen nämlich so
ziemlich alles infrage, was man gemeinhin über Kunstwerke, Kunst
und Künstler denkt.

Vom Standpunkt einer Philosophie der Kunst ist beispielsweise
Croces Auffassung nicht zu verteidigen, daß »Kunst nicht nur nicht
im Inhalt« besteht, sondern eigentlich sogar »überhaupt keinen In-
halt« habe. Sein erstes Argument für diese These lautet, daß die In-
halte der Kunst nur »leichte«, »flüchtige« und »nicht sehr tief« ge-
hende »Scheingefühle«186 hervorrufen würden. Dieses Argument

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 311

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

182 Croce: Brevario. A.a. O. 46.
183 Croce: Estetica. A.a.O. 50.
184 Vgl. dazu Absatz 1.1.a.
185 Croce: Estetica. A.a.O. 98.
186 Croce: Estetica. A.a.O. (77–79) 79.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 312

überzeugt aus mindestens vier Gründen nicht. Zum einen führt Cro-
ce mit den »Scheingefühlen« gegenüber den »rohen Empfindungen«,
den »Wertgefühlen« und den »bloß animalischen Regungen« en pas-
sant eine vierte und wiederum nicht näher spezifizierte Spielart von
Gefühlen ein. Zum zweiten ist die Rede von »Scheingefühlen« sinn-
los, weil wir uns zwar über die Bedeutung von Gefühlen, aber nicht
hinsichtlich der Frage täuschen können, ob wir fühlen oder nicht.
Drittens ist es generell zweifelhaft, daß sich die formale Konstruk-
tion eines Kunstwerks erfassen läßt, wenn die Inhalte ausgeblendet
werden.187 Wie soll man verstehen, warum die Zigeunerin Azucena
in Verdis Il Trovatore ihre Alpträume herausschreit, wenn man nicht
weiß, daß sie als Kind zusehen mußte, wie ihre Mutter bei lebendi-
gem Leibe verbrannt wurde – um ein einfaches Beispiel für die Be-
ziehung von Form und Inhalt zu nennen, das Croce wahrscheinlich
kannte (die Uraufführung war am 19. 1. 1853 in Rom). Viertens (das
ist mein zentraler Einwand) bezweifle ich, daß durch Inhalte evozier-
te antipathische Gefühle den Verlauf der ästhetischen Tätigkeiten
tatsächlich unberührt lassen bzw. überhaupt unberührt lassen sollen.
Nehmen wir wieder ein Beispiel, das Croce vielleicht kannte, nämlich
die griechische Vase des Pronomos-Malers aus dem 5. Jahrhundert
vor Christus, die dem Museo Nazionali di Capodiminte von Neapel
gehört. Auf dieser Vase sind Satyre abgebildet, die entblößt vor Ari-
adne (der Gattin des Dionysos) schamlos tanzen. Läßt sich die
Abscheu vor diesen geilen Tiermenschen tatsächlich aus der Intui-
tionstätigkeit ausblenden, die eine solche Vase eventuell evoziert?
Antipathische Inhalte eines Kunstwerks rufen Empfindungen der
Abneigung hervor. Wenn die ästhetische Tätigkeit Intuition laut
Croces Theorie im Formen von emotionalem ›Rohmaterial‹ besteht,
dann ist es nicht einsichtig, daß die Qualität des Rohmaterials keinen
Einfluß auf die Qualität der formenden Tätigkeit haben soll. Ebenso-
wenig ist es einsichtig, daß die Tätigkeit einzig wegen eines bestimm-
ten Verlaufs von einem zweifelsfrei schönen Wertgefühl begleitet
sein soll. Um meinen vierten Einwand zuzuspitzen: Croces These
von der Irrelevanz der Inhalte für die Qualität der ästhetischen Tätig-
keit wäre nur bei Annahme einer emotionalen Schizophreniefähig-
keit haltbar. Man müßte Croce glauben, daß man in ein- und demsel-

312 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

187 Vgl. zu diesem Argument auch Goodman, Nelson: Ways of Worldmaking. India-
napolis 1978. Im Text zit. nach ders.: Weisen der Welterzeugung. Übers. v. M. Loser.
Frankfurt a. M. 1984. Reprinted 1990, 58.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 313

ben Moment auf verschiedenen Ebenen unterschiedlich fühlen kann,
und daß sich diese Empfindungen gegenteiliger Qualität nicht nur
nicht mischen, sondern noch nicht einmal berühren. Das wider-
spricht jeder Erfahrung.

Croces zweites Argument für die Ausblendung der Inhalte ist
von DeSanctis übernommen und ausdrücklich gegen Hegel gerichtet.
Es lautet, daß die Inhalte der Kunst (angeblich) »allen Wechselfällen
der Geschichte« unterliegen würden, während die Formen »unsterb-
lich« seien. So seien »die Götter Homers tot, die Ilias«188 jedoch ge-
blieben. Auch dieses Argument ist nicht stichhaltig. Erstens sind
nämlich nicht Götter der Inhalt der Ilias, sondern Göttermythen.
Die waren zweitens noch im 20. Jahrhundert so lebendig, daß sich
die feministischen Autorinnen Christa Wolf und Marion Zimmer-
Bradley in ihren Romanen Kassandra und Die Feuer von Troja ihrer
Gestaltung angenommen haben. Drittens überzeugen Hegels Argu-
mente gegen den Klassizismus davon, daß die Formen der Kunst eben
doch vergänglich sind.189 Viertens trifft Croces Kritik gegen Hegel
schon deshalb ins Leere, weil er unter ›Form‹ nicht wie Hegel die
Struktur eines physischen Kunstwerks und unter ›Inhalt‹ nicht die
Interessen der Menschen einer Zeit versteht. Croce spricht statt des-
sen von mentalen Strukturen und rohen Empfindungen. Also ver-
gleicht er Äpfel mit Birnen (bzw. wegen der Äquivokation: Glühbir-
nen mit Kernobst).

Ebenso ist es vom Standpunkt einer Philosophie der Kunst zwei-
felhaft, daß es »kein Band und keinen Übergang vom physischen
Vorgang zum ästhetischen« und also auch kein »Band« und keinen
»Übergang zwischen dem ästhetischen Vorgang und besonderen
Gruppen physischer Vorgänge« geben soll, »wie es die Erscheinun-
gen der Optik und der Akustik sind«190. Natürlich gibt es keine festen
Gesetzmäßigkeiten, nach denen wir physische Strukturen anziehend
oder abstoßend finden. Und natürlich scheint »derselbe Gegenstand,
der für einen häßlich erscheint, für einen anderen schön«. Aber
schon Croces Beispiel macht stutzig, daß »ein gelbes, grobes Kuvert

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 313

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

188 Gegen Hegels Inhaltsästhetik äußert sich Croce in Croce: Estetica. A.a.O. 16, 25, 52,
354. Croce hat sich Zeit seines Lebens davon distanziert, daß ein Kunstwerk wesentlich
einen ›substantiellen Inhalt‹ habe, und daß die Form des Kunstwerks sich der adäquaten
Gestaltung dieses Inhalts zu unterwerfen habe. Vgl. dazu insb. Croce: Brevario. A.a.O.
30f.
189 Vgl. dazu Abschnitt 3.5.
190 Croce: Estetica. A.a.O. 109.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 314

abscheulich für jemanden« sei, »der etwa einen Liebesbrief darin sen-
den« will, aber »just das« sei, was zum Verschluß für die Vorladung
eines Gerichtsdieners taugt«191. Schließlich wird der Gerichtsdiener
den Briefumschlag nicht schön finden, nur weil er ihn für tauglich
hält. Ganz so beliebig scheinen sich unsere Abneigungen und Sym-
pathien gegenüber physischen Strukturen nicht zu entwickeln. Ihre
Ausblendung aus der ästhetischen Analyse ist ebenso wenig gerecht-
fertigt wie die Ausblendung der Inhalte. Das ist folgenreich, denn
wenn beiden Einwänden stattgegeben wird, stellen sich die Probleme
des Antipathischen für eine Philosophie der Kunst eben doch!

Ein weiterer Mangel liegt darin, daß Croce zwischen Rezeption
und Kreation nicht unterscheiden kann. In diesem Sinne kritisiert
Brown, daß Croce das Problem der Doppelnatur der ästhetischen Tä-
tigkeit als Erkennen und Handeln nicht gelöst hat.192 Wiederum
scheint es selbstverständlich einsichtig zu sein, wenn laut Croce der
Künstler »ein Bild oder Phantasma« schafft, während »der Kunst-
genießende« sein »Auge auf den Punkt« einstellt, »den ihm der
Künstler gewiesen« und dann »in sich jenes Bild« reproduziert.193

Dann aber schließt Croce aus der zeitlichen Aufeinanderfolge der
Rezeption auf die Kreation, daß der Rezeptionsprozeß die Erweite-
rung des Produktionsprozesses um die drei Bausteine des »physi-
schen Reizmittels« Kunstwerk, des »psycho-physischen Vorganges«
des Sehens oder Hörens und des »psychischen Reflexes« des schönen
ästhetischen Genusses sei.194 Bedeutet das im Umkehrschluß, daß der
Kreationsprozeß ein unvollständiger ästhetischer Prozeß ist? Das
kann kein Künstler akzeptieren.

Über das physische Kunstwerk läßt sich mit Croces Ästhetik
eigentlich überhaupt nichts sagen. Dem Ricorso-Modell zufolge läßt
sich nämlich von physischen Kunstwerken lediglich im Falle des Ge-
lingens auch aus der Perspektive von Nützlichkeit und Sittlichkeit
auf ein Gelingen in ästhetischer Hinsicht zurückschließen. Schließ-
lich setzt das Gelingen der höheren Tätigkeiten Ökonomie und Sitt-
lichkeit nach Croce gelungene Tätigkeit Intuition voraus. Er läßt

314 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

191 Croce: Estetica. A.a. O. 105.
192 Brown schreibt: »Croce can, however, be seen struggling with the problem of how art
can be both knowledge and action in his analysis of artistic activity itself.« Brown: Neo-
Idealistic Aesthetics. A.a.O. 26.
193 Croce: Estetica. A.a.O. 7. Fast wörtlich findet sich diese Definition in ders.: Brevario.
A.a. O. 7.
194 Croce: Estetica. A.a. O. 92.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 315

jedoch keinen Zweifel, daß sich im Falle des Mißlingens eines physi-
schen Kunstwerks noch lange nicht auf ein Mißlingen der Tätigkeit
Intuition zurückschließen läßt. Der Grund ist, daß aus von schönen
Wertgefühlen begleiteter Tätigkeit Intuition schließlich durchaus
technisch mangelhafte physische Kunstwerke mit sittlich verwerf-
lichem Inhalt entstehen könnten (s. o.). Damit eröffnet Croce einen
nicht hinzunehmenden Graubereich des ästhetischen Urteils. Mag
das physische Kunstwerk auch noch so mißlungen sein, so muß doch
jedem das Etikett ›Künstler‹ zugesprochen werden, der behauptet,
daß seine Tätigkeit Intuition von einem schönen Wertgefühl beglei-
tet war. Wenn sich das herumspricht – dann wimmelt es in unserer
Welt plötzlich nur so von selbst ernannten Künstlern (und Histori-
kern)!

Der Status des physischen Kunstwerks wird für das ästhetische
Urteil endgültig unklar, wenn Croce es an anderer Stelle als »Aus-
löser« für Intuitionstätigkeit bezeichnet und zudem behauptet, daß
es »philosophisch betrachtet unmöglich« sei«, daß »A etwas anderes
sieht als B, weil die ausdruckgebende Tätigkeit kein Spiel der Laune,
sondern geistige Notwendigkeit«195 sei. Divergierende ästhetische
Urteile können dieser Behauptung zufolge nämlich erstens ihren
Grund nur in einem Fehlverhalten einer beteiligten Partei haben.
Diese Leugnung der Ambiguität von Kunstwerken widerspricht jeder
Erfahrung mit Kunst. Ein zweites Problem besteht darin, daß Croce
der so verzichtbaren Gedächtnisstütze ›physisches Kunstwerk‹ plötz-
lich die Funktion zuspricht, unter allen Umständen und in allen
Menschen zuverlässig dieselbe Tätigkeit Intuition auszulösen. Diese
Einwände lassen in ihrer Fülle und Komplexität nur den Schluß zu,
daß Croces frühe Ästhetik zumindest als Philosophie der Kunst be-
trachtet keine ernsthafte Infragestellung der gefühlsästhetischen
Auffassung der jungen Second-Oxford-Hegelianer ist, obwohl Croce
das in seinen Debatten mit Bosanquet durchaus für sich in Anspruch
nimmt.

(h) Bosanquet gegen das physische Kunstwerk als Gedächtnisstütze.
Die Degradierung des psychischen Kunstwerks zur »Gedächtnisstüt-
ze« ist zweifelsohne die provozierendste These von Croces früher
Ästhetik.196 Mit dieser These findet der frühe Croce vor allem in

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 315

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

195 Croce: Estetica. A.a.O. 113f. (112–121).
196 Susanne Langer sagt über diese Auffassung: »It is, indeed, an error Croce should

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 316

Bernard Bosanquet einen scharfen Kritiker. Bosanquet läßt in un-
zähligen Schriften197 zu diesem Thema kein gutes Haar an den ästhe-
tischen Schriften des Italieners. Stellvertretend möchte ich die Ein-
wände skizzieren, die Bosanquet in seinen Three Lectures on
Aesthetic von 1915 gegen Croces frühe mentalistische Ästhetik ins
Feld führt.198

Bosanquet beginnt mit der ironischen Wendung, daß nicht alles
falsch sei, was der Italiener schreibt. So könne er durchaus zustim-
men, daß sich »von einem physischen Ding nicht im vollen Umfang
sagen« läßt, »daß es schön ist, solange es nicht wahrgenommen und
nicht gefühlt« würde. Aber Croces Mentalismus reiße den Baum mit
den Wurzeln aus, wenn er die physische Verkörperung zu einer blo-
ßen Gedächtnisstütze erklärt. Eine solche Position erklärt Bosanquet
erst zu »einem fundamentalen und grundsätzlichen Irrtum« und

316 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

never have fallen into.« Langer: Feeling and Form. A.a.O. 376. Sie verweist auf Bosan-
quet und außerdem auf Reid, Louis Arnaud: The Problem of Artistic Production. In:
Journal of Philosophical Studies 5. 1930, 533–544.
197 Bosanquets Auseinandersetzung mit Croce in den Three Lectures von 1915 hat ein
Vorspiel in Bosanquet, Bernard: Review of B. Croce. The Philosophy of the Practical. In:
Hibbert Journal 13. 1914–1915, 217–220. Vor allem aber hat sie ein Nachspiel. Vgl.
dazu ders.: Review of B. Croce. Logic as the Science of Pure Concept. In: Mind 27. 1918,
475–484; sowie ders.: The Philosophy of Benedetto Croce. In: Quarterly Review 231/
459. 1919, 359–377; sowie ders.: Croce’s Aesthetics. In: Proceedings of the British
Academy 9. 1919–1920, 261–288; sowie ders.: Three Letters to Croce. Zitiert in: La
Critica 34. 1936, 225–231.
Sweet faßt Bosanquets Einwände gegen Croces Ästhetik aus der Rezension von 1919–
1920 so zusammen. (1) Eine Philosophie, die vom idealistischen Einheitsgedanken der
Realität getragen ist, sollte die Realität der Außenwelt nicht ableugnen. (2) Ästhetik ist
auf die Linguistik nicht zu reduzieren. (3) Kunst ist keine niedrigere Ausdrucksstufe
gegenüber dem begrifflich gefaßten Ausdruck, weil man das Einnehmen einer ästheti-
schen Verfassung auch erlernen müsse, weil es sprachlich verfaßte Künste gebe, und
weil der Ausdruck eines Gefühls auch eine rationale Seite habe. (4) Vor allem aber
fehlen Bosanquet die metaphysische Fundierung der Ästhetik bei Croce (auf die wir
heute allerdings gut verzichten können), sowie Aussagen über den Stellenwert der
Kunst im Prozeß der Entwicklung des individuellen und des kollektiven Selbst. Vgl.
dazu Sweet, British Idealist Aesthetics. A.a.O. 146f. Vgl. zu Bosanquets Kritik an Cro-
ces Ästhetik außerdem auch Iritano, Massimo: Death or Dissolution? Croce and Bosan-
quet on the Auflösung der Kunst. In: British Idealism and Aesthetics. A. a.O. 197–210;
sowie zur Abhängigkeit Bosanquets von Croce auch Lang, Berel: Bosanquet’s Aesthetic.
A History and Philosophy of the Symbol. In: Journal of Aesthetic and Art Criticism
26.3. (1968), 377–387.
198 Vgl. zur Kritik an der mentalistischen Ästhetik auch Abschnitt 6.4. Hier geht es um
die Argumente, die Wollheim fälschlicherweise gegen die vermeintlich mentalistische
Ästhetik des späten Collingwood richtet.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 317

schließlich sogar zu einem grundsätzlich »falschen Idealismus«, der
viele Seltsamkeiten hervorbringe.

Bosanquets erster Einwand lautet, daß sich die verschiedenen
Künste nicht mehr unterscheiden ließen, wenn man ihre physischen
Materialien für irrelevant erkläre. Schließlich habe »das Material der
Dichtung« beispielsweise bestimmte Kapazitäten«, welche die Mate-
rialien anderer Künste eben nicht hätten. Der zweite Einwand kriti-
siert, daß Croce zwischen Ausdrücken der gesprochenen Sprache und
anderen Weisen des künstlerischen Ausdrucks nicht angemessen un-
terscheide. In einem dritten Schritt kritisiert Bosanquet, daß Croces
Mentalismus zwischen dem Plan zu einem Kunstwerk und seiner
Ausführung nicht unterscheide. Schließlich könne man erst nach
einem Umsetzungsversuch wissen, ob ein Plan auch funktioniert.
Zudem tauge kein Entwurf, der die Materialeigenschaften nicht be-
rücksichtigt, weil man »in Ton« wegen der unterschiedlichen expres-
siven Kapazitäten des Materials nun einmal »nicht dieselben Dinge
machen kann wie in Eisen«. Deshalb ist laut Bosanquet jede Ästhetik
verfehlt, die die physische Beschaffenheit der verschiedenen Mate-
rialien der Kunst ausblendet. Der wichtigste Einwand ist der vierte.
Er besagt, daß die Annahme ein »Irrtum« sei, man könne »die Dinge
vollständig vor seinem geistigen Auge haben«, ohne daß sie »körper-
lich präsent« wären. Unser Wissen stammt nach Bosanquet aus den
Sinneswahrnehmungen, die wiederum einzig und allein aus dem
Kontakt mit konkreten physischen Dingen und Ereignissen gespeist
sind. Unser Geist wäre leer ohne die physische Welt als sein Inventar.
Bosanquet bringt seine Kritik auf die prägnante Formel: »Die Dinge
sind unvollständig ohne den Geist, aber der Geist ist auch unvoll-
ständig ohne die Dinge«199. Unsere geistigen Tätigkeiten brauchen
sinnliche Impulse. Was wäre beispielsweise die subtilste musikalische
Fantasie ohne konkrete physische Klangkörper, die die musikalische
Fantasie zu dem werden lassen, was sie eigentlich ist – nämlich zu
Musik? Croce verteidigt seine Position mit dem Argument, daß sich

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 317

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

199 »A physical thing, supposed unperceived and unfelt, cannot be said in the full sense
to possess beauty«. Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 67. »The medium of poetry, has
its peculiarities and definite capacities precisely like the others.« A.a.O. 67. »This seems
to me a profound error of principle, a false idealism.« A.a. O. 68. »You cannot make the
same thing in clay as you can make in wrought-iron, except by a tour de force.« A.a.O.
59. »But the blunder is, to think that you can have them completely before your mind
without having their bodily presence at all.« A.a. O. 69 »Things, it is true, are not com-
plete without minds, but minds, again, are not complete without things.« A.a.O. 70.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 318

ein musikalisches Kunstwerk auch beim Lesen einer Partitur würdi-
gen ließe. Nach Croce macht »die Übung es uns schließlich möglich«,
daß wir »bei einem kurzen und leichten Musikstück die Klänge« qua-
si hören können.200 Dem ist entgegenzuhalten, daß selbst mit noch
soviel Übung längst nicht jeder auf dieses Niveau gelangt. Vor allem
aber übersieht Croce, daß auch eine Partitur eine physische Verkör-
perung darstellt. Hat Croce vielleicht nur sein Beispiel schlecht ge-
wählt? Schließlich entwerfen viele Komponisten tatsächlich ihre
Musik im Kopf. Aber erstens würde sich die Frage nach dem Wert
solch einer nur privaten (um nicht zu sagen: autistischen) Intuitions-
tätigkeit stellen.201 Zweitens ist Croce vielleicht darin Recht zu ge-
ben, daß »der Künstler« keinen einzigen »Pinselstrich« macht, »den
er nicht vorher in seiner Fantasie gesehen« hat. Allerdings könnte
nur er selbst sich als ›Künstler‹ bezeichnen, wenn er die Pinselstriche
ausschließlich in seiner Fantasie sieht. Andere würden ihm dieses
Etikett jedoch verweigern. In diesem Sinne spricht Croce übrigens
später selbst (im Jahr 1913 nämlich) von der »Naivität«, den »Be-
hauptungen impotenter Dichter, Maler oder Musiker Glauben zu
schenken, sie hätten immer den Kopf voll poetischer, malerischer
und musikalischer Schöpfungen und kämen nur nicht dazu, sie in
die äußere Form umzusetzen«202.

John Dewey entwickelt 1934 (vermutlich in Anlehnung an Bo-
sanquet) ein fünftes Argument gegen Croces Auffassung vom physi-
schen Kunstwerk als Gedächtnisstütze. Es basiert auf der Überzeu-
gung, daß es »eines der typischsten Merkmale des Künstlers« sei,
»ein geborener Experimentator zu sein«. Nun kann es offensichtlich
»kein ästhetisches Experiment ohne ein Objekt geben«. Deshalb hält
Dewey die physische Materialgestaltung in der Kunst für einen un-
verzichtbaren Faktor. Insofern der Künstler nämlich nicht lediglich
ein »Akademiker«203 ist, wird er laut Dewey seine Aufgabe darin
sehen, permanent neue künstlerische Formen bzw. neue Verkörpe-
rungsmechanismen für die sich permanent wandelnden Gehalte zu
entwickeln und zu perfektionieren. Das ist laut Dewey nur im kon-
kreten Umgang mit physischen Materialien möglich. Dewey läßt

318 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

200 Croce: Estetica. A.a. O. 96.
201 Diese Frage hat den jungen Collingwood nachhaltig beschäftigt. Vgl. dazu Abschnitt
6.1.
202 Croce: Brevario. A.a.O. 35.
203 Dewey: Art as Experience. A.a. O. 156–169.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 319

sich von Croces Mentalismus also ebensowenig überzeugen wie Bo-
sanquet.

(i) Ein Ausblick auf den späten Croce. Einige Probleme seiner frühen
Ästhetik hat Croce in späteren Schriften behoben.204 So intendiert
Brown den Aufweis, daß Croce seine Theorie der Gefühle elaboriert
hat. Ein erster Erfolg habe sich schon in der dritten Auflage der Este-
tica aus dem Jahr 1908 eingestellt.205 Für die weitere Entwicklung der
Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus ist jedoch Croces
Brevario di Estetica von 1913 (engl. von 1912) ungleich wichtiger.

Hier bekräftigt Croce zwar zunächst seine der Ricorso-Theorie
geschuldete mentalistische Grundüberzeugung, daß die »physische
Ausdrucksgestalt« nicht mehr ästhetischer, sondern praktischer Tä-
tigkeit entspringe.206 Dann aber entwickelt er unter der Überschrift
Die Einheit des Geistes sein Ricorso-Denken in einer Weise weiter,
mit der sich der frühe Collingwood in systematischer Absicht ausein-
andersetzt.207 Croces zentrale These von 1913 lautet, daß die Geistes-
tätigkeiten einen dynamischen inneren Zusammenhang bilden und
deshalb immer über sich hinausstreben würden. So würde jede Er-
kenntnis dazu drängen, sich in Handlung umzusetzen. Nach Croce
bleibt »kein Mensch« bei der Erkenntnis stehen, »auch nicht die
Skeptiker und Pessimisten«. Spätestens seit Hegel bedeute »Praxis
nicht mehr eine Degradation des Erkennens, einen Absturz vom
Himmel auf die Erde oder vom Paradies in die Hölle, und auch nicht
etwas, zu dem man sich entschließen oder dessen man sich enthalten
könnte«, sondern etwas, das »getragen von der Theorie selbst« und
»Erfordernis der Theorie« ist. Aber auch beim Handeln bleibe der
Geist nicht stehen, weil jedes Handeln »immer wieder ein neues Füh-
len, ein neues Verlangen, ein neues Wollen, eine neue Summe von
Leidenschaften« sei. Wieder drängt es den Geist nach Croce weiter;
wieder kann »der Geist nicht verweilen«, weil das Fühlen ihn »als
neuer Stoff« drängt, »eine neue Intuition, eine neue Lyrik, eine neue
Kunst hervorrufen.« Und dann finden wir die Definition des Ricorso-
Modells als eines dynamischen, in sich lebendigen und vorwärts-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 319

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

204 Croce selbst spricht von drei Phasensprüngen in seiner ästhetischen Entwicklung in
den Jahren 1902, 1918 und 1936. Vgl. Croce, Benedetto: Pure Intuition and the Lyrical
Character of Art. Heidelberg 1908.
205 Brown: Neo-Idealistic Aesthetics. A.a. O. 22.
206 Croce: Brevario. A.a. O. 25–28.
207 Vgl. dazu Abschnitt 6.1.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 320

drängenden Kreislaufs, die in der Estetica von 1902 noch unkommen-
tiert vorausgesetzt wurde. Hier findet sich die explizite Definition
des Ricorso als eines »Umlaufs«, der sich immer wieder schließt und
immer wieder von neuem beginnt, als der lebendige Kreislauf des
Geisteslebens.208

Interessant sind diese Modifizierungen, weil sie Croce veranlas-
sen, zwei seiner zentralen Thesen von 1902 zu ändern. Erstens ge-
steht er jetzt dem gesunden Menschenverstand zu, daß wir nur über
physisch »ausgedrückte Intuitionen« sinnvoll reden können. Er
räumt ein, daß ein Gedanke sich »in Worten« formulieren, eine »mu-
sikalische Fantasie« sich »in Tönen verdichten« und eine »malerische
Einbildung« sich »farbig« darstellen müsse. Schließlich heißt es so-
gar, daß wir es mit »impotenten« Malern und Dichtern mit »hohlen«
Köpfen zu tun haben, wenn diese ihre Intuitionen nicht veräußern
können. Das konnte Croce 1902 noch nicht vertreten, weil er erst
1912/1913 zu der Einsicht gelangt, daß der Künstler ein »Vollmensch
und darum auch praktischer Mensch« ist, der »als solcher« natürlich
»auf Mittel bedacht« ist, »um das Ergebnis seiner geistigen Tätigkeit
nicht verloren gehen« zu lassen, und der »die Reproduktion seiner
Bilder für sich und für die anderen möglichst bequem« machen
möchte. Weil jeder Künstler über alle Geistesfähigkeiten verfügt,
deshalb wird er laut Croce auch die »praktischen Akte« unterneh-
men, »die jenem Werk der Reproduktion dienen.« Damit hat der
Croce der Brevario seine frühere Position von 1902 dahingehend mo-
difiziert, daß sich »in der Ausführung« die »ästhetische Tätigkeit«
und zusätzlich »auch die praktische« in kreativem Zusammenwirken
zeigen. Dieser Croce separiert also keine Tätigkeiten mehr. Er
schreibt vielmehr, daß sich »der Geist« in der »Ausführung« in »sei-
ner Totalität«209 zeige.

Mit demselben Argument lockert der späte Croce die These, daß
Kunst nicht nach intellektuellen oder praktischen Kriterien beurteilt
werden dürfe. Zwar bleibt er grundsätzlich dabei, daß »die Kunst, die
von der Moral, der Lust oder der Philosophie abhängig ist«, eben
Moral, Lust, oder Philosophie« sei, »aber nicht Kunst«. Weil es je-
doch einen inneren Zusammenhang der Geistestätigkeiten gebe, kä-
men außerästhetische Kriterien zwangsläufig eben doch ins Spiel.
Dabei würde »die intuitive Fähigkeit« ihren »Platz« keinesfalls »an

320 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

208 Croce: Brevario. A.a.O. (57–67) 57ff.
209 Croce: Brevario. A.a.O. 33–36.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 321

eine andere Fähigkeit« abtreten. Vielmehr entfalte sich in »neuen
Prozessen derselbe Geist, der zuerst ganz Intuition« zu sein schien.210

Diese Modifikationen interessieren in dieser Abhandlung, weil
sich Croces These von der ›Einheit der Geistestätigkeit‹ beim frühen
Collingwood unter dem Etikett Tendenz zur Selbsttranszendenz wie-
derfindet.211 Croces Vorlesungen von 1912/1913 zeigen hier noch
einmal deutlichen Einfluß. Von den späteren Werken Croces gibt es
in den Ästhetiken der Oxford-Idealisten verschiedener Generationen
jedoch keine nennenswerten Spuren mehr. Das gilt insbesondere für
die Aufsatzsammlung Nuovi saggi von 1920.212 In Croces später
Ästhetik La Poesia von 1936 hat sich das Beeinflussungsverhältnis
zwischen Croce und Collingwood meiner Ansicht nach dann sogar
umgekehrt. Der späte Croce scheint Anregungen vom Third-Oxford-
Idealismus aufgenommen und verarbeitet zu haben. Aber das ist hier
nicht mehr das Thema.

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 321

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

210 Croce: Brevario. A.a. O. 50–55.
211 Vgl. Abschnitt 6.1.
212 Hier stellt sich Croce unter dem Einfluß der Werke Shakespeares u.a. die Frage, wie
ein individuelles Kunstwerk von allgemeinem Interesse sein und vielleicht sogar ›All-
gemeinmenschliches‹ zum Ausdruck bringen kann. Croce: Nuovi saggi d’estetica.
A.a.O.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 322

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251 - am 21.01.2026, 05:22:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Entstehung des Oxford-Idealismus
	2. Der ästhetische Moralismus des frühen John Ruskin
	3. Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim späten John Ruskin
	4. Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

