4. Kapitel

Die Asthetik des
Second-Oxford-Hegelianismus
im Kontext

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

Ise Raters:

Ausgesprochen originelles, expressives und schones Kunstwerk,
allerdings ganz ohne physische Gedachtnisstiitze.

(Berlin 2003)

252 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Entstehung des Oxford-ldealismus

Am Ende des 19. Jahrhunderts gerit die schonheitsfixierte Asthetik
der angelsichsischen Romantik ins philosophische Abseits. Selbst
unter den idealistischen Philosophen und Metaphysikern findet sie
keine wirklichen Anhédnger mehr. Statt dessen etabliert sich in den
letzten Jahren des 19. Jahrhunderts im Kontext des >Oxford-Idealis-
mus< eine Asthetik des Gefiihls, die deutlich von Hegels Asthetik
gepragt ist.

1. Die Entstehung des Oxford-ldealismus

Seinen wichtigsten Vorldaufer hat der Oxford-Idealismus im soge-
nannten >Englischen Neuidealismus¢, einer philosophischen Bewe-
gung, die sich in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts im Kontext
der Scottish School von Thomas Reid formierte und die sowohl an die
Early English Divines als auch an die Cambridge Platonists ankniipf-
te.! Zugerechnet werden hier Sir William Hamilton?, William Whe-
well® und Henry Longueville Mansel*. Man weifs heute noch von den
Neuidealisten, weil ihre Kant-Kritik durch Coleridges Schrift Aids to
Reflection vermittelt in den spdten zwanziger Jahren des 19. Jahr-
hunderts einer relativ breiten philosophisch interessierten Offent-
lichkeit bis in die U.S.A. hinein bekannt wurden.> Erste Kritiker® des

1 Vgl. die Anmerkung 13 in Kapitel 2.

2 Sir William Hamilton (1805-1865) war Professor fiir Metaphysik und Logik in Edin-
burgh. Seine wichtigsten Werke sind Discussion on Philosophy and Literature von 1852
und Lectures on Metaphysics von 1859. Kritik an Hamiltons Philosophie formuliert
Mill, John Stuart: An Examination of Sir Hamilton’s Philosophy von 1865.

3> Als William Whewells (1794-1866) Hauptwerk gilt History of the Inductive Sciences
von 1837.

4 Als Henry Longueville Mansels (1820-1871) Hauptwerk gilt Limits of Religious
Thought von 1858.

5 Laut Perry ist das Denken der Neuidealisten wesentlich durch eine Adaption der Phi-
losophien von Kant und Fichte von einem religios-spiritualistischen Standpunkt aus
gepragt. Perry, Ralph Barton: Philosophy of the Recent Past. An Outline of European
and American Philosophy since 1860. London 1927, 15.

¢ Nach Passmore waren beide als Systematiker unbedeutend. Passmore, John: A Hun-
dred Years of Philosophy. Bungay Suffolk 1957/21966, 52. Vgl. zum Oxford-Idealismus
(in Auswahl) aulerdem auch Collingwood, Robin George: Ruskin’s Philosophy. In ders.:
Essays in the Philosophy of Art. Hrsg. v. A. Donagan. Bloomington 1964, 25; sowie
Muirhead, John H.: The Platonic Tradition in Anglo-Saxon Philosophy. Studies in the
History of Idealism in England and America. London 1931; sowie Anderson P. R.; Fisch,
M. H.: Philosophy in America, from the Puritans to James. New York 1939; sowie Cun-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 253

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

englischen Neuidealismus waren die Cambridger Philosophen John
Grote” und James F. Ferrier®.

(a) Der First-Oxford-Idealismus. Die Geschichte nimmt ihren Lauf,
als im Jahr 1865 das Buch The Secret of Hegel des schottischen Phi-
losophen J. H. Stirling® erscheint und einen regelrechten Hegel-
Boom entfacht. Von heute auf morgen liegt Hegels Philosophie so
sehr im Trend, dafl William James von einem »Hegel-Enthusias-
mus«0 spricht. Jetzt geht es Schlag auf Schlag. Im Jahr 1874 folgt
die kommentierte englische Ubersetzung von Hegels Wissenschaft
der Logik von William Wallace. Im Jahr 1883 veroffentlicht der Glas-
gower Philosoph Edward Caird" ein Buch mit dem schlichten Titel

ningham, Custavus Watts: The Idealistic Argument in Recent British and American
Philosophy. New York 1933; sowie Pucelle, |.: L'ldealism en Angleterre de Colerdige d
Bradley. Neuchatel 1955.

7 Als das Hauptwerk von John Grote gilt Exploratio Philosophica von 1865.

§ James F. Ferrier war Schiiler von George Berkeley. Als sein Hauptwerk gilt Institutes
of Metaphysics von 1855. Sein Gesamtwerk wurde 1866 herausgegeben als J. F. Ferrier:
Lectures in Early Greek Philosophy and other Remains.

9 Nach Passmore lautet der Grundtenor von Stirlings »eifrigen, aber wenig sachkundi-
gen Ausfithrungen«, da8 Hegel und Kant in philosophischer Hinsicht wenig innovativ
gewesen seien, dafiir aber eine neue Form von philosophisch begriindeter Religiositit
etabliert hitten. Passmore: Philosophy. A.a.O. (48-51) 51. Vgl. auch Stirling A. H.:
J. H. Stirling. His Life and Work. O. O. 1912. Bei Perry lesen wir: »Now established itself
in academic and scholarly circles through Stirling’s Secret of Hegel, which appeared in
1865, and marks the beginning of the idealistic movement which, through Caird, Green,
Bradley and others became to dominate English philosophy at the close of the century.«
Perry: Philosophy. A.a.O. 15f. Bei Caird heifst es: »To English readers Hegel was first
introduced in the powerful statement of his principles by Dr. Hutchinson Stirling.«
Caird, Edward: Hegel. Edinburgh/London 1883, vi. Vgl. auch Collingwood: Ruskin's
Philosophy. A.a.O. 28; sowie Passmore: Philosophy. A.a.O. 48-51.

10 James, William: On Some Hegelianism. In: Mind. April 1882. Im Text zit. nach ders.:
The Will to Believe and Other Essays in Popular Philosophy. New York/London/Bom-
bay 1904, (263-298) 263. William James bemerkte, daf3 das Interesse an Hegels Philoso-
phie in England zu einem Zeitpunkt aufkam, als es in Deutschland im Schwinden gewe-
sen sei. Er erklirt das damit, dafl es im angelsichsischen Sprachraum das Bediirfnis nach
einer philosophisch fundierten Religion gegeben habe. A.a.O. 263. Diese Erklarung ist
jedoch (soweit man tiberhaupt eine abgeben sollte) sicherlich nicht hinreichend.

1 Edward Caird (1835-1908) war Professor der schottischen University of Glasgow. Er
gilt als einflufireicher Lehrer (vgl. Passmore: Philosophy. A.a.O. 537, Anm. 12 mit einer
umfangreichen Liste von einflufSreichen Schiilern). Seine wichtigsten Werke sind (au-
Ber dem noch zu nennenden Buch iiber Hegel) seine Lectures on Kant von 1877, seine
Essays on Literature and Philosophy von 1892 (es handelt sich um Aufsitze iiber Rous-
seau, Dante, Goethe und Wordsworth), The Evolution of Religion von 1893 und schlief3-
lich The Evolution of Theology in the Greek Philosophers von 1904. Vgl. zu Cairds

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Entstehung des Oxford-ldealismus

Hegel. Dieses Buch hat zwar einen stark narrativen Charakter und
legt den Schwerpunkt auf Hegels personliche Beziehung zu Schel-
ling. AuSerdem wird Hegels Philosophie ausschlief3lich als Theologie
gelesen.” Dennoch kann es als die erste kenntnisreiche Abhandlung
tiber Hegels Philosophie im angelsdchsischen Sprachraum gelten.?
Im Jahr 1886 erscheint schliefSlich die Einleitung zu Hegels Vorlesun-
gen iiber die Asthetik in Bosanquets Ubersetzung.'* Das markiert die
Geburtsstunde der Hegelianischen Asthetik des Oxford-Idealismus.
Obwohl die angelsichsische Hegelbegeisterung urspriinglich
von Schottland ausgeht, wird im ausgehenden 19. Jahrhundert das
englische Oxford zum Zentrum des angelsachsischen Hegelianismus.
Hier lehrt namlich der Moralphilosoph Thomas Hill Green??, der das
Hegel-Bild im angelsichsischen Sprachraum bis ins 20. Jahrhundert
hinein prigt?¢, als er im Jahr 1880 Hegels Philosophie von der Warte
des Deutschen Hermann Lotze'7aus kritisiert. Diese Kritik besagt im

Philosophie auch Jones, H; Muirhead, ]. H.: The Life and Philosophy of Edward Caird.
London 1921.

2 Caird, Edward: Hegel. Edinburgh/London 1883, 59.

13 Vgl. zu Cairds Sicht auf Hegels Religionsphilosophie auch Passmore: Philosophy.
A.a.0.55f.

4 Bosanquet, Bernard: The Introduction to Hegel’s Philosophy of Fine Art. Hrsg. v.
B. Bosanquet. London 1886.

15 Green hatte (wie spéter auch Bosanquet) einige der Schriften Lotzes iibersetzt, um
dann aus Lotzes Perspektive die methodische Abhéngigkeit Cairds von Hegel zu kriti-
sieren. Thomas Hill Green (1836-1882) war Professor fiir Moral-Philosophie an der
Oxford University. Als seine Hauptwerke gelten Introduction to Hume’s Treatise of
Human Nature von 1874 und die Prolegomena to Ethics (posthum 1883). Nach dem
Zeugnis von William Sweet hatte Green jedoch »kein grofSes Interesse an der Asthetik
oder der Philosophie der Kunst«. Es heifSt bei Sweet: »Of the principal figures of the
»first generationc of idealist T. H. Green and Edward Caird, neither had a strong interest
in aesthetics or the philosophy of art.« Sweet, William: British Idealist Aesthetics. Ori-
gins and Themes. In: British Idealism and Aesthetics. Hrsg. v. W. Sweet. In: Bradley
Studies. The Journal of the Bradley Society 7/2. Hrsg. v. W. J. Mander, G. Stock. Oxford
2001, (131-161) 131. Sweet erwihnt den Band Caird: Essays on Literature and Philoso-
phy. A.a.O.

16 Durch die Rezeption von Lotzes Kritik geschah es nach Robert Stern, dafl »misgi-
vings quickly surfaced regarding Hegel’s Idealism.« Stern, Robert: Introduction. In:
G. W. E Hegel. Critical Assessments. Bd. 2. O.0. 1993, 3. Vgl. zu Lotzes Einflufl auf
den angelsichsischen Hegelianismus auch Passmore: Philosophy. A.a.O. 49ff,; sowie
Devaux, Philippe: Lotze et son influence sur la philosophie anglo-saxonne. Briissel
1932.

17 Rudolf Hermann Lotze (1817-1881) war Professor fiir Philosophie in Leipzig, Got-
tingen und Berlin. Als seine Hauptwerke gelten Mikrokosmos. 3 Bde. Leipzig 1856,
Leipzig 1858, Leipzig 1864; seine Geschichte der Asthetik in Deutschland. Leipzig 1868;

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 255

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

Kern, dafs Hegels konstruierte intellektualistische Philosophie wegen
ihrer starren dialektischen Grundstruktur die Vielfalt der Phanome-
ne der lebendigen Erfahrung nicht addquat erfaf3t habe.’® Spuren die-
ser Kritik finden sich bis in den amerikanischen Pragmatismus.??
Heute wird Green in philosophiegeschichtlichen Abhandlungen

sein System der Philosophie. 2 Bde. Leipzig 1874, Leipzig 1879,;sowie seine Grundziige
der Asthetik. Leipzig 1884. Vgl. dazu Guyer, Paul: Lotze. In: Encyclopedia of Aesthetics.
(4 Bde.) Bd. 3. Hrsg. v. M. Kelly. New York 1998, 167 {.

18 Fine dhnliche Wirkmacht wie die Schrift von Green entfaltete die Schrift Hegelia-
nism and Personality von Andrew Seth von 1887. Sie richtet gegen Hegels Philosophie
unter anderem folgenden Einwand: »Real things are not the shadows of intellectual
conceptions, but intellectual conceptions are themselves the shadows of a real world.«
Seth, Andrew: Hegelianism and Personality. Edinburgh/London 1887, 147. An anderer
Stelle heif3t es: »What I have most attacked in the Hegelian Philosophy, both in the
concluding lecture of Scottish Philosophy and throughout Hegelianism and Personality,
is just its tendency to hypostasise thoughts or categories and thus to put knowledge in
the place of reality, or >to construct the world of mere universals< —>to deduce existence
from pure or abstract thoughts«.« Seth, Andrew: Hegelianism and its Critics. In: Mind.
1894, (1-25) 4.

19 So lautet der Grundtenor der Hegel-kritischen Schriften On Some Hegelianism und
Hegel and his Method von James aus dem Jahr 1882, da8 Hegel zwar die Vielfalt und
den FluB8 aller Phinomene im Universum gesehen, diese Vielfalt jedoch gewaltsam mit
seiner dialektischen Methode in ein System gepref3t und kiinstlich unter die Einheit des
Begriffs gezwungen habe. James verweist insbesondere auf das Feld der Moral. Es heifit:
»There are such real conflicts, irreducible to any intelligence, and giving rise to en excess
of possibility over actuality.« James: On Some Hegelianism. A.a.O. 294. Vgl. mit dhn-
lichem Tenor ders.: Hegel and his Method. In: A Pluralistic Universe. New York/London
1909. Im Text zit. nach: Hegel und seine Methode. In ders. Das pluralistische Univer-
sum. Vorlesungen iiber die gegenwirtige Lage der Philosophie. Leipzig 1914/Darmstadt
1994, 50-82. Vgl. erhellend zur Philosophie von James auch Perry, Ralph Barton: The
Thought and Character of William James. As revealed in unpublished correspondence
and notes, together with his published writings. 2 Bde. London 1935. Vergleichbares
findet sich 1911 bei dem englischen Pragmatisten F. C. S. Schiller. Schiller wiirdigt zu-
nichst den Grundgedanken von Hegels Vernunftontologie, demzufolge »um die Welt
wahrhaft begreiflich zu machen, die Erzeugung der Wahrheit und die Erzeugung der
Wirklichkeit zusammenfallen miissen«. Dann aber fahrt er fort, daf} Hegel »in der Aus-
fiihrung diesen groflen Gedanken« leider »verdarb«. Er habe némlich das Denken von
der Wirklichkeit separiert, indem er es auf Abstraktion und nicht auf konkrete Situatio-
nen in der Wirklichkeit gerichtet habe. Je abstrakter aber das Denken werde, um so
bedeutungsloser (weil wirklichkeitsferner) werde es auch. Hegels dialektische Interpre-
tation der zeitlichen, realen Prozesse der Vielfalt der realen Ereignisse des Weltprozes-
ses sei inadiquat, weil immer ein »Uberschuf8 an Gehalt« bliebe, den das »Wirkliche
gegeniiber dem Logischen aufweist«. Das Denken miisse immer von der konkreten
Wirklichkeit ausgehen. Dann erst hitte die Hegelsche These von der Identitit des Wirk-
lichen und des Wahren Sinn. Schiller, Ferdinand Canning Scott: Humanismus. Beitrige
zu einer pragmatischen Philosophie. Leipzig 1911, (226-229, 310-340), 310f.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Entstehung des Oxford-ldealismus

nicht mehr als einflufSireicher Kritiker Hegels, sondern als akademi-
scher Lehrer aufgefiihrt, weil sich um seine Person in der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts (ein genaues Datum ist nicht mehr zu
rekonstruieren) die Bewegung des Oxford-Idealismus herausbildet,
die das Philosophieren im angelsdchsischen Sprachraum weit tiber
die Jahrhundertwende hinaus prigt. Green bildet das Zentrum der
ersten Generation dieses Oxford-Idealismus, die gemeinhin als First-
Oxford-Idealismus bezeichnet wird.? Der Vollstindigkeit halber
muf3 allerdings auch J. M. E. McTaggart?! aus Cambridge erwihnt
werden. McTaggart ist einer der ersten einflufSreichen Verteidiger
von Hegels Philosophie. Er versucht schon sehr frith klarzustellen,
daf »das dialektische System Hegels« nicht so »wunderbar und my-
stisch« sei, wie es im angelsichsischen Sprachraum gern dargestellt
wird. McTaggart betont insbesondere, daf$ Hegels Philosophie »nicht
den Versuch« mache, »das Element der unmittelbaren Erfahrung zu
eliminieren, um einen sich selbst gentigenden und sich selbst erzeu-
genden Gedanken zu produzieren«?2. McTaggarts Stimme wird aller-

20 Claudia Moser bezeichnet Green in ihrem gut recherchierten Uberblick iiber die Ge-
schichte des angelsichsischen Hegelianismus deshalb auch als den »eigentlichen Be-
griinder des Anglo-Hegelianismus«. Moser, Claudia: Die Erkenntnis- und Realitditspro-
blematik. Bei F. H. Bradley und B. Bosanquet. Wiirzburg 1989, (1-25) 4. Vgl. auch
Claudia Mosers Portrait von Francis Bradley in dies: Francis Herbert Bradley. Dar-
gestellt von Claudia Moser. In: Information Philosophie. Hrsg. v. P. Moser. August 2002,
64-70. Es folgt ein Artikel iiber Bradleys Nachlafl in seinen Collected Works. A.a.O.
70-75.

21 . M. Ellis McTaggart (1866—1925) lehrte am Trinity College in Cambridge. Als seine
Hauptwerke gelten Studies in Hegelian Cosmology von 1901, Some Dogmas of Religi-
on von 1906, sowie The Nature of Existence von 1921.

22 »The dialectic system is not so wonderful or mystic as it has been represented to be. It
makes no attempt to deduce existence from essence; it does not attempt to eliminate the
element of immediacy in experience, and to produce a self-sufficient and self mediating
thought.« McTaggart, J. M. Ellis: The Changes of Method in Hegel’s Dialectic. In: Mind
1. 1892, (188-205) 205. Aufschluf8reich zum Verhiltnis von McTaggart zu Hegel ist
Breunig, Hans-Werner: McTaggarts kritische Auseinandersetzung mit Hegel. In ders.:
Die Gemeinschaft in der Metaphysik McTaggarts. In: Europdische Hochschulschriften
20/335. Frankfurt a. M./Bern/New York/Paris, 1991, 18-79. Breunig hebt hervor, daf3
»der positive McTaggart an Hegel nicht so destruktiv herangegangen« sei wie andere
Autoren seiner Zeit, die es sich anders als McTaggart »zur Aufgabe gemacht« hitten,
»ein gewaltiges Gebiaude zu Fall zu bringen«. A.a.O. 20. Laut Breunig hat sich McTag-
gart auf die Schriften Hegels konzentriert, die nach der Phinomenologie (sprich: nach
Hegels dezidierter Abwendung von Schelling) entstanden und erschienen sind. A.a.O.
21.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 257

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

dings erst im frithen 20. Jahrhundert gehort. Zunéchst setzt sich das
von Green gezeichnete Hegel-Bild durch.

(b) Der Second-Oxford-Hegelianismus. Seinen Hohepunkt hat der
Oxford-Idealismus in seiner zweiten Generation. Hinzugerechnet
werden neben dem Aristoteles-Experten John Alexander Smith?
auch Nicht-Philosophen wie der Literatur-Experte, Croce-Schiiler
und Sekretér der Aristotelian Society Wildon Carr (1857-1931), der
Staatsmann R. B. Lord Haldane (1856-1928) und der Wirtschafts-
historiker Bonar.2* Im Zentrum steht der Oxforder Philosophiepro-
fessor Francis Bradley?, der zur Asthetik allerdings nur einen ein-
zigen (und unergiebigen) Aufsatz verdffentlicht hat.? Dieses
Themenfeld iiberldf3t er seinem Bruder, dem Oxforder Literaturpro-
fessor und Shakespeare-Experten Andrew Bradley. Neben Andrew
Bradley ist in Sachen Asthetik Bernard Bosanquet?” besonders her-
vorzuheben: Es ist Bosanquets Bemithungen um die Asthetik Hegels
zu verdanken, daf8 sich die Asthetik des angelsichsischen Idealismus
im ausgehenden 19. Jahrhundert grundsitzlich erneuern kann, nach-
dem sie solange unter der selbstverstindlichen und unbestrittenen
Vorherrschaft der englischen Romantik gestanden hat. Nachdem Bo-
sanquet im Jahr 1886 die Einleitung von Hegels Vorlesungen iiber die
Asthetik in englischer Sprache herausgegeben hat (s.0.), wird er zu
einem grofen Verehrer dieser Asthetik. Davon sprechen sowohl das
Kapitel Objectice Idealism der einfluflreichen A History of Aesthetic

2 John Alexander Smith (1863-1939) war als Ubersetzer aristotelischer Schriften ein-
flufreich, aber auch als Mitglied des Balliol College in Oxford (1892-1910), als Wayn-
flete Professor of Moral and Metaphysical Philosophy (1910-1935) und als Mitglied
des Magdalen College.

2 Vgl. Passmore: Philosophy. A.a.O. 60 (Anm.); sowie Sweet: British Idealist Aesthe-
tics. A.a.O. 132; sowie Bradley, Andrew C.; Lord Haldane, R. B.: Bernard Bosanquet.
Proceedings of the British Academy 1923.

35 Als Francis Herbert Bradleys (1846-1924) Hauptwerke gelten die Ethical Studies von
1876, die Principles of Logic von 1883, Appearance and Reality von 1884, und schlie3-
lich Truth and Reality von 1915.

% Bradley, Francis H.: On the Treatment of Sexual Detail in Literature. 1912. Im Text
zit. nach ders.: Collected Essays. Oxford 1935/1969, 618-627.

27 Vgl. zum philosophischen Verhiltnis von Francis Bradley und Bernard Bosanquet
Houang, Francois: Le Néo-Hegelianisme en Angleterre. La Philosophie de Bernard Bo-
sanquet. Pairs 1954; sowie Rogers, Arthur Kenyon: English and American Philosophy
Since 1800. A Critical Survey. New York 1928, 264; sowie Perry: Philosophy. A.a.O.
135f,; sowie Bradley, A. C., Lord Haldane, R. B.: Bernard Bosanquet. A.a.O. 8-23.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Entstehung des Oxford-ldealismus

von 189228 als auch Bosanquets eigene reife Asthetik? eine deutliche
Sprache.

Auch die Praktische Philosophie®® und die Metaphysik® der
zweiten Generation des Oxford-Idealismus’ tragen deutliche Spuren
der Philosophie Hegels. Deshalb werde ich die Philosophen der zwei-
ten Generation des Oxford-Idealismus nicht (wie es sich in der Lite-
ratur manchmal auch findet) als Second-Oxford-Idealisten, sondern
préziser als >Second-Oxford-Hegelianer« bezeichnen.?> Damit soll je-
doch nicht angedeutet werden, daf3 die Second-Oxford-Hegelianer
die Philosophie Hegels nachgebetet hitten. Moser warnt zurecht da-
vor, daf3 das Etikett »Hegelianer« den Eindruck erwecken konnte, als
hitten die Second-Oxford-Hegelianer in »Abhingigkeit von einem
nach England verpflanzten Hegel«® philosophiert! Der Eindruck
wire falsch. Fiir alle Second-Oxford-Hegelianer gilt vielmehr, was
Horstmann iiber F. Bradley sagt: Sie haben »Hegel benutzt, ohne
ihm zu folgen«**. Die Eigenstindigkeit des Second-Oxford-Hegelia-

% Bosanquet, Bernard: A History of Aesthetic. London 1892/41917. 317-362. Vgl. dazu
Absatz 2.6.a. sowie Abschnitt 5.1.

2 Vgl. dazu die Abschnitte 5.3. und 5.4.

3 Hervorzuheben ist vor allem Bosanquet, Bernard: The Philosophical Theory of the
State. London 1899/41923. Reprinted 1951.

31 Hier steht im Zentrum Bradley, Francis Herbert: Appearance and Reality. London
1884. Im Text zit. nach ders.: Erscheinung und Wirklichkeit. Ubers. u. Vorwort v.
E. Blaschke. Leipzig 1920.

32 Der >Oxford-Idealismus< insgesamt wird heute auch >Oxford-Hegelianism, >British
Idealism¢, >British Hegelianism¢, >Anglo-Hegelianismus«< oder >Anglo-Idealismus« ge-
nannt. Diese Abhandlung nennt die Bewegung insgesamt den >Oxford-Idealismus< und
bezeichnet die zweite Generation als >Second-Oxford-Hegelianismus«. Folgende Uber-
legungen waren ausschlaggebend. (1) Es wire verfehlt, die gesamte Bewegung des Ox-
ford-Idealismus als »Hegelianismus«< zu bezeichnen, weil sich nur die zweite Generation
ausgiebig mit der Philosophie Hegels befaSt, wihrend die Vertreter der ersten und drit-
ten Generation unter dem Einflufl anderer Autoren standen. (2) Gegen eine Etikettie-
rung des Oxford-Idealismus als >britischer Idealismus« spricht, daf} damit der Oxford-
Idealismus nicht von anderen idealistischen Strémungen unterschieden werden kénnte.
(3) Gegen das Etikett »angelsichsischer Idealismus« spricht schliellich, daf3 es in dieser
Abhandlung die gesamte idealistische Philosophie im angelsdchsischen Sprachraum
vom Beginn des 18. bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts bezeichnet.

3 Dieses Argument gegen die Redeweise vom angelsichsischen oder britischen >Hege-
lianismus« findet sich bei Moser: Die Erkenntnis- und Realititsproblematik. A.a.O. 3.
3 Horstmann, Rolf Peter.: Ontologie und Relation. Konigstein i.Ts. 1984, 111. Horst-
mann konstatiert in Bradleys Philosophie eine »eigentiimliche Mischung von Reverenz
und Distanz« zu Hegels Philosophie. »Bradleys Hegel-Rezeption« sei »sehr selektiv
gewesenc, so dafs es »nicht sehr aufschluf3reich sondern eher irrefithrend« wiire, Bradley
als Hegelianer zu »charakterisieren«. A.a.O. 111. Mit demselben Tenor betont Blasch-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 259

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

nismus gegeniiber der Philosophie Hegels kann gar nicht genug be-
tont werden. Zumal die #sthetische Landschaft Englands um die
Wende zum 20. Jahrhundert natiirlich nicht ausschliefllich von der
Hegelschen Asthetik beherrscht wird! Mit der frithen Asthetik des
Italieners Benedetto Croce und dem Werk des grofSen englischen
Kunsthistorikers John Ruskin gewinnen zwei weitere Asthetiken
Einfluf auf die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus®, die zu
Beginn des 20. Jahrhunderts ihre reife Gestalt entwickelt.

2. Der asthetische Moralismus des friihen John Ruskin

Glauben wir Giinter Metken, dann ist der Kunsthistoriker John Rus-
kin3¢ in England bis heute »eine Kultfigur, mehr noch, eine Legen-
de«. Als »friihreifes Wunderkind« bereist er »mehrfach mit der Kut-
sche den Kontinent und betitigte sich nach Studien in Oxford als
unabhingiger Kritiker und Kunstschriftsteller«¥. Sein umfangrei-
ches Lebenswerk fiillt schliefllich stolze 39 Binde.3® Im Jahr 1871

ke, daf3 Francis Bradley Hegels Logik nicht reformulieren, sondern »umdenken« wollte.
Blaschke, Friedrich: F. H. Bradleys Philosophie und ihre zeitgeschichtliche Bedeutung.
In: Bradley, F.: Appearance and Reality. A.a.O. XVI. Tatsichlich hat sich F. Bradley vom
Etikett »Hegelianer« ausdriicklich distanziert. Es heifSt: »I fear that, to avoid worse mis-
understandings, I must say something as to what is called >Hegelianism«. For Hegel
himself, assuredly I think him a great philosopher; but I never could have called myself
an Hegelian, partly because I can not say that I have mastered his system, and partly
because I could not accept what seems his main principle, or at least part of that princi-
ple. T have no wish to conceal how much I owe to his writings; but I will leave it to those
who can judge better than myself, to fix the limits within which I have followed him. As
for the >Hegelian School« which exists in our reviews, I know no one who has met with it
anywhere else.« Bradley, Francis Herbert: The Principles of Logic. London 1883/21992,
X.

3 Vgl. dazu das gesamte 5. Kapitel.

36 Der Kunstkritiker, Pidagoge, Okonom und Sozialreformer John Ruskin (1819-1900)
war ab 1871 Professor of Fine Arts at Oxford und in dieser Funktion ab 1871 auch
Herausgeber der Zeitschrift Fours Clavigera. Letters to the Workmen and Labourers of
Great Britain. Keston 1871-1884.

3 Metken, Giinter: Kunst und Lebenskunst. Das Gewissen des neunzehnten Jahrhun-
derts. John Ruskin, Asthetiker und Moralprediger. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung.
15.1.2000, vi. Ein luzider Uberblick iiber die Diskussion von Ruskins Asthetik seit Be-
ginn des 20. Jahrhunderts findet sich in Landow, Georg P.: The Aesthetic and Critical
Theories of John Ruskin. Princeton 1971, 3-39.

38 Vgl. die Gesamtausgabe Ruskin, John: The Works of John Ruskin. Hrsg. v. E. T. Cook,
A. Wedderburn. London 1903-1912. Ruskins wichtigste kunsthistorische Werke sind:

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der isthetische Moralismus des frithen John Ruskin

wird er als anerkannte Autoritit im Bereich der bildenden Kunst®
Honorarprofessor fiir Kunstgeschichte an der Universitit von Ox-
ford. In dieser Position beeinflufit er die Asthetik des Oxford-Idealis-
mus, die hier gerade im Entstehen begriffen ist.

(a) Der Mythos vom Hegelianer Ruskin. Im Oxford-Idealismus gibt
es eine seltsame Gepflogenheit: Wenn eine Asthetik in den Fokus des
Interesses gerit, werden Anstrengungen unternommen, diese Asthe-
tik als >im Grunde genommen lingst schon hegelianische« Asthetik
auszuweisen.*’ John Ruskin ist ein bekannter Mann seiner Zeit. Also
wird seine Asthetik intensiven Hegelianisierungsbemiihungen un-
terzogen. Erste Spuren vom Mythos des >Hegelianers< Ruskin finden
sich in Bosanquets A History of Aesthetic von 1892. Hier wird Rus-
kins Asthetik als »vitale Synthese« der Asthetiken Hegels und der
englischen Romantik bezeichnet.#! Der spite Bosanquet von 1915
nennt Ruskin sogar den bedeutendsten Kritiker von Hegels Asthetik
im angelsidchsischen Sprachraum, obwohl er mit keiner einzigen
Passage aus Ruskins gigantischem Lebenswerk aufwarten kann, in
der Hegels Asthetik iiberhaupt erwidhnt wird!4? Weitere Nahrung
bekommt der Mythos durch den Third-Oxford-Idealisten Robin
George Collingwood. Collingwoods Vater hatte als personlicher

The Seven Lamps of Architecture. London 1849; Modern Painters. 5 Bde. London 1843,
London 1846, London 1856, London 1856, London 1860. Vgl. dazu in Auswahl auch
Hewison, Robert: John Ruskin. The Argument of the Eye. London 1976; sowie Hilton,
T.: John Ruskin. The Early Years. 1819-1859. New Haven/London 1985; sowie Ladd,
Henry: The Victorian Morality of Art. An Analysis of Ruskin’s Esthetic. New York
1932; sowie Rosenberg, John D.: The Darkening Glass. A Portrait of John Ruskin’s Ge-
nius. London 1961.

3 Es geht in Ruskins #dsthetischen Schriften fast ausschliefllich um bildende Kunst.
Hierin sieht Bosanquet sowohl die Stirke als auch die Schwiche von Ruskins Asthetik.
Bosanquet: History. A.a.O. 447, 465f. Nach Landow ist es jedoch ein Desiderat der
Ruskin-Forschung, daf8 Ruskins Literaturkritiken weitgehend unberiicksichtigt blieben.
Landow: The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskins. A.a.O. 9f. Vgl. dazu auch
Bloom, Harold: The Literary Criticism of John Ruskin. New York 1965.

4 Eine Kostprobe habe ich schon im Abschnitt 2.6. gegeben. Hier wird skizziert, mit
welchen Argumenten Andrew Bradley die Asthetik von Wordsworth dieser Prozedur
unterzogen hat.

41 Bosanquet: History. A.a.O. (448-453) 448, 453. Vgl. auflerdem auch a.a.O. 343
Anm. 1, 357.

4 Bosanquet, Bernard: Three Lectures on Aesthetic. London 1915. Reprinted New York
1968, 61.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 261

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

Freund und Sekretir schon 1872 eine Biographie® von John Ruskin
veroffentlicht. Robin George Collingwoods Aufsatz Ruskin's Phi-
losophy von 1925 erklirt es dann einerseits fiir »so sicher, wie man
aufgrund von negativer Evidenz nur sein kann«, dafd Ruskin »nie-
mals etwas von Hegel gelesen hat«. Die einleuchtende Begriindung
lautet, daf8 Ruskin Hegels »Namen nur ein einziges Mal erwidhnen«
wiirde als jemanden, von dem er »irgendwie gehort« habe, »dafs er
irgend etwas mit irgendeinem Absoluten zu schaffen« habe. Ande-
rerseits aber nennt derselbe Collingwood im selben Atemzug densel-
ben Ruskin einen »Hegelianer im wahrsten Sinne des Wortes«, mit
dem (schwachen) Argument, dafl Ruskin »denselben Blick auf die
Welt« und denselben »instinktiven Zugang zur Realitit« gehabt hat-
te, der Hegel veranlaf3t habe, »die Logik in Begriffen der Geschichte
neu zu schreiben«.

Vor allem aber behauptet Collingwood, dafl Ruskins Asthetik
quasi eine hegelianische Asthetik sei, weil sie jedes Kunstwerk als
»Exponent« und Ausdruck des moralischen Entwicklungsstandes
eines Volkes ansihe.** Das ist zwar tatsichlich Ruskins zentrale The-
se. Dennoch sollte man seine Asthetik nicht als >hegelianische Asthe-
tikc lesen, weil Ruskins Asthetik niamlich keineswegs aus einem
dubiosen® Prihegelianismus hervorgegangen ist, sondern aus der

# Collingwood, W. G.: Ruskin’s Art Teaching. Oxford 1892. Vgl. dazu auch Landow:
The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin. A.a.O. 6, Anm. 2.

# »In a quite real sense he was a Hegelian; not that he ever read Hegel or knew any-
thing about him, but that he had the same outlook on the world, the same instinctive
attitude towards reality which made Hegel rewrite logic in terms of history.« Colling-
wood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 17. Daf8 Ruskin Hegels Schriften nicht kannte, hilt
Collingwood fiir so sicher, »as negative evidence can make anything. He names him
once, in the Metaphysical Society paper mentioned above in 1871, when Hegel was just
becoming known in England: but the reference shows that Ruskin only knew of him by
hearsay, in connection with something called the Absolute«. A.a.O. 17, Anm. 8 (vgl.
auch 28). Die von Collingwood als »mifigliickt« erwidhnte Abhandlung ist ein kurzer
Essay von 1893, der die Frage nach der Herkunft unserer Begriffe behandelt. Hegels
Name wird erwihnt, als Ruskin das Denken eines fiktiven Malers im Gegensatz zu
dem spekulativen Denken der Philosophen als konkretes Denken ausweisen will. Es
heifSt, daf der Maler »has no ray, no incipience of faculty beyond this. No quantity of
the sternest training in the school of Hegel, would ever enable him to think the Abso-
lute.« Ruskin, John: The Range of Intellectual Conception Proportioned to the Rank in
Animated Life. In ders: The Works of John Ruskin. A.a.O. Bd. 34, (105-111) 108.

% Der sachliche Hintergrund ist folgender: Laut Collingwood gibt es im England des
19. Jahrhunderts zwei entgegengesetzte philosophische Stromungen. Der englische
Neuidealismus um Hamilton als die dominierende logische Strémung sei durch eine
Fokussierung auf eine als ahistorisch angenommene Menschenvernunft gekennzeich-

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der isthetische Moralismus des frithen John Ruskin

englischen Romantik. Zu Recht bezeichnet der hervorragende Rus-
kin-Kenner George Landow die Asthetik von Wordsworth als »die
wahrscheinlich wichtigste Quelle seiner Theorie der #sthetischen
Kritik«#. Es ist Zeit, mit dem Mythos des >Hegelianers« Ruskin auf-
zurdumen und seinen dsthetischen Moralismus (so mochte ich seine
dsthetische Position etikettieren) als ein Kind der englischen Roman-
tik auszuweisen. Dazu wende ich mich der berithmten frithen Vor-
lesungsreihe The Two Paths¥ von 1859 zu, deren Verwurzelung in
der englischen Romantik uniibersehbar ist. Dann komme ich zu der
spiten Vorlesungsreihe Lectures on Art*, welche die Asthetik des
Second-Oxford-Hegelianismus ganz direkt geprigt hat. Sie wurde
niamlich in Oxford just zu der Zeit gehalten, als die Asthetik des
Second-Oxford-Hegelianismus hier gerade im Entstehen begriffen
ist.

(b) Die Kunst als Spiegel von Moral. Es ist ein Markenzeichen Rus-
kins, daf3 er seine Vortrige seiner jeweiligen Zuhorerschaft anpaf3t.
Die erste Vorlesung The Decorative Power of Conventional Art over
Nations aus der Reihe The Two Paths hat die Er6ffnung des South-
Kensington-Museums fiir Architektur am 13. Januar 1858 zum An-
la3.# Also stammt ihr Aufhénger aus dem Bereich der Architektur.
Ruskins Ausgangsproblem lautet, dafl es im schottischen Hochland
auffallend weniger kunstvolle Bauwerke zu geben scheint als in In-
dien. Das stellt fiir Ruskin ein Problem dar, weil das erste Leitmotiv
seines dsthetischen Moralismus lautet, daf3 nur aus hochentwickelter

net. Ruskin jedoch habe immer schon eine historisierende Perspektive auf die Kunst, die
Wirklichkeit und ihre sozialen Strukturen eingenommen. Ruskin sei ein Fremdkorper
in der philosophischen Landschaft seiner eigenen Zeit gewesen, weil er schon in den
vierziger Jahren vorgedacht habe, was im Oxford-Hegelianismus des ausgehenden
19. Jahrhunderts unter dem Einflufl Hegels dann zu seiner Bliite kommen sollte. Col-
lingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 28.

% Wordsworth is »probably the most important source of his critical theory.« Landow:
The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin. A.a.O. 54.

4 Ruskin, John: The Two Paths. Being Lectures on Art. And its Application to Decora-
tion and Manufacture. Delivered in 1858—1859. London 1859. Im Text zitiert nach ders.:
The Works of John Ruskin. A.a.O. Bd. 16, 241-292.

48 Ruskin, John: Lectures on Art. Delivered before the University of Oxford in Hilary
Term 1870. Oxford 1870/41887.

¥ Ruskin, John: The Decorative Power of Conventional Art over Nations. Gehalten
anlaflich der Eréffnung des South Kensington Museums fiir Architektur am 13. Januar
1858. In ders.: The Two Paths. A.a.O. 259-292.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 263

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

Moralitdt hervorragende Kunst entstehen kann. Nach Ruskin lassen
sich von den Kunstwerken Riickschliisse auf den moralischen Ent-
wicklungsstand eines Menschen oder eines Volkes ziehen. Da die
Inder prachtige Bauten haben, miifiten sie moralisch eigentlich deut-
lich tiber den Schotten stehen. In Ruskins Augen ist die indische
»Dschungel-Rasse« jedoch wegen »unvorstellbarer Bestialitdt« auf
»dem untersten Stand moglicher menschlicher Humanitit« anzusie-
deln, wihrend er in den kunstverachtenden Schotten eine moralisch
vorbildliche »Moor-Rasse« sieht. Anstatt nun sein Urteil tiber die
Inder zu revidieren, wartet Ruskin mit der Beobachtung auf, daf3 die
dekorative Kunst der Inder »niemals natiirliche Fakten« reprisentie-
ren wiirde, sondern nur »bedeutungslose Fragmente von Farben und
Linienfliissen« oder »lebendige Kreaturen« in »verzerrter und mon-
stroser Form«. Damit kommt Ruskins zweites Leitmotiv ins Spiel,
dafs sich nur demjenigen »alle Quellen« natiirlicher Moralitat eroff-
nen, der sich der Natur 6ffnet, wihrend es das »Beste und Edelste«
im Menschen zerstort, wenn man sich »willentlich und entschieden
in Opposition« gegen die Natur stellt. Ruskin wertet nur diejenige
Kunst als Indiz fiir moralische Hochentwicklung, die »sich der Auf-
zeichnung oder Interpretation der Natur verschrieben« hat. Damit
hat er den Schliissel zur Losung seines Problems in der Hand: In
Ruskins Augen ist die indische Kunst wegen ihrer Naturferne der
sichtbare Beleg dafiir, daf3 die Inder sich der natiirlichen Moralitdt
verschlossen hitten.® Die grandiosen Naturdichtungen der Schotten
wiirden hingegen zeigen, daf3 sich die Schotten wie »keine Nation
zuvor« der »Liebenswiirdigkeit oder der Macht der Natur«®' ver-

% Eine Ironie der Geschichte ist es, dafd nach Drury ausgerechnet Gandhi (!) »profound-
ly impressed« war von John Ruskins sozial-6konomischer Schrift Unto This Last. Vgl.
dazu Drury, John: The True Griffin’s Eye. Ruskin’s Legacy. The Virtues of Imperfection,
the Refreshing Violation and Work as the Spring of Art and Society. In: The Times
Literary Supplement. 7.1.2000, 11.

51 Indian race has sunk »to the lowest level of possible humanity«. Ruskin: Decorative
Power. A.a.QO. 262. »It never represents a natural fact. It either forms its compositions
out of meaningless fragments of colour and flowings of line; or if it represents any living
creature, it represents that creature under some distorted and monstrous forms.« A.a. O.
265. »It thus indicates that the people who practise it are cut off from all possible sources
of healthy knowlegde or natural delight.« A.a. O. 265 f. »Art, followed as such and for its
own sake, irrespective of the interpretation of nature by it, is destructive of whatever is
best and noblest in humanity.« A.a.O. 268. »Art, so far as it was devoted to the record or
the interpretation of nature, would be helpful and ennobling also.« A.a.O. 268. Uber die
Schotten: »No nation has ever before shown« so »constant a habit of hallowing its pas-

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der isthetische Moralismus des frithen John Ruskin

schrieben hitten. Damit sieht Ruskin seinen asthetischen Moralis-
mus gerettet. Zum selben Ergebnis gelangt ein zweiter Gedanken-
gang, der das Problem behandelt, warum in sogenannten »Verfalls-
kulturen< immer wieder hochrangige Kunstwerke entstehen
konnten, obwohl Ruskins Moralismus zufolge eigentlich das Gegen-
teil zu erwarten wire. Wieder lautet das Resultat, dafy Verfallskunst
sich der Natur nicht unterordne und insofern der Spiegel des mora-
lischen Niederganges sei.>2

Es bleibe einmal dahingestellt, dafd Ruskins Pauschalurteile iiber
die Moral ganzer >Rassen< auf den heutigen Leser zweifelsohne
ebenso befremdend wirken wie sein kompromifsloser Naturalismus5*

sions and confirming its principles by direct association with the charm, or power, of
nature.« A.a.O. 266.

52 Thematisiert werden der Theseus des Athener Bildhauers Phidias (460-432 v. Chr.),
der in der Niedergangszeit Roms entstanden ist, Raphaels (1483-1520) Disputa del Sac-
ramento und Paolo Veroneses (1528-1588) Marriage in Cana. Diese Kunst ist zur Zeit
des Verfalls der oberitalienischen Stadtstaaten entstanden. Wieder verteidigt Ruskin die
These, da8 »no great school ever yet existed which had not for primal aim the represen-
tation of some natural fact as truly as possible.« Ruskin: The Decorative Power. A.a.O.
270. Verfallskunst trigt nach Ruskin die Anzeichen eines toten oder eines lebendigen
»Barbarismus«. »Toter Barbarismus« entsteht aus dem sklavischen Befolgen von soge-
nannten >Gesetzen des Kunstschaffens<. Das mufl mif3lingen, weil es »die Augen gegen-
iiber den natiirlichen Fakten« verschliefit. »Now, you see the characteristic of this utter-
ly dead school are, first, the wilful closing of its eyes to natural facts.« A.a.O. 275. Der
»lebendige Barbarismus« entsteht aus tibertriebenem Stolz der Kiinstler auf exzeptio-
nelles handwerkliches Kénnen. Entweder verfallen die Kiinstler in selbstverliebte Om-
nipotenzfantasien, um licherlich iiberladene Kunstwerke zu schaffen (Ruskins Beispiel
ist die Kirche St. Ambrogio in Mailand), oder sie dienen sich den Méchtigen und Rei-
chen an. In einer vielzitierten Passage bezeichnet Ruskin »die Namen der ganz grofien
Meister« Velasquez, Titian, Leonardo und Raffael in seiner dritten Vorlesung Modern
Manufacture and Design sogar als »Totenglocken« (passing bells) des Untergangs. Rus-
kin, John: Modern Manufacture and Design. In: The Two Paths. A.a.O. (319-345) 342.
Bei niherer Hinsicht ist die Verfallskunst also genauso ein Beleg fiir moralischen Verfall
wie die ornamentale indische Kunst. Das Problem der Verfallskunst hat Ruskin laut
Collingwood lebenslang bewegt. Vgl. Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 34f.

53 Solche Uberlegungen waren im ausgehenden 19. Jahrhundert bis ins friihe 20. Jahr-
hundert europaweit gingig. Sie haben ihren berithmten Niederschlag beispielsweise in
der Volkerpsychologie des Leipziger Psychologen und Philosophen Wilhelm Wundt
(1832-1920) gefunden, so insbesondere in seinem Hauptwerk Vélkerpsychologie. Eine
Untersuchung der Entwicklungsgesetze von Sprache, Mythos und Sitte. 10 Bde. Leipzig
1900-1920.

5¢ Ruskins Verehrung fiir den Impressionisten Turner zeigt allerdings, dafs Ruskin ent-
gegen der Kritik von zeitgendssischen Malern kein Verfechter eines bloflen Abbildrea-
lismus war. Die Kritik wird erwihnt in Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 32.
Laut Landow kannte Ruskin das Werk von Joseph Mallord William Turner (1775-1851)

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 265

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

in der Kunst. Zudem stellt sich die uralte Frage nach der Henne und
dem Ei, wenn Ruskin naturferne Kunst sowohl als Resultat und Zei-
chen wie auch als Ursache einer Abkehr von der natiirlichen Morali-
tat behauptet. Problematisch ist auch, dafy Ruskin einen induktiven
Schluf3 aus nur zwei Beispielen zieht, und das auch noch mit dem
Anspruch auf »perfekte Wahrheit«. SchlieSlich fallt die Ungereimt-
heit auf, daf3 Ruskin entgegen seiner Ausgangsbehauptung mit der
Naturdichtung plétzlich doch Kunst bei den Schotten entdeckt. Uber
solche Schwichen kénnte man mit Collingwood hinwegsehen, weil
Ruskin ja Kunsthistoriker und »kein philosophischer Autor« ist.
Wenig iiberzeugend ist jedoch Collingwoods These, dafs Ruskin
wie Hegel von einer kreativen Impulsgebungskraft von Selbstwider-
spriichen {iberzeugt sei.”” Erstens lifst sich Hegels Vorstellung von
Dialektik definitiv nicht auf diese schlichte Formel bringen.5 Zwei-
tens hat es nicht den Anschein, als sei sich Ruskin der logischen
Schwichen seiner Argumentation {iberhaupt bewufSt. Regelrecht ir-
refiihrend aber wird es, wenn Collingwood signifikante Parallelen in
Hegels und Ruskins Begriffen vom >Kunstwerk< behauptet. Dagegen
spricht erstens, dafs Hegel im Originalton der Einleitung ausfiihrlich
begriindet, warum er von Kunst nichts hilt, die sich im Sinne Ruskins
»der Aufzeichnung oder Interpretation der Natur verschrieben« hat.5

von allen Malern »am besten; er habe dessen Bilder mit Blick auf Wordsworth haufig
als »gemalte Poesie« bezeichnet. Landow: The Aesthetic and Critical Theories of John
Ruskin. A.a.O. (45-50) 45.

55 Ruskin: The Decorative Power. A.a.O. 263.

56 Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 5-8, 23.

57 Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 17 ff.

3 Vgl. zu Hegels Auffassung von >Dialektik« Absatz 2.2.a.

% Hegel bringt im Wesentlichen drei Argumente vor. Alle drei Argumente wiirden
Ruskins friihe Asthetik in ihrem Nerv treffen, wenn sie gegen sie gerichtet wiren.
Erstens sei Nachahmung von Natiirlichem in der Kunst ein Riickfall in das Stadium, in
dem sich das Absolute auf dem Level der Natur manifestiert. Zweitens beherrsche je-
mand wie Zeuxis, der Weintrauben exakt kopieren kann, lediglich ein >Kunststiick«.
Drittens tiusche der perfekte Naturnachahmer, weil er eine Scheinwirklichkeit vorgau-
kelt, anstatt der Wahrheit zum Ausdruck zu verhelfen. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich:
Vorlesungen iiber die Asthetik. In: Werke. Bd. (13-15) 13. Hrsg. v. E. Moldenhauer,
K. M. Michel. Frankfurt a. M. 1970/21986, (64-82) 66. Vgl. auch ders.: Enzyklopddie
der philosophischen Wissenschaften. In: Werke. A.a.O. Bd. 10, §558. Im Gegensatz zu
Collingwood vermerkt Bosanquet diese Differenz, indem er Ruskins Theorie des Natur-
schonen gegeniiber dem lobend hervorhebt, was er fiir Hegels Theorie hilt. Bosanquet:
History. A.a.O. 453 (448-453). Vgl. Absatz 3.2.a. zu meiner Begriindung, warum die
Ausfiihrungen zum Naturschénen vermutlich nicht von Hegel selbst stammen.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der isthetische Moralismus des frithen John Ruskin

Entgegen Collingwoods Behauptung® propagiert Hegel zweitens
nicht etwa eine Bliite der Kunst zu Verfallszeiten, sondern im Gegen-
teil einen direkten Zusammenhang zwischen dem Verfall der klassi-
schen Kunstform und dem kulturellen Verfall Roms. Drittens hatten
Hegel und Ruskin unterschiedliche personliche Vorlieben in der
Kunst. So scheint Hegel insbesondere die volkstiimliche niederlin-
dische Genre-Malerei gemocht zu haben.¢! Beim frithen Ruskin ge-
nieflen hingegen Meister wie Titian, Shakespeare und William Tur-
ner ausgesprochen hohes Ansehen, wihrend Murillo, Dickens und
Sir Walter Scott als »Populisten« eher schlecht wegkommen. Ein
weiterer Unterschied besteht darin, dafs Hegel im Gegensatz zu Rus-
kin niemals die Griindung von nationalen Schulen der Malerei anvi-
siert.®2 Wenn Collingwood darauf verweist, dafl Ruskin trotz seiner
Verehrung der Renaissance ebensowenig Klassizist sei wie Hegel®,
ist zu entgegnen, dafs Ruskin keine Hegelschen Argumente gegen
den Klassizismus ins Feld fithrt, sondern das Schellingsche Argument
gegen Winckelmann, dem zufolge das klassizistische Nachahmen der
Dinge ihre wesentliche Lebendigkeit unterschlagen wiirde.®* Gegen
die Rede vom >Hegelianer< Ruskin fallt schliefSlich besonders ins Ge-
wicht, daf3 Ruskins Leitthese von der Kunst als Spiegel einer Vilker-
Moralitdt mit Hegels Asthetik nicht in Einklang zu bringen ist: Nach
Hegel verkorpert sich im substantiell schonen Kunstwerk das Wahre,
und gerade nicht das Gute!® Wenn man nach Vorlaufern sucht, ka-
me viel eher Coleridges Essay The Principles of Genial Criticism von
1814 infrage, welcher die >unschone« Kunst der >primitivenc Afri-
kaner als Zeichen einer intellektuell und moralisch kaum entwickel-

© Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 35, Anm. 19.

&1 Vgl. dazu Gethmann-Siefert, Annemarie: Einleitung. In: Die Philosophie der Kunst
nach dem Vortrage des Herrn Professor Hegel im Sommer 1823. Einl. u. hrsg. v.
A. Gethmann-Siefert. Hamburg 1999.

6 Ruskin strebt eine »englische Schule der Malerei« an, was sich seiner Ansicht nach
am besten vorantreiben 18t durch eine Fokussierung auf das Werk Turners. Ruskin: The
Unity of Art. A.a.O. 318.

Vermutlich haben solche Auferungen Bosanquet veranla8t, Ruskins Asthetik die »un-
philosophischen Anfinge einer wirklich englischen Asthetik« zu nennen. Er schreibt in
seiner Wiirdigung von Ruskins Asthetik: »True English Aesthetic has not sprung from
philosophy or philosophers.« Bosanquet: History. A.a.O. 441.

8 Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 21f.

¢ Vgl. Abschnitt 2.1.

6 Vgl. dazu dem Absatz 3.3.b.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 267

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

ten Kultur betrachtet.®¢ Ruskins asthetischer Moralismus hat seine
Waurzeln offensichtlich in der englischen Romantik und nicht in
einem dubiosen Prihegelianismus. Dementsprechend hinterldf3t er
auch keine Spuren bei den jungen Second-Oxford-Hegelianern. Rus-
kins frithe Vorlesungsreihe The Two Paths hat jedoch noch mehr zu
bieten.

(c) Die Aufwertung des kiinstlerischen Handwerks. Nachhaltige Wir-
kung hat zunichst einmal Ruskins These von der Unverzichtbarkeit
der handwerklichen Fihigkeiten im Kunstschaffen, die in der zwei-
ten® und vierten Vorlesung® der Reihe entfaltet wird. In einem er-
sten Schritt erldutert Ruskin seine Begriffe. Vom >Handwerk« (ma-
nufacture) spricht er, sobald »etwas mit der Hand hergestellt« wird,
und zwar »mit oder ohne Hilfe von Instrumenten«. Worin das Hand-
werk eines Kiinstlers besteht, bedarf keiner Erlduterung: Maler und
Pianisten miissen ihre Hinde wie Chirurgen oder Schreiner sicher
fithren konnen. Unter der sKunstfertigkeit< (art) versteht Ruskin die
Fihigkeit, die Eigengesetzlichkeiten und spezifischen Expressivititen
seines physischen Materials intellektuell zu kennen und um der ei-
genen Ausdrucksabsichten willen planvoll benutzen zu kénnen. Die-
se Fahigkeit ist laut Ruskin eine notwendige Bedingung des Kunst-
schaffens im emphatischen Sinne. Jeder Kiinstler muf3 intellektuell
wissen, was sich mit welchem Ausgangsmaterial auf welche Weise
zum Ausdruck bringen lift. In der Kunst im emphatischen Sinne
(fine art) kommen schliefSlich »Hand, Kopf und Herz« zum Einsatz.

¢ Coleridge, Samuel Taylor: Principles of Genial Criticism. Concerning the Fine Arts.
More Especially to those of Statuary and Painting. Deduced from the Laws and Impulses
which Guide the True Artist in the Production of his Works. In: Felix Farley’s Bristol
Journal. Aug/Sept. 1814 Im Text zit. nach ders.: Biographia Literaria. (2 Bde.) Bd. 2.
Hrsg. v. J. Shawcross. London 1907, (219-246) 226f. Vgl. im selben Sinne auch ders.:
Biographia Literaria. A.a.O. Bd. 2, 105; sowie ders.: Theory of Life. London 1848; sowie
Todorov, Tzvetan: Literature and its Theorists. A Personal View of Twentieth-Century-
Criticism. Ubers. v. C. Porter. New York 1987, 118f. (vgl. Kapitel 2, insb. Anm. 165).
Bosanquet hilt es mit Hinweis auf John Collingwood (Collingwood: Ruskin’s Art Tea-
ching. A.a.O. 16) fiir wahrscheinlich, daf§ Ruskin von Coleridge beeinflufit wurde. Bo-
sanquet: History. A.a. O. 442.

& Ruskin, John: The Unity of Art. Gehalten vor Kunststudenten in Manchester am
22. Februar 1859. In ders.: The Two Paths. A.a.O. 293-318.

8 Ruskin, John: The Influence of Imagination in Architecture. An Address delivered to
the Members of the Architectural Association, in Lyon’s Inn Hall, January 23, 1857. In
ders.: The Two Paths. A.a.O. 346-374.

268  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der isthetische Moralismus des frithen John Ruskin

Der wirkliche Kiinstler mufs ndmlich mit der Fihigkeit zur Imagina-
tion gesegnet sein, worunter Ruskin (in offensichtlicher Anlehnung
an Wordsworth) »die Kraft« versteht, »Dinge so zu kombinieren, daf3
wir sie in einer neuen Weise sehen«. Diese Stufenfolge stammt aus
der englischen Romantik. Bei Ruskin gewinnt sie jedoch zwei neue
Pointen. Erstens werden in der Asthetik des angelsichsischen Idealis-
mus unter »Kunst« (art) und »Kunst im emphatischen Sinne« (fine
art) fortan Tatigkeitsformen verstanden. Mit seiner zweiten Pointe
begibt sich Ruskin erstmals in einen Gegensatz zur englischen Ro-
mantik. Zwar gesteht er zu, dafs »wahre Kunst« nur entstehen kinne,
wenn die »Mechanismen des Kunstschaffens« durch »ein Gefiihl ge-
lenkt«®® wiirden. Umgekehrt aber konne es keine »wahre Kunstc
ohne Handwerk und ohne die intellektuelle Einsicht in die Zu-
sammenhinge zwischen den physischen Materialstrukturen eines
Kunstwerks und seiner Ausdrucksfunktion geben! Mit diesem drit-
ten Leitmotiv seiner friihen Asthetik rennt Ruskin bei den jungen
Asthetikern des Second-Oxford-Hegelianismus offene Tiiren ein.”
Die Wirkmacht dieser These erklart sich zum einen daraus, daf
schon Hegel den Stellenwert von »Fleif3, Reflexion und Ubung« ge-
gen den romantischen Geniekult hervorhebt.”” Ebenso wichtig sind
jedoch Ruskins anschauliche Beispiele, von denen sich eines in der
dritten Vorlesung Modern Manufacture and Design findet. Ruskin
greift hier eine dsthetische Doktrin auf, der zufolge jedes schone Or-
nament aus einer kontrastreichen, seriellen und symmetrischen An-
ordnung entstehen soll. Ruskin sendet dem Urheber einen (kontrast-
reichen) schwarzen Fleck auf weilem Grund, eine Zahlenreihe und
eine symmetrische Strichménnchen-Zeichnung, versehen mit dem
Vermerk, daf3 nichts davon ein schones Ornament sei. Postwendend
wird ein aus Ruskins Versatzstiicken zusammengesetztes Ornament
zuriickgeschickt. Darauf hat Ruskin gewartet: Jetzt kann er zeigen,
daf nicht in jeder beliebigen kontrastierenden, symmetrischen und

® Manufacture is »the making of anything by hands — directly or indirectly, with or
without the help of instruments.« Ruskin: The Unity of Art. A.a.O.294. »Then Fine Art
is that in which the hand, the head and the heart of man go together.« A.a.O. 294.
»Imagination is merely the power of combining what we have seen in new ways.« Rus-
kin: The Influence of Imagination. A.a.O. 365, Anm. 1. The Fine Arts »always must
have emotion ruling their mechanism.« A.a.O. 295. Vgl. zu Wordsworth’ Auffassung
Abschnitt 2.2

70 Vgl. dazu das gesamte Kapitel 5.

7t Hegel: Vorlesungen. A.a.O. Bd. 13, 45 ff. Vgl. dazu auch Absatz 3.3.a.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 269

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

seriellen Anordnung ein schones Ornament entsteht, sondern nur,
wenn das Material in einer ihm entsprechenden Weise angeordnet
wird. Das von ihm gelieferte Rohmaterial sei »von schlampiger Vul-
garitdt«. Deshalb miisse es »durch eine Wiederholung der Figuren bis
zu einem gewissen Grade neutralisiert« werden. Aber schon bei bes-
ser gezeichneten Strichmannchen wire »eine Wiederholung grauen-
haft« gewesen. Ein Apoll von Belvedere wiirde noch nicht einmal
eine Doppelung vertragen.”? Von Beispielen dieser Art wimmelt es
in Ruskins Schriften, und ihr Einflu auf die oxford-idealistische As-
thetik kann gar nicht hoch genug bewertet werden. Der frithe Bosan-
quet”® rdumt das ein. Der frithe Collingwood verliert in seinen He-
gelianisierungsbemithungen tiber Ruskins Anschaulichkeit jedoch
kein Wort.

(d) Die moralische Verantwortung des Fabrikanten. Die deutlichsten
Spuren hinterlaf3t der frithe Ruskin bei den Second-Oxford-Ideali-
sten mit seinen Thesen zur moralischen Verantwortung des Fabri-
kanten in der dritten Vorlesung der Reihe The Two Paths.”* Ruskin

72 »In the present case the sense of fitness and order, produced by the repetition of the
figures, neutralizes, in some degree, their reckless vulgarity.« Ruskin, John: Modern
Manufacture and Design. Gehalten in Bradford am 1. Mirz 1859 vor Studenten des
Studiengangs Industrie-Design. In ders.: The Two Paths. A.a.O. (319-345) 334. »But
draw the figures better, and there repetition will become painful.« A.a.O. 334. »But
put two Apollo Belvederes back to back, and you will not think the symmetry improves
them.« A.a.O. 334.

73 Nach Bosanquet hat Ruskin »the fundamental question of aesthetics« gestellt, nim-
lich die Frage, »how feeling and its body are created adequate to one another. Bosanquet:
Three Lectures on Aesthetic. A.a.O. 61. Henry James schreibt zu Ruskins hervorragen-
den didaktischen Fahigkeiten, daf es wihrend eines Aufenthaltes in Venedig keine bes-
sere Lektiire als Ruskins kunsthistorische Abhandlung The Stones of Venice gebe, weil
Ruskin wie niemand sonst das Sehen von Kunstwerken lehren kénne. James, Henry:
The Art of Travel. Im Text zit. nach New York 1962, 335. Die Rede ist von Ruskin, John:
The Stones of Venice. 3 Bde. London 1851, London 1853, London 1853. Vgl. auch Whee-
ler, M: Ruskin, John. In: A Companion to Aesthetics. Hrsg. v. D. E. Cooper. Cambridge
(Mass.) 1992.

7+ In einem ersten Schritt geht es Ruskin in dieser Vorlesung um die Gleichwertigkeit
von >hoher Kunst< und Gebrauchskunst. (1) Der Unterschied kann nicht darin liegen,
dafl Gebrauchskunst fiir einen bestimmten Ort und zu einem bestimmten Zweck ge-
schaffen wird, weil dasselbe fiir antike Tempelstatuen und Michelangelos Ausmalung
der Papstkapelle gilt. (2) Die Transportabilitit kann auch keinen Unterschied machen,
weil auch hochrangige Gemilde transportabel sind. (3) Ruskins wichtigstes Argument
fiir die prinzipielle Gleichrangigkeit lautet: »The greatest art yet produced has been
decorative«. Ruskin: Modern Manufacture. A.a.O. 321. Deshalb konne die dekorative

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der isthetische Moralismus des frithen John Ruskin

halt diese Vorlesung im hochindustrialisierten Norden Englands, und
das etwa zu der Zeit, als der Charles Dickens seinen Sozialroman
David Copperfield verdffentlicht. Das Stichwort Manchester-Kapita-
lismus steht in Anspielung auf die schlechten sozialen Verhiltnisse
im englischen Manchester des 19. Jahrhunderts bis heute fiir einen
extremen wirtschaftlichen Liberalismus ohne alle staatlichen Rege-
lungen oder soziale Absicherungen. Gegeniiber der um sich greifen-
den Industrialisierung zeigt sich Ruskin noch einmal mehr der zivi-
lisationskritischen englischen Romantik verpflichtet. Ruskin erzahlt
von Landstrichen, in denen es frither Schafherden gab, in denen jetzt
jedoch nur noch Eisenhiittenwerke stehen. Er droht seinen Zuhérern
ein zukiinftiges England an, das flichendeckend voller Schornsteine
und Fabriken ist. »Ist das das England, das Sie wollen?«, fragt er die
Studenten. Nein, das konnen sie nicht wollen, denn dann konne es
keine Kunst mehr geben. So warnt Ruskin seine Zuhorer. Sein Argu-
ment lautet, daf3 »schone Kunst nur von Menschen produziert wer-
den kann, die auch schone Dinge um sich herum und aufSerdem die
MufSe haben, sie auch zu sehen«. Das ist das vierte Leitmotiv von
Ruskins friither Asthetik, aus dem Ruskin deutliche Appelle zur Ver-
besserung der Lebens- und Arbeitsbedingungen der englischen Un-
terschichtsbevilkerung herleitet. Geschickt macht er den Designern
seine Sozialkritik mit dem Argument schmackhaft, daff Englands Fa-
briken keine schonen Entwiirfe realisieren konnen, solange die Pro-
duktion »von Menschen abhingig ist, die unter den deprimierenden
und monotonen Umstinden des englischen Fabriklebens leben miis-
sen«.” Wer will, daf3 die Arbeiter Englands schone Dinge produzie-
ren, muf3 laut Ruskin »ihren Geist bereichern und ihre Gewohnhei-
ten verfeinern«. SchliefSlich kénne »nur derjenige eine adiquate
Einstellung zu Farben haben«, »der die wunderschonen Farben der
Natur unverfalscht kennt«. Genauso konne »nur derjenige schone
Momente und Bewegungslinien im Ornament schaffen«, der »scho-
ne Momente und Bewegungslinien in seiner Umwelt kennt«. Wenn

Design-Kunst umgekehrt dieselbe Wiirde wie Kunst im emphatischen Sinne haben,
wenn sie sich denselben Regeln (der Naturtreue) unterwirft. Ruskin verweist auf das
Vorbild Corregios, der den FuSboden eines Palastes in Parma mit Weinranken dekoriert
hat.

75 Der Begriff >Entfremdungc fillt zwar nicht, und es gibt auch keinen Hinweis darauf,
dafl Ruskin mit Marx oder Engels in Kontakt gekommen ist, aber immerhin erscheint
nur acht Jahre nach Ruskins Vorlesungsreihe im Jahr 1867 in London der erste Band von
Das Kapital von Karl Marx.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 271

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

Englands Arbeiter jedoch »ungebildet, in miesen Umstinden und
umgeben von hifllichen Dingen« gehalten wiirden, dann wiirde auch
alles, was die englische Industrie produziert, »wie unter Alkoholein-
flufs, vulgdr und wertlos«”6 sein.

Fir diese Strategie, mit der Ruskin die Fabrikanten” fiir die
sozialen Belange der breiten Massen in die Pflicht nimmt, steht der
Name >Ruskin<in England bis heute. Der frithe Bosanquet bezeichnet
Ruskins »Lehre vom inneren Zusammenhang von schonem Hand-
werk und den Lebensbedingungen der Arbeiter« als einen der »be-
sonders fruchtbaren Topoi« der Moderne, welcher »die Asthetik«
(gemeint ist natiirlich die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianis-
mus) nachhaltig geprigt habe.” Collingwood wiirdigt Ruskins unge-
wohnlich ausgeprigten Sinn fiir »soziale Ursachengeflechte«?. Der
frithe John Dewey riihmt Ruskins Asthetik sogar als » Arbeiterdsthe-
tik« mit dem Hinweis auf die Bedeutung, die Ruskin der Befriedi-
gung des Arbeiters durch seine Arbeit beimif3t.® Thren literarischen

76 »Is this, then, what you want?« Ruskin: Modern Manufacture. A.a.O. 337. »Beau-
tiful art can only be produced by people who have beautiful things about them, and
leisure to look at them.« Ruskin: Modern Manufacture. A.a.O. 338. »To men surroun-
ded by the depressing and monotonous circumstances of English manufacturing life,
depend upon it, design is simply impossible.« A.a.O. 340f. »It is impossible for them
to have right ideas about colour, unless they see the lovely colours of nature unspoiled;
impossible for them to supply beautiful incident and action in their ornament, unless
they see beautiful incident and action in the world around them.« A.a.O. 341. »Inform
their minds, refine their habits, and you form and refine their designs; but keep them
illiterate, uncomfortable, and in the midst of unbeautiful things, and whatever they do
will be spirituous, vulgar, and valueless.« A.a.O. 341.

77 Dieselbe Verantwortung spricht Ruskin in der vierten Vorlesung auch den Architek-
ten zu.

78 Bei Bosanquet heifit es: »To his doctrine belongs the very fruitful modern topic of the
relation of beautiful handcraft with the workman’s life, as the outcome and expression
of his body-and-mind.« BosanquetThree Lectures on Aesthetic. A.a.O. 61.

79 Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 191.

8 Der friihe Dewey wiirdigt Ruskins »insistence upon the place of the individual work-
mann in all art, the necessity that art be a genuine expression of the joy of the worker in
his work, and the consequent greater attention to the minor arts, so called.« Dewey,
John: Review 1893. Im Text zit. nach: The Early Works. Bd. 4. Hrsg. v. J. A. Boydston.
Carbondale/Edwardsville 1969ff., (189- 197) 195. Wahrscheinlich geht sogar Deweys
spites Diktum tiber das Hifliche auf Ruskin (und nicht auf Deweys frithen Hegelia-
nismus, wie ein prominenter Kritiker behauptet) zuriick, daf3 die »Haflichkeit der mei-
sten Fabrikgebdude und die ScheufSlichkeit eines gewdhnlichen Bankgebiudes« eine
»Verzerrung von menschlichen Werten« widerspiegeln wiirde, »die man in die Erfah-
rung, welche sich mit diesen Gebauden verbindet, aufgenommen hat« Dewey, John: Art
as Experience. New York 1934. Auch als: John Dewey — The Later Works 10. Hrsg. v.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim spéten J. Ruskin

Niederschlag finden Ruskins Thesen in der berithmten Sozialutopie
News From Nowhere, die der englische Dichter, Designer, Verleger
und Unternehmer William Morris zwischen 1889 und 1890 verfafst.
Dieser Roman handelt in einer Welt, die so ist, wie sie Englands Un-
ternehmer nach Ruskin schaffen sollen.8!

3. Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst
beim spéten John Ruskin

Ruskins Oxford-Lectures on Art werden erstmalig im Jahr 1870 an
der Universitit von Oxford gehalten, als der Oxford-Idealismus um
Thomas Hill Green gerade im Entstehen ist. Die angehenden Ox-
ford-Idealisten haben sich die aufsehenerregenden Vorlesungen des
zu ihrer Zeit hochberiihmten Kunsthistorikers sicherlich nicht ent-
gehen lassen. Die Vorlesungsreihe ist an Studenten aller Fachberei-
che aus Englands finanzkraftiger Oberschicht gerichtet, und der po-
pulire Lehrer Ruskin nutzt die Chance, vor einem illusteren
Publikum Weichen fiir die Zukunft Englands und fiir die englische

J. A. Boydston. Carbondale/Edwardsville 1987. Im Text zit. nach ders.: Kunst als Erfah-
rung. Ubers. von Ch. Velten, G.von Hofe, D. Sulzer. Frankfurt a.M. 1980, 270. Ein
deutlicher Einfluf$ von Ruskin ist auch spiirbar in Mead, George Herbert: The Nature
of Aesthetic Experience. In: International Journal of Ethics 36. 1926, 382—-393.

81 William Morris (1834-1896) ist Sozialist und Asthet. Sein Ziel ist nicht nur eine
Verbesserung der Arbeitsbedingungen, sondern auch die Verschénerung der Lebenswelt
der Arbeiter und eine Kultivierung ihres Geschmacks. Ernst Bloch betont die Freund-
schaft von Morris mit Ruskin. Beide seien sich einig: »Nur Handarbeit mache gut«.
Weiter heifit es: »Hier treibt nicht nur Mitleid mit den Armen, Erbitterung gegen die
Reichen, sondern ein bisher unbekannter Ton klingt sozial-utopisch an: Morris ist ein
kunstgewerblicher, ein Homespun-Sozialist«, in dessen Augen »die Profitwelt« nicht
nur »moralisch«, sondern »auch dsthetisch viel zu wiinschen iibrig liSt«. Bloch trifft
ins Schwarze mit der These, daf8 Morris den »Kapitalismus nicht so sehr wegen seiner
Unmenschlichkeit als wegen seiner HafSlichkeit bekdmpft«. Bloch, Ernst: Freiheit und
Ordnung. Abrif der Sozialutopien. Leipzig 1987, 178f. Als Fabrikant setzt Morris seine
Sozialutopie in die Tat um. Den Jugendlichen, die in seiner Fabrik arbeiten, richtet er
einen Schlafsaal und eine Leihbibliothek ein. So verwandelt er die damals tibliche Kin-
derarbeit in eine Zeit der Ausbildung. Es gibt Gewinnbeteiligungen zumindest fiir die
leitenden Angestellten, und speziell gestaltete Wohnungen fiir alle Arbeiter. Der deut-
sche Sozialist Karl Liebknecht (1817-1919) ist von Morris’ Utopie so beeindruckt, daf3 er
sie auf eigene Kosten in Ausziigen in die deutsche Sprache iibersetzen laf3t. Bosanquet
verweist auf den Einflufl von Ruskin auf Morris, William: On the Lesser Arts. In: Lec-
tures on Art. Lectures by B. Richmond, Morris and Others. Macmillian 1882/31883, 55—
58,195. Vgl. Bosanquet: History. A.a.O. 545.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 273

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

Kunst zu stellen. Die Vorlesungsreihe intendiert, ihre Zuhorerschaft
zu Kunstmizenen zu erziehen, die spiter einmal durch den Ankauf
der richtigen Kunst die Entwicklung Englands in die Richtung vor-
antreiben sollen, die Ruskin sich vorstellt.82 Kunst erfiillt laut Ruskin
namlich drei unverzichtbare Funktionen fiir eine Nation. Erstens lei-
stet sie die »Stirkung der Religion der Menschen«, zweitens die
»Vervollkommnung ihres ethischen Zustandes« (wobei Ruskin mit
»ethisch« meint, was Habermas unter »moralisch« versteht®), und
drittens die »Schopfung von material Dienstbarem«®t. In der zwei-
ten, dritten und vierten Vorlesung der Reihe werden diese drei Funk-
tionen erldutert.

(a) Kunst und Religion. Die zweite Vorlesung thematisiert das Ver-
héltnis von Kunst und Religion.®* Laut Ruskin mufS zunichst geklart

8 Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 23-28. Vermutlich bezeichnet Ruskin sie deshalb im
Vorwort zur 2. Ausgabe von 1887 als »sein wichtigstes literarisches Werk«. »The follo-
wing lectures were the most important piece of my literary work.« A.a.O. 13. Es scheint
folgende deutsche Ausgabe zu geben: John Ruskin: Vortrige iiber Kunst. Ubers. v. Wil-
helm Scholermann. Leipzig 1901. In ders.: Ausgewdihlte Werke in vollstindiger Uber-
setzung. Leipzig 1901.

8 »Ethisch« soll nach Habermas die Ausrichtung des Handelns auf das menschliche
Gliick bezeichnen, und »moralisch« die Ausrichtung des Handelns auf ein iibergeord-
netes Sollen. Vgl. Habermas, Jiirgen: Vom pragmatischen, ethischen und moralischen
Gebrauch der praktischen Vernunft. In ders.: Erlduterungen zur Diskursethik. Frankfurt
a.M. 1991, 100-118 (vgl. auch Kapitel 1).

8 »The great art can have three principal directions of purpose«. That is: »First, that of
enforcing the religion of men; secondly, that of perfecting ethical state; thirdly, that of
doing them material service.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 46 (73).

8 Ruskins Religionsbegriff lautet: »I shall use the word >Religion< as signifying the
feelings of love, reverence, or dread with which the human mind is affected by its con-
ception of spiritual being.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 49. Dieser Begriff ist offen-
sichtlich der Romantik geschuldet und dem Hegelschen Begriff von der >Religion« als
Form des Wissens vom geoffenbarten Géttlichen entgegengesetzt. (1) Zwar reduziert
der spite Ruskin >Religion< ebensowenig wie Hegel auf die evangelische Konfession
oder auf das Christentum. Vgl. dazu Landow: The Aesthetic and Critical Theories of
John Ruskin. A.a.O. 243 ff. (2) Andererseits distanziert sich Hegel jedoch (der natiirlich
nicht Ruskins, sondern Schleiermachers und Jacobis Religionsbegriffe vor Augen hat)
von folgendem (romantischen) Religionsbegriff: »Gott ist im Gefiihl. Das Gefiihl erhlt
so die Stellung eines Grundes, in welchem das Sein des Gottes gegeben ist«. Hegels
Argument lautet, daf3 wir vom geoffenbarten Gott ein Wissen hitten. Hegel, Georg
Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Religion I. In: Werke. Bd. 16. Hrsg. v. E. Mol-
denhauer, K. M. Michel. Frankfurt a. M. 1969/21986, (114-151) 118. (3) Ruskin warnt
ausdriicklich vor einem solchen »Wissenschaftsstolz« (Pride of Science), »which imagi-
nes that the energy of Deity can be explained by analysis«. Ruskin: Lectures on Art.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim spéten J. Ruskin

werden, ob Kunstwerke unter der »autoritdren Lenkung einer tiber-
natiirlichen Macht« im Sinne einer »Botschaft oder Offenbarung«
entstehen. Die Frage ist ebenso dem Erbe der englischen Romantik
verpflichtet wie Ruskins Antwort, daf8 Kunst keiner personalen
Macht entstamme, sondern dem »Einfluf$ eines allgemeinen und vi-
talen, aber deshalb nicht weniger gottlichen Geistes«, an dem »alle
lebendigen Kreaturen gemif3 ihres Ranges in der Schopfung Anteil«
haben. Gegen den Gedanken, daf$ nur religiose Menschen grofSe
Kiinstler sein konnen, verwehrt sich Ruskin mit dem Argument,
daf ein Kiinstler jenseits von Handwerk und Kunstfertigkeit (vgl.
Absatz 4.1.c.) durch die Fihigkeit zur Imagination zum Kiinstler wer-
de. Darunter versteht Ruskin die Fahigkeit, den wesentlichen Unter-
schied zwischen dem »Guten und dem Bésen« und die »Regeln von
der Bitternis des Todes und der Macht der Liebe« begreifen zu kon-
nen. Dazu seien offensichtlich nicht nur die Anhénger einer Religion
in der Lage. Insofern sei Kunst »immer das Werk von guten, aber
nicht von explizit religiosen Mannern«. Seine wichtigste Attacke rei-
tet Ruskin gegen die Vorstellung, dafl Kunstwerke Glaubensinhalte
niaherbringen konnen. Laut Ruskin soll man das Bild einer Madonna
keinesfalls mit der realen Prasenz der Gottesmutter verwechseln. Vor
allem aber soll man sich durch kein Kunstwerk zu einem Glauben
verleiten lassen, den man ohne das Kunstwerk nicht hitte! Mit be-
kannter Anschaulichkeit warnt Ruskin die kiinftigen Mézene vor der
realistischen sakralen Kunst der landlichen katholischen Gegenden
des Europas seiner Zeit. In heftigem Tonfall kritisiert er, daf8 hier
mit drastischen Darstellungen von Mairtyrer-Wunden und Foltern
die niedrigsten Instinkte im Menschen angesprochen wiirden. Ins-
besondere die Frauen Europas hitte solche Sakralkunst jahrhunder-
telang in schwichliches Lamentieren iiber ein lingst geschehenes
Leiden und in Angst vor einem Endzeitgericht versetzt, anstatt sie
auf ihre Verantwortung fiir ihre eigenen Zeitgenossen zu stofSen.
Kunstwerke sind nicht die reale Prisenz des Gottlichen, sondern
Kunstwerke. Das ist Ruskin besonders wichtig.

Damit ist Ruskin jedoch kein Feind der Sakralkunst. Vielmehr
empfiehlt er den Ankauf von Kunst »zur Lobpreisung und zur Ehre
unseres Schopfers« durchaus — aber nur unter der Bedingung, daf3

A.a.0. (45-72) 51. Gott laf3t sich nach Ruskin nicht rational erfassen. (4) Noch ein-
dringlicher warnt Ruskin vor einem »Glaubensstolz« (Pride of Faith), »which imagines
that the nature of the Deity can be defined by its convictions«. A.a.O. 51.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 275

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

sich die Mézene zuvor »aus ganzem Herzen bemiiht haben, Leib und
Geist eines jeden Kindes in ihrem England zu heiligen, das kein Dach
gegen Kailte iiber seinem Kopf und keine Wille zum Schutze seiner
Seele vor Korruption um sich hat«. Die sozialkritischen Tone des
frithen Ruskin klingen an, wenn der spite Ruskin vom England sei-
ner Zeit das diistere Bild zeichnet, daf} seine »arbeitslosen Armen
taglich mehr und mehr in die Kriminalitit« abrutschten. Seine ver-
schwenderische Mittelklasse sollte sich hingegen schleunigst »mit
den unausweichlichen Grundprinzipien der Okonomie« vertraut ma-
chen, »dafl Nahrung ausschliefSlich aus zuvor bebautem Boden
kommt, und daf$ Ressourcen nur durch Sparsamkeit bewahrt werden
konnen«®. Jetzt ist die Katze aus dem Sack: Der spite Ruskin ist
derselbe Moralist mit demselben ausgeprigten sozialen Gewissen ge-
blieben wie der frithe Ruskin! Er kiindigt an, tiber das Verhiltnis von
Religion und Kunst zu sprechen. Bezeichnenderweise miindet er je-
doch in dem moralischen Appell: Ehe Thr Kunst kauft, nehmt erst
einmal Eure soziale Verantwortung wahr!

(b) Kunst und Moral. Das Zentrum der Vorlesungsreihe bildet die
dritte Vorlesung zur Verhiltnisbestimmung von Kunst und Moral.
Unter >Moralitit< versteht Ruskin (wie die englische Romantik) eine
angeborene Naturanlage zum »richtigen menschlichen Handelng,
iiber die jeder »zivilisierte Mensch« verfiigt, und die »von den Reli-
gionen weder ihre Giiltigkeit noch ihren Ort« entlehnt. Die mora-
lische Naturanlage des Menschen setzt sich nach Ruskin aus einem
Instinkt zur Ordnung und einem Instinkt zur Freundlichkeit zusam-

8 »What ground have we for thinking that art has ever been inspired a message or
relevation? What internal evidence is there in the work of great artists of their having
been under the authoritative guidance of supernatural powers?« A.a.O. 54. »They are
the result of the influence of the common and vital, but not, therefore, less Divine, spirit,
of which some portion is given to all living creatures.« A.a.O. 54. »The function of the
rightly trained imagination is to recognize« the »eternal difference between good and
evil« and »the bitterness of death and strength of love.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O.
53. »We shall find that the best art is the work of good, but of not distinctively religious
men.« A.a.O. 56. »We may truly praise and honour our Maker, but only after we have
striven with our whole hearts first to sanctify the temple of the body and spirit of every
child that has no roof to cover its head from the cold and no walls to guard its soul from
corruption, in this our English land.« A.a.O. 71. »Its unemployed poor are daily becom-
ing more violently criminal.« A.a. O. 40. The middle class will be compelled »to acquaint
themselves with the principles of providential economy, and to learn that food can only
be got out of the ground, and competence only secured by frugality«. A.a.O. 29.

276  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim spéten J. Ruskin

men. Das sind die angeborenen Neigungen, sich um seine Ver-
hiltnisse zu kiimmern und mit anderen liebevoll umzugehen. Die
Entfaltung der Moralitit besteht laut Ruskin darin, diesen beiden
Instinkten die Herrschaft iiber die tibrigen Leidenschaften, Fahigkei-
ten und Bediirfnisse zu {iberlassen, wihrend unsere Fihigkeiten und
Leidenschaften und sogar unsere »Liebe zur Wahrheit« in »korrupte
oder leblose« Eitelkeiten pervertieren, wenn beide als »Handlungs-
quellen« versiegen. Wenn beide Instinkte voll entfaltet sind, steht
unser Handeln und Trachten nach Ruskin unter der »Herrschaft«
der »Imagination«. Wihrend die zweite Vorlesung unter >Imaginati-
on« die Fahigkeit zur Unterscheidung des Guten und Bosen versteht,
bezeichnet der Begriff jetzt ein liebevolles Zusammenschauen der
Dinge und ein selbstloses Einfiihlen®” in andere Menschen. Es heif3t
bei Ruskin, daf3 ein blofles »Unterdriicken der Leidenschaften — was
oft fiir den Gipfel aller Pflicht gehalten wird — dem stolzen Stumpf-
sinn auch moglich« sei, daf3 es aber »das Werk der selbstlosen Imagi-
nation« sei, wenn die Leidenschaften »richtig ausgelebt und fiir das
Gute stark gemacht wiirden«. Nach Ruskin ist die moralische Fihig-
keit zur Imagination in allen Menschen vorhanden. Sein Beleg lau-
tet, dafd schliellich selbst der roheste Schlichtergeselle ins Wasser
springen wiirde, wenn ein Kind zu ertrinken droht. Das Problem be-
steht nattirlich darin, daf$ mit der >Instanz der Imagination< eine mo-
ralische Instanz in einem Wesen angenommen wird, das seine Anla-
ge zur Moral erst entwickeln mufS. Eine mogliche, allerdings
regrefSverdichtige Antwort konnte lauten, dafl es da noch eine wei-
tere Instanz der Impulsgebung zur Entwicklung der Imaginations-
fahigkeit gibt. Eine andere mdogliche, aber tautologieverdachtige Ant-
wort konnte lauten, daf3 die Tmaginationsfihigkeit als Motor der
Entwicklung von Moralitit je schon entwickelt ist. Belassen wir es
dabei. Ruskins Ausfithrungen miinden in der »Konklusiong, daf3 al-

8 Ruskins Antwort l&8t iiberraschend Schopenhauers Mitleids-Moralphilosophie von
1840 anklingen. (Es gibt allerdings keine Anzeichen dafiir, daf8 Ruskin Schopenhauers
Preisschrift kannte.) Nach Schopenhauer resultiert ja jede entfaltete Moral aus der Hal-
tung, daf3 der »Andere der letzte Zweck meines Willens wird, ganz so wie sonst ich
selbst es bin«. Das erfordert nun laut Schopenhauer, »daf ich auf irgend eine Weise
mit ihm identifiziert sei«, und »daf3 jener ganzliche Unterschied zwischen mir und je-
dem Anderen, auf welchem gerade mein Egoismus beruht, wenigstens doch in einem
gewissen Grade aufgehoben sei«. Schopenhauer, Arthur: Preisschrift iiber die Grund-
lage der Moral. Nicht gekront von der Kéniglich Dinischen Societit der Wissenschaf-
ten, zu Kopenhagen, am 30. Januar 1840. Im Text zit. nach ders.: Preisschrift iiber das
Fundament der Moral. Hrsg. v. H. Ebeling, Hamburg 1979. A.a.O. 105£.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 277

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

les, was Menschen »angemessenerweise tun und ehrenhafterweise
werden konnen«, davon abhinge, »ob diese beiden Instinkte zur Ord-
nung und zur Freundlichkeit durch diese grofle Imaginative Instanz
beherrscht werden, welche am Erbe der Vergangenheit teilhaben, die
Gegenwart ergreifen 1afit, und Autoritét tiber die Zukunft gibt«3s.
Fiir die Verhéltnisbestimmung von Kunst und Moral ist die Tat-
sache entscheidend, dafd Moralitit fiir Ruskin keine kulturelle Errun-
genschaft, sondern eine angeborene Naturanlage ist, die als solche
zwar ausgebildet und verfeinert, aber nicht erzeugt werden kann.
Das verweist die Kunst gegeniiber der Moral ndmlich in ihre Schran-
ken: Dem ésthetischen Moralismus Ruskins zufolge kann die Kunst
nichts ausrichten, wo die Moralitit (die Anlage zur Moral) nicht
schon zur Moral entwickelt ist. Vielmehr miissen sich Kiinstler und
Nationen »schon in einem entsprechenden moralischen Zustand be-
finden«, um »iiber die Fahigkeit zur Kunst zu verfiigen«. Hingegen
kann die Kunst, »wenn sie erst einmal da ist«, den moralischen Zu-
stand eines Individuums oder einer Nation lediglich »vervollkomm-
nen« und »perfektionieren, aber nicht erzeugen. Ruskin plausibili-
siert das mit dem Hinweis darauf, dafl es schlieBlich einer
jahrelangen Selbstdisziplinierung bediirfe, um das Handwerk des ex-
akten Zeichnens bis zur Perfektion der groffen Meister zu lernen.
Eine solche Disziplin wiirde ein ziigelloser Charakter gar nicht auf-
bringen. Daraus schliefSt Ruskin, daf$ es nur jemand mit hochentwik-
kelter Moral zu handwerklicher Perfektion bringen kann. Gleichzei-
tig betrachtet er handwerkliche Perfektion als notwendige Bedingung
des herausragenden Kunstschaffens (s.0.). Da nur ein Mensch von
vorbildlichem Charakter handwerklich perfekt sein kann, laf3t sich
laut Ruskin von »mit der Hand ausgefiihrten Kiinsten« mit »absolu-
ter Prizision« riickschlieflen auf die Moral sowohl »der mit ihrer
Hand arbeitenden« Individuen als auch »der Nation, der sie angeho-

8 Moralitit ist die Anlage zu »the law of rightness in human conduct«. Ruskin: Lectu-
res on Art. A.a.O. 49. »There is only one morality, which has been, is, and must be for
ever, an instinct in the hearts of all civilized men«. A.a.O. 49. Morality »receives from
religion neither law nor place«. A.a.O. 49 (vgl. auch a.a. 0. 72). »And so far as those two
springs of action are not in us, all other powers become corrupt or dead; even the love of
truth, apart form these, hardens into an insolent and cold avarice of knowledge.« Ruskin:
Lectures on Art. A.a.O. 88. »I press to the conclusiong, that »all you can rightly do, or
honourably become, depends on the government of these two instincts of order and
kindness, by this great imaginative faculty, which gives you inheritance of the past,
grasp of the present, authority over the future.« A.a.O. 93.

278  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim spéten J. Ruskin

ren«.%® Dieser SchluB ist natiirlich fir die Nachfolger Ruskins ein
Stein des Anstofles, zumal Ruskin beansprucht, ihn »mit mathema-
tischer Prizision und ohne auch nur die Moglichkeit eines Irrtums
oder einer Ausnahme« gezogen zu haben. Die Kunst® ist auch dem
spiten Ruskin zufolge »Exponent des moralischen Stadiums« nicht
nur jedes Individuums, sondern auch jeder Nation. Sie ist der »exakte
Exponent« ihrer »sozialen und politischen Tugenden« und ihre »An-
klage oder enthusiastische Feier«°!. Damit hélt auch der spate Ruskin
an seinem dsthetischen Moralismus fest, daf3 nur aus einer hochent-
wickelten Moral gute Kunst entstehen kann.®

(c) Die Wahrheitsleistung von Kunst, und die Freude am Schaffen.
Bis jetzt hat Ruskin nur gesagt, was von Kunst nicht erwartet werden
darf. Sie darf nicht mit der Prdsenz des Gottlichen verwechselt wer-
den, und sie kann keine Moral erzeugen, wo keine ist. Was aber lei-
stet Kunst dann, daf8 Ruskin sich die Mithe macht, Englands kiinftige
Fiihrungselite zu Kunstkennern auszubilden? Positives sagt Ruskin
in der vierten Vorlesung zum konkreten Gebrauchswert von Kunst.
Hier wird behauptet, daf8 Kunst »einen wahren Gegenstand« zu pra-
sentieren oder »etwas Dienstbares zu schmiicken« hat und im Best-
fall sogar beides zu leisten vermag. Ruskin beruft sich auf die groflen

8 So erklart sich laut Ruskin beispielsweise, dafy »a maiden may sing of her lost love,
but a miser cannot sing of his lost money.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 74. So
liebenswiirdig dieses Beispiel auch ist: Beethovens Die Wut iiber den verlorenen Gro-
schen kannte Ruskin offensichtlich nicht!

% Es findet sich immerhin 64 Jahre spiter bei John Dewey in fast wortlicher Uberein-
stimmung in der Formulierung wieder, daf8 Kunst eine »Manifestation, eine Urkunde
und Feier des Lebens einer Zivilisation« sei, »ein Mittel, ihre Entwicklung voranzutrei-
ben«, aber »auch das abschlieende Urteil iiber die Qualitit der Zivilisation«. Dewey:
Art as Experience. A.a.O. 377.

91 Die Funktion von Kunst ist »perfecting the morality, or ethical state, of men.« A.a.O.
46, 73. »You must have the right moral state first, or you cannot have the art. But when
the art is once obtained, its reflected action enhances and completes the moral state out
of which it arose.« A.a.O. 73. »The manual arts are as accurate exponents of ethical
state, as other modes of expression; first, with absolute precision, of that of the work-
man; and then with precision, disguised by many distorting influences, of that of the
nation to which it belongs.« A.a.O. 77f. »With mathematical precision, subject to no
error or exception, the art of a nation, so far as it exists, is an exponent of its ethical
state.« A.a.O. 74. »The art of any country is the exponent of its social and political
virtues« and it is »an exact exponent of its ethical life.« A.a.O. 39. »All the great arts
have for their object either the support or exaltation of human life — usually both.«
A.a.0. 45 (vgl. auch 23).

9 Seine Probleme werden diskutiert in Abschnitt 4.3.d.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 279

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

Meister der Kunst, die sich zwar manchmal handwerkliche »Unge-
schicklichkeiten und Haflliches«, aber »niemals Nutzlosigkeit oder
Unaufrichtigkeit« erlaubt hatten.

Die Auffassung, dafl Kunstwerke einen »wahren Gegenstand«
zu prasentieren haben, wie er wirklich und jenseits aller Kontingen-
zen tatsichlich ist, stammt natiirlich aus der englischen Romantik.
Was aber helfen den kiinftigen Mézenen noch so viele Vortrige tiber
Aufrichtigkeit in der Kunst, wenn sie ein gutes (bzw. aufrichtiges)
von einem schlechten (d.i. verlogenen) Kunstwerk nicht unterschei-
den konnen? Die Pointe der vierten Vorlesung lautet: Diese Unter-
scheidungsfahigkeit 1463t sich erwerben, indem man zeichnen lernt.
Mit gewohnter Anschaulichkeit und Praxisnahe gibt Ruskin anhand
von Leonardo da Vincis Trattato della Pittura didaktische Anweisun-
gen zum Zeichnen-Lernen. Die Studenten sollen mit Steinen anfan-
gen und dann Pflanzen, Landschaften und Tiere malen, bevor sie sich
an das Kopieren von Meisterwerken der Kunst und schliefSlich sogar
an ihr erstes eigenes Menschenportrit machen. Fiir Ruskin ist das
moglichst dhnliche Portritieren »eines edlen Menschen« der Gipfel
dessen, was Kunst iiberhaupt leisten kann. Er bewundert nichts so
sehr wie das Gemilde »eines Mannes oder einer Frau, das auch »die
Seele« des Portritierten erfaf$t.”> Ruskin mahnt seine Studenten zu
geduldigem Uben gemifs seiner >naturalistischen Methode« des exak-
ten Abzeichnens. Wer zeichnen lernt, lerne niamlich auch, Unter-
schiede und Gemeinsamkeiten der Dinge fokussiert im Gedichtnis
zu behalten. Vor allem aber wiirde Zeichnen die Wahrnehmungs-
fahigkeiten schirfen, denn um auch nur einen Stein exakt zu zeich-
nen, sei jedes Detail wichtig. Ruskin verspricht seinen Studenten also
Wissenserweiterung, Gedichtnis- und Wahrnehmungstraining,
wenn sie zeichnen lernen. Mit einem fiir die englische Romantik
kennzeichnenden Seitenhieb gegen den Klassizismus bezeichnet er
das als wichtiger als detaillierte Kenntnisse grofler Kunstwerke der
griechischen Antike. Das ist der Ruskin, der bei seinen Zuhorern be-

% »It must yet be of inferior kind, and tend to deeper inferiority, unless it has clearly
one of these main objects, — either to state a true thing, or to adorn a serviceable one.«
Ruskin: Lectures on Art. A.a. 0. 96. »They will permit themselves in awkwardness, they
will permit themselves in ugliness; but they will never permit themselves in uselessness
or in unverity« A.a.O. 97. »Art has never done more than given the likeness of a noble
human being.« A.a.O. (97 ff.) 98. Die grofite Kunst bestiinde »in painting one man or
woman, and the soul that was in them.« A.a.O. 98f.

280  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim spéten J. Ruskin

rithmt geworden ist, weil er mehr als nur dsthetische Theorie vermit-
telt hat.

Mit der These, dafy die Kunst jenseits ihrer Wahrheitsleistung
auch »etwas Dienstbares« zu »schmiicken« habe, geht der spite Rus-
kin zum ersten Mal in Opposition zur englischen Romantik. Grund-
lage ist die Uberzeugung, dafl das Kunstschaffen seine Wurzeln in
den Instinkten zur Ordnung und zur Freundlichkeit habe. Der In-
stinkt zur Ordnung gibt nach Ruskin den Impuls, »das Land mit ei-
gener Hand zu pflegen und zu bebauen«. Daraus entstiinden bebaute
Acker, Brunnen und niitzliche Geritschaften. Im Bestfall trete dann
jedoch auch der Instinkt zur Freundlichkeit auf den Plan, mit dem
Impuls, die niitzlichen Geritschaften hiibsch zu dekorieren, um der
Freude an den Geratschaften selbst und der Wertschiitzung der ele-
mentaren Zweck- und Niitzlichkeitszusammenhinge des Lebens
Ausdruck zu geben. Aus diesem Zusammenspiel sind laut Ruskin in
den Kulturen dieser Welt die ersten Gebrauchskunstwerke entstan-
den, in denen er wiederum die Urspriinge der Kunst im emphati-
schen Sinne (fine art) sieht. Die Bildhauerei beispielsweise ist laut
Ruskin ganz generell aus der Architektur und aus der Brunnenbau-
kunst entstanden. In den Gdrten von Alcinous sieht Ruskin eine frii-
he Manifestation der Kunstfertigkeit (art) der griechischen Antike,
und in den kunstvoll gestalteten Ritterriistungen des christlichen
Mittelalters die ersten Beispiele von Kunst im emphatischen Sinne
(fine art), weil sich in den Ritterriistungen der ganze Kosmos der
Rittertugenden sinnlich manifestieren wiirde. Die Schwelle zwischen
Kunst im emphatischen Sinne und Gebrauchskunst sieht Ruskin
tiberschritten, sobald ein Gegenstand deutlicher Ausdruck der Freude
am Schaffen ist. So muf3 jede Tasse laut Ruskin dem Instinkt zur
Ordnung entsprechend zunichst einmal ihren Zweck erfiillen: Man
muf aus ihr trinken konnen. Sobald die Tasse jedoch aus einer Freude
am Schaffen heraus besonders sorgfiltig dekoriert ist, sobald also
auch der Instinkt zur Freundlichkeit beteiligt ist, betrachtet Ruskin
die Tasse nicht mehr als bloflen Gebrauchsgegenstand, sondern als
Gebrauchskunst auf der Schwelle zur Kunst im emphatischen Sinne
(fine art).

Ruskin hat nun ausdriicklich kein kommerzielles Dekorieren
von Gebrauchsgegenstinden im Blick. Aus einem Gebrauchsgegen-
stand wird vielmehr nur dann Gebrauchskunst, wenn er die Spuren
einer authentisch empfundenen Freude am Schaffen trigt. Daf3 Tas-
sen zur Gebrauchskunst werden konnen, setzt voraus, dafd die-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 281

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

jenigen, die Tassen herstellen, tatsichlich Freude am Schaffen emp-
finden. Damit ist Ruskin wieder bei seinem moralischen Appell an
die kiinftigen Mézene. Wer will, daf3 die Arbeiter in den Porzellan-
manufakturen von Manchester schone Tassen herstellen, soll nicht
etwa griechische Vasen studieren, sondern dafiir sorgen, daf8 die Ar-
beiter sauberes Wasser zu trinken haben! Wer Stidte prunkvoll aus-
statten will, muf erst einmal dafiir sorgen, daf3 alle Bewohner ein
Dach iiber dem Kopf haben. Und wer die handwerklichen Kunstfer-
tigkeiten seines Landes bewahren will, der sollte nicht allzusehr auf
Maschinen und Industrialisierung bauen, sondern sich um das Wohl
der Handwerker kiimmern. Thr seid fiir Euer Land und seine Men-
schen verantwortlich! Also sorgt fiir Euer Land und seine Menschen,
ehe ihr Kunst kauft! Auch der spite Ruskin ldf3t seine Vorlesungs-
reihe also in einem dringenden sozialen Appell miinden.%

(d) Die Schwdchen von Ruskins spdtem dsthetischen Moralismus.
Neben den sozialen Appellen gehoren Ruskins Thesen zu éstheti-
scher Sorgfalt als Ausdruck der Freude am Schaffen zum Wichtig-
sten, was Ruskin geschrieben hat. Im amerikanischen Pragmatismus
entfaltet diese These grofle Wirkmacht.®> Die Second-Oxford-Hege-
lianer beeinfluflt Ruskin vor allem als Kunsterzieher. So integriert
der spite Bosanquet beispielsweise Ruskins Theorie von der Entfal-
tung der Wahrnehmungs-, Unterscheidungs-, Gedachtnis- und Klas-
sifikationsfiahigkeiten durch aktives Zeichnen in seine Theorie der
dsthetischen Erziehung durch Kunst. Auch die Maler, die Ruskin
rihmend hervorhebt, werden von den Second-Oxford-Hegelianern
als Meister behandelt.” Der Pferdefufs ist allerdings beim spéten
wie beim frithen Ruskin der dsthetische Moralismus.

So kann offensichtlich auch der spite Ruskin das Problem nicht
l6sen, warum auf amoralischem Nihrboden immer wieder hochran-
gige Kunst entsehen konnte (vgl. die parallele Debatte in Abschnitt
4.2.). Wieder werden zunichst >die Inder< ins Visier genommen: Fiir
den spiten Ruskin sind »die grotesken und schrecklichen Formen«

% Ruskin: Lectures on Art. A.a.O.104-117.

% Vgl. Abschnitt 6.3.

% Vgl. Absatz 5.4.a. Ruskin hat zur [llustrierung seiner Auffassung von Kunst an der
Oxforder Universitit eigens eine Gemildegalerie mit Meisterwerken der Renaissance
sowie des englischen Impressionismus und Naturalismus einrichten lassen. Diese haben
die angehenden Oxford-Idealisten im Jahr 1870 sicherlich ebenso besucht wie Ruskins
Vorlesungsreihe selbst. Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 32-37.

282  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim spéten J. Ruskin

der »rohen Rassen« der Inder ein »priziser Indikator« dafiir, daf3
»die animalische Energie dieser Rassen« ins »Bdse ausgebrochen«
sei, weil in Indien »weder das Christentum noch irgendeine andere
Religion« fiir »moralischen Halt«% sorgen wiirde. Damit ignoriert
der spiate Ruskin natiirlich sowohl die religiose Vielfalt Indiens als
auch die Tatsache, dafi es niemals eine Kultur ohne Religion gegeben
hat. Die Kunst der Verfallskulturen wird jetzt so erklért, dafl in den
Verfallszeiten durch antimoralische Krifte besonders starke mora-
lische Gegenkrifte provoziert wiirden, aus denen das hochrangige
Kunstschaffen entstiinde. Die Idee, darin eine Aufforderung zur Un-
moral zu sehen, unterbindet Ruskin relativ hilflos mit der Warnung,
dafl ein Sieg der amoralischen Krifte einen Zustand ganz ohne
Kunst bedeuten wiirde. Diese Erklarung iiberzeugt natiirlich ebenso-
wenig wie die des frithen Ruskin. Collingwood trifft ins Schwarze,
dafl es fiir Ruskin wohl lebenslang »ein dunkles und schreckliches
Geheimnis« geblieben sei, »dafy Perfektion und Tod so Hand in
Hand«? gingen.

Den spiaten Ruskin interessiert vor allem, warum es bei der
»lammfrommen Landbevilkerung in abgelegenen Winkeln christli-
cher Linder« signifikant wenig Kunst gibt, obwohl ihre ausgebildete
Moralitit bzw. Religiositit doch eigentlich die beste Voraussetzung
bietet? Anstatt nun noch einmal irgendwelche Naturdichter in entle-
genen Winkeln Schottlands aus dem Hut zu zaubern, présentiert der
spite Ruskin die Erklirung, daf} die »Moralitit, die der Kunst die
Kraft gibt«, schliefllich eine »Moralitit von Menschen und nicht
von Rindviechern« sein miisse. Bauern im Kuhstall kénnen nicht
nebenbei auch noch Kiinstler sein, weil die Moral von tumben Bau-
ern nicht entwickelt genug sei, daf$ auf ihrem Boden Kunst erwach-
sen konne. Mit dieser Antwort verstrickt sich der spate Ruskin aller-
dings in einen Widerspruch zu seiner ebenfalls vertretenen These,

97 »And where neither Christianity or any other religion conveying some moral held,
has reached, the animal energy of such races necessarily flames into ghastly conditions
of evil, and the grotesque or frightful forms assumed by their art precisely indicative of
their distorted moral nature.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 84.

% »It remains for him a dark and terrible mystery that perfection and death should thus
walked hand in hand.« Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 37. Collingwood
schldgt vor, Brownings Modell des Kulturverfalls vorzuziehen. Das wiirde im Kern die
schlichte Erklirung anbieten, daf3 sich etwas (eine Hochkultur oder eine Meisterschaft
in der Kunst) von seinem Hohepunkt aus nicht mehr steigern laft, so dafl nur der
Niedergang bleibt.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 283

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

dafl man von der Fahigkeit zum exakten Zeichnen auf eine hochent-
wickelte Moral des Zeichners schlieffen konne. Exakt zeichnen lernt,
wer diszipliniert ist. Somit lautet Ruskins These genau genommen,
daf nicht etwa Moral, sondern Disziplin eine Bedingung des Kunst-
schaffens ist, was eine ziemlich langweilige (weil selbstverstindliche)
These ist. Falls Ruskin mit >Moral¢ jedoch tatsichlich >Disziplin«
meint, entstiinde das Folgeproblem, daf3 der Erklirungsgrund weg-
fiele, warum tumbe Bauern im Kuhstall keine Kunst schaffen kon-
nen. SchliefSlich verkommen Felder und Kiihe, wenn der Bauer nicht
diszipliniert ist. Bauern miiflten laut Ruskin also eigentlich sogar
besonders exakte Zeichner sein.

Nicht haltbar ist schlieflich auch Ruskins Behauptung, daf3
Menschen mit ausgeprigter Liebe zum Schénen und zur Kunst
zwangslaufig auch besonders »leidenschaftliche« und »gerechtig-
keitsliebende« Menschen seien, die sich besonders ernsthaft »um
das Gliick der Menschheit«?” bemiihen wiirden. Richard Wagner
und Nero sind viel strapazierte Gegenbeispiele fiir Kiinstler, die kein
moralisches Vorbild waren. Literarisch werden die Zweifel an Rus-
kins Mythos vom per se moralischen Kiinstler in Sommerset Maug-
hams Roman Of Human Bondage behandelt. Der Protagonist Philip
Watkins halt sich (falschlicherweise) fiir einen talentierten Maler
und geht nach Paris. Hier trifft er viele Bohémien-Maler aus Eng-
land, die Ruskins Asthetik ablehnen, weil es bei Ruskin »nur um
Moral ginge«. Einer von ihnen, Clutton, erzihlt eines Tages von Paul
Gaugin: »Er ist jetzt nach Tahiti abgereist. Er war ein vielverdienen-
der Borsenmakler in London und hatte Frau und Kinder. Aber er hat
alles aufgegeben, um Maler zu werden. Er hat es einfach liegengelas-
sen, ist in die Bretagne gegangen und hat angefangen zu malen«.
Philip fragt nach der Familie Gaugins. »Ach, die hat er fallengelas-
sen« antwortet Clutton. »Das finde ich nicht gerade anstindig«
mahnt Philip. Und Cluttons Entgegnung lautet bezeichnenderweise,
daf man entweder »Gentleman« oder »Kiinstler« sein konne. »Diese
beiden Dinge« hitten namlich »nicht das geringste miteinander zu
tun«. So hére man zwar »von Menschen, die Blumentopfe bemalen,

9 »There are some groups of peasantry, in far-away nooks of Christian countries, who
are nearly as innocent as lambs, but the morality which gives power to art is the mora-
lity of men, not of cattle.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 83. »The men in whom it has
been most strong have always been compassionate, and lovers of justice, and the earliest
discerns and declarers of things conducive to the happiness of mankind.« A.a.O. 90.

284  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim spéten J. Ruskin

um eine alte Mutter zu erhalten«. Das zeige jedoch nur, »dafd sie
ausgezeichnete Sohne sind«. Ein Kiinstler wiirde hingegen »seine
Mutter ins Armenhaus« bringen, wenn das seiner Kunst dienen wiir-
de. Dafiir sei Gaugin das beste Beispiel: »Er hat sich zu seiner Frau
und zu seinen Kindern benommen wie ein Schwein, er benimmt sich
immer wie ein Schwein — aber er ist ein grofler Kiinstler«1,

Nun sollte man Ruskins Moralismus natiirlich nicht mit Maug-
ham in einen dsthetischen Amoralismus verkehren. Selbstverstiand-
lich zeichnet es die grofien Kiinstler auch nicht aus, daf3 sie ihre Miit-
ter in Armenhiuser stecken und >Schweine« sind. Das éndert jedoch
nichts an der grundsitzlichen Triftigkeit von Maughams sarkasti-
schem Kommentar zu Ruskins dsthetischem Moralismus. Fataler-
weise demonstrieren Ruskins eigene Entgegnungen auf entsprechen-
de Einwinde die Unhaltbarkeit seiner Position besonders deutlich.
Seine erste Entgegnung ist besonders hilflos, weil zirkuldr. Nach Rus-
kin kann es sich bei unmoralischen Kiinstlern namlich nicht wirklich
um grofse Meister handeln, weil nur moralisch vorbildliche Men-
schen grofle Kiinstler werden konnen! Seine zweite Entgegnung lau-
tet, dafy der amoralische Kiinstler nur in seiner Jugend ein guter
Kiinstler sein konne, aber wegen der Ziigellosigkeit seiner Leiden-
schaften entweder »frith sterben« oder »im Alter ausbrennen«10!
und kiinstlerisch impotent wiirde. Das ist ein abgestandenes Klischee,
in das vielleicht Mozart, aber nicht Wagner pafit. Zudem verwickelt
sich Ruskin in einen Widerspruch, denn wie soll der junge amora-
lische Kiinstler ohne Selbstdisziplin zu den handwerklichen Fihig-
keiten gekommen sein, welche ja die notwendige Bedingung des her-
ausragenden Kunstschaffens sein sollen? Seinen offensichtlichen
Schwichen zum Trotz hat Ruskins dsthetischer Moralismus unter
den Oxford-Idealisten dennoch zwei Verteidiger gefunden.

(e) Bosanguets und Collingwoods Verteidigungen von Ruskins ds-
thetischem Moralismus. Dem frithen Bosanquet zufolge ist im aus-
gehenden 19. Jahrhundert der autonomieasthetische Einwand »po-
pulir«, dafl Ruskin die Kunst durch Ankettung an die Moral ihrer

100 Maugham, William Somerset: Of Human Bondage. 1915. Im Text zit. nach ders.:
Der Menschen Horigkeit. Ubers. v. M. Zoff, S. Feigl. Ziirich 1996, 268f. Vgl. zur Bio-
graphie Gaugins auch ders. The Moon and Sixpence. Ziirich 1919.

101 Tt is true that some could not govern their passions; if so they died young, or they
painted ill when old.« Ruskin: Lectures on Art. A.a.O. 79.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 285

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

Eigenstindigkeit beraube. Bosanquet springt fiir Ruskin in die Bre-
sche, weil schon Platon die moralische Dimension der Kunst gesehen
habe.?2 Nun sind die Abhingigkeitsverhiltnisse bei Platon genau
umgekehrt wie bei Ruskin. Nach Platons Politeia kann falsche Kunst
fatale Auswirkungen auf die Moral der heranwachsenden Polis-Biir-
ger haben. Deswegen will Platon das Kunstschaffen reglementiert
wissen. Einen Ursprung der Kunst in der Moral behauptet Platon
jedoch nicht. Insofern vertritt er auch nicht die Auffassung, daf3
man vom Niveau der Kunst auf die moralische Entwicklung von In-
dividuen und ganzen Vélkern riickschlieflen konne. Im Gegenzug ist
von einer Zensur des Kunstschaffens bei Ruskin keine Rede. Der er-
ste Gefechtsgang Bosanquets fiihrt also in die Irre. Dann erklart Bo-
sanquet den spiten Ruskin wegen seines Moralismus zu einem As-
thetiker des Hifdlichen. Er fithrt Ruskins Diktum ins Feld, dem
zufolge die groffen Meister zwar manchmal handwerkliche »Unge-
schicklichkeiten und Héaflliches«, aber »niemals Nutzlosigkeit oder
Unaufrichtigkeit«1% erlaubt hitten. Nach Bosanquet will Ruskin da-
mit der englischen Asthetik einen Impuls zur Entwicklung einer As-
thetik des Héflichen geben. In seiner Lesart besagt Ruskins Aufe-
rung nimlich, »daf3 Hafllichkeit in der Kunst wesentlich fiir ihre
Vollendung« sei.* Dem steht nun entgegen, dafS Ruskin in der ge-
nannten Passage nicht von der Notwendigkeit des HafSlichen fiir die
Vollendung des Schonen spricht, sondern lediglich von einem Zur-
Not-in-Kauf-Nehmen, falls es die Niitzlichkeit oder die epistemische
Aufrichtigkeit erfordern! Wie Landow in seiner Abhandlung iiber-
zeugend nachgewiesen hat, ist das Hdfliche nach Ruskin tatsdchlich
dsthetisch vollig funktions- und wertlos.!® Bosanquets Argumente
konnen von Ruskins dsthetischem Moralismus also nicht tiberzeu-
gen.

102 Bosanquet: History. A.a.O. 453 1.

103, They will permit themselves in awkwardness, they will permit themselves in ugli-
ness; but they will never permit themselves in uselessness or in unverity.« Ruskin:
Lectures on Art. A.a.O. 97 (s.0.).

104 Ruskin »seems to hold the position of Rosenkranz, that ugliness can never become
beautiful, but yet is essential to art for the sake of completeness.« Bosanquet: History of
Aesthetics. A.a.O. 448.

105 Nach Landow kénnte man — mit aller Vorsicht —lediglich Ruskins AufSerungen iiber
das Erhabene im Sinne der deutschen Nachhegelianer interpretieren: Nach Ruskin ist
das Erhabene Schénes in »niedrigeren Graden«. Vgl. Landow: The Aesthetic and Critical
Theories of John Ruskin. A.a.O. 183-240 (insb. 184). Landow diskutiert Ruskins angeb-
lichen >Hegelianismus« nicht.

286  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim spéten J. Ruskin

Einen zweiten Verteidigungsversuch startet der junge Robin
George Collingwood im Jahr 1925. Sein Interesse gilt Ruskins
These von den »handwerklichen Fihigkeiten« als zweifelsfreier »Be-
weis auch fiir andere gute Fahigkeiten«. Collingwoods Argumentati-
onsgang basiert wahrscheinlich auf Bosanquets A History of Aesthe-
tic. Hier zitiert Bosanquet eine Passage aus Ruskins The Stones of
Venice, der zufolge in den Zeichnungen eines Menschen »all seine
Rauheit, sein ganzer Stumpfsinn und seine ganze Unfdhigkeit« zum
Ausdruck kommen, aber »genauso seine Wiirde«'?7, weil der Mensch
ein ganzheitliches Wesen und keine Maschine sei. Bosanquet kom-
mentiert diese Aulerung mit der Bemerkung, daf8 Ruskin offensicht-
lich die Hegelsche Uberzeugung teile, dal »das Werk den Menschen«
offenbaren wiirde, »welcher wiederum die Verkdrperung von Ideen«
seil®, Schon hier dringen sich die Einwinde auf, daf3 sich im schonen
Kunstwerk Hegels nicht der schaffende Mensch, sondern das Abso-
lute verkorpert'®, und dafs Hegel Menschen nicht als Verkorperung
von Ideen betrachtet. In offensichtlicher Ankniipfung an Bosanquet
reproduziert Collingwood diese MifSverstindnisse mit der Behaup-
tung, dafl Ruskin wie Hegel »konsequent« davon ausgegangen sei,
dafl »Stirken und Schwiichen im moralischen und politischen Leben
exakt« mit »signifikant Gutem oder Schlechtem in der Kunst eines
bestimmten Volkes zu einer bestimmten Zeit« korrespondieren wiir-
den. Laut Collingwood basiert diese These (die sich bei Ruskin tat-
sichlich findet) »instinktiv« und »ohne jedes Hinterfragen« auf einer
Hegelianischen Theorie von der »Einheit und Unteilbarkeit des
menschlichen Geistes«. Ja, Collingwood erklart Ruskins Philosophie
sogar in den Passagen fiir besonders »tiberzeugendc, in denen Ruskin
seine vorgeblich »Hegelianische Uberzeugung« von der Einheit des
Geistes »als philosophische Waffe einsetzt«. Collingwoods Lesart zu-
folge leugnet Ruskin jede » Trennung zwischen den menschlichen Fa-
higkeiten« ab. Das sei die theoretische Basis fiir die Behauptung, daf3

106 Collingwood: Ruskin's Philosophy. A.a.O. 37 ff.

107 »T have not at all said enough of the infallibleness of fine technical work as a proof of
every other good power.« Ruskin: Lectures in Art. A.a.O. 80. »Out comes all his
roughness, all his dullness, all his incapability, but out comes the whole majesty of him
also.« Ruskin: The Stones of Venice. A.a.O. Bd. 1. 161f. Im Text zit. nach Bosanquet:
History. A.a.O. 453.

108 Bosanquet interpretiert die Passage so: »The work reveals the man, and the man is
the incarnation (in sense and feeling) of ideas.« Bosanquet: History. A.a.O. 453.

19 Hegel: Vorlesungen. A.a.O. Bd. 13, 145.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 287

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

in den verschiedenen Bereichen vergleichbare GesetzmafSigkeiten
herrschen wiirden, und daf3 »etwas, das sich in einem Bereich
menschlicher Aktivitit als gut bewihrt, sich notwendigerweise auch
in allen anderen Bereichen als gut«!® erweisen wiirde. Fiir Colling-
wood zieht Ruskin also Riickschliisse vom Niveau des Zeichnens auf
den Entwicklungsstand der Moral aufgrund der Hegelschen Uber-
zeugung, daf3 der Geist eine Einheit bildet, und daf} die Ausbildung
einer Fahigkeit positive Auswirkungen auf alle anderen Kapazititen
des Geistes hat.

Collingwoods zentrales Argument fiir eine implizite Theorie
von der Einheit des Geistes bei Ruskin lautet, dafd Ruskin nur auf-
grund einer solchen Theorie in seinen Modern Painters behaupten
konne, dafs im Bereich des Malens ebenso fixe Gesetze giiltig seien
wie in der Chemie. Aus dem Kontext von Ruskins Auflerung geht
allerdings hervor, dafy es Ruskin nicht um eine Einheit des Geistes
geht, sondern um die antidogmatische These, daf3 sich iiber Gesetz-
mifligkeiten in der Kunst ebensowenig abstimmen lasse wie tiber
chemische Gesetze.!* Vor allem aber ist die von Collingwood als
>hegelianisch« bezeichnete Auffassung von einer >Einheit des Geistes<
bei Hegel definitiv nicht zu finden! Unter dem Etikett >Einheit des
Geistesc« ist bei Hegel namlich keineswegs von einem inneren Zusam-
menhang von verschiedenen Geistesfihigkeiten die Rede, sondern

110, 1f there is something visibly good or bad in the art of a certain people at a certain
date, he always assumes that there must have been exactly corresponding virtues and
vices in their moral and political life.« Collingwood: Ruskin’s Philosophy. A.a.O. 18.
»This principle — the unity and indivisibility of the spirit — Ruskin never questioned
and never attempted to prove. He believed it instinctively.« A.a.O. 18. »He deals with
the past in exactly the same spirit.« A.a.O. 18. There is »nothing more striking in all
Ruskin’s work than the way he uses its convictions as a philosophical weapon.« A.a.O.
30. »But if you believe that there is no such thing as the distinction between faculties,
then whatever holds good of one human activity necessarily holds good of all.« A.a.O.
31.

11 Die entsprechende Passage bei Ruskin lautet: »There are laws of truth and right in
painting, just as fixed as those of harmony in music or of affinity in chemistry. Those
laws are perfectly ascertainable by labour, and ascertainable no otherwise. It is as ridicu-
lous for any one to speak positively about painting who has not given a great part of his
life to its study, as it would be for a person who had never studied chemistry to give a
lecture on affinities of elements; but it is also as ridiculous for a person to speak hesitat-
ingly about laws of painting who has conscientiously given time to their ascertainment,
as it would be for Mr. Faraday to announce in a dubious manner that iron ad an affinity
of oxygen, and to put it to the vote of his audience whether it had or not.« Ruskin:
Modern Painters. A.a.O. Bd. 3, 5.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

von einem wirklichkeitsumfassenden Monismus der Vernunft.!2
Tatsichlich spricht nicht Hegel, sondern Croce (bzw. Vico) von einer
>Einheit des Geistes< in der Weise, wie es Collingwood von Ruskin
behauptet (vgl. Abschnitt 4.4.). Daf$ Ruskin ein frither Anhinger
Croces war, muf3 jedoch schon aus dem einfachen Grund ausgeschlos-
sen werden, daf§ Ruskin Croces Philosophie des Geistes im Jahr 1870
noch gar nicht kennen konnte, weil diese erst im frithen 20. Jahrhun-
dert verfallt wurde. Davon abgesehen bestreitet Croces Philosophie
des Geistes einen #sthetischem Moralismus ebenso unmif3verstind-
lich wie die Asthetik Hegels, wenn auch mit anderen Griinden: Im
Zentrum von Croces Asthetik steht die These von der volligen Un-
abhingigkeit der Kunst von der Moral. Mit dem Hinweis auf Croce
laBt sich Ruskins ésthetischer Moralismus also ebenfalls nicht ver-
teidigen.

4. Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

Die Philosophie des Neapolitaners Benedetto Croce!® kommt nicht
von ungefihr ins Spiel. Zwar iibertreibt Brown, wenn er schreibt, daf3
»am Anfang« der »neoidealistischen« Asthetik mit Croce »die Kar-
riere eines einzigen Mannes«''* gestanden habe. Dafy man im Ox-

112 Hegel versteht unter der >Einheit des Geistes< einen epistemologischen und ontolo-
gischen Monismus der Vernunft. Diesen bringt er in der berithmten (und oft miflver-
standenen) Stelle aus der Philosophie des Rechts auf folgende Formel: »Was verniinftig
ist, das ist wirklich, und was wirklich ist, das ist verniinftig.« Hegel, Georg Wilhelm
Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts. In: Werke. Bd. 7. Hrsg. v. E. Molden-
hauer, K. M. Michel. Frankfurt a. M. 1970/21976, 24. Hegels Monismus der Vernunft ist
einerseits ein epistemologischer Monismus, der den Anspruch erhebt, alles disparate
Wissen in einer Weise darzustellen, dafl sich das Wissen als Eines darstellt. Weil jedem
epistemischen Monismus zufolge >Gleiches nur durch Gleiches< erkannt wird, wird in
Hegels Ausfithrungen iiber das Wesen des Wissens gleichzeitig eine ontologische Aus-
sage gemacht: Das, was erkennt, ist nach Hegel die Vernunft, und das, was erkannt wird,
ist ebenfalls Manifestation der Vernunft. Also ist alles, was ist (das Subjekt und die
Gegenstiande des Erkennens), verniinftig.

113 Benedetto Croce (1866-1952) studierte zwischen 1883 und 1886 bei dem Hegelianer
Bertando Spaventa und gab seit 1903 zusammen mit Giovanni Gentile die Zeitschrift La
Critica heraus.

14 ,Tn its early stages the movement can be thought of mainly as the career of a single
man, Benedetto Croce.« Brown, M. E.: Neo-Idealistic Aesthetics. Croce — Gentile — Col-
lingwood. Detroit 1966, 11. Vgl. auch Donagan, Alan: Introduction. In: Collingwood:
Essays in the Philosophy of Art. A.a.O. xii.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 289

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

ford-Idealismus jedoch grofes Interesse an der Asthetik des Italie-
ners hat, beweist allein schon die Tatsache, daf3 die meisten seiner
dsthetischen Schriften''s postwendend ins Englische iibersetzt wer-
den. Croces Estetica com scienza dell’espressione e linguistica gene-
rale'6 von 1902 liegt schon 1909 in englischer Ubersetzung vor. An-
laRlich der Einweihung des Rice-Instituts in Houston (Texas) hilt
Croce im Oktober 1912 Asthetik-Vorlesungen in englischer Sprache,
welche die Thesen seiner Asthetik von 1902 und der Problemi di
Estetica von 1910 gedringt zusammenfassen und unter dem Titel
Guide to Aesthetics veroffentlicht werden.” Croces Nuovi saggi di
estetica, in Ttalien 1920 erschienen, ist in englischer Sprache schon im
Jahr 1918 auf dem Markt.1’8 Vor allem der Third-Oxford-Idealist
Robin George Collingwood macht sich um die Asthetik Croces ver-
dient.® Zunichst iibersetzt er im Jahr 1916 Croces Buch iiber Vico
und verdffentlicht es unter dem Titel Religion and Philosophy. Es

115 AuBerdem liegen von Croce noch folgende dsthetische Schriften vor: Croce, Bendet-
to: Poesia e non poesia. Note sulla letteratura europea del secolo decimono. Bari 1923;
ders.: Problemi di estetica. E contributi alla storia dell estetica italiana. Bari 21923; ders.:
La prima forma della estetica e della logica. Rom 1924; ders.: Aristo, Shakespeare e
Corneille. Bari 21929; ders.: Poesia popolare e poesia d’arte. Studi sulla poesia italiana
dal tre al cinquecento, Bari 1933; ders.: Ultima saggi. Bari 1935; ders.: Storia dell esteti-
ca. Per saggi. Bari 1942. Vgl. auch Gesammelte philosophische Schriften in deutscher
Ubertragung, Tiibingen 1930. Vgl. zu Croces Asthetik auch Antoni, C: Benedetto Croce
und die deutsche Kultur. In: Archiv fiir Kulturgeschichte 36. 1954, 129-144; sowie
Buck,A: Croce e la Germania. In: Rivista di Studi crociani IV. 1967, 129-140; sowie
Moss, M. E.: Benedetto Croce Reconsiderated. Truth and Error in Theories of Art, Li-
terature and History. Hanover 1987; sowie Orsini, G. N. G.: Benedetto Croce. Philoso-
pher of Art and Literary Critic. Carbondale 1961; sowie Santayana, George: Review zu
Croces Asthetik. In: Journal of Comparative Literatur 1/2, 1903, 0.S.; sowie Bonetti, P.:
Introduzione a Croce. Bari 1984.

116 Croce, Benedetto: Estetica com scienza dell’espressione e linguistica generale. Mai-
land,/Palermo/Neapel 11902/21903. Auch als ders.: Aesthetic. As Science of Expression
and General Linguistic. Ubers. u. hrsg. v. D. Ainslie. New York 1909/1964. Im Text zit.
nach: ders.: Asthetik als Wissenschaft des Ausdrucks und Allgemeine Linguistik. Theo-
rie und Geschichte. Ubers. v. K. Federn. Leipzig 1905.

17 Croce, Benedetto: Brevario di Estetica. Quattro Lezioni. Bari 1913. Ubers. v. D. Ain-
slie. Houston 1912. Auch als ders.: Guide to Aesthetics. Ubers. v. P. Romanell. Indiana-
polis 1965. Tm Text zit. als ders.: Grundrifd der Asthetik. Vier Vorlesungen. Ubers. v. Th.
Poppe. Leipzig 1913.

U8 Croce, Benedetto: Nuovi saggi di estetica. Bari 1920/21926. Auch als ders.: New
Essays of Esthetics. O.0. 1918.

19 Vgl. zu Collingwoods Bemithungen um die Verbreitung von Croces Asthetik auch
Anderson, Douglas R.: Croce, Benedetto. In: A Companion to Aesthetics. A.a.O. 98.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

folgen 1921 Croce’s Philosophy of History12, 1928 eine Ubersetzung
von Croces Autobiographie Contributo alle Critica di Me Stesso'2!
und 1929 eine Ubersetzung von Crocess Estetica in Nuce.’?> Croces
spite Asthetik La Poesia von 1936 wird noch im selben Jahr ins Eng-
lische tibersetzt.!?

(a) Croce als Hegelianer? Neapel gilt um die Wende zum 20. Jahr-
hundert als Zentrum des italienischen Hegelianismus, und Benedetto
Croce als sein Hauptvertreter.!* Bei niherer Hinsicht erweist sich
Croce jedoch ebenso wenig als >Hegelianer« wie Ruskin. Dariiber
konnen die intensiven Hegelianisierungsbemiihungen nicht hinweg-
tiuschen, denen auch Croces Asthetik unterzogen wird, als sie im
Oxford-Idealismus auf Interesse stofit. Wieder hat sich der friihe
Collingwood diesem Projekt verschrieben. Sein Argument lautet,
daf3 Croces Estetica von 1902 wie Hegels Asthetik Teil einer umfas-
senden Philosophie des Geistes sei'?’, deren zweiter Teil zudem eine
Geschichte der Asthetik beinhalte, was an Hegels historisierenden
Zugriff auf die Kunst erinnere. Dem ist erstens entgegenzuhalten,
dafl Croce unter einer >Philosophie des Geistes< anders als Hegel kei-
nen metaphysischen Wirklichkeitsentwurf versteht, sondern eine
Theorie von den Kapazititen und dem inneren Zusammenhang der
verschiedenen mentalen Fihigkeiten des Menschen. Zudem enthilt
der zweite historische Teil von Croces Asthetik nicht etwa (wie bei
Hegel) eine Geschichte der Kunst, sondern eine Geschichte der phi-

120 Collingwood, Robin George: Croce’s Philosophy of History. In: Hibbert Journal 19.
1921 insg.

21 Croce, Benedetto: Contributo alle Critica di Me Stesso. Neapel 1918. Auch als ders.:
An Autobiography. Ubers. v. R. G. Collingwood. Oxford 1928.

122 Croce, Bendetto: Estetica in nuce. Bari 1928. Auch als ders.: Aesthetics. Ubers. v.
R. G. Collingwood. 14. Ed. Encyclopaedia Britannica, 1929.

123 Croce, Benedetto: La Poesia. Introduzione alla critica e storia della poesia. Bari 1936/
61963. Auch als ders.: Poetry and Literature. An Introduction to its Criticism and Histo-
ry. Ubers. u. Einl. v. Giovanni Gullace. Illinois 1936. Im Text zit. nach ders.: Die Dich-
tung Einfiihrung in die Kritik und Geschichte der Dichtung und der Literatur. Einl. v.
J. Hosle. Ubers. v. W. Eitl. Tiibingen 1970.

124 Vgl. zu Neapel als Zentrum des italienischen Hegelianismus auch Helferich, Chri-
stoph: Croce, Benedetto. In: Metzler Philosophen-Lexikon. 1989, (170ff.) 171.

125 In den Jahren 1905 und 1909 folgen eine Logik und eine Philosophie der Praxis. Vgl.
Croce, Benedetto: Logica come szienza del concetto puro. Neapel 1905. Auch als ders.:
Logik als Wissenschaft vom reinen Begriff. Leipzig 1930; sowie ders.: Filosofia della
practica. Economica ed etica. Bari 1909. Auch als ders.: Philosophie der Praxis. Okono-
mik und Ethik. Leipzig 1929.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 291

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

losophischen Asthetik, die sich zu allem Uberflu8 von Hegel und den
deutschen Nachhegelianern distanziert. Das sind nun beileibe nicht
die einzigen Griinde, warum der luzide Croce-Kenner Robin George
Collingwood nicht davon {iberzeugen kann, dafl Croce »die Asthetik
Hegels wirkméchtig und systematisch reformuliert« hat.’6 Im
Grunde genommen spricht fiir eine Etikettierung Croces als »Hege-
lianer< ndmlich kaum mehr als das Faktum, daf3 Croce als Student in
Neapel gleich doppelt mit Hegels Philosophie in Beriihrung gekom-
men ist, nimlich erst durch seinen Lehrer Bertando Spaventa und
dann durch den neapolitanischen Literaturwissenschaftler Francesco
DeSanctis (1817-1883).

DeSanctis lehrt von 1870 bis 1883 an der Universitdt von Nea-
pel, an der Croce im Jahr 1883 sein Philosophiestudium beginnt. Sei-
nen Ruf als sHegelianer< erwirbt De Sanctis, indem er (angeblich im
Kerker) Hegels Wissenschaft der Logik und die Geschichte der Lite-
ratur von Karl Rosenkranz ins Italienische tibersetzt. (Die drei Bande
von Hegels Vorlesungen iiber die Asthetik liegen in Italien schon seit
1840, 1848 und 1862 in der franzosischen Ubersetzung von Bénard
vor.) DeSanctis Hegel-Vorlesungen miissen von groflem Erfolg ge-
kront gewesen sein. Zumindest beginnen die »jungen Leute« Neapels
Croces Bericht zufolge unter ihrem Eindruck »Deutsch zu lernen«. Es
habe sogar das Geriicht kursiert, daf3 »der Hegelsche Geist« so sehr in
den Literaturwissenschaftler »eingedrungen sei«, daf dieser, »nach-
dem er die ersten Binde Bénards gelesen« hatte, die »Fortsetzung«
der Hegelschen Asthetik in den iibrigen Binden »erriet und in der
Schule vortrug«. Ein Beispiel: Laut Croce »verbessert« DeSanctis die
Hegelsche Asthetik »entscheidend«, indem er die These vom Vergan-
genheitscharakter der Kunst so modifiziert, dafy Poesie und Glaube
zu Zeiten der Philosophie nicht in der Versenkung verschwunden
wiren, sondern sich lediglich voneinander gelost hitten. Nun ist be-
kanntlich von einem >Verschwinden« der Kunst bei Hegel gar keine
Rede!?” Der eindringliche Geist scheint DeSanctis vielmehr gehol-

126 »The aesthetics of Hegel« in »our time has been powerfully and systematically re-
stated by Croce.« Collingwood, Robin George: Art. In: ders.: Speculum Mentis. Or The
Map of Knowlegde. Oxford 1924. Reprinted Oxford 1996, (58-107) 74.

127 Croce: Estetica. A.a.O. 65. Im Anhang zu einem Essay iiber Croces Asthetik liefert
Bosanquet die iiberzeugende Erklirung, daf8 Croces Polemik gegen den von Hegel an-
geblich behaupteten >Tod der Kunst< auf Croces Unkenntnis von Hegels Dialektik und
speziell des (deutschen) Begriffs der »Auflésung« beruhen konnte. Vgl. Bosanquet, Ber-
nard: Croce’s Aesthetics. In: Proceedings of the British Academy 9. 1919-1920, 261-

292  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

fen zu haben, Hegels fast gleichlautende Thesen zur profanen Kunst
zu antizipieren.'?® Croce tradiert das Mif3verstdndnis von DeSanctis,
indem er in seiner Estetica von 1902 gegen Hegels These vom Ver-
gangenheitscharakter der Kunst die Position bezieht, daf3 sich die
Kunst ebensowenig wie der Intellekt oder die Empfindung abschaffen
lie3e. Damit kann kein Zweifel bestehen, daf3 Croce durch DeSanctis
nicht etwa zum Hegelianer, sondern zum Hegel-Kritiker geworden
ist. Als solcher wurde er im angelsichsischen Sprachraum jedoch
trotz gelegentlicher Fehleinschitzungen aufSerordentlich wirkmach-
tig.

Hervorzuheben ist vor allem Croces Schrift Chio che e vivo e
chio che e morto della filosofia de Hegel von 1906.1% Diese Schrift
wurde im angelsichsischen Sprachraum durch die Bemiihungen Bo-
sanquets’? eifriger und nachhaltiger rezipiert als alle tibrigen Schrif-
ten Croces. Ein Grund mag gewesen sein, daf3 sie die Philosophie
Hegels aus derselben Richtung kritisiert wie die graue Eminenz des
Oxford-Idealismus Thomas Hill Green. Wie dieser nimmt Croce
namlich die dialektische Struktur der Hegelschen Philosophie ins
Visier (s.0.). Croce bemingelt, dafs Hegels dialektischer Denkmetho-
de® zufolge nicht etwa Kontradiktorisches, sondern schlicht Ver-
schiedenes wie die Kunst und die Religion in dem Wahren aufzu-

288. Bosanquet bringt ausgehend von diesem Ubersetzungsfehler eine grundsitzliche
Kritik an Croces Identifikation von Intuition und Ausdruck vor, die diskutiert wird in
Iritano, Massimo: Death or Dissolution? Croce and Bosanquet on the >Auflésung der
Kunst«. In: British Idealism and Aesthetics. Hrsg. v. W. Sweet. In: Bradley Studies. The
Journal of the Bradley Society 7/2. Hrsg. v. W. J. Mander, G. Stock. Oxford Herbst 2001,
197-210.

128 Croce: Estetica. A.a.O. 346-349.

129 Croce, Benedetto: Chio che e vivo e chio che e morto della filosofia de Hegel. Bari
1906. Auch als ders.: What is Living and What is Dead of the Philosophy of Hegel. 1907.
Ubers. v. D. Ainslie London 1915. Im Text zit. nach ders.: Lebendiges und Totes in Hegels
Philosophie. Mit einer Hegel-Biographie. Ubers. v. K. Biichler. Heidelberg 1909.

130 Zu den jahrelangen Debatten zwischen Croce und Bosanquet vgl. Absatz 4.3.h.

131 Browns zentrales Problem mit Croces frither Asthetik lautet, dafy Croce nie verstan-
den habe, was Dialektik bei Hegel tatsdchlich ist, so daf3 in seinem Denken »three-term
dialectic collapses into a pseudo-dialectic composed of two terms only.« Brown: Neo-
Idealistic Aesthetics. A.a.O. 10. Die zentrale These seines Buches insgesamt lautet:
»The thought of Croce and Gentile were inseparable.« Weiter heif3t es; »The richness
of Croce’s thought required the clarity of Gentile’s, and, similary, the clarity of Gentile’s
thought could not shine forth meaningful except in relation to Croce’s thought.« A.a. O.
12. Insgesamt zeugen Browns polemische Ausfithrungen von wenig Sachkenntnis (das
gilt vor allem von seinen Thesen zu Collingwood).

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 293

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

gehen hitten. Das wiirde zu dem fatalen Resultat fithren, dafs Kunst
und Religion im »totalitiren« System Hegels ihrer Autonomie und
ihres bleibenden Eigenwerts gegeniiber der Philosophie beraubt und
»zum Tode verurteilt« wiirden.??? Die Kritik in Croces dsthetischen
Schriften hat eine vergleichbare Stofirichtung. Den asthetischen
Friihschriften zufolge wird Hegels strikte Epochenzuordnung der
Kunst der Individualitit der Kunstwerke nicht gerecht.!** In La Poe-
sia von 1936 schreibt Croce sogar, dafs Hegel rassistischen Kunst-
theorien Vorschub leisten wiirde, wenn er bestimmte Kunststile an
bestimmte Epochen oder Kulturen binde.3* Schon das sollte iiber-
zeugen, dafy man der Asthetik Croces das Etikett »Hegelianisch< nicht
anheften sollte.

(b) Croces Asthetik als Wissenschaft vom intuitiven Erkennen. Die-
ser Etikettierung steht vor allem im Weg, dafs Hegel und Croce un-
terschiedliche Auffassungen von >Asthetikc haben: >Asthetik« ist fiir
Hegel die >Philosophie der Kunst< und fiir Croce die »Wissenschaft
von der intuitiven Erkenntnis«!®5. Damit beruft sich Croce auf Alex-
ander Gottlieb Baumgarten'¢ und vor allem auf den Neapolitaner
Giambattista Vico, den er als den »wahren Entdecker« der »astheti-
schen Wissenschaft«!? rithmt. Nach dem Vorbild von Vicos Scienza

132 Croce: Chio che e vivo e chio che e morto della filosofia de Hegel. A.a.O. insg.

133 Croce: Estetica. A.a.O. 39f., 131f.; sowie ders.: Brevario. A.a.O. 16f.

134 Croce: La Poesia. A.a.O. 147.

135 Croce: Estetica. A.a.O. 1.

13 Baumgarten definiert seine »theoretische Asthetik« als »Wissenschaft der sinn-
lichen Erkenntnis« und als »unterste Erkenntnislehre«. Baumgarten, Alexander Gott-
lieb: Theoretische Asthetik. Die grundlegenden Abschnitte aus der >Aestheticac 1750/
1758. Ubers. u. hrsg. v. H. R. Schweizer. Hamburg 1988, 3. Zu Croces Intellektualismus-
kritik an Baumgarten vgl. Croce: Estetica. A.a.O. 96-112.

137 Als das Hauptwerk zur Asthetik von Giovanni Battista Vico (1668— 1744) gilt seine
Scienza nuova von 1725. Croce berichtet, dafl DeSanctis seinen neapolitanischen Stu-
denten Vicos Asthetik trotz ihres enormen zeitlichen Abstandes als Vorlaufer der As-
thetik Hegels verkauft habe. Croce kann jedoch lediglich auf die eine Parallele verwei-
sen, dafl Vico wie Hegel eine spezifisch dsthetische »Periode der Geschichte der
Menschheit« angenommen und diese zur Zeit der griechischen Antike des Homer als
»die Jahrhunderte der Dichter« und als »die Kindheit der Nationen« angesetzt habe.
Croce distanziert sich iibrigens von der zitierten Passage. Erstens habe Vico »die kon-
krete Geschichte und die Philosophie des Geistes nicht scharf genug unterschieden«.
Zudem habe »es eine vollkommen poetische Periode ohne abstraktes Denken« in der
»konkreten Geschichte der Menschheit« auch bei »den primitiven Vélkern« niemals
gegeben, selbst wenn hier »Moral, Politik und Physik« auch noch »unvollkommen«
gewesen sein mogen. Die wenigen Passagen, in denen Hegel bei Vico tatsichlich schon

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

nuova von 1725 betreibt Croce Asthetik als Theorie der Intuition im
Rahmen einer umfassenden Philosophie der menschlichen Geistes-
fahigkeiten.

Die dsthetische Tatigkeit nennt Croce >Intuition< oder synonym
auch >Anschauung< oder >Fantasie«. Seine Ausgangsfrage lautet, ob
die Intuition eine »verniinftige oder vernunftlose Erscheinung, eine
geistige oder tierische« sei, und wie sie sich »von der Geschichte und
von der Wissenschaft« unterscheidet, falls sie »eine geistige ist«. Die-
se Frage stammt ebenso von Vico wie auch Croces Antwort, daf3 die
dsthetische Tatigkeit Intuition nicht etwa mit Platon »in den minder-
wertigen Teil der Seele unter die animalischen Triebe verwiesenc,
sondern als »eine geistige und theoretische Erscheinung« betrachtet
werden solle, welche als solche zwar »vor dem Intellekt, aber nach
den Sinnen«!38 komme.

Uber die dsthetische Tétigkeit Intuition im Vergleich zu den an-
deren Geistesfihigkeiten stellt Croce weiterhin fest, daf3 sie »im ge-
wohnlichen Leben unauthorlich in Tatigkeit« trite. Sie manifestiere
sich beispielsweise, wenn ein Staatsmann einem »abstrakten Den-
ker« vorwirft, »dafl ihm die lebendige Intuition der Situation und
der tatsichlichen Bedingungen fehle«. Ein weiteres Beispiel ist ein
Kunstkritiker, der es sich »zur Ehre« reicht, »bei der Beurteilung
eines Kunstwerks von allen Theorien und Abstraktionen abzusehen
und es intuitiv zu beurteilen«'®. Auffillig ist, daf8 vom Staatsmann
und vom Kunstkritiker die Rede ist, aber nicht vom Kiinstler. Das ist
symptomatisch. Es geht Croce um Intuition als eine generelle
menschliche Fahigkeit. Wie sein Vorbild Vico®, so interessieren
auch den frithen Croce die kiinstlerischen Intuitionen nur als Spezi-
alfille von Intuitionen, die etwas »weiter und komplizierter sind als
die des gewdhnlichen Lebens«. Das aber ist nach Croce »ein lediglich
quantitativer« und damit »fiir die Philosophie gleichgiiltiger« Unter-

anzuklingen scheint, lassen Croce also véllig unbeeindruckt. Auch ein Verweis auf vor-
gebliche Parallelen zwischen Hegels und Vicos Asthetik rechtfertigen also das Etikett
>Hegelianer< im Falle Croces nicht. Croce: Estetica. A.a.O. 347f.

138 Croce: Estetica. A.a.O. 212-227, 347. Vgl. auch ders.: Brevario. A.a.O. 18£,; sowie
ders.: La Poesia. A.a.O. x, 41ff,; sowie ders.: La Filosofia di Giambattista Vico. Bari
31933. Auch als ders.: Die Philosophie Giambattista Vicos. Leipzig 1911.

139 Croce: Estetica. A.a.O. 1.

140 Nach Croce hatte schon Vico »in a very crude shape this central idea: that art is not a
work of reflection and logic, not a product of skill, but pure and spontaneous imaginative
form.« Croce: Aesthetica in nuce. A.a.O. 781.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 295

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

schied. Eine qualitative Abgrenzung verweigert er mit dem Argu-
ment, dafy die Schranke zwischen kiinstlerischer und gewéhnlicher
Intuition von »empirischer Natur« sei. Deshalb sei es ginzlich »un-
moglich«, diese Schranke »wissenschaftlich zu definieren«. Nun
leuchtet es zwar nicht ein, daf8 sich etwas mit »empirischer Natur«
nicht definitorisch erfassen lassen soll. Wir miissen es jedoch dabei
belassen, dafy Croce der kiinstlerischen Intuition mit diesem Argu-
ment keine Sonderstellung einrdumt. Asthetik ist nach Croce »die
Wissenschaft der intuitiven oder ausdruckgebenden Erkenntnis«.
Als solche beschiftigt sie sich in gleicher Weise mit gewdhnlichen
wie mit kiinstlerischen Intuitionen. Fiir spezielle kiinstlerische Intui-
tionen interessiert sich Croce nur, solange sie Aufschlufd iiber das
Leistungsvermogen des intuitiven Erkennens geben.14!

Was aber leistet das intuitive Erkennen nach Croce? Die Intuiti-
on ist eine Geistestitigkeit. Weil jede Geistestitigkeit nach Croce
eine formgebende Tatigkeit ist, ist auch das intuitive (dsthetische)
Erkennen »ein Formgeben«. Das Rohmaterial der intuitiven Form-
gebung sind unsere Empfindungen. Diese haben laut Croce fiir sich
genommen keinen epistemischen Gehalt. Zwar betont er, daf$ die In-
tuitionstatigkeit ohne konkrete Empfindungen »nie aus ihrer Ab-
straktion heraustreten« konne, und dafl Empfindungen fiir jede In-
tuitionstatigkeit unverzichtbar seien. Er betont jedoch auch, daf§ die
menschlichen Empfindungen blof »organische Tatsachen« seien. Das
Resultat der Intuitionstitigkeit definiert Croce als »in Form gebrach-
te Empfindung« oder auch als » Ausdruck«. Damit bedeutet »intuitiv
(anschaulich) erkannt« haben fiir Croce » Ausdruck geben und nichts
anderes«'42.

(c) Die Identitit von Intuition und Ausdruck. Die These von der
Identitit von Anschauung (bzw. Intuition) und Ausdruck stammt
von DeSanctis und bildet das Zentrum von Croces Asthetik. Aller-
dings bleibt sie bis zum Ende problematisch, wenn nicht sogar unver-
standlich. Das Problem besteht weniger darin, daf3 die Identifizierung
einer Tatigkeit (Anschauung) mit ihrem Resultat (Ausdruck) schwer
nachzuvollziehen ist. Schwerer fillt ins Gewicht, daf3 bis zu den letz-
ten Seiten des Buches unklar bleibt, welchen epistemologischen Sta-

141 Croce: Estetica. A.a.O. 12-16.
42 Croce: Estetica. A.a.O. 355.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

tus ein Ausdruck (ital: espressione) haben soll.'*> Fest steht lediglich,
dafl Croce nicht per se sprachliche Ausdriicke im Auge haben kann.
Dagegen spricht seine Auflerung, daf8 es schlielich »eine Menge
Ausdrucksformen« gebe, »deren Mittel nicht Worte sind, wie etwa
die in Linien, Farben, Tonen«. Das Problem besteht darin, daf3 diese
Passage (wie einige andere auch) darauf hindeutet, daf8 » Ausdruck«
die physische Entsprechung einer klaren intuitiven Erkenntnis bzw.
einer Anschauung ist. Gegen diese Interpretation spricht jedoch
(wenn es spiater um physische Kunstwerke geht, ergeben sich noch
deutlichere Bedenken), daf8 Croce es fiir »unmoglich« erklért, im in-
tuitiven »Erkenntnisprozef§ die Anschauung vom Ausdruck zu tren-
nen«. Sein Argument lautet, dafy Ausdruck »Bestandteil ihres We-
sens« sei, so daf3 immer »das eine mit dem anderen zugleich«
auftriate und sie »nicht zwei, sondern eins sind«. Wenn wir unterstel-
len, dafy Croce nicht metaphorisch redet — dann kann Croces » Aus-
druck« als »Bestandteil« einer mentalen Aktivitit nichts Physisches
sein.!# Am meisten Sinn macht es, unter dem >Ausdruck¢ die deutli-
che Struktur einer klaren Anschauung zu verstehen, die wegen ihrer
Deutlichkeit potentiell Vorstufe und Ausgangspunkt fiir die prakti-
sche Tatigkeit einer Verkorperung in variablen physischen Materia-
lien, aber noch nicht selbst etwas Physisches ist.

Allerdings wirft auch diese Interpretation Fragen auf. Sind die
Formen, von denen Croce spricht, die Bausteine der Strukturen, die
Ausdruck sind? Werden sie geschaffen oder im Geist als sein Inven-
tar entdeckt? Wie verhalt sich der strukturierte Ausdruck zu den For-
men einerseits und zur Anschauung andererseits? Gibt es Anschau-
ungen im Stadium der Vorstrukturierung bei Croce, und falls ja, wie
unterscheiden sie sich dann von den rohen Gefiithlen? Wenn Croce
mit seiner Unterscheidung von Ausdruck und Anschauung im Sinne
von Browns Interpretation sagen will, daf3 intuitives Erkennen so-
wohl ein aktives als auch ein kognitives Element hat — warum
schreibt er das dann nicht?'*5 Auch diese Lesart ist also nicht ganz

4 Langer spricht treffend von »Croce’s lack of precision« im Umgang mit seinen Be-
griffen. Langer, Susanne.: Feeling and Form. A Theory of Art Developed from Philoso-
phy in a New Key. London 1953/51973, 375. Das laf3t sich wohl kaum damit rechtferti-
gen, daf} sich Croce auch in dieser Hinsicht an Vico orientiert habe, der laut Croce seine
»grundlegenden Ausdriicke« nicht »immer genau nach den Verhiltnissen der Synony-
mie und Verschiedenheiten gebraucht« hat. Croce: Estetica. A.a.O. 225.

144 Croce: Estetica. A.a.O. 6-12.

145 Brown: Neo-Idealistic Aesthetics. A.a.O. 27.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 297

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

unproblematisch. John Dewey schreibt stiffisant, dafy Croce »die Idee
der Intuition mit der des Ausdrucks verbunden« habe, daf3 »ihre
Identifikation miteinander und beider mit der Kunst« den Lesern
jedoch »ziemlich viel Mithe bereitet« hitte. Dann schldgt er vor,
unter >Ausdruck< die Zustandsmanifestation des &dsthetisch tdtigen
Geistes zu verstehen, und unter >Intuition< die Erkenntnis dieses Zu-
standes. Mit dem Problem, daf3 auf dem Niveau der Intuition von
Erkenntnis in diesem anspruchsvollen selbstreflexiven Sinne laut
Croce noch keine Rede sein kann, miiht sich Dewey allerdings nicht
weiter ab. Das erklart sich daraus, daf$ sein Vorschlag natiirlich kei-
neswegs als ernsthafte Interpretation und Hilfestellung gemeint ist.
Dewey will vielmehr einen Beleg liefern fiir seine Auffassung von
Croces Asthetik »als ein hervorragendes Beispiel dafiir, was ge-
schieht, wenn der Theoretiker einer abgeblockten #sthetischen Erfah-
rung philosophische Vorurteile tiberstiilpt.«#* Mit Dewey kommen
wir also auch nicht weiter. Der frithe Collingwood erhebt gegen Cro-
ces Identifizierung von Anschauung und Ausdruck schliefllich sogar
eine Reduktionismuskritik (vgl. Abschnitt 6.1.).

Nun scheint zumindest der Sinn von Croces Unterscheidung auf
der Hand zu liegen. Vermutlich will Croce ein Testverfahren an die
Hand geben, mit dem »jeder Mensch« tiberpriifen kann, »wie klar er
sich iiber etwas ist«. Wer namlich nicht »imstande ist, seine Eindriik-
ke« fiir sich selbst zum Ausdruck zu bringen, der verfiigt nach Croce
auch iiber keine klare Anschauung. Croce ist der Auffassung, daf3
»alles, was sich nicht in einem Ausdruck objektivieren« lif3t, eben
keine »Anschauung oder Vorstellung« ist, sondern lediglich unge-
formte, rohe Empfindung. Wenn Menschen »behaupten, daf3 sie im
Geiste viele und bedeutsame Gedanken hitten, sie aber nicht aus-
driicken konntenx, sitzen sie laut Croce einer [llusion auf. Wenn wir
»die Umrisse eines Landes« tatsichlich »intuitiv erkannt habenc,
dann sind wir nach Croce auch dazu imstande, »sie so, wie wir sie
sehen, mit all ihren Kriimmungen zu zeichnen«. Was man intuitiv
klar erkannt hat, das kann man auch zeichnen, selbst wenn man das
Zeichnen nie gelernt hat? Nein, so weit versteigt sich Croce nicht.
Gemeint ist nur, dafs man ohne eine klare Anschauung nicht wiidte,
welche Ausdrucksstruktur man einer Zeichnung geben miif3te, falls
man tber die praktische Fihigkeit des Zeichnens verfiigt. Die prakti-
schen Fihigkeiten konnen erst zum Zuge kommen, wenn man tiber

146 Dewey: Art as Experience. A.a.O. 343f.

298  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

klare Anschauungen verfiigt. Das ist der Grund, warum es nach Cro-
ce »nichts Falscheres« gibt als die Annahme, dafi ein jeder sich »eine
Raffaelische Madonna vorstellen konne«, und daf3 »Raffael nur des-
halb Raffael war, weil er die mechanische Fertigkeit besafs, diese Vor-
stellung auf die Leinwand« zu werfen. Nein, laut Croce war Raffael
nur deshalb ein so herausragender Kiinstler, weil er iiber besonders
komplexe und reichhaltige (eben kiinstlerische) Intuitionen ver-
fiigte. 1+

(d) Das Ricorso-Modell und seine Konsequenzen. Damit stellt sich
die Frage, wie aus der kiinstlerischen Intuition das Madonnengemal-
de entsteht. Um sie beantworten zu konnen, muf3 zunichst der Stel-
lenwert der Intuition in Croces Philosophie des Geistes in den Blick
genommen werden. Croce unterscheidet zwei praktische und zwei
theoretische Geistestatigkeiten. Die beiden praktischen Tatigkeiten
sind die Sittlichkeit und die 6konomische Tatigkeit. Die Sittlichkeit
ist auf das Etablieren von allgemeinen Werten gerichtet, und die 6ko-
nomische Tatigkeit auf das Erreichen individueller Ziele. Die prakti-
schen Tatigkeiten sind tiber den beiden theoretischen Tatigkeiten an-
gesiedelt. Die beiden theoretischen Titigkeiten sind der Intellekt,
welcher nach Croce auf allgemeine Begriffe abzielt, und die Intuition.
(Ganz nach dem Vorbild Vicos!#) ist die Intuition fiir Croce die un-
terste theoretische Tatigkeit und damit gleichzeitig die unterste aller
vier Geistestitigkeiten.

Der zentrale Gedanke von Croces Philosophie des Geistes lautet
dann, daf3 die vier Geistestitigkeiten als Ricorso anzuordnen seien.
Der Begriff >Ricorso« bedeutet >Riick-Lauf< in der italienischen Um-
gangssprache. In Croces Philosophie des Geistes gibt er die Auffas-
sung wieder, dafl die hoheren Geistestitigkeiten die niederen zur
Voraussetzung haben, wihrend die niederen Geistestitigkeiten un-
abhingig von den héheren auftreten. Er besagt auflerdem, daf3 bei
der hochsten praktischen Geistestatigkeit neue Empfindungen ent-

147 Croce: Estetica. A.a.O. 6-12.

148 Im zweiten dsthetikhistorischen Teil seiner Asthetik zitiert Croce folgende auf-
schlufSreiche Passage von Vico: »Die Menschen empfinden zuerst, ohne zu bemerken;
dann bemerken sie mit verwirrter und erregter Seele; endlich denken sie mit reinem
Geist. Dieser Rang ist das Prinzip der poetischen Sentenzen, die vermittels der Sinne
aus Leidenschaften und Affekten gebildet werden, im Gegensatz zu den philosophischen
Sentenzen, die vermittels des Vernunftschlusses aus der Reflexion gebildet werden.«
Vico: Scienza Nuova II. Elementi LIIL. Im Text zit. nach Croce: Estetica. A.a.O. 213.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 299

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

stehen, die wiederum Rohmaterial der Intuition sind. Deshalb spricht
Croce vom >Riicklauf<!#. Das Verhaltnis der theoretischen Titigkei-
ten Intuition und Intellekt plausibilisiert Croce mit dem Hinweis dar-
auf, daf3 wir tiber einen Begriff wie »das Wasser im Allgemeinen«
nur verfigen konnten, weil wir schon »unzédhlige« konkrete An-
schauungen von Wasser hitten. Paralleles gelte fiir das Verhiltnis
von theoretischen und praktischen Tétigkeiten: Das »Erkennen« sei
immer »vom Wollen unabhingig«, wihrend ein vom Erkennen un-
abhingiger Wille (sprich: praktische Tatigkeit) laut Croce voéllig
»undenkbar« ist. Wer beispielsweise die praktische Aktivitit einer
Feuerloschung vollziehen wolle, miisse theoretisches Wissen tiber
Wasser haben. Hingegen konne man Wissen {iber Wasser auch ohne
Praxis mit Wasser haben.1%

Die Pointe ist, dafy dem Ricorso-Modell zufolge die intuitive Er-
kenntnis als die unterste Geistestatigkeit »keinen Herrn notig«!!
hat. Gemeint ist, dafy sie nicht mit den Kriterien des Intellekts, der
Okonomie oder der Sittlichkeit beurteilt werden darf! Es wiire unan-
gemessen, die fantasievolle dsthetische Tatigkeit danach zu beurtei-
len, ob ihre Gegenstinde der Realitit entsprechen, ob die Tatigkeit
von einem dkonomischen Standpunkt aus niitzlich ist, oder ob sie
sich mit etwas befaf3t, das vom Standpunkt der Sittlichkeit aus ver-
werflich ist. Wieder ist die Position von Vico entlehnt. Nach Croce
hat Vicos Verdienst darin bestanden, im Gegensatz zu Baumgarten
die Intuition als »eine theoretische Erscheinung, aber eben »nicht
als intellektuelle« behandelt zu haben. Damit hat Vico nach Croce
die dsthetische Tatigkeit als eine Tétigkeit behandeln kénnen, die
»von der intellektuellen tatsdchlich unabhingig und autonom« und
sogar »umso robuster« ist, »je schwicher das vernunftmiafSige Den-

149 Croce: Estetica. A.a.O. (55-60) 60. In seiner Brevario di Estetica von 1913 fiihrt
Croce seine Konzeption auf Vico zuriick und erldutert das Modell so, daf3 der duf3erste
Punkt der Reihe« schliefllich »wieder mit dem ersten zusammenc trifft, bis sich »der
Kreis schlieft« und »der Umlauf von neuem beginnt«. Croce: Brevario di Estetica.
A.a.O. 59. Meiner Rekonstruktion zufolge hat Vico den Begriff >Ricorso< wiederum
von Francesco Guicciardini (einem Zeitgenossen Machiavellis) iilbernommen, wo er 6ko-
nomische Prozesse beschreibt. Das Hauptwerk des italienischen Politikers, Historikers
und Juristen Franceso Guicciardini (1483- 1540) heifdt Storia d’Italia und soll nach ei-
genem Anspruch die erste Darstellung der Geschichte ganz Italiens beinhalten.

150 Croce: Estetica. A.a.O. (22-31, 46-65) 22, 47, 49, 56, 60. Croce fithrt sogar ein
»Genie des Bosen« ein, welches »ein rein 6konomisches sei und auf kein verniinftiges
Ziel hinarbeite« und deshalb »sittlich schlecht« sei.

151 Croce: Estetica. A.a.O. 2.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

ken ist«%2. Im Klartext beinhaltet Croces Position die Anweisung,
dafi, wer iiber intuitives Erkennen redet, gefilligst dabei bleiben und
sich nicht in die Sphiren des Intellekts oder gar der Praxis versteigen
soll.

Diese Anweisung ist zunichst einmal an die Geschichtswissen-
schaftler gerichtet. (Croce war im Italien seiner Zeit vor allem als
Historiker bekannt.15*) Weil die Geschichtswissenschaft es (angeblich
nur) mit individuellen Ereignissen zu tun hat, gehort sie nach Croce
namlich in den Bereich der intuitiven und nicht der intellektuellen
Titigkeit.?* Deshalb diirfen geschichtliche Ablaufe laut Croce immer
nur als individuelle betrachtet werden.'55 Mit dieser Zuordnung wird
natiirlich eine erste Schwiche des Ricorso-Denkens offensichtlich.
Kein Historiker wiirde seine Tatigkeit auf der Stufe des intuitiven
Erkennens ansiedeln, auf der sich die Frage nach der Realitits-
adaquatheit der Tatigkeit noch nicht stellt. Unter die Geschichtswis-
senschaften subsumiert Croce auch die Kunsthistoriker. Fiir sie hat
das Ricorso-Modell zur Folge, daf3 sie darauf verzichten miissen,
Kunstwerke nach vorgeprigten Rastern zu sichten und Gemilde bei-
spielsweise in »Landschaftsbilder, Portraits, Schlachtenbilder« ein-

152 Croce: Estetica. A.a.O. 214. Croce zitiert hier Passagen aus Vico: Scienza nuova.
.1.IT ¢.26 sowie aus ILIL Einl. sowie aus Dignita XXXVI.

153 In Italien war Croce als Geschichtsphilosoph und Literaturkritiker bekannt. Seine
Literaturkritiken erschienen in der mit Giovanni Gentile 1903 gegriindeten Zeitschrift
La Critica. Seine wichtigsten Schriften zur Geschichtsphilosophie (sie werden nicht in
das Literaturverzeichnis aufgenommen) sind Croce, Benedetto: Storia d’Europa nel se-
colo decimono. Auch als ders.: Geschichte Europas im neunzehnten Jahrhundert. Ubers.
v. K. Vossler, R. Peters. Frankfurt a. M. 1968; ders.: My Philosophy and Other Essays on
the Moral and Political Problems of Our Time. Ubers. v. E. F. Carrit. London 1949; ders.:
Gesammelte philosophische Schriften in deutscher Ubertragung. Hrsg. v. H. Feist. Tii-
bingen 1930; ders.: Randbemerkungen eines Philosophen zum Weltkrieg 1914-1920.
Ubers. v. J. Schlosser. Ziirich/Leipzig/Wien 1922; ders.: Antihistorismus. Ubers. v.
K. Vossler. Miinchen/Berlin/Oldenburg 1931; ders.: Materialismo storico ed economia
marxistica. Bari 51927. Auch als ders. Historischer Materialismus und marxistische
Okonomie. Leipzig 1900. ders.: La storia come pensiero e come azione. Bari >1939. Auch
als ders: Geschichte als Gedanke und Tat. Einf. v. H. Arth. Ubers. v. E. Bondy. Bern 1944.
Auch als ders.: My Philosophy and Other Essays on the Moral and Political Problems of
Our Time. Ubers. v. E. E. Carrit. London 1949.

15¢ Diese Zuordnung ist wahrscheinlich ebenfalls auf Vico zuriickzufithren. Bei Vico
findet sich mit Blick auf Homer namlich die These, da3 »Poesie und Geschichte« im
Ursprung »identisch« gewesen seien, und daf3 »ihr Unterschied ein spiter entstandener«
sei. Vico: Scienza nuova. L1.11Lc. 6 und IL1IIL Im Text zitiert nach Croce: Estetica.
A.a.0.217.

155 Croce: Estetica. A.a.O. 27 ff.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 301

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

zuteilen. Nach Croce kann es namlich keine allgemeinen Gattungen
von Kunstwerken geben, weil derjenige, der solche allgemeine Raster
verwendet, »die individuelle Ausdruckserscheinung« lingst »verlas-
sen« und sich »vom Asthetiker in einen Logiker verwandelt« habe.
Auch dieser Gedanke stammt von Vico. Bei Vico heifdt es, daf3 »die
Reflexionen iiber die Leidenschaften« entweder »den Philosophen«
zugehoren, »weil sie Allgemeinbegriffe enthalten«, oder aber »den
falschen und kalten Dichtern«!%. Dichter bringen die Leidenschaften
zum Ausdruck. Wer hingegen daran geht, »wissenschaftlich zu den-
ken«, hat nach Croce aufgehort, dsthetisch zu betrachten. Dann stellt
er so »absurde« Fragen wie beispielsweise die, »welches die dstheti-
sche Form des Stillebens« sei. Ahnlichkeiten zwischen Kunstwerken
(Ahnlichkeiten zu Wittgenstein sind zufillig) bestehen nach Croce
hochstens »in dem, was man im gewdhnlichen Leben einen >Fami-
lienzug« nennt«.

Im Bereich der Asthetik richtet sich das Ricorso-Modell gegen
die Wahrheitsisthetiken des deutschen Idealismus. Indem es explizit
ausschlief3t, daf3 die Tatigkeit Kunst nach den Kriterien des Intellekts
beurteilt wird, schliefSt es namlich auch die Frage nach der philoso-
phischen Leistungsfihigkeit von Kunst aus. Fiir Croce besteht die
dsthetische Titigkeit in der Formung von rohen Empfindungen und
in nichts sonst. Weil erst die intellektuelle Tatigkeit sich mit der
Wirklichkeit und mit dem Wirklichkeitsgehalt von Sétzen und Theo-
rien befasse, sei es vom Standpunkt der dsthetischen Tatigkeit vollig
irrelevant, ob der Inhalt eines Gedankenganges richtig oder falsch ist,
wenn er nur gut strukturiert ist. Fiir Croce hingt »das Gutschreiben«
ausschliefSlich »davon ab, dafy man eine klare Anschauung des eige-
nen Gedankens hat, auch wenn dieser Gedanke falsch«!% sein sollte.
Plausibilisierend verweist er auf Schopenhauers!>® Philosophie, die er
als Philosoph vom Standpunkt des Intellekts fiir vollig falsch hilt, die
er aber als Asthetiker dennoch sehr bewundert. Vor diesem Hinter-
grund spricht Croce den Wahrheitsisthetiken des deutschen Idealis-
mus ihre Berechtigung kompromifSlos ab.1*

15 Vico: Scienza nuova. II. Sentenze eroiche. Im Text zit. nach Croce: Estetica. A.a.O.
214.

157 Croce: Estetica. A.a.O. 45.

155 Gemeint ist Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung. Bd. 1. Leip-
zig 1919; Bd. 2. Leipzig 1944. Hrsg. v. A. Hiibschner. Ziirich 1977.

159 Croces Vorbehalte gegen die Wahrheitsisthetiken des deutschen Idealismus &uflern
sich noch deutlicher in der Brevario di Estetica von 1913 (engl. von 1912). Gegen Hegels

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

SchlieBSlich erkldrt Croce die dsthetische Tatigkeit auch fiir un-
abhingig »vom Niitzlichen und von der Moral«. Dem Ricorso-Mo-
dell zufolge trite die Intuition unabhingig von der Sittlichkeit auf,
wihrend Sittlichkeit und Okonomie gelungene Intuitionen voraus-
setzten.'60 Deshalb diirften kiinstlerische Intuitionen nicht mit Maf3-
stiben okonomischer Niitzlichkeit oder sittlicher Akzeptierbarkeit
beurteilt werden. Es sei unangemessen, nach dem individuellen cko-
nomischen Erfolg eines Kiinstlers oder nach dem moralischen Gehalt
eines Kunstwerks zu fragen. Croce betont, daf$ ein Kiinstler ein sitt-
lich vorbildlicher Mensch sein konne, obwohl er »gewalttitige Dra-
men« schreibt!®!. Ja, in diesem Zusammenhang kritisiert er sogar
seinen Heroen Vico, weil dieser eine padagogisch-moralische Funk-
tion von Kunst behauptet hatte.162

(e) Das Schone und das Hiflliche. Wenn man nun weder nach ihrem
Wahrheitsgehalt noch nach ihrem 6konomischen Erfolg noch nach
ihrem moralischen Gehalt fragen soll — wie léf3t sich die Tatigkeit
der Intuition dann beurteilen? SchliefSlich soll man laut Croce »einen
gelungenen Ausdruck und andere, die nur halb gelungen oder ver-
fehlt sind«, ja durchaus unterscheiden kénnen.'63 Croces Antwort
lautet, dafs sich ein gelungener Intuitionsprozefd von einem mifSlun-
genen unterscheiden 1af3t, weil sich beim gelungenen Prozefs Lust-

Auffassung von Kunst als physische Verkérperung eines bestimmten Wahren (vgl. das
gesamte 3. Kapitel) fiihrt Croce hier das Argument ins Feld, daf die dsthetische Tatig-
keit als solche stante pede unterbrochen wiirde, sobald man nach dem Wirklichkeits-
gehalt eines Kunstwerks fragt. Laut Croce finden sich »in der Philosophie des 19. Jahr-
hunderts« bei »Schelling und Hegel« immer wieder »Beispiele« fiir diese unzuléssige
»Identifikation und Vermischung der Kunst« mit der Philosophie. Der Croce von 1913
hilt die dsthetische Titigkeit und jede Form von Reflexion fiir ebenso unvereinbar wie
Feuer und Wasser. Croce: Brevario. A.a.O. 16{.

160 Croce: Estetica. A.a.O. 53.

161 Croce: Estetica. A.a.O. (46—53) 52.

162 Croce verteidigt Vico dann allerdings gleich gegen seinen eigenen Einwand: »Bei den
ausdriicklichen Erkldrungen, die Vico iiber das vollkommene Fehlen von Abstraktionen
und verstandesmifigen Kunstgriffen in der Poesie gibt«, da er »endlich klar die theo-
retische Natur der Phantasie erkannt hat, so kann man solche Sitze nicht als eine Riick-
kehr zur pidagogischen Theorie auffassen, die fiir ihn eine tatséchlich iiberwundene ist;
sie sind vielmehr eine einfache Konsequenz seiner historischen Hypothese von einer
vollkommenen poetischen Kulturepoche, in der die Erziehung, sowie Physik und Moral
Aufgabe der Dichter gewesen« ist. Croce: Estetica. A.a.O. 225.

163 Croce: Estetica. A.a.O. 68.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 303

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

gefiihle einstellen, wihrend jeder mifSlungene Prozefs von Unlust-
gefiihlen begleitet ist

Woher diese Gefiihle stammen und wie sie einzuordnen sind,
bleibt allerdings unklar. Brown bemingelt treffend, daf3 der frithe
Croce keine elaborierte Theorie der Gefiihle hat, weil er zwischen
»Eindruck, Gefiihlen, Sinneswahrnehmungen und psychischen Fak-
ten« nicht weiter unterscheiden und »das Material der Kunst«
schlicht als das definieren wiirde, »was bislang noch nicht bearbeitet
worden ist«164. Ich vermute, daf8 Croce mehr von den Asthetiken der
Aufklirung des 18. Jahrhunderts beeinfluflt ist, als er zugibt.165
Schlief3lich ist schon bei Moses Mendelssohn von »Affekten« die Re-
de, welche »im Gehirne selbst« aus der »Vorstellung einer geistigen
Vollkommenheit« heraus entstehen, weil diese per se »eine Art von
sinnlicher Wollust nach sich«¢ ziehen. Vergleichbar scheint sich
Croce die Entstehung der Lustgefiihle als Begleiterscheinung von
reibungslos verlaufender dsthetischer Tatigkeit vorzustellen. Solche
Vermutungen informieren allerdings nicht iiber den Status der
Wertgefiihle. Am sinnvollsten ist es wohl, die fraglichen Gefiihle
der Lust und der Unlust zwar grundsitzlich vom neutralen Rohma-
terial der Intuitionstitigkeit zu unterscheiden, sie aber epistemolo-
gisch auf demselben Niveau anzusiedeln. Dafiir spricht, daf3 die Ge-
fiihle der Lust und der Unlust fiir Croce ausdriicklich keine (Geistes-)
Aktivitdten sind, sondern lediglich »einfache organische Erscheinun-
gen« und passivische »Eindriicke des Organismus«. Verkompliziert
wird die Angelegenheit allerdings dadurch, daf3 es nach Croce zwei
Spielarten von Lust- und Unlustgefiihlen geben soll. Fiir theoretisch
uninteressant erklart er die »animalischen Regungen« des Men-
schen, die »rein organischer Natur« seien. Sein Beispiel sind Zahn-
schmerzen. Er fokussiert sich auf die sogenannten »Wertgefiihle«.
Laut Croce sind speziell die geistigen Aktivitidten des Menschen im-

164 The material of art — that is, impression, feelings, sensations, the psychic fact, or
what not — is not elaborated upon by Croce, because elaboration, or distinction, is intro-
duced only by human activity; and the material of art is, by definition, that which has
not yet been acted upon.« Brown: Neo-Idealistic Aesthetics. A.a.O. 21f.

165 Vgl. dazu Absatz 1.3.a.

166 Mendelssohn, Moses: Uber die Empfindungen. 1755. In ders.: Asthetische Schriften
in Auswahl. Hrsg. v. Otto F. Best. Darmstadt 1994, (29-110) 71. Sehr viel friiher schon
heif3t es bei Crousaz: »Le bon gofit nous fait d’abord estimer par sentiment se que la
raison auroit approuvé apres qu’elle se seroit donné le tems de |’examiner assez pour en
juger sur des justes idées.« Crousaz, Jean Paul de: Traite du beau. Amsterdam 1715, 68.

304 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

mer von Wertgefiihlen begleitet. Diese bezeichnet er auch als »ob-
jektive Gefiihle«, weil sie anders als Zahnschmerzen eine mentale
»Zustimmung einschlieflen« wiirden. Warum auf dem Level der In-
tuition »Wertgefiihle« entstehen konnen, obwohl >werten< doch
zweifelsfrei eine Tatigkeit des Willens ist und also eigentlich erst
auf dem Level der praktischen Geistestitigkeiten stattfinden kann,
erklart Croce nicht. Statt dessen warnt er vor dem Mifdverstindnis,
daf jede geistige Tatigkeit von einem speziellen Typus von Wert-
gefiihlen begleitet sei. Die Wertgefiihle selbst seien nicht differen-
ziert, sondern wiirden ihre spezielle dsthetische, intellektuelle, 6ko-
nomische oder moralische »Farbung« durch die geistige Aktivitdt
annehmen, die sie begleiten. Selbst unspezifiziert, spielt sich unser
begleitendes Gefiihlsleben nach Croce ausschliefilich zwischen den
Polen von Lust und Unlust ab. Lustgefiihle begleiten eine »freie Ent-
faltung der geistigen Tatigkeit«. »Unwertgefiihle« treten nach Croce
hingegen als Begleiterscheinung auf, wenn Geistestatigkeit sich nicht
»frei entfalten« kann und »verhindert, gghemmt oder unterbro-
chen«1¢7 ist.

Croces mentalistische Begriffe von >schon< und >hafslich« basie-
ren auf dieser Unterscheidung von lust- und unlustbegleiteter Intui-
tionstitigkeit. Croce bezeichnet mit dem Adjektiv »schon< namlich
ausschlieSlich ungehemmt verlaufende, gelingende und also von
Lustgefiihlen begleitete Intuitionstitigkeiten. Komplementir dazu
nennt er nur gehemmt verlaufende und von Unlustgefiihlen be-
gleitete Intuitionstitigkeit shafSlich«.168 Das impliziert nun provokan-
terweise, dafd kein Bild und kein Mensch >schon< genannt werden
konnen. Als konsequenter Mentalist nennt Croce namlich nichts
Physisches >schon«< oder >hifSlich«. Seiner Auffassung nach liegt das
Schoéne »nicht in den Dingen«, weil es »iiberhaupt keine physische
Erscheinung« sei, sondern allein »der Tatigkeit des Menschen, seiner
geistigen Energie« angehore. Das Schone hat nach Croce »keine phy-
sische Existenz«. Wer Tiere, Menschen oder Landschaften >schonc<
nennt, meint nach Croce nichts »von dsthetischem Belang«. (Beim
Croce von 1913 finden wir sogar die Behauptung, daf3 »die physi-
schen Tatsachen« tiberhaupt nicht mehr als »eine Wirklichkeit« be-
trachtet werden sollten, sondern als »Konstruktion unserer Ver-

167 Croce: Estetica. A.a.O. 73-76. Interessant wire ein Vergleich mit anderen Wert-
lehren, etwa der von Max Scheler.
168 Croce: Estetica. A.a.O. 21, 76-79.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 305

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

nunft.«16?). Was fir alles Physische gilt, gilt auch fiir physische
Kunstwerke! Croce bezeichnet es als »paradox«, physische Kunst-
werke hiafllich oder schon nennen zu wollen, denn seit wann ist ein
physisches Kunstwerk eine geistige Tatigkeit? Als konsequenter
Mentalist degradiert Croce das physische Kunstwerk zur bloflen
»Hiille«, zur »Reproduktion«, zum »Gedichtnis« und »pidagogi-
schen Hilfsmittel« der dsthetischen Titigkeit und zum »physischen
Reizmittel«, das »im Organismus« die schonen » Vorginge«, die »den
geistigen Ausdruck begleiten«, im Bestfall (allerdings nur in abge-
schwichter Weise) wieder evozieren kann. Und wer etwa der (géngi-
gen!) Meinung verfallen ist, »daf3 der Kiinstler seinen Ausdruck
schafft, indem er malt oder skizziert, schreibt oder spielt«, der hat
nach Croce nur ein sehr »oberflichliches Verstindnis des kiinstleri-
schen Vorgangs«.170

(f) Das physische Kunstwerk. Mit welchem Vokabular konnen wir
Kunstwerke denn dann beschreiben? Diese Frage fiihrt zum inter-
essantesten Teil von Croces Estetica. Croce macht niamlich den klu-
gen Vorschlag, physische Gegenstinde generell und damit auch phy-
sische Kunstwerke nach der Beschaffenheit ihrer Inhalte und
physischen Gestalten nicht mehr in schéne und hiflliche, sondern in
sympathische und antipathische zu unterteilen. Wer beispielsweise
sagt, daf3 ein Roman eine schone Geschichte erzdhlt, meint laut Croce
namlich eigentlich (und hier ist ihm entschieden Recht zu geben),
daf3 ihm seine Figuren sympathisch sind, und daf sein Ausgang ge-
fallt. Also sollte er den Roman doch gleich einen >sympathischen
Roman« nennen. Dasselbe gilt laut Croce fiir alles mit einer physi-
schen Struktur: Wer eine physische Struktur >schon< oder >héflich«
nennt, meint laut Croce ebenfalls, daf3 sie » Vorstellungen des Ange-
nehmen (Wohlgefilligen)« evoziert.’7! Damit nimmt Croce zu Recht
fiir sich in Anspruch, eine Losung fiir das Problem anzubieten, daf3
Kunstwerke hiufig allein schon deshalb das Urteil »des ésthetischen
Wertes oder Unwertes« auf sich ziehen, weil sie »haflliche Dinge,
Leiden und Schindlichkeiten« darstellen. Croce schlagt vor, solche
Kunstwerke nicht mehr >hiflliche Kunstwerke¢, sondern >anitpathi-
sche Kunstwerke< zu nennen. Dann konnte »auch das Bild des Lei-

169 Croce: Brevario. A.a.O. 8.
170 Croce: Estetica. A.a.O. 89-106.
71 Croce: Estetica. A.a.O. (99-106) 102.

306  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

dens und des HafSlichen und Schéndlichen« in einem asthetisch-wiir-
digenden Sinne »schén« genannt werden. Dann kann laut Croce
»auch dasjenige Ausdrucksvolle >schén« genannt werden, »das nicht
Ausdruck des Sympathischen ist.

So weiterfithrend der Vorschlag ist, so schiittet Croce das Kind
leider gleich wieder mit dem Bade aus mit der Behauptung, daf3 die
Asthetik iiberhaupt nichts mit »dem Sympathischen und Antipathi-
schen und mit all ihren Spielarten« zu tun habe. Laut Croce soll sich
die Asthetik »einzig und allein mit dem geistigen Element der Dar-
stellung«72 befassen, weil der »ésthetische Vorgang« schliefilich
»nichts als Form« sei. So harmlos diese Auflerung klingt, so birgt
sie doch massiven Sprengstoff. Sie besagt nidmlich, dafy sowohl die
Inhalte als auch die Strukturen eines physischen Kunstwerks keiner-
lei Einfluf$ auf die dsthetische Titigkeit hitten und also in der dsthe-
tischen Analyse iiberhaupt keine Rolle spielen diirften! Die Inhalte
erkldrt Croce fiir irrelevant, weil sich jeder Inhalt formen liefSe, und
weil die Inhalte von Kunstwerken immer nur »leichte«, »fliichtige«
und »nicht sehr tief« gehende »Scheingefiihle«” hervorriefen, die
mit der Intensitit der die dsthetische Titigkeit begleitenden Wert-
gefiihle nicht zu vergleichen seien. Croces Argument fiir die Aus-
blendung der physischen Strukturen lautet, daf3 die physischen
Strukturen je nach Kontext als angenehm oder als abstofSend emp-
funden wiirden und also keine objektive Qualitdt hétten. In physi-
scher Hinsicht erscheint laut Croce »derselbe Gegenstand, der fiir
einen hafslich erscheint, fiir einen anderen schon«. So sei »ein gelbes,
grobes Kuvert« beispielsweise »abscheulich fir jemanden, der »et-
wa einen Liebesbrief darin senden« will, aber »just das«, »was zum
Verschluf fiir die Vorladung eines Gerichtsdieners taugt«'7¢. Die as-
thetische Tatigkeit verlduft laut Croce jedoch bei allen Menschen
gleich. Er bezeichnet es als »philosophisch betrachtet unmdogliche,
daf3 »A etwas anderes sieht als B, weil die ausdruckgebende Tatigkeit
kein Spiel der Laune, sondern geistige Notwendigkeit« sei.”s Also
konnen die so unterschiedlich wahrgenommenen Qualititen der
physischen Strukturen mit dem Verlauf der dsthetischen Titigkeit
als schone oder héfiliche nichts zu tun haben.

172 Croce: Estetica. A.a.O. 51, 79-89.

173 Croce: Estetica. A.a.O. 79 77-79.

74 Croce: Estetica. A.a.O. 105.

175 Croce: Estetica. A.a.O. (112-121) 113 f.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 307

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

Wenn laut Croce nun das physische Kunstwerk inklusive seines
Gehalts und seiner physischen Strukturen fiir den Verlauf der dsthe-
tischen Titigkeit gleichgiiltig ist — wie erklirt es sich dann, daf3 es
physische Kunstwerke gibt? Nach Croce entstehen physische Kunst-
werke aus praktischer Tatigkeit. Das hat Konsequenzen. Fragen wir
nicht, wie Croce das physische Kunstwerk so abfillig »Hiille«, »pid-
agogisches Reizmittel« und »Gedichtnisstiitze« fiir die Intuitions-
tatigkeit nennen kann, obwohl es doch Resultat einer hoherrangigen
Geistestitigkeit als der Intuition ist. Die Pointe besteht namlich dar-
in, dafl man laut Croce zwar seine »isthetischen Visionen« noch
nicht »wollen oder nicht wollen« kann, daf3 es aber durchaus »in un-
serem Willen« stiinde, sie zu »verduflerlichen oder nicht und die
vollendete Verduferlichung den anderen mitzuteilen oder nicht«.
Das bedeutet nidmlich, daf3 die »VerdufSerlichungen« als Produkte
einer vom Willen bestimmten Titigkeit anhand der »utilitaristischen
und ethischen Kriterien« beurteilt werden miissen, die auf dem Level
der intuitiven Tatigkeit noch irrelevant sind (s.0.). »Niitzlichkeit und
Sittlichkeit« fordern laut Croce »mit vollem Recht ihren Anteil,
sobald das physische Kunstwerk ins Spiel kommt! Aus diesen Griin-
den muf3 das physische Kunstwerk spitestens vor seiner Ausstellung
sowohl im Hinblick auf die Zweckmifligkeit seiner Ausfiihrung als
auch auf die sittliche Verantwortbarkeit seiner Inhalte beurteilt wer-
den.

(g) Die Schwichen von Croces friiher Asthetik als Philosophie der
Kunst. Croces frithe Asthetik ist nur verstindlich, wenn man sich klar
macht, dafs sie tiber die generelle menschliche Fahigkeit spricht, die
man im deutschen >Fantasie« nennt. Es geht ihm nicht um eine spe-
zielle Philosophie der Kunst, sondern um eine Theorie der Intuition
als der »Erkenntnis, die frei ist von Begriffen«76. Nur vor diesem
Hintergrund erkldrt sich, warum Croce die dsthetische Tatigkeit aus-
schliefllich als mentale Tatigkeit behandelt; warum er moralische,
okonomische und intellektuelle Uberlegungen auf dem &sthetischen
Level fiir inaddquat erklart; und warum er dem physischen Kunst-
schaffen einen so geringen Stellenwert einrdumt. Schon Kinder ha-
ben die Fihigkeit zur Fantasie, ohne daf3 sie deshalb Kiinstler im em-
phatischen Sinne waren. Wir alle haben die Erfahrung gemacht, daf3
wir fantasievoll titig sein konnen, ohne deshalb ein Kunstwerk

176 Croce: Estetica. A.a.O. 18.

308 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

schaffen zu miissen. Und zudem wissen wir alle, daf3 unsere Fanta-
sien >freic< sind in dem Sinne, daf sie Bilder und Szenen entstehen
lassen, die keinesfalls der Wirklichkeit entsprechen oder vom Stand-
punkt der Moral aus vorbildlich sein miissen. Sobald man >Intuitionc
mit >Fantasie« iibersetzt, erschlief3t sich auch Croces Gedanke, daf3 die
Intuition unabhiingig von der Sittlichkeit auftreten soll, wihrend
Sittlichkeit und Okonomie gelungene Intuitionen voraussetzen.!””
Gemeint ist, dafs man tiber eine ausgeprigte Fantasie verfiigen muf,
um 6konomisch erfolgreich oder sittlich vorbildlich zu werden. Bill
Gates und Mutter Theresa wiren leuchtende Beispiele aus dem
20. Jahrhundert fiir die These. Als Theorie der Fantasie”® gelesen,
hat Croces frithe Asthetik also durchaus Uberzeugungskraft.
Allerdings ist Croces Asthetik leider in das Korsett von Vicos
Ricorso-Modell eingespannt, das sich selbst bei fliichtiger Betrach-
tung schnell als unpassend erweist. Unplausibel ist schon der Gedan-
ke, daf3 intuitives Erkennen unabhingig von anderen Geistesleistun-
gen vonstatten gehen soll. Um Croces Beispiel aufzugreifen: Wie soll
man eine individuelle Wanne voller Badewasser« ohne einen Begriff
von >Wasser< intuitiv erkennen konnen? Um dasselbe Argument auf
hoherer Ebene anzuwenden: Woher sollte man einen Begriff von
>Wasser« haben ohne praktische Erfahrung mit Wasser, wenn man
niemals gebadet oder getrunken hat? Ebenso uneinsichtig ist die
Riicklauf-These, dafd ausschlie3lich bei der hochsten sittlichen Gei-
stestitigkeit Empfindungen als Rohmaterial fiir intuitive Tatigkeit
entstehen sollen. Bei einem erfolgreichen Geschiftsabschluf3 bei-
spielsweise wird die okonomische Tatigkeit von Triumphempfindun-
gen begleitet sein. Zudem mochte ich behaupten (ohne naher in Be-
weisginge einzutreten), dafy sich verschiedene Typen geistiger
Aktivititen nur in der Theorie voneinander unterscheiden lassen, in
konkreten Situationen aber immer in Kombination auftreten. Eine

177 Croce: Estetica. A.a.O. 53.

178 Susanne Langer zufolge bezeichnet Croces Begriff der >Intuition< eine »immediate
awareness, which is always of an individual thing, event, image, feeling — without any
judgement as to its metaphysical status, i. e. whether it be fact or fancy«. Langer: Feeling
and Form. A.a.O. 375. Sie prizisiert ihre Lesart folgendermafen: »It is, I think, essen-
tially the same concept as Kant's of the data of experience, which are already formed by
the activity of perception — already made perceptual, which is the lowest form of being
intelligible.« A.a.O. 375. Dem Einflu8 von Kant auf Croces Philosophie des Geistes
kann hier nicht nachgegangen werden. In meinen Augen gibt es jedoch keinen Zweifel,
daf3 Croces Asthetik nur verstindlich ist, wenn man unter >Intuition« das versteht, was
im deutschen >Fantasiec heifst.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 309

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

sreine< und vom Intellekt und von praktischen Belangen unabhangige
Tatigkeit Intuition ist ein theoretisches Konstrukt. Alles, was sie laut
Croce angeblich leistet, konnte sie (falls es sie gibt) nur unter Labor-
bedingungen leisten.’”® Zumal Croce selbst behauptet, dafd die Tatig-
keiten auf den Gebieten der Mathematik, der Geschichtswissen-
schaften und der Naturwissenschaften, aber auch der Juristerei, der
Religionswissenschaften und der Soziologie »Mischformen«$ aus
den vier Geistestitigkeiten seien. Damit will er seinen Anspruch be-
griinden, das Repertoire menschlicher Geistestatigkeiten vollstindig
erfaSt zu haben. Wie aber kann es Mischformen von wesentlich rein
auftretenden Geistestitigkeiten geben? Inzwischen diirfte die grund-
sdtzliche Richtung meiner Kritik klar geworden sein: Ich bezweifle,
daf sich Geistesfihigkeiten erst separieren, dann katalogisieren und
schlieflich auch noch hierarchisieren lassen, und damit bezweifle ich
die Fundamente von Croces Mentalismus insgesamt.

Ebenso wenig tiberzeugend sind die kunstphilosophischen Kon-
sequenzen, die Croce aus dem Ricorso-Modell zieht. Natiirlich sollte
man mit Klassifizierungen und Katalogisierungen von individuellen
Kunstwerken vorsichtig sein. Es ist allerdings abwegig, wenn Croce
behauptet, daf jedes »wahrhafte Kunstwerk« allezeit »irgend einer
festgesetzten Gattung widersprochen« hatte. Falsch ist auch, die Ta-
tigkeit von Kunsthistorikern auf der Ebene der Fantasie anzusiedeln.
Dasselbe gilt fiir die Kiinstler im emphatischen Sinne. Sie sind keine
reinen Fantasiemenschen. Deshalb kann man ihnen auch nicht die
seltsamen Irrationalititen andichten, die Croce den Kiinstlern gene-
rell unterstellt. Es ist falsch, daf3 sich alle Kiinstler immer geweigert
hitten, sich mit dsthetisch »vollig wertlosen« allgemeinen Regeln zu
befassen.!8! Wer einmal im Picasso-Museum in Barcelona war oder
sich mit dem Unterrichtsprogramm in der Wiener Schonberg-Schule
beschiftigt hat, weif3, dafS gerade die innovativen Kiinstler des frithen
20. Jahrhunderts (zur Zeit der Entstehung von Croces Asthetik also)
penibel ausgebildete Regelkenner waren, die sich offensichtlich dem
Motto von Goethes Mignon verpflichtet sahen, das da lautet: Nur
wer die Regeln kennt, weif sie zu brechen. (Spiter reformuliert
Croce dieselbe Position mit dem stirkeren Argument, dafs »jedes

179 Diesen Einwand formuliert auch der frithe Collingwood in Collingwood: Speculum
Mentis. A.a.O. 75.

180 Croce: Estetica. A.a.O. 26f., 31, 60—65.

181 Croce: Estetica. A.a.O. (32-39, 65-72) 35ff., 68, 71f. 140.

310  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

Kunstwerk einen Gemiitszustand« ausdriicke, und daf3 »der Gemidits-
zustand individuell und immer neu« sei, so daf3 Kunstwerke »un-
moglich in ein Ficherwerk von Gattungen reduziert werden kon-
nen.«'#?) Ebenso falsch ist Croces Mythos vom kiinstlerischen
SchaffensprozefS. Er besagt etwa folgendes: Weil intuitive Tatigkeit
vom Wollen unabhingig ist und weil sich Intuitionen nicht willent-
lich herbeizwingen lassen, geht »der Kiinstler« laut Croce solange
»mit seinem Gegenstand schwanger«, bis er irgendwann »die Geburt
herannahen« fiihlt, die er »aber weder wollen noch nicht wollen«
kann.®* Von Beethoven weifs man beispielsweise, daf3 er willentlich
sehr viel verworfen hat.’¥ Von einem unwillentlichen Schwanger-
gehen ist keine Rede. Wie ein Schneider spricht Croce schlieBlich,
wenn er seine Auffassung, daf3 eine #sthetische Einstellung prakti-
sches Handeln regelrecht behindert, mit dem Beispiel plausibilisieren
will, daf8 »Konig Friedrich Wilhelm von PreufSen« kein erfolgreicher
Feldherr gewesen sei, weil er ein dsthetisches »Widerstreben« emp-
funden habw, »seine prachtvollen Grenadiere in den Kot und in das
Feuer des Krieges zu fithren«'$5.

Das zentrale Problem von Croces frither Asthetik besteht offen-
sichtlich darin, daf3 sie eigentlich im Sinne einer Philosophie des Gei-
stes die Fantasie zum Gegenstand hat, dann aber im Sinne einer Phi-
losophie der Kunst auch Aussagen iiber traditionelle &sthetische
Kategorien und iiber Kunst im emphatischen Sinne (fine art) macht.
Als Philosophie der Kunst betrachtet, weist Croces friihe Asthetik
gravierende Schwichen auf. Die Thesen, die Croce ausgehend von
seiner Theorie der Fantasie zur Kunst duflerst, stellen nimlich so
ziemlich alles infrage, was man gemeinhin iiber Kunstwerke, Kunst
und Kiinstler denkt.

Vom Standpunkt einer Philosophie der Kunst ist beispielsweise
Croces Auffassung nicht zu verteidigen, daf8 »Kunst nicht nur nicht
im Inhalt« besteht, sondern eigentlich sogar »iiberhaupt keinen In-
halt« habe. Sein erstes Argument fiir diese These lautet, daf3 die In-
halte der Kunst nur »leichte«, »fliichtige« und »nicht sehr tief« ge-
hende »Scheingefiihle«8 hervorrufen wiirden. Dieses Argument

182 Croce: Brevario. A.a.O. 46.

183 Croce: Estetica. A.a.O. 50.

4+ Vgl. dazu Absatz 1.1.a.

185 Croce: Estetica. A.a.O. 98.

186 Croce: Estetica. A.a.O. (77-79) 79.

-
%

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 311

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

tiberzeugt aus mindestens vier Griinden nicht. Zum einen fiihrt Cro-
ce mit den »Scheingefiihlen« gegeniiber den »rohen Empfindungen,
den »Wertgefiihlen« und den »blofS animalischen Regungen« en pas-
sant eine vierte und wiederum nicht naher spezifizierte Spielart von
Gefiihlen ein. Zum zweiten ist die Rede von »Scheingefiihlen« sinn-
los, weil wir uns zwar iiber die Bedeutung von Gefiihlen, aber nicht
hinsichtlich der Frage tiduschen konnen, ob wir fiihlen oder nicht.
Drittens ist es generell zweifelhaft, daf3 sich die formale Konstruk-
tion eines Kunstwerks erfassen lift, wenn die Inhalte ausgeblendet
werden.’® Wie soll man verstehen, warum die Zigeunerin Azucena
in Verdis Il Trovatore ihre Alptraume herausschreit, wenn man nicht
weif3, daf3 sie als Kind zusehen muf3te, wie ihre Mutter bei lebendi-
gem Leibe verbrannt wurde — um ein einfaches Beispiel fiir die Be-
ziehung von Form und Inhalt zu nennen, das Croce wahrscheinlich
kannte (die Urauffiihrung war am 19.1.1853 in Rom). Viertens (das
ist mein zentraler Einwand) bezweifle ich, dafs durch Inhalte evozier-
te antipathische Gefiihle den Verlauf der asthetischen Tatigkeiten
tatsichlich unberiihrt lassen bzw. tiberhaupt unberiihrt lassen sollen.
Nehmen wir wieder ein Beispiel, das Croce vielleicht kannte, namlich
die griechische Vase des Pronomos-Malers aus dem 5. Jahrhundert
vor Christus, die dem Museo Nazionali di Capodiminte von Neapel
gehort. Auf dieser Vase sind Satyre abgebildet, die entblof3t vor Ari-
adne (der Gattin des Dionysos) schamlos tanzen. Ldfit sich die
Abscheu vor diesen geilen Tiermenschen tatsichlich aus der Intui-
tionstitigkeit ausblenden, die eine solche Vase eventuell evoziert?
Antipathische Inhalte eines Kunstwerks rufen Empfindungen der
Abneigung hervor. Wenn die asthetische Tatigkeit Intuition laut
Croces Theorie im Formen von emotionalem >Rohmaterial< besteht,
dann ist es nicht einsichtig, dafd die Qualitit des Rohmaterials keinen
Einfluf3 auf die Qualitit der formenden Tatigkeit haben soll. Ebenso-
wenig ist es einsichtig, daf3 die Titigkeit einzig wegen eines bestimm-
ten Verlaufs von einem zweifelsfrei schonen Wertgefiihl begleitet
sein soll. Um meinen vierten Einwand zuzuspitzen: Croces These
von der Irrelevanz der Inhalte fiir die Qualitit der dsthetischen Tatig-
keit wire nur bei Annahme einer emotionalen Schizophreniefihig-
keit haltbar. Man miifSte Croce glauben, dafy man in ein- und demsel-

187 Vgl. zu diesem Argument auch Goodman, Nelson: Ways of Worldmaking. India-
napolis 1978. Im Text zit. nach ders.: Weisen der Welterzeugung. Ubers. v. M. Loser.
Frankfurt a. M. 1984. Reprinted 1990, 58.

312  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

ben Moment auf verschiedenen Ebenen unterschiedlich fiithlen kann,
und dafl sich diese Empfindungen gegenteiliger Qualitit nicht nur
nicht mischen, sondern noch nicht einmal beriithren. Das wider
spricht jeder Erfahrung.

Croces zweites Argument fiir die Ausblendung der Inhalte ist
von DeSanctis iibernommen und ausdriicklich gegen Hegel gerichtet.
Es lautet, daf3 die Inhalte der Kunst (angeblich) »allen Wechselfillen
der Geschichte« unterliegen wiirden, wihrend die Formen »unsterb-
lich« seien. So seien »die Gotter Homers tot, die Ilias«'®8 jedoch ge-
blieben. Auch dieses Argument ist nicht stichhaltig. Erstens sind
namlich nicht Gotter der Inhalt der Ilias, sondern Gottermythen.
Die waren zweitens noch im 20. Jahrhundert so lebendig, daf8 sich
die feministischen Autorinnen Christa Wolf und Marion Zimmer-
Bradley in ihren Romanen Kassandra und Die Feuer von Troja ihrer
Gestaltung angenommen haben. Drittens iiberzeugen Hegels Argu-
mente gegen den Klassizismus davon, daf$ die Formen der Kunst eben
doch verginglich sind.1® Viertens trifft Croces Kritik gegen Hegel
schon deshalb ins Leere, weil er unter >Form« nicht wie Hegel die
Struktur eines physischen Kunstwerks und unter >Inhalt< nicht die
Interessen der Menschen einer Zeit versteht. Croce spricht statt des-
sen von mentalen Strukturen und rohen Empfindungen. Also ver-
gleicht er Apfel mit Birnen (bzw. wegen der Aquivokation: Gliithbir-
nen mit Kernobst).

Ebenso ist es vom Standpunkt einer Philosophie der Kunst zwei-
felhaft, dal es »kein Band und keinen Ubergang vom physischen
Vorgang zum ésthetischen« und also auch kein »Band« und keinen
»Ubergang zwischen dem #sthetischen Vorgang und besonderen
Gruppen physischer Vorginge« geben soll, »wie es die Erscheinun-
gen der Optik und der Akustik sind«'®. Natiirlich gibt es keine festen
GesetzmifSigkeiten, nach denen wir physische Strukturen anziehend
oder abstoflend finden. Und natiirlich scheint »derselbe Gegenstand,
der fiir einen hifllich erscheint, fiir einen anderen schon«. Aber
schon Croces Beispiel macht stutzig, dafl »ein gelbes, grobes Kuvert

185 Gegen Hegels Inhaltsasthetik dufSert sich Croce in Croce: Estetica. A.a.O. 16, 25, 52,
354. Croce hat sich Zeit seines Lebens davon distanziert, daf3 ein Kunstwerk wesentlich
einen >substantiellen Inhalt< habe, und daf8 die Form des Kunstwerks sich der adéquaten
Gestaltung dieses Inhalts zu unterwerfen habe. Vgl. dazu insb. Croce: Brevario. A.a.O.
30f.

189 Vgl. dazu Abschnitt 3.5.

190 Croce: Estetica. A.a.O. 109.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 313

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

abscheulich fiir jemanden« sei, »der etwa einen Liebesbrief darin sen-
den« will, aber »just das« sei, was zum Verschluf$ fiir die Vorladung
eines Gerichtsdieners taugt«'¥L. SchliefSlich wird der Gerichtsdiener
den Briefumschlag nicht schon finden, nur weil er ihn fiir tauglich
hilt. Ganz so beliebig scheinen sich unsere Abneigungen und Sym-
pathien gegeniiber physischen Strukturen nicht zu entwickeln. Thre
Ausblendung aus der dsthetischen Analyse ist ebenso wenig gerecht-
fertigt wie die Ausblendung der Inhalte. Das ist folgenreich, denn
wenn beiden Einwiénden stattgegeben wird, stellen sich die Probleme
des Antipathischen fiir eine Philosophie der Kunst eben doch!

Ein weiterer Mangel liegt darin, daf3 Croce zwischen Rezeption
und Kreation nicht unterscheiden kann. In diesem Sinne kritisiert
Brown, daf3 Croce das Problem der Doppelnatur der dsthetischen Ta-
tigkeit als Erkennen und Handeln nicht geldst hat.?2 Wiederum
scheint es selbstverstindlich einsichtig zu sein, wenn laut Croce der
Kiinstler »ein Bild oder Phantasma« schafft, wihrend »der Kunst-
genieflende« sein »Auge auf den Punkt« einstellt, »den ihm der
Kiinstler gewiesen« und dann »in sich jenes Bild« reproduziert.1
Dann aber schliefit Croce aus der zeitlichen Aufeinanderfolge der
Rezeption auf die Kreation, daf3 der RezeptionsprozefS die Erweite-
rung des Produktionsprozesses um die drei Bausteine des »physi-
schen Reizmittels« Kunstwerk, des »psycho-physischen Vorganges«
des Sehens oder Horens und des »psychischen Reflexes« des schonen
dsthetischen Genusses sei.'% Bedeutet das im Umkehrschluf3, daf der
KreationsprozefS ein unvollstindiger &sthetischer ProzefS ist? Das
kann kein Kiinstler akzeptieren.

Uber das physische Kunstwerk 1dt sich mit Croces Asthetik
eigentlich iiberhaupt nichts sagen. Dem Ricorso-Modell zufolge lif3t
sich namlich von physischen Kunstwerken lediglich im Falle des Ge-
lingens auch aus der Perspektive von Niitzlichkeit und Sittlichkeit
auf ein Gelingen in #sthetischer Hinsicht zuriickschlielen. Schlief3-
lich setzt das Gelingen der hoheren Titigkeiten Okonomie und Sitt-
lichkeit nach Croce gelungene Titigkeit Intuition voraus. Er lafSt

Y1 Croce: Estetica. A.a.O. 105.

192 Brown schreibt: »Croce can, however, be seen struggling with the problem of how art
can be both knowledge and action in his analysis of artistic activity itself.« Brown: Neo-
Idealistic Aesthetics. A.a.Q. 26.

193 Croce: Estetica. A.a.O. 7. Fast wortlich findet sich diese Definition in ders.: Brevario.
A.a.0.7.

194 Croce: Estetica. A.a.O. 92.

314  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

jedoch keinen Zweifel, daf3 sich im Falle des MifSlingens eines physi-
schen Kunstwerks noch lange nicht auf ein Mifslingen der Titigkeit
Intuition zuriickschliefen ldf3t. Der Grund ist, daf3 aus von schonen
Wertgefiihlen begleiteter Tatigkeit Intuition schlieflich durchaus
technisch mangelhafte physische Kunstwerke mit sittlich verwerf-
lichem Inhalt entstehen konnten (s.0.). Damit eroffnet Croce einen
nicht hinzunehmenden Graubereich des #sthetischen Urteils. Mag
das physische Kunstwerk auch noch so mifSlungen sein, so mufS doch
jedem das Etikett >Kiinstler« zugesprochen werden, der behauptet,
daf seine Titigkeit Intuition von einem schonen Wertgefiihl beglei-
tet war. Wenn sich das herumspricht — dann wimmelt es in unserer
Welt plotzlich nur so von selbst ernannten Kiinstlern (und Histori-
kern)!

Der Status des physischen Kunstwerks wird fiir das dsthetische
Urteil endgiiltig unklar, wenn Croce es an anderer Stelle als »Aus-
loser« fiir Intuitionstatigkeit bezeichnet und zudem behauptet, daf3
es »philosophisch betrachtet unméoglich« sei«, daf3 »A etwas anderes
sieht als B, weil die ausdruckgebende Titigkeit kein Spiel der Laune,
sondern geistige Notwendigkeit«'®> sei. Divergierende dsthetische
Urteile konnen dieser Behauptung zufolge namlich erstens ihren
Grund nur in einem Fehlverhalten einer beteiligten Partei haben.
Diese Leugnung der Ambiguitdt von Kunstwerken widerspricht jeder
Erfahrung mit Kunst. Ein zweites Problem besteht darin, daf$ Croce
der so verzichtbaren Gedichtnisstiitze >physisches Kunstwerk« plotz-
lich die Funktion zuspricht, unter allen Umstinden und in allen
Menschen zuverldssig dieselbe Tatigkeit Intuition auszulésen. Diese
Einwinde lassen in ihrer Fiille und Komplexitit nur den Schluf8 zu,
daf3 Croces frithe Asthetik zumindest als Philosophie der Kunst be-
trachtet keine ernsthafte Infragestellung der gefiihlsdsthetischen
Auffassung der jungen Second-Oxford-Hegelianer ist, obwohl Croce
das in seinen Debatten mit Bosanquet durchaus fiir sich in Anspruch
nimmt.

(h) Bosanquet gegen das physische Kunstwerk als Geddchtnisstiitze.
Die Degradierung des psychischen Kunstwerks zur »Gedéchtnisstiit-
ze« ist zweifelsohne die provozierendste These von Croces friiher
Asthetik.1% Mit dieser These findet der friihe Croce vor allem in

195 Croce: Estetica. A.a.O. 113f. (112-121).
19 Susanne Langer sagt iiber diese Auffassung: »It is, indeed, an error Croce should

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 315

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

Bernard Bosanquet einen scharfen Kritiker. Bosanquet ldf3t in un-
zihligen Schriften”” zu diesem Thema kein gutes Haar an den asthe-
tischen Schriften des Italieners. Stellvertretend méchte ich die Ein-
winde skizzieren, die Bosanquet in seinen Three Lectures on
Aesthetic von 1915 gegen Croces frithe mentalistische Asthetik ins
Feld fiithre.1%8

Bosanquet beginnt mit der ironischen Wendung, daf nicht alles
falsch sei, was der Italiener schreibt. So konne er durchaus zustim-
men, daf3 sich »von einem physischen Ding nicht im vollen Umfang
sagen« laflt, »daf es schon ist, solange es nicht wahrgenommen und
nicht gefiihlt« wiirde. Aber Croces Mentalismus reifle den Baum mit
den Wurzeln aus, wenn er die physische Verkérperung zu einer blo-
Ben Gedichtnisstiitze erklirt. Eine solche Position erklart Bosanquet
erst zu »einem fundamentalen und grundsitzlichen Irrtum« und

never have fallen into.« Langer: Feeling and Form. A.a.O. 376. Sie verweist auf Bosan-
quet und auflerdem auf Reid, Louis Arnaud: The Problem of Artistic Production. In:
Journal of Philosophical Studies 5. 1930, 533-544.

197 Bosanquets Auseinandersetzung mit Croce in den Three Lectures von 1915 hat ein
Vorspiel in Bosanquet, Bernard: Review of B. Croce. The Philosophy of the Practical. In:
Hibbert Journal 13. 1914-1915, 217-220. Vor allem aber hat sie ein Nachspiel. Vgl.
dazu ders.: Review of B. Croce. Logic as the Science of Pure Concept. In: Mind 27. 1918,
475-484; sowie ders.: The Philosophy of Benedetto Croce. In: Quarterly Review 231/
459. 1919, 359-377; sowie ders.: Croce’s Aesthetics. In: Proceedings of the British
Academy 9. 1919-1920, 261-288; sowie ders.: Three Letters to Croce. Zitiert in: La
Critica 34. 1936, 225-231.

Sweet falt Bosanquets Einwinde gegen Croces Asthetik aus der Rezension von 1919—
1920 so zusammen. (1) Eine Philosophie, die vom idealistischen Einheitsgedanken der
Realitit getragen ist, sollte die Realitit der AuBenwelt nicht ableugnen. (2) Asthetik ist
auf die Linguistik nicht zu reduzieren. (3) Kunst ist keine niedrigere Ausdrucksstufe
gegeniiber dem begrifflich gefaSten Ausdruck, weil man das Einnehmen einer éstheti-
schen Verfassung auch erlernen miisse, weil es sprachlich verfafSte Kiinste gebe, und
weil der Ausdruck eines Gefiihls auch eine rationale Seite habe. (4) Vor allem aber
fehlen Bosanquet die metaphysische Fundierung der Asthetik bei Croce (auf die wir
heute allerdings gut verzichten konnen), sowie Aussagen iiber den Stellenwert der
Kunst im Prozef3 der Entwicklung des individuellen und des kollektiven Selbst. Vgl.
dazu Sweet, British Idealist Aesthetics. A.a.O. 146 f. Vgl. zu Bosanquets Kritik an Cro-
ces Asthetik auBerdem auch Iritano, Massimo: Death or Dissolution? Croce and Bosan-
quet on the Auflosung der Kunst. In: British Idealism and Aesthetics. A.a.O. 197-210;
sowie zur Abhingigkeit Bosanquets von Croce auch Lang, Berel: Bosanquet’s Aesthetic.
A History and Philosophy of the Symbol. In: Journal of Aesthetic and Art Criticism
26.3.(1968), 377-387.

198 Vgl. zur Kritik an der mentalistischen Asthetik auch Abschnitt 6.4. Hier geht es um
die Argumente, die Wollheim filschlicherweise gegen die vermeintlich mentalistische
Asthetik des spiten Collingwood richtet.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

schlieBlich sogar zu einem grundsitzlich »falschen Idealismus«, der
viele Seltsamkeiten hervorbringe.

Bosanquets erster Einwand lautet, daf3 sich die verschiedenen
Kiinste nicht mehr unterscheiden liefSen, wenn man ihre physischen
Materialien fiir irrelevant erklére. SchliefSlich habe »das Material der
Dichtung« beispielsweise bestimmte Kapazitidten«, welche die Mate-
rialien anderer Kiinste eben nicht hitten. Der zweite Einwand kriti-
siert, daf8 Croce zwischen Ausdriicken der gesprochenen Sprache und
anderen Weisen des kiinstlerischen Ausdrucks nicht angemessen un-
terscheide. In einem dritten Schritt kritisiert Bosanquet, daf3 Croces
Mentalismus zwischen dem Plan zu einem Kunstwerk und seiner
Ausfithrung nicht unterscheide. Schlieflich kénne man erst nach
einem Umsetzungsversuch wissen, ob ein Plan auch funktioniert.
Zudem tauge kein Entwurf, der die Materialeigenschaften nicht be-
riicksichtigt, weil man »in Ton« wegen der unterschiedlichen expres-
siven Kapazititen des Materials nun einmal »nicht dieselben Dinge
machen kann wie in Eisen«. Deshalb ist laut Bosanquet jede Asthetik
verfehlt, die die physische Beschaffenheit der verschiedenen Mate-
rialien der Kunst ausblendet. Der wichtigste Einwand ist der vierte.
Er besagt, daf3 die Annahme ein »Irrtum« sei, man konne »die Dinge
vollstindig vor seinem geistigen Auge haben«, ohne dafl sie »korper-
lich prasent« wiren. Unser Wissen stammt nach Bosanquet aus den
Sinneswahrnehmungen, die wiederum einzig und allein aus dem
Kontakt mit konkreten physischen Dingen und Ereignissen gespeist
sind. Unser Geist wire leer ohne die physische Welt als sein Inventar.
Bosanquet bringt seine Kritik auf die pragnante Formel: »Die Dinge
sind unvollstindig ohne den Geist, aber der Geist ist auch unvoll-
stindig ohne die Dinge«®. Unsere geistigen Tétigkeiten brauchen
sinnliche Impulse. Was wire beispielsweise die subtilste musikalische
Fantasie ohne konkrete physische Klangkorper, die die musikalische
Fantasie zu dem werden lassen, was sie eigentlich ist — namlich zu
Musik? Croce verteidigt seine Position mit dem Argument, dafl sich

1% » A physical thing, supposed unperceived and unfelt, cannot be said in the full sense
to possess beauty«. Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 67. »The medium of poetry, has
its peculiarities and definite capacities precisely like the others.« A.a.O. 67. »This seems
to me a profound error of principle, a false idealism.« A.a.O. 68. » You cannot make the
same thing in clay as you can make in wrought-iron, except by a tour de force.« A.a.O.
59. »But the blunder is, to think that you can have them completely before your mind
without having their bodily presence at all.« A.a.O. 69 »Things, it is true, are not com-
plete without minds, but minds, again, are not complete without things.« A.a.O. 70.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 317

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

ein musikalisches Kunstwerk auch beim Lesen einer Partitur wiirdi-
gen liefe. Nach Croce macht »die Ubung es uns schlieSlich moglich«,
daf wir »bei einem kurzen und leichten Musikstiick die Klange« qua-
si horen konnen.2® Dem ist entgegenzuhalten, daf3 selbst mit noch
soviel Ubung lingst nicht jeder auf dieses Niveau gelangt. Vor allem
aber tibersieht Croce, daf$ auch eine Partitur eine physische Verkor-
perung darstellt. Hat Croce vielleicht nur sein Beispiel schlecht ge-
wihlt? SchliefSlich entwerfen viele Komponisten tatsichlich ihre
Musik im Kopf. Aber erstens wiirde sich die Frage nach dem Wert
solch einer nur privaten (um nicht zu sagen: autistischen) Intuitions-
tatigkeit stellen.20! Zweitens ist Croce vielleicht darin Recht zu ge-
ben, daf$ »der Kiinstler« keinen einzigen »Pinselstrich« macht, »den
er nicht vorher in seiner Fantasie gesehen« hat. Allerdings konnte
nur er selbst sich als >Kiinstler< bezeichnen, wenn er die Pinselstriche
ausschliefSlich in seiner Fantasie sicht. Andere wiirden ihm dieses
Etikett jedoch verweigern. In diesem Sinne spricht Croce tibrigens
spiter selbst (im Jahr 1913 némlich) von der »Naivitit«, den »Be-
hauptungen impotenter Dichter, Maler oder Musiker Glauben zu
schenken, sie hitten immer den Kopf voll poetischer, malerischer
und musikalischer Schépfungen und kidmen nur nicht dazu, sie in
die duflere Form umzusetzen«22.

John Dewey entwickelt 1934 (vermutlich in Anlehnung an Bo-
sanquet) ein fiinftes Argument gegen Croces Auffassung vom physi-
schen Kunstwerk als Gedachtnisstiitze. Es basiert auf der Uberzeu-
gung, dafl es »eines der typischsten Merkmale des Kiinstlers« sei,
»ein geborener Experimentator zu sein«. Nun kann es offensichtlich
»kein dsthetisches Experiment ohne ein Objekt geben«. Deshalb halt
Dewey die physische Materialgestaltung in der Kunst fiir einen un-
verzichtbaren Faktor. Insofern der Kiinstler namlich nicht lediglich
ein »Akademiker«?® ist, wird er laut Dewey seine Aufgabe darin
sehen, permanent neue kiinstlerische Formen bzw. neue Verkorpe-
rungsmechanismen fiir die sich permanent wandelnden Gehalte zu
entwickeln und zu perfektionieren. Das ist laut Dewey nur im kon-
kreten Umgang mit physischen Materialien moglich. Dewey lif3t

20 Croce: Estetica. A.a.O. 96.

201 Diese Frage hat den jungen Collingwood nachhaltig beschiftigt. Vgl. dazu Abschnitt
6.1.

202 Croce: Brevario. A.a.O. 35.

203 Dewey: Art as Experience. A.a.O. 156-169.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

sich von Croces Mentalismus also ebensowenig iiberzeugen wie Bo-
sanquet.

(i) Ein Ausblick auf den spiten Croce. Einige Probleme seiner friihen
Asthetik hat Croce in spiteren Schriften behoben.? So intendiert
Brown den Aufweis, dafd Croce seine Theorie der Gefiihle elaboriert
hat. Ein erster Erfolg habe sich schon in der dritten Auflage der Este-
tica aus dem Jahr 1908 eingestellt.?> Fiir die weitere Entwicklung der
Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus ist jedoch Croces
Brevario di Estetica von 1913 (engl. von 1912) ungleich wichtiger.
Hier bekriftigt Croce zwar zunichst seine der Ricorso-Theorie
geschuldete mentalistische Grundiiberzeugung, daf3 die »physische
Ausdrucksgestalt« nicht mehr #sthetischer, sondern praktischer Ta-
tigkeit entspringe.2¢ Dann aber entwickelt er unter der Uberschrift
Die Einheit des Geistes sein Ricorso-Denken in einer Weise weiter,
mit der sich der frithe Collingwood in systematischer Absicht ausein-
andersetzt.2” Croces zentrale These von 1913 lautet, daf3 die Geistes-
tatigkeiten einen dynamischen inneren Zusammenhang bilden und
deshalb immer tiber sich hinausstreben wiirden. So wiirde jede Er-
kenntnis dazu dringen, sich in Handlung umzusetzen. Nach Croce
bleibt »kein Mensch« bei der Erkenntnis stehen, »auch nicht die
Skeptiker und Pessimisten«. Spitestens seit Hegel bedeute »Praxis
nicht mehr eine Degradation des Erkennens, einen Absturz vom
Himmel auf die Erde oder vom Paradies in die Holle, und auch nicht
etwas, zu dem man sich entschlieSen oder dessen man sich enthalten
konnte«, sondern etwas, das »getragen von der Theorie selbst« und
»Erfordernis der Theorie« ist. Aber auch beim Handeln bleibe der
Geist nicht stehen, weil jedes Handeln »immer wieder ein neues Fiih-
len, ein neues Verlangen, ein neues Wollen, eine neue Summe von
Leidenschaften« sei. Wieder dridngt es den Geist nach Croce weiter;
wieder kann »der Geist nicht verweilen«, weil das Fiihlen ihn »als
neuer Stoff« dringt, »eine neue Intuition, eine neue Lyrik, eine neue
Kunst hervorrufen.« Und dann finden wir die Definition des Ricorso-
Modells als eines dynamischen, in sich lebendigen und vorwirts-

204 Croce selbst spricht von drei Phasenspriingen in seiner dsthetischen Entwicklung in
den Jahren 1902, 1918 und 1936. Vgl. Croce, Benedetto: Pure Intuition and the Lyrical
Character of Art. Heidelberg 1908.

205 Brown: Neo-Idealistic Aesthetics. A.a.O. 22.

206 Croce: Brevario. A.a.O. 25-28.

27 Vgl. dazu Abschnitt 6.1.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 319

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus im Kontext

dringenden Kreislaufs, die in der Estetica von 1902 noch unkommen-
tiert vorausgesetzt wurde. Hier findet sich die explizite Definition
des Ricorso als eines »Umlaufs«, der sich immer wieder schlief3t und
immer wieder von neuem beginnt, als der lebendige Kreislauf des
Geisteslebens.208

Interessant sind diese Modifizierungen, weil sie Croce veranlas-
sen, zwei seiner zentralen Thesen von 1902 zu dndern. Erstens ge-
steht er jetzt dem gesunden Menschenverstand zu, dafd wir nur tber
physisch »ausgedriickte Intuitionen« sinnvoll reden konnen. Er
raumt ein, daf3 ein Gedanke sich »in Worten« formulieren, eine »mu-
sikalische Fantasie« sich »in Tonen verdichten« und eine »malerische
Einbildung« sich »farbig« darstellen miisse. SchliefSlich heifst es so-
gar, daf3 wir es mit »impotenten« Malern und Dichtern mit »hohlen«
Kopfen zu tun haben, wenn diese ihre Intuitionen nicht verduflern
konnen. Das konnte Croce 1902 noch nicht vertreten, weil er erst
1912/1913 zu der Einsicht gelangt, daf8 der Kiinstler ein » Vollmensch
und darum auch praktischer Mensch« ist, der »als solcher« natiirlich
»auf Mittel bedacht« ist, »um das Ergebnis seiner geistigen Tatigkeit
nicht verloren gehen« zu lassen, und der »die Reproduktion seiner
Bilder fiir sich und fiir die anderen méoglichst bequem« machen
mochte. Weil jeder Kiinstler iiber alle Geistesfahigkeiten verfiigt,
deshalb wird er laut Croce auch die »praktischen Akte« unterneh-
men, »die jenem Werk der Reproduktion dienen.« Damit hat der
Croce der Brevario seine friithere Position von 1902 dahingehend mo-
difiziert, dafd sich »in der Ausfithrung« die »asthetische Tatigkeit«
und zusitzlich »auch die praktische« in kreativem Zusammenwirken
zeigen. Dieser Croce separiert also keine Titigkeiten mehr. Er
schreibt vielmehr, dafi sich »der Geist« in der » Ausfithrung« in »sei-
ner Totalitdt«2 zeige.

Mit demselben Argument lockert der spite Croce die These, daf3
Kunst nicht nach intellektuellen oder praktischen Kriterien beurteilt
werden diirfe. Zwar bleibt er grundsitzlich dabei, daf3 »die Kunst, die
von der Moral, der Lust oder der Philosophie abhingig ist«, eben
Moral, Lust, oder Philosophie« sei, »aber nicht Kunst«. Weil es je-
doch einen inneren Zusammenhang der Geistestitigkeiten gebe, ki-
men auflerdsthetische Kriterien zwangsldufig eben doch ins Spiel.
Dabei wiirde »die intuitive Fahigkeit« ihren »Platz« keinesfalls »an

208 Croce: Brevario. A.a.O. (57-67) 57 ff.
209 Croce: Brevario. A.a.O. 33-36.

320  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

eine andere Fihigkeit« abtreten. Vielmehr entfalte sich in »neuen
Prozessen derselbe Geist, der zuerst ganz Intuition« zu sein schien.21

Diese Modifikationen interessieren in dieser Abhandlung, weil
sich Croces These von der >Einheit der Geistestatigkeit< beim frithen
Collingwood unter dem Etikett Tendenz zur Selbsttranszendenz wie-
derfindet.2!* Croces Vorlesungen von 1912/1913 zeigen hier noch
einmal deutlichen Einflufl. Von den spiateren Werken Croces gibt es
in den Asthetiken der Oxford-Idealisten verschiedener Generationen
jedoch keine nennenswerten Spuren mehr. Das gilt insbesondere fiir
die Aufsatzsammlung Nuovi saggi von 1920.22 In Croces spater
Asthetik La Poesia von 1936 hat sich das Beeinflussungsverhiltnis
zwischen Croce und Collingwood meiner Ansicht nach dann sogar
umgekehrt. Der spite Croce scheint Anregungen vom Third-Oxford-
Idealismus aufgenommen und verarbeitet zu haben. Aber das ist hier
nicht mehr das Thema.

20 Croce: Brevario. A.a.O. 50-55.

211 Vgl. Abschnitt 6.1.

212 Hier stellt sich Croce unter dem Einfluf3 der Werke Shakespeares u.a. die Frage, wie
ein individuelles Kunstwerk von allgemeinem Interesse sein und vielleicht sogar >All-

gemeinmenschliches« zum Ausdruck bringen kann. Croce: Nuovi saggi d’estetica.
A.a.O.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 321

hittps://dol.org/10.5771/9783495097079-251 - am 21.01.2028, 05:22:26. A



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/8783495097079-251 -



https://doi.org/10.5771/9783495997079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Entstehung des Oxford-Idealismus
	2. Der ästhetische Moralismus des frühen John Ruskin
	3. Erste Schritte zu einer pragmatischen Auffassung von Kunst beim späten John Ruskin
	4. Kunst so gar nicht zum Anfassen bei Benedetto Croce

