
1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 

Auf die Frage, welche sprachlichen Herausforderungen er bei der Rezeption 
seines Werkes sehe, weist der zeitgenössische deutsche Romancier Saša Sta

nišić darauf hin, dass Literaturkritiker*innen und -wissenschaftler*innen in 
seinen Texten tendenziell nach Spuren der Tatsache zu suchen neigen, dass 
Deutsch nicht seine Muttersprache ist.1 Er bedauert, dass seine Romane nicht 
in erster Linie wegen ihrer ästhetischen Qualitäten gelesen werden, »weil 
er nicht in Detmold geboren ist« (Siller 2020, 348). Tatsächlich werden im 
deutschsprachigen Wissenschaftskontext Autor*innen mit Migrationshinter

grund in der Regel nach ihrer Migrationsbiografie klassifiziert, sodass in der 
Slawistik häufig Autor*innen mit slawischer Erstsprache untersucht werden 
(siehe Grob, Zink und Previšić 2014; Aumüller und Willms 2020; Aumüller 
2020; Hitzke und Finkelstein 2018; Hitzke 2019; Hausbacher 2019; Finkel

stein 2021).2 Diese Fokussierung auf die Herkunft der Autor*innen schließt 
aus, dass sie in gleicher Weise behandelt werden wie Autor*innen, die als 
einheimische Schriftsteller*innen der deutschen Literatur wahrgenommen 
werden. 

Laut Tristan Leperlier herrscht in der Literaturwissenschaft noch immer 
ein ›monolinguisme méthodologique‹3 vor (vgl. Leperlier 2020 Abs. 3; siehe 
auch Leperlier 2021), den er als Folge des monolingualen Paradigmas betrach

tet, da Nation und Sprache nach wie vor den unreflektierten Rahmen der meis

ten Forschungen in diesem Bereich bilden (vgl. Leperlier 2020, Abs. 28). Selbst 

1 Kapitel 1 und 2 enthalten Material, das zur Veröffentlichung in der Zeitschrift Studies 
in 20th & 21st Century Literature vorgelegt wurde (siehe Boucher 2024). Das Material 
wurde für die vorliegende Studie in wesentlichen Teilen überarbeitet. 

2 Dieses Phänomen ist nicht auf den deutschsprachigen Raum beschränkt (siehe Sorvari 
2023; Hansen 2024). 

3 Zum methodologischen Nationalismus in der Soziologie und Migrationsforschung, 
siehe Wimmer und Glick-Schiller 2002a (siehe auch 2002b). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

die Forschung zu mehrsprachigen Autor*innen fokussiert sich immer noch 
darauf, wie einzelne von ihnen ihre Muttersprache ›überarbeiten‹ (vgl. Leper

lier 2020, Abs. 28), was die Dichotomie zwischen Muttersprachlern und Nicht- 
Muttersprachlern, welche ebenfalls als eine Folge des monolingualen Paradig

mas anzusehen ist, jedoch nicht in Frage stellt (vgl. Yildiz 2012, 2). Es wird dem

nach davon ausgegangen, dass Texte der Herkunftssprache bzw. -kultur ihrer 
Autor*innen angehören, auch wenn sie (meist) auf Deutsch verfasst sind oder 
Geschichten erzählen, die in einem deutschsprachigen Land spielen. 

Die oben skizzierte methodologische Einsprachigkeit beeinflusst auch die 
Art und Weise, wie mehrsprachige Texte innerhalb der Nationalliteraturen ka

tegorisiert und gelesen werden. Till Dembeck betont: »[N]ational philology […] 
still rests on the presupposition that monolingualism is the ›unmarked case‹ 
(Ellis 2006) of literary production, and therefore also the basic framework of 
scholarship« (Dembeck 2017a, 8). Dementsprechend wird Mehrsprachigkeit in 
der Regel als Ausnahme von der unmarkierten Norm der Einsprachigkeit be

trachtet. Wie David Martyn feststellt, geschieht dies, obwohl eine Omniprä

senz von Mehrsprachigkeit schon seit Langem von Literatur- und Sprachwis

senschaftler*innen beobachtet wird (vgl. Martyn 2014, 38). 
Literarische Repräsentationen von Mehrsprachigkeit haben in der deut

schen Literaturwissenschaft im vergangenen Jahrzehnt zunehmend an Auf

merksamkeit gewonnen (siehe Dembeck und Mein 2014; Dembeck und Parr 
2017).4 Der vielleicht eindrucksvollste Beweis hierfür ist die Entstehung eines 
neuen ›Literaturstreits‹ Anfang des Jahres 2017, der zwischen Vertretende ei

ner einsprachigen und einer vielsprachigen Germanistik ausbrach (vgl. Geulen 
2017, o. S.; Hitzke 2017b, o. S.). Auslöser der Diskussion war ein Beitrag von 
Martin Doerry im Spiegel zur Rolle der Germanistik in der Gesellschaft. Er war 
der Meinung, dass Germanist*innen sich zu gesellschaftlichen Themen äu

ßern sollten (vgl. Doerry 2017, o. S.). Daraus entsprang eine Diskussion um das 
Thema Sprache: Auf der einen Seite wurde für die ›Einsprachigkeit‹ der Litera

tur (und damit der Nationalphilologien) argumentiert: Literatur sei, anders als 

4 Dass das Thema zunehmend an Aufmerksamkeit gewinnt, zeigt auch die jüngste Grün
dung des Journal of Literary Multilingualism (siehe Lvovich 2023). Auch außerhalb der 
deutschsprachigen Literaturwissenschaft ist das Thema relativ neu, wie Juliette Taylor- 
Batty und Till Dembeck in der Einführung der Zeitschrift betonen (vgl. Taylor-Batty und 
Dembeck 2023, 10). Weitere Beispiele sind die in den letzten fünf Jahren erschienenen 
Bände Routledge Handbook of Literary Translingualism (siehe Kellman und Lvovich 2021) 
und Hidden Multilingualism in 19th-Century European Literature: Traditions, Texts, Theories 
(siehe Mende 2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 13 

Malerei oder Musik, notwendigerweise monolingual, auch wenn es Texte gibt, 
in denen Mehrsprachigkeit als Experiment vorkommt. Diese Experimente sei

en aber nur ein Beweis für die Einsprachigkeit der Literatur (vgl. Geulen 2017, 
o. S.). Auf der anderen Seite wurde für eine mehrsprachige Literaturwissen

schaft argumentiert und betont, dass der Begriff ›Nationalphilologie‹ in sich 
problematisch ist und hinterfragt werden muss (vgl. Hitzke 2017b, o. S.; siehe 
auch Hitzke 2017a). 

Diese Debatte bestätigt, dass es eine zentrale Frage bleibt, in welcher Spra

che Texte verfasst werden. Wie der Austausch zwischen Geulen und Hitzke 
zeigt, hat dies auch konkrete Auswirkungen auf disziplinärer Ebene. Denn die 
sprach- und literaturwissenschaftlichen Disziplinen sind zumeist noch immer 
nach Sprachen und Nationen gegliedert. In Deutschland und im angloame

rikanischen Raum bilden die lokal dominanten Sprachen oft ein eigenes For

schungs- und Studienfach (Germanistik, Anglistik) oder sind in Sprachgrup

pen unterteilt (Slawistik, Romanistik). Texte, die zu mehr als einer Sprach

gruppe gehören, sind deshalb ›problematisch‹, weil sie nicht so einfach einem 
konkreten Forschungsgebiet zugeordnet werden können. 

Doch wie ist es in mehrsprachigen Nationen? Nationalphilologien als mo

nolinguale Philologien sind nur in monolingualen Nationen möglich, was aber 
zum einen voraussetzt, dass es rein monolinguale Nationen überhaupt gibt – 
so der Vorwurf von Diana Hitzke als Spezialistin für sorbische Literatur – und 
zum anderen, dass Texte selbst überhaupt monolingual bzw. einsprachig sein 
können. Dabei wird laut David Gramling der Begriff des ›Monolingualismus‹ 
sehr undifferenziert und unkritisch verwendet, da die Geistes- und Sozialwis

senschaften bisher keine Definition von Monolingualismus entwickelt haben 
(vgl. 2016, 10).5 

Mehrsprachigkeit wird in der Literaturwissenschaft oft noch als ein neu

es Phänomen behandelt, das sich mit der Massenmigration im 20. und 21. 
Jahrhundert erklären lässt. Tatsächlich ist auch Einsprachigkeit in Europa 
erst im späten 18. Jahrhundert entstanden (vgl. Yildiz 2012, 10–12). In ihrem 
einflussreichen Werk Beyond the Mother Tongue schlägt Yasemin Yildiz vor, das 
Verständnis von Europa und das europäische Verständnis von Sprache radikal 

5 So hat sich in den letzten Jahren in der Literaturwissenschaft der Begriff der ›Spra
chigkeit‹ etabliert. yasser elhariry und Rebecca Walkowitz sprechen sogar von einem 
›postlingual turn‹, um literarische Experimente zu beschreiben, die neue mehrsprachi

ge Ausdrucksformen erschaffen, in denen Sprache ›weniger als eine‹ ist (vgl. Walkowitz 
2021, 96; siehe auch elhariry und Walkowitz 2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

zu verändern. Sie hat hierfür den Begriff des ›monolingualen Paradigmas‹ 
geprägt (vgl. 2012b, 2). Nach dem monolingualen Paradigma sind Individuen 
trotz der Bezeichnung nicht notwendigerweise einsprachig. Vielmehr geht 
es um die Zuordnung von Menschen zu einer Muttersprache, die von einer 
organischen Beziehung zu einer begrenzten Kultur ausgeht: »According to 
this paradigm, individuals and social formations are imagined to possess one 
›true‹ language only, their ›mother tongue‹, and through this possession to 
be organically linked to an exclusive, clearly demarcated ethnicity, culture, 
and nation.« (Yildiz 2012, 2) Sie versteht ›postmonolingual‹ allerdings nicht 
als Überwindung des monolingualen Paradigmas, sondern beschreibt auf der 
zeitlichen Ebene das Leben nach dessen Einführung bzw. Verbreitung (vgl. 
Yildiz 2012, 4). Dieser ›post‹-Begriff hat folglich eher eine kritische Funktion, 
indem er die Bemühungen hervorhebt, sich vom monolingualen Paradigma 
zu trennen oder zu entfernen: 

[B]esides the temporal dimension, the prefix ›post‹ also has a critical func
tion, where it refers to the opposition to the term that it qualifies and to a 
potential break with it, as in some notions of postmodernism. In this second 
sense, ›postmonolingual‹ highlights the struggle against the monolingual 
paradigm. (Yildiz 2012, 4) 

Die Texte der von Yildiz analysierten multilingualen Autor*innen (Franz Kaf

ka, Theodor W. Adorno, Yōko Tawada, Emine Sevgi Özdamar und Feridun Zai

moğlu) erzählen von unterschiedlichen Orten und Zeiten. Ihr Bezug zur deut

schen Sprache als Nationalsprache wird hinterfragt und die deutsche Sprache 
damit neu verortet (vgl. Yildiz 2012, 6). 

Zuschreibungen und Kategorien wie die der Migrationsliteratur haben 
jedoch weitreichende Konsequenzen.6 Wie Andrea Meixner zu Recht betont, 
kann die thematische Lektüre und die Festschreibung zu einem Subgenre auch 
»eine Strategie der Exotisierung und des ›Othering‹« sein (Meixner 2014, 40). 
Texte, die als Folge der Migration von Menschen entstehen, lassen sich bislang 
nur schwer kategorisieren. Mit dem Begriff ›Migrationsliteratur‹ wird sowohl 
die reale Migrationserfahrung der Autor*innen als auch der Gegenstand der 

6 Sigrid Weigel hat in ihrem wichtigen Aufsatz von 1992 »Literatur der Fremde – Litera
tur in der Fremde« dafür plädiert, dass deutschsprachige Literatur von ›fremden‹ Au
tor*innen nicht mehr nur als ›Gastarbeiterliteratur‹ oder ›Migrationsliteratur‹, sondern 
als Teil der deutschsprachigen Literatur gelesen werden sollte (vgl. 1992, 182–193). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 15 

Texte bezeichnet – es handelt sich also um zwei verschiedene Kategorien (vgl. 
Aumüller 2020, 15). Dabei können Autor*innen mit Migrationserfahrung Tex

te schreiben, in denen Migration nicht als Gegenstand des Textes behandelt 
wird.7 

In Nach der Einsprachigkeit weist Diana Hitzke darauf hin, dass trans

kulturelle Texte (sei ihre Mehrsprachigkeit manifest oder latent) zwar von 
der zeitgenössischen Forschung behandelt werden, national orientierte Phi

lologien könnten jedoch »nur schwer oder mit Widersprüchen auf solche 
Texte zugreifen« (Hitzke 2019, 13). Hier ist wieder auf die bereits erwähnte 
Tatsache hinzuweisen, dass literaturwissenschaftliche Disziplinen häufig 
einsprachig strukturiert sind und dass die Texte selbst in der deutschsprachi

gen Forschung oft nach ihrer Herkunft und Muttersprache kategorisiert und 
rezipiert werden. Nehmen wir ein einzelnes, jüngeres Beispiel: Auch wenn 
einige Beiträge von Germanist*innen verfasst wurden, ist der Sammelband 
Migration und Gegenwartsliteratur. Der Beitrag von Autorinnen und Autoren osteuro
päischer Herkunft zur literarischen Kultur im deutschsprachigen Raum von Matthias 
Aumüller und Weertje Willms aus einer Tagung an der Graduiertenschule 
für Ost- und Südosteuropastudien der Universität Regensburg hervorge

gangen (siehe Aumüller und Willms 2020). Entsprechend werden die Texte 
Kategorien zugeordnet, die sich auf die Biografien der Autor*innen beziehen. 
Erwähnenswert ist dabei weniger die Tatsache, dass Texte von Slawist*innen 
gelesen werden. Es stellt sich vielmehr die Frage, warum diese Texte in der 
Germanistik weitgehend unbeachtet bleiben. 

Wo beziehungsweise von welchem Fach bestimmte Texte behandelt wer

den, ist ein Beleg für das von Yasemin Yildiz geprägte ›monolinguale Paradig

ma‹. ›Monolingual‹ ist dabei nicht als Quantität zu verstehen, sondern als zen

trales gesellschaftliches Strukturierungsprinzip: 

For monolingualism is much more than a simple quantitative term desig
nating the presence of just one language. Instead, it constitutes a key struc
turing principle that organizes the entire range of modern social life, from 
the construction of individuals and their proper subjectivities to the forma

tion of disciplines and institutions, as well as of imagined collectives such as 
cultures and nations. (Yildiz 2012, 2) 

7 Dies gilt ohnehin für alle in dieser Studie behandelten Texte, denn die Migrationser

fahrung ist nicht die Haupthandlung. Sie wird zum Teil in der Vergangenheitsform er
wähnt und die Frage der kulturellen Zugehörigkeit wird teilweise thematisiert. Dies 
aber nur unter dem Begriff ›Migration‹ zusammenzufassen, wäre sehr reduzierend. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Das monolinguale Paradigma bei der Zuordnung von Literatur, die ausschließ

lich oder überwiegend auf Deutsch verfasst ist, lässt sich auch anhand von 
transkulturellen Autor*innen betrachten. So sind beispielsweise Franz Kafka, 
Günter Grass und Herta Müller in der Regel ohne weiteres Teil des germanisti

schen Curriculums, während Wladimir Kaminer, Terézia Mora, Dariusz Mus

zer oder Saša Stanišić – um nur einige der bekanntesten Namen zu nennen 
– oftmals eher von Slawist*innen in Sammelbänden zur slavistischen Litera

tur behandelt werden. Diese Texte werden nicht der Sprache zugeordnet, in 
der sie verfasst sind, sondern nach der Sprache, die als Muttersprache der Au

tor*innen verstanden wird. Auch auf diese Art werden Autor*innen von der 
Nationalliteratur ausgegrenzt: »To employ the designations ›native speaker‹, 
›native language‹, and ›mother tongue‹ unreflectively is to engage, from the 
instant of first perception, in a gesture of othering that operates on an axis of 
empowerment and disempowerment« (Bonfiglio 2013, 29). Daher müssen in

nerhalb der Germanistik bzw. der Nationalliteraturen Lesemodelle entwickelt 
werden, die die Komplexität transkultureller Texte wahrnehmen können, ohne 
sie auszuschließen. 

Autor*innen nach ihrer (Sprach-)Biografie zu kategorisieren, ist nicht un

problematisch. Dies wurde in der Diskussion um die Abschaffung des Chamis

so-Preises deutlich. 2017 kündigte die Robert Bosch Stiftung an, den Adelbert- 
von-Chamisso-Preis einzustellen (vgl. Kister 2016, o. S.). Der Preis wurde seit 
1985 an Autor*innen nichtdeutscher Herkunft vergeben, ein Kriterium, das 
in den folgenden Jahren auf Autor*innen erweitert wurde, deren Leben und 
Schreiben von einem »kulturellen Wandel« geprägt ist.8 Die Stiftung begrün

dete ihre Entscheidung damit, dass viele Autor*innen unabhängig von ihrer 
Biografie für die Qualität ihres Schreibens anerkannt werden wollen.9 Kriti

siert wurde die Entscheidung auch von einigen ehemaligen Preisträger*innen. 
Unter anderem wurde gefragt, ob dieses Phänomen nicht mehr hervorgeho

ben werden solle, nur weil »der Literaturbetrieb anfängliche Ressentiments 
gegenüber eingewanderten Autor*innen abgelegt hat« (Trojanow und Oliver 
2016, o. S.; vgl. »Adelbert-von-Chamisso-Preis soll eingestellt werden. War’s 
das?« 2016, o. S.). 

8 Zur genauen Definition des ›kulturellen Wandels‹ machte die Robert Bosch Stiftung 
keine näheren Angaben (vgl. »Adelbert-von-Chamisso-Preis der Robert Bosch Stif
tung« o.J., o. S.). 

9 Eine öffentliche Diskussion zum Thema fand beim Textland Literaturfest 2020 in 
Frankfurt a.M. statt (siehe Bildungsstätte Anne Frank 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 17 

Es mag stimmen, dass Autor*innen für die Qualität ihres Schreibens 
anerkannt werden sollten. Die institutionalisierte Förderung hat gleichwohl 
zur »Entstehung eines ›literarischen Migranten-Ghettos‹« geführt, »aus dem 
viele Autor*innen mit aller Kraft auszubrechen versuchen« (Cornejo, Piontek 
und Sellmer 2014, 10). In der Literaturwissenschaft ist häufig sogar von einer 
Chamisso-Literatur die Rede (vgl. Pabis 2018; Cornejo, Schiewer und Wein

berg 2020). Es sollte aber nicht unerwähnt bleiben, dass der Chamisso-Preis 
sehr viel Aufmerksamkeit für diese Autor*innen generiert hat. Auf dem lite

rarischen Buchmarkt müssen Autor*innen erst einmal bekannt werden, was 
unter anderem mithilfe von Literaturpreisen gelingen kann. Der Chamisso- 
Preis hat dazu beigetragen, dass viele der heute bekanntesten Autor*innen 
mit ›Migrationshintergrund‹ überhaupt Teil der Mainstream-Kultur gewor

den sind. Wie Ilija Trojanow und José Oliver in der FAZ zu Recht betonten, 
ist der Vorwurf einer Ghettoisierung der Literatur nicht zutreffend, denn 
»es gibt unzählige Literaturpreise, die sich mit einem Ausschnitt der Ge

samtproduktion befassen, die nach bestimmten außerliterarischen Kriterien 
eingrenzen« (Trojanow und Oliver 2016). Insofern war es nicht unbedingt 
problematisch, mit einem solchen Preis auf das Phänomen aufmerksam zu 
machen. Allerdings muss hier zwischen dem bereits erwähnten ›literarischen 
Establishment‹ und der Forschung unterschieden werden. 

Dass ein Literaturpreis eine bestimmte Gruppe von Autor*innen nach ih

ren biografischen Kriterien unterstützen soll, ist für die Literaturwissenschaft 
kein Grund, diesen Begriff unkritisch zu übernehmen. Da sich Textgattungen 
in der Regel nach dem Inhalt oder der Form der Texte bilden, hat eine biografi

sche Kategorisierung vor allem eine ausschließende Funktion bzw. Wirkung. 
Ein gutes Beispiel hierfür ist das Fach Germanistik: Zum einen wird in vielen 
Hochschulen und Universitäten zwischen ›Germanistik‹ bzw. ›Deutscher Phi

lologie‹ und ›Interkultureller Germanistik‹ (vgl. Heimböckel und Patrut 2021) 
bzw. ›Deutsch als Fremdsprache‹ unterschieden, als gäbe es eine in sich ge

schlossene deutsche Kultur, die sich von einer interkulturellen deutschen Kul

tur unterscheiden ließe.10 Auf der anderen Seite wird in Deutschland die im 
Ausland betriebene Germanistik als Auslandsgermanistik bezeichnet – als ob 
Deutschland die einzig wahre Verortung des Faches wäre.11 

10 Zur »Frage, ob das regionale und das Globale in der Literatur tatsächlich Gegensätze 
sind«, vgl. Bauer et al. 2021, 2. 

11 Die Germanozentrierung des Faches betrifft durchaus auch andere deutschsprachi
ge Literaturen. In Österreich wird die zunehmende Präsenz von Deutschen in der For

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Dabei waren Nationalliteraturen immer auch vergleichende Literatur: 
»From the outset […] the construction of national ›literature‹ has always al

ready been haunted by that of ›comparative literature‹: national literature has 
inherently been comparative literature« (Sakai 1997, 22). Es müssen theore

tische Modelle entwickelt werden, die das vielfältige Wissen transkultureller 
Texte thematisieren, ohne sich immer essentialistisch auf die Migrations

biografie der Autor*innen zu fokussieren – denn die Texte sind nicht aus 
biografischen Gründen transkulturell. Sie sind transkulturell, weil sich die 
Autor*innen entschieden haben, transkulturelle Geschichten zu schreiben. 
Oft sind es Texte, die das Deutsche reterritorialisieren, indem sie Geschichten 
erzählen, die nicht (nur) in Deutschland spielen, aber auch nicht unbedingt 
mit Migration zu tun haben. Solche Erzählungen sollten nicht undifferenziert 
der Migrationsliteratur zugeordnet werden. 

1.1 Zum Korpus. Transnationale Literatur und Mehrsprachigkeit 

Oft wird die heutige Migration als Erklärung dafür herangezogen, dass zuneh

mend ›in anderen Sprachen‹ geschrieben wird, auch wenn transkulturelles Er

zählen gar kein neues Phänomen ist. Dabei schreiben Migrant*innen im Land 
der Immigration oftmals in einer Sprache, die nicht ihrer Muttersprache ent

spricht und die sie manchmal sogar erst als Erwachsene gelernt haben. 
Literatur »deutsch schreibender Schriftsteller ausländischer Herkunft« 

wurde im Laufe der Jahrzehnte unterschiedlich bezeichnet (Preschl 2017, 165). 
»Dabei orientieren sich Begriffe wie ›Ausländerliteratur‹ (Ackermann und 
Weinrich 1986), ›Gastarbeiterliteratur‹ (Biondi und Schami 1981), ›Migran

tenliteratur‹ (Schierloh 1984) oder auch ›Literatur nationaler Minderheiten‹ 
(Reeg 1988) vorwiegend an der Autorenbiografie und lassen sich unter dem 
Label Migrantenliteratur als ›(deutschsprachige) Literatur von Autorinnen 
und Autoren mit Migrationshintergrund‹ zusammenfassen« (Rösch 2019, 
338; vgl. Scheer und Wojcik 2021). Der Begriff der ›Migrationsliteratur‹ ist 
auch dann nicht mehr zutreffend, wenn die Autor*innen selbst keine Migra

tionserfahrung haben. So hat sich inzwischen der Begriff ›postmigrantisch‹ 

schung von einigen Forscher*innen kritisch betrachtet. So wurde beispielsweise in der 
Neuen Zürcher Zeitung von einer deutschen Professorin an der Universität Wien berich
tet, die eine Arbeit über österreichische Literatur nicht betreuen wollte, weil sie sich 
nicht mit »Regionalliteratur« beschäftige (vgl. Jandl 2022, o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 19 

durchgesetzt, um die Erfahrung von Menschen zu beschreiben, die selbst 
nicht eingewandert sind (vgl. Bukow, Yildiz und Hill 2015; Foroutan 2019; Yıl

dız 2022; Cramer, Schmidt und Thiemann 2023; Hodaie und Hofmann 2024; 
Schramm 2024). Rahel Cramer, Jara Schmidt und Jule Thiemann betonen: »Der 
Begriff der Postmigration setzt sich zusammen aus dem Substantiv ›Migrati

on‹ (lat. migrare: wandern, auswandern, übersiedeln) und dem Präfix ›post‹ 
(lat. post: danach, nachher, hinter). Keinesfalls jedoch meint das Präfix eine 
abgeschlossene Migrationsbewegung, sondern steht vielmehr für ein Mit

denken und Berücksichtigen von Migrationsbiografien sowie der Migration 
als geteilte, gesellschaftliche Erfahrung. Eine postmigrantische Gesellschaft 
ist durch Globalisierung, Technisierung sowie Digitalisierung geprägt und 
weist somit komplexe interkulturelle Strukturen auf« (Cramer, Schmidt und 
Thiemann 2023, 11). 

Bevor sich das Thema in der Literaturwissenschaft etabliert hatte, wurde 
das Phänomen schon aus unterschiedlichen Bereichen heraus besprochen: So

ziologie der Kommunikation (vgl. Kremnitz 2004), historische, politische und 
soziale Geschichte der Migration in Deutschland (vgl. Chiellino 2007; Arnold 
2006), Literatursoziologie (vgl. Sievers 2016), Poetiken der Interkulturalität 
(vgl. Heimböckel und Patrut 2021). Mittlerweile hat sich die Forschung immer 
weiter etabliert.12 So widmete die Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 
2015 dem Thema der transkulturellen Literatur ein Themenheft, in dem unter 
anderem literarische Mehrsprachigkeit (Blum-Barth 2015) und mehrsprachige 
Autor*innen (Kremnitz 2015) untersucht wurden.13 Zum Thema Mehrspra

chigkeit in der deutschsprachigen Literatur wurde unter anderem Berlin als 
mehrsprachige Stadt untersucht (vgl. Fleig 2018). Literarische Mehrspra

chigkeit wurde im Rahmen des Berliner Sonderforschungsbereichs ›Affective 
Societies – Dynamiken des Zusammenlebens in bewegten Welten‹ aus der 
Perspektive der ›affect studies‹ betrachtet (vgl. »The Affectivity of Multilin

gualism« 2018, o. S.; siehe auch Acker, Fleig und Lüthjohann 2019; Lüthjohann 
2018; Fleig und Scheve 2020; Maatz, Lüthjohann und Fleig 2022). 

12 Auch in Sammelbänden zur zeitgenössischen Literatur befinden sich immer öfter Sek
tionen oder Kapitel, die explizit diesem Thema gewidmet sind (siehe Caduff und Ved
der 2017; Tafazoli 2019; Aumüller und Willms 2020; Auteri et al. 2023). 

13 Analysiert wird das Phänomen aus unterschiedlichen Perspektiven: Der literarischen 
Mehrsprachigkeit (siehe Caduff 2017; Baumberger 2017; Siller 2020; Vlasta 2020; Pello
ni und Voloŝuk 2023), der literarischen Mehrsprachigkeit in der Schweiz (siehe Horvat 
2017) und Österreich (siehe Leben und Koron 2019; Glesener 2019) und der translin
gualen Lyrik (siehe Gunkel 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

In der Forschung zur deutschen bzw. deutschsprachigen Gegenwartslite

ratur hat diese ›transkulturelle‹ Literatur in den letzten Jahren und Jahrzehn

ten an Bedeutung gewonnen. In vielen Fällen beschäftigt sich die Forschung 
zur literarischen Mehrsprachigkeit der deutschsprachigen Literatur jedoch 
immer noch mit Texten, in denen Mehrsprachigkeit ›offensichtlich‹ oder 
›sichtbar‹ ist (siehe Ette 2005; Arndt, Naguschewski und Stockhammer 2007; 
Yildiz 2012; Pandey 2016; Acker, Fleig und Lüthjohann 2019), in denen Mehr

sprachigkeit als Experiment für die ›literarische Kreativität‹ angewendet 
(siehe Bürger-Koftis 2010; Kilchmann 2012, 2017, 2023) oder gegen Sprachre

geln verstoßen wird. Zudem werden auch oft Texte untersucht, in denen sich 
die Autor*innen mit dem »disinventing« von Einsprachigkeit beschäftigen, 
anstatt »sprachig« (vgl. Dembeck und Mein 2014, 15–16), das heißt den Regeln 
einer Sprache folgend, zu schreiben. In der Tat stellen mehrsprachige Texte 
wichtige Fragen: »Le pouvoir transgressif du texte plurilingue consiste dans 
sa contestation des frontières nationales et culturelles, dans sa tentative de 
mettre en cause le rapport à la communauté et aux identités collectives« (Si

mon 1994, 27). Nach Rebecca Walkowitz ist mehrsprachige Literatur eine Form 
vom Widerstand: »By using nonstandard versions of a national language, a 
work opposes political and cultural homogenization, both the kind imposed 
by other speakers of that language and the kind imposed by translators and 
publishers« (Walkowitz 2015, 32). Jeanne E. Glesener weist aber auf eine 
Forschungslücke hin: »Es bietet sich [an], auch einmal der Frage nachzuge

hen, wie sich der Umgang mit Mehrsprachigkeit bei einem Migrationsautor 
gestaltet, dessen Texte größtenteils monolingual verfasst sind« (2014, 327). 

Auch wenn Gleseners Aufsatz mittlerweile über zehn Jahre alt ist, werden 
›transkulturelle‹ Texte, insbesondere von Autor*innen mit einer Migrations

biografie, auf der Suche nach anderssprachigen Elementen, die die erwartete 
Einsprachigkeit des Textes durchbrechen, immer noch meist linguistisch un

tersucht. Die Analysen literarischer Mehrsprachigkeit haben sich bisher vor 
allem mit den ästhetischen und stilistischen Spuren der Mehrsprachigkeit be

schäftigt (vgl. Dembeck 2017a, 6). Texte werden in der Regel als einsprachig be

trachtet, sofern die Sprache der Erzählung nicht durch Elemente aus anderen 
Sprachen unterbrochen und nicht gegen sprachliche Regeln verstoßen wird. 
Sollte dies der Fall sein, gelten sie als mehrsprachig. Ähnlich wie in der Über

setzungswissenschaft, die sich früher mit Sprache auf der Wort- und Satzebe

ne beschäftigte, wird hier vor allem auf die Präsenz von Fremdsprachen im 
Text geachtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 21 

Bisher hat sich die Forschung in der sogenannten ›interkulturellen‹ germa

nistischen Literaturwissenschaft vor allem auf Autor*innen türkischer Her

kunft fokussiert, unter anderem auf Emine Sevgi Özdamar (siehe Brandt 2006; 
Mecklenburg 2006; Fleig 2019; Sepp 2021), Feridun Zaimoğlu (siehe Kroesen 
2018; Acker, Fleig und Lüthjohann 2019; Twist 2020) und Zafer Şenocak (siehe 
Klettenhammer 2012; Twist 2020; Göktürk 2022). Im Allgemeinen liegt der Fo

kus der Forschung zur deutschsprachigen literarischen Mehrsprachigkeit auf 
Autor*innen wie Özdamar (siehe Ette 2005; Zierau 2010), Yōko Tawada (vgl. 
Ette 2005; Yildiz 2012; Martyn 2014; Sgambati 2017; Pajević 2020; Sepp 2021; 
Kim 2022) oder Franz Kafka (siehe Yildiz 2012; Fleig 2021). 

Der Beitrag der angloamerikanischen ›German Studies‹ zur Entwicklung 
der Forschung zur deutschsprachigen Literatur aus einer transkulturellen und 
mehrsprachigen Perspektive sollte nicht unerwähnt bleiben, so Azade Seyhan: 

Am Ende des ersten Jahrzehnts des 21. Jahrhunderts rühmen sich die ›Ger
man Studies‹ in Amerika eines diversen, vielfältigen Lehrplans, der Kolonia
lismus und Postkolonialismus in der deutschen Literatur, Filmwissenschaft, 
Fragen der interkulturellen Identität, Zwei- und Mehrsprachigkeit, Überset
zungswissenschaft und andere interdisziplinäre Fächer umfasst. (2012, 6) 

Ein wichtiger Beitrag wurde in den letzten Jahrzehnten von Leslie A. Adelson 
geleistet, die die ›transatlantischen German Studies‹ entwickelt hat (siehe Lut

zeler und Hoyng 2018; Brandt und Yildiz 2022). Ähnlich wie die interkultu

relle Germanistik im deutschsprachigen Raum beschäftigen sich die ›transat

lantic German studies‹ vor allem mit dem US-amerikanisch-deutschen Aus

tausch, also mit dem Austausch zwischen der US-amerikanischen Kultur und 
Deutschland bzw. der deutschsprachigen europäischen Welt. Allgemein haben 
sich die Germanistik, ›German Studies‹ und ›études allemandes‹ seit zwanzig 
Jahren intensiv mit diesen Themen auseinandergesetzt.14 

Gegenstand dieser Studie sind die Romane der aus Aserbaidschan (Olga 
Grjasnowa, Die juristische Unschärfe einer Ehe, 2014), Georgien (Nino Hara

14 Um nur einige Beispiele zu nennen, wurden Themen wie die türkisch-deutsche Lite
ratur, das Jüdische in den ›German Studies‹ oder die Interkulturalität der deutschspra
chigen Literatur besprochen (siehe Seyhan 2001; Adelson 2005; Göktürk, Gramling und 
Kaes 2007; Mandel 2008; Berman 2008; Goebel et al. 2008; Morris 2009; Bürger-Koftis 
2010; Meyer 2012; Yildiz 2012; Schwarz 2015; Hermann, Smith-Prei und Taberner 2015; 
Taberner 2017; Norberg 2018; Leitloff, Perfölz und Wilhelmi 2019; Cornejo, Schiewer 
und Weinberg 2020; Braese 2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

tischwili, Das achte Leben [Für Brilka], 2014) und Russland (Nellja Veremej, 
Berlin liegt im Osten, 2013; Katerina Poladjan, Hier sind Löwen, 2019) stammen

den Autor*innen, welche im deutschsprachigen Raum in deutscher Sprache 
publiziert wurden.15 Diese Texte sind bisher kaum oder nur wenig wissen

schaftlich untersucht worden. Alle Romane wurden in deutscher Sprache 
verfasst und sind auf den ersten Blick hauptsächlich einsprachige Geschich

ten, die zwischen Deutschland bzw. anderen westeuropäischen Ländern und 
dem (kulturellen und politischen) Raum der ehemaligen Sowjetunion – Ar

menien, Aserbaidschan, Georgien und Russland – spielen. Und obwohl das 
Motiv der Bewegung eine wichtige Rolle einnimmt, sind es zumeist keine 
Migrationsgeschichten. In den meisten Romanen sind die Figuren zu Beginn 
der Erzählung bereits in Deutschland oder die Migrationserzählung ist Teil 
der Erinnerung und nicht zentral für die Haupterzählung. Die Bewegungen in 
diesen Romanen sind im Sinne der von Ette beschriebenen ›ZwischenWelten‹ 
zu begreifen, jedoch nicht als hybride, dritte Räume zu verstehen, sondern als 
Bewegungsräume, in denen ein ständiges Hin und Her stattfindet, im Sinne 
einer Literatur, »die im höchsten Maße eine Literatur der Bewegung und in 
Bewegung ist« (Ette 2005, 162). 

Die vorliegende Studie hat nicht den Anspruch, nach der »poetologischen 
Identität« der ›Migrationsliteratur‹ zu fragen (vgl. Cornejo, Piontek und Sell

mer 2014, 11) oder eine umfassende Analyse des Phänomens der Literatur von 
Autor*innen aus Osteuropa bzw. aus Ländern der ehemaligen Sowjetunion zu 
bieten. Dieser Beitrag wurde unter anderem bereits von Brigid Haines (2007), 
Eva Hausbacher (2009), Madlen Kazmierczak (2016) oder Nora Isterheld (2017) 
geleistet. In Isterhelds 2017 erschienener Dissertationsschrift stehen migra

tionspolitische Ursachen und rezeptionsgeschichtliche Hintergründe im Vor

dergrund. Zudem wird »das Textkorpus in einen weiten kultur- und literatur

wissenschaftlichen Kontext ein[gebettet]« (vgl. 2017, Umschlag). Isterheld zu

folge verfügen die Autorinnen »über ähnliche Migrations- und Sprachbiogra

fien und schöpfen aus denselben kulturellen Archiven, so dass von einer ›Grup

penidentität‹ ausgegangen werden kann« (Isterheld 2017, 15; siehe auch Trepte 
2019; Vangi 2021; Finkelstein 2021). Diese Zuschreibung einer ›Gruppeniden

tität‹ stößt jedoch schnell an ihre Grenzen: Nadja Luschina bezeichnet in ih

rer Forschung die Autorinnen als ›die neuen Russinnen‹, wobei Haratischwili 

15 Im Sinne von Steven Kellman sind diese Autorinnen ›monolingual translinguals‹ 
(2000, o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 23 

aus Georgien und Olga Grjasnowa aus Aserbaidschan stammen (vgl. Luschi

na 2013, 253). Die Texte werden nach der Herkunft der Autorinnen geordnet, 
doch indem die ehemalige Sowjetunion mit dem heutigen Russland gleichge

setzt wird, wird ihnen eine Herkunft zugeschrieben, die so nicht zutreffend ist 
(vgl. Luschina 2013, siehe auch 2018). 

Dass die Texte bisher in der Slavistik analysiert wurden (siehe Hitzke 2019; 
Hausbacher 2016, 2019; Beridze 2025), ist ein Zeichen dafür, dass davon aus

gegangen wird, dass die in den Texten präsente ›Kultur‹ dem Untersuchungs

gegenstand der Slavistik entspricht. Zum Teil stimmt das auch: Es sind Texte, 
die zumindest teilweise in den Regionen spielen, die von Slawist*innen in der 
Regel bearbeitet werden. Es trifft zwar zu, dass Veremej, Poladjan, Grjasno

wa und Haratischwili aus der ehemaligen Sowjetunion und vor allem aus der 
Kaukasusregion stammen, in der diese Erzählungen spielen, aber die Analy

sen konzentrieren sich in erster Linie auf die literarischen Konsequenzen die

ser Tatsache. Insofern wird Isterhelds Auffassung hier geteilt: Die Autorinnen 
»schöpfen aus denselben kulturellen Archiven« (2017, 15). Diese kulturelle Prä

gung muss daher als ›ins Deutsche übersetzt‹ betrachtet werden. Dementspre

chend wurden die Romane nicht aufgrund der Herkunft und Biografien ihrer 
Autor*innen ausgewählt, sondern weil sie transnationale Geschichten voller 
mehrsprachiger Charaktere zeigen, die ihr mehrsprachiges Leben (innerhalb 
und außerhalb Deutschlands) führen. 

Versuche, Literatur über nationale und sprachliche Grenzen hinweg zu 
klassifizieren, waren nicht immer erfolgreich, wenn es darum ging, die 
methodologische Einsprachigkeit zu überwinden. Nach Robert J. C. Young: 

world literature adopts [a] colonial model unconsciously, looking for litera
tures written in identifiable languages and then organizing each language 
and its literature in relation to nationality, region, or cultural origin: the lit
erature and its language are then tacitly assumed to represent the people 
who are associated with them. (2016, 1209) 

In einem weiteren Versuch, Literatur über nationale und sprachliche Grenzen 
hinweg zu klassifizieren, prägte Ottmar Ette den Begriff der ›Literatur ohne 
festen Wohnsitz‹, der sich als eine Möglichkeit erweist, »eine Begrifflichkeit, 
die quer zur gängigen Unterscheidung zwischen Nationalliteratur (um die sich 
die noch immer Dominanten Nationalphilologien kümmern) und Weltlitera

tur (die eine Domäne der Vergleichenden Literaturwissenschaft darstellt) eine 
hochkomplexe und von zahlreichen Grenzziehungen und Verwerfungen struk

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

turierte ZwischenWelt konfiguriert« (Ette 2005, 14). Die Einführung einer neu

en Kategorie ist jedoch weder eine Dekonstruktion der bestehenden Katego

rien – die Nationalliteratur des einen ist immer die Weltliteratur des anderen 
– noch stellt sie die Möglichkeit in Frage, dass Literatur jemals wirklich einen 
›festen Wohnsitz‹ haben kann. Um unseren methodologischen Monolingua

lismus vollständig zu dekonstruieren, sollte die Lösung nicht darin bestehen, 
neue Kategorien zu schaffen, sondern unsere Lesarten anzupassen. 

Aus diesem Grund wurde auch der Begriff der ›Exophonie‹ ausgeschlos

sen: Er suggeriert eine starke Präsenz von Fremdsprachen im Text. In dem hier 
untersuchten Korpus bleiben die Fremdsprachen jedoch überwiegend impli

zit. Wenn die Texte aus diesem Korpus kategorisiert werden sollten, könnten 
sie als transkulturelle oder ›transnationale Literatur‹ (siehe Taberner 2017) be

zeichnet werden. Transkulturelles Schreiben wird von Ottmar Ette als ›Litera

tur ohne festen Wohnsitz‹ bezeichnet, die ›fremd- und fortschreibt‹: 

Der Begriff der Literatur ohne festen Wohnsitz darf nicht mit dem Begriff 
der ›Migrationsliteratur‹ oder (noch enger) dem der ›Exilliteratur‹ gleichge
setzt oder in diesen rückübersetzt werden. Denn die […] transarealen, trans
kulturellen und translingualen Dynamiken rücken im Zeichen eines stän
digen und unabschließbaren Springens zwischen Orten und Zeiten, Gesell
schaften und Kulturen eine Literatur ohne festen Wohnsitz in den Mittel

punkt, die – als querliegendes Konzept – weder in Kategorien wie ›National
literatur‹ oder ›Migrationsliteratur‹ noch in solcher der ›Weltliteratur‹ gänz
lich aufgeht oder adäquat beschrieben werden kann. (2005, 14; siehe auch 
Ette 2023) 

Ette unterscheidet hier zwischen Migrations- und Exilliteratur und Literatur 
ohne festen Wohnsitz, indem er die Migrationserfahrung der Schriftstel

ler*innen nicht ins Zentrum stellt. Literatur ohne festen Wohnsitz ist auch 
nicht als Literatur ›ohne Grenzen‹ zu verstehen: Es gibt immer Grenzen, nur 
diese spezifische Literatur überschreitet sie ständig. Er plädiert also nicht für 
einen »territorialisierbaren Gegenbegriff« zu National- und Weltliteratur,16 
sondern dafür, dass ZwischenWeltenSchreiben nicht ›territorialisierbar‹ ist. 
Darunter versteht er literarische und ästhetische Entwicklungen, »die weder 
von der Warte der Nationalliteratur noch jener der Weltliteratur her adäquat 

16 Zur Weltliteratur in der deutschsprachigen Literaturwissenschaft, siehe Sturm-Tri

gonakis 2007, 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 25 

gedacht und beschrieben werden« können (Ette 2005, 14). Hier stellt sich aller

dings die Frage, ob ZwischenWeltenSchreiben tatsächlich mit National- und 
Weltliteratur vergleichbar ist. Schließlich bewegen sich diese Kategorien nicht 
auf derselben Ebene: National- und Weltliteratur sind Kategorien, die aus der 
Rezeption von Texten entstehen. Nach David Damrosch umfasst Weltliteratur 
»all literary works that circulate beyond their culture of origin,17 either in 
translation or in their original language« (2003, 4). ZwischenWeltenSchreiben 
bezieht sich hingegen auf die Produktion von Texten. Nationalliteraturen 
und Weltliteraturen sind diskursive Kategorien, die nichts mit den litera

rischen und ästhetischen Qualitäten eines Textes zu tun haben. Texte sind 
nicht intrinsisch Teil (oder eben nicht Teil) einer Nationalliteratur. Diese Ka

tegorie verläuft in der Regel entlang mehr oder weniger scharfer nationaler 
und sprachlicher Grenzen. Auch wenn Weltliteratur seit einigen Jahrzehn

ten anders als früher definiert wird (siehe Damrosch 2003, 2009; Casanova 
2007; Beecroft 2008; Cheah 2014; Hiddleston und Ouyang 2021) und es in 
der Literaturwissenschaft zunehmend Versuche gibt, den klassischen Kanon 
zu revidieren, um auch marginalisierte Literaturen zu integrieren, bleibt 
Weltliteratur als Forschungsgebiet weitgehend ›top-down‹ – ein von einer 
intellektuellen und akademischen Elite kuratierter Kanon (siehe Bassnett und 
Damrosch 2016; Helgesson, Lindqvist und Alling 2018; Helgesson, Neumann 
und Rippl 2020; Giusti und Robinson 2021; Meyer 2021). ZwischenWelten

Schreiben hingegen deutet bereits eine ästhetisch-thematische Beschreibung 
des Untersuchungsgegenstandes an. 

Vorgeschlagen wird hier eine Lesart, die die von Ottmar Ette als Fremd-, 
Fort-, Ineinander- und ZwischenWeltenSchreiben bezeichneten Phänomene 
mit dem Konzept des Fremdlesens verbindet, um Texte produktiv zu lesen. 
Statt von einer ›Literatur ohne festen Wohnsitz‹ auszugehen, die sich nicht 
aus der Perspektive von National- und Weltliteratur beschreiben lässt, soll die 

17 Anders formuliert definiert Damrosch ›World Literature‹ als »any work that has ever 
reached beyond its home base« (2003, 4). In gewisser Weise wird hier Emily Apters 
Vorbehalt gegenüber der Weltliteratur geteilt, die sie in Against World Literature for
muliert. Apter warnt vor möglichen neoliberalen Tendenzen der World Literature als 
Disziplin: »I do harbor serious reservations about tendencies in World Literature to
ward reflexive endorsement of cultural equivalence and substitutability, or toward na
tionally and ethnically branded ›differences‹ that have been niche-marketed as com

mercialized ›identities‹, […] translation theory as Weltliteratur would challenge flaccid 
globalisms that paid lip service to alterity while doing little more than to buttress neo- 
liberal ›big tent‹ syllabi taught in English« (2013, 2, 7). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Existenz einer Nationalliteratur in Frage gestellt werden. Genauer gesagt geht 
es um die Frage, ob die Kategorie Nationalliteratur überhaupt sinnvoll und 
notwendig ist, um Texte zu kontextualisieren. Ette hat zwar recht, wenn er von 
›ohne festen Wohnsitz‹ spricht und darauf hinweist, dass dies im Laufe des 20. 
und 21. Jahrhunderts zunimmt (vgl. Apter 2005, 15), dennoch kann dieser Be

griff auch eine negative Konnotation hervorrufen. Eine Analyse, bei der nicht 
nur innerhalb der Texte nach einer Instabilität der kulturellen Zugehörigkeit 
gesucht, sondern diese auch aus einer Perspektive, die von ihrer eigenen In

stabilität ausgeht, betrachtet werden, ist dringend erforderlich. Transkultu

relle Romane sind demnach nicht ›ohne festen Wohnsitz‹, weil sie nirgendwo 
hingehören, sondern weil der Kontext, in dem sie entstehen, ebenfalls instabil 
ist. 

1.2 Übersetzte Welten. Eine postmonolinguale Lektüre 

In einem 2017 erschienenen Sammelband über die Zukunft der Komparatistik 
in den USA stellte Rebecca Walkowitz die Frage, wie literarische Texte in Zu

kunft gelesen werden (siehe Walkowitz 2017). Sie plädiert dafür, Texte künftig 
›fremd‹ zu lesen (›foreign reading‹), also so zu lesen, als existierten sie (bereits) 
in mehreren Sprachen, Medien und Formaten. Dies sieht sie auch für statische 
Texte vor – »works that do not travel« (2017, 108) –, da auch diese unübersetzten 
Texte von einem breiten Publikum gelesen und möglicherweise irgendwann 
übersetzt werden. Nicht die Herkunft des Textes sollte als ›fremd‹ betrachtet 
werden, sondern die Art und Weise der Lektüre sollte das Potenzial des Textes 
zum ›Weiterleben‹18 ausloten. Anstatt die Texte nur aus einer monolingualen 
Perspektive zu lesen, sollte die Präsenz anderer Lesenden untersucht werden: 
»incorporating the trace […] and the needs of other readers« (Walkowitz 2017, 
109). Texte werden folglich nicht nur in der einen Sprache gelesen, in der sie 
ursprünglich vorliegen. Stattdessen muss auch nach Sprachen gesucht wer

den, die innerhalb des Textes präsent sind, beispielsweise in Gestalt anders

sprachiger Adressierter oder auch künftiger Rezipient*innen, die den Text in 
Übersetzungen lesen werden. Hierbei ist jedoch zu bedenken, dass diese Texte 
in Zukunft selbst in der Sprache des Originals anders gelesen werden, da sich 
Sprache und Kultur stets weiterentwickeln. 

18 ›Weiterleben‹ wird hier im Sinne Benjamins verstanden (siehe Benjamin [1923] 1991). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 27 

Das bedeutet jedoch nicht, dass die Texte kontextunabhängig gelesen wer

den. Der Kontext, in dem der Text entstanden ist, wird als einer von unzähligen 
möglichen Kontexten, in denen der Text hätte entstehen können, noch stärker 
betont. Dieser spezifische Kontext kann daher beim Lesen nicht ausgeklam

mert werden. 
Durch den Fokus auf das multilinguale Schreiben – die multilinguale Pra

xis – von Autor*innen ›mit Migrationshintergrund‹ wird das monolinguale Pa

radigma aufrechterhalten (vgl. Yildiz 2012, 6). Es scheint, als müssten diese ih

re Muttersprache im Deutschen sichtbar machen, um zu zeigen, dass sie sich 
nicht ganz davon trennen können und als ob das Schaffen in der Fremdspra

che unbedingt von der Muttersprache beeinflusst sein müsse. Die Mehrspra

chigkeit von Texten auszuschließen, die auf den ersten Blick einsprachig er

scheinen, wäre hingegen sehr naiv und würde die Macht des monolingualen 
Paradigmas außer Acht lassen. Da das monolinguale Paradigma die europäi

sche Gesellschaft immer noch prägt, ist das Verlagswesen nach wie vor auf die 
Veröffentlichung einsprachiger Texte ausgerichtet (vgl. Gramling 2016, 137). 
In Bezug auf Autor*innen, die ausschließlich in einer Sprache schreiben, die 
nicht ihre erste erworbene Sprache ist, betont auch Steven Kellman: »The case 
of monolingual translinguals suggests the limitations and illusions of linguis

tic freedom: even those able to step outside their native tongues are restricted 
in the further steps they take« (2000, o. S.). So arbeiten die Autor*innen in ei

nem immer noch überwiegend einsprachigen Literaturbetrieb, wovon auch ihr 
Schreiben beeinflusst wird. Daher sind die meisten Romane nicht ohne weite

res explizit mehrsprachig. Die Vielsprachigkeit und die kulturelle Komplexität 
der Texte im vorliegenden Korpus sind kein Zufall und ihre Auswahl auch nicht 
nach rein ästhetischen Entscheidungen getroffen. 

In diesem Zusammenhang hat Übersetzung in den Literatur- und Kultur

wissenschaften als Alternative zu anderen Konzepten wie Hybridität (siehe Et

te und Wirth 2014; Bachmann-Medick 2014)19 oder ›in-between‹20 einen hohen 
Stellenwert eingenommen. Der Begriff spielte zunehmend eine so wichtige 

19 Für eine pointierte Kritik an der in der kulturwissenschaftlichen Forschung verbrei
teten Tendenz ›Hybridität‹ einer »kulturellen Homogenität« entgegenzusetzen, siehe 
Albrecht 2016, 395–397. 

20 Leslie A. Adelson hat bereits vor zwei Jahrzehnten den Begriff des ›Dazwischen‹ oder 
›in-between‹ scharf kritisiert: »[T]he imaginary bridge ›between two worlds‹ is de
signed to keep them apart as much as it pretends to bring them together. Migrants 
are at best imagined as suspended on this bridge in perpetuity« (2003, 22). Stattdes
sen führte Adelson den Begriff ›touching tales‹ als Alternative ein, um über die bis da

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Rolle, dass bereits vor zwei Jahrzehnten eine translatorische Wende (›transla

tional turn‹)21 postuliert wurde (siehe Bassnett und Lefevere 1998; Bachmann- 
Medick 2009; Snell-Hornby 2009). 

Kulturelle Übersetzung bezeichnet einen Übersetzungsprozess22 ohne 
Originaltext, bei dem der Prozess selbst im Mittelpunkt steht. Die Bewegung 
von Menschen – im Gegensatz zu Texten – ist die Ursache einer kulturellen 
Übersetzung (vgl. Pym 2009, 138). So beschreibt Anthony Pym den von Bhabha 
(siehe 2012) geprägten Begriff ›cultural translation‹: 

The concepts associated with cultural translation can complement other 
paradigms by drawing attention to […] the cultural hybridity that can charac
terize that position. […] This view of translation is from the perspective of a 
(figurative) translator, not translations. No other paradigm, except perhaps 
parts of Skopos […] theory, has talked about the position of someone who 
produces language from the ›between space‹ of languages and cultures (one 
could also talk about ›overlaps‹). (2009, 138, 147) 

Dieses Konzept hilft dabei Phänomene zu beschreiben, die als ›hybrid‹ gele

sen werden, wie beispielsweise literarische Werke, die Geschichten von Kul

turkontakten erzählen: »[A] translational view suggests paying more attention 
to micro-theoretical approaches, and proposes focusing on small-scale units« 
(Bachmann-Medick und Kugele 2018, 273) und ermöglicht so einen kontex

tualisierenden, aber nicht deterministischen Zugang zu den Ergebnissen des 
kulturellen Austauschs. Der Kontext ist dabei von zentraler Bedeutung, da der 
Prozess des Übersetzens ein Prozess der Interpretation und folglich der Trans

formation des Textes ist: »A hermeneutic model conceives of translation as 
an interpretive act that inevitably varies source-text form, meaning, and ef

fect according to intelligibilities and interests in the receiving culture« (Venuti 
2019, 1). Ausgehend von einer Definition kultureller Übersetzung als »process 

hin meist als ›zwischen zwei Welten‹ beschriebene türkisch-deutsche Literatur zu spre
chen (Brandt und Yildiz 2022, 2; siehe auch Adelson 2005). 

21 Das ›translational turn‹ wird im Kapitel 2.1.1 näher erläutert. 
22 Mit dem Begriff ›Übersetzungsprozesse‹ wird das Prozesshafte betont, denn Prozesse 

werden per se vom Ablauf der Zeit beeinflusst, da sie sich mit der Zeit entwickeln: 
»[S]ich über eine gewisse Zeit erstreckender Vorgang, bei dem etwas [allmählich] ent
steht, sich herausbildet« (»›Prozess‹ auf Duden online« o.J., o. S.). Diese Prozesse sind 
mit mehreren Zeiten gleichzeitig verbunden. Sie sind das Ergebnis eines Ursprungs in 
einer gegebenen Zeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 29 

in which there is no start text and usually no fixed text«, die als Hauptursa

che »the movement of people (subjects) rather than the movement of texts (ob

jects)« hat (Pym 2009, 138), unternimmt die vorliegende Studie den Versuch, 
Erkenntnisse der Translationswissenschaft als theoretisches Instrumentari

um für die literaturwissenschaftliche Analyse zu nutzen. 
Als ›travelling concept‹ (siehe Bal 2009) ermöglicht Übersetzung die Be

schreibung von ›hybriden‹ Phänomenen, die in der heutigen Gesellschaft allge

genwärtig sind. Das Konzept der Hybridität ist jedoch mit Vorsicht zu behan

deln, da es häufig zu wenig kontextualisiert ist (vgl. Bachmann-Medick 2014, 
129). Sherry Simon weist zu Recht darauf hin, dass Hybridität wichtige Fra

gen der Ungerechtigkeit unbeantwortet lässt: »Not everyone is equally positio

ned to participate in the values of hybridity« (Simon 2006, 8). Helmut Schmitz 
schreibt: 

Die Überbetonung der historischen Entwurzelung und der hybriden Identi
täten […] läuft weiterhin Gefahr, ein normatives Modell (homogene kulturel
le Identitäten) durch ein anderes (Hybridität) zu ersetzen, die spezifischen 
Differenzen zwischen einer nicht auf Migration beruhenden modernen Ent
wurzelung und einer auf Migrationserfahrung beruhenden hybriden Identi
tät zu verwischen und die sozialen Gegebenheiten in Deutschland aus den 
Augen zu verlieren. (2009, 11) 

Hybridität als Konzept ist daher nicht zufriedenstellend. Es gibt nicht ein 
in-between, es gibt zahlreiche Iterationen des kulturellen Austauschs zwi

schen verschiedenen Kulturräumen: »Weder der Diskurs der Identitätspolitik 
noch die postkoloniale Theorie kann der Vielfalt der Geschichten, die aus 
den Grenzübergangspunkten zwischen Sprachen, Kulturen und Glaubens- 
und Wertsystemen entstehen, gerecht werden« (Seyhan 2012, 54). Kulturelle 
Begegnungen finden jedoch immer zu einem bestimmten Zeitpunkt, in einem 
bestimmten historischen Kontext, an einem bestimmten Ort und in einem 
bestimmten Raum statt (vgl. Lutter 2014, 159). Diese Kontextualisierung muss 
jedoch behutsam erfolgen, um nicht in die Falle des Determinismus zu tap

pen: Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft müssen als »non-national, non- 
normative, and […] non-anthropological« verstanden werden (Solomon 2014, 
69). 

Bei dem Versuch, die Unbestimmtheit von Hybridität zu vermeiden, ohne 
deterministisch zu werden, kann die Übersetzung zweifellos eine Schlüsselrol

le spielen: »Translation becomes a crucial practice for connecting (universali

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

zing) concepts back to historical life-worlds and ›local histories‹« (Bachmann- 
Medick 2014, 130). Im Sinne einer konzeptbasierten Methodologie ermöglicht 
Übersetzung einen theoretischen Zugang, der nicht die ›Hybridität‹ transkul

tureller Literatur in den Vordergrund stellt, sondern den Dialog zwischen Kul

turräumen, der durch die ›De-‹ und ›Reterritorialisierung‹ von Elementen im 
Kontext verschiedener deutschsprachiger kultureller Raster entsteht. Bei der 
Übersetzung müssen selbst kleinste Bedeutungseinheiten sorgfältig hinter

fragt werden: 

It obliges us to ask with each proper name, with each cultural reference, with 
each stylistic trait, with each idiomatic expression, with each swear word: 
how similar is this reality to its possible replacement in another language? … 
how different? When do differences climb from the trivial to the substantial? 
(Simon 2006, 12) 

Darüber hinaus erkennt das Konzept der Übersetzung die Handlungsfähigkeit 
der Akteure an, die am und um den Text herum beteiligt sind. Übersetzen ist 
kein zufälliger Akt, sondern erfordert Absicht und eine gründliche Kenntnis 
der Sprachen und Kulturen, mit denen man interagiert. Angesichts der Tatsa

che, dass kultureller Kontakt an bestimmte zeitliche, örtliche und räumliche 
Orte gebunden ist, kann Übersetzung ein nützliches konzeptionelles Instru

ment sein, das es ermöglicht, den Schwerpunkt auf den Dialog und die Bewe

gung zwischen spezifischen kulturellen Räumen zu verlagern, ohne Sprachen 
und Kulturen als feste, geschlossene oder unveränderliche Einheiten betrach

ten zu müssen. Diese Nuancierung ist wichtig, da Übersetzung nicht die Ein

heit der Sprachen voraussetzt: 

[T]ranslation is anterior to the unity of language and […] this unity is posited 
through the specific representation of translation. It is therefore important 
to introduce difference in and of language in such a way that we can compre

hend translation not in terms of the communication model of equivalence 
and exchange, but as a form of political labour to create continuity at the 
elusive point of discontinuity in the social. (Sakai 2009, 71–72) 

So betont auch Birgit Neumann die Übersetztheit der Sprache (vgl. 2021a, 20) 
in Anlehnung an Derridas Konzept des ›monolinguisme de l’autre‹, aus dem 
sich »die These [ableitet], dass Sprache immer nur angeeignet ist«: 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 31 

Angesichts dieser Verflechtungen findet Übersetzung, so Derrida, eben 
nicht nur zwischen Sprachen, sondern vielmehr innerhalb jeder einzelnen 
Sprache statt. Anders gewendet: Jede Sprache ist bereits eine übersetzte, 
also eine von kultureller und historischer Übersetzung geprägte Sprache. 
(2021b, 21) 

Zentral für Derridas Auffassung von Übersetzung ist die Tatsache, dass Spra

che »niemals Eigentum« ist (Neumann 2021b, 21). Sprachen selbst sind also im

mer schon übersetzt und Übersetzung ist ein Prozess, der sich innerhalb der 
Sprachen beobachten lässt. Davon ausgehend soll eine translatorische Lektü

re die Präsenz kultureller Übersetzung innerhalb literarischer Texte suchen. 
›Inter-‹ oder ›Transkulturalität‹ müssen auf der narrativen Ebene untersucht 
werden, anstatt sie aus Kriterien wie der Herkunft der Schriftsteller*innen ab

zuleiten. Translational lesen bedeutet, die komplexen kulturellen Verflechtun

gen von Texten wahrzunehmen, bei denen bestehende Kategorien oft an ihre 
Grenzen stoßen. Um den sprachlichen, kulturellen und sozialen Hintergrund 
eines Textes richtig wahrnehmen zu können, muss in solchen ›scheinbar mo

nolingualen‹ Texten nach Übersetzungsphänomenen gesucht werden, die die 
Mehrsprachigkeit verschleiern: »Only if we reconstruct the interplay of all the

se facets of linguistic diversity in a text will we be able to relate it to its lingui

stic, cultural and social background – and thus to assess its potential politico- 
cultural agency« (Dembeck 2017a, 6–7). Nur so kann die Macht des monolin

gualen Paradigmas tatsächlich wahrgenommen werden. 
In der Übersetzungstheorie prägte Gideon Toury den Begriff der ›assumed 

translation‹: Für ihn galt als Übersetzung »any target-language utterance 
which is presented or regarded as such within the target culture, on what

ever grounds« (Toury 1985, 20). Pseudoübersetzungen beschrieb er später 
folgendermaßen: »Texts which have been presented as translations with no 
corresponding source texts in other languages ever having existed« (Toury 
2012).23 Diese Texte werfen viele Fragen zur Zielkultur auf und sind daher 
für die Translationswissenschaft von besonderem Interesse. Wird ein Text als 
Übersetzung ›verkauft‹, um Zensurmaßnahmen zu umgehen oder um Neue

rungen einzuführen, indem er einer anderen Kultur zugeschrieben wird? 
Wie wird die Ausgangskultur im Text dargestellt? Letzteres sagt viel über die 

23 In ähnlicher Weise haben Pseudoübersetzungen in den letzten Jahrzehnten viel Auf
merksamkeit erfahren (siehe Kaindl und Spitzl 2014; Woodsworth 2018). Dies wird in 
Kapitel 2.1. weiter ausgeführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Wahrnehmung einer fremden Kultur aus – die Rezeption einer Pseudoüber

setzung kann demnach besonders aussagekräftig sein (siehe Strümper-Krobb 
2018). 

Statt nur textzentriert von Pseudoübersetzungen zu sprechen, wenn Tex

te selbst als solche Pseudoübersetzungen fungieren, schlägt Brigitte Rath vor, 
den Begriff als Lesart einzuführen: »Foregrounding a text’s imaginary origin 
in a different culture reads this ›double refraction‹ as already built into a text« 
(B. Rath 2017, 230). So können transkulturelle Elemente durch diese ›double 
refraction‹ (vgl. Damrosch 2003, 283) entschlüsselt werden. Im Fall von trans

kultureller Literatur als Produkt von Migration ist dies eine Lösung, um Kate

gorien zu vermeiden, die sich auf die Biografie der Autor*innen stützen. 
Während Pseudoübersetzung als Lektüre durchaus produktiv ist, kann die 

Wahl des Begriffs zu Verwirrung führen, da wie schon erwähnt der Begriff 
Pseudoübersetzung nach Toury in der Übersetzungswissenschaft bereits eta

bliert ist. Daher wird in der folgenden Analyse das Konzept der ›übersetzten 
Welten‹ vorschlagen. Aufbauend auf Mary Louise Pratts ›contact zones‹ be

schreibt Sherry Simon Situationen aus der realen Welt als ›translation zones‹: 
»›Translation zone‹ refers to an area of intense interaction across languages« 
(Simon 2013, 181; siehe auch Cronin und Simon 2014). Dieselben Räume werden 
von Michael Cronin als ›translation spaces‹ bezeichnet: »multilingual, multi- 
ethnic urban space as first and foremost a translation space« (Cronin 2006, 68). 
Jüngst hat sich Simon auch mit ›translation sites‹ beschäftigt – damit sind Orte 
wie Hotels, Kirchen oder Brücken gemeint, an denen ähnliche kulturelle und 
sprachliche Überschneidungen innerhalb von ›translation zones‹ bzw. ›trans

lation spaces‹ festzustellen sind (siehe Simon 2019). Emily Apter hat den Begriff 
für die Komparatistik übernommen, und beschreibt die ›translation zone‹ als 
eine 

zone of critical engagement that connects the ›l‹ and the ›n‹ of transLation 
and transNation. The common root ›trans‹ operates as a connecting port of 
translational transnationalism […] as well as the point of debarkation to a 
cultural caesura – a trans——ation – where transmission failure is marked. 
(Apter 2006, 5)24 

Der Begriff ›Zone‹ soll eine Analyse ermöglichen, die nicht innerhalb na

tionaler Grenzen verortet werden kann: »›Zone‹ responds to the need to 

24 Interpunktion aus dem Original übernommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 33 

situate translation activity within clearly delimited geographies which are not 
framed by the nation« (Simon 2013, 182). In den folgenden Analysen spielt das 
Nationale keine zentrale Rolle, kann aber auch nicht gänzlich ausgeklammert 
werden, da Nationen als Analysekategorie nach wie vor existieren. ›Nationen‹ 
sind nur insofern relevant, als sich ›Nationalliteraturen‹ noch stark an diesem 
Konzept orientieren. Simon betont jedoch, dass Apters »The Translation Zone 
(2006), while exploring practices of hybridity and creolization, remains at

tentive to Pratt’s emphasis on the centrality of conflict in the study of cultural 
contact« (Simon 2013, 181). Der Begriff der ›Zone‹ ist somit politisch und 
polemisch von Diskussionen über Konflikte geprägt.25 

Bereits in früheren Jahren hatte Sherry Simon ihren Übersetzungsbegriff 
erweitert, um auch literarische Texte als Übersetzungen zu berücksichtigen – 
damit wurde auch der prozessuale Charakter dieser Übersetzungen betont: 

[…] I give translation an expanded definition in this book: writing that is in
spired by the encounter with other tongues, including the effects of creative 
interference. Understood as a process rather than as product, translation be
comes an important tool for analysing cultural contact. As a process that in
cludes direction or vectoriality (always including the ›from‹ and the ›to‹ of 
cultural interactions), it is a dynamic and subtle tool for tracking the ele
ments that come together in cultural contact. It puts emphasis on the move

ments that give birth to transfer and interrelations, the ›couplings, fusions 
and interpenetrations‹ that result from the ›fractures and entanglements‹ of 
history (Pratt 2002, 33). (2006, 17) 

Mit Simon werden die Romane im vorliegenden Korpus als Übersetzungen be

schrieben, in denen Szenen des Alltagslebens in diesen ›Übersetzungszonen‹ 
und ›Übersetzungsorten‹ betrachtet werden (siehe Simon 2012; Cronin und Si

mon 2014). Innerhalb der Texte findet ein ›worldmaking‹ oder ›worldbuilding‹ 
statt, das in und aus kulturellen Übersetzungsprozessen entsteht. David Her

man baut auf Nelson Goodmans Modell der ›ways of worldmaking‹ auf und 
verwendet den Begriff ›storyworld‹: »I use the term storyworld [Herv. i.O.] to 
refer to the world evoked implicitly as well as explicitly by a narrative […] sto

ryworlds are mental models of the situations and events being recounted – 

25 Auch wenn in der Analyse nicht der Fokus darauf gelegt wird, sollen der russische An
griff auf die Ukraine ab Februar 2022, die Kriege in Abchasien und in Südossetien sowie 
der Konflikt zwischen Armenien und Aserbaidschan, der auch in Hier sind Löwen the
matisiert wird, an dieser Stelle nicht unerwähnt bleiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

of who did what to and with whom, when, where, why, and in what manner« 
(Herman 2009, 72–73; vgl. Goodman 1978). 

In der Literatur werden Welten geschaffen. In Anlehnung an Ottmar Ettes 
Konzept des ZwischenWeltenSchreibens werden die Texte hier als übersetzte 
›Welten‹ beschrieben, wobei diese ›Welten‹ sowohl im literarischen Sinne des 
›worldmaking‹ als auch im Sinne unabschließbarer ›Kulturen‹ verstanden wer

den können, die Ette als ›ZwischenWelten‹26 bezeichnet (Ette 2005, 15). Diese 
Übersetzungswelten bestehen aus mehreren sich überlappenden kulturellen 
Rastern.27 Sie entstehen in und aus der Übersetzung und in den literarischen 
Texten selbst finden sich diese Übersetzungen. Die Methode ergibt sich aus 
der Beschäftigung mit den Texten: Eine Lektüre, die Übersetzungen aus der 
›wirklichen‹ Welt mit Übersetzungen innerhalb der Texte verbindet. 

Der Idee der kulturellen Übersetzung folgend wird hier vorgeschlagen, 
auch Phänomene des Kulturtransfers jenseits der sprachlichen Ebene wahrzu

nehmen. So werden in transkulturellen Texten mehrere Sprachen gleichzeitig 
gesprochen und gleichzeitig kulturelle Elemente auf unterschiedliche Weise 
übersetzt, wodurch die Erzählung des Romans den Lesenden nur auf Deutsch 
vorliegt. Anstatt Übersetzung nur in mehrsprachigen Texten zu suchen, sollte 
Übersetzung als zentraler Prozess transkulturellen Schreibens betrachtet und 
auch dort gesucht werden, wo sie nicht auf den ersten Blick sichtbar ist. Denn 
Übersetzung ist in den meisten Fällen unsichtbar. 

Im zweiten Kapitel werden die theoretischen Grundlagen näher erläutert. 
Nach einer Aufstellung der historischen Entwicklung wichtiger ›turns‹, die die 
kultur- und literaturwissenschaftliche Forschung in den letzten Jahrzehnten 
geprägt haben (Kap. 2.1), wird die Verwendung von Übersetzung als Begriff 
und Metapher in der bisherigen Forschung kritisch hinterfragt (Kap. 2.2) und 
das Konzept der exkludierten Mehrsprachigkeit als Übersetzung eingeführt 
(Kap. 2.3). Im Anschluss daran werden für die translatorische Lektüre zentrale 
Konzepte erläutert: Vielfalt der Adressierten (Kap. 2.4.1), Kultur als Raster 
(Kap. 2.4.2) und verschiedene Formen der Übersetzung (Kap. 2.4.3). Diese 

26 Die bereits in Kapitel 1.1 eingeführten ›ZwischenWelten‹ versteht Ette als »dynamische 
Raum-Zeit-Konfigurationen, die sich überschneidende, durch komplexe Grenzlinien 
charakterisierte Zwischenwelten im Transit zu erkennen geben« (Ette 2005, 15). 

27 Hier sei noch einmal auf André Lefevere verwiesen, der von ›cultural grids‹ spricht, 
wenn er Texte in Bezug auf Übersetzungen verorten möchte. Als Entität ist ein kul
turelles Raster die Summe einer bestimmten Zeit und eines bestimmten Ortes oder 
Raumes. Dieser Begriff wird im Kapitel 2.4.2. näher erläutert. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung. Sprache und Kultur – im Plural 35 

drei Konzepte sind zentral für eine Lektüre, die sich mit Übersetzungspro

zessen innerhalb von Texten beschäftigt. Abschließend wird die Omnipräsenz 
der kulturellen Übersetzung noch einmal betont, um dann die Analysen 
anzuleiten (Kap. 2.5). 

Das dritte Kapitel behandelt Nellja Veremejs Berlin liegt im Osten (2013). 
Der Roman zeichnet ein komplexes Bedeutungsgeflecht von Bewegungen 
auf mehreren kulturellen Rastern, die sowohl zeitlich als auch räumlich sind 
und von Bedeutungsverschiebungen zeugen. Auf der Ebene des textuellen 
Rasters geben die Bezüge zum Berliner Alexanderplatz einen Hinweis auf die 
Verortung als Berlin-Roman. Da der Text autobiografische Bezüge aufweist, 
kann er als Metareflexion über das Schreiben als Migrantin betrachtet werden. 
Die Erzählerin geht davon aus, dass für das Schreiben ein gewisses Sprach

niveau erforderlich ist und auch wenn sie ihre fehlerhafte deutsche Sprache 
thematisiert, wird diese im Roman in fehlerfreies Standarddeutsch übersetzt. 

Das vierte Kapitel ist Katarina Poladjans Roman Hier sind Löwen (2019) 
gewidmet, der die Notwendigkeit der Übersetzung im diasporischen Kontext 
thematisiert. Für die Protagonistin entfaltet sich ihre sich ständig verändern

de und nicht fixierte Identität in vielen Leerstellen: Sie hat keine endgültige 
Antwort darauf, was ihre Identität ist. Das Nicht-Verstehen, mit dem sie in 
Armenien konfrontiert ist, ermöglicht ihr den Zugang zu anderen, indem 
sie auf deren Übersetzung angewiesen ist. In diesem Roman erfolgt der Zu

gang der Protagonistin zur armenischen Sprache über ihre Materialität. Als 
Buchbinderin setzt sie sich aktiv für die Erhaltung alter Schriften ein, wie 
unter anderem alter Bibelhandschriften, die innerhalb armenischer Familien 
überliefert wurden. 

Das fünfte Kapitel befasst sich mit Nino Haratischwilis Das achte Leben (Für 
Brilka) (2014). Der Roman richtet sich an gleich zwei Adressierte: die Nichte der 
Erzählerin als Adressierte der Erzählung und die deutschsprachigen Adres

sierten außerhalb der Erzählung. Die schleifenförmige Struktur der Erzäh

lung, die sich am Anfang und am Ende wiederholt, eröffnet Raum für Verän

derungen, die einer epistemologischen Emanzipation gleichkommen, in der 
Kultur, Wissen und kulturelle Produktion in Frage gestellt und neu interpre

tiert werden. Emanzipation findet auch statt, indem die Familiengeschichte 
auf Deutsch geschrieben wird, einer Sprache, die eine Außenperspektive er

möglicht. Hier ist die Autorschaft auch Auslöser eines Emanzipationsprozes

ses, indem die Tante für ihre Nichte die Familiengeschichte aufschreibt und 
sie damit auffordert, sich davon zu lösen und für sich selbst ein neues Kapitel 
zu schreiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Das sechste Kapitel handelt von Olga Grjasnowas Die juristische Unschärfe 
einer Ehe (2014). Die politische und gesellschaftliche Situation in Deutschland 
wird in diesem Roman aus einer distanzierten Perspektive betrachtet und 
gewissermaßen rückübersetzt. Für die drei Hauptfiguren scheint es keine 
starke emotionale Bindung an eine bestimmte Muttersprache zu geben – ihre 
Mehrsprachigkeit ist gegeben und wird nicht thematisiert. Vielfältiges und 
heterogenes Wissen wird in diesem Roman durch die Erzählstimme in der 
Übersetzendenrolle vermittelt. Auf diese Weise werden kulturelle und politi

sche Zusammenhänge durch die Erzählstimme in konzeptuelle und textuelle 
Raster eingeordnet. Einige Haupt- und Nebenfiguren fungieren ebenfalls 
als Übersetzende, die für die deutschsprachigen Adressierten des Romans 
Übersetzungen auslösen oder die Zugehörigkeit der Protagonist*innen kon

textualisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002 - am 12.02.2026, 07:59:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

