
12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und

persönlicher Erinnerungsraum1

Das folgende Kapitel stellt das Museum als einen Ort vor, an dem man sich per-

sönlich erinnert, aber auch kulturkritisch soziale Verluste reflektiert.2 Die Darstel-

lung des Dorfes und des dörflichen Lebens imMuseum fungiert in diesem Zusam-

menhang als Auslöser dieser persönlichen wie kollektiven Rückschau. Aus Inter-

views und Besucher*innenbeobachtung (hier vor allem in der Galerie »Tribal Ga-

mes«) zeichnen sichdabei zweiPublikumsgruppenund -haltungenab:EsgibtBesu-

cher*innen, die das Dorf noch selbst erlebt haben, aber auch solche, die es als theo-

retischenSehnsuchtsort konstruieren.Die Letztgenanntenhabenmeist nicht selbst

im Dorf gelebt, sondern rekrutieren sich aus der zweiten oder dritten Generation

von Stadtbewohner*innen.

12.1. Symbolische Objekte und Orte im Museum

WährenddieBesucher*innen,die in den vorangegangenenbeidenKapiteln zuWort

gekommen sind, das Museum als physischen Raum und Schauplatz zur Erfüllung

ihrer speziellen Bedürfnisse (Dating, Picknick, mit Freund*innen Zeit verbringen)

nutzen, wird im Kontext dieses Kapitels das Museum gleichsam als Transportmit-

tel zu einem imaginierten Ort in einer mentalen Landschaft genutzt. So haben die

Interviewten dieser Gruppe keinen bevorzugten Platz imMuseum und zeigen auch

kein charakteristisches äußeres Verhalten. Trotzdem gibt es einen physischen Be-

zugspunktmit besondererBedeutung.Für diemeistender Interviewpartner*innen

ist ein Objekt imMuseum von herausragendem Interesse: ein hölzerner Zugwagen,

1 Aus diesem Kapitel wurde bereits als Vorveröffentlichung 2019 in der Zeitschrift »Studies in

Museology« publiziert. Vgl. Ross 2019a.

2 Pekarik et al. haben dafür den Begriff der »introspektiven Erlebnisse« (neben objektbezoge-

nen und kognitiven) im Museum

gebraucht. Sie bezeichnen damit u.a. Kindheitserfahrungen als auch individuelle Vorstellun-

gen über andere Zeiten (Pekarik et.al. 1999).

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


186 Teil III: Empirische Untersuchung

einOchsenkarren, in der unteren Etage desMuseums.Erwird in zahlreichen Inter-

views nicht nur erwähnt, sondern als Ausgangspunkt für Erklärungen herangezo-

gen.

Ich selbst hatte diesemWagen, angesichts der Fülle der Ausstellungsgegenstän-

de,beimehrerenBesuchenundoftmaligemVorbeigehenkeineAufmerksamkeit ge-

schenkt. ImVergleich zuden anderen oft stark dekorierten undbuntenObjekten im

Museum ist derKarren eher schlicht.Er steht in einer Ecke, ohne eigene Lichtarran-

gements, gleich neben der Treppe. Die Besucher*innen passieren ihn auf demWeg

zur Kantine. Zudem ist er gegenüber der nach draußen geöffneten Veranda plat-

ziert. Das Licht und die Aussicht auf den grünen Außenbereich ziehen den Blick

der Besucher*innen am Stufenende zunächst auf sich. Der Wagen fällt aus dieser

Blickachse heraus und gehört, wie auch dieWandarbeiten, zu den dekorativen Stü-

cken der unteren Etage, die eher atmosphärische Funktion haben. Er ist nicht mit

einem Informationstäfelchen versehen, das ihn einer bestimmten Adivasi-Gruppe

oder einem konkreten Kontext zuordnenwürde. Somit gibt es gewissermaßen kein

ideelles Eigentumsrecht einerGemeinschaft an diesemExponat, sondern er ist eine

Jedermanns-Sache: ein generisches Objekt aus der Welt des Dorfes und des ländli-

chen Lebens, irgendwo (und überall) in Indien. Aus Schul- und Kinderbüchern lässt

sich die symbolischeQualität desOchsenkarrens erkennen.Er dient in denBüchern

für Schulanfänger*innen einerseits als typische Kulisse, wenn eine Geschichte auf

dem Land spielt.3 Z.B. findet sich in Schreibübungsbüchern für die erste Klasse,wo

die Kinder Sätze aus Alltagssituationen lernen sollen, eine in diesem Zusammen-

hang interessante Szene. Hier wird ein Soldat (jawan) am Weg aufgefordert, sich

doch von einemBauern (kisan) auf einemOchsenkarrenmitnehmenzu lassen.4 »Ja-

wan« und »kisan« figurieren im nationalen Diskurs traditionell als Verkörperung

der authentischen indischen Nation; sie stehen in komplementärer Doppelung für

den »gemeinen Mann«, der die Substanz des Landes ausmacht und seine Existenz

garantiert, indem er es ernährt oder beschützt. Gemeinschaft und Solidarität sind

die Subtexte dieser Szene, in der derOchsenkarren für die dörfliche Lebenswelt und

durch den Akt der Hilfsbereitschaft für den Zusammenhalt der Gesellschaft steht.

In Büchern für ältere Jahrgänge findet sich das Bild des Ochsenkarrens vor allem in

historischenGeschichten über dasDorf.5 EinBeispiel dafür,wie er symbolisch auch

in einem gegenwärtigen Kontext eingesetzt wird, ist der visuell präsentierte Pro-

duktionsweg eines T-Shirts, von der Baumwollproduktion auf dem Land bis zum

3 Wie z.B. in den englischen illustrierten »Vikas Stories for Children«.

4 Wie z.B. in den Übungsbüchern der Manoj Publications Serie: »Exercise Book. Good Hand-

writing Hindi« oder »Exercise Book. Hindi Grammar«.

5 Wie z.B. im englischen Lehrbuch fürs Fach Social Sciences der 6. Klasse wird die Reise des

Autors der indischen Verfassung B.R. Ambedkar durchs ländliche Indien mit Ochsenkarren

illustriert.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 187

Verkauf im Laden in der Stadt. In der Fotocollage steht der der Ochsenkarren (wenn

auch in modernisierter Formmit Gummi- statt Holzrädern) für die harte und ent-

behrungsreiche Arbeit der ländlichen Bevölkerung, die nötig ist, um ein alltägliches

Erzeugnis wie ein T-Shirt herzustellen.6

Dank seiner kulturellen Präsenz können diemeisten Besucher*innen etwasmit

dem Ochsenkarren verbinden, ungeachtet ihrer diversen Identitäten und der ver-

schiedenen »entrance narratives«7 (Doering,Pekarik 1996),mit denen sie dasMuseum

aufsuchen. In einem regional und kulturell stark differenzierten und fragmentier-

ten Riesenland überschreitet dieses Objekt die trennenden Besonderheiten. Es ist

nicht einmal spezifisch für die Adivasi, sondern steht für das gesamte außerstädti-

sche Indien. Daher »spricht« es offenbar zu besonders vielen Interviewpartner*in-

nen.

Es existiert noch einweiterer Ort imMuseum,der von denBesucher*innen die-

ser Gruppe häufig erwähnt wird. Das ist die Galerie »Tribal Games«, die bei mei-

nen Gesprächspartner*innen vor allem persönliche Erinnerungen an ihre Kindheit

weckt. Besonders Eltern und Großeltern nehmen diese Galerie zum Anlass, ihren

Kindern, Enkel*innen und anderen Besucher*innen von den eigenen Kindertagen

zuerzählen.DieSpiele undSpielsituationen,die hier dargestellt sind,werden inder

Ausstellung zwar den Adivasi zugeordnet, aber sie sind,wie die Interviewten bestä-

tigen, überall in Indien populär. Die Spielzeuge sind selbstgebaut und bestehen aus

einfachenMaterialien, die überall in der Natur oder imHaushalt zu finden sind. Al-

le dienen dem gemeinsamen Spiel im Freien. Sie reflektieren eine Kindheit, in der

es Computer oder digitale Game-Ensembles ebensowenig gabwie überhaupt fertig

gekauftes Spielzeug.

In der Galerie sieht man oft Leute in Spiel-Position neben den Installationen

stehen undKindern oder anderen Besucher*innen erklären oder vorführen,wie die

Sache vonstatten geht.Die Spielaufbautenwerden aus demrealenKontext der stau-

bigen Plätze und ärmlichen Umgebungen herausgelöst. Sie sind ästhetisch anspre-

chend präsentiert und mit Schwarzweißfotos oder Cut-Outs von spielenden Kin-

dern ergänzt. Die Spielmaterialien sind makellos nachgebildet, ohne Gebrauchs-

oder Verfallsspuren. Diese Präsentationsart und die Tatsache, dass sie sich imMu-

seum befinden, wertet die Spiele auf. Eltern können sich stolz damit identifizieren

und ihren Kindern zeigen, wie und mit welcher Kreativität sie selbst ihre Kindheit

verbracht haben.

6 Wie z.B. im englischen Lehrbuch fürs Fach Social Sciences der 7. Klasse.

7 Für Doering und Pekarik sind im Begriff »entrance narrative« drei Komponenten enthalten:

»a basic framework, i.e., the fundamental way that individuals construe and contemplate the world;

information about the given topic, organised according to that basic framework; personal experiences,

emotions, and memories that verify and support this understanding« (Doering, Pekarik

1996: 20).

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


188 Teil III: Empirische Untersuchung

12.2. Die Sehnsucht nach dem einfachen Leben in einer sich
modernisierenden Gesellschaft: Literaturdiskussion und
Kontextualisierung

Im Gegensatz zum Phänomen »Erinnerung«, das eine Vielzahl von theoretischen

Reflexionen inspiriert hat, bleibtNostalgie8 in der Einschätzung vonDennisWalder

sowohl in kritischen als auch analytischen Diskussionen relativ unbeachtet (Davis

1979;Hutcheon,Valdés 1998–2000; Boym2001;Walder 2011; Angé,Berliner 2015). Er

sieht die Gründe darin, dass Nostalgie im Sinne einer Trauer um »the good old days«

(Walder 2011: 4) oder »an enchanted world« (Boym 2001: 56)9 so vertraut und alltäglich

ist, dass es scheinbar keiner weiteren theoretischen Präzisierung braucht (Walder

2011: 4). Diese Einschätzung wird aus ethnografischer Perspektive von Olivia Angé

undDavidAngégeteilt,die feststellen,dass »fine-grained ethnographies of nostalgiaand

loss are still scarce« (Angé, Berliner 2015:1).

Aber wie Hutcheon und Valdés anmerken, ist der Bezugspunkt von nostal-

gischen Gefühlen oft nicht die wirkliche Erfahrung, sondern eine idealisierte

Umgestaltung des Erlebten (Hutcheon, Valdés 1998–2000: 20). Diese selektive

Wahrnehmung der Vergangenheit, in der das Element der Verdrängung ebenso

präsent ist wie das der Evokation, lässt sich auch, wie Arnold-de Simine feststellt,

im Museumskontext beobachten (Arnold-de Simine 2013: 54). Die der gereinigten

oder »künstlich zugeschnittenen« Vergangenheit innewohnenden historischen

Ungenauigkeiten bis hin zu Verfälschungen sind es, die der Nostalgie insgesamt

einen zweifelhaften Ruf eingetragen, wenn nicht sie geradezu diskreditiert haben

(Angé, Berliner 2015: 4).

Die in dieser gereinigten oder »künstlich zugeschnittenen« Vergangenheit

eingebetteten historischen Ungenauigkeiten bis hin zu Verfälschungen sind es, die

Nostalgie als Gesamtphänomen in die Kritik brachte und diskreditierten (Angé,

Berliner 2015: 4).

Walder sieht in seiner Reflexion überNostalgie eine größereKomplexität in die-

sem Begriff als einfach nur die Sehnsucht nach verlorenen Orten oder vergangenen

Zeiten: »Nostalgia […] is a longing for an experience—subjective in the first place, and yet, far

from limited to the individual. It is possible to speak of a group or even a whole society as nos-

talgic« (Walder 2011: 4–5). Der herkömmliche mit »rosy, sentimental glow« versehene

Nostalgiebegriff ist jedoch für Walder nicht nur wegen der fehlenden sozialen Di-

mension defizitär, sondern auch deshalb, weil damit der Nostalgie ein produktives

Potential als Quelle vonVerständnis undKreativität bestrittenwird (Walder 2011: 3).

8 Nostalgie wird hier nach Pickering und Keightley im Sinne eines »longing for what is lacking

in a changed present […] a yearning forwhat is now unattainable, simply because of the irreversibility

of time« verwendet (Pickering and Keightley 2006: 920).

9 Seitenangabe bezieht sich auf die iBook-Version.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 189

Boym unterscheidet in ihrer Arbeit zur Nostalgie zwei Typen der Begriffsver-

wendung: reflexiv und restorativ. Die reflexive Nostalgie beschäftigt sich mit der

Ambivalenz von Sehnsucht und Verlust und »the imperfect process of remembrance«

(Boym 2001: 143), während der restorative Typus sich erst gar nicht als Nostalgie

versteht, sondern: »[T]hey believe that their project is about truth« (ebd.). Der Begriff

von Nostalgie, der der Arbeit mit den Besucher*innen des Tribal Museums – in

Abgrenzung zum reinen persönlichen Erinnern – zugrunde liegt, fokussiert sich

vor allem auf die soziale Dimension des Begriffs. Gleichzeitig wird versucht, aus

den Interviews empirisch zu rekonstruieren, welchen Zweck die »gereinigte« Erin-

nerung der Vergangenheit für eine bestimmte Deutung der Gegenwart bzw. einen

bestimmten Umgang mit ihr hat. Denn, wie Dames am Beispiel des Odysseus,

des mythischen Urbilds aller Heimkehrer*innen, feststellt: »Beneath the appeal to a

communal sharing of nostalgic recollection one can detect a skilled opportunist pulling the

strings« (Dames 2010: 270).

Im südasiatischen Kontext diskutiert die Literatur Nostalgie zunächst oft in

Verbindung mit dem Phänomen Diaspora (u.a. Gopinath 1997; Mankekar 2002; Raj

2003; Hansen 2005; Punathambekar, 2005; Srinivas 2006; Blunt 2007; Bandyopad-

hyay 2008). Das räumliche Heimweh wird in diesem Diskurs mit der Sehnsucht

nach Ursprünglichkeit, Authentizität und Identität verbunden.Diese Sehnsucht ist

jedoch nicht nur in den indischen Gemeinschaften außerhalb des Heimatlandes,

sondern auch innerhalb der indischen Gesellschaft selbst feststellbar.

DasnostalgischeErinnern ist in Indienvor allemeinMittelklassephänomenund

generiert, etwas vereinfacht gesagt, zwei Vergangenheitsvisionen. Die eine könnte

man glorreich nennen, die andere idyllisch. Die »glorreiche« Vergangenheit ist die

Geschichte von IndiensMachtundGröße.Varmaspricht voneinem»mythical past«.

Basierend eher auf emotionalem Stolz als auf historischen Fakten wird das Indien

früherer Zeiten heraufbeschworen als »land of prosperity and plenty, culturally efflore-

scent, morally awakened and politically powerful« (Varma 2007: 35). Bei der »idyllischen«

Vergangenheit dagegen stehen, wie später noch ausführlicher diskutiert wird, das

Dorf und das dörfliche Leben im Zentrum. Die Sehnsucht richtet sich auf Einfach-

heit,Harmonie undEinklangmit derNatur.DieseVariante vonNostalgie spielt eine

besondere Rolle bei den Interviewpartner*innen im Tribal Museum.

Beide Visionen lassen sich als Gegenreaktionen oder eskapistische Fantasien

verstehen, als Abgrenzungsbewegungen gegen die reale indische Gegenwart und

Gesellschaft. In der indischen Debatte ist das Unbehagen in und an der Gegenwart

ein verbreitetes Phänomen. Das Tempo und die ungewisse Richtung des Entwick-

lungsprozesses lösen, wie Brosius bemerkt, Ängste und Entfremdungsgefühle aus

(Brosius 2010: 335). Andererseits stellt van Wessel in ihrer Analyse zur indischen

Mittelklasse ein starkes Resistenzpotential fest, das sich auf die Mobilisierbarkeit

spezifischer kultureller Ressourcen und Narrative gründet: »[I]n India […] people can

readily draw on ideals of asceticism and Gandhian principles in counterposing Orientalist

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


190 Teil III: Empirische Untersuchung

categories of the ›spiritual East‹ against the ›materialistWest‹ as an easy critique of the advent

of modern consumer culture« (vanWessel 2004: 95).

12.3. Die Narrative um das indische Dorf

Ein Punkt, an dem sich diese komplexen Empfindungen besonders deutlich zeigen,

ist die Diskussion über das indische Dorf. Es lassen sich zwei unterschiedlicheNar-

rative zumDorf unterscheiden, das nostalgische und das kritisch-dystopische.10

Ähnlich wie vor ihm schon Karl Marx11 hat B.R. Ambedkar, der bis heute wich-

tigste politische Vorkämpfer der indischen Dalits, der früher sogenannten »Unbe-

rührbaren«, einer der Begründer desmodernen Indien und führender Gestalter der

indischen Verfassung, das indische Dorf als Hort der Rückständigkeit dargestellt.

In einer Rede vor der Verfassunggebenden Versammlung im Jahr 194812 wendet er

sich nicht nur gegen die Zustände im indischen Dorf, sondern vor allem gegen die

Dorfnostalgie der indischen Intellektuellen, die er als realitätsferne Ideologie atta-

ckiert:

»The love of the intellectual Indians for the village community is of course infi-

nite if not pathetic (laughter). […] I am […] surprised that those who condemn

Provincialism and Communalism should come forward as champions of the vil-

lage. What is the village but a sink of localism, a den of ignorance, narrow-mind-

edness and communalism?« (Ambedkar 2010: 316–317).

Diese Kritik Ambedkars richtet sich nicht zuletzt gegen Mahatma Gandhi, den An-

führer des friedlichen Befreiungskampfes gegen die Kolonialherrschaft und Grün-

10 Die Diskussion um das Bild des indischen Dorfes gäbe Stoff für eine eigene Studie. Das kann

imRahmen dieser Arbeit nicht geleistet werden, deshalb beschränkt sich die Diskussion hier

auf die Hauptvertreter der beiden genannten Richtungen.

11 Schon 1853 wehrte sich Marx wortgewaltig gegen eine Idealisierung und Idyllisierung des

indischen Dorfes: »[W]e must not forget that these idyllic village communities […] restrained the

human mind within the smallest possible compass, making it the unresisting tool of superstition,

enslaving it beneath traditional rules […]We must not forget that this undignified, stagnatory and

vegetative life, that this passive sort of existence, evoked on the other part, in contradistinction, wild,

aimless, unbounded forces of destruction. […]Wemust not forget that these little communities were

contaminated by distinctions of caste and by slavery, that they subjugated man to external circum-

stances instead of elevating man to be sovereign of circumstances« (Marx 2006: 16). In den Augen

von Marx eignet sich das indische Dorf weder für nostalgische oder sentimentale Gefühle

noch als Referenzpunkt der persönlichen Identität. ImGegenteil, der Einzelnewird erst dann

zum souveränen Subjekt der eigenen Entwicklung, wenn er dörfliche Machtstrukturen, Tra-

ditionen undWerte überwindet.

12 Rede vor der Constituent Assembly am 4. November 1948, in der Ambedkar einen ersten

Entwurf der neuen indischen Verfassung vorstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 191

dervater des unabhängigen Indien. Niemand hat das indische Dorf so folgenreich

zumwahren Inbegriff des gesamten Landes erklärt wie Gandhi. In seiner program-

matischen Schrift »Hind Swaraj« (1919) entwickelte er eine rousseauistische13, zivi-

lisationskritische Vision für die Zukunft Indiens, deren Kernstück das Dorf ist. Aus

Gandhis Sicht ist dermoderneGroßstaat einmoralisch diskreditiertes, ressourcen-

verschwendendes und eng mit dem Imperialismus verbundenes Monstrum, dem

er das Dorf als kulturell, sozial und ökonomisch nachhaltige, authentisch indische

Lebensform entgegensetzt. FürGandhi besteht das Ziel des indischenUnabhängig-

keitskampfes nicht nur im Abzug der britischen Besatzungsmacht, sondern auch

im Abbau der von ihr geschaffenen administrativen und politischen Strukturen.

In dieser klassischen Debatte über das indische Dorf, wie sie sich im Gegenein-

ander zwischenAmbedkarundGandhimanifestiert, zeichnen sichmithin zweiDis-

kursfiguren ab. Einerseits das Dorf als sentimental und ideologisch aufgeladener

Raum, als »repository of civilisational ideas of the Indian nation« (Thakur 2014: 4). Ande-

rerseits das Dorf als Ort einer Rückständigkeit, die individuell wie gesellschaftlich

überwunden werdenmuss.

Die Idealisierung des Dorfes, auch wenn sie im unabhängigen Indien nie wirk-

lich zur Richtschnur der Politik wurde, lebt gleichwohl als Gedanke, Aspiration und

kritischer Maßstab für die Gegenwart weiter. Der Sozialanthropologe und Kultur-

kritiker Ashis Nandy umreißt, welche Form die Gandhische Vision in der heutigen

Vorstellungswelt angenommen hat:

»[T]he village of the imagination has becomea serene, pastoral paradise. It has be-

come the depository of traditional wisdom and spirituality, and of the harmony of

nature, intact community life and environmental sagacity – perhaps even a state-

ment of Gandhian austerity, limits to want, and anticonsumerism. The village […]

[is] no longer a village in itself; it is a counterpoint to the city« (Nandy 2007: 13).

Die Folie, vor der diese Vision erscheint, ist die zeitgenössische Stadt mit ihren

angeblichen Fetischen von Lebensstandard und Innovation. Das indische Dorf

erscheint als Gegenmodell zur stetig wachsenden konsumorientierten Urbanisie-

rung, die sich inMegastädten undNewTowns14 ausdrückt. Sie wird in dieser Lesart

als ein Ort von Verschwendung, Korruption und Traditionslosigkeit empfunden.

Ebenso wie im gegenwärtigen Indien das konkrete Bedürfnis besteht, dem Stress

des urbanen Lebens zu entfliehen15, lässt sich analog dazu die Vision des idealen

Dorfes als Ausdruck eines mentalen Eskapismus begreifen.

13 Gandhis Vision ist u.a. inspiriert von der Lektüre europäischer Kulturkritiker wie John Ruskin

und Tolstoi; sie hat also, trotz ihres indischen Fokus, selbst durchaus westliche Wurzeln.

14 Auf dem Reißbrett geplante und neugebaute Satelliten-Städte Indiens.

15 Zur Nutzung des Museums als Picknick- und Naturerlebnis-Ort siehe Kap. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


192 Teil III: Empirische Untersuchung

Die retrospektive Verherrlichung des Dorflebens stellt ein nach wie vor ausge-

prägtes Charakteristikum der populären Kultur Indiens und hier vor allem des in-

dischen Films dar (Pinney 2004; Nandy 1981, 2001, 2013; Shandilya 2017). »In films of

the pre-liberalization era, the Indian village featured prominently as an idyllic pastoral space.

[…] It was often represented as the heart ot the »true« India – pure, innocent and childlike fea-

tures« (Shandilya 2017: 314). Exemplarisch sind hierMehboob Khans »Mother India«

(1957) und die frühen Filme des Schauspieler-Regisseurs Raj Kapoor zu nennen oder

Satyajit Rays Debutfilm »Pather Panchali« (1955), der einen romantischen Blick auf

die Armut des Dorfes wirft und in mancherlei Hinsicht das Dorf-Bild im indischen

Kino bis heute bestimmt (Nandy 2001: 17).

Die Attraktion des ländlichen Lebens haben auch Museen in Indien erkannt.

So meint Jhingan über das Crafts Museum in Delhi, das dem traditionellen Kun-

sthandwerk der unterschiedlichen Regionen des Landes gewidmet ist: »The function

of these national-ethnographic collections in the urban landscape seems to be primarily nos-

talgic, prompted by a longing for simpler, more coherent cultural forms in a time of rapid ur-

banisation, industrialisation and commodification« (Jhingan 2001: 14). Besonders ausge-

prägt zeigt sichdiese Tendenz inden süd- und südostasiatischen »cultural villages«,

Nachbildungen von Modell-Dörfern im Rahmen von anthropologischen Museen.16

Die »cultural villages« werden in der Literatur oft skeptisch diskutiert (Wood 1984;

Hitchock 1995; Schackley 1994; Dellios 2002; Latrell 2006, 2008, für »cultural villa-

ges« inNamibiaWessler 2007). In diesenModell-Dörfern sind dieHäuser undHüt-

ten oft vergrößert nachgebildet, vor allem jedoch sind sie von allen negativenAspek-

ten des Dorflebens befreit: Das Publikum erlebt eine in jeder Hinsicht hygienische

Version des Dorfes, für die sich leicht Nostalgie empfinden lässt. Auch hier wird ei-

ne sentimentale Version von Dörflichkeit angeboten, die gereinigt und selektiv ist

und genauso viel »vergisst«, wie sie erinnert und darstellt.

Ungerechtigkeit undBeschränkungvonLebensperspektiven,wieMarxundAm-

bedkar sie in ihren Reflexionen über das Dorf betonen, spielen im Tribal Museum

keine Rolle. Im Spektrum der indischen Dorf-Narrative gehört es, wie gerade die

Publikumsreaktionen zeigen, eher auf die idyllische, zur Identifikation,wenn nicht

zur Verklärung einladenden Seite.

16 Das Beispiel eines solchen »cultural village« ist in Bhopal das Museum of Man, das auch

bei Latrell namentlich erwähnt wird. Im Tribal Museum findet man eine Nachbildung eines

künstlichenMusterdorfes in der ersten Galerie »Tribal Life«. Dort werden übergroßeModell-

häuser der sieben im Museum ausgestellten Adivasi- Gemeinschaften gezeigt, angeordnet

als ein Dorf.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 193

12.4. Die interviewten Gruppen im Museum

Aus InterviewsundBesucher*innenbeobachtung17 zeichnensichzweiBesucher*in-

nengruppen und -haltungen ab; sie werden im Folgenden als »Expert*innen« und

»Nostalgiker*innen« bezeichnet. »Expert*innen« sind Besucher*innen, die das Le-

ben im Dorf selbst erlebt haben und die daher Erfahrungen und Wissen aus erster

Hand besitzen. Sie rekrutieren sich meist aus der ersten Generation von Stadtbe-

wohner*innen.Die »Expert*innen« stammen zumeist aus unteren sozialen Schich-

ten (bis auf eine Ausnahme, den 69-jährigen P.D., der durch eine Karriere im öf-

fentlichen Dienst den sozialen Aufstieg geschafft hat). Die Interviews zeigen, dass

diese Besucher*innen insMuseum kommen,weil sie hier Vertrautes vorfinden und

weil ihre persönliche Erfahrung durch dasMuseum aufgewertet und in eine Sphäre

kultureller Respektabilität und Relevanz gehoben wird. Damit bestätigt das Muse-

umeineRespektshierarchie,die, vomLebenszyklus abgeleitet, demWissenundden

Narrativen der Älterenmehr Gewicht zuschreibt; dasMuseumwird zu einer neuar-

tigen, alternativen Autoritätsquelle für diese Gruppe.

Zwei der »Expert*innen« (von vieren) besitzenkaumformaleBildungundarbei-

ten in manuellen Berufen (als Tagelöhner bzw. Rikschafahrer). Die Interviews sind

imVergleich zuden Interviewsmit den »Nostalgiker*innen« in derRegel kürzer,die

Äußerungen der Befragten weniger eloquent. Dafür bringen diese Besucher*innen

die Freude und den Stolz darüber, dass ich sie für das Interview ausgewählt habe,

lebhaft zum Ausdruck. Die »Expert*innen« kommen oft mit Familie und jüngeren

Verwandten ins Museum. Damit stellt neben dem Erkennen von Vertrautem und

der Aufwertung ihrer Erfahrungen durch dasMuseum auch die intergenerationelle

Weitergabe ihresWissens einen wichtigen Ertrag ihres Besuchs dar.

Die »Nostalgiker*innen« dagegen haben meist nicht selbst in einem Dorf ge-

lebt; sie rekrutieren sich aus der zweiten oder dritten Generation von Stadtbewoh-

ner*innen.Die Ausnahme ist Nivedita, die dasDorf immerhin von längeren Ferien-

besuchenbei ihrenGroßeltern etwas eingehender kennt. IhreDorferfahrung ist von

Kindheit, sorgenfreier Zeit und emotionaler Bindung zu ihren Großeltern geprägt.

Die »Nostalgiker*innen« habenmeist Universitätsabschlüsse oder sind dabei, diese

zu erlangen; sie gehören eher den oberen Schichten der Gesellschaft an,was sich an

ihrer Kleidung, ihrem selbstbewussten Auftreten und ihrer Ausdrucksfähigkeit und

an ihrer sozialen Selbsteinordnung erweist. »Nostalgiker*innen« kreieren das Dorf

als einen theoretischen Sehnsuchtsort, an dem der Verlust eines authentischen In-

diens exemplarisch beklagtwird und anden sich eine gegenwartsskeptischeKultur-

kritik anknüpft. Nostalgie und Kulturkritik sind nicht nur bei älteren Besucher*in-

17 Die Besucher*innenbeobachtung in dieser Gruppe fand vor allem in der Spielegalerie statt.

Ich habe einige der beobachteten Besucher*innen, die ihren Begleiter*innen Spielsituatio-

nen erklärten, bewusst als Interviewpartner*innen ausgesucht.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


194 Teil III: Empirische Untersuchung

nen zu finden. Auch die junge Generation artikuliert öfters ein Unbehagen an der

Gegenwart und bringt als Gegenbild ein besseres oder ideales Gestern ins Spiel.Da-

beiwird auf einVokabular und auf IdeenBezug genommen,die vonGandhi her ver-

traut sind.DasWissen der »Nostalgiker*innen« vomDorf stammt aus Erzählungen

anderer oder aus denMedien. Aus diesen vorgängigen Ideen und demMuseumser-

lebnis formt sich ihre Perspektive.

12.4.1. Expert*innen

Mukesh (35)18 ist als ältester Bruder mit seiner Familie gekommen. Neben Mukesh

sind drei jüngere Brüder (33, 25, 21)19, seine Frau und eine Schwägerin dabei. Mukesh

hat einenMaster in Science (M.Sc). Er ist die Autoritätsperson in der Familie und be-

antwortet die Fragen. Die Brüder ergänzen. Die Familie ist zu Diwali nach Bhopal ge-

kommen, umeinen Bruder, der hier lebt, zu besuchen. Es ist für sie alle das ersteMal,

dass sie einMuseumbesuchen.Der Bruder, der in Bhopal lebt, hat von Freunden vom

Tribal Museum gehört. Der Rest der Familie kommt aus Indore. Die beiden jungen

Frauen20 tragen traditionelle Saris, jedoch nicht aus Seide oder Baumwolle, sondern

aus (billigerem) Kunststoff. Das Interview findet draußen im Freien statt, nachdem

die Familie dasMuseum verlassen hat.

P.D.21 (69)22 stammt aus Bhopal und besucht das Museummit seiner Familie (insge-

samt sind zehn Familienmitglieder gekommen). Es ist bereits das dritte Mal, dass er

im Museum ist; auch bei den beiden vorigen Besuchen hatte er Angehörige mitge-

bracht. Er selbst ist in einem Dorf im westindischen Bundesstaat Rajasthan aufge-

wachsen undhat in Rajasthan seine höhere Schulbildung (higher secondary educati-

on) beendet. Erwar für die indischeRegierung als Ausbilder für Verwaltungsbediens-

tete tätig und ist nach Bhopal versetzt worden. Seit einigen Jahren lebt er im Ruhe-

stand. Das Interview findet in der Kantine statt, in Anwesenheit seiner Frau.

18 Interview am 05.11.2016 auf Hindi.

19 Altersangaben zu den Frauen wurden nicht gemacht.

20 Bei älteren Frauen ist das Tragen des Saris generell üblich und sagt nichts über den sozialen

Status aus. (Deshalb wird es in solchen Fällen in dieser Arbeit auch nicht eigens erwähnt.)

Bei jüngeren Frauen dagegen deutet der Sari auf eine eher ärmere oder kleinbürgerliche

Herkunft. Jüngere Frauen, die aus einer höheren sozialen Schicht kommen,würden zu einem

Museumsbesuch während des Tages eher eine Kurta und Jeans tragen – oder, wenn sie sich

ganz imwestlichen Stil kleiden, Jeans und T-Shirt. Saris werden in dieser Schicht vorwiegend

zu formellen Anlässen amAbend getragen. Sie sind dann aus teurerenMaterialien wie Seide

oder zumindest Baumwolle.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 195

Yash (ungefähr 36oder 37)23 ist Tagelöhner und istmit seinemkleinen Sohn (10) und

seiner Tochter (zweieinhalb) ins Museum gekommen, während seine Frau zu Hause

beschäftigt ist.Er selbstbezeichnetsichalsAngehörigender»unterenKlasse«; sowohl

BerufwieKleidungbestätigendas. Er stammtausdemDorfGhudsena24 und lebt seit

gut 20 Jahren inBhopal. Es ist dasersteMal, dass erdasTribalMuseumbesucht.Wäh-

rend der Feiertage ist Yash auch in anderenMuseen gewesen. Er nennt den Bhojpur-

Tempel, denSalanpur-Tempel, dieAussicht auf denSee, dasMuseumofManunddas

StateMuseum. Für ihn sind also alle Orte, an denen etwas Besonderes, Bedeutendes

zu sehen ist, einMuseum.Als er imStateMuseumwar,machteman ihn auf das Tribal

Museumaufmerksam. ImGespräch erklärt er ungewöhnlich entschieden25, dass ihm

das Tribal Museum besser gefällt. Das Interview fand vor dem Museum statt, nach

dem Besuch. Yash ist, wie alle Interviewpartner*innen aus sozial schwachen Schich-

ten, zurückhaltend und nicht gewöhnt, sich ausführlich zu äußern.

Dilip (53)26 ist Rikschafahrer. Er stammt aus Baitul27 und lebt seit drei Jahren in Bho-

pal. Er istmit seiner Familie (fünf Brüder, seine Frau und acht Kinder zwischen einem

und 14 Jahren) insMuseumgekommen. Sein älterer Bruder Ajun arbeitetmit ihmzu-

sammenalsRikschafahrer inBhopal, die anderen Familienmitglieder sindausGwali-

or28 gekommen.DilipsSchulbildung ist rudimentär; erhatdie zehnteKlassenichtge-

schafft. Es ist das erste Mal, dass die Familie ein Museum besucht. Ansonsten schau-

en sie gemeinsamdie großen Jahrmärkte in ihremDorf an.Die Initiative zumBesuch

ging vonDilip aus, der einmal Fahrgäste in seiner Rikscha zumMuseumgebracht hat

undsodarauf aufmerksamgeworden ist.DilipundseineFamiliegehörenzurunteren

Gesellschaftsschicht,wasausBerufundKleidungdeutlichwird.DieAugenderkleine-

ren Kinder der Familie sindmit kajal29 schwarz umrahmt – ein Brauch, der heute vor

allemnochbei denArmen in Indien verbreitet ist. Das Interviewfindet in der Kantine

statt, wo sich die Familie zum Lunch versammelt hat. Dilip ist sichtlich stolz, dass er

vor seinen Familienangehörigen interviewtwirdundversucht, besonders ausführlich

zu antworten.

21 In Indien werden Vornamen oft in Kürzelform verwendet.

22 Interview am 06.11.2016 auf Hindi.

23 Interview am01.11.2016 auf Hindi. Die Armen in Indien haben oft keine Dokumentation über

ihre Geburt und können deshalb nur ungefähre Altersangaben machen. Dieses Alter wurde

von ihm so angegeben.

24 Im Bundesstaat Chhattisgarh

25 Nach dem direkten Vergleich von Museen befragt, geben die meisten Interviewpartner*in-

nen diplomatische Antworten im Sinne von: VerschiedeneMuseen haben verschiedeneQua-

litäten und man kann sie nicht vergleichen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


196 Teil III: Empirische Untersuchung

12.4.2. Nostalgiker*innen

Anirudh (26)30 ist mit seiner Mutter Seema (54) aus Delhi für einige Tage zu Besuch

bei seiner Tante. Anirudh studiert Englische Literatur und arbeitet nebenbei in einer

Bank.DieMutter istHausfrau.Anirudhbeschreibt sichundseineMuttermitdenWor-

ten: »Wir sind normale Leute.« Mutter und Sohn sind zum ersten Mal im Tribal Muse-

umund haben sonst keineMuseen in Bhopal besucht. In Delhi sind sie nach eigenen

Angaben in »allen«Museen gewesen, z.B. imNational Museum oder im ScienceMu-

seum. Sie Schränken dann aber auf direkte Nachfrage hin ein, dass das nicht für die

Kunstmuseen gelte. Die Empfehlung, sich das Tribal Museum anzusehen, haben sie

von einer Kollegin ihrer Tante bekommen. Das Interview fand auf der Galerie-Ebene

statt, als die beiden dieHälfte der Ausstellung gesehen hatten.Während des gesam-

ten Interviews sprach allein der Sohn, die Mutter ergänzte nur einmal die Tatsache

seiner Nebenbeschäftigung bei der Bank.

Jyothi (55)31 undNivedita (48) sind Freundinnen. Nivedita lebt in Bhopal. Jyothi lebt

in Mangalore (Mangaluru)32 und ist zu Besuch bei ihrer Freundin. Nivedita ist Eng-

lischlehrerin. Jyothi33 ist Hausfrau und hat zuvor als Architektin gearbeitet. Für Nive-

dita ist es ihr zweiter Besuch in den Galerien; einmal hat sie sich ein Puppenspiel auf

derOpen-Air-Bühneangesehen. JyothibesuchtdasMuseumzumerstenMal.Sie liebt

Kunst; deshalb hatNivedita diesesMuseumvorgeschlagen, obwohl sie auch das Sta-

te Museum nebenan kennt. Beide Frauen tragen Churidars, traditionelle zwanglose

weibliche Kleidung. Sie sprechen beide sehr gut Englisch und gehören offenkundig

der Mittelschicht an. Beide sind regelmäßigeMuseumsgängerinnen. Jyothis Familie

lebt schon seit Generationen in der Stadt. Nivedita Großeltern kommen vom Land;

sie kennt das Dorfleben von Besuchen in ihrer Kindheit. Das Interview findet in der

unteren Etage neben dem Ochsenkarren statt, nachdem die beiden Frauen die Aus-

stellungen auf der Galerie-Ebene gesehen haben.

26 Interview am 24.03.2016 auf Hindi

27 Dorf im Bezirk Chhindwara in Madhya Pradesh.

28 Stadt in Madhya Pradesh.

29 Eine Paste aus Kampfer, ghee (Butterschmalz) und Ruß. Es galt früher als medizinische Salbe

und sollte das Auge kühl und feucht halten. Eine Art Sonnenbrillen-Ersatz, der das Auge vor

allem im Sommer gegen Staub und intensive Sonnenstrahlen schützen sollte.

30 Interview am 22.03.2016 auf Englisch.

31 Interview am 06.11.2016 auf Englisch.

32 Hafenstadt im südwestindischen Bundesstaat Karnataka

33 Jyothi ist Christin.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 197

Akash (25)34 besucht gemeinsam mit seinem Bruder Arpit (23) das Museum. Akash

ist Ingenieur und schreibt zur Zeit des Interviews eine Dissertation. Arpit studiert an

der Dental Academy in Bhopal. Die beiden Brüder stammen aus Indore35. Akash hat

Arpit zu Diwali besucht, und die beiden verbringen einige Tage zusammen, ummit-

einander SpaßzuhabenundParties zu feiern.Akash ist zumerstenMal imTribalMu-

seum,abererkenntandereMuseen in Indore. FürArpit istesderzweiteBesuch.Erwar

bereits zusammenmit Freunden aus Bhopal hier. Das Tribal Museum ist das einzige

Museum,daser jebesuchthat.NormalerweiseverbringendieBrüder ihreFreizeitmit

der Familie oder sie besuchen Tempel und Gurdwaras36, weil diese Orte ruhig, fried-

lich und reich an natürlichemGrün sind. Beide tragenMarkenkleidung und gehören

auchvisuell erkennbarderMittelschichtan.Sie sind inderdrittenGenerationStädter,

ihre Urgroßeltern lebten auf dem Land. Die Brüder besuchen das Dorf ihrer Urgroß-

eltern an den hinduistischen Fest- und Feiertagen. Das Interview fand in der Kantine

statt.

Gurpreet (22)37 ist mit einer Freundin38 gekommen. Er macht seinen Bachelor in

Kunst in Bhopal und stammt aus Madhya Pradesh. Seine Freundin studiert am Na-

tional Institute of Fashion Technologie (NIFT) in Bhopal, ihre Familie lebt in Kota, Ra-

jasthan. Sie beide besuchendas TribalMuseum regelmäßig,wann immer sie Zeit ha-

ben. Das erste Mal waren sie 2013 gleich nach der Eröffnung in hier. Vom Museum

haben sie zuerst durchs Internet erfahren, als sie dieMuseen inBhopal gegoogelt ha-

ben. (Sie haben die anderenMuseen ebenfalls besucht.) Gurpreet hat eine teure Ka-

mera dabei und hat vor dem Interview viel fotografiert. Beide tragen rein westliche

Kleidung, d.h. Jeans, T-Shirts undMarkenturnschuhe. Sie gehören zur Mittelschicht.

Beide beantworten die Fragen. Das Interview findet in der Galerie-Ebene statt.

12.5. Emotionen und Erfahrungen dieser Gruppe im Tribal Museum

12.5.1. Sehnsucht nach einem verlorenen Land

Bereits imBesucher*innenbuch desMuseumsfinden sichKommentare, die von der

Trauer um eine verschwundene Welt oder, spiegelbildlich, von der Freude darüber

34 Interview am 05.11.2016 auf Englisch.

35 Stadt imWesten von Madhya Pradesh.

36 Gurdwaras sind die Gebetshäuser der Religionsgemeinschaft der Sikhs.

37 Interview am 25.03.2016 auf Englisch.

38 Ihren Namen wollte die junge Frau nicht nennen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


198 Teil III: Empirische Untersuchung

handeln, dass in der Ausstellung ein verlorengegangenes Stück Indiens wiederer-

schaffen wird.39 Diese Bemerkungen sind wegen des begrenzten Platzangebots im

Besucher*innenbuch knapp undnicht detailliert ausgeführt. Trotzdem steckte dar-

in bereits ein ersterHinweis auf die Bedeutung desThemas, demdann in den Inter-

views nachgegangen werden konnte. Die herangezogenen Kommentare in diesem

Abschnitt stammen ausschließlich von der Gruppe der Nostalgiker*innen und ei-

nem Interview mit einer Gruppe junger Leute, die das Museum als Lernraum nut-

zen.

Auf die Frage,warum sie insMuseumgeht undwas »Museum« für sie bedeutet,

antwortet Jyothi: »Manchmal, wenn du in der Stadt lebst, verlierst du denKontakt zu deinen

Wurzeln.Wennduweißt, du lebst in einemLandmit solch einer reichenKultur, danngehstDu

ins Museum und da kannst du sehen, was einmal war und was heute ist. Du kannst zurück-

gehen in dieseWelt. Du fühlst Dich mehr geerdet.«Die Frage nach den eigenenWurzeln

scheint etwas zu sein, das nicht allein Jyothi, sondern (siehe die zitierten Bemer-

kungen von Nandy, Nandy 2007: 13) die indische Gesellschaft überhaupt beschäf-

tigt. Jyothi verwendet die Metapher einer Pflanze, die ihren natürlichen Wurzeln

und ihremangestammtenBoden entrissen und anderswo hingebrachtwird. In die-

sem Bild stehen die »Wurzeln« und der »Boden« für das indische Dorf; der Ort, an

den das Ich »verpflanzt« wird, ist dagegen die Stadt. Das Leben dort empfindet Jyo-

thi als entfremdet.

In gewisserWeisewird von Jyothi hier ein Klischeewiedergegeben. Ihre Familie

lebt seit Generationen in der Stadt, und Jyothi hat, anders als ihre Freundin Nive-

dita, nicht einmal persönliche Ferienerfahrungen auf dem Land. Real dagegen ist

das von ihr geäußerte Unbehagenmit ihrem jetzigen Leben; es kann sich aus unter-

schiedlichen Quellen speisen, es mag politischer Reflexion entspringen oder Aus-

druck einer Unzufriedenheit mit den persönlichen Lebensumständen in der Stadt

sein.DasMissempfinden verbindet sich für Jyothimit der nostalgischen Sehnsucht

nach dem »[Z]urückgehen in diese Welt« des Dorfes, nach, um den Begriff von Boym

zu verwenden, einem »mythical return«.

Museenwie das TribalMuseum oder die »cultural villages« in Süd- und Südost-

asien ermöglichen eine solche imaginäre Reise. Hier kann Jyothi in einen kollekti-

ven Erinnerungsraum eintreten, dessen reales Korrelat sie persönlich nicht erfah-

ren hat, in dem sie jedoch das Wesen der eigenen Kultur zu finden glaubt. Es geht

bei der Erschließung dieser kulturellen Identität nicht nur um die Vergangenheit

(»was einmal war«), es geht auch um die Gegenwart (»was heute ist«).Denn,wie Jyothi

sagt: »Wenn du weißt, du lebst in einem Land mit solch einer reichen Kultur, dann gehst du

insMuseum…«.DasMuseumermöglicht ein quasi-ethnologischesKennenlernendes

eigenen Landes, das aber nicht bloß Neugier undWissensdurst befriedigt, sondern

zugleich die persönliche und gemeinschaftliche Existenz definiert und befestigt.

39 Siehe dazu Kap. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 199

Die viel jüngere Pooja, die mit ihren fünf Cousins (alle in ihren Zwanzigern) ge-

kommen ist, beschreibt die Funktion des Museums so: »Wir können sagen, das Mu-

seum ist ein Ort, an dem man sehen kann, was ein Dorf ist, wie die Dörfler arbeiten, welche

Waffen oder Utensilien sie benutzen. All diese Dinge, die wir noch nie gesehen haben, weil wir

in der Stadt leben.« Die Aussagen Poojas sind im Präsens gemacht, nicht in Präter-

itum. Sie bezieht sich auf die Gegenwart. Viele der »Dinge«, die Pooja aufzählt (und

eben auch das indische Dorf selbst), existieren in der heutigen Realität; sie könnten

invielenFällennacheiner relativ kurzenAutofahrtüberdieStadtgrenzenhinausge-

sehen und erlebt werden. Trotzdem ist für Pooja und ihre Cousins dasMuseum der

Ort, an den man geht, um eine Gegenwart zu besichtigen, die ihnen ähnlich uner-

reichbar vorkommt,alswürde sie inderVergangenheit liegen. Inder Stadt zu leben,

ist nicht nur eine Ortsbestimmung im geografischen Sinne, sondern bedeutet eine

kulturelle Leerstelle, in die das Museum einspringt.

Jyothi führt den Gedanken der Erschließung von etwas sonst Unerreichbarem

noch weiter aus:

»Unser Land hat eine so reiche Kultur und auch die Tribes […]. Heute wollen die

Leute wieder zurück zu ihren Wurzeln. Leute kaufen eher die Drucke von Tribals,

die zeigen, dassDuDichmit der Vergangenheit verbunden fühlst. Heute finden es

die Leute interessant, zurückzukehren zu dem bunteren Leben. Glaubst Du nicht

auch, dass das hier bunter ist, alswir imMoment leben? […]Unddas heißt, wir sind

nicht wirklich [sie betont wirklich] urbanisiert odermodernisiert. Nochwollenwir

zurück.«

Nach ihrerDarstellungmöchtendie Leute »heute«, imUnterschied zu einer Zeit da-

vor, wieder zurück zu ihren Wurzeln. Es wird nicht ganz klar, welches die Zeit vor

dem»heute«war.Es könntedieÄrades frühenunabhängigen Indienunter demers-

ten Premierminister Nehru sein, in dem eine staatlich gelenkte Modernisierungs-

politikdiequasi-offizielle IdeologiedesLandesdarstellte.Vielleichtbezieht sich Jyo-

thi aber auch auf die frische Euphorie für die Liberalisierung und die neuen Kon-

sumchancen in den 1990er Jahren. Was auch immer sie als fortschrittsbegeistertes

Gestern vor Augen hat, das Heute jedenfalls wird im Gegensatz dazu durch eine

nostalgische Retrobewegung charakterisiert. Das ideale Leben, das Jyothi mit dem

Leben im Dorf identifiziert und auf einer imaginären Zeitachse in die Vergangen-

heit projiziert, ist nach ihrer Wahrnehmung »heute« der Gegenstand eines rück-

wärtsgewandten gesellschaftlichen Bedürfnisses geworden.

In einer weiteren Komplizierung des von ihr entwickelten kulturellen Zeitge-

füges erklärt Jyothi diese nostalgische Tendenz für temporär: »Noch wollen wir zu-

rück«.Der Wunsch wird als Ausdruck eines Übergangszustands verstanden; in Zu-

kunft, wenn der Verstädterungsprozess noch weiter fortgeschritten ist, mag das

Rückkehrbedürfnis verschwinden. In Boyms Analyse der modernen Nostalgie wird

festgestellt, dass die Trauer um die Unerreichbarkeit einer vergangenen Welt und

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


200 Teil III: Empirische Untersuchung

das Heimweh dahin umso größer werden, je weiter man sich davon entfernt (Boym

2001: 56). Auch die anderen »Nostalgiker*innen« unter den Museumsbesucher*in-

nen gehen von der Unwiederbringlichkeit des Verlorenen aus und lassen sich da-

durch keineswegs von ihrer Vergangenheitssehnsucht abbringen. Jyothi dagegen

deutet die Nostalgie als Ausdruck einer unvollständigen, noch nicht komplett sieg-

reichenModernisierung.

Die angebliche Buntheit des Alten steht in diesem Zusammenhang nicht allein

für eine Vielfalt von Farben, sondern für einen Reichtum an verschiedenen Einflüs-

sen, Geschichten und Interpretationen des Lebens. Das »bunte« Konglomerat von

religiösen,mythischen und kulturellen Narrativen im Tribal Museumwird als Kon-

trapunkt zur Standardisierung,Rationalität undEindimensionalität des Lebensder

Stadt konstruiert.

Für Nivedita, die mit ihrer Freundin gekommen ist, ist das verlorene Land das

Land ihrer Kindheit – also einer persönlichen, nicht bloß historischen Vergangen-

heit. Sie beschreibt ihre Kindheitserinnerungen an die ländlicheWelt:

»Ich habe Dörfer gesehen, und ich habe im Dorf mit meinen Großeltern gelebt.

Eine schmale Hütte, die ich hier [im Museum] gesehen habe, ähnelte dem Platz,

an dem ich vor langer Zeit gelebt habe. 45 Jahre ist das her. Da habe ich beimeinen

Großeltern gewohnt, in solch einer schmalen Hütte, mit den gleichen Wänden,

Boden und all diesen Sachen. Wirklich, ich bin zurückgegangen zu dem Leben

damals mit meinen Großeltern. Diese Erinnerungen habe ich ihr [ihrer Freundin]

gerade erzählt.«

Nivedita ist in den Ferien immer zu ihren Großeltern ins Dorf gefahren. Für sie war

es kein alltäglicher, sondern ein besonderer Ort, ein Kontrasterlebnis zum Alltag,

aber gleichwohl nicht fiktiv, sondern real. Sich diese Zeit und dieses Leben ins Be-

wusstsein zurückzurufen, bereitet ihr ein Glücksgefühl: »Heute haben ich keine Wur-

zelnmehr in einemDorf.Nunmöchte ich das sehenund ichmöchtemich erinnernund zurück-

gehen zumeinenKindertagen.«Niveditas Fernwehnach einer unbeschwertenKindheit

unddenMenschen,die dazugehörtenundheute verstorben sind,wird von ihr als ei-

ne private Sehnsucht kommuniziert und nicht als weltanschauliche Positionierung

wie bei Jyothi. Man mag spekulieren, dass gerade die Konkretheit und Individuali-

tät ihres Dorferlebnisses dieses Erlebnis gewissermaßen ideologisch entlastet und

vor der Überbürdungmit einer Gesellschaftsvision bewahrt.

In einigen der Interviews fällt eine wiederkehrende Formulierung auf. Nivedi-

ta, die ja selbst seit ihren Ferientagen als Kind keine Verbindung mehr zu einem

Dorf hat, stellt fest: »Wir alle sind Teil unserer Dörfer.«Das »Wir« bezeichnet hier of-

fenbar die gesamteNation, als eine Artmentale Programmierungder indischenGe-

sellschaft. Mukesh, der im Unterschied zu Nivedita und Jyothi mit seiner Familie

eine unmittelbare Migrationserfahrung vom Land in die Stadt besitzt, verortet sei-

ne Familie so: »Wir gehören zu einem Dorf, aber nun leben wir in Städten wie Bhopal oder

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 201

Indore.« Auch er rechnet sich und die Seinen, ungeachtet ihres mittlerweile städti-

schen Wohnorts, immer noch dem Dorf ihrer Herkunft zu. Coll hat diese fortdau-

ernde,denEinzelnen definierendeKraft desDorfs auf dem indischen Subkontinent

so charakterisiert:

»[I]n South Asia the villages matter because there is a powerful feeling of root-

edness that none of the recent political economies […] has yet eroded. And at the

base of every man’s or woman’s sense of self is his or her village. […] In South Asia,

you are not from a village, you ›belong to‹ it, even if you have never lived there«

(Coll 2009: 102).40

Diese fundamentale Zugehörigkeit bildet eine Basis, einen stets zur Verfügung ste-

henden Ausgangspunkt für die komplexeren und teilweise imaginären Bezüge auf

das Dorf, die von den »Nostalgiker*innen« vorgenommen werden.

12.5.2. Eigene Erfahrungen und die Vermittlung41 an die nächste Generation

Wurde von den Gesprächspartner*innen im vorangegangenen Abschnitt die Bezie-

hung zum Dorf eher allgemein und grundsätzlich diskutiert, beziehen sich ande-

re Interviewte konkret auf die eigene Herkunft und Kindheit. Interessant ist, dass

die Altersspanne dabei von 16 bis 69 Jahren reicht, also alle Generationen umfasst.

Sämtliche Interviewte stammen aus der Gruppe der Expert*innen. Bemerkenswert

ist dabei auch, dass alle diese Gesprächspartner*innen immer spezifische Objekte

hervorheben,mit denen sich Erfahrungen verbinden.Das Erinnern in dieser Grup-

pe erscheint damit konkret und persönlich und unterscheidet sich insofern von der

der Gruppe der Nostalgiker*innen, für die eher ein kollektiv-kulturelles Erinnern

typisch ist.

Mukesh beschreibt die Besuchsmotivation für ihn und seine Familie so:

»DasMuseum ist ein Ort zum Lernen für uns. Die alten Dinge werden aus unseren

Erinnerungen gelöscht, in einem Museum können diese Dinge in unserem Kopf

wieder aufgefrischt werden. […] Sie [seine Brüder] haben einige dieser Dinge ge-

sehen und haben mit einigen von diesen Dingen auch gespielt, wie zum Beispiel

den Lehmsachen und so. Einige der Spiele, die wir in unserer Kindheit spielten,

haben wir hier gesehen, wie z.B. ghoda badam chai [Tauziehen], sitouliya [Sieben

Steine] und so weiter. Unsere Erinnerung wurde hier aufgefrischt.«

40 Seitenangabe bezieht sich auf die iBook-Version.

41 Die Weitergabe vonWissen und Informationen von Museumsbesucher*innen zu Museums-

besucher*innen bezeichnet Lewalter als »soziale Vermittlungsprozesse«, die in der Diskussion

um Museum als Lernumgebung relevant sind (Lewalter 2009: 46). Siehe dazu auch Kap. 13,

S. 230ff.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


202 Teil III: Empirische Untersuchung

Das Museum ist für Mukesh, obwohl er es so bezeichnet, weniger ein Ort zum Ler-

nen im Sinne von: sich Zugang zu etwas Neuem,Unbekanntem zu verschaffen,Ho-

rizonte zu erweitern. Sondern es ist ein Ort der Vergegenwärtigung, an dem er sich

»Dinge« wieder ins Bewusstsein rufen kann. Objekte, denen Mukesh nun als Aus-

stellungsstücken wiederbegegnet und die er aus seiner Kindheit kennt, aber von

denen er meint, sie durch sein Leben in der Stadt (er wohnt in Indore) vergessen zu

haben. Nach seinen Aussagen scheint die Stadt,mit ihren neuen Erfahrungen, die-

se frühen Erinnerungen zu überschreiben. Mukeshs Vergegenwärtigung geschieht

unsentimental.Der Ausdruck »aufgefrischt«, den er für den Prozess verwendet, hat

einen zufriedenen, fast fröhlichen Unterton. Muskesh gefällt, was er im Museum

sieht, und dass er es sieht.

Auf die Frage, ob die Kindheitserinnerungen für ihn ein wichtiger Grund seiner

besonderen Neigung zu diesemMuseum seien, antwortet er: »Wenn jemand uns fra-

gen würde, was er hier besuchen soll, dann würden wir ihm immer sagen, kommhierher. Das

wird immer unsere erste Wahl sein.« Das Wort »immer« benutzt er in jedem Satz. Es

drückt eine Verbundenheit aus, die sich zu einer Art Loyalität diesem Museum ge-

genüber entwickelt hat.Die Identifikation ist stark–besonders,wennman inRech-

nung stellt, dass Mukesh und seine Familie sonst keinerlei Museumserfahrung (al-

les Erstbesucher*innen von Museen) oder gar Museumsanhänglichkeit haben. Ein

Museum ist kein Ort, den sie sonst normalerweise Freunden oder Verwandten zum

Besuch empfehlen würden.

Der Rikschafahrer Dilip, der mit seiner Familie gekommen ist, stammt aus ei-

nemDorf, das in einemAdivasi-Gebiet liegt. So hat er als Kind einige ihrer Einrich-

tungen und Traditionen selbst miterlebt: »Ich habe ihnen [der Familie] sogar verschie-

dene Typen von mandaps42 gezeigt. Wo kannst Du heute noch solche Dinge sehen? Nachdem

ich das hier gesehen habe, war ich sehr glücklich.« An anderer Stelle des Interviews: »Ich

habe hier so vieleDinge gesehen.Wo siehtman das heute noch? EinOchsenkarren ist hier.Wo

sehenmeine Kinder sowas noch?«

Der besondere Reiz für Dilip liegt nicht nur darin, dass er viele Objekte aus

seiner Kindheit imMuseum ausgestellt sieht, sondern auch darin, dass er damit in

besonderer Weise in den Genuss des Expert*innenenstatus kommt, der für diese

Gruppe bezeichnend ist. Die Formulierung, »ich habe ihnen sogar […] gezeigt«, ver-

weist darauf, dass er seiner Familie etwas erklären, dass er etwas Belangvolles und

Besonderes aus dem Schatz seiner eigenen Kenntnissemitteilen konnte. Er vermag

zu den Ausstellungsgegenständen Geschichten und Kontexte zu liefern, denn er

kennt sie aus erster Hand und aus ihrer natürlichen Umgebung. Dilip besitzt keine

besonders anspruchsvolle Bildung und würde z.B. im State Museum nebenan,

das archäologische Funde, Skulpturen, Münzen und Artefakte aus der Geschichte

42 Ein »mandap« ist eine zeltartige Struktur, die mit Hilfe von Stöcken, Blättern oder Stoff er-

richtet wird und unter der die Hochzeitszeremonie stattfindet (Mehta, P. Mehta, S. 2007: 91).

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 203

von Madhya Pradesh zeigt, kein »Expert*innenwissen« besitzen bzw. sein eigenes

Wissen kaum anwenden können.Hier dagegen ist er eine Autorität. Das TribalMu-

seum wertet mithin nicht nur die darin aufgestellten Alltagsobjekte auf, sondern

auch die Kenntnisse und Erfahrungen von Besucher*innen wie Dilip, unabhängig

von ihrer bescheidenen formalen Bildung und ihrem geringen ökonomischen und

gesellschaftlichen Status. Dilips Bemerkung über seine Glücksgefühle bei der Ent-

deckung dermandaps imMuseum ist biografisch und sozial zugleich zu verstehen,

verbunden sowohl mit der persönlichen Erinnerung an die Kindheit als auch mit

der status-steigernden Chance, sein Wissen zu demonstrieren. Dilips Zugang ist

damitweniger vonNostalgie als von einemdurchaus vitalen, gegenwartsbezogenen

Stolz geprägt.43

Ein anderer Besucher, Yash, der als Tagelöhner ebenfalls der unteren sozialen

Schicht zuzurechnen ist, hat schon öfters Museen in Bhopal besucht und war vom

Tribal Museum zunächst überrascht:

»Als ich diese Dinge hier gesehen habe, da merkte ich, dass diese Dinge von un-

serem Ort sind. […] Ich mag die kleinen Statuen [Tonelefanten], die sie auf dieser

Seite haben, und ich mag den Ochsenkarren. Früher kam das Getreide mit dem

Ochsenkarren, aber heute benutzen sie Traktoren. Von allem, was ich hier gese-

hen habe, 75 Prozent davon habe ich in meiner Kindheit gesehen. Meine Kinder

haben solche Sachen nicht gesehen.«

Wie Mukesh betont Yash, dass die nächste Generation mit Objekten wie dem Och-

senkarren nicht mehr vertraut sei. Solche Gefährte gibt es nur noch auf dem Land

und selbst da werden sie zunehmend vonMaschinen ersetzt. Yash beschreibt nüch-

tern die Veränderungen, die sich auf dem Dorf vollziehen. Es ist für ihn kein Ort,

an dem die Zeit stillsteht und wo Traditionen unverändert fortleben, wie es in den

Äußerungen der Nostalgiker*innen oft den Anschein hat. Das Dorf ist für ihn ein

realer Schauplatz von Entwicklungen und Verwerfungen, an dem,wie überall sonst

auch, Altes von Neuem abgelöst wird. Das gibt seiner Beschreibung der ländlichen

Lebenspraxis die Qualität des Authentischen.

Mukesh wie Yashmöchten als Eltern ihre frühen Erlebnisse an ihre Kinder wei-

tervermitteln und ihnen die eigene persönliche Geschichte zugänglichmachen. Sie

nehmen ihre Kinder zu diesem Zweck aber nicht nur mit ins Dorf, sondern eben

auchmit in diesesMuseum.Hier dürften neben der bereits erwähnten Aufwertung

dieser Objekte durchs Museum auch Fragen von Zeit und Aufwand eine Rolle spie-

len. Auf die Frage, ob er stolz ist, dass diese Dinge im Museum zu sehen sind, ant-

wortet Yash: »Ja. Wir haben all diese Sachen [hier bezieht er sich auf die Spiele] ge-

macht. Selbst wenn wir nichts gemacht haben, wir haben es zumindest gesehen.« Yash freut

43 Umso mehr, als er von mir als westlicher Interviewerin zum Gespräch ausgewählt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


204 Teil III: Empirische Untersuchung

sich, dass seine Kindheitswelt, wie das Museum beweist, gewissermaßen ausstel-

lungswürdig geworden ist, er ist sich zugleich bewusst, Zeuge einer verschwinden-

denWelt zu sein. Trotzdemverklärt er die Vergangenheit nicht. Seine Stimmung ist

nicht,wie etwa bei Jyothi, vonMelancholie geprägt, sondern eher,wie beiDilip, vom

Stolz,noch selbst etwas erlebt zuhaben,was zunehmend rar und exotischwirkt und

nun eben sogar Eingang in eine kulturelle Institution findet.

Der Gedanke, Wissen an die Jüngeren weiterzugeben, spielt auch bei P.D. ei-

ne Rolle, der derMittelschicht angehört: »Meine Eltern stammen aus Rajasthan und leb-

ten in einem kleinenDorf. Ich erinneremich an beide Kulturen.«Die »beiden Kulturen« sind

die dörfliche und die städtische. P.D. hat mit der Immigration in die Stadt einen

sozialen Aufstieg erlebt, damit ist für ihn die dörfliche Welt gleichzeitig mit der

Idee beschränkter gesellschaftlicher Anerkennung verbunden, während die städ-

tische Sphäre den persönlichen statusmäßigen und sicher auch materiellen Zuge-

winnmarkiert.

»Ja, ich erinnere mich an alle diese Spiele. Ich würde gern meinen Kindern erzäh-

len, wie wir unser Leben damals gelebt haben und wie wir aufgewachsen sind,

und deshalb bringe ich sie hierher. Man kann das sonst nur noch in Büchern se-

hen, aber hier im Museum kann man das praktisch zeigen.«

P.D. versteht dasMuseum als einen Lernraum, in dem er seine eine eigene Kindheit

der nächsten Generation verständlich machen kann. Die Dioramen in der Spiele-

Galerie sind bei den Besucher*innen zum Zwecke dieses, wie P.D. sich ausdrückt,

»praktischen Zeigens« besonders beliebt. Damit unterstützt dasMuseumdie inter-

generativeKommunikation,die fürP.D. in seinerRolle als Familienautoritätwichtig

ist.

Für P.D. stehenweniger nostalgischeGefühle imVordergrund; in seinemrobus-

ten,unsentimentalenAnsatz ähnelt er eherDilip oder Yash.P.D.wird selbst hart ge-

arbeitet haben, um die dörflicheWelt seiner Eltern zu verlassen und durch Bildung

eine begehrte Regierungsanstellung und den Umzug in die Stadt zu erreichen. Für

ihn ist die Tatsache, dass Praktiken und Lebensformen seiner Kindheit imMuseum

ausgestellt werden, nicht nur eine Evokation des erfolgreichen Weges, den er zu-

rückgelegt hat, sondern auch eine nachträgliche Anerkennung der Welt, aus der er

kommt. Diese Art Bestätigung ist im gegenwärtigen urbanen Leben selten, denn in

den Augen vieler entwertet und diskreditiert der Fortschritt die traditionelle Exis-

tenz als rückständig, umständlich oder lächerlich.

Der Psychoanalytiker Sudhir Kakar, der sich mit dem indischen Verhältnis zu

Autoritäten beschäftigt hat, stellt fest,wie emotionalwichtig es für denZusammen-

halt in der indischen Familie, Kaste oder Gemeinschaft ist, dass die Autorität der

Älteren und im Zusammenhang damit auch deren Wissen anerkannt wird (Kakar

2011: 346–347). Gerade die Gruppe der Expert*innen, deren Erfahrungen zu einem

großenTeil ausdem ländlichenUmfeld stammen,undderenWissen inderStadt zu-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 205

nächst eine Entwertung erfährt, erlebt imMuseum eine Stärkung ihrer natürlichen

Autorität als Ältere. Ihr gefährdeter oder verlorenerWissensvorsprungwird zumin-

dest temporär und situativ wiederhergestellt, und dies auch noch (durch die öf-

fentliche InstitutionMuseum) gleichsammit staatlicher Approbation. Diese Bestä-

tigung der hergebrachten Senioritäts-Hierarchie der indischenGesellschaft ist,wie

Kakar deutlich macht, für das seelische Wohlbefinden nicht nur der Älteren, son-

dern auch der jüngeren Gemeinschaftsmitglieder wichtig (Kakar 2011: 345): Das Be-

dürfnis, die traditionellen Verhältnisse aufrechtzuerhalten oder wiederherzustel-

len, besteht von beiden Seiten des Generationenspektrums her. Die sehr emotio-

nale Reaktion von Dilip, aber auch Mukesh loyales Bekenntnis zum Museum: »das

wird immer unsere ersteWahl sein«, deuten auf ein tiefes Gefühl desWohlbefindens im

Museum hin. Ein Grund könnte im beschriebenen Bestätigungsprozess für diese

Expert*innen-Gruppe liegen.

Der Aspekt des Wohlfühlens spielt auch für junge Leute eine Rolle. Die Erinne-

rungen an das Heimatdorf sind bei den Freunden Rahul44, Ajay, Aniket, Anish und

Gautam, die an einem Sonntag zum Abhängen ins Museum gekommen sind, noch

frisch. Sie stellen sich so vor: »Wir sind vom Dorf und sind nach Bhopal zum Lernen ge-

kommen.« Auf die Frage, ob das Museum ihrem Dorf ähnele, wachen die Jungs, die

vorher eher wenig motiviert und kurz angebunden auf Fragen geantwortet haben,

plötzlich auf: »Ja.Hier sind vieleDinge ausgestellt, die es in unseremDorf gibt.Wie derOch-

senkarren, die Spiele, dieMusikinstrumente und die Lehmhäuser.«An dieser Stelle werden

die jungen Leute der ausländischen Interviewerin gegenüber, die das alles aus eige-

nem Erleben nicht kennen kann, zu Expert*innen. Ihre plötzliche Auskunfts- und

Detailfreude mag damit zu tun haben; sie sind noch fremd in der Stadt und ha-

benwahrscheinlich nicht oft in Begegnungen undGesprächen in Bhopal einenWis-

sensvorsprung. Auf die Nachfrage, ob es ihnen wegen dieser Vertrautheit im Mu-

seum gefalle, heißt es: »Ja. Wir fühlen uns hier zu Hause.«Dem Satz stimmen alle zu.

Die Erinnerungen dieser Gruppe an das Dorf sind ebenso wenig sentimental wie

bei den älteren Expert*innen. Die ländliche Lebenswelt ist ihre selbstverständliche

Herkunft,unddass sie sichnunhier ansDorf erinnert fühlen,macht ihnen auchdas

Museumweniger fremd,weniger einschüchternd.Sie sehensichnicht vorZugangs-

barrieren,wie sie den Angehörigen sozial unteren Schichten oft die Nutzung kultu-

reller und anderer öffentlicher Einrichtungen erschweren.Rahul und seine Freunde

fühlen sich berechtigt, imMuseum zu sein.

44 Das Interview wurde im Kap. 11 verwendet. In diesem Kapitel wird nur diese eine Aussage

herangezogen. Interview am 06.11.2016 auf Hindi.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


206 Teil III: Empirische Untersuchung

12.5.3. Schonend in den Mitteln und schonend mit der Natur

Die Idee, dass imDorf ein ökonomisch sparsames, weniger auf Konsum ausgerich-

tetes, eher werteorientiertes Leben geführt werde, erscheint in den Äußerungen

mehrerer Interviewpartner*innen überwiegend aus der Gruppe der Nostalgi-

ker*innen (mit der Ausnahme vonMukesh). Darüber hinaus wird das Dorf auch als

ein Platz empfunden, an demder trotz dürftiger Ressourcen und Lebensverhältnis-

se schöne Objekte durch Kreativität und Einfallsreichtum produziert werden: das

Dorf als moralisch, ästhetisch und ökologisch guter Ort. Die imMuseum gesehene

Darstellung und künstlerische Interpretation von dörflichem Leben inspiriert die

Kritik am eigenen Leben.

Gurpreet, der mit seiner Freundin gekommen ist, reflektiert vor der Folie des

Gesehenen: »Wir geben so viel Geld aus für Entertainment oder in Malls, aber hier sieht

man, dass man mit so einfachem Material wunderschöne und erstaunliche Dinge erschaffen

kann.« Als Designer (Ausbildung am National Institute of Fashion Technology) in-

teressieren ihn die Kreativität und der ästhetische Sinn, die sich trotz des Mangels

(oder gerade deswegen) in den Exponaten zeigen. Womöglich empfindet er hier

einen Unterschied zur Herangehensweise in seiner Designer*innenausbildung.

Ganz deutlich aber ist, dass er dieMarkenzeichen der postliberalisiertenUrbanität,

Konsum und Entertainment, vor dem Hintergrund des im Museum dargestellten

Lebensmoralisch in Zweifel zieht. Er stellt seine Generation und seine eigene Exis-

tenz in Frage, die er als egoistisch und verschwenderisch charakterisiert. Aus dem

Museumserlebnis entnimmt er die Einsicht, dass Schönheit auchmit bescheidenen

Mitteln erreichbar ist.

Für Mukesh, den einzigen Experten in diesem Abschnitt, ist das Gesehene vor

allem für seine Rolle als Vater wichtig:

»Die Kinder sollten wissen, welche Dinge wir früher benutzt haben, welches die

Spielzeuge ihrer Elternwaren,waswir zumSpielen benutzt haben. Und sie sollten

wissen, welche Veränderungen es über die Zeit gegeben hat. Zu ihrer Zeit haben

die Eltern mit viel billigeren Materialen gespielt, heute dagegen spielen die Kin-

der mit teueren Spielen, wie Computerspielen und so.«

Es geht ihm also nicht einfach darum, seine persönliche Geschichte an die Kinder

weiterzugeben (siehe den vorigen Abschnitt). Sondern es verbindet sich für ihn ei-

ne in seinen Augen heute vernachlässigte Lehre damit: dass man auch mit weniger

auskommenkann.SeineMoral ist pragmatisch undwill konkrete Ergebnisse sehen.

»Die Kinder« (er spricht hier allgemein und nicht speziell von seinen eigenen) sollen

imMuseum erfahren, dass man nicht nur mit teurem technischem Gerät Spaß ha-

ben kann, sondern auch mit einfachen Materialien, wie auf den Fotos in der Spie-

le-Galerie gezeigt. Diese Botschaft ist sehr direkt und konkret und greift auf kei-

ne ideologische Absicherung zurück. Anders als bei Gurpret, der in die Gruppe der

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 207

Nostalgiker*innen gehört, löst das Gesehene beiMukesh allerdings keine Kritik des

eigenen Lebens aus.

MehrfachwirdgegendieGegenwartszivilisation vorgebracht,dass sie es anVer-

bundenheit mit der Natur und an Respekt für sie fehlen lasse. Die Interviewten er-

klären,vondenAdivasi sei zu lernen,wiemaneinökologisch schonendesLeben füh-

re. Ihrer Kulturwird ein Potential zuerkannt, das geeignet sei, gegenwärtige soziale

Probleme zu lösen oder ihnen wenigstens entgegenzuwirken. Anirudh wehrt sich

gegen die seiner Meinung nach verbreitete Herablassung gegenüber den Adivasi:

»Viele würden sie Wilde nennen, aber das stimmt definitiv nicht. Denn, wie man

hier sehen kann, haben sie ein Verständnis von Natur, das wir verloren haben. Sie

sind mit der Natur verbunden. […] Unsere Generation hat andere Prioritäten und

wir entwickeln uns weg von der Natur und diesen Dingen. Das hat von Europa aus

begonnen, dass wir nun Natur ansehen […] als etwas zu Eroberndes.«

Anirudh sieht den Gegensatz zwischen dem zeitgenössischen Leben und der Na-

tur als Ergebnis äußerer Einflüsse. In seinen Augen ist ein solcher Gegensatz un-in-

disch.Erst durchdeneuropäischen,westlichenEinfluss (ob erdamit denKolonialis-

musoderdieGlobalisierungmeint, istunklar) hatdie indischeGesellschaft selbst ei-

nequasi-imperialistische,aufUnterwerfungzielendeHaltunggegenüberderNatur

entwickelt.Die frühere, ursprünglicheNaturnähe schreibt er nicht nur der Adivasi-

Kultur zu, sondern auch dem indischen »Mainstream«, der nicht-indigenen Tradi-

tion:

»Ich komme nicht aus einer tribalen Gemeinschaft, sondern meine Gemeinschaft

war immer imMainstream. Aber trotzdem haben auch wir nie so tief in die Natur

eingegriffen. Selbst wir haben die Natur wie eine Königin behandelt. Wir hatten

einen gesunden Respekt vor ihr. Aber entweder wegen unserer eigenen Gier oder

wegen eines bestimmten externen Einflussfaktors […] hat sich in Indien derMain-

stream nun dahin entwickelt, dass die Natur unterworfen wird. Die großen Glas-

und Betongebäude zeigen, dass wir keinen Respekt mehr vor der Natur haben.«

Anirudh kommt aus Delhi und seine tägliche Lebens- und Stadtbilderfahrung ist

geprägt von den New Towns (wie Gurgaon und Noida)45, Shopping Malls und Mul-

tiplex-Kinos, d.h. einer im wesentlichen internationalen Architektur des frühen 21.

Jahrhunderts. Die Ausstellung gibt ihm Anlass zur skeptischen Reflexion. Auch das

Museum selbst ist dabei mit seiner vorindustriellen Bauweise ein Gegenmodell zur

problematisiertenModerne.WieGurpreet schlägt Anirudh (mit der Erwähnung der

»eigenen Gier«) eine selbstkritische Note an.

Gurpreet spricht über die Stationen des Lebens, deren Absolvierung von ihmer-

wartet wird, wie einen Beruf zu ergreifen, sich zu verheiraten und Kinder zu be-

45 Zwei der großen New Towns am Stadtrand von Delhi.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


208 Teil III: Empirische Untersuchung

kommen. Dann vergleicht er diese biografische Abfolge mit dem Leben, das er im

Museum sieht, und stellt fest: »Die selben Dinge [Lebensstationen] gab es auch früher,

aber sie waren mehr verbunden mit der Natur. ImMoment sind wir nicht verbunden mit der

Natur, nicht mal ein bisschen.Wir schädigen die Natur, aber die Tribals schützen diesen Teil

des Lebens.Es ist interessant zu sehen, dass sie dieNatur schützen.«Gurpreet hat imMuse-

umdieÜberzeugunggewonnen,dassmaneinnormalesArbeits- undFamilienleben

führen kann und trotzdemnicht zwangsläufig die Natur schädigenmuss.Die Exis-

tenz der Adivasi folgt ähnlichen Stationen wie sein eigenes Dasein, aber trotzdem

bewahrt sie »diesen Teil des Lebens«, d.h. die Natur, und verschleißt ihn nicht. Diese

Erkenntnis ist für Gurpreet besonders erwähnenswert.

Insgesamt wird das imMuseumGesehene von den Interviewten als eine Schule

des richtigen Verhaltens verstanden, als Hinführung zu einer bescheidenen, ökolo-

gisch schonenden Lebensweise.

12.5.4. Ein Gefühl von Verlust

In diesemAbschnitt ist nur die Gruppe derNostalgiker*innen vertreten, bei den in-

terviewten Expert*innen finden sich keine Äußerungen mit solcher Tendenz. Von

den Nostalgiker*innen wird das Phänomen des Verlustes in einer recht generellen

Weise beklagt: unabhängig davon, was genau verlorengeht und auch ohne nähere

Erläuterung dazu, ob undwarumder Verlust eigentlich bedauerlich ist.Historische

Entwicklung erscheint in den Interviews öfters insgesamt als Prozess, in demWert-

volles zerstört wird und die Menschen dadurch ärmer werden. Veränderung wird

nicht einfach konstatiert (vielleicht sogar gelegentlich begrüßt), sondern es wird

dasVerschwindendesGewesenen beklagt. In diesemZusammenhang erscheint das

Museum als ein Ort, der noch einmal den Zugang zu einer untergegangenen und

sonst nicht mehr erreichbarenWelt ermöglicht.

So antwortet die Lehrerin Babita46, die mit 105 Schulkindern aus Vidisha das

Museum besucht, auf die Frage, warum sie hier sei: »Wir können unseren Schüler*in-

nendiealtenDinge erklärenundzeigen,diewirheuteverlorenhaben.«Esgehtnichtdarum,

der jungenGeneration einfachWissenüberdie eigeneVergangenheit zu vermitteln.

Sondern für Babita gibt es keinen Zweifel daran, dass durch dieses »Zeigen« gleich-

zeitig das Fehlen von etwas erfahrbar wird. Man hat etwas selbst- oder fremdver-

schuldet (darüber macht sie keine Angaben) eingebüßt, und nicht nur das Verlore-

ne, sondern auch die Tatsache des Verlusts selbst wird der nächsten Generation im

Museum zu Bewusstsein gebracht. Von Fortschritt oder Stolz auf das Erreichte ist

nicht die Rede.Auch das Faktum,dass dasMuseumeine immerhin noch existieren-

46 Das Interview wird im Kap. 13 verwendet. In diesem Kapitel wird nur eine Aussage herange-

zogen. Interview am 05.11.2016 auf Englisch.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 209

de, lebende Kultur ausstellt,wird nicht thematisiert.Die Adivasi stehen generell für

ein verlorengegangenes indisches Leben.

Gurpreet, befragt nach der Definition eines Museums, antwortet:

»Ichweiß nicht, was dasWort ›Museum‹ bedeutet. Aber es ist wie eine Linse, durch

die man eine bestimmte Stadt und die verlorengegangene Kultur in dieser Stadt

sehen kann. Es könnte mehr Dinge kreieren, die wir verloren haben. Es zeigt die

verlorengegangene Kultur und die Dinge, die wir nicht wissen, von den Orten, zu

denen wir eigentlich gehören. Das Museum kreiert diese Orte und man kann sie

sich ansehen.«

Er ergänzt noch: »Die Dinge, die wir verloren haben, unsere Kunst, unser altes Leben, das

kann man hier sehen.« Gurpreet benutzt das Bild vom Museum als Linse, durch die

man die verlorengegangene Zeit vergrößert, detailreicher, intensiver betrachten

kann.Anders als die anderen Interviewpartner*innen, in deren Augen die Artefakte

»alt« sind, nimmt Gurpreet die kreative Qualität der Ausstellung deutlich wahr.

Genau dies, der nach- und neuschöpferische Charakter, ist für ihn die allgemeine

Qualität eines Museums,mit der es eine sonst verschwundene Zeit wiedererstehen

lässt.

Es ist interessant, dass Gurpreet zur Charakterisierung der Museumsobjekte

nicht Attribute wie »schön« oder »besonders« benutzt, sondern sich wiederholt für

»verlorengegangen« entscheidet. Das scheint für ihn das zentrale Kennzeichen der

Stückezu sein,die imMuseumzusehen sind.UnterdenverlorenenDingennennt er

»unsere Kunst, unser altes Leben«.Der Artikel »unser« verweist auf die indische Gesell-

schaft und darauf, dass die Adivasi-Kultur als Teil des nationalen Ganzen betrach-

tet wird, also nicht alsMinderheitenphänomen.Mit »unser altes Leben«wird auf eine

kollektive, überpersönliche Imagination referiert, denn der 22-jährige Gurpreet hat

sein eigenes »altes Leben«, seine Kindheit, durchaus in der Stadt verbracht. Eben-

so geht es bei den »Orten, zu denen wir eigentlich gehören« nicht um die individuelle

Topografie von Gurpreets Existenz, sondern um eine ideale Lokalisierung Indiens.

An einer anderen Stelle des Interviews führt Gurpreet aus: »DieseDinge sind nicht

zugänglich für uns in diesemTypvonGesellschaft, in demwir leben.WirhabendieseKulturen

verloren. Und diese Kulturen waren sehr reich an indischem Erbe […]. ImMoment haben wir

nur sehr wenige Leute, die Museen oder solche Orte besuchen.« Er charakterisiert die Ge-

genwart als eine Zeit, in der die Tradition nicht zugänglich ist, weil das Überlieferte

kaumInteressefindet undvernachlässigtwird.Er spricht alsonicht nur vonVerlust,

sondern vonVergessen, vonder verpasstenChance,dasVerschwundenewenigstens

in der Erinnerung zu bewahren.DasMuseum ist fürGurpreet derOrt, an demdiese

Möglichkeit besteht,und er bedauert es,dass sie nicht hinreichendwahrgenommen

wird.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


210 Teil III: Empirische Untersuchung

12.5.5. Kulturkritik (auch) in der jungen Generation

Aussagen vom Typus, dass die Zeiten früher alle besser waren, würde man norma-

lerweise von älteren Leuten erwarten, von den Jüngeren eher Identifikation mit ei-

nem modernen Heute. Lukose stellt in ihrem Aufsatz »Liberalization’s Children«

fest, dass zwar die ältere Generation noch an den Gandhischen Prinzipien von Ar-

mut, Verzicht und Sozialismus glaube, die jungen Leute aber längst den Kapitalis-

musund seineHochschätzungdesReichtums verinnerlicht hätten (Lukose 2009: 6).

Die jungeGeneration in IndiensMittelschichtwirdoft alsAvantgardedesKonsume-

rismus beschrieben (u.a.Dwyer 2000; Lukose 2005, 2009; Nisbett 2007). Bei den In-

terviewpartner*innen im Tribal Museum jedoch fällt auf, dass sich unter den »Kul-

turkritiker*innen«, die gandhianisch argumentieren, um Distanz zu den eigenen

Lebensverhältnissen zu markieren, durchaus auch Besucher*innen in ihren zwan-

ziger Jahren befinden. Das Bild, das die Museumsbesucher*innen dieser Generati-

on von ihrem Leben, ihren Frustrationen und Bedürfnissen zeichnen, ist komplex

und teilweise ambivalent. Die Interviewpartner*innen in diesem Abschnitt stam-

men alle aus der Gruppe der Nostalgiker*innen.

Die 55-jährige Jyothi formuliert ihre Kritik an der modernen indischen Gesell-

schaft entschieden und emotional: »Ich glaube, wir haben genug von den neuen Dingen,

denurbanen odermodernenDingen.Wir haben genug vonderUrbanisierung,Designundal-

lem […].«Neu ist hier gleich schlecht.Dass in diesemZusammenhangdie Verstädte-

rung angeprangert wird, überrascht nicht. Eher schon die Attacke auf das Design.

»Design« steht offenbar für Industriedesign und damit für Standardisierung und

Automatisierung. Jyothi hat die maschinell hergestellten Massenwaren vor Augen,

gegen die eine traditionelle Handwerks- und Gebrauchskunstmit selbstgefertigten

und -bemalten Objekten nicht mehr konkurrenzfähig ist: aus Kostengründen, aber

auch, weil sie nicht in den Stil eines modernen, urbanen Lebens passt. ImMuseum

dagegenwerden genau die alten, jetzt von derModernisierung verdrängten Gegen-

stände gewürdigt und präsentiert.

Anirudh (26) meint: »Die Menschen leben nun ein schnelles Leben und die Konkurrenz

ist sehr sehrgroßgeworden. […]Auch,wennsie entspannenwollen, sind sie dochalle sehrkom-

merziell orientiert.«Anirudh beklagt den verschärften individuellenWettbewerb, der

durch die ökonomische Liberalisierung entfesselt wurde, das »Jede*r gegen Jede*n«

des zeitgenössischenLebens.Er hebt dieUnentrinnbarkeit des kapitalistischenSys-

tems hervor: Selbst in Zeiten der Regeneration bleibt man (durch Konsum) weiter

mit demWirtschaftskreislauf verbunden. Das Museum erscheint dagegen als Frei-

zeitgestaltung,die nicht konsumorientiert ist und einwirklich alternatives Angebot

von Erholung und Bildung bietet. Gleichzeitig zeigt es das Leben der Adivasi als ein

mehr auf dieGemeinschaft als auf das IndividuumausgerichtetesModell.Nicht die

Konkurrenz ist hier die entscheidende Antriebskraft, sondern ein kollektives, tradi-

tionsbestimmtes Dasein.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 211

Für Akash (25), der mit seinem Bruder Arpit (23) ins Museum gekommen ist,

stellt das Gesehene ein moralisches Lernerlebnis dar:

»Es ist auch eigentlich sehr nützlich für uns, denn es zeigt uns, wie und mit wel-

cher Aufopferung unsere Vorfahren gelebt haben. ZumBeispiel hatten sie damals

keinerlei Fahrzeuge. Heute, wenn wir unser Motorrad oder Auto nicht haben –

wir würden einfach nur schreien, wo ist mein Motorrad. Daran sehen wir, wie wir

heute unser eigenes Leben elend gemacht haben.Wennwir unsere Handys, Tech-

nologien und Google weggeben würden, dann ist unser Leben einfach nur noch

langweilige Scheiße.«

In Akashs Darstellung würde das moderne Dasein ohne seine Konsum- und Tech-

nologie-Fetische öde undwertlos.Die »langweilige Scheiße« ist der einzige drastische

Ausdruck, den der sonst verbal sehr disziplinierte Akash benutzt. In seiner Formu-

lierung: »Wir haben unser eigenes Leben elend gemacht«, drücken sich Frustration und

Rebellion, aber auch die eigeneMitverantwortung aus. »Wir« haben unser Leben so

pervertiert; die Fehlentwicklung ist nicht (wie für andere Interviewpartner*innen)

einfach das Produkt externer Einflüsse.

In den Augen von Akash hat vor allem die Abhängigkeit von modernen Techno-

logien und Geräten die moralische Substanz des Lebens ruiniert. Dieser Gedanke

schlägt ein mit Gandhi verbundenes und insofern in Indien klassisches Motiv an:

seine Kritik, dass, wer sein Herz an die Technik hänge, schließlich zu ihrem Skla-

ven werde.47 Die Klage, dass das eigene Leben durch Konsum elend gemacht wur-

de, passt jedenfalls nicht zur geläufigen Charakterisierung von Akashs Generation

als Avantgarde des Konsumerismus. Eher zeigt sich hier die Suche nach postma-

teriellen Alternativen. Im Interview fällt auf, dass Akash an dieser Stelle geradezu

erregt spricht; dasThema geht ihm spürbar nahe.

Interessant ist ferner, dass Akash die Selbstlosigkeit der »Vorfahren« hervor-

hebt: sie haben im Leben und für die Gemeinschaft Opfer gebracht, im Gegensatz

zu seiner Generation, die schon die Nerven verliert, wenn keinMotorrad zur Verfü-

gung steht. Auch eine solche Kritik an den Verwöhntheiten der Jungen würde man

eher aus der älteren Generation erwarten. Die Bereitschaft, Verzicht zu üben, ist

laut Lukose keine Tugend, die typischerweise bei den Jungen hoch im Kurs steht

(Lukose 2009). Das Museum ermöglicht es Akash, sich mit Respekt und Sympathie

auf solche traditionellenWerte undHaltungen zu beziehen.DasMuseumhilft ihm,

die LeistungenderÄlteren zu respektierenund ihrenStatus anzuerkennen.Undwie

47 Gandhi diskutiert im »Hind Swaraj« das Problem der Technologie und ihrer moralischen

Konsequenzen: »It is not that we did not know how to invent machinery, but our forefathers knew

that, if we set our hearts after such things,wewould become slaves and lose ourmoral fibre« (Gandhi

2009: 66–67).

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


212 Teil III: Empirische Untersuchung

bereits an anderer Stelle dieses Kapitels bemerkt, ist diese Bestätigung auch für das

emotionaleWohlfühlen der jungen Generation wichtig (Kakar 2011).

Der 22-jährigeGurpreet begründet dieKrise der indischenGesellschaft so: »Weil

wir uns hin zumModernismus entwickelt haben. Hin zum immermehr Geld bekommen, im-

mer mehr luxuriöses Leben bekommen. […] Es ist das Dilemma unseres gegenwärtigen Le-

bens, dass wir Geld verdienen müssen.«Modernismus wird in dieser Aussage gleichge-

setztmit demStrebennach reinmateriellenMittelnundGenüssen.PositiveAuswir-

kungen,wie individuelle Freiheit undGestaltungshoheit über das eigene Leben, die

die neue Zeit gerade seiner Generation gebracht hat, finden keine Erwähnung. Das

Geldverdienen scheint in den Augen von Gurpreet keine individuelle Entscheidung

zu sein, sondern eine Art historischer und generationeller Fluch, eine unausweich-

liche Forderung des Prinzips des modernen Lebens. Die Rede vom »Dilemma unse-

res gegenwärtigen Lebens« verweist dabei darauf, dassman eigentlich anders sein und

agieren möchte. Gurpreet und seine Freundin sind übrigens selbst komplett west-

lich gekleidet und stechen insofern aus den anderen jungen Interviewpartner*in-

nen dieser Gruppe hervor. Zumindest in der äußeren Selbstpräsentation sind sie

ein Vorzeigebeispiel jener Moderne, die Gurpreet beklagt.

Bei Gurpreet ist deutlich, dass er ein persönliches Unbehagen mit seinen Le-

bensumständen in ein nostalgisches Vokabular fasst und auf das Kollektiv proji-

ziert.NachdemSatz: »Es ist dasDilemmaunseres gegenwärtigenLebens, dasswirGeldver-

dienenmüssen«, setzt er neu anmit: »Für Jugendliche…«Dannpausiert er undüberlegt,

bevor er seine Darlegung mit emotionaler und fast ärgerlicher Stimme fortsetzt.

Da er einer ausländischen Interviewerin gegenübersitzt und nicht weiß, inwieweit

ihr die Lebensumstände der jungen Generation in Indien bekannt sind, zählt er de-

tailliert auf: »Einen Job zu bekommen, zu heiraten, Kinder zu bekommen – all diese Dinge….

Diese Dinge, die wir tun werden, die unsere Eltern uns zwingen zu tun. Die gleichen Dinge

fanden auch früher statt, aber die waren verbundenmit der Natur.«Gurpreets Hauptsehn-

sucht richtet sich auf ein Leben, auf das weniger elterlicher und überhaupt äuße-

rer Zwangwirken,dessenAnlage undVerlauf nicht schematisch festliegen, sondern

sich,wie es ihm ideal zu sein scheint, »natürlich« entfalten.Ein solches Lebenglaubt

er in der imMuseum präsentierten Existenz der Adivasi im Museum zu erkennen.

Der Projektionscharakter dieser Interpretation ist offenkundig: es gibt kein Expo-

nat im Museum, das sich thematisch mit dem biografischen Zyklus des Menschen

beschäftigt. Gurpreet formuliert sein Unbehagen am für ihn vorgesehenen Leben

auf dem Wege der Sehnsucht nach einer imaginierten Zeit (»früher«) und einem

ihr entsprechenden Ort (der in der Ausstellung repräsentierten dörflichen Gemein-

schaft derAdivasi).SeinpersönlichesWiderstrebengegenaufgezwungeneDaseins-

musterwird zumAuslöser einer allgemeinenKulturkritik,die vor der Schablonedes

Museums Gestalt annimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 213

12.5.6. Hochaktuelle Vergangenheit

Hier geht es umAmbivalenzen undWidersprüchen in den Aussagen der Interview-

ten und ihre Gründe. In diesem Abschnitt sind nur Interviewte aus der Gruppe der

Nostalgiker*innen zu finden; darunter die thematisch einschlägigen Aussagen ei-

nes Paares, das das Museum hauptsächlich als Dating-Ort nutzt. Die Komplikatio-

nen, vondenen imFolgendendieRede ist,mögendeshalb für dieNostalgiker*innen

typisch sein,weil ihre Perspektive auf das Dorf nicht auf authentischen Erlebnissen

beruht.DieAussagenderExpert*innendagegen,selbstwennsiemoralischeSchlüs-

se ziehen oder Forderungen aufstellen, sind konkret und pragmatisch.

Vindhya (20) undRickabh (20)48, beideBusiness-Studierende inBhopal, die sich

als Paar zum Rendezvous im Museum treffen, fassen die Erkenntnisse aus ihrem

Besuch so zusammen: »Das Leben damals war sorgloser. […]Wir dürfen die alte Zeit nicht

unterschätzen. Siewaren sehrmodern damals und lebten ein besseres Leben als wir heute. […]

Wirwünschten, wir könnten zurück in diese Zeit gehen.«Die Zeitangaben für die Vergan-

genheit (»alte Zeit« oder »damals«) sind vage. Wie bei anderen Interviewpartner*in-

nen ist es eine imaginäreZeit,die hier aufgerufenwird.Besonders interessant ist je-

doch die Art, wie der Begriff »modern« verwendet wird. Die Vergangenheit ist »sehr

modern«, undman darf sie deshalb »nicht unterschätzen«. Trotz der artikulierten Vor-

liebe für die »alte Zeit« ist Modernität für Vindhya und Rickabh ein Qualitätsmerk-

mal. Gemeint ist mit dem Attribut offenbar, dass die »alte Zeit« imstande war, gute

Lebensbedingungen zu bieten, dass sie für die Herausforderungen des Daseins Lö-

sungen gefunden hat, die keinen Vergleich scheuenmüssen und an denenman sich

auch heute noch orientieren könnte. Modernität ist aus dieser Perspektive eine Ei-

genschaft, die auch eine vor- oder außermoderne Lebensform besitzen kann – und

in diesem Falle, das ist die Pointe, sogar in herausragendemMaße besitzt. Eine sol-

che Diffusion des Modernebegriffs wird offenbar vom Museum angeregt, in dem

das Adivasi-Leben den Besucher*innen ja in einem sehr zeitgenössischen Ambien-

te mit Waschräumen, Ventilatoren und Klimaanlagen entgegentritt. Insofern ist es

kein Wunder, dass die hier präsentierte Welt wie eine Ideallandschaft erscheint, in

der sich die Vorzüge der Vergangenheit und der Gegenwart harmonisch verbinden.

In eine solche Welt zurückzukehren wäre kein Nullsummenspiel, in dem man für

jeden Gewinn etwas aufgeben müsste, sondern eine rundum attraktive Win-Win-

Operation.

Die Brüder Akash (25) undArpit (23) verbinden imGespräch persönliche Erinne-

rungen an ihreGroßelternmit kulturkritischen Statements. Sie erklären,dass nicht

Reichwerden und Konsum glücklich machten, sondern dass man Glück im Gegen-

teil nur durch Verzicht erlange:

48 Interview am 21.11.2015 auf Englisch.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


214 Teil III: Empirische Untersuchung

»Das sind nur einige Beispiele49, die uns mit unseren Großeltern verbinden und

damit, was sie zum Überleben benutzt haben. Sie waren glücklich. Wir heute be-

nutzen so viel Technologie. Wir sind umgeben von Technologie und wir sind total

abhängig von unserenHandys, Computern, Google und allem. Sie dagegen lebten

einfach glücklich, und danach gingen sie einfach zum Himmel. Da ist so viel po-

sitive Energie und Ausstrahlung [vibes], schon beim Besuchen dieses Museums.«

Das ist zwar einerseits ein Loblied auf alte Zeiten – aber gelingendes Leben vom

Glücklichsein abhängig zumachen, ist eine durchausmoderne Vorstellung.Die zu-

nehmende Orientierung an der Idee des individuellen Glücks zeichnet gerade das

neue, fortschrittshungrige Indien aus: von den Aspirationen, die sich in der Wer-

bung spiegeln, bis zu den Ideen und Forderungen sozialer Emanzipation. Es ist be-

merkenswert und charakteristisch, das Akash und Arpit ihr Lob der Adivasi-Gesell-

schaft gleichwohl in dieser sehr zeitgenössischen Sprache formulieren. Sie akzep-

tieren das Glücksprinzip, aber die vermeintlichen Glücksbringer aus Technik und

KonsumhabendasGlücksversprechennicht erfüllt.Das LebenderAdivasi erscheint

in diesem Licht als attraktive Alternative.Dass Akash und Arpit in der Adivasi-Exis-

tenz »Glück« ausmachen, ist eine genaue Entsprechung zu jener »Modernität«, die

Vindhya und Rickabh dem Adivasi-Leben beeindruckt und ein wenig neidvoll zu-

erkennen. Die Kulturkritik an der Gegenwart artikuliert sich selbst zutiefst gegen-

wartsgeprägt.

Auf die Frage,was einMuseum sei, antworten die beiden Brüder, indem sie den

Glücksbegriff nun in dieWelt der Besucher*innen undBetrachter*innen einführen:

»Ein Museum ist etwas, was uns glücklich macht, indem es in uns all die Erinnerungen un-

serer Vergangenheit wachruft. Ich glaube, das Museum funktioniert wie eine Zeitmaschine.«

Auchdie »Zeitmaschine« istwieder ein ausgesprochenmodernes, indiesemFall sogar

sciencefictionhaftes Motiv (zurückgehend auf den gleichnamigen Roman von H.G.

Wells aus dem Jahr 1895). Die »Zeitmaschine«Museum befördert die Besucher*in-

nen auf eine ungefährliche, den heutigen Komfort nicht beeinträchtigende Weise

in die Vergangenheit zurück, indem sie bloß »Erinnerungen […]wachruft«und natür-

lich niemandenwirklich in eine vor- oder außermoderneWelt versetzt.Gleichzeitig

müssendiese »Erinnerungen« (eswirdnicht klar, ob sie als individuell oder kollektiv

vorgestellt werden) angenehm und erfreulich sein, sie müssen die Gelegenheit für

einemotionalpositivesErlebnisbieten.Fürden imaginärenTourismusderZeitreise

eignen sichnur schöneGeschichtslandschaften.WieBoymüberNostalgie feststellt,

ist das »emotional bonding«wichtiger als eine kritische Besichtigung der Vergangen-

heit (Boym 2001: 25).

49 Sie hatten vorher über eine ausgestellteWalzmaschine und eine ausgestellte Leiter, die zum

Himmel führen soll, gesprochen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Das Museum als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum 215

Nivedita antwortet auf die Frage,ob sie das imMuseumausgestellte Lebennicht

zu stark romantisch verkläre:

»Die Leute hatten definitiv ein gesünderes Leben. Sie haben ein sehr friedliches

Leben gelebt. Wir beide haben, als wir hereingekommen sind [in die Nachbauten

der Häuser in der ersten Ausstellungs-Galerie], gesagt, es ist so schön hier zu le-

ben.Wir haben einen Salonhier, da ist eineKüche, dort einWohnzimmer. […] Es ist

so friedlich hier, weg von der verrücktmachenden Menge [far from the madding

crowd]«.

Diese letzte Formulierung wiederholt sie. »Far from the Madding Crowd« ist der Titel

eines Romans des spätviktorianischen Erzählers Thomas Hardy, der im dörflichen

Südwestengland spielt (erschienen 1874). Der Roman ist keine Idylle, lässt sich aber

doch als ein intensiver, sehnsüchtigerHymnus auf das Landunddas einfache Leben

lesen, »weit weg« von der irritierendenMassengesellschaft der modernen Stadt.

Nivedita ist Englischlehrerin. Sie signalisiertmit demZitat ihre Bildung und ih-

re professionelle Sphäre, aber auch ihren Status, denn bis heute ist in der indischen

Gesellschaft die intime Vertrautheit mit der englischen Sprache und Literatur ein

klares Zeichen von Elitezugehörigkeit. Gleichzeitig legt sie mit der Anspielung auf

Hardys Roman den Wertehorizont und die Ideenwelt offen, vor denen sie die Ge-

genwart beurteilt: Wenn wir nur endlich den Wahnsinn des urbanen Gedrängels

und Gehetzes hinter uns lassen könnten, würden wir wieder in die Nähe der Ur-

sprünglichkeit kommen, an dieWurzel der wahren indischen Existenz. Die Hardy-

Anspielung richtet sich einerseits an die europäische Interviewerin: Der Bezug auf

einen westlichen Klassiker, von dem Nivedita vermuten kann, dass ich ihn kenne,

soll eine gemeinsame Verständigungsbasis herstellen, eine Zusammengehörigkeit

in einem geteilten Kanon etablieren. Wie wichtig es ihr ist, diesen Punkt zu ma-

chen, zeigt sich in der Wiederholung der Romantitel-Formulierung. Gleichzeitig

sendet Nivedita damit im inhaltlichen Kontext ihrer Kulturkritik einewidersprüch-

liche, ambivalente Botschaft.Die Sehnsucht nach dem authentischen indischen Le-

benwird ohne Zögern kombiniertmit der bewusstenDemonstration, dassman Teil

einer westlichen Bildungs- und Ideenwelt ist. Einer Bildungs- und Ideenwelt, die

doch wesentlich beteiligt ist an jenem historischen Prozess der Urbanisierung, der

Indien so tiefgreifend verändert und nach dem Urteil der Kulturkritik sich selbst

entfremdet hat.

12.6. Schlussbemerkung

Das Kapitel hat gezeigt, dass es zwei verschiedene Zugänge unter den Museums-

besucher*innen hinsichtlich von Erinnerung ans Vergangene gibt, den der Nostal-

giker*innen und den der Expert*innen. Von beiden Gruppen wird die im Museum

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


216 Teil III: Empirische Untersuchung

dargestelltedörfliche Inszenierungals generischesundzugleichauthentischesDorf

anerkannt.

Der Besuch im Tribal Museum löst bei den Besucher*innen aus den Reihen der

Nostalgiker*innen Empfindungen der Entwurzelung und der kulturellen Ortlosig-

keit aus. Das Dorf erscheint als imaginärer Fluchtpunkt, das einen Ausweg aus der

Härte der Gegenwart weist. Nandy wirft der städtischen indischen Mittelschicht

vor, dass ihre Vorstellung vom Dorf rein sentimental sei und keine Relevanz für ihr

gegenwärtiges Leben besitze: »Theobverse of the entry of the city as the locus of Indian con-

sciousness is an erosion of the ability to imagine the village. By this I mean creative imagi-

ning« (Nandy 2007: 15). Die bourgeoise Sentimentalität, die Nandy kritisiert, und

die vor allem um den eigenen Verlustschmerz kreist, kann in der Gruppe der Nost-

algiker*innen tatsächlich festgestellt werden. Diese Kritik kann einen klagenden

oder einen anklagenden Ton annehmen und findet in der Nostalgie auch ein Vehi-

kel, um persönliche Probleme wie die fehlende Gestaltungshoheit über das eigene

Leben oder ein Fremdheitsgefühl in der eigenen Existenz auszudrücken.

Die Expert*innen wiederum haben im Museum Gelegenheit, Vertrautes zu

sehen und als »Autoritäten« ihre Erste-Hand-Erfahrung an jüngere Familienmit-

glieder weiterzugeben. Diese Besucher*innen kommen ins Museum, weil neben

der Besichtigung von Vertrautem ihre persönliche Erfahrung aufgewertet und in

eine Sphäre kultureller Respektabilität und Relevanz gehoben wird. Das Museum

fungiert für sie als Instanz, die ihren eigenen prekären Status stabilisiert. Damit

bestätigt dasMuseum auch eine in Indien traditionelle Respekthierarchie, die, vom

Lebenszyklus abgeleitet, dem Wissen und den Narrativen der Älteren besonderes

Gewicht zuschreibt und damit auch, wie Kakar bestätigt, emotionale Interessen

der Jüngeren nach Stabilität und einem gesicherten Weltbild befriedigt. Das kann

die oft von Interviewten dieser Gruppe explizit ausgedrückte emotionale Bindung

an die Institution erklären. Damit wird ein Besucher*innensegment aktiviert, das

durchaus nicht etwa nur passiv über irgendwelche Kostbarkeiten oder Kuriositäten

staunt, sondern aktiver Teil einer Museumskonversation ist. Wie das Beispiel des

Rikschafahrers Dilip zeigt, werden auf diese Weise bildungsferne, ökonomisch

schwache Bürger*innen als Erstbesucher*innen ins Museum geholt.

InbeidenGruppensinddieNarrative rundumdasDorfleben,obauthentischer-

innert oder ideologisch inszeniert, frei vonKritik.BeidenExpert*innenstehenneu-

trale Erzählungen und Aufzählungen von Objekten im Vordergrund, bei den Nost-

algiker*innen positiv wertende Aussagen. Kritik wird nur an der Gegenwart geäu-

ßert; die Mängelrügen reichen von mangelnder Naturverbundenheit über maßlo-

se Konsumorientierung bis hin zur Ressourcenverschwendung. Gleichzeitig fühlen

sich die Interviewten moralisch inspiriert und reflektieren über ihr eigenes Leben.

Hier ist vorallemdieProblematisierungdesGeldverdienensals zentralerTopos fest-

zustellen. Interessant ist, dass diese Kritik altersübergreifend ist, also auch junge

Leute einschließt.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013 - am 13.02.2026, 21:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

