
IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 367

die lokale DITIB-Jugendgruppe aus, die die bedeutendste DITIB-Jugendgruppe in

der Region und damit eine Art role model und Motor war. An dieser Entwicklung

hatten gerade auch die Theolog*innen Anteil, in dem sie auf struktureller Ebe-

ne die Organisierung, Mitgliederwerbung und Durchführung von Treffen und öf-

fentlichen Aktionen befürwortet, gestärkt und gefördert haben. Statt im lokalen

Moscheevorstand – über ihren internen Jugendlichen-Treff und über den vollstän-

dig in der Hand der Jugendgruppe liegenden »Tag der offenen Moschee« hinaus

– entdeckten und entwickelten diese Akteur*innen mithilfe der Möglichkeiten des

Verbandes weitere Felder, in denen sie aktiv werden konnten. Sie sind somit erfolg-

reich mit dem Transfer ihres Bildungs- und Sozialkapitals in symbolisches Kapital,

um im überlokalen islamischen Feld in Deutschland Macht zu gewinnen, während

ihre Machtposition im lokalen Feld gering ausgebildet ist. In der Altstadt-Moschee

dagegen sind Verteidiger*innen einer wissensbasierten, reflektierten Religiosität

sowohlmit demVorstand derMoschee als auch im islamischen Feld über Verbands-

strukturen und Netzwerke von muslimischen Aktivist*innen hinaus gut vernetzt.

Das Spannungsfeld zwischen Verteidiger*innen und Kritiker*innen ist innerhalb

der Altstadt-Moschee zum einen aufgrund der heterogenen Akteursstruktur in-

nerhalb derMoschee und der vielfältigenMöglichkeiten durch Gruppen, Treffs und

Aktivitäten dasMoscheelebenmitzugestalten, nicht so verdichtet wie in der Yunus-

Emre-Moschee. Zum anderen sind die jeweiligen Fraktionen aber auch nicht klaren

Akteursgruppen wie Expert*innen, Nicht-Expert*innen, Vorständen oder Abtei-

lungen zuzuordnen. Bis auf die interkulturelle Frauengemeinschaft, die sich durch

Wissenserwerb, vernunftbasierte Religiosität und karitative Tätigkeiten auszeich-

net, sind diese Haltungen quer durch alle religiösen Akteur*innen in der Moschee

zu finden. Das bedeutet, dass solche Spannungsfelder dort entspannt werden und

innerhalb des normativen Gefüges von islamischem Wissen transportiert werden

können, wo die Moscheestruktur unterschiedliche Akteur*innen und eine vielfäl-

tige Angebotsstruktur zulässt, wo der Kampf um wahren Islam nicht auf wenige

Akteur*innen verdichtet ist und mit einer Degradierung von inkorporierten reli-

giösen Praktiken einher geht sowie wo das soziale und kulturelle Kapital der Ak-

teur*innen jeweils gewinnbringend und nicht gegeneinander eingesetzt werden.

5. Kontinuität des islamischen Modernismus in Moscheen?

Sowohl die ausgeführten Kämpfe um wahren Islam und die Suche nach einem au-

thentischen Islam als auch die Privilegierung bestimmter Methoden und Werte

finden ihre Vorläufer in den Reformbestrebungen in muslimischen Mehrheitsge-

sellschaften der spätosmanischen, kolonialen und postkolonialen Zeit, deren heu-

tige Erscheinungsformen dezidiert als Islamic Revivalism, de-kulturalisierter Islam

und/oder Kampf gegenUnwissenheit eingefasst werden können.Da die Deutungs-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021 - am 14.02.2026, 06:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Moscheeleben in Deutschland

macht um wahren Islam und die Haltung zur islamischen Tradition mit all ihren

Implikationen das islamische Feld bestimmt, können diese Aushandlungsprozes-

se selbst in die islamische Tradition bzw. in die Tradition der Reform eingebettet

werden356 und stellen kein gänzlich neues Abwenden von der Tradition dar.

In der geistesgeschichtlichen Tradition der Unterscheidung zwischen Vormo-

derne und Moderne werden Werte wie das Primat der Vernunft, die Betonung der

Reflexion und Hinterfragung, die Bedeutung vonWissen, die Entscheidungsfähig-

keit des Individuums, bewusste Religiosität, die Eigenverantwortlichkeit und so-

mit die Subjektivierung des Einzelnen als moderne Werte und Normen betont, da

sie den einzelnenMenschen im Fokus haben.Wie ich dargelegt habe, identifizieren

muslimische Verteidiger*innen dieserWerte diese wiederum als genuin islamische

Werte, die sie im Koran wiederfinden und wenden sich somit koranisch legitimiert

gegen als unislamischwahrgenommeneWerte undHaltungenwie die unreflektier-

te Nachahmung, das sinnentleerte Ritual, das unverstandene Memorieren und die

unbedachte Gefolgschaft von Autoritäten. Damit basieren die Kritiken im Feld auf

Traditionen »ranging from the revivalism of the eighteenth and nineteenth cen-

turies to the rationalizing and Salafī tendencies of the early twentieth century, as

well as liberal movements of the twentieth century onto the progressive Muslim

movement of the twenty-first century«, die nach dem Islamwissenschaftler Omid

Safi »under the broad parameter of Islamic modernism« diskutiert werden.357 Die

Kämpfe im religiösen Feld in die Parameter des islamischenModernismus und sei-

ner Kontinuitäten einzubetten, bedeutet indes nicht, dass es durchweg kohärente

islamische Positionen unter den Akteur*innen gäbe. Insbesondere unter Nicht-

Expert*innen aber auch unter Expert*innen sind Referenzen auf theologische Dif-

ferenzen teilweise verschwommen.358

Die islamische Reformtradition zeichnet sich dadurch aus, dass innovative Vor-

stellungen und Exegesen als schon immer in die religiösen Quellen eingeschrieben

angesehen werden bzw. schon immer in der islamischen Tradition existierten.Wie

an den Feldbeispielen zu fiṭra, Gottes Religion oder Religion der Vorfahren ersichtlich

wird, lösen die jeweiligen Akteur*innen im Feld Termini aus ihren koranischen

Kontexten, aktualisieren diese nach den zeitgenössischen Bedürfnissen und be-

setzen sie dabei auch neu. Dies passiert, um islamische Antworten auf zeitgenös-

sische Fragen zu erhalten, die mit klassischen Sichtweisen der islamischen Traditi-

on nicht zu lösen sind. Amir-Moazami/Jouili hatten schon darauf verwiesen, dass

damit sowohl das religiöse Wissen aktualisiert als auch die Autorität autoritativer

356 Amir-Moazami/Salvatore 2003: 57.

357 Safi 2005: 6095-6096. Safi bezeichnet sich selbst als progressiven Muslim.

358 Darauf verweist auch Jacobsen für die von ihr untersuchten muslimischen Jugendorganisa-

tionen in Norwegen, die von Jacobsen innerhalb der Diskurse des Islamic Revivalism einge-

reiht werden. Vgl. Jacobsen 2010: 66-67.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021 - am 14.02.2026, 06:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 369

islamischer Quellen reproduziert werden.359 Diese Haltung macht das Individuum

zum Träger von religiöser Expertise und Verantwortung, derweil sie gleichzeitig

zur Ausbildung von wissensgestützter Frömmigkeit führt.360 Die Verortung der

kritisierten und befürworteten Elemente gleichermaßen in der islamischen Traditi-

on, wie ich sie an den Beispielen der Kritik an taqlīd und an den Beispielen Vernunft

und Wissen aufgezeigt habe, kann als Aktualisierung der Bestimmungen der isla-

mischen Tradition in den lokalen Moscheen betrachtet werden. Bei den Verteidi-

ger*innen einer vernunftbasierten und wissensgestützten Religiosität ist die Vor-

stellung hegemonial, dass allein der Gebrauch der Vernunft und Wissenserwerb

zur Hinwendung zur gottgewollten wahren Religion führen, womit das Verstehen

des Korans privilegiert wird. Tradition dagegen fuße stets auf vermittelter Religion

und somit auf dem indirekten Zugang zu Gottes Buch. Vernunft und Tradition sind

die beiden Pole, mit denen diese Akteur*innen in den Moscheen erzieherisch tä-

tig werden. Denn nur Wissen (ergo Koranwissen) und Vernunft könnten den Islam

richtig verstehen und leben helfen. Zugleich gibt es Stimmen im Feld, die entgegen

der Dominanz dieses unausgesprochenen Islamic Revivalisms die tradierte Religion

der Eltern als durchaus erhaltenswürdig betrachten. Nach Fadil assoziieren diese

Akteur*innen mit der Religion der Eltern Aspekte wie Toleranz, Spiritualität, Of-

fenheit und/oder Progressivität: »In doing so, the parentsʼ Islam becomes not only

reimagined in liberal terms […], but the very notion of religious authenticity and

what counts as ›real Islam‹ seems to be at stake.«361 Als Erbe der Tradition wird

die Religion der Eltern – bei Fadils Fokusgruppe wohlwollend, aber dennoch kri-

tisch, bei meiner markiert positiv und zustimmend – sich zueigen gemacht und

das komplette Zurückweisen der Tradition, wie sie von Elterngenerationen her-

übergekommen sei, abgelehnt, eben weil solch eine Haltung keinerlei positive Be-

ziehung zum islamischen Erbe zulässt.362

Die Kontinuität der Erneuerungsbewegungen in lokalen Moscheen zeigt sich

auch in der Privilegierung des Korans an sich. Dieser Diskursstrang hebt den Ko-

ran und seine Exegese derart in den Mittelpunkt der Betrachtungen und benach-

teiligt alle anderen Texte und Denkstrukturen, wie es in der Vormoderne nicht der

Fall war. Erst vor diesem Hintergrund erklärt sich, warum im Feld dem Koran als

Hauptquelle des Islams eine immanente Bedeutung zukommt: Islamisch legitimiert

bedeutet eben koranisch legitimiert. Diese Vorstellung erst lässt Fragen wie »Gibt es

[…] in der Religion?«, »Was ist die Stellung von […] in der Religion?« als »Gibt es

359 Vgl. Amir-Moazami/Jouili 2006: 630-636.

360 Vgl. Jouili 2011: 50-51.

361 Vgl. Fadil 2015: 90.

362 Vgl. auch Fadil 2015: 87-90.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021 - am 14.02.2026, 06:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Moscheeleben in Deutschland

[…] im Koran?« oder »[…] kommt (auch) im Koran vor« verstehen.363 Die Annahme,

dass als religiös gedachte Vorstellungen und Praktiken islamisch legitimiert sind,

bedeutet daher nicht, nur nach ihren Belegen in der islamischen Geschichte und

Tradition zu fahnden, sondern den Koran als die an erster Stelle kommende literale

Basis des Islams als Zeugen aufzurufen. Mit diesem Fokus auf den Korantext wird

der Koran zu einem Dokument, das die Quelle eines reinen, authentischen und

somit wahren Islams beherbergt und – durch die Hegemonialität moderner Werte

– auch die als universell geltendenmodernenWerte.364 Die Forderung, sich auf die

religiösen Quellen zurückzubesinnen, führt somit zur Konzentration auf den Ko-

rantext als Überwindung der Tradition, die für den Rückstand der muslimischen

Gesellschaften gegenüber den westlichen Gesellschaften verantwortlich gemacht

wird. Zugleich hat dies zur Folge, dass jegliche ideologischen, politischen, wis-

senschaftlichen u.w. Richtungen in exegetischen Werken wiederzufinden sind.365

Wenn also Saida,Martina Asma, StephanieMaryam, Jussuf,Mahmut, Kemal, Sem-

ra und andere Akteur*innen ganz dezidiert auf den Koran als ein Buch verweisen,

das man kognitiv verstehen müsse, bewegen sie sich innerhalb dieses Diskurs-

strangs. Dabei berufen sie sich direkt auf die klassische Epoche, ohne die Einflüsse

der modernistischen Bestrebungen in muslimischen Mehrheitsgesellschaften an-

zuerkennen, die genau dieser Renaissance des Korans den Weg geebnet hat. Die

Verleugnung der Entwicklungen in der Moderne bedeutet allerdings auch, dass

Verschiebungen im islamischen Wissen nicht Rechnung getragen wird und heuti-

ge Erkenntnisse schon immer als Teil des islamischen Wissens angesehen werden.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass der Fokus auf den Koran als ein

kognitiv zu verstehendes Buch, die Vernunft als Motor der religiösen Erkenntnis,

die Hinterfragung tradierter Lehrmeinungen und der Fokus auf Wissen und

Wissenserwerb ungeachtet ihrer historisch identifizierbaren Grundlegungen

und Kontinuitäten erst durch den Erneuerungsdiskurs in muslimischen Mehr-

heitsgesellschaften wieder in den Mittelpunkt islamischen Denkens gekommen

sind. Das heißt, dass sich die Akteur*innen, egal ob Kritiker*innen der Tradition

oder Verteidiger*innen in eben diesem Diskurs befinden. Durch die Wirkkraft

des Erneuerungsdiskurses erscheinen die Methoden, Themen und die zugrun-

deliegenden Menschenbilder so, als ob es schon immer so gewesen sei. Andere

Verständnisse erscheinen daher als dezidierte Fehlentwicklungen und falsche

363 »[…] dinde var mı?/[…] dinde yeri ne?«, »[…] Kur’an’da var mı?/Kur’an’da yeri var mı?«, »[…]

Kur’an’da (da) geçiyor.« Diese Fragen bzw. Aussagen kamen in fast allen Wissensformaten

auf.

364 Vgl. Paçacı 2008: 8. »[…] In der Moderne wurde der Koran in großemMaß als ein Dokument

angesehen, das die reine Quelle des Islams und die als universal angenommenen moder-

nen Prinzipien umfasst. (»[…] Kur’an, çağdaş dönemde büyük oranda saf İslam’ın kaynağı ve

evrensel kabul edilen çağdaş ilkeleri barındıran bir dökuman olarak görülmüştür.«).

365 Vgl. Paçacı 2008: 9.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021 - am 14.02.2026, 06:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 371

Interpretationen. Nur die Kritik an der Tradition schreibt sich in ein Narrativ ein,

demnach der Islam erst rezent seinen wahren Kern wiedergefunden habe. Doch

auch dann fügen sich die Akteur*innen nicht in einen Erneuerungsdiskurs ein.

Erneuerung als Konzept wird deutlich abgelehnt. Das bedeutet, dass zwar der

Modernismus diesen Wandel hervorgebracht hat, aber die Akteur*innen diesen

habituell so inkorporiert haben, dass die Inhalte ihnen als althergebracht erschei-

nen. Der Anspruch auf immergültige Wahrheit verhindert somit die Sichtbarkeit

des evolutiven Charakters der islamischen Tradition und des islamischenWissens.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021 - am 14.02.2026, 06:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839450451-021 - am 14.02.2026, 06:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

