IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

die lokale DITIB-Jugendgruppe aus, die die bedeutendste DITIB-Jugendgruppe in
der Region und damit eine Art role model und Motor war. An dieser Entwicklung
hatten gerade auch die Theolog*innen Anteil, in dem sie auf struktureller Ebe-
ne die Organisierung, Mitgliederwerbung und Durchfithrung von Treffen und 6f-
fentlichen Aktionen befiirwortet, gestirkt und geférdert haben. Statt im lokalen
Moscheevorstand — iiber ihren internen Jugendlichen-Treff und tiiber den vollstin-
dig in der Hand der Jugendgruppe liegenden »Tag der offenen Moschee« hinaus
— entdeckten und entwickelten diese Akteur*innen mithilfe der Moglichkeiten des
Verbandes weitere Felder, in denen sie aktiv werden konnten. Sie sind somit erfolg-
reich mit dem Transfer ihres Bildungs- und Sozialkapitals in symbolisches Kapital,
um im iiberlokalen islamischen Feld in Deutschland Macht zu gewinnen, wihrend
ihre Machtposition im lokalen Feld gering ausgebildet ist. In der Altstadt-Moschee
dagegen sind Verteidiger*innen einer wissensbasierten, reflektierten Religiositit
sowohl mit dem Vorstand der Moschee als auch im islamischen Feld iiber Verbands-
strukturen und Netzwerke von muslimischen Aktivist*innen hinaus gut vernetzt.
Das Spannungsfeld zwischen Verteidiger*innen und Kritiker*innen ist innerhalb
der Altstadt-Moschee zum einen aufgrund der heterogenen Akteursstruktur in-
nerhalb der Moschee und der vielfiltigen Moglichkeiten durch Gruppen, Treffs und
Aktivititen das Moscheeleben mitzugestalten, nicht so verdichtet wie in der Yunus-
Emre-Moschee. Zum anderen sind die jeweiligen Fraktionen aber auch nicht klaren
Akteursgruppen wie Expert*innen, Nicht-Expert*innen, Vorstinden oder Abtei-
lungen zuzuordnen. Bis auf die interkulturelle Frauengemeinschaft, die sich durch
Wissenserwerb, vernunftbasierte Religiositit und karitative Tatigkeiten auszeich-
net, sind diese Haltungen quer durch alle religiosen Akteur*innen in der Moschee
zu finden. Das bedeutet, dass solche Spannungsfelder dort entspannt werden und
innerhalb des normativen Gefiiges von islamischem Wissen transportiert werden
koénnen, wo die Moscheestruktur unterschiedliche Akteur*innen und eine vielfil-
tige Angebotsstruktur zulisst, wo der Kampf um wahren Islam nicht auf wenige
Akteur*innen verdichtet ist und mit einer Degradierung von inkorporierten reli-
giosen Praktiken einher geht sowie wo das soziale und kulturelle Kapital der Ak-
teur*innen jeweils gewinnbringend und nicht gegeneinander eingesetzt werden.

5. Kontinuitat des islamischen Modernismus in Moscheen?

Sowohl die ausgefithrten Kimpfe um wahren Islam und die Suche nach einem au-
thentischen Islam als auch die Privilegierung bestimmter Methoden und Werte
finden ihre Vorldufer in den Reformbestrebungen in muslimischen Mehrheitsge-
sellschaften der spitosmanischen, kolonialen und postkolonialen Zeit, deren heu-
tige Erscheinungsformen dezidiert als Islamic Revivalism, de-kulturalisierter Islam
und/oder Kampf gegen Unwissenheit eingefasst werden kénnen. Da die Deutungs-

- &M 14.02.2026, 06:09:58.

367


https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

368

Moscheeleben in Deutschland

macht um wahren Islam und die Haltung zur islamischen Tradition mit all ihren
Implikationen das islamische Feld bestimmt, konnen diese Aushandlungsprozes-
se selbst in die islamische Tradition bzw. in die Tradition der Reform eingebettet

werden?¢

und stellen kein ginzlich neues Abwenden von der Tradition dar.

In der geistesgeschichtlichen Tradition der Unterscheidung zwischen Vormo-
derne und Moderne werden Werte wie das Primat der Vernunft, die Betonung der
Reflexion und Hinterfragung, die Bedeutung von Wissen, die Entscheidungsfihig-
keit des Individuums, bewusste Religiositit, die Eigenverantwortlichkeit und so-
mit die Subjektivierung des Einzelnen als moderne Werte und Normen betont, da
sie den einzelnen Menschen im Fokus haben. Wie ich dargelegt habe, identifizieren
muslimische Verteidiger*innen dieser Werte diese wiederum als genuin islamische
Werte, die sie im Koran wiederfinden und wenden sich somit koranisch legitimiert
gegen als unislamisch wahrgenommene Werte und Haltungen wie die unreflektier-
te Nachahmung, das sinnentleerte Ritual, das unverstandene Memorieren und die
unbedachte Gefolgschaft von Autorititen. Damit basieren die Kritiken im Feld auf
Traditionen »ranging from the revivalism of the eighteenth and nineteenth cen-
turies to the rationalizing and Salafi tendencies of the early twentieth century, as
well as liberal movements of the twentieth century onto the progressive Muslim
movement of the twenty-first century«, die nach dem Islamwissenschaftler Omid
Sar1 »under the broad parameter of Islamic modernism« diskutiert werden.>” Die
Kampfe im religiosen Feld in die Parameter des islamischen Modernismus und sei-
ner Kontinuititen einzubetten, bedeutet indes nicht, dass es durchweg kohirente
islamische Positionen unter den Akteur*innen gibe. Insbesondere unter Nicht-
Expert*innen aber auch unter Expert*innen sind Referenzen auf theologische Dif-
ferenzen teilweise verschwommen.>*®

Die islamische Reformtradition zeichnet sich dadurch aus, dass innovative Vor-
stellungen und Exegesen als schon immer in die religiosen Quellen eingeschrieben
angesehen werden bzw. schon immer in der islamischen Tradition existierten. Wie
an den Feldbeispielen zu fifra, Gottes Religion oder Religion der Vorfahren ersichtlich
wird, 16sen die jeweiligen Akteur*innen im Feld Termini aus ihren koranischen
Kontexten, aktualisieren diese nach den zeitgendssischen Bediirfnissen und be-
setzen sie dabei auch neu. Dies passiert, um islamische Antworten auf zeitgenos-
sische Fragen zu erhalten, die mit klassischen Sichtweisen der islamischen Traditi-
on nicht zu l6sen sind. AMIR-MoAzAMI/JoUILI hatten schon darauf verwiesen, dass
damit sowohl das religiose Wissen aktualisiert als auch die Autoritit autoritativer

356 AMIR-MOAZAMI/SALVATORE 2003: 57.

357 SAFI 2005: 6095-6096. SAFI bezeichnet sich selbst als progressiven Muslim.

358 Darauf verweist auch JAcoBseN fiir die von ihr untersuchten muslimischen Jugendorganisa-
tionen in Norwegen, die von JAcOBSEN innerhalb der Diskurse des Islamic Revivalism einge-
reiht werden. Vgl. JACOBSEN 2010: 66-67.

- &M 14.02.2026, 06:09:58.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

islamischer Quellen reproduziert werden.?* Diese Haltung macht das Individuum
zum Trager von religioser Expertise und Verantwortung, derweil sie gleichzeitig
zur Ausbildung von wissensgestiitzter Frommigkeit fithrt.*® Die Verortung der
kritisierten und befiirworteten Elemente gleichermafen in der islamischen Traditi-
on, wie ich sie an den Beispielen der Kritik an taglid und an den Beispielen Vernunft
und Wissen aufgezeigt habe, kann als Aktualisierung der Bestimmungen der isla-
mischen Tradition in den lokalen Moscheen betrachtet werden. Bei den Verteidi-
ger*innen einer vernunftbasierten und wissensgestiitzten Religiositit ist die Vor-
stellung hegemonial, dass allein der Gebrauch der Vernunft und Wissenserwerb
zur Hinwendung zur gottgewollten wahren Religion fithren, womit das Verstehen
des Korans privilegiert wird. Tradition dagegen fufle stets auf vermittelter Religion
und somit auf dem indirekten Zugang zu Gottes Buch. Vernunft und Tradition sind
die beiden Pole, mit denen diese Akteur*innen in den Moscheen erzieherisch ti-
tig werden. Denn nur Wissen (ergo Koranwissen) und Vernunft kénnten den Islam
richtig verstehen und leben helfen. Zugleich gibt es Stimmen im Feld, die entgegen
der Dominanz dieses unausgesprochenen Islamic Revivalisms die tradierte Religion
der Eltern als durchaus erhaltenswiirdig betrachten. Nach FADIL assoziieren diese
Akteur*innen mit der Religion der Eltern Aspekte wie Toleranz, Spiritualitit, Of-
fenheit und/oder Progressivitit: »In doing so, the parents’ Islam becomes not only
reimagined in liberal terms [...], but the very notion of religious authenticity and
what counts as >real Islam« seems to be at stake.«** Als Erbe der Tradition wird
die Religion der Eltern — bei FADILs Fokusgruppe wohlwollend, aber dennoch kri-
tisch, bei meiner markiert positiv und zustimmend - sich zueigen gemacht und
das komplette Zuriickweisen der Tradition, wie sie von Elterngenerationen her-
iibergekommen sei, abgelehnt, eben weil solch eine Haltung keinerlei positive Be-
ziehung zum islamischen Erbe zulisst.>**

Die Kontinuitit der Erneuerungsbewegungen in lokalen Moscheen zeigt sich
auch in der Privilegierung des Korans an sich. Dieser Diskursstrang hebt den Ko-
ran und seine Exegese derart in den Mittelpunkt der Betrachtungen und benach-
teiligt alle anderen Texte und Denkstrukturen, wie es in der Vormoderne nicht der
Fall war. Erst vor diesem Hintergrund erklirt sich, warum im Feld dem Koran als
Hauptquelle des Islams eine immanente Bedeutung zukommt: Islamisch legitimiert
bedeutet eben koranisch legitimiert. Diese Vorstellung erst lisst Fragen wie »Gibt es
[...] in der Religion?«, »Was ist die Stellung von [...] in der Religion?« als »Gibt es

359 Vgl. AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006: 630-636.
360 Vgl.JouiLl 2011: 50-51.

361 Vgl. FADIL 2015: 90.

362 Vgl. auch FADIL 2015: 87-90.

- &M 14.02.2026, 06:09:58.

369


https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

370

Moscheeleben in Deutschland

[..] im Koran?« oder »[...] kommt (auch) im Koran vor« verstehen.?®®> Die Annahme,
dass als religis gedachte Vorstellungen und Praktiken islamisch legitimiert sind,
bedeutet daher nicht, nur nach ihren Belegen in der islamischen Geschichte und
Tradition zu fahnden, sondern den Koran als die an erster Stelle kommende literale
Basis des Islams als Zeugen aufzurufen. Mit diesem Fokus auf den Korantext wird
der Koran zu einem Dokument, das die Quelle eines reinen, authentischen und
somit wahren Islams beherbergt und — durch die Hegemonialitit moderner Werte
— auch die als universell geltenden modernen Werte.*** Die Forderung, sich auf die
religiésen Quellen zuriickzubesinnen, fithrt somit zur Konzentration auf den Ko-
rantext als Uberwindung der Tradition, die fiir den Riickstand der muslimischen
Gesellschaften gegeniiber den westlichen Gesellschaften verantwortlich gemacht
wird. Zugleich hat dies zur Folge, dass jegliche ideologischen, politischen, wis-
senschaftlichen u.w. Richtungen in exegetischen Werken wiederzufinden sind.**
Wenn also Saida, Martina Asma, Stephanie Maryam, Jussuf, Mahmut, Kemal, Sem-
ra und andere Akteur*innen ganz dezidiert auf den Koran als ein Buch verweisen,
das man kognitiv verstehen miisse, bewegen sie sich innerhalb dieses Diskurs-
strangs. Dabei berufen sie sich direkt auf die klassische Epoche, ohne die Einfliisse
der modernistischen Bestrebungen in muslimischen Mehrheitsgesellschaften an-
zuerkennen, die genau dieser Renaissance des Korans den Weg geebnet hat. Die
Verleugnung der Entwicklungen in der Moderne bedeutet allerdings auch, dass
Verschiebungen im islamischen Wissen nicht Rechnung getragen wird und heuti-
ge Erkenntnisse schon immer als Teil des islamischen Wissens angesehen werden.

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass der Fokus auf den Koran als ein
kognitiv zu verstehendes Buch, die Vernunft als Motor der religiésen Erkenntnis,
die Hinterfragung tradierter Lehrmeinungen und der Fokus auf Wissen und
Wissenserwerb ungeachtet ihrer historisch identifizierbaren Grundlegungen
und Kontinuititen erst durch den Erneuerungsdiskurs in muslimischen Mehr-
heitsgesellschaften wieder in den Mittelpunkt islamischen Denkens gekommen
sind. Das heif’t, dass sich die Akteur*innen, egal ob Kritiker*innen der Tradition
oder Verteidiger*innen in eben diesem Diskurs befinden. Durch die Wirkkraft
des Erneuerungsdiskurses erscheinen die Methoden, Themen und die zugrun-
deliegenden Menschenbilder so, als ob es schon immer so gewesen sei. Andere
Verstindnisse erscheinen daher als dezidierte Fehlentwicklungen und falsche

363 »[..] dinde var mi?/[..] dinde yeri ne?«, »[...] Kur'an'da var mi?/Kur'an'da yeri var mi?«, »[...]
Kur'an'da (da) gegiyor.« Diese Fragen bzw. Aussagen kamen in fast allen Wissensformaten
auf.

364 Vgl. PAcACI 2008: 8. »[...] In der Moderne wurde der Koran in grofSem Mafd als ein Dokument
angesehen, das die reine Quelle des Islams und die als universal angenommenen moder-
nen Prinzipien umfasst. (»[..] Kur'an, cagdas donemde bilyiik oranda saf islam’in kaynagi ve
evrensel kabul edilen cagdas ilkeleri barindiran bir dokuman olarak gérilmistiir.«).

365 Vgl. PAGACI 2008: 9.

- &M 14.02.2026, 06:09:58.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

Interpretationen. Nur die Kritik an der Tradition schreibt sich in ein Narrativ ein,
demnach der Islam erst rezent seinen wahren Kern wiedergefunden habe. Doch
auch dann fiugen sich die Akteur*innen nicht in einen Erneuerungsdiskurs ein.
Erneuerung als Konzept wird deutlich abgelehnt. Das bedeutet, dass zwar der
Modernismus diesen Wandel hervorgebracht hat, aber die Akteur*innen diesen
habituell so inkorporiert haben, dass die Inhalte ihnen als althergebracht erschei-
nen. Der Anspruch auf immergiiltige Wahrheit verhindert somit die Sichtbarkeit
des evolutiven Charakters der islamischen Tradition und des islamischen Wissens.

- &M 14.02.2026, 06:09:58.

3N


https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- &M 14.02.2026, 06:09:58.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

