Al-Farabi und die Mu‘tazila

Ulrich Rudolph

I

Al-Farabi (gest. 339/950) war auf die islamischen Theologen nicht sonderlich gut
zu sprechen. Wenn er iiberhaupt von ihnen redete, geschah das meist in der Ab-
sicht, die Differenzen herauszustellen, die er zwischen ihren argumentativen Be-
mithungen und den intellektuellen Leistungen der Philosophen sah. Diese Unter-
schiede erschienen ihm in der Tat erheblich. Denn nach Farabi’s Meinung kénnen
lediglich die Philosophen fur sich in Anspruch nehmen, von sicheren Primissen
auszugehen und unwiderlegbare Schliisse zu ziehen. Nur ithnen gelingt es folglich,
eine apodiktische Wissenschaft zu entwickeln, die den Kriterien, die Aristoteles in
den Analytica posteriora formuliert hatte, standhilt. Die Theologen hingegen errei-
chen diesen Standard nicht. Thre Vertreter begniigen sich damit, allgemein aner-
kannte Meinungen aufzugreifen und diese Meinungen im Fiur und Wider des
Disputs zu verteidigen. Damit verfehlen sie die Ebene der demonstrativen Er-
kenntnis und miissen sich den Vorwurf gefallen lassen, mit den anfechtbaren Ar-
gumentationsstrategien der Dialektik und der Rhetorik zufrieden zu sein.

Dass Farabi so urteilte, ist bekannt. Sein Verdikt wurde in der Forschung
schon hiufig besprochen.! Dabei standen in der Regel die Konsequenzen im
Vordergrund, die es nach sich zog: zum einen das elitire Selbstverstindnis der
Philosophen; zum anderen die Tatsache, dass viele spitere Theologen bereit wa-
ren, auf die Kritik einzugehen und den Inhalt der Analytica priora und der Analy-
tica posteriora zu studieren, um ihre eigene Disziplin in den Rang einer apodikti-
schen Wissenschaft zu erheben.?

Kaum Beachtung fand dagegen die Frage, in welchem Kontext das Urteil
Farabi’s eigentlich entstand, d.h. welche Theologen oder theologischen Richtun-
gen er kannte, als er in dieser Weise tiber sie urteilte. Zu dieser Frage liegen uns
zwar ebenfalls einige Uberlegungen vor. Aber sie erheben nicht den Anspruch,
ein Gesamtbild zu entwerfen, sondern liefern eher wertvolle Einzelbeobachtun-
gen, die es sinnvoll erscheinen lassen, das Thema noch einmal im Zusammen-
hang zu erdrtern.

1 Vgl. z.B. Muhsin Mahdi, “Alfarabi on Philosophy and Religion”, Philosophical Forum 4 i
(1972), S. 5-25 bzw. die uberarbeitete Fassung dieses Artikels in Muhsin Mahdi, Alfarabi
and the Foundation of Islamic Political Philosophy, Chicago 2001, S. 208-28; Majid Fakhry, A-
Farabi, Founder of Islamic Neoplatonism. His Life, Works and Influence, Oxford 2002, S. 12-15
und 57-60.

2 Vgl. dazu jetzt die Beitrige von Gerhard Endress, Wilferd Madelung, Tony Street und Ul-
rich Rudolph in Logik und Theologie. Das Organon im arabischen und im lateinischen Mittelal-
ter, ed. Dominik Perler und Ulrich Rudolph, Leiden 2005.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 ULRICH RUDOLPH

11

Bei dem Versuch, Farabi’s theologischen Horizont nachzuzeichnen, kann man
zunichst festhalten, dass nur eine beschrinkte Zahl von moglichen Ankniip-
fungspunkten in Betracht gezogen werden miissen. Der Grund dafir liegt in sei-
ner Biographie: Farabi stammte zwar aus dem Osten der islamischen Welt und
lebte spiter in verschiedenen Stidten und Regionen (Bagdad, ab 330/942 in Sy-
rien sowie fiir kurze Zeit in Agypten). Trotzdem spricht vieles dafiir, dass wir in
unserem Zusammenhang nur auf die Situation in Bagdad eingehen miissen, weil
er hier seine Ausbildung erhielt und jahrzehntelang als Lehrer und Autor titig
blieb.? Auch in Bagdad sind uns nicht alle Einzelheiten der theologischen Dis-
kussion bekannt. Dennoch diirften die wichtigsten Optionen, mit denen er dort
im frithen 4./10. Jahrhundert in Kontakt kommen konnte, auf der Hand liegen.
Zu ihnen zihlten zweifelsohne die Mu‘taziliten, und zwar sowohl Vertreter der
Schule von Bagdad als auch Anhinger der Schule von Basra; ausserdem der
grope Block von kalam-Gegnern, unter denen sich die Hadit-Gelehrten und die
Hanbaliten in besonderer Weise hervortaten. Dartiber hinaus besteht die Mog-
lichkeit, dass Farabi schon mit den Thesen in Berithrung kam, die al-A$‘ari (gest.
324/935) gerade erst entwickelt hatte und die alsbald eine mafigebliche Rolle in
der Theologie spielen sollten.

All diese Optionen sind in der Forschung bereits zur Sprache gekommen. Da-
bei kann man drei Publikationen hervorheben, in denen jeweils ein bestimmter
Interpretationsansatz in den Vordergrund gertickt worden ist. Fritz Zimmermann
sammelte in seiner Studie Uber Farabi’s Bearbeitungen von De interpretatione
wichtiges Material; es fithrte ihn zu dem Ergebnis, dass Farabi’s Beschreibung der
islamischen Theologie zwei Lager umfasse, die Traditionalisten und jene, die sich
fur die rationale Spekulation aussprachen.* Einen anderen Akzent setzte Richard
Walzer. Er diskutierte unsere Frage im Rahmen seiner kommentierten Edition
und Ubersetzung der Mabads’ ar@ abl al-madina al-fadila. Dabei interessierte ihn
vor allem, ob sich in diesem Text Konvergenzen zwischen der Lehre Farabi’s und

Fir eine Analyse der biographischen Nachrichten, die uns zu Farabi vorliegen, vgl. Dimitri
Gutas, “Farabi 1. Biography”, Encyclopaedia Iranica, Bd. 9, S. 208-13. Daraus geht hervor,
dass wir tiber Farabi’s Lebensweg vor seiner Ankunft in Bagdad keinerlei gesicherte Infor-
mationen besitzen. Das gilt schon fiir die Frage nach seiner Herkunft; sie ldsst sich - ent-
gegen der weit verbreiteten Annahme, er miisse aus dem Distrikt Farab am mittleren Syr
Darya stammen - mit dem vorhandenen Quellenmaterial nicht entscheiden. Gleiches gilt
fir das Geburtsjahr, die ethnische Zugehorigkeit und die Muttersprache Farabi’s, tiber die
ebenfalls keine definitiven Aussagen moglich sind (S. 210-11). Die erste gesicherte Nach-
richt betrifft bereits seinen Aufenthalt in Bagdad; sie besagt, dass er dort bei Yuhanna b.
Haylan studierte. Wann das genau geschah, ist allerdings wieder unklar, denn wir wissen
zur zeitlichen Stellung Yuhanna’s nur, dass er wihrend der Regierungszeit des Kalifen al-
Mugtadir (295/908-320/932) starb.

EW. Zimmermann, Al-Farabi’s Commentary and Short Treatise on Aristotle’s De Interpreta-
tione, Oxford 1981 [2. Aufl. 1982], S. cxiv u.d.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-FARABI UND DIE MUTAZILA 61

den Vorstellungen der Mu‘tazila nachweisen lieBen.” Schlieflich legte Richard
Frank eine These zu unserem Thema vor, und zwar in einem Aufsatz, der die
Auffassungen der basrischen Mu‘tazila, Farabi’s und As‘ari’s iber das Verhiltnis
von Vernunft und geoffenbartem Gesetz vergleichend behandelte. Dort betonte
er, dass Farabi den kalim als eine partikulare, von einer vorgegebenen Offenba-
rung ausgehende und diese Offenbarung verteidigende Disziplin wahrgenom-
men habe. Daraus zog Frank den Schluss: “The historical model for al-Farabi’s
construction of the role and nature of kaldm is clearly the A$arite conception”.¢

Im folgenden sollen Farabi’s Aussagen uber die islamische Theologie noch
einmal zusammengestellt und nach ihrer Ausrichtung auf bestimmte Lehrmei-
nungen oder Schulen befragt werden. Dabei wird nicht jeder Satz, den er zum
kalam gedussert hat, Erwihnung finden. Aber das Ziel lautet doch, simtliche Stel-
len in seinem (Euvre zu beriicksichtigen, die fiir unsere Frage signifikant sind.
Die Anordnung der Textstellen erfolgt nicht thematisch, sondern nach den Wer-
ken, in denen sie sich befinden. Das hat zur Folge, dass gelegentlich sachlich zu-
sammengehorige Aussagen disparat prisentiert werden. Andererseits lasst sich
nur durch diese Form der Darstellung gewihrleisten, dass jedes Testimonium in
dem Kontext, in den es von Farabi platziert wurde, zur Sprache kommt.

117
1bs@ al- “uliom

Um einen ersten Uberblick zu gewinnen, ist es sinnvoll, mit den Ausserungen im
Ihsa@’ al- ‘uliim’ (Die Aufziblung der Wissenschaften) zu beginnen. Sie fanden bereits
seit lingerem die Aufmerksamkeit der Forschung,® was damit zu tun haben dirf-
te, dass sie nicht nur wichtige sachliche Informationen enthalten, sondern auch
eine Reihe von kritischen Bemerkungen, die ebenso pointiert wie amiisant for-
muliert sind. Informativ ist vor allem der erste Teil. Hier geht es Farabi darum,
die Theologie von anderen Wissenschaften abzugrenzen und in ihrer Eigenheit
zu charakterisieren. In diesem Sinn erklirt er:

Die Disziplin des kalam ist eine Fertigkeit (malaka), aufgrund derer die Menschen im-
stande sind, die Lehrmeinungen (@r@) und die Handlungsvorschriften (afal mabdida),
die ein Religionsstifter (wadi al-milla) verkiindet hat, zu verteidigen, und simtliche Ein-

Al-Farabi on the Perfect State. Revised Text with Introduction, Translation, and Commentary
by Richard Walzer, Oxford 1985 [2. Aufl. 1998], vgl. den Index s.n. Mu‘tazila.

Richard M. Frank, “Reason and Revealed Law. A Sample of Parallels and Divergences in
kaldm and falsafa” in Recherches d’islamologie. Recueil d’articles offert a Georges C. Anawalti et
Louis Gardet par leurs collégues et amis, Lowen 1977, S. 123-38, hier 137.

7 Ibs@ al-uliim, ed. ‘Utman Amin, Kairo 1931 [3. Aufl. 1968], S. 131-38.

Vgl. schon Louis Gardet und M.-M. Anawati, Introduction a la théologic musulmane. Essai de
théologie comparée, Paris 1948 [3. Aufl. 1981], S. 104-5; auch Zimmermann, Commentary, S.
CXiv-v.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 ULRICH RUDOLPH

winde, die dagegen erhoben werden, zu widerlegen. Diese Disziplin gliedert sich ebenso
(wie die Rechtswissenschaft) in zwei Teile: ein Teil behandelt die Lehrmeinungen, der
andere die Handlungen.’

Der kalam wird also in die Nihe des figh geriickt, denn beide gehen von den
Aussagen aus, die Mohammed (bzw. in einer anderen Religionsgemeinschaft ein
anderer Prophet) verkiindete.!® Das unterscheidet sie grundsatzlich von der Phi-
losophie, die allein rational begriindete Primissen zuldsst und deswegen eine
Wissenschaft mit universalem Anspruch ist. Gleichwohl méchte Farabi die Paral-
lele zwischen kalam und figh nicht zu eng ziehen. Denn er sieht neben der Nihe
zwischen diesen Disziplinen auch eine wichtige Differenz. Sie betrifft die Form,
man konnte auch sagen: die Kreativitit, mit der ihre Vertreter mit der Verkiindi-
gung des Propheten umgehen. Die Rechtsgelehrten betrachten die Aussagen des
geoffenbarten Textes niamlich als Grundlagen (usil), aus denen sie weitere, sich
notwendig ergebende Konsequenzen schlieffen kénnen. Die Theologen dagegen
beschrinken sich vollig darauf, die Offenbarung zu verteidigen, ohne irgendwel-
che Folgerungen aus ihr zu ziehen.!!

Schon diese allgemeine Charakterisierung klingt fiir die Vertreter des kalam
nicht gerade erbaulich. Farabi bescheinigt ihnen, dass ihre Disziplin lediglich ei-
ne marginale Funktion habe; sie soll nichts zur Erhellung der verkiindeten Glau-
bensinhalte beitragen, sondern nur deren Bestand gegen die Attacken Anders-
denkender bewahren. Selbst dieses Ziel erscheint allerdings bald in Gefahr. Denn
in den Passagen, die nun folgen, geht Farabi noch einen Schritt weiter. Jetzt er-
kldrt er ndmlich, dass viele Theologen ihrer ohnehin bescheidenen Aufgabe nicht
stringent, sondern auf eine intellektuell wie moralisch zweifelhafte Weise nach-
kimen. Um das zu illustrieren, unterscheidet er funf Gruppen von mutakallimin,
denen jeweils ein bestimmtes Fehlverhalten zugeordnet wird:

a) Eine von ihnen!? verteidigt den Glaubensinhalt, indem sie behauptet, dass
die Wahrheit der Religion jedes rationale Verstindnis des Menschen iibersteige.
Um tberhaupt eine tiefere Einsicht zu gewinnen, sei der Mensch deswegen auf
eine gottliche Offenbarung (wahy ilahi) angewiesen. Sie enthalte Wahrheiten, die
unser Verstand nicht erfasse, ja mehr noch: die er ablehne und als abstoflend be-
urteile. Denn unser Verstindnis entspreche nun einmal dem eines Kindes, das
viele Dinge abscheulich finde, die in Wirklichkeit notwendig (wagib) seien. Des-
wegen gebe es nur einen Weg: Wir miussten auf den Propheten vertrauen, den
Gott zu uns gesandt habe. Denn er sei wahrhaftig, wie zahlreiche Wunder und
Zeugnisse bestitigten. Also bringe er uns auch die Wahrheit, nach deren Verkiin-
dung fiir unseren Verstand und fiir unser Nachdenken nichts mehr zu tun bleibe

9 Ips@, S. 131:10-14.

Ausserdem verweist Farabi darauf, dass beide Disziplinen in der Regel von denselben Per-
sonen gelehrt werden (Ipsa’, S. 132:4-6).

1 fpsa, S. 132:1-4.

12 psa, S. 132:7-135:6.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-FARABI UND DIE MUTAZILA 63

(fa-laisa yanbagi an yabqa ba‘da dalika fi Fasya’s llati yaqialuba magalun li-I-uqil wa-la
t@’ammulun wa-la rawiyyatun wa-la nazarun).3

b) Die Theologen der zweiten Gruppe!4 gehen ebenfalls von der Offenbarung
aus, bleiben aber nicht bei deren schlichter Akzeptanz stehen. Sie konfrontieren
vielmehr das Gehorte mit den profanen Kenntnissen des Menschen, das heisst
(in Farabi's Diktion) mit allen Primissen, die sinnlich erfassbar (mapsisat), allge-
mein anerkannt (mashirat) oder intelligibel (ma‘qilar) sind. Stimmen die ver-
schiedenen Vorgaben iiberein, so ist der Fall einfach. Dann werden die religiosen
Lehren mit Argumenten, die den anderen Bereichen entnommen sind, vertei-
digt. Zeigt sich hingegen ein Konflikt, so kommt ein Prozess in Gang, der unter
Umstinden mehrere Stadien durchliuft: Zuerst versucht die Gruppe, das Pro-
blem zu l6sen, indem sie die Offenbarung metaphorisch auslegt — und sei es auf
abwegige Weise (wa-law ta’wilan ba‘idan).> Gelingt das nicht, wird der umgekehr-
te Weg eingeschlagen. Jetzt werden die mabsisat, die mashirat und die ma‘qalat
kritisch durchleuchtet und ihrerseits, soweit moglich, der Offenbarung angepasst.
Sollten dabei Widerspriiche zwischen den mabsisat und den mashirat auftreten,
schldgt man einen eklektischen Weg ein: Man erkldrt all jene Primissen fiir rich-
tig, die sich mit der Religion vereinbaren lassen, und schiebt die anderen schlicht
beiseite. Aber selbst dieses willkiirliche Verfahren fithrt nicht immer zum Erfolg.
Denn manchmal lassen sich mapsisat, mashiarat und ma‘qalat einfach nicht mit
den Vorstellungen der Religion verséhnen. In solchen Fillen verkiinden die be-
schriebenen Theologen schliefllich, die Offenbarung sei immer wahr, denn sie
stamme bekanntlich von einem wahrhaften Propheten. Und Farabi hilt resi-
gniert fest, dass sich diese Gruppe nur graduell von der ersten unterscheide, weil
sie fur einen Teil der Religion dasselbe behaupte, was von der ersten fiir die gan-
ze Religion behauptet worden sei (wa-yaqilu ha’ul@’i fi hada l-guz’i mina Fmillati
ma qalabi uld’ika l-awwalina fi gamiiha).'o

c) Die Vertreter der dritten Gruppe!” zeichnen sich dadurch aus, dass sie in
Fillen, in denen sie ihr Dogma nicht verteidigen konnen, zu einem argumentum
ad hominem Zuflucht nehmen. Sie lenken dann von ihrer eigenen Schwiche ab,
indem sie bei ihren Gegnern dhnlich unhaltbare Lehren ausfindig machen und
diese den Andersdenkenden mit Nachdruck vorwerfen.

d) Die vierte Gruppe!® ist noch rabiater. Sie droht, sobald ihr die Argumente
ausgehen, mit anderen Mitteln. Daraufhin gibt der Gegner schon aus Angst vor
eventuellen Sanktionen seine Opposition auf.

13 psa, S. 135:4-5.
14 1ps@, S. 135:7-136:10.
15 Ipsa, S. 135:13.
16 1psa, S. 136:89.
17 Ihs@, S. 136:11-137:2.
18 Ipsa, S. 137:3-8.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 ULRICH RUDOLPH

e) Gruppe funf!® ist schliefflich vollends gewissenlos. Ihre Mitglieder sind von
der eigenen Religion dermafien iiberzeugt, dass sie glauben, deren Lehren mit al-
len Mitteln durchsetzen zu diirfen. Fiir sie sind Andersgliubige entweder Feinde
(‘aduww) — dann darf man sie mit Liige, Betrug und Sophisterei bekimpfen. Oder
aber es sind Ignoranten — dann ist es erlaubt, sie mit eben diesen Methoden zu
bekehren.

Soweit die Schilderung Farabi’s. Sie ist gewiss malizids, und es besteht gar kein
Zweifel daran, dass sie eher mit dem Sinn fur dramaturgische Effekte konzipiert
wurde als mit dem Willen, uns tiber die Theologie des frithen 4./10. Jahrhunderts
zu informieren. Aber dieser Eindruck enthebt uns nicht der Frage, ob im Text
nicht doch einzelne Hinweise auf theologische Richtungen, mit denen Farabi tat-
sichlich zu tun hatte, zu finden sind. Will man das feststellen, diirfte es angezeigt
sein, nicht pauschal zu urteilen, sondern innerhalb der umfangreichen Darstel-
lung zu unterscheiden. Die letzten drei Abschnitte (Gruppen drei bis fiinf) erwek-
ken nicht den Eindruck, als wiirden bestimmte Schulen mit einer bestimmten
Doktrin angesprochen. Was Farabi hier markiert, sind eher Fehlverhalten, die er
den Theologen (vielleicht auch den Religionsgelehrten) insgesamt vorwirft. Ab-
schnitt c) besagt, dass sie von ihren eigenen Schwichen ablenken, indem sie ver-
suchen, ihre Gegner blof8zustellen. Aus Abschnitt d) geht hervor, dass sie mit den
Michtigen anbindeln und Drohungen einsetzen, aus Abschnitt e), dass sie beim
Umgang mit Andersdenkenden weder vor Liigen noch vor Betrug zuriickschrek-
ken. All das miindet letztlich in einen grundsitzlichen Vorwurf. Er lautet, dass es
vielen Theologen nicht wirklich um die Ermittlung der Wahrheit gehe; ihr ober-
stes Ziel bestehe vielmehr darin, sich in der Auseinandersetzung mit ihren Oppo-
nenten durchzusetzen.

Anders diirfte der Fall bei den ersten beiden Abschnitten liegen. Dort ist die
Beschreibung nicht nur ausftihrlicher. Sie ist auch spezifischer und legt es nahe,
dass die Ausserungen einen engeren Bezug zur historischen Realitit haben. Wie
dieser Bezug aussieht, ist bei Abschnitt a) allerdings schwer einzuschitzen. Denn
hier gibt es zwei Moglichkeiten, die vorliegenden Aussagen zu deuten. Entweder
geht man davon aus, dass sich Farabi’s Kenntnisse auf die Situation in Bagdad be-
schrinkten. Dann liegt es nahe, hinter den Religionsgelehrten, die hier portritiert
werden, traditionalistische Kreise und insbesondere die Hanbaliten zu vermu-
ten.?0 Oder man erweitert die Perspektive und bezieht die theologische Situation
im Osten Irans (also in Farabi’s mutmafllichem Herkunftsgebiet) mit ein. Dann

19 Ihsa’, S. 137:9-138:5; mit diesem Abschnitt endet zugleich das ganze Werk.

20 Dafiir sprechen - neben der Tatsache, dass die beschriebene Doktrin zu ihnen passt — vor
allem zwei Griinde: Farabi’s Hinweis, dass diese Gruppe rechtlich argumentiert, indem sie
die religiosen Pflichten (wagib) ins Spiel bringt; und die Tatsache, dass sich Farabi in einem
anderen Werk nachweislich mit den theologischen Ansichten der Traditionalisten ausein-
andergesetzt hat (vgl. dazu unten die Ausfihrungen zum Sarp al-lbara).

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-FARABI UND DIE MUTAZILA 65

wird eine Hypothese moglich, die Josef van Ess vor Jahren entwickelte?! und spa-
ter noch einmal zur Diskussion stellte.2? Sie besagt, dass Farabi an dieser Stelle an
Ibn ar-Rewandi gedacht haben konnte.

Mit den Quellen, iiber die wir zur Zeit verfiigen, ldsst sich die Frage wohl nicht
endgultig entscheiden. Aber das ist in unserem Zusammenhang auch nicht notig,
da fur unsere Fragestellung ohnehin die nichste Textpassage, also Abschnitt b),
ergiebiger ist. Hier schildert Farabi eine Gruppe, die sich darum bemtht, die
Vorgaben der Offenbarung mit den Anspriichen der Sinneswahrnehmung und
des Verstandes zu verbinden. Das diirfte uns nidher an unser eigentliches Thema
heranfithren, denn es spricht vieles dafiir, dass hier, wenn auch auf ironische
Weise, die Hauptvertreter der Mu‘tazila angesprochen sind. Um das zu postulie-
ren, muss man natiirlich den Spott und die karikaturenhaften Ubertreibungen,
die in diesen Zeilen zum Ausdruck kommen, ausblenden. Dann ergibt sich eine
Argumentationslinie, die in ihrer Abfolge gar nicht so willkiirlich ist. Zunichst
hilt Farabi fest, dass die beschriebenen Theologen von der Botschaft, die ihr Re-
ligionsstifter verkiindet hat, ausgehen. Damit wird noch nichts Spezifisches tiber
die Mu‘tazila ausgesagt; ein Mu‘tazilit hitte es vielleicht sogar abgelehnt, gerade
mit diesem Argument, das man eher als ein Charakteristikum anderer Schulen
ansehen konnte, eingefithrt zu werden. Doch aus Farabi’s Perspektive ist dieser
eroffnende Satz durchaus verstindlich. Nach seiner Ansicht gehen niamlich nicht
nur bestimmte Schulen, sondern alle Theologen von der Primisse aus, dass die
Wahrheit — unabhingig von moglichen anderen Erkenntnisquellen — im geof-
fenbarten Text authentisch und vollstindig greifbar sei.?? Anschlieend iussert

21 Josef van Ess, “Al-Farabi and Ibn al-Réwandi”, Hamdard Islamicus 3 iv (1980), S. 3-15.

22 Josef van Ess, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jabrbundert Hidschra. Eine Geschichte des re-
ligiosen Denkens im frithen Islam 1-6, Berlin 1991-97, hier: Bd. 4, S. 322. Wie van Ess selbst
angibt, ruht die Hypothese allerdings auf Primissen, die schwer zu belegen sind. Denn
wenn man annimmt, Farabi beschreibe an dieser Stelle eine Lehre Ibn ar-Réwandi’s, setzt
man voraus, (a) dass er diese Lehre in Ostiran kennen lernte und (b) dass er die Tatsache
ignorierte, dass man Ibn ar-Réwandi in Bagdad vollig anders wahrnahm. Hinzu kommen
weitere Fragen, die sich in diesem Zusammenhang stellen. Farabi spricht eigentlich von ei-
ner Gruppe, nicht von einem einzelnen Gelehrten. Auflerdem schliefit er die Darstellung
mit der Bemerkung ab, nach Ansicht dieser Gruppe bleibe nach der Verkiindung der Of-
fenbarung fir unseren Verstand und fiir unser Nachdenken nichts mehr zu tun. Das passt
schlecht zu dem, was wir iiber Ibn ar-Réwandi wissen. Er interessierte sich fiir den rationa-
len Disput, denn er schrieb ein K. Adab al-gadal. Vermutlich hat Farabi diesem Werk sogar
eine Widerlegung gewidmet (dazu van Ess, Theologie und Gesellschaft, Bd. 4, S. 306-8 und
Bd. 6, S. 441; vgl. auch Sarah Stroumsa, “Ibn al-Rawandi’s s#’ adab al-mujadala. The Role
of Bad Manners in Medieval Disputations”, in The Majlis. Interreligious Encounters in Medie-
val Islam, ed. Hava Lazarus-Yafeh [et al.], Wiesbaden 1999, S. 66-83).

Damit entfillt das Argument, mit dem Richard Frank begriindete, dass die as‘aritische Leh-
re das Modell fiir Farabi’s Beschreibung des kalam gewesen sein miisse (“Reason”, S. 133-
37, insbesondere 137; vgl. oben Anm. 6). Es basierte auf der Annahme, dass nur As‘ari’s
Theologie die Bedingungen, die Farabi als charakteristisch fiir den kalim genannt hat, voll-
stindig erfuillt (Primat der Offenbarung; der Verstand wird nur benutzt, um die Vorgaben
der Offenbarung zu verteidigen). — Das ist an sich richtig, zumindest aus unserer heutigen,

23

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 ULRICH RUDOLPH

Farabi Uberlegungen, die bereits spezifischer sind. Jetzt heisst es, diese Theolo-
gen fihrten drei externe Kriterien ein (mabsisat, mashiarat und ma‘qalat), um die
Aussagen der Offenbarung mit ihnen zu konfrontieren. Das entspricht ziemlich
genau den drei Erkenntniswegen (Sinneswahrnehmung; gesicherte Uberlieferung
nicht nur religiésen, sondern auch profanen Wissens; Tatigkeit des Verstandes),
die von der Mu‘tazila als Grundlage der theologischen Argumentation etabliert
worden sind. Auch hier kdnnte man wieder einwenden, dass damit nichts Cha-
rakteristisches ausgesagt sei; denn andere Schulen haben diese Dreiteilung von
den Mu‘taziliten Ubernommen. Aber an dieser Stelle ist entscheidend, wie die
beschriebenen Theologen das Instrumentarium der externen Kiriterien einsetzen
und in Relation zum geoffenbarten Text bringen. In diesen Punkten wird Farabi
dann doch sehr deutlich. Er betont nimlich mit Nachdruck, dass die zweite
Gruppe im Falle eines Konflikts zwischen den verschiedenen Erkenntnisquellen
die Offenbarung allegorisch auslegt — “und sei es auf abwegige Weise”. Diese
Aussage lisst sich eigentlich nur der Mu‘tazila zuordnen. Denn sie war bekannt
dafiir, dass sie die einschligigen Stellen im Koran (z.B. iiber Gottes “Hand” oder
Gottes “Thron”) nicht wortlich auffasste, sondern im tbertragenen Sinn auslegte.
Im Gegensatz dazu waren alle anderen Richtungen, die in unserem Zusammen-
hang in Betracht kommen (Traditionalisten, As‘ari), davon iiberzeugt, dass eine
solche Form der Exegese nicht zulissig sei.?* Man kann deswegen davon ausge-
hen, dass Farabi’s Beschreibung der zweiten Gruppe nicht einfach eine literari-
sche Fingeribung darstellt. Er durfte, als er dieses Portrit entwarf, an die
Mu‘tazila gedacht haben.?> Somit kénnen wir zum Abschluss unserer Betrach-
tungen uber den Ihsa’ al-‘ulim festhalten, dass in diesem Text mit einiger Wahr-
scheinlichkeit auf zwei Richtungen - die Traditionalisten/Hanbaliten (oder gege-
benenfalls Ibn ar-Réwandi) und die Mu‘taziliten — angespielt wird.

die verschiedenen Schulen vergleichenden Perspektive. Aber es wird dem Ansatzpunkt,
von dem Farabi ausgegangen ist, nicht gerecht. Aus seiner Sicht respektiert jeder Theologe
den Primat der Offenbarung. Denn die Theologie setzt ja erst ein, nachdem die Offenba-
rung erfolgt ist (im Gegensatz zur Philosophie). Insofern kann es aus Farabi’s Perspektive
keine theologische Reflexion ohne die vorherige Akzeptanz des Geoffenbarten geben.

24 Dazu Daniel Gimaret, La doctrine d’al-Ash‘ari, Paris 1990, S. 323-28.

25 Diesem Fazit stellen sich auch die weiteren Ausfithrungen in Abschnitt b) nicht entgegen.
Wie wir gesehen haben, betont Farabi dort, dass die beschriebenen Theologen nur einen
Teil ihrer Probleme mit der allegorischen Auslegung 16sen konnten und deswegen in ein-
zelnen Bereichen der Religion doch auf die rational nicht ableitbaren Aussagen der Offen-
barung vertrauen miissten. — Diese Beschreibung lisst sich ebenfalls auf die Mu‘tazila an-
wenden. Das gilt vor allem, wenn man ihre Uberlegungen zur Ethik in Betracht zieht (vgl.
dazu Frank, “Reason”, S. 124-29). Dort werden - ganz im Sinne der Schilderung Farabi’s -
zwei Ebenen der Verpflichtung unterschieden: 1) Eine beruht darauf, dass jeder von uns
mit seinem Verstand die universalen moralischen Prinzipien erkennen kann; deswegen un-
terliegen alle Menschen nach Ansicht der Mu‘tazila einer rational begriindeten Verpflich-
tung (taklif ‘aqli). 2) Die zweite Ebene betrifft die Einzelfille, die unser Verstand nicht mo-
ralisch qualifizieren kann (z.B. kultische Vorschriften). Um hier zu wissen, was Gott von
uns erwartet, miissen wir seine Botschaft kennen. Daraus folgt, dass es auch eine Verpflich-
tung, die aus der Offenbarung begriindet ist, gibt (¢akizf sam).

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-FARABI UND DIE MUTAZILA 67
Kitab al-Huraf

Das Kitab al-Hurif (Das Buch der Partikeln) behandelt ebenfalls die Wissenschaf-
ten, allerdings aus einer anderen Perspektive. Wihrend Farabi im /hsa@’ darauf
zielte, die verschiedenen Disziplinen zu beschreiben und zu klassifizieren, stellt
er hier nimlich die prinzipielle Frage, aus welchem Grund sie @iberhaupt ent-
standen seien. Die Antwort darauf ist seine berithmte Theorie tiber die Entwick-
lung des menschlichen Denkens. Sie besagt, dass sich das Sprach- und Reflexi-
onsvermogen der Menschen (bzw. der Menschheit) im Laufe der Zeit immer
mehr ausdifferenziert habe, wodurch zunichst ein komplexer Wortschatz und
dann nacheinander Poetik, Rhetorik, Grammatik, Mathematik und Physik, Dia-
lektik und Sophistik, apodiktische Philosophie und schliefilich die Religion (als
deren Nachahmung) entstanden seien.?® Im Zuge dieser Darstellung kommt
Farabi auch auf die Theologie zu sprechen. Dabei bestitigt er einerseits die Aus-
sage des Ihsa’, dass die mutakallimin — gemeinsam mit den Rechtsgelehrten - im
Dienste der Religion stiinden,?’” erwihnt aber auch eine Reihe von Aspekten, die
weit Uiber diese Feststellung hinausgehen. All das ist jedoch fir unsere Fragestel-
lung ohne wirkliche Relevanz. Denn im Kitab al-Hurif ist nie von bestimmten
Gruppen oder Schulen, sondern immer nur von der Theologie als ganzer die Re-
de. Insofern hilft uns die ausfihrliche Darstellung auch nicht bei dem Versuch,
einzelne Richtungen, die Farabi gekannt haben konnte, zu identifizieren.

Was hingegen von Interesse ist, sind zwei kurze Passagen, in denen Farabi die
Grunde fir seine Distanz zum kalam angibt. Sie bestitigen noch einmal, dass
sein Misstrauen gegentiber den Theologen auf zwei prinzipiellen Bedenken be-
ruht. Eines betrifft ihren methodischen Ansatz: Sie gehen von falschen Primis-
sen aus oder, besser gesagt, von Primissen, die von ihnen falsch eingeschitzt
werden. Das hat damit zu tun, dass den Theologen - jedenfalls laut Farabi — der
Charakter der geoffenbarten Schriften wie tiberhaupt der Religion nicht wirklich
klar ist. Die Religion (m:lla) stellt nimlich die Wahrheit in Vorstellungen (payalar)
und Gleichnissen (mitalar) dar. Also mussen die heiligen Schriften auch in die-
sem Sinne verstanden werden. Aber genau hier beginnt das Problem der Theolo-
gen. Denn sie halten die Aussagen, die symbolisch oder als Gleichnisse gedacht
sind, bereits fir die eigentliche, (demonstrativ) gesicherte Wahrheit (al-haqq al-
yaqin) und meinen folglich, sie als solche verteidigen und rechtfertigen (tashih) zu
miissen.?

26 Kitab al-Huraf, ed. Muhsin Mahdi, Beirut 1970 [3. Aufl. 2004], S. 134-52 (= Kap. 114-144).
27 Das ist die Grundaussage von Kap. 145 (S. 152-53), in dem die Entstehung von figh und
kalam beschrieben werden.

Kitab al-Hurif, S. 131:12-14. Dieses Problem kann sich noch verschirfen, wenn in einer
spiteren Religionsgemeinschaft (umma) die Gesetze einer fritheren Religionsgemeinschaft
nachgeahmt werden. Dann sind die religidsen Symbole doppelt vermittelt, werden aber
von den Theologen der spiteren umma wiederum als demonstrative Wahrheit missverstan-
den (S. 131:15-132:4). - Solche Feststellungen diirften der Grund dafiir sein, warum Farabi

28

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 ULRICH RUDOLPH

Zu dieser methodischen Schwierigkeit gesellt sich eine zweite. Sie betrifft den
personlichen Umgang miteinander. Dazu erklart Farabi sehr niichtern, dass die
religiosen Gelehrten trotz der offenkundigen Nihe ihres Gegenstandes zur Philo-
sophie hiufig erbitterte Gegner der Philosophen seien. Diese Erfahrung wird im
Kitab al-Hurif ausfithrlich beschrieben. Dabei fallen deutliche Worte, etwa, wenn
davon die Rede ist, dass die Philosophen zurtickgewiesen wiirden (mutarrabiin)
und manchmal groflen Schaden (madarra ‘azima) erleiden miissten.?’ Es scheint
demnach, als habe Farabi Feindseligkeiten erlebt. Sein Tonfall ldsst sogar vermu-
ten, dass er sie fur unausweichlich hielt. So konnte man zumindest den Satz ver-
stehen, mit dem er seine Betrachtungen iiber die Theologie im Kitab al-Hurif ab-

schliefdt:

Es ist offensichtlich, dass in jeder Religion (milla), die gegen die Philosophie eingestellt
ist (mu‘anida), die Theologie genauso gegen die Philosophie und die Theologen genauso
gegen die Philosophen opponieren, wie es die Religion selbst tut.30

Mabady ara abl al-madina al-fadila

Solche Aussagen sind in den Mabady ara’ abl al-madina al-fadila (Die Prinzipien
der Ansichten der Biirger eines vorziiglichen Gemeinwesens) nicht zu finden. Uber-
haupt ist dieses Werk frei von jeder Polemik, da Farabi in ihm seine eigene Posi-
tion zu verschiedenen grundlegenden Fragen darstellt. Was er dabei erklart, steht
durchaus in Beziehung zur Theologie. Dieser Bezug ist sogar konstitutiv fiir den
Text, wie ich demnichst in einem anderen Zusammenhang zeigen mochte. Inso-
fern sind die Mabady’ ein wichtiges Dokument, um Farabi’s Auseinandersetzung
mit dem kalam als Gesamtphinomen zu verstehen. Fiir das Thema, das uns hier
beschiftigt, gilt das jedoch nicht, denn sie erwdhnen nirgends eine bestimmte,
klar deklarierte theologische Richtung. Deswegen kann man in diesem Zusam-
menhang festhalten, dass die Schrift trotz ihrer grundsitzlichen Affinitit zur
Theologie fiir die Frage, welche Kenntnisse er von der Mu‘tazila hatte, letztlich
ohne Relevanz ist.

den Religionsgelehrten insgesamt ein bescheidenes intellektuelles Niveau attestiert. Das
wird besonders deutlich in Kap. 113 (S. 133:14-134:15), in dem die herausgehobene Stel-
lung der Gelehrten (pawdiss) im Vergleich zu den gemeinen Leuten (‘awamm) diskutiert
wird. Dort heifit es, alle Gelehrten gehorten zu den pawass, aber innerhalb ihres Standes
miisse man vier Ringe unterscheiden: 1) die Philosophen, die als einzige ohne Einschrin-
kung pawass genannt werden konnten; 2) die Dialektiker und die Sophisten (mit denen
hier die Denker vor Aristoteles gemeint sind); 3) die Gesetzgeber (widi‘i n-nawamis); 4) die
Theologen und die Rechtsgelehrten (die somit als letzte Gruppe vor den ‘@wdamm genannt
werden).

29 Kitab al-Hurif, S. 155:1-18 (= Kap. 149), hier besonders S. 155:10-14; zu dieser sowie zu
der in der folgenden Anmerkung genannten Textstelle vgl. Zimmermann, Commentary,
S. cxiv-v, n. 1.

30 Kitab al-Huraf, S. 157:1-3 (= Kap. 153).

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-FARABI UND DIE MUTAZILA 69

Um das an einem Beispiel kurz zu zeigen: Im ersten Teil des Werkes erortert
Farabi die Existenz und die Eigenschaften Gottes (d.h. der ,Ersten Ursache®).
Dabei erklirt er in einem Abschnitt, Gott sei gerecht (‘adl), weil er die Giiter aus-
gewogen an alle, die er hervorbringe, verteile.3! Und wenig spiter werden die
gottlichen Namen diskutiert mit dem Ergebnis, dass man zwei Klassen von Na-
men unterscheiden miisse: jene, die Gottes vollkommenes Wesen beschreiben
(“seiend”, “einer”, “lebend”), und jene, die seine Relationen zu anderen Seienden
kennzeichnen (“grofiziigig”, “gerecht”).32 An solchen Stellen konnte man jeweils
an eine Auseinandersetzung mit der Mu‘tazila denken. Das vermutete auch Ri-
chard Walzer, der in seinem Kommentar zu diesen Passagen wiederholt auf einen
moglichen Zusammenhang mit dem mu‘tazilitischen kalam einging.33 Sein Be-
fund ist aber immer negativ. Denn anders als bei Kindi (gest. nach 256/870), dem
Walzer eine Affinitit zur Mu‘tazila unterstellte,3* meinte er bei den Mabads’, dass
bestenfalls dhnliche Begriffe, aber niemals die gleiche Intention oder das gleiche
Konzept vorligen.?> Damit bestitigt sich, dass Farabi in seinen Ausfithrungen
sehr wohl Fragen mit einem theologischen Hintergrund aufgreift, sie aber nicht
in Beziehung zur dogmatischen Position einer bestimmten Schule setzt.

Risala fi Faql

Etwas anders liegt der Fall beim nichsten Text, der Risala fi aql (Epistel iiber den
Intellekr). Sie enthilt zwei Passagen, die sich ausdriicklich mit einer theologischen
These befassen. Aber das geschieht nur, um deutlich zu machen, dass diese These
fehlerhaft und fiir einen Philosophen inakzeptabel sei.

Der Anlass fur die Kritik ist diesmal eine begriffliche Kliarung. Wie Farabi zu
Beginn der Risala angibt, mochte er die verschiedenen Bedeutungen herausarbei-
ten, in denen das Wort ‘aq/ (Denken, Verstand, Intellekt ...) im Arabischen ge-
braucht wird. Der Fluchtpunkt dieser Uberlegung ist natiirlich die Philosophie.
Dort wird das Wort gleich in mehreren Zusammenhingen als Schliisselbegriff
verwendet (Logik, Ethik, Psychologie, Metaphysik).3¢ Deswegen dient der Grof3-
teil der Risala auch dem Zweck, die verschiedenen Bedeutungen, die ihm in die-

3V Mabads® ar@ abl al-madina alfadila, ed. Richard Walzer in Al-Farabi on the Perfect State, Kap.
[2.2,S.94-96.

32 Mabads’, Kap. 12.4-5, S. 96-100.

33 Walzer, ALFarabi on the Perfect State, S. 360-62.

3% Vgl. z.B. seinen Beitrag iiber Kindi in “L’éveil de la philosophie islamique”, Revue des études
islamiques 38 1 & ii (1970), S. 7-42 und 207-42, hier: 210-14.

35 Vgl. z.B. Walzer, Al-Farabi on the Perfect State, S. 362 zur Frage der gottlichen Na-

men/Attribute: “This division is different from the Mu‘tazilite distinction ... Al-Farabi’s

problem is not the same”.

Farabi markiert diese Gebiete, indem er jeweils die zugehorige Schrift aus dem Corpus Ari-

stotelicum angibt (Anabytica posteriora, Nikomachische Ethik, De anima, Metaphysik); vgl.

Risala fi aql, ed. Maurice Bouyges, Beirut 1938 [2. Aufl. 1983], S. 2 ult.-3:3.

36

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 ULRICH RUDOLPH

sen Teildisziplinen zukommen, herauszuarbeiten und genauer zu erldutern.’” Be-
vor Farabi diese Klirung vornimmt, sondiert er jedoch das Terrain. Denn das
Wort ‘aql erscheint nicht nur in der Philosophie. Es ist auch Teil der Alltagsspra-
che (d.h. der Sprache des gumbir),3® und es gehort zum Vokabular der Theolo-
gen. Deshalb beginnt Farabi seine Untersuchung mit der Frage, in welchem Sinn
es dort jeweils eingesetzt und verstanden wird. In diesem Zusammenhang heif3t
es tiber die Theologie:

Was den regelmifligen Gebrauch von ‘ag/ in der Sprache der Theologen angeht, so be-
haupten sie von einer Sache: ‘Das gehort zu dem, was der ‘ag/ (Verstand) vorschreibt
oder was er verbietet oder was er zulisst oder nicht zuldsst.” Damit meinen sie aber nur
Dinge, die von allen auf den ersten Blick anerkannt werden (al-mashir fi bads’ ra’y al-
Sami). Sie bezeichnen nimlich das, worin alle oder die meisten auf den ersten Blick
Ubereinstimmen (bads’ ar-ra’y al-mustarak), als ‘aql. Das wird dir klar, wenn du ihre Lehre
genauer betrachtest, also worliber und was sie reden, was sie in ihren Biichern schreiben
und wobei sie dieses Wort gebrauchen.3?

Wenig spater erginzt Farabi:

Die Theologen meinen, der ‘agl (Verstand), iiber den sie miteinander regelmifig reden,
sei der ‘agl (Intellekt), den Aristoteles in den Analytica posteriora erwihnt hat. So etwas
hitten sie gerne. Priifst du jedoch die ersten Primissen, die sie verwenden, so wirst du
feststellen, dass sie alle ohne Ausnahme (nur) auf Meinungen zuriickgehen, iiber die auf
den ersten Blick Ubereinstimmung besteht. Also mdchten die Theologen das eine, tun
aber das andere.40

Soweit das Referat. Es ist natiirlich, was uns inzwischen nicht mehr verwundern
kann, polemisch. Sein Zweck besteht darin nachzuweisen, dass das Wort ‘a4l von
den Theologen unscharf und unreflektiert gebraucht wird. Erfreulicherweise be-
schrinkt sich Farabi an dieser Stelle aber nicht auf einen polemischen Kommen-
tar. Er beschreibt auch prizise, was die von ihm kritisierten Theologen denken.
Sie behaupten, dass man allein mit dem ‘ag//Verstand (also ohne Kenntnis der
Offenbarung) erkennen konne, was gut und was schlecht sei. Damit vertreten sie
eine These, die sich sehr gut historisch zuordnen lisst, da sie in Bagdad oder
tiberhaupt in den Kerngebieten des Islams im frithen 4./10. Jahrhundert nur von
den Mu‘taziliten vertreten wurde.4!

37 Wobei innerhalb der Philosophie wiederum der Psychologie die grosste Rolle zukommt;

ihr allein, d.h. der Analyse der Bedeutung des Wortes ‘ag/ in De anima, widmet Farabi zwei
Drittel seines Werkes.

38 Risala fi aql, S. 3:4 und 4:4-7:8.

39 Risala fi IFaql, S. 7:9-8:4; vgl. Fusil muntaza‘a, ed. Fauzi M. Naggar, Beirut 1971, S. 89:
15-17.

40 Risala fi I<aql, S. 11:10-12:3.

41 Zur Position der Mu‘tazila vgl. oben Anm. 21. A§ari war in diesem Punkt vollig anderer
Ansicht. Nach seiner Auffassung ist es unmoglich, das Gute und das Schlechte anhand ra-
tionaler Kriterien zu erkennen. Was gut und was schlecht ist, entscheidet allein Gott (der
ebensogut andere Bewertungen vornehmen kénnte). Deswegen sind wir auf die Offenba-
rung angewiesen, um seine Befehle und Verbote kennenzulernen (dazu Gimaret, La doctri-

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-FARABI UND DIE MUTAZILA 71

Man kann demnach davon ausgehen, dass Farabi an dieser Stelle auf die
Mu‘taziliten anspielte. Insofern ist seine Risala fi Iaql unser zweiter Beleg dafiir,
dass er mit den Ansichten dieser Schule vertraut war. Interessant ist dabei, dass er
ihre Lehre auch hier, bei der Frage nach der Begriindung der ethischen Normen,
ablehnt. Denn eigentlich hitte ihm die These, die von den Mu‘taziliten in die-
sem Punkt vertreten wurde, willkommen sein konnen. Farabi war selbst davon
tberzeugt, dass wir durch unseren ‘agq/ erkennen konnen, was gut und was
schlecht ist. Hingegen wire es ihm vollig abwegig erschienen, unsere Kenntnis
der ethischen Normen auf eine andere Quelle, also etwa auf die Offenbarung mit
ithren Bildern und Gleichnissen, zurtickzufiithren.

Gleichwohl bleibt in seinen Augen eine uniiberbriickbare Differenz. Sie ergibt
sich daraus, wie die Mu‘taziliten das Vorgehen des ‘ag/ beschreiben und begriin-
den. Hier unterlaufen ihnen - nach Farabi’s Auffassung — zwei gravierende Irr-
timer, die es einem Philosophen unmdoglich machen, den Schulterschluss mit
ihnen zu suchen. Einer dieser Fehler ist uns bereits bekannt. Man koénnte ihn ge-
radezu das Grundproblem der Theologen (aus Farabi’s Sicht) nennen: Sie achten
nicht darauf, dass ihre Uberlegungen auf verlisslichen Primissen griinden, son-
dern gehen von Ansichten aus, die ungepriift und unsicher sind. So auch in die-
sem Fall. Denn die Mu‘taziliten besitzen nach Farabi’s Einschitzung keine ein-
deutigen Kriterien fur die Entscheidung, was gut und was schlecht ist. Statt des-
sen orientieren sie sich an moralischen Urteilen, die allgemein verbreitet sind
und auf den ersten Blick einleuchten mogen.#?

Zweitens wirft Farabi der Mu‘tazila vor, den Vorgang der Urteilsbildung bei
ethischen Fragen zu unterschitzen. Denn sie behaupte ohne weitere Begriin-
dung, unser Verstand konne unmittelbar, d.h. mit einem Mal das Gute und das
Schlechte erkennen.® Tatsdchlich handle es sich dabei - so Farabi - um einen
langen Prozess. Er erfordere viele Uberlegungen und fiihre schlieflich dazu, dass
wir eine gewisse Klugheit (ta‘aqqul) in ethischen Fragen ausbildeten. Aber selbst
sie sei niemals vollkommen, sondern wachse zeit unseres Lebens, da wir durch
immer neue Entscheidungen und durch Erfahrungen (fagriba) an menschlicher
Reife gewinnen.

ne d’al-Ash‘ari, S. 435-51). — Ausserhalb des Irak hitte Farabi allerdings eine andere Situati-
on vorgefunden. Das gilt insbesondere fiir die hanafitisch-maturiditische Theologie im
Nordosten Irans. Maturidi (gest. 333/944) war zwar ein strikter Gegner die Mu‘tazila. Aber
er kam - aus anderen Uberlegungen und mit anderer Begriindung als sie — ebenfalls zu
dem Schluss, dass wir mit unserem Verstand erkennen konnen, was gut und was schlecht
ist (vgl. dazu mein AFMaturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden 1997,
S.331-34).

Sie benutzen also rhetorische Primissen; vgl. dazu Renate Wiirsch, Avicennas Bearbeitungen
der aristotelischen Rbetorik. Ein Beitrag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen
Welt, Berlin 1991, S. 28-32.

Das ergibt sich aus der Behauptung, der ‘aql greife einfach das mashar fi badi’ ra’y al-§ami‘
auf und mache es zur Grundlage seiner Entscheidung (Risila fi Fagql, S. 7 ult.-8:1).

42

43

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 ULRICH RUDOLPH

Dass Farabi so dachte, wird im weiteren Verlauf der Risala deutlich. Dort er-
klart er die Bedeutung des Wortes ‘gl im sechsten Buch der Nikomachischen Ethik
und zihlt dabei alle Punkte, die gerade genannt wurden (Klugheit, Erfahrung,
Reife), auf.** Damit ist seine eigene Position markiert. Was Aristoteles tiber den
Gebrauch des @4l in ethischen Fragen schreibt, ist und bleibt fur Farabi mafigeb-
lich. Dagegen miissen die Uberlegungen der Mu‘taziliten fiir ihn bedeutungslos
sein, weil sie nach seiner Ansicht von einem falschen Verstindnis des Wortes ‘ag/
ausgehen.

Kitab al-Burban und Kitab al-Gadal

Trotz dieser Kritik ist das Zeugnis der Risala fur uns wichtig. Denn es belegt kon-
kreter als die Darstellung, die wir im Ipsa’ al-‘uliim antrafen, dass sich Farabi mit
der Mu‘tazila auseinandergesetzt hat. Dieser Eindruck wird im folgenden noch
verstirkt, und zwar durch eine Aussage, die uns im Kitab al-Burhan (Der Beweis)
und im Kitab al-Gadal (Der Disput) begegnet. Sie betrifft eine These, die nicht nur
nahelegt (wie im Ihsa’) oder wahrscheinlich macht (wie in der Risala), dass Farabi
die Mu‘tazila kannte, sondern die es beweist, da sie innerhalb der islamischen
Theologie nur fur Mu‘taziliten bezeugt ist.

Den sachlichen Rahmen dazu bildet diesmal die Erkenntnislehre. Sie hat un-
ter anderem die Aufgabe, nach den Kriterien zu fragen, an denen wir die Wahr-
heit einer Aussage messen konnen. Auf diese Frage gaben die Mu‘taziliten ver-
schiedene Antworten. Aber nur eine von ihnen interessierte Farabi so sehr, dass
er sie mehrfach erwihnte und kritisierte. Gemeint ist die These, dass eine Aussa-
ge dann wahr sein miisse, wenn sie in demjenigen, der ihr zustimmt, den Zu-
stand der “Seelenruhe” (sukiin an-nafs) bzw. der “ruhigen Hingabe der Seele an
das Wissensobjekt” (sukin an-nafs ila I-ma‘liim) hervorrufe.*>

Die schirfste Kritik an dieser Behauptung findet sich im Kitab al-Burhan. Dort
entwickelt Farabi — mit stetem Bezug zu den Analytica posteriora — seine eigene
Beweislehre. Sie geht davon aus, dass unser Wissen auf zwei Arten vorliegen
konne: als einzelner Begriff (tasawwur), d.h. als eine klar bestimmte, eindeutige
und sich nicht verindernde Vorstellung; oder als Urteil (tasdig), d.h. als eine
mehrere Dinge verkniipfende Aussage, mit der wir einen bestimmten Sachverhalt
bejahen oder verneinen.*¢

44 Risala fi Faql, S. 9:4-12:3.

4 Zu den einzelnen Vertretern bzw. Kritikern dieser These innerhalb der Mu‘tazila vgl. un-
ten.

46 Kitab al-Burhan, ed. Muhammad Taqi Dani$pazih, in alMantigiyyat li-l-Farabi, Bd. 1,
Qumm 14085 (1987), S. 265-349, hier: 266:51f.; der Anfang des Kitab al-Burhan wurde ins
Franzosische tibersetzt von Georges Vajda, “Autour de la théorie de la connaissance chez

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-FARABI UND DIE MU‘TAZILA 73

Im Zusammenhang mit den Urteilen kommt Farabi auf das Thema, das uns
hier interessiert, zu sprechen. Denn jetzt erklirt er:

Ein Urteil kann sich auf etwas beziechen, das tatsichlich wahr ist, oder auf etwas, das
falsch ist. (Ausserdem) ist ein Urteil entweder gewiss (yagin) oder der Gewissheit nahe
(mugarib li-l-yagin) oder das, was man ‘die ruhige Hingabe der Seele an etwas’ (sukin an-
nafs ila I-shay’) nennt; letzteres ist die Form des Urteils, die von der Gewissheit am weite-
sten entfernt ist (ab‘ad at-tasdiqat ‘an al-yaqin).¥’

Diese Kritik wird im folgenden noch genauer erldutert. Dabei erfahren wir, wel-
che Charakteristika der “Seelenruhe” anhaften und warum sie kein zuverldssiges
Wahrheitskriterium sein kann:* Sie ist eine Form der Zustimmung, bei der dem
Urteilenden bewusst ist, dass sein Urteil nicht gegen Einwinde gefeit ist. Da die-
se Einwinde stark oder schwach sein konnen, schwankt auch die “Seelenruhe”
des Betreffenden in ihrer Intensitit (yatafadal). Ausserdem besteht ein formales
Problem. Denn die “ruhige Hingabe der Seele an etwas” ist nichts weiter als ein
thetorisches Urteil (tasdiq balagi)®. Sie basiert auf “Ubernommenen” Primissen
(magbular), also auf Aussagen, die uns von einzelnen Personen oder kleinen
Gruppen uberliefert wurden. Diese konnen zwar (akzidentiell) wahr sein, aber sie
sind weit davon entfernt, uns Gewissheit iiber einen Sachverhalt zu verschaffen.
Deshalb versuchen manche Beobachter, die Glaubwiirdigkeit solcher Primissen
dadurch zu erhdhen, dass sie sie auf einen gottlichen Befehl (amr ilahi) zuriick-
fuhren.

Ahnlich kritisch klingen die Aussagen im Kitab al-Gadal. Dort beginnt Farabi
seine Ausfithrungen damit, dass er die Form der Primissen, die in der Dialektik
Anwendung finden, beschreibt und analysiert. Es sind in diesem Fall die
mashirat, die allgemein anerkannten Aussagen.’® Thr Ausgangspunkt besteht dar-
in, dass eine Person, die den Ruf hat, vertrauenswiirdig zu sein, eine bestimmte
Behauptung aufstellt (ohne sie beweisen zu konnen). Diese Behauptung findet
Zustimmung, zunichst bei einzelnen Zuhorern, dann bei mehreren Personen.
Mit der Anzahl derer, die sie akzeptieren, wichst auch die innere Uberzeugung
aller Beteiligten, dass die Behauptung richtig sei. So kommt die sukin an-nafs ins
Spiel, denn sie ergibt sich aus den Faktoren, die gerade genannt wurden:

Je mehr Personen uns tiber die Dinge, die sie selbst gesehen haben, und die Ansichten,
die sie (selbst) glauben, von sich aus informieren, desto mehr wachsen die ruhige Hin-
gabe unserer Seele daran (sukin anfusina ilaiha), unsere Zustimmung dazu (tasdiquna

47 Kitab al-Burhan, S. 266:-4ff.; Vajda, “Connaissance”, S. 391.

48 Es folgt eine Zusammenfassung von Kitab al-Burban, S. 267:9-268:9; Vajda, “Connaissan-
ce”, S. 392-93.

49 Vgl. dazu auch Ipsa’, S. 82:11 und 83:1-2, wo die “Uberzeugung”, die durch den Einsatz
rhetorischer Mittel erreicht wird, als “Seelenruhe” beschrieben wird.

50 Kitab al-Gadal, ed. Muhammad Taqi DaniSpazth, in al-Mantigiyyat li-I-Farabi, Bd. 1,
Qumm 14083 (1987), S. 358-455, hier: 361 ult.ff. Der Textabschnitt (ab 362:4ff.) wurde
ebenfalls von Vajda ins Franzésische tibersetzt (“Connaissance”, S. 377-88).

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 ULRICH RUDOLPH

laba) und unsere Akzeptanz dessen (gabiluna iyyaha). Demnach haben wir das grofite
Vertrauen in eine Ansicht, die von allen Menschen geteilt wird.?!

Die “Seelenruhe” ist also ein psychologisches Phinomen. Sie stellt sich ein, weil
wir uns bei einer Annahme sicher fithlen. Doch diese Sicherheit griindet nicht
darauf, dass die Annahme bewiesen wire, sondern nur darauf, dass sie von vielen
Menschen geteilt wird. Entsprechend labil kann ein solcher Zustand sein. Das
macht Farabi im weiteren Verlauf des Kitab al-Gadal deutlich. Dort erklirt er, dass
unsere “Seelenruhe” sehr rasch abnehme, wenn sie nicht mehr durch dussere Fak-
toren gestiitzt werde. Es geniige bereits, dass Einwinde gegen die allgemein ver-
breitete Ansicht auftauchten. Diese Einwinde konnten von Philosophen vorge-
tragen werden oder durch einen Dissens innerhalb der Menge (oder zwischen der
Menge und den Philosophen) bedingt sein. Die Opposition fiihre in jedem Fall
zu Irritationen. Statt uns in Ruhe unserer Annahme hinzugeben, empfinden wir
jetzt Zweifel. Denn unsere Uberzeugung griindete ja nicht auf Beweisen; also
konne sie auch durch Einwinde, die ihrerseits keine Beweiskraft haben missten,
wieder erschiittert werden.>?

Farabi’s Kritik klingt erneut harsch, aber sie ist diesmal nicht so isoliert wie in
den zuvor beschriebenen Fillen. Denn der Versuch, die “Seelenruhe” als Wahr-
heitskriterium durchzusetzen, wurde nicht nur von ithm zuriickgewiesen, sondern
war auch innerhalb der Mu‘tazila umstritten. Das gilt bereits flir die friiheste
Phase der Diskussion. Sie wurde offenbar von Nazzam (gest. vor 232/847) eroft-
net. Von ihm bzw. von seinen Schiilern berichten die Quellen jedenfalls die The-
se, dass wahres Wissen dann bei uns eintrete, wenn der Prozess des Erkennens
(der von Nazzam als Bewegung unseres Geistes/Herzens gedeutet wurde) in den
Zustand der “Herzensruhe” (sukiin al-qalb) einmiinde.3

Gegen diese Idee wandte sich Gahiz (gest. 255/869). Er machte geltend, dass
mit solchen Vermutungen kein verlidssliches Wahrheitskriterium gewonnen sei.
Wer von einer Ansicht iiberzeugt sei, empfinde immer “Herzensruhe” - auch
wenn seine Uberzeugung gar nicht der Wahrheit entspreche. Ausserdem wechsle
man gelegentlich seinen Standpunkt. In solchen Fillen seien wir sowohl vor als
auch nach der Meinungsinderung der festen Uberzeugung, im Recht zu sein.5

Trotz solcher Bedenken griff Aba Hasim (gest. 321/933) die Idee wieder auf.
Er machte sie sogar zu einem zentralen Element seiner Erkenntnislehre. Nach
seiner Auffassung kann man nimlich davon ausgehen, dass die fragliche Ruhe
(die Abt Hasim jetzt als “Seelenruhe”/sukiin an-nafs bezeichnet) nicht bei jeder

SV Kitab al-Gadal, S. 362:13-16; Vajda, “Connaissance”, S. 378.

52 Kitab al-Gadal, S. 417:13-418:10; Vajda, “Connaissance”, S. 388-89.

53 Van Ess, Theologie und Gesellschafi, Bd. 3, S. 380 und Bd. 4, S. 97.

54 Marie Bernand, Le probléme de la connaissance d’aprés le Mugni du Cadi “Abd al-Gabbar, Algier
1982, S. 293-95; van Ess, Theologie, Bd. 4, S. 102-3.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-FARABI UND DIE MU‘TAZILA 75

beliebigen Ansicht, die uns in den Sinn komme (inklusive Fehlschliissen und
Sinnestduschungen), eintrete, sondern tatsichlich nur dann, wenn eine wirkliche
Erkenntnis vorliege.

Auch seinen Argumenten gelang es nicht, sich auf Dauer durchzusetzen. Vom
5./11. Jahrhundert an wurde die Lehre von der “Seelenruhe” nur noch von weni-
gen mu‘tazilitischen Theologen vertreten.’® Im frithen 4./10. Jahrhundert war sie
hingegen hochaktuell. Denn Abt Hasim war nicht irgendwer, sondern der fith-
rende Kopf der Mu‘taziliten, die zu dieser Zeit im Irak wirkten.’” Wenn Farabi al-
so auf die These der “Seelenruhe” einging und sie wiederholt kritisierte, zeigt das
sehr deutlich, dass er die aktuellen Debatten, die damals in der mu‘tazilitischen
Schule stattfanden, durchaus verfolgte und ernst nahm.

farb al-Ibara

Allerdings blieb sein Interesse nicht auf die Mu‘tazila beschrinkt. Wie wir bereits
bei der Betrachtung des 7hsa’ festgestellt haben, kannte Farabi auch eine Gruppe,
die sich gegen die Mu‘taziliten stellte. Denn er erwihnte dort ja nicht nur Theo-
logen, die versuchten, die Vorgaben der Offenbarung mit den Anspriichen des
Verstandes zu versdhnen, sondern auch solche, die sich allein auf die religiose
Uberlieferung beriefen.

Letztere riicken jetzt noch einmal in den Blick. Das geschieht durch den Sark
al-Thara, den groPen Scholienkommentar zu Aristoteles’ De interpretatione. Hier
kommt Farabi unter anderem auf das Problem der contingentia futura zu sprechen,
also auf die berithmte Frage, ob unsere Aussagen iiber mogliche kiinftige Dinge
bereits in der Gegenwart einen Wahrheitswert besitzen (De interpretatione 9). Sie
gibt ihm die Gelegenheit zu einem kurzen Exkurs. Sein Inhalt ldsst sich wie folgt
zusammenfassen: Manche Leute behaupten, dass es im Bereich unserer Hand-
lungen tberhaupt keine Moglichkeit (Kontingenz) gebe. Denn nach ihrer An-
sicht ist alles, was geschehen wird, bereits mit Notwendigkeit festgelegt. Fiir diese
These haben sie allerdings kein tiberzeugendes Argument, denn sie ldsst sich we-
der auf unser Primirwissen (al-ma‘rifa al-uld) noch auf unsere Naturanlage (fitra)
zuriickfihren. Deswegen berufen sich diese Leute auch auf Festsetzungen, Geset-
ze und (iberlieferte) Lehren (alwad wa-5-Sari‘a wa-l-qaul), also auf lauter Primis-

55 Josef van Ess, Die Erkenntnislehre des “Adudaddin al-Ici. Ubersetzung und Kommentar des ersten
Buches seiner Mawagif, Wiesbaden 1966, S. 75-76; Zimmermann, Commentary, S. cxv; Ber-
nand, Le probléme, S. 291-92 und 299.

56 Darunter war allerdings ‘Abd al-Gabbar (gest. 415/1025); zu ihm van Ess, Erkenntnislehre,
S. 76-77; Bernand, Le probléme, S. 295-98.

57 Abu 1-Qasim al-Ka‘bi (gest. 319/931), der andere bedeutende Mu‘tazilit dieser Generation,
studierte zwar in Bagdad, ging aber spiter wieder in seine Heimatstadt Balch zuriick, wo er
den Gutteil seines Lebens verbrachte; zu ihm vgl. Josef van Ess, “Abu °1-Qasem Ka‘bi”, En-
cyclopaedia Iranica, Bd. 1, S. 359-62, sowie den Beitrag von Racha el-Omari in diesem Band.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 ULRICH RUDOLPH

sen, die aus der Perspektive der Logik bzw. der Philosophie gar nicht zulissig
sind.8

Wie das Referat zeigt, richtet sich Farabi’s Polemik diesmal gegen Determini-
sten. Dabei sind zwei Vorwiirfe erkennbar: Der eine lautet, dass sie eine falsche,
gegen jede menschliche Erfahrung sprechende These vertreten; der andere, dass
sie meinen, man konne diese These beweisen, indem man sie auf (geoffenbarte)
Gesetze und uberlieferte Lehren zurtickfithre. Nimmt man beide Argumente zu-
sammen, so wird die Stof8richtung der Kritik klar. Sie zielt nicht auf den Deter-
minismus im allgemeinen, sondern auf eine bestimmte Gruppierung. Sie kombi-
niert den Glauben an die Vorherbestimmung unserer Handlungen mit der Hoch-
schitzung der religiosen Uberlieferung. Das trifft am ehesten auf die Traditionali-
sten und Hanbaliten zu, die deswegen an dieser Stelle — wie vermutlich schon in
dem erwihnten Passus im Ipsa’ — gemeint sein dirften.

Zusammenfassung und Erganzungen

(Kitab al-Hitaba, Kitab al-Qiyds as-sagir ‘ald tariqat
al-mutakallimin und Kitab al-Milla)

Damit sind simtliche Texte, in denen Farabi eine konkrete theologische Lehre
diskutiert hat, genannt. Sie sind nicht zahlreich, genligen aber, um uns einen
Eindruck von seinen Kenntnissen tiber den kalam zu vermitteln. Dieser ldsst sich
dahingehend zusammenfassen, dass Farabi ein aufmerksamer, aber auch ein se-
lektiver Beobachter der Theologie seiner Zeit war. Grundsatzlich interessierte ihn,
was die mutakallimin schrieben. Aber in seinen Werken beschrinkte er sich dar-
auf, einige wenige Thesen, die er besonders relevant (oder besonders irgerlich)
fand, zu erwihnen. Sie stammen in der Regel aus dem Umfeld der Mu‘tazila, sel-
tener auch aus dem Lager der Traditionalisten/Hanbaliten. Andere Stromungen
und insbesondere die as‘aritische Theologie hat Farabi entweder ignoriert oder,
was wahrscheinlicher ist, iiberhaupt nicht gekannt.

Dieses Ergebnis wird sich durch die Texte, die jetzt noch zur Sprache kom-
men, nicht mehr verindern. Denn sie enthalten nur Aussagen, die keine be-
stimmte theologische Richtung, sondern den kalam im allgemeinen thematisie-
ren. Trotzdem sollen die verschiedenen Passagen hier noch kurz erwihnt werden.
Denn sie sind durchaus geeignet, Farabi’s grundsitzliche Haltung zur Theologie
genauer zu beleuchten. Insofern kénnen sie auch dazu beitragen, seine Einschit-
zungen zu den einzelnen Schulen, die wir gerade verfolgt haben, besser einzu-
ordnen.

58 Sarb al-Farabi li-kitab Aristitalis Ji lbara, ed. Wilhelm Kutsch und Stanley Marrow, Beirut
1960 [2. Aufl. 1971], S. 83:16-23; engl. Ubers. in Zimmermann, Commentary, S. 77 (zum
Inhalt vgl. dort S. cxvi).

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-FARABI UND DIE MUTAZILA 77

Am wenigsten gilt das fur die kurze Bemerkung, die uns im Kitab al-Hitaba
(Die Rbetorik) begegnet. Sie beschrinkt sich auf eine Selbstverstindlichkeit. Denn
hier erkldrt Farabi lediglich, dass es Theologen (und Juristen) gebe, die den Ana-
logieschluss (tamtil)®® fur schwach hielten und ablehnten.®® Das ist sachlich rich-
tig, aber es ist als Beobachtung nicht ungewohnlich. Deswegen kann man daraus
auch keine spezifischen Schliisse auf Farabi’s Haltung zum kalam ziehen.

Anders verhilt es sich mit dem zweiten Text, dem Kitab al-Qiyas as-sagir ‘ala
tariqgat al-mutakallimin (Das kleine Buch iiber den Syllogismus nach Art der Theologen).6!
Er riickt ndmlich einen Aspekt ins Blickfeld, der nach all der Polemik, die wir in-
zwischen gelesen haben, eher unerwartet ist. Das Buch dient grundsitzlich dem
Zweck, die verschiedenen Schlussverfahren, die Aristoteles in den Anralytica priora
dargestellt hatte, zu erliutern. Insofern ist es ein Paralleltext zum Kitab al-Qiyas
(Der Syllogismus),®? das ausdricklich als Epitome der Analytica priora konzipiert
ist. Gleichwohl verfolgt Farabi im Kitab al-Qiyas as-sagir noch ein zweites Ziel. Er
benutzt diese Schrift auch, um eine Verbindung zwischen der aristotelischen
Schlusslehre und den Argumentationsformen der Theologen (sowie der Juristen)
herzustellen. In diesem Sinn illustriert er die Syllogismen, die er erortert, mit
Beispielen, die aus dem kalam (oder dem figh) stammen. Dariiber hinaus erklirt
er in einem gesonderten Kapitel, dass auch der Inferenzschluss der mutakalli-
min® eine zuldssige Argumentationsform darstelle, weil er unter bestimmten
Bedingungen auf einen Syllogismus zurtickgefithrt werden konne.6*

Wie diese Andeutungen zeigen, besteht also doch eine Relation zwischen der
Philosophie und den Uberlegungen der Theologen. Farabi kritisiert zwar einzel-
ne Lehren und Argumente der zeitgendssischen mutakallimin. Aber gleichzeitig
raumt er ein, dass der kalam prinzipiell eine rationale Struktur aufweise. Das
kann nach allem, was wir gesehen haben, auch kaum anders sein. Denn schlief3-
lich hat Farabi selbst den Zusammenhang hergestellt, indem er die Religion zum
Abbild der Philosophie und die Theologie zur Verteidigerin der Religion erklirte.
Also miissen die Uberlegungen der Theologen einen rationalen Kern enthalten,
der - wenn er denn richtig entfaltet wird — mit den Vorstellungen der Philoso-
phen durchaus korrespondiert.

59 Zu Gebrauch und Bedeutung von famtil bei Farabi und bei anderen philosophischen Au-

toren vgl. Wiirsch, Avicennas Bearbeitung, S. 72-85.

Kitab al-Hitaba, ed. Jacques Langhade mit franz. Ubers. in Deux ouvrages inédits sur la rhéto-

rigue, ed. J. Langhade und M. Grignaschi, Beirut 1971, S. 30-121, hier: 83:14-85:11.

Kitab al-Qiyds as-sagir ‘ald tarigat al-mutakallimin, ed. Muhammad Taqi Dani$pazth, in ak

Mantigiyyat li-I- Farabi, Bd. I, Qumm 14085 (1987), S. 152-94.

62 Kitab al-Qjyas, ed. Muhammad Taqi DaniSpazah, in al-Mantigiyyat li-l- Farabi, Bd. 1,
Qumm 14085 (1987), S. 115-51.

63 Also der “Schluss vom Sichtbaren auf das Unsichtbare” (al-istidlal bi-5-5ahid ‘ala I-$7ib).

64 Kitab al-Qiyas as-sagir, S. 175-83; zur Sache van Ess, Erkenntnislebre, S. 391-92; Joep Lameer,
Al-Farabi and Aristotelian Syllogistics. Greek Theory and Islamic Practice, Leiden 1994, S. 204-32.

60

61

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 ULRICH RUDOLPH

Das wird noch deutlicher, wenn wir den dritten und letzten Text hinzuneh-
men. Gemeint ist das Kitab al-Milla (Die Religion), in dem der Nutzen der Religi-
on und damit der Theologie noch markanter herausgestellt wird. Den Ausgangs-
punkt dafiir bildet einmal mehr die These, dass Religionen die Wahrheit, die von
der Philosophie in universalen Begriffen erfasst werde, auf partikulare Weise re-
prisentierten.®® Sie ist durchaus zweischneidig, denn wie wir gesehen haben,
dient sie Farabi des ofteren dazu, eine scharfe Trennung zwischen beiden Berei-
chen zu legitimieren. An dieser Stelle hat sie jedoch einen anderen Zweck. Denn
hier geht es ihm darum, die gemeinsame Ausrichtung, ja das Zusammenwirken
von Philosophie und Religion/Theologie hervorzuheben. Es basiert darauf, dass
beide die Menschen zum Guten fithren mdchten. Dabei steht die Religion sogar
vor der grofleren Aufgabe, weil sie sich an das Gros der Menschen richtet, die
nur dialektische (d.h. theologische) und rhetorische Argumente (die ebenfalls in
der Theologie eingesetzt werden) verstehen:

Aus diesem Grund sind die Dialektik und die Rhetorik von enormem Nutzen (‘azimai I-
gana’): beide rechtfertigen die Lehrmeinungen der Religion bei den Biirgern des Ge-
meinwesens, setzen sie durch, verteidigen sie, verankern sie fest in den Seelen der Biirger
und verhelfen ihnen (auch) dann zum Erfolg, wenn jemand auftritt, der die Absicht hat,
die Anhidnger der Religion mit seiner Rede in die Irre zu fithren und gegen die Religion
zu opponieren.6

Auch dieses Lob kann die Polemik, die uns bislang begegnet ist, nicht autheben.
Wie wir gesehen haben, sind es, aufs Ganze betrachtet, die kritischen Toéne, die
in Farabi’s Ausserungen iiber die Theologie iiberwiegen. Trotzdem ist diese letzte
Ausserung bedeutsam. Denn sie zeigt uns, dass es ihm nicht um eine grundsitz-
liche Ablehnung ging. Farabi hatte zwar grofle Reserven gegeniiber der Art, wie
seine Zeitgenossen (inklusive der Mu‘taziliten) die Theologie betrieben. Aber er
war trotzdem davon tiberzeugt, dass die Theologie — wenn sie nur richtig konzi-
piert (d.h. an den Vorgaben der Philosophie ausgerichtet) wurde - fiir die Unter-
weisung und Anleitung der Menschen unerlisslich sei.

Referenzen

Bernand, Marie, Le probléme de la connaissance d’aprés le Mugni du Cadi “Abd al-
Gabbar, Algier 1982.

Encyclopaedia Iranica 1-, London [etc.] 1985-.

van Ess, Josef, “Al-Farabi and Ibn al-Réwandi”, Hamdard Islamicus 3 iv (1980),
S. 3-15.

5 Kitab al-Milla, ed. Muhsin Mahdi in Kitah al-Milla wa-nusis ubra, Beirut 1968, S. 41-66,
hier: 46-47; franz. Ubersetzung von Dominique Mallet in Deux traités philosophiques.
L’Harmonie entre les opinions des deux sages, le divin Platon et Aristote et De la religion, Damaskus
1989, S. 117-45, hier: 123-24.

66 Kitab al-Milla, S. 48:2-5; franz. Ubers., S. 125.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-FARABI UND DIE MU‘TAZILA 79

—, Die Erkenntnislebre des “Adudaddin al-Ici. Ubersetzung und Kommentar des ersten
Buches seiner Mawagqif, Wiesbaden 1966.

—, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jabrhundert Hidschra. Eine Geschichte des reli-
giosen Denkens im friihen Islam 1-6, Berlin 1991-97.

Fakhry, Majid, Al-Farabi, Founder of Islamic Neoplatonism. His Life, Works and Influ-
ence, Oxford 2002.

-Farabi, Fusial muntaza‘a, ed. Fauzi M. Naggar, Beirut 1971 [2. Aufl. 1993].

—, Ihs@ al-uliim, ed. ‘Utman Amin, Kairo 1931 [3. Aufl. 1968].

—, Kitab al-Burban, ed. Muhammad Taqi Dani$pazuh, in al-Mantiqiyyat li-I-Farabi,
Bd. I, Qumm 14085 (1987), S. 265-349.

—, Kitab al-Gadal, ed. Muhammad Taqi Dani$pazih, in a-Mantigiyyat li-I-Farab,
Bd. I, Qumm 1408% (1987), S. 358-455.

—, Kitab al-Hitdba, ed. Jacques Langhade mit franz. Ubers. in Deux onvrages inédits
sur la rhétorique, ed. J. Langhade/M. Grignaschi, Beirut 1971, S. 30-121.

—, Kitab al-Hurif, ed. Muhsin Mahdi, Beirut 1970 [3. Aufl. 2004].

—, Kitab al-Milla, ed. Muhsin Mahdi in Kitab al-Milla wa-nusis ubra, Beirut 1968,
S. 41-66. - (franz. Ubers.:) Dominique Mallet, Deux traités philosophiques,
S. 117-53.

—, Kitab al-Qiyas, ed. Muhammad Taqi DaniSpazuh, in al-Mantiqiyyat li-I-Farabi,
Bd. I, Qumm 14085 (1987), S. 115-51.

—, Kitab al-Qiyas as-sagir ‘ald tarigat al-mutakallimin, ed. Muhammad Taqi Danis-
pazuh, in al-Mantigiyyat li-I-Farabi, Bd. I, Qumm 14085 (1987), S. 152-94.

—, Mabadi’ ar@ abl al-madina al-fadila, ed. Richard Walzer mit engl. Ubersetzung
in Al-Farabi on the Perfect State. Revised Text with Introduction, Translation,
and Commentary by Richard Walzer, Oxford 1985 [2. Aufl. 1998].

—, Risala fi I<aql, ed. Maurice Bouyges, Beirut 1938 [2. Aufl. 1983].

—, Sarh al-Farabi li-kitab Aristitalis fi I<Ibara, ed. Wilhelm Kutsch/Stanley Marrow,
Beirut 1960 [2. Aufl. 1971] - (engl. Ubers.:) EW. Zimmermann, A-Farabi’s
Commentary, S. 1-219.

Frank, Richard M., “Reason and Revealed Law. A Sample of Parallels and Diver-
gences in kaldm and falsafa”, in Recherches d’islamologie. Recueil d’articles offert
a Georges C. Anawati et Louis Gardet par lenrs collegues et amis, Lowen 1977,
S. 123-38.

Gardet, Louis und M.-M. Anawati, Introduction a la théologie musulmane. Essai de
théologie comparée, Paris 1948 [3. Aufl. 1981].

Gimaret, Daniel, La doctrine d’al-Ash‘ari, Paris 1990.

Lameer, Joep, AFFarabi and Aristotelian Syllogistics. Greek Theory and Islamic Prac-
tice, Leiden 1994.

Mahdi, Mubhsin, Alfarabi and the Foundation of Islamic Political Philosophy, Chicago
2001.

—, “Alfarabi on Philosophy and Religion”, Philosophical Forum 4 1 (1972), S. 5-25.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 ULRICH RUDOLPH

Mallet, Dominique, Deux traités philosophiques. L'Harmonie entre les opinions des
deux sages, le divin Platon et Aristote et De la religion, Damaskus 1989.

Perler, Dominik und Ulrich Rudolph (ed.), Logik und Theologie. Das Organon im
arabischen und im lateinischen Mittelalter, Leiden 2005.

Rudolph, Ulrich, AFMaturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden
1997.

Stroumsa, Sarah, “Ibn al-Rawandi’s s#° adab al-mujadala. The Role of Bad Man-
ners in Medieval Disputations”, in The Majlis. Interreligions Encounters in Medie-
val Islam, ed. Hava Lazarus-Yafeh [et al.], Wiesbaden 1999, S. 66-83.

Vajda, Georges, “Autour de la théorie de la connaissance chez Saadia”, Revue des

Walzer, Richard, “L’éveil de la philosophie islamique”, Revue des études islamiques
38 1/ii (1970), S. 7-42 und 207-42.

—, Al-Farabi on the Perfect State, vgl. al- Farabi, Mabads’ ara’ abl al-madina al-fadila.

Wirsch, Renate, Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rbetorik. Ein Beitrag zum
Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen Welt, Berlin 1991.

Zimmermann, EW., ALFarabi’s Commentary and Short Treatise on Aristotle’s De In-
terpretatione, Oxford 1981 [2. Aufl. 1982].

https://dol.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https:/ww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

