
Al-F�r�b� und die Mu�tazila 

Ulrich Rudolph 

I 

Al-F�r�b� (gest. 339/950) war auf die islamischen Theologen nicht sonderlich gut 
zu sprechen. Wenn er überhaupt von ihnen redete, geschah das meist in der Ab-
sicht, die Differenzen herauszustellen, die er zwischen ihren argumentativen Be-
mühungen und den intellektuellen Leistungen der Philosophen sah. Diese Unter-
schiede erschienen ihm in der Tat erheblich. Denn nach F�r�b�’s Meinung können 
lediglich die Philosophen für sich in Anspruch nehmen, von sicheren Prämissen 
auszugehen und unwiderlegbare Schlüsse zu ziehen. Nur ihnen gelingt es folglich, 
eine apodiktische Wissenschaft zu entwickeln, die den Kriterien, die Aristoteles in 
den Analytica posteriora formuliert hatte, standhält. Die Theologen hingegen errei-
chen diesen Standard nicht. Ihre Vertreter begnügen sich damit, allgemein aner-
kannte Meinungen aufzugreifen und diese Meinungen im Für und Wider des 
Disputs zu verteidigen. Damit verfehlen sie die Ebene der demonstrativen Er-
kenntnis und müssen sich den Vorwurf gefallen lassen, mit den anfechtbaren Ar-
gumentationsstrategien der Dialektik und der Rhetorik zufrieden zu sein. 

Dass F�r�b� so urteilte, ist bekannt. Sein Verdikt wurde in der Forschung 
schon häufig besprochen.1 Dabei standen in der Regel die Konsequenzen im 
Vordergrund, die es nach sich zog: zum einen das elitäre Selbstverständnis der 
Philosophen; zum anderen die Tatsache, dass viele spätere Theologen bereit wa-
ren, auf die Kritik einzugehen und den Inhalt der Analytica priora und der Analy-
tica posteriora zu studieren, um ihre eigene Disziplin in den Rang einer apodikti-
schen Wissenschaft zu erheben.2 

Kaum Beachtung fand dagegen die Frage, in welchem Kontext das Urteil 
F�r�b�’s eigentlich entstand, d.h. welche Theologen oder theologischen Richtun-
gen er kannte, als er in dieser Weise über sie urteilte. Zu dieser Frage liegen uns 
zwar ebenfalls einige Überlegungen vor. Aber sie erheben nicht den Anspruch, 
ein Gesamtbild zu entwerfen, sondern liefern eher wertvolle Einzelbeobachtun-
gen, die es sinnvoll erscheinen lassen, das Thema noch einmal im Zusammen-
hang zu erörtern. 

1  Vgl. z.B. Muhsin Mahdi, “Alfarabi on Philosophy and Religion”, Philosophical Forum 4 i 
(1972), S. 5-25 bzw. die überarbeitete Fassung dieses Artikels in Muhsin Mahdi, Alfarabi 
and the Foundation of Islamic Political Philosophy, Chicago 2001, S. 208-28; Majid Fakhry, Al-
F�r�bi, Founder of Islamic Neoplatonism. His Life, Works and Influence, Oxford 2002, S. 12-15 
und 57-60. 

2  Vgl. dazu jetzt die Beiträge von Gerhard Endress, Wilferd Madelung, Tony Street und Ul-
rich Rudolph in Logik und Theologie. Das Organon im arabischen und im lateinischen Mittelal-
ter, ed. Dominik Perler und Ulrich Rudolph, Leiden 2005. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 60 

II 

Bei dem Versuch, F�r�b�’s theologischen Horizont nachzuzeichnen, kann man 
zunächst festhalten, dass nur eine beschränkte Zahl von möglichen Anknüp-
fungspunkten in Betracht gezogen werden müssen. Der Grund dafür liegt in sei-
ner Biographie: F�r�b� stammte zwar aus dem Osten der islamischen Welt und 
lebte später in verschiedenen Städten und Regionen (Bagdad, ab 330/942 in Sy-
rien sowie für kurze Zeit in Ägypten). Trotzdem spricht vieles dafür, dass wir in 
unserem Zusammenhang nur auf die Situation in Bagdad eingehen müssen, weil 
er hier seine Ausbildung erhielt und jahrzehntelang als Lehrer und Autor tätig 
blieb.3 Auch in Bagdad sind uns nicht alle Einzelheiten der theologischen Dis-
kussion bekannt. Dennoch dürften die wichtigsten Optionen, mit denen er dort 
im frühen 4./10. Jahrhundert in Kontakt kommen konnte, auf der Hand liegen. 
Zu ihnen zählten zweifelsohne die Mu�taziliten, und zwar sowohl Vertreter der 
Schule von Bagdad als auch Anhänger der Schule von Basra; ausserdem der 
gro�e Block von kal�m-Gegnern, unter denen sich die 	ad��-Gelehrten und die 
	anbaliten in besonderer Weise hervortaten. Darüber hinaus besteht die Mög-
lichkeit, dass F�r�b� schon mit den Thesen in Berührung kam, die al-Aš�ar� (gest. 
324/935) gerade erst entwickelt hatte und die alsbald eine maßgebliche Rolle in 
der Theologie spielen sollten. 

All diese Optionen sind in der Forschung bereits zur Sprache gekommen. Da-
bei kann man drei Publikationen hervorheben, in denen jeweils ein bestimmter 
Interpretationsansatz in den Vordergrund gerückt worden ist. Fritz Zimmermann 
sammelte in seiner Studie über F�r�b�’s Bearbeitungen von De interpretatione 
wichtiges Material; es führte ihn zu dem Ergebnis, dass F�r�b�’s Beschreibung der 
islamischen Theologie zwei Lager umfasse, die Traditionalisten und jene, die sich 
für die rationale Spekulation aussprachen.4 Einen anderen Akzent setzte Richard 
Walzer. Er diskutierte unsere Frage im Rahmen seiner kommentierten Edition 
und Übersetzung der Mab�di	 �r�	 ahl al-mad�na al-f��ila. Dabei interessierte ihn 
vor allem, ob sich in diesem Text Konvergenzen zwischen der Lehre F�r�b�’s und 

3  Für eine Analyse der biographischen Nachrichten, die uns zu F�r�b� vorliegen, vgl. Dimitri 
Gutas, “F�r�b� I. Biography”, Encyclopaedia Iranica, Bd. 9, S. 208-13. Daraus geht hervor, 
dass wir über F�r�b�’s Lebensweg vor seiner Ankunft in Bagdad keinerlei gesicherte Infor-
mationen besitzen. Das gilt schon für die Frage nach seiner Herkunft; sie lässt sich – ent-
gegen der weit verbreiteten Annahme, er müsse aus dem Distrikt F�r�b am mittleren Syr 
Darya stammen – mit dem vorhandenen Quellenmaterial nicht entscheiden. Gleiches gilt 
für das Geburtsjahr, die ethnische Zugehörigkeit und die Muttersprache F�r�b�’s, über die 
ebenfalls keine definitiven Aussagen möglich sind (S. 210-11). Die erste gesicherte Nach-
richt betrifft bereits seinen Aufenthalt in Bagdad; sie besagt, dass er dort bei Y�
ann� b. 
	ayl�n studierte. Wann das genau geschah, ist allerdings wieder unklar, denn wir wissen 
zur zeitlichen Stellung Y�
ann�’s nur, dass er während der Regierungszeit des Kalifen al-
Muqtadir (295/908-320/932) starb. 

4  F.W. Zimmermann, Al-Farabi’s Commentary and Short Treatise on Aristotle’s De Interpreta-
tione, Oxford 1981 [2. Aufl. 1982], S. cxiv u.ö. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-F�R�B� UND DIE MU�TAZILA 61 

den Vorstellungen der Mu�tazila nachweisen lie�en.5 Schlie�lich legte Richard 
Frank eine These zu unserem Thema vor, und zwar in einem Aufsatz, der die 
Auffassungen der basrischen Mu�tazila, F�r�b�’s und Aš�ar�’s über das Verhältnis 
von Vernunft und geoffenbartem Gesetz vergleichend behandelte. Dort betonte 
er, dass F�r�b� den kal�m als eine partikulare, von einer vorgegebenen Offenba-
rung ausgehende und diese Offenbarung verteidigende Disziplin wahrgenom-
men habe. Daraus zog Frank den Schluss: “The historical model for al-Fârâbî’s 
construction of the role and nature of kalâm is clearly the Aš�arite conception”.6 

Im folgenden sollen F�r�b�’s Aussagen über die islamische Theologie noch 
einmal zusammengestellt und nach ihrer Ausrichtung auf bestimmte Lehrmei-
nungen oder Schulen befragt werden. Dabei wird nicht jeder Satz, den er zum 
kal�m geäussert hat, Erwähnung finden. Aber das Ziel lautet doch, sämtliche Stel-
len in seinem Œuvre zu berücksichtigen, die für unsere Frage signifikant sind. 
Die Anordnung der Textstellen erfolgt nicht thematisch, sondern nach den Wer-
ken, in denen sie sich befinden. Das hat zur Folge, dass gelegentlich sachlich zu-
sammengehörige Aussagen disparat präsentiert werden. Andererseits lässt sich 
nur durch diese Form der Darstellung gewährleisten, dass jedes Testimonium in 
dem Kontext, in den es von F�r�b� platziert wurde, zur Sprache kommt. 

III 

I���	 al- �ul�m 

Um einen ersten Überblick zu gewinnen, ist es sinnvoll, mit den Äusserungen im 
I���	 al- �ul�m7 (Die Aufzählung der Wissenschaften) zu beginnen. Sie fanden bereits 
seit längerem die Aufmerksamkeit der Forschung,8 was damit zu tun haben dürf-
te, dass sie nicht nur wichtige sachliche Informationen enthalten, sondern auch 
eine Reihe von kritischen Bemerkungen, die ebenso pointiert wie amüsant for-
muliert sind. Informativ ist vor allem der erste Teil. Hier geht es F�r�b� darum, 
die Theologie von anderen Wissenschaften abzugrenzen und in ihrer Eigenheit 
zu charakterisieren. In diesem Sinn erklärt er: 

Die Disziplin des kal�m ist eine Fertigkeit (malaka), aufgrund derer die Menschen im-
stande sind, die Lehrmeinungen (�r�	) und die Handlungsvorschriften (af��l ma�d�da), 
die ein Religionsstifter (w��i� al-milla) verkündet hat, zu verteidigen, und sämtliche Ein-

                                                                                                                                                                                                                          
5  Al-Farabi on the Perfect State. Revised Text with Introduction, Translation, and Commentary 

by Richard Walzer, Oxford 1985 [2. Aufl. 1998], vgl. den Index s.n. Mu�tazila. 
6  Richard M. Frank, “Reason and Revealed Law. A Sample of Parallels and Divergences in 

kalâm and falsafa”, in Recherches d’islamologie. Recueil d’articles offert à Georges C. Anawati et 
Louis Gardet par leurs collègues et amis, Löwen 1977, S. 123-38, hier 137. 

7  I���	 al-�ul�m, ed. �U�m�n Am�n, Kairo 1931 [3. Aufl. 1968], S. 131-38. 
8  Vgl. schon Louis Gardet und M.-M. Anawati, Introduction à la théologie musulmane. Essai de 

théologie comparée, Paris 1948 [3. Aufl. 1981], S. 104-5; auch Zimmermann, Commentary, S. 
cxiv-v. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 62 

wände, die dagegen erhoben werden, zu widerlegen. Diese Disziplin gliedert sich ebenso 
(wie die Rechtswissenschaft) in zwei Teile: ein Teil behandelt die Lehrmeinungen, der 
andere die Handlungen.9 

Der kal�m wird also in die Nähe des fiqh gerückt, denn beide gehen von den 
Aussagen aus, die Mohammed (bzw. in einer anderen Religionsgemeinschaft ein 
anderer Prophet) verkündete.10 Das unterscheidet sie grundsätzlich von der Phi-
losophie, die allein rational begründete Prämissen zulässt und deswegen eine 
Wissenschaft mit universalem Anspruch ist. Gleichwohl möchte F�r�b� die Paral-
lele zwischen kal�m und fiqh nicht zu eng ziehen. Denn er sieht neben der Nähe 
zwischen diesen Disziplinen auch eine wichtige Differenz. Sie betrifft die Form, 
man könnte auch sagen: die Kreativität, mit der ihre Vertreter mit der Verkündi-
gung des Propheten umgehen. Die Rechtsgelehrten betrachten die Aussagen des 
geoffenbarten Textes nämlich als Grundlagen (u��l), aus denen sie weitere, sich 
notwendig ergebende Konsequenzen schließen können. Die Theologen dagegen 
beschränken sich völlig darauf, die Offenbarung zu verteidigen, ohne irgendwel-
che Folgerungen aus ihr zu ziehen.11 

Schon diese allgemeine Charakterisierung klingt für die Vertreter des kal�m 
nicht gerade erbaulich. F�r�b� bescheinigt ihnen, dass ihre Disziplin lediglich ei-
ne marginale Funktion habe; sie soll nichts zur Erhellung der verkündeten Glau-
bensinhalte beitragen, sondern nur deren Bestand gegen die Attacken Anders-
denkender bewahren. Selbst dieses Ziel erscheint allerdings bald in Gefahr. Denn 
in den Passagen, die nun folgen, geht F�r�b� noch einen Schritt weiter. Jetzt er-
klärt er nämlich, dass viele Theologen ihrer ohnehin bescheidenen Aufgabe nicht 
stringent, sondern auf eine intellektuell wie moralisch zweifelhafte Weise nach-
kämen. Um das zu illustrieren, unterscheidet er fünf Gruppen von mutakallim�n, 
denen jeweils ein bestimmtes Fehlverhalten zugeordnet wird: 

a) Eine von ihnen12 verteidigt den Glaubensinhalt, indem sie behauptet, dass
die Wahrheit der Religion jedes rationale Verständnis des Menschen übersteige. 
Um überhaupt eine tiefere Einsicht zu gewinnen, sei der Mensch deswegen auf 
eine göttliche Offenbarung (wa�y il�h�) angewiesen. Sie enthalte Wahrheiten, die 
unser Verstand nicht erfasse, ja mehr noch: die er ablehne und als abstoßend be-
urteile. Denn unser Verständnis entspreche nun einmal dem eines Kindes, das 
viele Dinge abscheulich finde, die in Wirklichkeit notwendig (w��ib) seien. Des-
wegen gebe es nur einen Weg: Wir müssten auf den Propheten vertrauen, den 
Gott zu uns gesandt habe. Denn er sei wahrhaftig, wie zahlreiche Wunder und 
Zeugnisse bestätigten. Also bringe er uns auch die Wahrheit, nach deren Verkün- 
dung für unseren Verstand und für unser Nachdenken nichts mehr zu tun bleibe 

9  I���	, S. 131:10-14. 
10  Ausserdem verweist F�r�b� darauf, dass beide Disziplinen in der Regel von denselben Per-

sonen gelehrt werden (I���	, S. 132:4-6). 
11  I���	, S. 132:1-4. 
12  I���	, S. 132:7-135:6. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-F�R�B� UND DIE MU�TAZILA 63 

(fa-laisa yanba�� an yabq� ba�da ��lika f� l-ašy�	i llat� yaq�luh� ma��lun li-l-�uq�l wa-l� 
ta	ammulun wa-l� rawiyyatun wa-l� na�arun).13 

b) Die Theologen der zweiten Gruppe14 gehen ebenfalls von der Offenbarung 
aus, bleiben aber nicht bei deren schlichter Akzeptanz stehen. Sie konfrontieren 
vielmehr das Gehörte mit den profanen Kenntnissen des Menschen, das heisst 
(in F�r�b�'s Diktion) mit allen Prämissen, die sinnlich erfassbar (ma�s�s�t), allge-
mein anerkannt (mašh�r�t) oder intelligibel (ma�q�l�t) sind. Stimmen die ver-
schiedenen Vorgaben überein, so ist der Fall einfach. Dann werden die religiösen 
Lehren mit Argumenten, die den anderen Bereichen entnommen sind, vertei-
digt. Zeigt sich hingegen ein Konflikt, so kommt ein Prozess in Gang, der unter 
Umständen mehrere Stadien durchläuft: Zuerst versucht die Gruppe, das Pro-
blem zu lösen, indem sie die Offenbarung metaphorisch auslegt – und sei es auf 
abwegige Weise (wa-law ta	w�lan ba��dan).15 Gelingt das nicht, wird der umgekehr-
te Weg eingeschlagen. Jetzt werden die ma�s�s�t, die mašh�r�t und die ma�q�l�t 
kritisch durchleuchtet und ihrerseits, soweit möglich, der Offenbarung angepasst. 
Sollten dabei Widersprüche zwischen den ma�s�s�t und den mašh�r�t auftreten, 
schlägt man einen eklektischen Weg ein: Man erklärt all jene Prämissen für rich-
tig, die sich mit der Religion vereinbaren lassen, und schiebt die anderen schlicht 
beiseite. Aber selbst dieses willkürliche Verfahren führt nicht immer zum Erfolg. 
Denn manchmal lassen sich ma�s�s�t, mašh�r�t und ma�q�l�t einfach nicht mit 
den Vorstellungen der Religion versöhnen. In solchen Fällen verkünden die be-
schriebenen Theologen schließlich, die Offenbarung sei immer wahr, denn sie 
stamme bekanntlich von einem wahrhaften Propheten. Und F�r�b� hält resi-
gniert fest, dass sich diese Gruppe nur graduell von der ersten unterscheide, weil 
sie für einen Teil der Religion dasselbe behaupte, was von der ersten für die gan-
ze Religion behauptet worden sei (wa-yaq�lu h�	ul�	i f� h��� l-�uz	i mina l-millati 
m� q�lah� ul�	ika l-awwal�na f� �am��ih�).16 

c) Die Vertreter der dritten Gruppe17 zeichnen sich dadurch aus, dass sie in 
Fällen, in denen sie ihr Dogma nicht verteidigen können, zu einem argumentum 
ad hominem Zuflucht nehmen. Sie lenken dann von ihrer eigenen Schwäche ab, 
indem sie bei ihren Gegnern ähnlich unhaltbare Lehren ausfindig machen und 
diese den Andersdenkenden mit Nachdruck vorwerfen. 

d) Die vierte Gruppe18 ist noch rabiater. Sie droht, sobald ihr die Argumente 
ausgehen, mit anderen Mitteln. Daraufhin gibt der Gegner schon aus Angst vor 
eventuellen Sanktionen seine Opposition auf. 

                                                                                                                                                                                                                          
13  I���	, S. 135:4-5.  
14  I���	, S. 135:7-136:10. 
15  I���	, S. 135:13. 
16  I���	, S. 136:8-9. 
17  I���	, S. 136:11-137:2. 
18  I���	, S. 137:3-8. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 64 

e) Gruppe fünf19 ist schließlich vollends gewissenlos. Ihre Mitglieder sind von
der eigenen Religion dermaßen überzeugt, dass sie glauben, deren Lehren mit al-
len Mitteln durchsetzen zu dürfen. Für sie sind Andersgläubige entweder Feinde 
(�aduww) – dann darf man sie mit Lüge, Betrug und Sophisterei bekämpfen. Oder 
aber es sind Ignoranten – dann ist es erlaubt, sie mit eben diesen Methoden zu 
bekehren. 

Soweit die Schilderung F�r�b�’s. Sie ist gewiss maliziös, und es besteht gar kein 
Zweifel daran, dass sie eher mit dem Sinn für dramaturgische Effekte konzipiert 
wurde als mit dem Willen, uns über die Theologie des frühen 4./10. Jahrhunderts 
zu informieren. Aber dieser Eindruck enthebt uns nicht der Frage, ob im Text 
nicht doch einzelne Hinweise auf theologische Richtungen, mit denen F�r�b� tat-
sächlich zu tun hatte, zu finden sind. Will man das feststellen, dürfte es angezeigt 
sein, nicht pauschal zu urteilen, sondern innerhalb der umfangreichen Darstel-
lung zu unterscheiden. Die letzten drei Abschnitte (Gruppen drei bis fünf) erwek-
ken nicht den Eindruck, als würden bestimmte Schulen mit einer bestimmten 
Doktrin angesprochen. Was F�r�b� hier markiert, sind eher Fehlverhalten, die er 
den Theologen (vielleicht auch den Religionsgelehrten) insgesamt vorwirft. Ab-
schnitt c) besagt, dass sie von ihren eigenen Schwächen ablenken, indem sie ver-
suchen, ihre Gegner bloßzustellen. Aus Abschnitt d) geht hervor, dass sie mit den 
Mächtigen anbändeln und Drohungen einsetzen, aus Abschnitt e), dass sie beim 
Umgang mit Andersdenkenden weder vor Lügen noch vor Betrug zurückschrek-
ken. All das mündet letztlich in einen grundsätzlichen Vorwurf. Er lautet, dass es 
vielen Theologen nicht wirklich um die Ermittlung der Wahrheit gehe; ihr ober-
stes Ziel bestehe vielmehr darin, sich in der Auseinandersetzung mit ihren Oppo-
nenten durchzusetzen. 

Anders dürfte der Fall bei den ersten beiden Abschnitten liegen. Dort ist die 
Beschreibung nicht nur ausführlicher. Sie ist auch spezifischer und legt es nahe, 
dass die Äusserungen einen engeren Bezug zur historischen Realität haben. Wie 
dieser Bezug aussieht, ist bei Abschnitt a) allerdings schwer einzuschätzen. Denn 
hier gibt es zwei Möglichkeiten, die vorliegenden Aussagen zu deuten. Entweder 
geht man davon aus, dass sich F�r�b�’s Kenntnisse auf die Situation in Bagdad be-
schränkten. Dann liegt es nahe, hinter den Religionsgelehrten, die hier porträtiert 
werden, traditionalistische Kreise und insbesondere die 	anbaliten zu vermu-
ten.20 Oder man erweitert die Perspektive und bezieht die theologische Situation 
im Osten Irans (also in F�r�b�’s mutmaßlichem Herkunftsgebiet) mit ein. Dann 

19  I���	, S. 137:9-138:5; mit diesem Abschnitt endet zugleich das ganze Werk. 
20  Dafür sprechen – neben der Tatsache, dass die beschriebene Doktrin zu ihnen passt – vor 

allem zwei Gründe: F�r�b�’s Hinweis, dass diese Gruppe rechtlich argumentiert, indem sie 
die religiösen Pflichten (w��ib) ins Spiel bringt; und die Tatsache, dass sich F�r�b� in einem 
anderen Werk nachweislich mit den theologischen Ansichten der Traditionalisten ausein-
andergesetzt hat (vgl. dazu unten die Ausführungen zum Šar� al-�Ib�ra). 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-F�R�B� UND DIE MU�TAZILA 65 

wird eine Hypothese möglich, die Josef van Ess vor Jahren entwickelte21 und spä-
ter noch einmal zur Diskussion stellte.22 Sie besagt, dass F�r�b� an dieser Stelle an 
Ibn ar-R�wand� gedacht haben könnte. 

Mit den Quellen, über die wir zur Zeit verfügen, lässt sich die Frage wohl nicht 
endgültig entscheiden. Aber das ist in unserem Zusammenhang auch nicht nötig, 
da für unsere Fragestellung ohnehin die nächste Textpassage, also Abschnitt b), 
ergiebiger ist. Hier schildert F�r�b� eine Gruppe, die sich darum bemüht, die 
Vorgaben der Offenbarung mit den Ansprüchen der Sinneswahrnehmung und 
des Verstandes zu verbinden. Das dürfte uns näher an unser eigentliches Thema 
heranführen, denn es spricht vieles dafür, dass hier, wenn auch auf ironische 
Weise, die Hauptvertreter der Mu�tazila angesprochen sind. Um das zu postulie-
ren, muss man natürlich den Spott und die karikaturenhaften Übertreibungen, 
die in diesen Zeilen zum Ausdruck kommen, ausblenden. Dann ergibt sich eine 
Argumentationslinie, die in ihrer Abfolge gar nicht so willkürlich ist. Zunächst 
hält F�r�b� fest, dass die beschriebenen Theologen von der Botschaft, die ihr Re-
ligionsstifter verkündet hat, ausgehen. Damit wird noch nichts Spezifisches über 
die Mu�tazila ausgesagt; ein Mu�tazilit hätte es vielleicht sogar abgelehnt, gerade 
mit diesem Argument, das man eher als ein Charakteristikum anderer Schulen 
ansehen könnte, eingeführt zu werden. Doch aus F�r�b�’s Perspektive ist dieser 
eröffnende Satz durchaus verständlich. Nach seiner Ansicht gehen nämlich nicht 
nur bestimmte Schulen, sondern alle Theologen von der Prämisse aus, dass die 
Wahrheit – unabhängig von möglichen anderen Erkenntnisquellen – im geof-
fenbarten Text authentisch und vollständig greifbar sei.23 Anschließend äussert 

                                                                                                                                                                                                                          
21  Josef van Ess, “Al-Farab� and Ibn al-R�wand�”, Hamdard Islamicus 3 iv (1980), S. 3-15. 
22  Josef van Ess, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine Geschichte des re-

ligiösen Denkens im frühen Islam 1-6, Berlin 1991-97, hier: Bd. 4, S. 322. Wie van Ess selbst 
angibt, ruht die Hypothese allerdings auf Prämissen, die schwer zu belegen sind. Denn 
wenn man annimmt, F�r�b� beschreibe an dieser Stelle eine Lehre Ibn ar-R�wand�’s, setzt 
man voraus, (a) dass er diese Lehre in Ostiran kennen lernte und (b) dass er die Tatsache 
ignorierte, dass man Ibn ar-R�wand� in Bagdad völlig anders wahrnahm. Hinzu kommen 
weitere Fragen, die sich in diesem Zusammenhang stellen. F�r�b� spricht eigentlich von ei-
ner Gruppe, nicht von einem einzelnen Gelehrten. Außerdem schließt er die Darstellung 
mit der Bemerkung ab, nach Ansicht dieser Gruppe bleibe nach der Verkündung der Of-
fenbarung für unseren Verstand und für unser Nachdenken nichts mehr zu tun. Das passt 
schlecht zu dem, was wir über Ibn ar-R�wand� wissen. Er interessierte sich für den rationa-
len Disput, denn er schrieb ein K. Adab al-�adal. Vermutlich hat F�r�b� diesem Werk sogar 
eine Widerlegung gewidmet (dazu van Ess, Theologie und Gesellschaft, Bd. 4, S. 306-8 und 
Bd. 6, S. 441; vgl. auch Sarah Stroumsa, “Ibn al-R�wand�’s s�	 adab al-muj�dala. The Role 
of Bad Manners in Medieval Disputations”, in The Majlis. Interreligious Encounters in Medie-
val Islam, ed. Hava Lazarus-Yafeh [et al.], Wiesbaden 1999, S. 66-83). 

23  Damit entfällt das Argument, mit dem Richard Frank begründete, dass die aš�aritische Leh- 
re das Modell für F�r�b�’s Beschreibung des kal�m gewesen sein müsse (“Reason”, S. 133-
37, insbesondere 137; vgl. oben Anm. 6). Es basierte auf der Annahme, dass nur Aš�ar�’s 
Theologie die Bedingungen, die F�r�b� als charakteristisch für den kal�m genannt hat, voll-
ständig erfüllt (Primat der Offenbarung; der Verstand wird nur benutzt, um die Vorgaben 
der Offenbarung zu verteidigen). – Das ist an sich richtig, zumindest aus unserer heutigen, 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 66 

F�r�b� Überlegungen, die bereits spezifischer sind. Jetzt heisst es, diese Theolo-
gen führten drei externe Kriterien ein (ma�s�s�t, mašh�r�t und ma�q�l�t), um die 
Aussagen der Offenbarung mit ihnen zu konfrontieren. Das entspricht ziemlich 
genau den drei Erkenntniswegen (Sinneswahrnehmung; gesicherte Überlieferung 
nicht nur religiösen, sondern auch profanen Wissens; Tätigkeit des Verstandes), 
die von der Mu�tazila als Grundlage der theologischen Argumentation etabliert 
worden sind. Auch hier könnte man wieder einwenden, dass damit nichts Cha-
rakteristisches ausgesagt sei; denn andere Schulen haben diese Dreiteilung von 
den Mu�taziliten übernommen. Aber an dieser Stelle ist entscheidend, wie die 
beschriebenen Theologen das Instrumentarium der externen Kriterien einsetzen 
und in Relation zum geoffenbarten Text bringen. In diesen Punkten wird F�r�b� 
dann doch sehr deutlich. Er betont nämlich mit Nachdruck, dass die zweite 
Gruppe im Falle eines Konflikts zwischen den verschiedenen Erkenntnisquellen 
die Offenbarung allegorisch auslegt – “und sei es auf abwegige Weise”. Diese 
Aussage lässt sich eigentlich nur der Mu�tazila zuordnen. Denn sie war bekannt 
dafür, dass sie die einschlägigen Stellen im Koran (z.B. über Gottes “Hand” oder 
Gottes “Thron”) nicht wörtlich auffasste, sondern im übertragenen Sinn auslegte. 
Im Gegensatz dazu waren alle anderen Richtungen, die in unserem Zusammen-
hang in Betracht kommen (Traditionalisten, Aš��r�), davon überzeugt, dass eine 
solche Form der Exegese nicht zulässig sei.24 Man kann deswegen davon ausge-
hen, dass F�r�b�’s Beschreibung der zweiten Gruppe nicht einfach eine literari-
sche Fingerübung darstellt. Er dürfte, als er dieses Porträt entwarf, an die 
Mu�tazila gedacht haben.25 Somit können wir zum Abschluss unserer Betrach-
tungen über den I���	 al-�ul�m festhalten, dass in diesem Text mit einiger Wahr-
scheinlichkeit auf zwei Richtungen – die Traditionalisten/	anbaliten (oder gege-
benenfalls Ibn ar-R�wand�) und die Mu�taziliten – angespielt wird. 

die verschiedenen Schulen vergleichenden Perspektive. Aber es wird dem Ansatzpunkt, 
von dem F�r�b� ausgegangen ist, nicht gerecht. Aus seiner Sicht respektiert jeder Theologe 
den Primat der Offenbarung. Denn die Theologie setzt ja erst ein, nachdem die Offenba-
rung erfolgt ist (im Gegensatz zur Philosophie). Insofern kann es aus F�r�b�’s Perspektive 
keine theologische Reflexion ohne die vorherige Akzeptanz des Geoffenbarten geben. 

24  Dazu Daniel Gimaret, La doctrine d’al-Ash�ar�, Paris 1990, S. 323-28. 
25  Diesem Fazit stellen sich auch die weiteren Ausführungen in Abschnitt b) nicht entgegen. 

Wie wir gesehen haben, betont F�r�b� dort, dass die beschriebenen Theologen nur einen 
Teil ihrer Probleme mit der allegorischen Auslegung lösen könnten und deswegen in ein-
zelnen Bereichen der Religion doch auf die rational nicht ableitbaren Aussagen der Offen-
barung vertrauen müssten. – Diese Beschreibung lässt sich ebenfalls auf die Mu�tazila an-
wenden. Das gilt vor allem, wenn man ihre Überlegungen zur Ethik in Betracht zieht (vgl. 
dazu Frank, “Reason”, S. 124-29). Dort werden – ganz im Sinne der Schilderung F�r�b�’s – 
zwei Ebenen der Verpflichtung unterschieden: 1) Eine beruht darauf, dass jeder von uns 
mit seinem Verstand die universalen moralischen Prinzipien erkennen kann; deswegen un-
terliegen alle Menschen nach Ansicht der Mu�tazila einer rational begründeten Verpflich-
tung (takl�f �aql�). 2) Die zweite Ebene betrifft die Einzelfälle, die unser Verstand nicht mo-
ralisch qualifizieren kann (z.B. kultische Vorschriften). Um hier zu wissen, was Gott von 
uns erwartet, müssen wir seine Botschaft kennen. Daraus folgt, dass es auch eine Verpflich-
tung, die aus der Offenbarung begründet ist, gibt (takl�f sam��). 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-F�R�B� UND DIE MU�TAZILA 67 

Kit�b al-
ur�f 

Das Kit�b al-
ur�f (Das Buch der Partikeln) behandelt ebenfalls die Wissenschaf-
ten, allerdings aus einer anderen Perspektive. Während F�r�b� im I���	 darauf 
zielte, die verschiedenen Disziplinen zu beschreiben und zu klassifizieren, stellt 
er hier nämlich die prinzipielle Frage, aus welchem Grund sie überhaupt ent-
standen seien. Die Antwort darauf ist seine berühmte Theorie über die Entwick-
lung des menschlichen Denkens. Sie besagt, dass sich das Sprach- und Reflexi-
onsvermögen der Menschen (bzw. der Menschheit) im Laufe der Zeit immer 
mehr ausdifferenziert habe, wodurch zunächst ein komplexer Wortschatz und 
dann nacheinander Poetik, Rhetorik, Grammatik, Mathematik und Physik, Dia-
lektik und Sophistik, apodiktische Philosophie und schließlich die Religion (als 
deren Nachahmung) entstanden seien.26 Im Zuge dieser Darstellung kommt 
F�r�b� auch auf die Theologie zu sprechen. Dabei bestätigt er einerseits die Aus-
sage des I���	, dass die mutakallim�n – gemeinsam mit den Rechtsgelehrten – im 
Dienste der Religion stünden,27 erwähnt aber auch eine Reihe von Aspekten, die 
weit über diese Feststellung hinausgehen. All das ist jedoch für unsere Fragestel-
lung ohne wirkliche Relevanz. Denn im Kit�b al-
ur�f ist nie von bestimmten 
Gruppen oder Schulen, sondern immer nur von der Theologie als ganzer die Re-
de. Insofern hilft uns die ausführliche Darstellung auch nicht bei dem Versuch, 
einzelne Richtungen, die F�r�b� gekannt haben könnte, zu identifizieren. 

Was hingegen von Interesse ist, sind zwei kurze Passagen, in denen F�r�b� die 
Gründe für seine Distanz zum kal�m angibt. Sie bestätigen noch einmal, dass 
sein Misstrauen gegenüber den Theologen auf zwei prinzipiellen Bedenken be-
ruht. Eines betrifft ihren methodischen Ansatz: Sie gehen von falschen Prämis-
sen aus oder, besser gesagt, von Prämissen, die von ihnen falsch eingeschätzt 
werden. Das hat damit zu tun, dass den Theologen – jedenfalls laut F�r�b� – der 
Charakter der geoffenbarten Schriften wie überhaupt der Religion nicht wirklich 
klar ist. Die Religion (milla) stellt nämlich die Wahrheit in Vorstellungen (�ay�l�t) 
und Gleichnissen (mi��l�t) dar. Also müssen die heiligen Schriften auch in die-
sem Sinne verstanden werden. Aber genau hier beginnt das Problem der Theolo-
gen. Denn sie halten die Aussagen, die symbolisch oder als Gleichnisse gedacht 
sind, bereits für die eigentliche, (demonstrativ) gesicherte Wahrheit (al-�aqq al-
yaq�n) und meinen folglich, sie als solche verteidigen und rechtfertigen (ta����) zu 
müssen.28 

                                                                                                                                                                                                                          
26  Kit�b al-
ur�f, ed. Muhsin Mahdi, Beirut 1970 [3. Aufl. 2004], S. 134-52 (= Kap. 114-144).  
27  Das ist die Grundaussage von Kap. 145 (S. 152-53), in dem die Entstehung von fiqh und 

kal�m beschrieben werden. 
28  Kit�b al-
ur�f, S. 131:12-14. Dieses Problem kann sich noch verschärfen, wenn in einer 

späteren Religionsgemeinschaft (umma) die Gesetze einer früheren Religionsgemeinschaft 
nachgeahmt werden. Dann sind die religiösen Symbole doppelt vermittelt, werden aber 
von den Theologen der späteren umma wiederum als demonstrative Wahrheit missverstan-
den (S. 131:15-132:4). – Solche Feststellungen dürften der Grund dafür sein, warum F�r�b� 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 68 

Zu dieser methodischen Schwierigkeit gesellt sich eine zweite. Sie betrifft den 
persönlichen Umgang miteinander. Dazu erklärt F�r�b� sehr nüchtern, dass die 
religiösen Gelehrten trotz der offenkundigen Nähe ihres Gegenstandes zur Philo-
sophie häufig erbitterte Gegner der Philosophen seien. Diese Erfahrung wird im 
Kit�b al-
ur�f ausführlich beschrieben. Dabei fallen deutliche Worte, etwa, wenn 
davon die Rede ist, dass die Philosophen zurückgewiesen würden (mu
arra��n) 
und manchmal großen Schaden (ma�arra �a��ma) erleiden müssten.29 Es scheint 
demnach, als habe F�r�b� Feindseligkeiten erlebt. Sein Tonfall lässt sogar vermu-
ten, dass er sie für unausweichlich hielt. So könnte man zumindest den Satz ver-
stehen, mit dem er seine Betrachtungen über die Theologie im Kit�b al-
ur�f ab-
schließt: 

Es ist offensichtlich, dass in jeder Religion (milla), die gegen die Philosophie eingestellt 
ist (mu��nida), die Theologie genauso gegen die Philosophie und die Theologen genauso 
gegen die Philosophen opponieren, wie es die Religion selbst tut.30 

Mab�di	 �r�	 ahl al-mad�na al-f��ila 

Solche Aussagen sind in den Mab�di	 �r�	 ahl al-mad�na al-f��ila (Die Prinzipien 
der Ansichten der Bürger eines vorzüglichen Gemeinwesens) nicht zu finden. Über-
haupt ist dieses Werk frei von jeder Polemik, da F�r�b� in ihm seine eigene Posi-
tion zu verschiedenen grundlegenden Fragen darstellt. Was er dabei erklärt, steht 
durchaus in Beziehung zur Theologie. Dieser Bezug ist sogar konstitutiv für den 
Text, wie ich demnächst in einem anderen Zusammenhang zeigen möchte. Inso-
fern sind die Mab�di	 ein wichtiges Dokument, um F�r�b�’s Auseinandersetzung 
mit dem kal�m  als Gesamtphänomen zu verstehen. Für das Thema, das uns hier 
beschäftigt, gilt das jedoch nicht, denn sie erwähnen nirgends eine bestimmte, 
klar deklarierte theologische Richtung. Deswegen kann man in diesem Zusam-
menhang festhalten, dass die Schrift trotz ihrer grundsätzlichen Affinität zur 
Theologie für die Frage, welche Kenntnisse er von der Mu�tazila hatte, letztlich 
ohne Relevanz ist. 

den Religionsgelehrten insgesamt ein bescheidenes intellektuelles Niveau attestiert. Das 
wird besonders deutlich in Kap. 113 (S. 133:14-134:15), in dem die herausgehobene Stel-
lung der Gelehrten (�aw���) im Vergleich zu den gemeinen Leuten (�aw�mm) diskutiert 
wird. Dort heißt es, alle Gelehrten gehörten zu den �aw���, aber innerhalb ihres Standes 
müsse man vier Ränge unterscheiden: 1) die Philosophen, die als einzige ohne Einschrän-
kung �aw��� genannt werden könnten; 2) die Dialektiker und die Sophisten (mit denen 
hier die Denker vor Aristoteles gemeint sind); 3) die Gesetzgeber (w��i�� n-naw�m�s); 4) die 
Theologen und die Rechtsgelehrten (die somit als letzte Gruppe vor den �aw�mm genannt 
werden). 

29  Kit�b al-
ur�f, S. 155:1-18 (= Kap. 149), hier besonders S. 155:10-14; zu dieser sowie zu 
der in der folgenden Anmerkung genannten Textstelle vgl. Zimmermann, Commentary, 
S. cxiv-v, n. 1. 

30  Kit�b al-
ur�f, S. 157:1-3 (= Kap. 153). 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-F�R�B� UND DIE MU�TAZILA 69 

Um das an einem Beispiel kurz zu zeigen: Im ersten Teil des Werkes erörtert 
F�r�b� die Existenz und die Eigenschaften Gottes (d.h. der „Ersten Ursache“). 
Dabei erklärt er in einem Abschnitt, Gott sei gerecht (�adl), weil er die Güter aus-
gewogen an alle, die er hervorbringe, verteile.31 Und wenig später werden die 
göttlichen Namen diskutiert mit dem Ergebnis, dass man zwei Klassen von Na-
men unterscheiden müsse: jene, die Gottes vollkommenes Wesen beschreiben 
(“seiend”, “einer”, “lebend”), und jene, die seine Relationen zu anderen Seienden 
kennzeichnen (“großzügig”, “gerecht”).32 An solchen Stellen könnte man jeweils 
an eine Auseinandersetzung mit der Mu�tazila denken. Das vermutete auch Ri-
chard Walzer, der in seinem Kommentar zu diesen Passagen wiederholt auf einen 
möglichen Zusammenhang mit dem mu�tazilitischen kal�m einging.33 Sein Be-
fund ist aber immer negativ. Denn anders als bei Kind� (gest. nach 256/870), dem 
Walzer eine Affinität zur Mu�tazila unterstellte,34 meinte er bei den Mab�di	, dass 
bestenfalls ähnliche Begriffe, aber niemals die gleiche Intention oder das gleiche 
Konzept vorlägen.35 Damit bestätigt sich, dass F�r�b� in seinen Ausführungen 
sehr wohl Fragen mit einem theologischen Hintergrund aufgreift, sie aber nicht 
in Beziehung zur dogmatischen Position einer bestimmten Schule setzt. 

Ris�la f� l-�aql 

Etwas anders liegt der Fall beim nächsten Text, der Ris�la f� l-�aql (Epistel über den 
Intellekt). Sie enthält zwei Passagen, die sich ausdrücklich mit einer theologischen 
These befassen. Aber das geschieht nur, um deutlich zu machen, dass diese These 
fehlerhaft und für einen Philosophen inakzeptabel sei. 

Der Anlass für die Kritik ist diesmal eine begriffliche Klärung. Wie F�r�b� zu 
Beginn der Ris�la angibt, möchte er die verschiedenen Bedeutungen herausarbei-
ten, in denen das Wort �aql (Denken, Verstand, Intellekt ...) im Arabischen ge-
braucht wird. Der Fluchtpunkt dieser Überlegung ist natürlich die Philosophie. 
Dort wird das Wort gleich in mehreren Zusammenhängen als Schlüsselbegriff 
verwendet (Logik, Ethik, Psychologie, Metaphysik).36 Deswegen dient der Groß-
teil der Ris�la auch dem Zweck, die verschiedenen Bedeutungen, die ihm in die-

                                                                                                                                                                                                                          
31  Mab�di	 �r�	 ahl al-mad�na al-f��ila, ed. Richard Walzer in Al-Farabi on the Perfect State, Kap. 

I 2.2, S. 94-96. 
32  Mab�di	, Kap. I 2.4-5, S. 96-100. 
33  Walzer, Al-Farabi on the Perfect State, S. 360-62. 
34  Vgl. z.B. seinen Beitrag über Kind� in “L’éveil de la philosophie islamique”, Revue des études 

islamiques 38 i & ii (1970), S. 7-42 und 207-42, hier: 210-14. 
35  Vgl. z.B. Walzer, Al-Farabi on the Perfect State, S. 362 zur Frage der göttlichen Na-

men/Attribute: “This division is different from the Mu�tazilite distinction ... Al-F�r�b�’s 
problem is not the same”. 

36  F�r�b� markiert diese Gebiete, indem er jeweils die zugehörige Schrift aus dem Corpus Ari-
stotelicum angibt (Analytica posteriora, Nikomachische Ethik, De anima, Metaphysik); vgl. 
Ris�la f� l-�aql, ed. Maurice Bouyges, Beirut 1938 [2. Aufl. 1983], S. 2 ult.-3:3. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 70 

sen Teildisziplinen zukommen, herauszuarbeiten und genauer zu erläutern.37 Be-
vor F�r�b� diese Klärung vornimmt, sondiert er jedoch das Terrain. Denn das 
Wort �aql erscheint nicht nur in der Philosophie. Es ist auch Teil der Alltagsspra-
che (d.h. der Sprache des �umh�r),38 und es gehört zum Vokabular der Theolo-
gen. Deshalb beginnt F�r�b� seine Untersuchung mit der Frage, in welchem Sinn 
es dort jeweils eingesetzt und verstanden wird. In diesem Zusammenhang heißt 
es über die Theologie: 

Was den regelmäßigen Gebrauch von �aql in der Sprache der Theologen angeht, so be-
haupten sie von einer Sache: ‘Das gehört zu dem, was der �aql (Verstand) vorschreibt 
oder was er verbietet oder was er zulässt oder nicht zulässt.’ Damit meinen sie aber nur 
Dinge, die von allen auf den ersten Blick anerkannt werden (al-mašh�r f� b�di	 ra	y al-
�am��). Sie bezeichnen nämlich das, worin alle oder die meisten auf den ersten Blick 
übereinstimmen (b�di	 ar-ra	y al-muštarak), als �aql. Das wird dir klar, wenn du ihre Lehre 
genauer betrachtest, also worüber und was sie reden, was sie in ihren Büchern schreiben 
und wobei sie dieses Wort gebrauchen.39 

Wenig später ergänzt F�r�b�: 

Die Theologen meinen, der �aql (Verstand), über den sie miteinander regelmäßig reden, 
sei der �aql (Intellekt), den Aristoteles in den Analytica posteriora erwähnt hat. So etwas 
hätten sie gerne. Prüfst du jedoch die ersten Prämissen, die sie verwenden, so wirst du 
feststellen, dass sie alle ohne Ausnahme (nur) auf Meinungen zurückgehen, über die auf 
den ersten Blick Übereinstimmung besteht. Also möchten die Theologen das eine, tun 
aber das andere.40 

Soweit das Referat. Es ist natürlich, was uns inzwischen nicht mehr verwundern 
kann, polemisch. Sein Zweck besteht darin nachzuweisen, dass das Wort �aql von 
den Theologen unscharf und unreflektiert gebraucht wird. Erfreulicherweise be-
schränkt sich F�r�b� an dieser Stelle aber nicht auf einen polemischen Kommen-
tar. Er beschreibt auch präzise, was die von ihm kritisierten Theologen denken. 
Sie behaupten, dass man allein mit dem �aql/Verstand (also ohne Kenntnis der 
Offenbarung) erkennen könne, was gut und was schlecht sei. Damit vertreten sie 
eine These, die sich sehr gut historisch zuordnen lässt, da sie in Bagdad oder 
überhaupt in den Kerngebieten des Islams im frühen 4./10. Jahrhundert nur von 
den Mu�taziliten vertreten wurde.41 

37  Wobei innerhalb der Philosophie wiederum der Psychologie die grösste Rolle zukommt; 
ihr allein, d.h. der Analyse der Bedeutung des Wortes �aql in De anima, widmet F�r�b� zwei 
Drittel seines Werkes.  

38  Ris�la f� l-�aql, S. 3:4 und 4:4-7:8. 
39  Ris�la f� l-�aql, S. 7:9-8:4; vgl. Fu��l muntaza�a, ed. Fauzi M. Na���r, Beirut 1971, S. 89: 

15-17. 
40  Ris�la f� l-�aql, S. 11:10-12:3. 
41  Zur Position der Mu�tazila vgl. oben Anm. 21. Aš�ar� war in diesem Punkt völlig anderer 

Ansicht. Nach seiner Auffassung ist es unmöglich, das Gute und das Schlechte anhand ra-
tionaler Kriterien zu erkennen. Was gut und was schlecht ist, entscheidet allein Gott (der 
ebensogut andere Bewertungen vornehmen könnte). Deswegen sind wir auf die Offenba-
rung angewiesen, um seine Befehle und Verbote kennenzulernen (dazu Gimaret, La doctri-

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-F�R�B� UND DIE MU�TAZILA 71 

Man kann demnach davon ausgehen, dass F�r�b� an dieser Stelle auf die 
Mu�taziliten anspielte. Insofern ist seine Ris�la f� l-�aql unser zweiter Beleg dafür, 
dass er mit den Ansichten dieser Schule vertraut war. Interessant ist dabei, dass er 
ihre Lehre auch hier, bei der Frage nach der Begründung der ethischen Normen, 
ablehnt. Denn eigentlich hätte ihm die These, die von den Mu�taziliten in die-
sem Punkt vertreten wurde, willkommen sein können. F�r�b� war selbst davon 
überzeugt, dass wir durch unseren �aql erkennen können, was gut und was 
schlecht ist. Hingegen wäre es ihm völlig abwegig erschienen, unsere Kenntnis 
der ethischen Normen auf eine andere Quelle, also etwa auf die Offenbarung mit 
ihren Bildern und Gleichnissen, zurückzuführen. 

Gleichwohl bleibt in seinen Augen eine unüberbrückbare Differenz. Sie ergibt 
sich daraus, wie die Mu�taziliten das Vorgehen des �aql beschreiben und begrün-
den. Hier unterlaufen ihnen – nach F�r�b�’s Auffassung – zwei gravierende Irr-
tümer, die es einem Philosophen unmöglich machen, den Schulterschluss mit 
ihnen zu suchen. Einer dieser Fehler ist uns bereits bekannt. Man könnte ihn ge-
radezu das Grundproblem der Theologen (aus F�r�b�’s Sicht) nennen: Sie achten 
nicht darauf, dass ihre Überlegungen auf verlässlichen Prämissen gründen, son-
dern gehen von Ansichten aus, die ungeprüft und unsicher sind. So auch in die-
sem Fall. Denn die Mu�taziliten besitzen nach F�r�b�’s Einschätzung keine ein-
deutigen Kriterien für die Entscheidung, was gut und was schlecht ist. Statt des-
sen orientieren sie sich an moralischen Urteilen, die allgemein verbreitet sind 
und auf den ersten Blick einleuchten mögen.42 

Zweitens wirft F�r�b� der Mu�tazila vor, den Vorgang der Urteilsbildung bei 
ethischen Fragen zu unterschätzen. Denn sie behaupte ohne weitere Begrün-
dung, unser Verstand könne unmittelbar, d.h. mit einem Mal das Gute und das 
Schlechte erkennen.43 Tatsächlich handle es sich dabei – so F�r�b� – um einen 
langen Prozess. Er erfordere viele Überlegungen und führe schließlich dazu, dass 
wir eine gewisse Klugheit (ta�aqqul) in ethischen Fragen ausbildeten. Aber selbst 
sie sei niemals vollkommen, sondern wachse zeit unseres Lebens, da wir durch 
immer neue Entscheidungen und durch Erfahrungen (ta�riba) an menschlicher 
Reife gewännen. 

                                                                                                                                                                                                                          

ne d’al-Ash�ar�, S. 435-51). – Ausserhalb des Irak hätte F�r�b� allerdings eine andere Situati-
on vorgefunden. Das gilt insbesondere für die 
anafitisch-m�tur�ditische Theologie im 
Nordosten Irans. M�tur�d� (gest. 333/944) war zwar ein strikter Gegner die Mu�tazila. Aber 
er kam – aus anderen Überlegungen und mit anderer Begründung als sie – ebenfalls zu 
dem Schluss, dass wir mit unserem Verstand erkennen können, was gut und was schlecht 
ist (vgl. dazu mein Al-M�tur�d� und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden 1997, 
S. 331-34). 

42  Sie benutzen also rhetorische Prämissen; vgl. dazu Renate Würsch, Avicennas Bearbeitungen 
der aristotelischen Rhetorik. Ein Beitrag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen 
Welt, Berlin 1991, S. 28-32. 

43  Das ergibt sich aus der Behauptung, der �aql greife einfach das mašh�r f� b�di	 ra	y al-�am�� 
auf und mache es zur Grundlage seiner Entscheidung (Ris�la f� l-�aql, S. 7 ult.-8:1). 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 72 

Dass F�r�b� so dachte, wird im weiteren Verlauf der Ris�la deutlich. Dort er-
klärt er die Bedeutung des Wortes �aql im sechsten Buch der Nikomachischen Ethik 
und zählt dabei alle Punkte, die gerade genannt wurden (Klugheit, Erfahrung, 
Reife), auf.44 Damit ist seine eigene Position markiert. Was Aristoteles über den 
Gebrauch des �aql in ethischen Fragen schreibt, ist und bleibt für F�r�b� maßgeb-
lich. Dagegen müssen die Überlegungen der Mu�taziliten für ihn bedeutungslos 
sein, weil sie nach seiner Ansicht von einem falschen Verständnis des Wortes �aql 
ausgehen. 

Kit�b al-Burh�n und Kit�b al-�adal 

Trotz dieser Kritik ist das Zeugnis der Ris�la für uns wichtig. Denn es belegt kon-
kreter als die Darstellung, die wir im I���	 al-�ul�m antrafen, dass sich F�r�b� mit 
der Mu�tazila auseinandergesetzt hat. Dieser Eindruck wird im folgenden noch 
verstärkt, und zwar durch eine Aussage, die uns im Kit�b al-Burh�n (Der Beweis) 
und im Kit�b al-�adal (Der Disput) begegnet. Sie betrifft eine These, die nicht nur 
nahelegt (wie im I���	) oder wahrscheinlich macht (wie in der Ris�la), dass F�r�b� 
die Mu�tazila kannte, sondern die es beweist, da sie innerhalb der islamischen 
Theologie nur für Mu�taziliten bezeugt ist. 

Den sachlichen Rahmen dazu bildet diesmal die Erkenntnislehre. Sie hat un-
ter anderem die Aufgabe, nach den Kriterien zu fragen, an denen wir die Wahr-
heit einer Aussage messen können. Auf diese Frage gaben die Mu�taziliten ver-
schiedene Antworten. Aber nur eine von ihnen interessierte F�r�b� so sehr, dass 
er sie mehrfach erwähnte und kritisierte. Gemeint ist die These, dass eine Aussa-
ge dann wahr sein müsse, wenn sie in demjenigen, der ihr zustimmt, den Zu-
stand der “Seelenruhe” (suk�n an-nafs) bzw. der “ruhigen Hingabe der Seele an 
das Wissensobjekt” (suk�n an-nafs il� l-ma�l�m) hervorrufe.45 

Die schärfste Kritik an dieser Behauptung findet sich im Kit�b al-Burh�n. Dort 
entwickelt F�r�b� – mit stetem Bezug zu den Analytica posteriora – seine eigene 
Beweislehre. Sie geht davon aus, dass unser Wissen auf zwei Arten vorliegen 
könne: als einzelner Begriff (ta�awwur), d.h. als eine klar bestimmte, eindeutige 
und sich nicht verändernde Vorstellung; oder als Urteil (ta�d�q), d.h. als eine 
mehrere Dinge verknüpfende Aussage, mit der wir einen bestimmten Sachverhalt 
bejahen oder verneinen.46 

44  Ris�la f� l-�aql, S. 9:4-12:3. 
45  Zu den einzelnen Vertretern bzw. Kritikern dieser These innerhalb der Mu�tazila vgl. un-

ten. 
46  Kit�b al-Burh�n, ed. Mu
ammad Taq� D�nišpaž�h, in al-Man
iqiyy�t li-l-F�r�b�, Bd. I, 

Qumm 1408š (1987), S. 265-349, hier: 266:5ff.; der Anfang des Kit�b al-Burh�n wurde ins 
Französische übersetzt von Georges Vajda, “Autour de la théorie de la connaissance chez 
Saadia”, Revue des études juives 126 ii-iii und iv (1967), S. 135-89 und 375-97, hier: 390-93. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-F�R�B� UND DIE MU�TAZILA 73 

Im Zusammenhang mit den Urteilen kommt F�r�b� auf das Thema, das uns 
hier interessiert, zu sprechen. Denn jetzt erklärt er: 

Ein Urteil kann sich auf etwas beziehen, das tatsächlich wahr ist, oder auf etwas, das 
falsch ist. (Ausserdem) ist ein Urteil entweder gewiss (yaq�n) oder der Gewissheit nahe 
(muq�rib li-l-yaq�n) oder das, was man ‘die ruhige Hingabe der Seele an etwas’ (suk�n an-
nafs il� l-shay	) nennt; letzteres ist die Form des Urteils, die von der Gewissheit am weite-
sten entfernt ist (ab�ad at-ta�d�q�t �an al-yaq�n).47 

Diese Kritik wird im folgenden noch genauer erläutert. Dabei erfahren wir, wel-
che Charakteristika der “Seelenruhe” anhaften und warum sie kein zuverlässiges 
Wahrheitskriterium sein kann:48 Sie ist eine Form der Zustimmung, bei der dem 
Urteilenden bewusst ist, dass sein Urteil nicht gegen Einwände gefeit ist. Da die-
se Einwände stark oder schwach sein können, schwankt auch die “Seelenruhe” 
des Betreffenden in ihrer Intensität (yataf��al). Ausserdem besteht ein formales 
Problem. Denn die “ruhige Hingabe der Seele an etwas” ist nichts weiter als ein 
rhetorisches Urteil (ta�d�q bal���)49. Sie basiert auf “übernommenen” Prämissen 
(maqb�l�t), also auf Aussagen, die uns von einzelnen Personen oder kleinen 
Gruppen überliefert wurden. Diese können zwar (akzidentiell) wahr sein, aber sie 
sind weit davon entfernt, uns Gewissheit über einen Sachverhalt zu verschaffen. 
Deshalb versuchen manche Beobachter, die Glaubwürdigkeit solcher Prämissen 
dadurch zu erhöhen, dass sie sie auf einen göttlichen Befehl (amr il�h�) zurück-
führen. 

Ähnlich kritisch klingen die Aussagen im Kit�b al-�adal. Dort beginnt F�r�b� 
seine Ausführungen damit, dass er die Form der Prämissen, die in der Dialektik 
Anwendung finden, beschreibt und analysiert. Es sind in diesem Fall die 
mašh�r�t, die allgemein anerkannten Aussagen.50 Ihr Ausgangspunkt besteht dar-
in, dass eine Person, die den Ruf hat, vertrauenswürdig zu sein, eine bestimmte 
Behauptung aufstellt (ohne sie beweisen zu können). Diese Behauptung findet 
Zustimmung, zunächst bei einzelnen Zuhörern, dann bei mehreren Personen. 
Mit der Anzahl derer, die sie akzeptieren, wächst auch die innere Überzeugung 
aller Beteiligten, dass die Behauptung richtig sei. So kommt die suk�n an-nafs ins 
Spiel, denn sie ergibt sich aus den Faktoren, die gerade genannt wurden: 

Je mehr Personen uns über die Dinge, die sie selbst gesehen haben, und die Ansichten, 
die sie (selbst) glauben, von sich aus informieren, desto mehr wachsen die ruhige Hin-
gabe unserer Seele daran (suk�n anfusin� ilaih�), unsere Zustimmung dazu (ta�d�qun� 

                                                                                                                                                                                                                          
47  Kit�b al-Burh�n, S. 266:-4ff.; Vajda, “Connaissance”, S. 391. 
48  Es folgt eine Zusammenfassung von Kit�b al-Burh�n, S. 267:9-268:9; Vajda, “Connaissan-

ce”, S. 392-93. 
49  Vgl. dazu auch I���	, S. 82:11 und 83:1-2, wo die “Überzeugung”, die durch den Einsatz 

rhetorischer Mittel erreicht wird, als “Seelenruhe” beschrieben wird. 
50  Kit�b al-�adal, ed. Mu
ammad Taq� D�nišpaž�h, in al-Man
iqiyy�t li-l-F�r�b�, Bd. I, 

Qumm 1408š (1987), S. 358-455, hier: 361 ult.ff. Der Textabschnitt (ab 362:4ff.) wurde 
ebenfalls von Vajda ins Französische übersetzt (“Connaissance”, S. 377-88). 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 74 

lah�) und unsere Akzeptanz dessen (qab�lun� iyy�h�). Demnach haben wir das größte 
Vertrauen in eine Ansicht, die von allen Menschen geteilt wird.51 

Die “Seelenruhe” ist also ein psychologisches Phänomen. Sie stellt sich ein, weil 
wir uns bei einer Annahme sicher fühlen. Doch diese Sicherheit gründet nicht 
darauf, dass die Annahme bewiesen wäre, sondern nur darauf, dass sie von vielen 
Menschen geteilt wird. Entsprechend labil kann ein solcher Zustand sein. Das 
macht F�r�b� im weiteren Verlauf des Kit�b al-�adal deutlich. Dort erklärt er, dass 
unsere “Seelenruhe” sehr rasch abnehme, wenn sie nicht mehr durch äussere Fak-
toren gestützt werde. Es genüge bereits, dass Einwände gegen die allgemein ver-
breitete Ansicht auftauchten. Diese Einwände könnten von Philosophen vorge-
tragen werden oder durch einen Dissens innerhalb der Menge (oder zwischen der 
Menge und den Philosophen) bedingt sein. Die Opposition führe in jedem Fall 
zu Irritationen. Statt uns in Ruhe unserer Annahme hinzugeben, empfänden wir 
jetzt Zweifel. Denn unsere Überzeugung gründete ja nicht auf Beweisen; also 
könne sie auch durch Einwände, die ihrerseits keine Beweiskraft haben müssten, 
wieder erschüttert werden.52 

F�r�b�’s Kritik klingt erneut harsch, aber sie ist diesmal nicht so isoliert wie in 
den zuvor beschriebenen Fällen. Denn der Versuch, die “Seelenruhe” als Wahr-
heitskriterium durchzusetzen, wurde nicht nur von ihm zurückgewiesen, sondern 
war auch innerhalb der Mu�tazila umstritten. Das gilt bereits für die früheste 
Phase der Diskussion. Sie wurde offenbar von Na���m (gest. vor 232/847) eröff-
net. Von ihm bzw. von seinen Schülern berichten die Quellen jedenfalls die The-
se, dass wahres Wissen dann bei uns eintrete, wenn der Prozess des Erkennens 
(der von Na���m als Bewegung unseres Geistes/Herzens gedeutet wurde) in den 
Zustand der “Herzensruhe” (suk�n al-qalb) einmünde.53 

Gegen diese Idee wandte sich ��
i� (gest. 255/869). Er machte geltend, dass 
mit solchen Vermutungen kein verlässliches Wahrheitskriterium gewonnen sei. 
Wer von einer Ansicht überzeugt sei, empfinde immer “Herzensruhe” – auch 
wenn seine Überzeugung gar nicht der Wahrheit entspreche. Ausserdem wechsle 
man gelegentlich seinen Standpunkt. In solchen Fällen seien wir sowohl vor als 
auch nach der Meinungsänderung der festen Überzeugung, im Recht zu sein.54 

Trotz solcher Bedenken griff Ab� H�šim (gest. 321/933) die Idee wieder auf. 
Er machte sie sogar zu einem zentralen Element seiner Erkenntnislehre. Nach 
seiner Auffassung kann man nämlich davon ausgehen, dass die fragliche Ruhe 
(die Ab� H�šim jetzt als “Seelenruhe”/suk�n an-nafs bezeichnet) nicht bei jeder 

51  Kit�b al-�adal, S. 362:13-16; Vajda, “Connaissance”, S. 378. 
52  Kit�b al-�adal, S. 417:13-418:10; Vajda, “Connaissance”, S. 388-89. 
53  Van Ess, Theologie und Gesellschaft, Bd. 3, S. 380 und Bd. 4, S. 97. 
54  Marie Bernand, Le problème de la connaissance d’après le Mu�n� du Cadi �Abd al-�abb�r, Algier 

1982, S. 293-95; van Ess, Theologie, Bd. 4, S. 102-3. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-F�R�B� UND DIE MU�TAZILA 75 

beliebigen Ansicht, die uns in den Sinn komme (inklusive Fehlschlüssen und 
Sinnestäuschungen), eintrete, sondern tatsächlich nur dann, wenn eine wirkliche 
Erkenntnis vorliege.55 

Auch seinen Argumenten gelang es nicht, sich auf Dauer durchzusetzen. Vom 
5./11. Jahrhundert an wurde die Lehre von der “Seelenruhe” nur noch von weni-
gen mu�tazilitischen Theologen vertreten.56 Im frühen 4./10. Jahrhundert war sie 
hingegen hochaktuell. Denn Ab� H�šim war nicht irgendwer, sondern der füh-
rende Kopf der Mu�taziliten, die zu dieser Zeit im Irak wirkten.57 Wenn F�r�b� al-
so auf die These der “Seelenruhe” einging und sie wiederholt kritisierte, zeigt das 
sehr deutlich, dass er die aktuellen Debatten, die damals in der mu�tazilitischen 
Schule stattfanden, durchaus verfolgte und ernst nahm. 

Šar� al-�Ib�ra 

Allerdings blieb sein Interesse nicht auf die Mu�tazila beschränkt. Wie wir bereits 
bei der Betrachtung des I���	 festgestellt haben, kannte F�r�b� auch eine Gruppe, 
die sich gegen die Mu�taziliten stellte. Denn er erwähnte dort ja nicht nur Theo-
logen, die versuchten, die Vorgaben der Offenbarung mit den Ansprüchen des 
Verstandes zu versöhnen, sondern auch solche, die sich allein auf die religiöse 
Überlieferung beriefen. 

Letztere rücken jetzt noch einmal in den Blick. Das geschieht durch den Šar� 
al-�Ib�ra, den gro�en Scholienkommentar zu Aristoteles’ De interpretatione. Hier 
kommt F�r�b� unter anderem auf das Problem der contingentia futura zu sprechen, 
also auf die berühmte Frage, ob unsere Aussagen über mögliche künftige Dinge 
bereits in der Gegenwart einen Wahrheitswert besitzen (De interpretatione 9). Sie 
gibt ihm die Gelegenheit zu einem kurzen Exkurs. Sein Inhalt lässt sich wie folgt 
zusammenfassen: Manche Leute behaupten, dass es im Bereich unserer Hand-
lungen überhaupt keine Möglichkeit (Kontingenz) gebe. Denn nach ihrer An-
sicht ist alles, was geschehen wird, bereits mit Notwendigkeit festgelegt. Für diese 
These haben sie allerdings kein überzeugendes Argument, denn sie lässt sich we-
der auf unser Primärwissen (al-ma�rifa al-�l�) noch auf unsere Naturanlage (fi
ra) 
zurückführen. Deswegen berufen sich diese Leute auch auf Festsetzungen, Geset-
ze und (überlieferte) Lehren (al-wa�� wa-š-šar��a wa-l-qaul), also auf lauter Prämis-

                                                                                                                                                                                                                          
55  Josef van Ess, Die Erkenntnislehre des �A�udadd�n al-�c�. Übersetzung und Kommentar des ersten 

Buches seiner Maw�qif, Wiesbaden 1966, S. 75-76; Zimmermann, Commentary, S. cxv; Ber-
nand, Le problème, S. 291-92 und 299. 

56  Darunter war allerdings �Abd al-�abb�r (gest. 415/1025); zu ihm van Ess, Erkenntnislehre, 
S. 76-77; Bernand, Le problème, S. 295-98. 

57  Abu l-Q�sim al-Ka�b� (gest. 319/931), der andere bedeutende Mu�tazilit dieser Generation, 
studierte zwar in Bagdad, ging aber später wieder in seine Heimatstadt Balch zurück, wo er 
den Gutteil seines Lebens verbrachte; zu ihm vgl. Josef van Ess, “Abu ’l-Q�sem Ka�b�”, En-
cyclopaedia Iranica, Bd. 1, S. 359-62, sowie den Beitrag von Racha el-Omari in diesem Band. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 76 

sen, die aus der Perspektive der Logik bzw. der Philosophie gar nicht zulässig 
sind.58 

Wie das Referat zeigt, richtet sich F�r�b�’s Polemik diesmal gegen Determini-
sten. Dabei sind zwei Vorwürfe erkennbar: Der eine lautet, dass sie eine falsche, 
gegen jede menschliche Erfahrung sprechende These vertreten; der andere, dass 
sie meinen, man könne diese These beweisen, indem man sie auf (geoffenbarte) 
Gesetze und überlieferte Lehren zurückführe. Nimmt man beide Argumente zu-
sammen, so wird die Stoßrichtung der Kritik klar. Sie zielt nicht auf den Deter-
minismus im allgemeinen, sondern auf eine bestimmte Gruppierung. Sie kombi-
niert den Glauben an die Vorherbestimmung unserer Handlungen mit der Hoch-
schätzung der religiösen Überlieferung. Das trifft am ehesten auf die Traditionali-
sten und 	anbaliten zu, die deswegen an dieser Stelle – wie vermutlich schon in 
dem erwähnten Passus im I���	 – gemeint sein dürften. 

Zusammenfassung und Ergänzungen  

(Kit�b al-�i
�ba, Kit�b al-Qiy�s a�-�a��r �al� 
ar�qat  
al-mutakallim�n und Kit�b al-Milla) 

Damit sind sämtliche Texte, in denen F�r�b� eine konkrete theologische Lehre 
diskutiert hat, genannt. Sie sind nicht zahlreich, genügen aber, um uns einen 
Eindruck von seinen Kenntnissen über den kal�m zu vermitteln. Dieser lässt sich 
dahingehend zusammenfassen, dass F�r�b� ein aufmerksamer, aber auch ein se-
lektiver Beobachter der Theologie seiner Zeit war. Grundsätzlich interessierte ihn, 
was die mutakallim�n schrieben. Aber in seinen Werken beschränkte er sich dar-
auf, einige wenige Thesen, die er besonders relevant (oder besonders ärgerlich) 
fand, zu erwähnen. Sie stammen in der Regel aus dem Umfeld der Mu�tazila, sel-
tener auch aus dem Lager der Traditionalisten/	anbaliten. Andere Strömungen 
und insbesondere die aš�aritische Theologie hat F�r�b� entweder ignoriert oder, 
was wahrscheinlicher ist, überhaupt nicht gekannt. 

Dieses Ergebnis wird sich durch die Texte, die jetzt noch zur Sprache kom-
men, nicht mehr verändern. Denn sie enthalten nur Aussagen, die keine be-
stimmte theologische Richtung, sondern den kal�m im allgemeinen thematisie-
ren. Trotzdem sollen die verschiedenen Passagen hier noch kurz erwähnt werden. 
Denn sie sind durchaus geeignet, F�r�b�’s grundsätzliche Haltung zur Theologie 
genauer zu beleuchten. Insofern können sie auch dazu beitragen, seine Einschät-
zungen zu den einzelnen Schulen, die wir gerade verfolgt haben, besser einzu-
ordnen. 

58  Šar� al-F�r�b� li-kit�b Ari�t�
�l�s f� l-�Ib�ra, ed. Wilhelm Kutsch und Stanley Marrow, Beirut 
1960 [2. Aufl. 1971], S. 83:16-23; engl. Übers. in Zimmermann, Commentary, S. 77 (zum 
Inhalt vgl. dort S. cxvi). 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-F�R�B� UND DIE MU�TAZILA 77 

Am wenigsten gilt das für die kurze Bemerkung, die uns im Kit�b al-�i
�ba 
(Die Rhetorik) begegnet. Sie beschränkt sich auf eine Selbstverständlichkeit. Denn 
hier erklärt F�r�b� lediglich, dass es Theologen (und Juristen) gebe, die den Ana-
logieschluss (tam��l)59 für schwach hielten und ablehnten.60 Das ist sachlich rich-
tig, aber es ist als Beobachtung nicht ungewöhnlich. Deswegen kann man daraus 
auch keine spezifischen Schlüsse auf F�r�b�’s Haltung zum kal�m ziehen. 

Anders verhält es sich mit dem zweiten Text, dem Kit�b al-Qiy�s a�-�a��r �al� 

ar�qat al-mutakallim�n (Das kleine Buch über den Syllogismus nach Art der Theologen).61 
Er rückt nämlich einen Aspekt ins Blickfeld, der nach all der Polemik, die wir in-
zwischen gelesen haben, eher unerwartet ist. Das Buch dient grundsätzlich dem 
Zweck, die verschiedenen Schlussverfahren, die Aristoteles in den Analytica priora 
dargestellt hatte, zu erläutern. Insofern ist es ein Paralleltext zum Kit�b al-Qiy�s 
(Der Syllogismus),62 das ausdrücklich als Epitome der Analytica priora konzipiert 
ist. Gleichwohl verfolgt F�r�b� im Kit�b al-Qiy�s as-�a��r noch ein zweites Ziel. Er 
benutzt diese Schrift auch, um eine Verbindung zwischen der aristotelischen 
Schlusslehre und den Argumentationsformen der Theologen (sowie der Juristen) 
herzustellen. In diesem Sinn illustriert er die Syllogismen, die er erörtert, mit 
Beispielen, die aus dem kal�m (oder dem fiqh) stammen. Darüber hinaus erklärt 
er in einem gesonderten Kapitel, dass auch der Inferenzschluss der mutakalli- 
m�n63 eine zulässige Argumentationsform darstelle, weil er unter bestimmten 
Bedingungen auf einen Syllogismus zurückgeführt werden könne.64 

Wie diese Andeutungen zeigen, besteht also doch eine Relation zwischen der 
Philosophie und den Überlegungen der Theologen. F�r�b� kritisiert zwar einzel-
ne Lehren und Argumente der zeitgenössischen mutakallim�n. Aber gleichzeitig 
räumt er ein, dass der kal�m prinzipiell eine rationale Struktur aufweise. Das 
kann nach allem, was wir gesehen haben, auch kaum anders sein. Denn schließ-
lich hat F�r�b� selbst den Zusammenhang hergestellt, indem er die Religion zum 
Abbild der Philosophie und die Theologie zur Verteidigerin der Religion erklärte. 
Also müssen die Überlegungen der Theologen einen rationalen Kern enthalten, 
der – wenn er denn richtig entfaltet wird – mit den Vorstellungen der Philoso-
phen durchaus korrespondiert. 

                                                                                                                                                                                                                          
59  Zu Gebrauch und Bedeutung von tam��l bei F�r�b� und bei anderen philosophischen Au-

toren vgl. Würsch, Avicennas Bearbeitung, S. 72-85. 
60  Kit�b al-�i
�ba, ed. Jacques Langhade mit franz. Übers. in Deux ouvrages inédits sur la rhéto-

rique, ed. J. Langhade und M. Grignaschi, Beirut 1971, S. 30-121, hier: 83:14-85:11. 
61  Kit�b al-Qiy�s a�-�a��r �al� 
ar�qat al-mutakallim�n, ed. Mu
ammad Taq� D�nišpaž�h, in al-

Man
iqiyy�t li-l- F�r�b�, Bd. I, Qumm 1408š (1987), S. 152-94. 
62  Kit�b al-Qiy�s, ed. Mu
ammad Taq� D�nišpaž�h, in al-Man
iqiyy�t li-l- F�r�b�, Bd. I, 

Qumm 1408š (1987), S. 115-51. 
63  Also der “Schluss vom Sichtbaren auf das Unsichtbare” (al-istidl�l bi-š-š�hid �al� l-��	ib). 
64  Kit�b al-Qiy�s a�-�a��r, S. 175-83; zur Sache van Ess, Erkenntnislehre, S. 391-92; Joep Lameer, 

Al-F�r�b� and Aristotelian Syllogistics. Greek Theory and Islamic Practice, Leiden 1994, S. 204-32. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 78 

Das wird noch deutlicher, wenn wir den dritten und letzten Text hinzuneh-
men. Gemeint ist das Kit�b al-Milla (Die Religion), in dem der Nutzen der Religi-
on und damit der Theologie noch markanter herausgestellt wird. Den Ausgangs-
punkt dafür bildet einmal mehr die These, dass Religionen die Wahrheit, die von 
der Philosophie in universalen Begriffen erfasst werde, auf partikulare Weise re-
präsentierten.65 Sie ist durchaus zweischneidig, denn wie wir gesehen haben, 
dient sie F�r�b� des öfteren dazu, eine scharfe Trennung zwischen beiden Berei-
chen zu legitimieren. An dieser Stelle hat sie jedoch einen anderen Zweck. Denn 
hier geht es ihm darum, die gemeinsame Ausrichtung, ja das Zusammenwirken 
von Philosophie und Religion/Theologie hervorzuheben. Es basiert darauf, dass 
beide die Menschen zum Guten führen möchten. Dabei steht die Religion sogar 
vor der größeren Aufgabe, weil sie sich an das Gros der Menschen richtet, die 
nur dialektische (d.h. theologische) und rhetorische Argumente (die ebenfalls in 
der Theologie eingesetzt werden) verstehen: 

Aus diesem Grund sind die Dialektik und die Rhetorik von enormem Nutzen (�a��mai l-
�an�	): beide rechtfertigen die Lehrmeinungen der Religion bei den Bürgern des Ge-
meinwesens, setzen sie durch, verteidigen sie, verankern sie fest in den Seelen der Bürger 
und verhelfen ihnen (auch) dann zum Erfolg, wenn jemand auftritt, der die Absicht hat, 
die Anhänger der Religion mit seiner Rede in die Irre zu führen und gegen die Religion 
zu opponieren.66 

Auch dieses Lob kann die Polemik, die uns bislang begegnet ist, nicht aufheben. 
Wie wir gesehen haben, sind es, aufs Ganze betrachtet, die kritischen Töne, die 
in F�r�b�’s Äusserungen über die Theologie überwiegen. Trotzdem ist diese letzte 
Äusserung bedeutsam. Denn sie zeigt uns, dass es ihm nicht um eine grundsätz-
liche Ablehnung ging. F�r�b� hatte zwar große Reserven gegenüber der Art, wie 
seine Zeitgenossen (inklusive der Mu�taziliten) die Theologie betrieben. Aber er 
war trotzdem davon überzeugt, dass die Theologie – wenn sie nur richtig konzi-
piert (d.h. an den Vorgaben der Philosophie ausgerichtet) wurde – für die Unter-
weisung und Anleitung der Menschen unerlässlich sei. 

Referenzen 

Bernand, Marie, Le problème de la connaissance d’après le Mu�n� du Cadi �Abd al-
�abb�r, Algier 1982. 

Encyclopaedia Iranica 1-, London [etc.] 1985-. 
van Ess, Josef, “Al-F�r�b� and Ibn al-R�wand�”, Hamdard Islamicus 3 iv (1980), 

S. 3-15. 

65  Kit�b al-Milla, ed. Muhsin Mahdi in Kit�b al-Milla wa-nu��� u�r�, Beirut 1968, S. 41-66, 
hier: 46-47; franz. Übersetzung von Dominique Mallet in Deux traités philosophiques. 
L’Harmonie entre les opinions des deux sages, le divin Platon et Aristote et De la religion, Damaskus 
1989, S. 117-45, hier: 123-24. 

66  Kit�b al-Milla, S. 48:2-5; franz. Übers., S. 125. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-F�R�B� UND DIE MU�TAZILA 79 

—, Die Erkenntnislehre des �A�udadd�n al-�c�. Übersetzung und Kommentar des ersten 
Buches seiner Maw�qif, Wiesbaden 1966. 

—, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine Geschichte des reli-
giösen Denkens im frühen Islam 1-6, Berlin 1991-97. 

Fakhry, Majid, Al-F�r�bi, Founder of Islamic Neoplatonism. His Life, Works and Influ-
ence, Oxford 2002. 

-F�r�b�, Fu��l muntaza�a, ed. Fauzi M. Na���r, Beirut 1971 [2. Aufl. 1993]. 
—, I���	 al-�ul�m, ed. �U�m�n Am�n, Kairo 1931 [3. Aufl. 1968]. 
—, Kit�b al-Burh�n, ed. Mu
ammad Taq� D�nišpaž�h, in al-Man
iqiyy�t li-l-F�r�b�, 

Bd. I, Qumm 1408š (1987), S. 265-349. 
—, Kit�b al-�adal, ed. Mu
ammad Taq� D�nišpaž�h, in al-Man
iqiyy�t li-l-F�r�b�, 

Bd. I, Qumm 1408š (1987), S. 358-455. 
—, Kit�b al-�i
�ba, ed. Jacques Langhade mit franz. Übers. in Deux ouvrages inédits 

sur la rhétorique, ed. J. Langhade/M. Grignaschi, Beirut 1971, S. 30-121. 
—, Kit�b al-
ur�f, ed. Muhsin Mahdi, Beirut 1970 [3. Aufl. 2004]. 
—, Kit�b al-Milla, ed. Muhsin Mahdi in Kit�b al-Milla wa-nu��� u�r�, Beirut 1968, 

S. 41-66. – (franz. Übers.:) Dominique Mallet, Deux traités philosophiques, 
S. 117-53. 

—, Kit�b al-Qiy�s, ed. Mu
ammad Taq� D�nišpaž�h, in al-Man
iqiyy�t li-l-F�r�b�, 
Bd. I, Qumm 1408š (1987), S. 115-51. 

—, Kit�b al-Qiy�s a�-�a��r �al� 
ar�qat al-mutakallim�n, ed. Mu
ammad Taq� D�niš-
paž�h, in al-Man
iqiyy�t li-l-F�r�b�, Bd. I, Qumm 1408š (1987), S. 152-94. 

—, Mab�di	 �r�	 ahl al-mad�na al-f��ila, ed. Richard Walzer mit engl. Übersetzung 
in Al-Farabi on the Perfect State. Revised Text with Introduction, Translation, 
and Commentary by Richard Walzer, Oxford 1985 [2. Aufl. 1998]. 

—, Ris�la f� l-�aql, ed. Maurice Bouyges, Beirut 1938 [2. Aufl. 1983]. 
—, Šar� al-F�r�b� li-kit�b Aris
�
�l�s f� l-�Ib�ra, ed. Wilhelm Kutsch/Stanley Marrow, 

Beirut 1960 [2. Aufl. 1971] – (engl. Übers.:) F.W. Zimmermann, Al-Farabi’s 
Commentary, S. 1-219. 

Frank, Richard M., “Reason and Revealed Law. A Sample of Parallels and Diver-
gences in kalâm and falsafa”, in Recherches d’islamologie. Recueil d’articles offert  
à Georges C. Anawati et Louis Gardet par leurs collègues et amis, Löwen 1977, 
S. 123-38. 

Gardet, Louis und M.-M. Anawati, Introduction à la théologie musulmane. Essai de 
théologie comparée, Paris 1948 [3. Aufl. 1981]. 

Gimaret, Daniel, La doctrine d’al-Ash�ar�, Paris 1990. 
Lameer, Joep, Al-F�r�b� and Aristotelian Syllogistics. Greek Theory and Islamic Prac-

tice, Leiden 1994. 
Mahdi, Muhsin, Alfarabi and the Foundation of Islamic Political Philosophy, Chicago 

2001. 
—, “Alfarabi on Philosophy and Religion”, Philosophical Forum 4 i (1972), S. 5-25. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ULRICH RUDOLPH 80 

Mallet, Dominique, Deux traités philosophiques. L’Harmonie entre les opinions des 
deux sages, le divin Platon et Aristote et De la religion, Damaskus 1989. 

Perler, Dominik und Ulrich Rudolph (ed.), Logik und Theologie. Das Organon im 
arabischen und im lateinischen Mittelalter, Leiden 2005. 

Rudolph, Ulrich, Al-M�tur�d� und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden 
1997. 

Stroumsa, Sarah, “Ibn al-R�wand�’s s�	 adab al-muj�dala. The Role of Bad Man-
ners in Medieval Disputations”, in The Majlis. Interreligious Encounters in Medie-
val Islam, ed. Hava Lazarus-Yafeh [et al.], Wiesbaden 1999, S. 66-83. 

Vajda, Georges, “Autour de la théorie de la connaissance chez Saadia”, Revue des 
études juives 126 ii-iii und iv (1967), S. 135-89 und 375-97. 

Walzer, Richard, “L’éveil de la philosophie islamique”, Revue des études islamiques 
38 i/ii (1970), S. 7-42 und 207-42. 

—, Al-Farabi on the Perfect State, vgl. al- F�r�b�, Mab�di	 �r�	 ahl al-mad�na al-f��ila. 
Würsch, Renate, Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik. Ein Beitrag zum 

Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen Welt, Berlin 1991. 
Zimmermann, F.W., Al-Farabi’s Commentary and Short Treatise on Aristotle’s De In-

terpretatione, Oxford 1981 [2. Aufl. 1982]. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59 - am 22.01.2026, 04:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

