
Einleitung

An einer berühmten Stelle des ,Menon‘ definiert dieser 
die Tugend als das Streben nach dem Schönen und Guten 
(77b ff.). Sokrates zeigt die Wertlosigkeit dieser Antwort 
dadurch, daß er beweist, daß es überhaupt kein entgegen­
gesetztes Streben, ein Streben nach dem Schlechten und 
Üblen also, gibt. Denn wer das Schlechte für sich erstrebt, 
muß denken, daß es ihm, indem es ihm zuteil wird, 
entweder nutzen oder schaden wird. Die letztere Gruppe 
gibt es nach übereinstimmender Auffassung der Ge­
sprächspartner nicht, denn niemand will sich selbst vor­
sätzlich und wissentlich schaden und somit sich selbst ein 
elendes und unseliges Leben bereiten. Wer aber denkt, 
daß das Schlechte ihm nutzen wird, ist erstens über die 
Natur des Schlechten im Irrtum, denn das Schlechte 
schadet notwendig, und will zweitens, indem er es für 
nützlich hält, schon nicht mehr das Schlechte, sondern 
etwas, das ihm nützlich und gut zu sein scheint. Also 
strebe niemand nach dem Schlechten.
Das Gute erscheint so einerseits als die alles bewegende 
Kraft des menschlichen Tuns und ist es doch gleichzeitig 
nicht, denn viele erstreben etwas, wovon sich zeigen wird, 
daß es ihnen schadet. Die Kraft des Schlechten reicht also 
nicht so weit, daß es sich selbst zum Erstrebbaren machen 
könnte, aber doch so weit, daß es sich unter der Maske des 
Guten einschleichen kann. Als diese Kraft zur Erzeugung 
des Scheins und des Irrtums kann es sich zwischen den 
Menschen und sein Telos, das Gute, stellen. Dieses Irren 

11

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird dann zur Ursache des Schlechten in der Welt. Das 
Problem der Tugend und des guten Lebens ist damit zu 
einer Frage von Wissen und Unwissenheit geworden.
Dieses Resultat erscheint doppelt problematisch: Erstens 
scheint das Phänomen, daß wir etwas zwar als gut erken­
nen, es aber dennoch nicht tun, von Platon geflissentlich 
vernachlässigt zu werden. So gibt es wohl viele, die von 
ihrem Lebenswandel zwar wissen, daß er ihrer Gesund­
heit nicht eben zuträglich ist, und die Gesundheit auch als 
ein Gut betrachten, ohne doch deswegen ihr Leben zu 
ändern. Nicht der Mangel an Wissen scheint hier die 
Ursache des Schlechten und Üblen zu sein, sondern ein 
Mangel an Kraft, dem Wissen Folge zu leisten. Noch 
befremdlicher ist zweitens die Einbeziehung des Tugend­
begriffes in den Wissensbegriff. Selbst wenn man an­
nimmt, daß der einzelne das für ihn selbst Schädliche nicht 
wissentlich herbeiführt, kann dies in bezug auf einen 
anderen durchaus vorkommen. Gerade hier beginnt für 
unser Verständnis erst das Problem der Moral und der 
Tugend. Mit welchem Recht kann Platon das für den 
einzelnen gute Leben mit dem tugendhaften Leben identi­
fizieren und beides als ein Wissensproblem behandeln? 
Vom ersten Problem muß einfach gesagt werden, daß es 
Platon nicht besonders interessiert hat. Diejenigen, die 
etwas zwar für sich als gut erkennen können, aber nicht in 
der Lage sind, Konsequenzen daraus zu ziehen, gelten 
ihm schlechthin als wertlos. So sagt Sokrates von sich 
selbst im Gespräch mit Kallikles, nachdem er diesen 
aufgefordert hat, ihn über die rechte Art zu leben aufzu­
klären: „Und wenn du findest, daß ich dir jetzt zwar 
beistimme, in der Folge aber dasjenige nicht tue, worin ich 
dir beigestimmt, so halte mich nur ganz für einen Tauge­
nichts und ermahne mich niemals wieder nachher, wie 
einen, der nichts wert ist.“ (Gorgias, 488a,b)

12

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf dem zweiten Punkt dagegen liegt das ganze Interesse 
der Platonischen Philosophie. Zum Verständnis dieser 
Gleichsetzung ist an die Platon - und in Grenzen ,der‘ 
Antike - eigene Auffassung des Tugendbegriffes zu erin­
nern. Im Gegensatz zu unserem heutigen Vorverständnis 
bezieht sich der Begriff der Arete, der zur Verdeutlichung 
dieses Sachverhaltes vielleicht besser mit Tüchtigkeit 
übersetzt werden sollte, nicht nur auf das zwischen­
menschliche Verhalten, sondern meint ganz umfassend 
die Bestheit des menschlichen Existierens überhaupt. 
Wenn es sich also herausstellte, daß das beste menschliche 
Leben eines ist, das auf dem Elend vieler anderer beruht, 
so wäre das Leben dieses einen eben auch das tugendhafte 
Leben. Damit wird deutlich, daß es a priori überhaupt 
kein Recht gibt, die Koinzidenz des Glücks des einzelnen 
und des Glücks aller zu erwarten oder zu postulieren. In 
diesem Sinn beginnt Platon seine Untersuchung vorur­
teilslos. Vorurteilslos allerdings auch in dem entgegenge­
setzten Sinn, daß er die Bereitschaft, mit der wir heute 
anerkennen, daß das Glück des einzelnen und das aller 
antagonistisch zueinander stehen, ebensowenig teilt. Zur 
Stärke und zum Spannendsten der Platonischen Philoso­
phie gehört sein Anspruch, seine Reflexionen nicht von 
vornherein mit irgendwelchen Postulaten zu belasten, 
sondern frei dem Lauf des Logos zu folgen. Der Logos ist 
allerdings auch die Grenze der Freiheit. Was er verwirft, 
muß preisgegeben werden.
Wie aber kann der Logos etwas verwerfen? Wenn Platon 
die Ansichten seiner Gesprächspartner nicht an materialen 
Kriterien mißt, wie kann er dann noch sagen, sie seien 
unrichtig? Der Strohhalm, dem Platon seine Rettung 
anvertraut, ist nur noch ein formales Kriterium: die 
Selbstwidersprüchlichkeit. Er versucht zu zeigen, daß die 
Ansichten seiner Partner sich nicht zu einem konsistenten 

13

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganzen vereinigen lassen und diese also ihr eigenes Wol­
len nicht hinreichend und richtig verstehen.
Das Vorhaben dieser Arbeit ist es, die Möglichkeit dieses 
Ansatzes darzustellen und zu überprüfen. Die Fragen, die 
dabei verfolgt werden, lauten dementsprechend: Was 
zeigt sich in den Dialogen als Selbstwiderspruch, und wie 
ist er möglich? Genügt die Selbstwidersprüchlichkeit als 
Kriterium, oder muß sie durch andere ergänzt werden? 
Oder positiv gewendet: Was heißt es, sich selbst richtig zu 
verstehen? Was schließlich ist das Gute, auf das Platons 
Denkbewegung zielt?
Uber die Idee des Guten sagt Platon auf den ersten Blick 
erstaunlich wenig. Direkt auf sie bezogen sind nur die drei 
Gleichnisse innerhalb der ,Politeia‘. Dies ist ihm in der 
Forschung erst recht spät mit Entschiedenheit zum Vor­
wurf gemacht worden. So beklagt Kelsen 1933, daß Platon 
die Idee des Guten lediglich durch Gleichnisse umschrie­
ben habe, die Frage, was das eigentliche Wesen des Guten 
sei, aber „nie beantwortet“1 habe. „Das Gute ist und ist 
das Allerhöchste. Was es ist, worin es besteht, welches 
sein Kriterium, woran man es an den menschlichen Hand­
lungen, an den gesellschaftlichen Ordnungen erkennt, das 
für die soziale Theorie und Praxis Entscheidende also, 
bleibt ungesagt.“1 2 Die Erkenntnis der Idee des Guten sei 
für Platon ein intuitiver „Akt plötzlicher Erleuchtung“ 
(ebd.), eine Erfahrung für wenige Auserwählte. Mitteilbar 
und rational ausweisbar sei diese Erkenntnis jedenfalls für 
Platon nicht, und so bleibe im Bereich des Politischen für 
die von den Philosophen Regierten nur der Glaube an das 
Wissen der Regenten. „Dieser Glaube ist die Grundlage 
des unbedingten Gehorsams der Untertanen, auf den die 

1 H. Kelsen: Die platonische Gerechtigkeit, 225.
2 Ebd. 226.

14

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorität des platonischen Staates aufgebaut ist. Die 
Mystik Platons, dieser vollkommenste Ausdruck des Irra­
tionalismus, ist eine Rechtfertigung seiner antidemokrati­
schen Politik, ist die Ideologie jeder Autokratie.“3 Ganz in 
der Fluchtlinie dieser Interpretation sah sich Popper 
schließlich genötigt, Platons Theorie mit der faschisti­
schen Ideologie gleichzusetzen.4 Auch Topitsch weist 
Platons Forderung, daß die Philosophen herrschen sollen, 
„weil sie das wahrhaft Gute erkennen können“,5 zurück, 
denn dort, wo die Idee des Guten thematisiert werde, sei 
sie gar „nicht als begrifflich faßbare Norm für menschli­
ches Handeln“6 bestimmt. Die Erkenntnis der Idee des 
Guten bleibe als intuitives Erlebnis im Dunkel einer 
negativen Theologie.
In Anbetracht dieser Negativität mußte es sinnvoll er­
scheinen, über das unter Platons Namen direkt überliefer­
te Werk hinauszugehen und eine Antwort in jener Vorle­
sung zu suchen, die schon im Titel trägt, wonach hier 
gefragt wird. Einen umfassenden Versuch zur Rekon­
struktion dieser Vorlesung ,Uber das Gute* hat H. J. 
Krämer gemacht. Er charakterisiert Platons Vorhaben 
folgendermaßen: Platon wollte „den Nomos auf objektive 
Normen zurückführen und evident machen, daß er aus 
dem Wesen der Dinge fließt und nicht willkürlich gesetzt 
ist“.7 Dazu habe er an die noch unversehrte Techne-Norm 
angeknüpft. Jede Techne hat ihr eigenes Werk und eine 
dazugehörige Arete. Also habe Platon weiter zeigen müs­

3 Ebd. 230.
4 K. R. Popper: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. 1: Der 
Zauber Platons, Kap. 6.
5 E. Topitsch: Vom Ursprung und Ende der Metaphysik, 127.
6 Ebd. 134.
7 H. J. Krämer: Arete bei Platon und Aristoteles, 119.

15

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen, worin die spezifische Arete des Menschen besteht. 
Dazu bedurfte es einer Theorie über die Natur des Men­
schen. Dies sei „geleistet in der Ontologie der menschli­
chen Seele im ,Gorgias‘ und in der ,Politeia‘“.8 Dabei habe 
sich „die Arete aller Dinge als Ordnung... der Teile eines 
Ganzen“ (ebd.) gezeigt. Das ist insofern richtig, als Platon 
in der ,Politeia‘ die Gerechtigkeit bekanntlich als eine 
hierarchische Ordnung der Seelenteile beschreibt. Zu­
gleich wird an der Krämerschen Fassung dieses Resultats 
die fatale Tendenz seiner ganzen Bemühung deutlich: Die 
Tendenz zu immer weiterer Abstraktion und Formalisie­
rung bei gleichzeitigem Verlust an sachlicher Bedeutsam­
keit. Es besagt doch wenig, wenn man zeigt, daß Platon 
die menschliche Arete als eine Art von Ordnung gedacht 
hat. Auch in der Seele eines Tyrannen ist eine Ordnung 
realisiert, und nicht umsonst gehört zur Standardverspre­
chung aller totalitären Regimes die (Wieder-)Herstellung 
von Ruhe und Ordnung. Entscheidend wichtig bleibt 
doch die Frage, mit welchem Recht man eine bestimmte 
seelische oder staatliche Ordnung als besser oder gut 
ausweisen kann. Krämer stellt sich diese Frage nicht, 
sondern flieht noch weiter ins Abstrakt-Universale. An­
hand der späteren Dialoge meint er zeigen zu können, daß 
der Arete-Begriff der Ordnung auf einen noch fundamen­
taleren zurückgeführt wird. „Es ist unverkennbar, daß die 
Ordnung eines Ganzen in der richtigen Mittellage und 
dem Mittelmaß der Teile auf ihre innere Voraussetzung 
zurückgeführt wird.“9 „Die richtige Mitte hat darum... 
den Charakter eines Weltprinzips.“10 Deshalb sei unter 
Zuhilfenahme der erhaltenen Hinweise auf die Vorlesung 

8 Ebd. 121.
9 Ebd. 242.
10 Ebd. 241

16

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


,Über das Gute* die Aufgabe nun die, den Arete-Begriff 
der Dialoge aus den Prinzipien der Lehrvorträge mög­
lichst streng zu deduzieren.11 Dieses verheißungsvolle 
Vorhaben versteht Krämer dann aber keineswegs so, aus 
seinem Weltprinzip nun eine bestimmte Ordnung oder 
Mitte zwingend als gut abzuleiten, sondern wieder nur als 
Aufweis einer strukturellen Verwandtschaft. Er selbst faßt 
sein Ergebnis so zusammen: „Die Normenstruktur von 
üJt£Qßokr|, peooTT]^ und ckkEttpig erweist sich also dem 
Gedankenkreis der Lehrvorträge zugehörig. Damit ist - in 
strenger Deduktion von Stufe zu Stufe nachvollziehbar - 
der Zusammenhang zwischen den obersten Prinzipien der 
platonischen Metaphysik und dem Arete-Begriff der 
späteren Dialoge aufgedeckt.“11 12 Die Normen „haben ih­
ren Ort in der Ordnung des Seienden im ganzen. Darauf 
beruht vor allen Dingen ihre Verbindlichkeit.“13 Für die 
Frage nach der Ausweisbarkeit eines praktisch Guten sind 
solche Verbindlichkeiten allerdings wertlos. Krämers 
Prinzipien kann sich schon deshalb kein Dialog entziehen, 
weil sie so weit sind, daß schlechthin alles, aber leider auch 
das von Platon Bekämpfte darunter subsumierbar ist. So 
gelingt es Krämer zwar, eine Kontinuität zwischen Platon 
und Aristoteles zu konstruieren, doch auf die Frage, 
welches die Prinzipien der richtigen Mitte sind, gibt 
Krämer für Platon ebensowenig eine Antwort, wie Ari­
stoteles sie für sich selbst gegeben hat. Krämers Rekon­
struktionsversuch birgt also zwei Probleme: 1) Aus den 
von ihm ermittelten Prinzipien folgt nichts Bestimmtes. 
2) Selbst wenn dies der Fall wäre, bliebe die Frage, warum 
sich jemand diesen Prinzipien entsprechend verhalten soll, 

11 Ebd. 281.
12 Ebd. 298.
13 Ebd. 299.

17

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offen. Das gleiche gilt für K. Gaiser, der zu zeigen 
versucht, daß Platon die politische Ordnung in einer 
allgemeinen Seinsordnung fundiert.14 Selbst wenn Gaiser 
zeigt, daß eine Analogie zwischen bestimmten Flächen 
und Linien einerseits und der guten und schlechten Ver­
fassung der Seele andererseits besteht,15 bleibt das Wesen 
der guten Seele und die Begründung ihres Gutseins offen. 
Dabei beschreibt Krämer das Problem durchaus zutref­
fend: „Weil der Mensch als einziges Wesen eine von 
Natur... offen gehaltene Arete hat, muß er über die (püotg 
hinaus zurückgreifen, um sich überhaupt erst selbst zu 
konstituieren. Deshalb steht er allein notwendig in Kon­
takt mit der Transzendenz.“16 Gerade diesen Kontakt 
hätten die Vorlesung ,Über das Gute* und Krämer als ihr 
Interpret dann wohl vorzuführen gehabt. Da dies nicht 
geschehen ist und, dem dürftigen und formalen Charakter 
der Zeugnisse von Platons esoterischer Lehre entspre­
chend, auch kaum gelingen kann, bleibt nur, wenn über­
haupt noch eine Antwort gesucht werden soll, die Rück­
wendung zum exoterischen Werk.
Einen erneuten Versuch in dieser Richtung macht R. 
Maurer. Ebenso wie Topitsch erkennt er an, daß die 
„Platonische Konzeption eines gegliederten Gemeinwe­
sens steht und fällt mit der Möglichkeit und dem Inhalt 
eines höheren oder gar absoluten Wissens“.17 Andererseits 
kritisiert auch er an Krämer dessen Formalität. „Die 
Ordnung ist ein instrumentales Prinzip; es kommt auf den 
Zweck an, dem sie dient. Gerade diese Einsicht ist in 
Platons Überschreitung der Gerechtigkeit enthalten, in 

14 K. Gaiser: Platons ungeschriebene Lehre, 7.
15 Ebd. 79.
16 H. J. Krämer: Arete bei Platon und Aristoteles, 240.
17 R. Maurer: Platons ,Staat1 und die Demokratie, 213.

18

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deren Vollzüge ja in der Politeia die Idee des Guten 
eingeführt wird.“18 Wie sieht nun der den Formalismus 
überwindende Inhalt aus? Die Idee des Guten sei „die 
Setzung, die Grund (arche) sein muß, damit überhaupt 
Setzung: menschliches zielgerichtetes Handeln in Theorie 
und Praxis möglich ist... Wenn die Idee des Guten als der 
Grund von allem nicht wirklich ist, ist auch die theoreti­
sche und praktische Verfolgung von als gut vorausgesetz­
ten Zwecken nicht möglich. Die Idee des Guten ist das, 
was nicht gedacht werden kann, ohne daß es (bereits) 
wirklich wäre.“19 Was Maurer sagen will, ist wohl, daß 
jegliches menschliche Handeln nur möglich ist, weil der 
Mensch immer schon auf ein Gutes bezogen ist, das er 
handelnd realisieren will. Insofern dieses Gute das Han­
deln wirkend bestimmt, ist es wirklich. Was ist nun aber 
das Wesen dieser Grund-Setzung, auf die alles menschli­
che Handeln angewiesen bleibt? Maurer gibt darauf keine 
befriedigende Antwort. Er weist lediglich darauf hin, daß 
das Seiende „von einer der vernehmenden Vernunft (dem 
logos) zugänglichen Eigengesetzlichkeit (den Ideen) 
durchherrscht“20 ist, auf die der Mensch bei seiner Umge­
staltung des Seienden Rücksicht zu nehmen hat. Der 
Mensch müsse anerkennen, „daß er also nicht das Maß 
aller Dinge ist, sondern sich des Maßes der Dinge bedie­
nen kann“.21 Was aber können die derart zu Naturgeset­
zen depotenzierten Ideen über die gute Einrichtung der 
Gesellschaft aussagen? Der praktische Wert der Idee des 
Guten reduziert sich für Maurer denn auch darauf, daß die 
Menschen „die rechte Mitte, die zwischen zwei schlechten 

18 Ebd. 252.
19 Ebd. 247.
20 Ebd. 249.
21 Ebd. 254.

19

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Extremen liegt: zwischen dem Versuch totalen Machens 
und einem faulen Konservatismus“22 beachten und einhal­
ten. Das ist sicher ein sinnvoller Grundsatz politischen 
Handelns, die Frage, mit welchem Recht man ein Ziel 
auch dieses behutsamen Machens als gut ausweisen kann, 
ist aber mit diesem Grundsatz selbst noch nicht beantwor­
tet. Bei Maurer gibt die Idee des Guten keinen Aufschluß 
über das richtige Ziel des Handelns, sondern ein Maß für 
die vernünftige, weil wirklichkeitsadäquate Abweichung 
von diesem. „Nach Platon ermöglicht die transzendente 
Idee des Guten, die als solche zu verwirklichen gar nicht in 
Frage kommt, die Erkenntnis der rechten Mitte für die 
Praxis... Für die Praxis liegt die rechte Mitte zwischen 
dem Ideal und dem Status quo.“23 Das Ziel selbst, dessen 
Erkenntnis den Herrschaftsanspruch der Philosophen als 
berechtigt und den dementsprechend konstruierten Staat 
als besten erweisen sollte, ist in der Maurerschen Ausle­
gung der Idee des Guten nicht sichtbar geworden. Der 
ideologiekritische Verdacht, daß die Idee des Guten nur 
zur Bemäntelung des Machtwillens der Philosophen die­
ne, könnte hier wiederholt werden. Dem Formalismus, 
den er überwinden wollte, ist Maurer nicht entronnen. 
Aus der Not dieser Unbestimmtheit macht W. Wieland 
eine Tugend. Er begreift den Mangel der im vierten Buch 
der ,Politeia‘ gegebenen Bestimmung der Gerechtigkeit 
als „bislang noch nicht erreichte Genauigkeit“24 in dem 
Sinn, daß die allgemeine Formel nicht angeben kann, „was 
genau im individuellen Fall zu tun gefordert ist, wenn 
Gerechtigkeit realisiert werden soll“.25 Platons Einschrän­

22 Ebd. 255.
23 Ebd. 257.
24 W. Wieland: Platon und die Formen des Wissens, 162.
25 Ebd. 163.

20

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kung, daß das Gerechte erst durch die Idee des Guten 
nützlich und heilsam werde (Politeia, 505 a), interpretiert 
Wieland, seiner Analyse der Mangelhaftigkeit entspre­
chend, deshalb so, daß Platon „die Idee des Guten als 
Prinzip der Urteilskraft“26 begriffen habe. Daher werde es 
auch verständlich, daß keine „sachhaltige Bestimmung 
dieses Prinzips“ (ebd.) gegeben werde. Denn eine Bestim­
mung würde als allgemeine Regel wiederum ein Wissen 
ihrer richtigen Anwendung erfordern. Man geriete so in 
einen „unendlichen Regreß“ (ebd.). Dieses Problem the­
matisiert auch T. Gerstmeyer. Erkenntnis haben und 
„dem Anspruch der Definition genügen“27 heißt für ihn, 
„den Einzelfall der allgemeinen Regel subsumieren zu 
können“.28 Darum wird ihm der Abstieg ins Konkrete 
zum Prüfstein des Aufstiegs zum Allgemeinen,29 die Er­
kenntnis insgesamt zu einer „Kreisbewegung“.30 Dieser 
Struktur der Erkenntnis wegen ist auch für Gerstmeyer 
das von Platon gesuchte Wissen unsagbar. Hierin liegt für 
ihn der rationale Sinn der berühmten Passage des Sieben­
ten Briefes4, in der Platon selbst die Unsagbarkeit des von 
ihm gemeinten Wissens behauptet (Epistolai, 341 c). Diese 
Überlegungen sind für sich sicher richtig: Die Fähigkeit 
zur Anwendung und zur Subsumtion ist mit einer Defini­
tion allein noch nicht gegeben. Den Nachweis, daß die 
drei Gleichnisse zur Idee des Guten gerade infolge dieser 
Problematik für praktische Begründungsfragen so seltsam 
unergiebig sind, bleiben Gerstmeyer und Wieland aller­
dings schuldig. Letzterer begreift in Ausweitung dieses 

26 Ebd. 164.
27 T. Gerstmeyer: (Er-)Kenntnis und Erkenntnis bei Platon, 94.
28 Ebd. vgl. auch 45.
29 Ebd. 140, 142.
50 Ebd. 139.

21

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ansatzes das ganze Wissen des Sokrates als ein nichtpro- 
positionales, als eine „praktische Vertrautheit im Umgang 
mit Menschen und mit Reden“,31 die sich in konkreten 
Situationen immer neu zu beweisen habe. Alle Äußerun­
gen seien deshalb auch nur in den Randbedingungen der 
jeweiligen Situation gültig und abgesehen von diesen gebe 
„es keine Lehre Platons“ (ebd.). Die Kosten dieser Platon- 
Verunschärfung werden deutlich, wenn man nach der 
Leistung des so charakterisierten Wissens für die prakti­
sche Fragestellung fragt. Wieland sieht ganz richtig, daß 
die Idee des Guten nicht nur für die Urteilskraft steht, 
sondern darüber hinaus noch die Funktion haben soll, 
„Nutzen zu stiften“.32 Auf die Gerechtigkeit bezogen 
bedeutet dies, daß von der Idee des Guten her einsichtig 
werden soll, warum es gut ist, gerecht zu sein. Damit wäre 
das Motivationsproblem, das auch Wieland als das zentra­
le Problem der ,Politeia‘ begreift, gelöst. „Man bedarf 
keiner besonderen Motivation zum grechten Handeln 
mehr, wenn man einmal eingesehen hat, daß einem das, 
was wirklich gerecht ist, auch nützt.“33 Worin besteht nun 
aber der Nutzen der Gerechtigkeit bzw. der Schaden der 
Ungerechtigkeit? Nach Wieland gibt Platon hier keine 
erschöpfende Antwort. Sowohl im ,Gorgias‘ als auch in 
der ,Politeia‘ arbeite er mit der Vorstellung des Jenseits 
und der dort drohenden Strafe. Ob er aber „normgerech­
tes Handeln schließlich nur mit Hilfe einer Jenseitsvorstel­
lung motivieren“34 will oder ob diese „ein der Entschlüsse­
lung bedürftiges Gleichnis“ (ebd.) sei, bleibe ungeklärt. 
Daß Platon damit eine Antwort auf die zentrale Frage 

31 Ebd. 236.
32 Ebd. 165.
33 Ebd. 168 f.
34 W. Wieland: a. a. O. 278.

22

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seines ethischen Ansatzes schuldig bliebe, scheint Wieland 
weiter keinen Verdruß zu bereiten. Daß Wieland oft zu 
schnell dort, wo ein Begründungsproblem vorliegt, auf 
Unsagbarkeit schließt, wird besonders an seiner Behand­
lung des Verhältnisses der Güter zur Idee des Guten 
deutlich. Richtig bemerkt er, daß viele Sokratische Dialo­
ge bestimmte Güter und Verhaltensweisen als ambivalent 
zu zeigen versuchen. All dies bleibt darauf angewiesen, 
daß es in richtiger Weise gebraucht wird.35 Das auf die Idee 
des Guten bezogene Wissen erfülle darum auch „die 
Funktion eines obersten Gebrauchswissens“.36 Dieses ha­
be die Aufgabe, „bestimmte Tätigkeiten zu motivieren 
und zu regulieren. Weil es ein tätigkeitsbezogenes Wissen 
ist, kann es auch seine Resultate nicht in allgemeingültiger 
Form darstellen und mitteilen. Denn jedes Gebrauchswis­
sen hat sich stets an individuellen Instanzen der Anwen­
dung zu bewähren.“ (Ebd.) Darin werden offenbar zwei 
Bedeutungen von Gebrauchswissen vermengt. Erstens ist 
damit ein Wissen gemeint, das den Umgang mit Dingen 
und Verhaltensweisen regulieren, d. h. auf ein übergeord­
netes Gutes beziehen soll. Dieses Wissen müßte den 
Zweck des menschlichen Handelns im ganzen enthalten. 
Zweitens soll Gebrauchswissen dann wieder ein solches 
sein, das die adäquate Verwirklichung dieses Telos im 
Einzelfall garantieren soll. Letzteres ist als Urteilskraft in 
der Tat nicht sagbar. Die Bestimmung des Telos selbst ist 
darum aber nicht schon ebenso unsagbar. Das Problem 
einer Praktischen Theorie besteht doch gerade darin, wie 
man ein bestimmtes Telos als besser oder gut rechtfertigen 
kann. Hier gibt sich Wieland einfach zu schnell geschla­

35 Ebd. 179. Ein gutes Beispiel für diese Ambivalenz-Argumentation 
bietet der Euthydemos, 278 e - 282 d.
36 W. Wieland: a. a. O. 180.

23

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, wie in der Unsagbarkeitshypothese überhaupt die 
große Versuchung liegt, die rationale Analyse schon dort 
aufzugeben, wo ein hartnäckiges Weiterfragen doch noch 
etwas hätte zutage fördern können.
In dieser Absicht fragt die vorliegende Arbeit erneut nach 
dem Wesen des Guten. Es scheint mir aber angesichts der 
skizzierten, insbesondere motivationalen Probleme nicht 
erfolgversprechend, eine Antwort in einer Neuinterpreta­
tion dessen, was Platon direkt zur Idee des Guten sagt, zu 
entwickeln. Anstatt der Idee des Guten krampfhaft einen 
ethischen Inhalt abgewinnen zu wollen und ihr die Letzt­
begründung der ethischen Theorie Platons aufzubürden, 
ist es angemessener, zunächst einmal zu fragen, was für 
eine Erkenntnis damit nach dem, was Platon in den drei 
Gleichnissen tatsächlich ausführt, bezeichnet wird, und 
erst im zweiten Schritt zu untersuchen, inwiefern aus 
dieser Erkenntnis etwas für das praktische Leben des 
Menschen folgt und wozu sie ihn gegebenenfalls moti­
viert. Es ist ja durchaus möglich, daß die Erkenntnis der 
Idee des Guten zwar gewisse praktische Implikationen 
enthält, diese aber nicht ausreichen, um das ganze Leben 
und Verhalten des Menschen zu bestimmen. Platon selbst 
hat seine in den Dialogen vorgeführten Argumente nicht 
vereinheitlicht. Wenn er dies unterließ, kann darin auch 
seine Überzeugung, daß sie sich nicht auf ein Prinzip 
zurückführen lassen, ausgedrückt sein. Daher scheint der 
Versuch sinnvoll, Platons Denken als ein Geflecht von 
Argumenten, von denen keines alle anderen ersetzen 
kann, zu begreifen. Es finden sich tatsächlich neben der 
auf die Idee des Guten zielenden Denklinie, von der noch 
unklar ist, was sie überhaupt leistet, drei weitere Argu­
mentationsebenen in Platons Werk.
Das sind zuerst seine Reflexionen auf historische und 
gesellschaftliche Erfahrungen oder genauer auf die Bedin­

24

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gungen des Entstehens und des Verfalls von Staaten und 
politischen Systemen. Daß Platon solche Überlegungen in 
engem Zusammenhang mit der Frage nach dem besten 
Leben anstellt (in der Politeia in den Büchern 2-4, 8 und 
9), ist nicht verwunderlich, denn wer immer sich fragt, 
welche Lebensweise die beste ist, muß realistischerweise 
davon ausgehen, daß dieses gute Leben, wenn überhaupt, 
dann nur im Zusammenhang mit anderen Menschen, also 
nur als staatliches möglich ist. Dann ist es aber sinnvoll 
und notwendig, die Frage nach den Seinsbedingungen 
einer solchen Gemeinschaft in die Frage nach dem guten 
Leben einzubeziehen. Diese ganz pragmatisch-unmeta­
physischen Überlegungen Platons sind aber in der Litera­
tur, so sie zur Beantwortung der Frage nach dem guten 
Leben überhaupt berücksichtigt worden sind, zumeist 
Gegenstand entschiedener Kritik geworden. So gesteht 
Popper Platon zwar zu, erkannt zu haben, „daß innere 
Uneinigkeit, Klassenkampf... die Triebkraft aller politi­
schen Revolutionen ist“,37 er habe das Problem der Ver­
meidung des Klassenkampfes aber „nicht durch die Ab­
schaffung der Klassen, sondern dadurch gelöst, daß die 
herrschende Klasse eine unanfechtbare Übermacht er­
hält“.38 Dementsprechend sei auch die von Platon defi­
nierte Gerechtigkeit - das Tun des Seinigen - nur darauf 
bezogen, alle gesellschaftliche Veränderung zum Still­
stand zu bringen und die Klassenherrschaft zu verewi­
gen.39 Die Gerechtigkeit bestehe für Platon nicht im 
unparteiischen Abwägen von Interessen der Individuen, 
sondern sei nur auf „die Einheit und Stabilität des Kollek­

37 K. R. Popper: a. a. O. 76. Ebenso F. M. Cornford: The Republic of 
Plato, XXIX.
38 K. R. Popper: a. a. O. 78.
39 Ebd. 126, 130.

25

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tivkörpers“40 bezogen. Die Gewährleistung dieser Stabili­
tät sei der Zweck von Platons Staatskonstruktion. Daran 
ist soviel richtig, daß Platon seinen Musterstaat tatsächlich 
als Klassenstaat entwirft und zur Rechtfertigung vieler 
Bestimmungen auf die notwendige Stabilität des Staates 
verweist. Platon geht aber einen entscheidenden Schritt 
weiter, als Popper bemerkt hat, indem er zwar von einem 
Interesse an Stabilität ausgeht, aber darüber hinaus fragt, 
wie diese denn objektiv möglich ist. In dieser Frage nach 
den Bedingungen der Möglichkeit von Stabilität entwik- 
kelt Platon seinen Gerechtigkeitsbegriff. Dabei wird zu 
zeigen sein, daß dieser Begriff keineswegs alles rechtfer­
tigt, was den Herrschenden zur Aufrechterhaltung ihrer 
wie auch immer qualifizierten Herrschaft in den Sinn 
kommt, sondern daß aus den objektiven Bedingungen der 
Stabilität durchaus Regeln für die richtige Ausübung der 
Herrschaft abzuleiten sind. Auch Popper sieht, daß die 
von Platon eingesetzte herrschende Klasse die anderen 
nicht ausbeuten soll, um die Stabilität des Ganzen nicht zu 
gefährden. Er diffamiert diese Überlegung aber als utilita­
ristisch. Es zeige sich darin nur „das Interesse an der 
Stabilisierung der Klassenherrschaft“.41 Diese Herrschaft 
hätte durch das Ausbeutungsverbot immerhin schon viel 
von ihren möglichen Schrecken verloren. Zudem ist die 
Begründung einer Handlungsweise durch Hinweis auf 
deren Nützlichkeit ja nicht eo ipso ein Indiz für die 
niedrige Gesinnung oder die Amoralität des so Denken­
den. Es wäre schon eine Menge erreicht, wenn die Herr­
schenden dieser Welt einsähen, daß es zum Zwecke ihrer 
Machterhaltung für sie nützlich ist, die von ihnen Be­
herrschten nicht auszubeuten. Es fragt sich doch eher 

40 Ebd. 151.
41 Ebd. 154.

26

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umgekehrt, ob die Reflexion auf die Bedingungen der 
Machterhaltung wirklich einen hinreichenden Grund für 
die Herrschenden liefert, auf Ausbeutung zu verzichten. 
Es wird deshalb vor allem die Leistungsfähigkeit jener 
Reflexion, die das staatliche Existieren in die Frage nach 
dem guten Leben einbezieht, zu ermitteln sein.
Die zweite zusätzliche Argumentationsebene bilden Pla­
tons Beobachtungen zur Genese und zur Dynamik von 
innerseelischen Konstellationen und Konflikten. Seelische 
Konflikte verbergen sich vielfach hinter dem, was in 
Platons Dialogen als Selbstwiderspruch erscheint. Jemand 
versucht, sein Handeln und Für-gut-Halten auf einen 
allgemeinen Begriff zu bringen, und muß dann entdecken, 
daß er in seinem wirklichen Leben noch anderes oder 
sogar Entgegengesetztes als gut begreift. Besonders im 
letzten Fall ist ein so gearteter Selbstwiderspruch nicht nur 
ein literarisches Ereignis, sondern auch Indikator eines 
realen Leidens. Wer zwei deutlich antagonistisch zueinan­
der stehende Seelen in seiner Brust trägt, führt nicht erst 
seit Faust ein wenig beneidenswertes Leben. Das positive 
Gegenbild zu solchen Persönlichkeitsstrukturen ist das 
einer möglichst weitgehenden Einheit der Person. Die 
Einheit der Person ist als Leitbegriff der Platonischen 
Ethik besonders in der angelsächsischen Forschung favo­
risiert worden, so bei Irwin, Murphy und Lodge.42 Das 
zentrale Problem dieses Ansatzes besteht natürlich darin, 
ob aus dem Einheitsbegriff etwas Allgemeingültiges folgt 
und ob sich dies noch mit dem deckt, was Platon innerhalb 
der Staatstheorie als gerecht bestimmt hat. Schon Popper 
hat den ersten Punkt mit dem Argument bestritten, daß 
man mit dem Rekurs auf die psychische Natur des Men- 

42 T. Irwin: Plato’s Moral Theory; N. R. Murphy: Plato’s Republic; R. 
C. Lodge: Plato’s Theory of Ethics.

27

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen jede Norm verteidigen könne, denn irgendwelche 
Züge der menschlichen Natur werde diese immer aus­
drücken.43 Topitsch hat diesen Einwand zu dem Verdacht 
verschärft, Platon habe, um aus der Natur des Menschen 
etwas Allgemeingültiges ableiten zu können, „nach der 
Analogie eines hierarchisch aufgebauten Idealstaates eine 
ebenso strukturierte ,Menschennatur4 entworfen, die ih­
rerseits das bereits vorausgesetzte Staatsideal als das der 
wahren Menschennatur entsprechende legitimieren 
soll“.44 Der Einwand Poppers ist in dieser Form sicher zu 
pauschal. Auch die Gewohnheit des Ehemannes, eher den 
Wünschen seiner leider eifersüchtigen Mutter zu folgen, 
als denen seiner Frau, ist sicher in seiner Natur begründet. 
Dennoch kann man nicht behaupten, daß er mit dieser 
Regel besonders glücklich werden wird und daß über die 
Richtigkeit dieses Verhaltens kein rationaler Diskurs mehr 
möglich ist. Die Frage ist nur, wie weit man mit einem 
solchen Diskurs kommen kann und ob der Bereich des 
Moralischen dazugehört.
Die dritte zusätzliche Argumentationslinie bildet schließ­
lich der Versuch Platons, mit Hilfe einer Analyse des 
Wesens der Lust bestimmte Lüste und Tätigkeiten als 
vorziehenswert zu erweisen. Dieser ,hedonistische4 An­
satz ist besonders von Gadamer, Tivnan und Malcolm 
herausgestellt worden.45 Auch hier ist die Reichweite des 
Ansatzes zwischen den genannten Autoren umstritten 
und wird deshalb neu zu überprüfen sein.
Das Zerfallen der Argumentation in mehrere Ebenen hat 

43 K. R. Popper: a. a. O. 110, 117.
44 E. Topitsch: Vom Ursprung und Ende der Metaphysik, 127.
45 H.-G. Gadamer: Platos dialektische Ethik; J. F. Malcolm: Plato’s 
Conception of Moral Knowledge; E. P. X. Tivnan: The Moral Psycholo- 
gy of Plato’s Republic.

28

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in der Forschung meist negativ ausgewirkt. So leiden 
viele an sich interessante Untersuchungen darunter, daß 
der von ihnen analysierte Aspekt dann für das Ganze oder 
das ,Zentrum* der Platonischen Philosophie stehen soll. 
Diese Absolutsetzung von Aspekten hat zur Folge, daß 
die Forschung kaum den Charakter einer zusammenhän­
genden Debatte, sondern über weite Strecken den eines 
beziehungslosen Nebeneinander hat. Dies hat - auf Platon 
bezogen - das Unbefriedigende, daß dabei die anderen 
Aspekte und Argumentationslinien oft schlicht ausge­
blendet werden, und - auf die Sache bezogen - den 
Mangel, daß der jeweilige Aspekt die ihm aufgebürdete 
Beweislast nicht zu tragen vermag. Platon selbst hat weder 
diese Ebenen präzise voneinander geschieden noch die 
Reichweite und das Ineinandergreifen der Argumente 
systematisch ausgearbeitet. Beides soll hier versucht 
werden.
Die Arbeit versucht im ersten Kapitel, den Anlaß und die 
Intention der sokratischen Frage nach dem Guten anhand 
eines typischen Frühdialoges - des ,Laches‘ - zu verdeutli­
chen. Das zweite Kapitel analysiert die wesentliche Zu­
spitzung und Verschärfung, die dieses Fragen im ersten 
Buch der ,Politeia‘ erfährt. Die Unzufriedenheit, die die 
Gesprächspartner des Sokrates zu Beginn des zweiten 
Buchs der ,Politeia‘ zeigen, wird hier als verdeckte Kritik 
Platons an der Argumentationsweise des Sokrates im 
ersten Buch interpretiert. Platons Neuansatz zur Demon­
stration des Werts der Gerechtigkeit führt zur Betrach­
tung der Existenz- und Verfallsbedingungen des Staats. 
Die Ergiebigkeit dieser in den Büchern zwei bis vier, acht 
und neun der ,Politeia‘ entfalteten Überlegungen für die 
Beantwortung der Frage nach dem guten Leben und nach 
dem Wert der Gerechtigkeit für dasselbe untersuchen die 
Kapitel drei und vier. Schon innerhalb dieser Überlegun­

29

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen kündigt Platon an, daß er zur Erkenntnis des Gutseins 
der Gerechtigkeit einen weiteren Weg für erforderlich 
hält. Dieser führt ihn zur Idee des Guten, deren Gehalt in 
drei Gleichnissen in den Büchern sechs und sieben umris­
sen wird. Die Herausarbeitung der Bedeutung dieser Idee 
für die ethische Argumentation ist die Aufgabe des fünften 
Kapitels. Dabei wurde die Einbeziehung einer Partie des 
Dialoges ,Sophistes‘ erforderlich. Das sechste Kapitel, auf 
dem das Schwergewicht dieser Arbeit liegt, bestimmt die 
Leistungsfähigkeit jener Argumente, die auf die Herstel­
lung der Einheit der Person und auf die Aufzeichnung 
bestimmter Lustarten bezogen sind. Platon verbindet 
beide Argumentationslinien in den drei Beweisen, mit 
denen er im neunten Buch der ,Politeia‘ abschließend den 
Wert der Gerechtigkeit zeigen will. Zur Analyse dieser 
Beweise werden die Dialoge ,Gorgias‘ und ,Philebos‘ 
hinzugezogen. Anhand der klassischen moralphilosophi­
schen Probleme ,Universalisierung‘, ,hinzunehmende 
Übel‘ und ,positive Pflichten4 werden die Leistungsfähig­
keit und das mögliche Zusammenwirken von Platons 
Argumentationslinien erörtert.

30

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

