
1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Der Weltlauf (aión) ist ein Kind

Das spielend die Steine setzt

Eines Kindes ist die Herrschaft

Heraklit

Masken begleiten den Menschen seit seiner evolutionären Kindheit. Sie sind Teil

frühester prähistorischer Errungenschaften in ritueller und künstlerischer Hin-

sicht. Davon zeugen etwa die berühmten Höhlenmalereien in der Grotte des Trois

Fréres aus dem Magdalénien: Darstellungen von Schamanen, die, in Ganzkörper-

masken aus Hirsch- und Bisonfell gekleidet, aufrechtstehend und an den Füßen

deutlich als Menschen erkennbar, Ritualpraktiken durchführen. Zunächst lassen

sich Masken im rituell-religiösen Kontext verorten. Als Dämonen- oder Götter-

masken dienen sie der Repräsentation des Heiligen, beschwören oder vertreiben

Geister in apotropäischer Absicht. Als Tiermasken re-naturalisieren sie das Kul-

turwesen Mensch, indem sie die Natur-Kultur-Unterscheidung zugleich signali-

sieren und unterlaufen. Als Totenmasken in Ahnenkult und Memorialkultur bilden

sie den Sterbenden ab oder stilisieren ihn, wahren sein Gedächtnis und markieren

zugleich den Übergang vom Leben zum Tod. Im Gebrauch der Maske scheint sich

der Mensch seiner maßgeblichen Existenzbedingungen zu versichern.

Spätestens mit der Entwicklung komplexerer Schauformen, wie Umzüge und

Prozessionen, gehen Masken schließlich in den Bereich des Spiels und der Künste

im weitesten Sinne über. In Form derTheatermasken dienen sie durch ihre mitun-

ter extreme Stilisierung und Typisierung wahlweise der Identifikation oder auch

der Verstörung des Publikums. Im europäischen Raum werden sie am prominen-

testen in der griechischen Tragödie und Komödie eingesetzt und bleiben über Jahr-

hunderte fester Bestandteil verschiedenster theatraler Darbietungen.

Begegnet uns die Maske im Medium des Textes, verkompliziert sich die mit

ihr verbundene Problematik nochmals. Denn der ohnehin schwer fassliche Be-

deutungsträger wird nun in einen literarischen oder philosophischen Sinnzusam-

menhang gestellt: Die mit der Maske behafteten Problematiken der Verwandlung,

der Übergängigkeit, der Identität und der Täuschung werden nun für eine eigene

Agenda beansprucht und zu ihrer Veranschaulichung mobilisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002 - am 14.02.2026, 07:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Masken denken – in Masken denken

Schließlich wird derMaske imBereich der bildlichenDarstellung und der Spra-

che ein Platz als Metapher zugewiesen. Sie repräsentiert in dieser Funktion seit

dem 18. Jahrhundert als Gesichtsmaske einerseits die Scheinbarkeit und Eitelkeit

(vanitas) allen Daseins in seiner Bedrohtheit vom Tode, wobei gleichzeitig die wah-

re, ewige Welt Christi als Kontrast und jenseitiges Heilsversprechen präsent ist.1

Andererseits wird der Mensch so als immer schon in Falschheit und Lüge, in Sünd-

haftigkeit und Versuchungen verstrickt dargestellt. Bis heute sind verschiedenste

Modi der Maske nebeneinander anzutreffen, eignen sich etwa die Theater- und

Festkultur, die Musikszene und politische Bewegungen Masken für ihre eigenen

Zwecke an. Das mag daran liegen, dass Masken rätselhafte und vielschichtige Phä-

nomene sind, die alle Vorstellungen, die die sich derMensch vomMenschenmacht,

gleichermaßen berühren. Auf wissenschaftlichemGebiet setzen sich daher zahlrei-

che Monographien und Texte mit der Maske unter kulturhistorischen, anthropo-

logischen, ethnologischen und nicht zuletzt theaterwissenschaftlichen und philo-

sophischen Gesichtspunkten auseinander.2

Bereits seit der Antike – also lange bevor die Maske zu einem Emblem des

Menschen wurde – ist außerdem eine Metaphern-Relation zwischen Theater und

menschlichem Leben nachzuweisen, zwischen dem performativen Spiel auf einer

Bühne und dem Spielcharakter des menschlichen Daseins. Johann Sofer hat 1956

in seinem bis heute maßgeblichen Aufsatz Bemerkungen zur Geschichte des Begriffs

»Welttheater« einige Momente aus der Geistesgeschichte versammelt, die auf sol-

che Vorstellungen rekurrieren. Seitdem der Mensch sich exemplarische Geschich-

ten über sich selbst erzählt und sie in darstellerischer Form präsentiert, liegt auch

die Analogie des eigenen Lebens mit den Mechanismen der theatralen Welten na-

he. Auch von außereuropäischen Kulturen, namentlich der indischen, hat sich das

1 Vgl. diesbezüglich Baumbach: »Im neuzeitlichen Europa meint Maske im Allgemeinen […]

das Ding, welches die Personalität des Trägers verdeckt. So kann Maske nun nur noch eine

immer schon vorausgesetzte Identität (des Menschen mit sich selbst) zeitweilig verbergen,

erwünschte, aber nicht besessene Identitäts-Merkmale wenigstens äußerlich hervorbringen

oder von Identitätszwängen entlasten. […] Mit der Ausprägung derartig innengeleiteter, de-

fensiver Masken […] entsteht die metaphorische Maske ebenso wie die Maskenmetaphorik

im Zeichen von Verstellung, Heuchelei und Täuschung.« (Gerda Baumbach: Seid gegrüßt,

Maske! Zur Maskenproblematik in der Neuzeit. In: Ulf Birbaumer; Michael Hüttler; Guido

di Palma (Hg.): Corps du Théâtre. Organicité, contemporanéité, interculturalité, Wien 2010,

S. 105-137, hier S. 106f.).

2 Die wichtigsten Monographien sind: Richard Weihe: Die Paradoxie der Maske. Geschichte

einer Form, München 2004; Hannes Bertschli: Masken und Gesichter, Basel 1982; Eckhard

Leuschner: Persona, Larva, Maske. Ikonologische Studien zum 16. bis frühen 18. Jahrhun-

dert, Frankfurt a.M. 1997; John Nunley; Cara McCarty (Hg.): Masks. Faces of culture, New York

1999; Karl Meuli: Maske, Maskereien. In: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Ber-

lin/Leipzig 1932, Sp. 1744-1852; Ansgar Michael Hüls: Maske und Identität. Das Maskenmotiv

in Literatur, Philosophie und Kunst um 1900, Würzburg 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002 - am 14.02.2026, 07:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 13

Zeugnis einer Entsprechung zwischen den auf Marionettenbühnen in abstrakter

Form präsentierten Figuren und lebendigen Menschen erhalten. So ist das philo-

sophische Lehrgedicht Bhagavadgita, als Teil des Mahabharata, eines der ältesten

Beispiele, das Sofer anführt: »Im Herzen aller Wesen drin wohnet der Herr, o Ar-

juna!/Er bewegt wie im Puppenspiel die Wesen alle wunderbar.«3 Wie weit diese

Vorstellungen auch in der Antike verbreitet waren, veranschaulicht Sofer durch Zi-

tate von Heraklit, Platon, Cicero, Ovid, Seneca, Epiktet und Marcus Aurelius.

In den Nomoi hatte Platon in diesem Zusammenhang sogar zwei Gleichnisse

aufgeboten. Zunächst gilt der Mensch als einer Marionette ähnlich, deren Fäden

ihn in entgegengesetzte Richtungen ziehen, zur Tugend oder zur Untugend hin:

»Denken wir uns jedes von uns lebenden Geschöpfen als eine Drahtpuppe in der

Götter Hand«.4 Später wird ein Vergleich zwischen Tragödiendichtung und Staats-

verfassung gezogen, gilt der Staat hier doch als »Nachbildung des schönsten und

besten Lebens« und seine Gesetzgeber selbst als »Dichter einer möglichst schöns-

ten sowie auch besten Tragödie«.5

Es muss hier reine Spekulation bleiben, inwiefern die genannten Autoren Ein-

fluss auf das frühneuzeitliche Konzept des theatrum mundi gehabt haben, die Ähn-

lichkeiten sind indes nicht von der Hand zu weisen.6 Die Vorstellung, das mensch-

3 Zitiert nach Sofer: Bemerkungen zur Geschichte des Begriffs »Welttheater«. In: Maske und

Kothurn, Band 2, Heft 3-4, Berlin 1956, S. 256-268, hier S. 259.

4 Platon: Nomoi. 644 d-e. Das Gespräch zwischen demKreter Kleinias, demSpartanerMegillos

und einem Athener, dessen Name nicht genannt wird, ist ein Dialog über Staatstheorie. Zur

Veranschaulichung der Triebstruktur des Menschen greift der Athener zu der Marionetten-

Metapher: »Denken wir uns jedes von uns lebenden Geschöpfen als eine Drahtpuppe in der

Götter Hand, ob nun von ihnen zum Spielzeug oder zu irgendeinem ernsteren Zwecke ge-

bildet: denn das wissen wir nicht; das aber begreifen wir, daß die erwähnten Gefühle, die

wie gewisse Sehnen oder Fäden sich in uns regen, uns ziehen, und zwar, als einander entge-

gengesetzt, zu entgegengesetztem Handeln, dahin, wo die Grenzscheide zwischen Tugend

und Schlechtigkeit liegt.« Vgl. diesbezüglich auch das bereits in eigener Übersetzung zitierte

Fragment 52 von Heraklit: »DerWeltlauf (aiόn) ist ein Kind, das spielt und seine Zügemacht,

eines Kindes ist das Königreich« (Thomas Buchheim: Die Vorsokratiker. Ein philosophisches

Porträt, München 1994, S. 78).

5 Platon: Nomoi, 817 b.

6 Vgl. zum Phänomen des theatrum mundi unter theater- und kulturhistorischer Perspektive

Richard Alewyn; Karl Sälzle: Das große Welttheater. Die Epoche der höfischen Feste in Do-

kument und Deutung, Hamburg 1959. Seiner metaphorischen und epistemischen Dimensi-

on gehen die Autoren in Flemming Schock; Oswald Bauer; Ariane Koller (Hg.): Dimensionen

der Theatrum-Metapher in der Frühen Neuzeit. Ordnung und Repräsentation von Wissen,

Erlangen 2008, nach. Die »Rede vom Theater« hätte »der Zeit vom 16. bis zum 18. Jahrhun-

dert als variable Ordnungsmetapher« gedient, wobei es »nicht nur um die Erschließung und

Akkumulation von Wissen, sondern auch um die Frage seiner Organisation und Dispositi-

on, um Systematisierung« gegangen sei (ebd. S. XI). Martin Euringer: Zuschauer des Welt-

theaters. Lebensrolle, Theatermetapher und gelingendes Selbst in der Frühen Neuzeit (Univ.

Diss.), Darmstadt 2000, erschließt unter Bezugnahme auf Calderón, Erasmus von Rotter-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002 - am 14.02.2026, 07:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Masken denken – in Masken denken

liche Leben in der Welt könne eine Entsprechung im Bühnenspiel haben, verlor

über die Jahrhunderte hinweg nicht ihren Reiz, wie unterschiedlich die histori-

schen Epochen auch ihr Verständnis vomMenschen auslegten. Nach dieser Auffas-

sung wäre der Mensch der Schauspieler eines nach Gottes Plan verfügten Dramas

und Teil eines Ganzen, dessen Ablauf je schon feststeht: Jeder und jedem kom-

me darin die Aufgabe zu, die eigene ›Rolle‹ gottgefällig darzustellen. Dieser Logik,

die an der Stabilität einer göttlichen Ordnung orientiert ist und sich daran be-

misst, ob einer die ihm zugewiesene Rolle ›gut‹ oder ›schlecht spielt‹, hat nicht

zuletzt Pedro Calderón in seinem Drama »El gran teatro del mundo« (1655) ein ein-

flussreiches Denkmal gesetzt. Bereits mehr als ein halbes Jahrhundert zuvor hatte

Shakespeare für die Komödie As you like it die berühmten Verse niedergeschrieben:

»All the world’s a stage/And all the men and women merely players;/They have

their exits and their entrances,/And one man in his time plays many parts«. Die

Grundzüge dieser Idee eines ›Welttheaters‹ wiederum scheinen seit den 1930er Jah-

ren vom soziologischen Rollenmodell adaptiert worden zu sein, wobei nun freilich

omnipräsente gesellschaftliche Strukturen die Funktion des göttlichen Spielleiters

übernehmen: Das maßgebliche Paradigma der sozialen Rolle erscheint von die-

sem Standpunkt aus als eine Reaktivierung der theatrum mundi-Metapher auf ge-

sellschaftswissenschaftlichem Terrain.

Seit der Neuzeit ist die Maske zunehmend in der Sprach- und Bildgestalt der

Täuschungsmetapher präsent. Diese geläufige und vordergründig so evidente

Maskenmetapher erzeugt jedoch ein beachtliches Problem, das nicht zuletzt mit

Nietzsche deutlich formuliert werden kann: Denn obwohl die Maske in ihrer Über-

tragung auf das menschliche Sein in der Tat große Plausibilität und, neben einer

jahrhundertelangen Tradition, auch visuelle Suggestivkraft besitzt, wird die mit

ihr einhergehende Implikation geradewegs zur intellektuellen Stolperfalle. Diese

ist darin begründet, dass mit der materiellen, auf Ritual und Theatertradition

basierenden Maske die Funktion eines Maskenträgers unwiderruflich verbunden

ist. Schließlich sind es hier reale Menschen, die sich aus unterschiedlichsten

Gründen mit Masken verkleiden und deren Mensch-Sein unter der Maske oft auch

thematisch wird. Soll aber auf diese Grundlage ein Menschenbild gestellt oder

auch nur ein Aspekt des Menschen beleuchtet werden, gerät die Annahme eines

›Maskenträgers‹ hinter den Masken stets zu einem Moment der (Re-)Etablierung

substanzontologischer Strukturen.

Das Argument ist indes nur auf den ersten Blick überzeugend, birgt es doch in

letzter Konsequenz einen Zirkelschluss in sich: Wenn der Mensch nicht stets sein

wahres Gesicht zeigt, sondern sich verstellt und insofern aufmancherleiWeise und

aus vielerlei GründenMasken vornimmt,müsse es folglich auch immer ›jemanden‹

dam, Shakespeare, Montaigne und Descartes die Theatermetapher imHinblick auf die früh-

neuzeitliche »Philosophie des Selbst«.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002 - am 14.02.2026, 07:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 15

geben, der diese Masken trägt. Jemanden, der sie auf- und wieder absetzt und eine

Maske mit einer anderen vertauscht. Oder, in der Sprache der Soziologie gespro-

chen: Wenn der Mensch in unterschiedlichen Kontexten verschiedene soziale Rol-

len spielt, muss es auch denjenigen geben, der dieses Spiel ausführt, der von einer

Rolle in eine andere schlüpft usf. Diese Schlussfolgerungen führen jedoch dazu,

das Konzept des ›Maskenträgers‹ bzw. ›Rollenspielers‹ selbst in seiner Gültigkeit

unhinterfragt zu lassen – wird es doch zwingend für das Funktionieren des jewei-

ligen Modells vorausgesetzt. An diesem Punkt nun erreicht die Übertragung der

Schlüsselsemantiken von der materiellen Ritual- und Theatermaske auf die Maske

als Identitätsmetapher aus heutiger Sicht ihre Grenze. Denn die Funktionsstelle

eines Maskenträgers anzunehmen, ist mit den subjektkritischen Positionen, wie

Nietzsche sie entwickelt, schlechterdings unvereinbar, sie ist sogar erkenntnis-

hemmend. Warum also trotzdem mit der Maske an den Menschen herantreten?

Anders gefragt, was kann mit einem wie auch immer gearteten Masken-Modell

vor dem Hintergrund eines postontologischen Denkens, wie es Nietzsche vorge-

legt hat, erreicht werden? Wie zu zeigen sein wird, gilt es, den Menschen als Plu-

ralität zu beschreiben, die nicht wieder auf einen ›Träger‹ oder ›Spieler‹ als allem

zugrundeliegende Einheit zurückgeführt werden kann. Statt eine Seele zu haben

oder auch nur ein Subjekt zu sein, gilt der Mensch also als ein Spiel verschiedener

personae. Um die bekannte Redensart aufzugreifen, würde somit hinter der einen

Maske immer eine nächste und wieder eine nächste Maske zum Vorschein kom-

men, wobei das gleichzeitige Nebeneinander verschiedener Masken ausdrücklich

mitgedacht ist. Dieses kontraintuitive Moment soll durch das Herausarbeiten von

mit der Maske verbundenen funktionalen Elementen (v.a. Artifizialität, Pluralität,

Verwandlung, Transformation, Prozessualität) aufgefangen werden. Die zentralen

Fragen sind deshalb: Wie organisieren sich die wechselnden Masken? Durch wel-

che Momente oder Impulse kommt das Abtauschen zustande? Was sind die dafür

relevanten Einflussfaktoren?

Dem bereits angedeuteten Verzicht auf das Konzept einer einheitsstiftenden

Instanz hinter denMasken – nenneman sie nun Seele, Subjekt,Maskenträger oder

Rollenspieler – scheint indes ein spezifisches Moment im Denken Nietzsches zu

korrelieren. Es kann beschrieben werden als radikale Distanzierung von der Denk-

figur der Einheit, die als Autorität des Einen wirkt und äußert sich demgegenüber

in einer folgenreichen Reorganisation des Denkens als Prozessualität, Wandel und

Vielheit. Denn die Vorstellung von der ›Einheit‹ einer Sache ist die Vorstellung ih-

rer Identität mit sich selbst. Diese Identität mit sich hat sie in einem absoluten,

d.h. zeitlosen Sinne. Seit den Vorsokratikern, v.a. aber durch Parmenides und spä-

ter Aristoteles, sind die entsprechenden Begriffe μονάς (bzw. lat. unitas) verbunden

mit dem Konzept des Seins und drücken insofern die wie auch immer geartete

Einheit dieses Seins aus. Wandel und Werden sind demnach lediglich akziden-

telle Veränderungen an einer Substanz, die sich ihrerseits dem Wandel entzieht.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002 - am 14.02.2026, 07:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Masken denken – in Masken denken

Ebenso wie Nietzsches Philosophie insgesamt darauf abhebt, das begriffliche Kon-

zept des ›Seins‹ einzutauschen gegen das des ›Werdens‹, kann als konsequente

Durchführung dieses Projekts auch die Aufwertung des ›Vielen‹ gegenüber dem

›Einen‹ angesehen werden. Gemessen an seiner spekulativen Reichweite scheint

dieses Umstellen vom Sein der Einheit zumWerden der Vielheit Nietzsches folgen-

reichstes Umwertungsprojekt zu sein. Als Methode durchzieht es jedes genealogi-

sche Unterfangen, weil Genealogie bei Nietzsche bedeutet, die verästeltenWurzeln

eines Phänomens zu ergründen und damit eine Zerstreuung der Ursprungsfrage

zu erreichen.7 Als Problematik ist es das Fundament der Erörterungen über die

Verfasstheit des Menschen und verwirft ein am grammatischen Subjekt und der

Seelen-Einheit orientiertes zugunsten eines polyzentrischen Modells. Als funktio-

naler Zusammenhang durchdringt es einerseits die Sprachkritik, indem Begriffe

zuallererst als ein Gleichmachen des Ungleichen verstanden werden und damit

die semantische Polyphonie eines Wortes vereinseitigen; andererseits wirkt die-

selbe Skepsis bis in die Bereiche der Logik und Mathematik hinein.8 Nicht zuletzt

aber steht die Umstellung des Denkens von Einheit auf Vielheit notwendigerweise

in einem engen Zusammenhang mit der spezifischen Ausformung der Masken-

problematik in Nietzsches Werk: Ist diese doch wesentlich als Bewegung von Ver-

wandlungen, als Dynamik des anders-Werdens, als ein Abtauschen von Masken

und Oberflächen bestimmt.

1.1. Zum Begriff der persona

DasWort ›Person‹ kann in der europäischen Geistesgeschichte eine der wohl faszi-

nierendsten und gleichzeitig wechselhaftesten Etymologien vorweisen. Im Latei-

7 Vgl. insgesamt die Genealogie der Moral, wo Nietzsche mehrfach ansetzt, verschiedene Ur-

sprünge der Moral zu geben. Ein weiteres Beispiel für eine auf diese Weise unternomme-

ne Zerstreuung der Ursprungsfrage stellt die genealogische Herleitung des Schauspielers in

FW 361 dar: Auch dort findet sich auf engstem Raum eine soziogenetische, eine psychoge-

netische und eine kunst- bzw. kulturhistorische Herleitung (vgl. Kapitel 2.2.3.1). Nebenbei

bemerkt, darf heute vor allem der unter Zuhilfenahme der Naturwissenschaften begründe-

te Ursprungsmythos der Entstehung des Weltalls misstrauisch stimmen: Denn die Annah-

me eines Urknalls, bei vorheriger Konzentration der Materie und Gase auf einen einzigen

schwersten Punkt, ist ein weiterer Ausdruck der im Grunde religiösen Präferenz für die Ab-

leitung des (vorhandenen) Vielen vom (ursprünglichen, vorgängigen) Einen. Dem entgegen

steht das Modell eines polyzentrischen Urknall-Geschehens.

8 ZumZusammenhang der Bereiche Sprache,Mathematik und Logikmit dem Ideal ewig gülti-

ger Beständigkeit vgl.MA I, 11. Als eine der »Voraussetzungen, denenNichts in derwirklichen

Welt entspricht«, wird die »Identität des selben Dinges in verschiedenen Puncten der Zeit«

genannt (MA I, 11, KSA 2, S. 30f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002 - am 14.02.2026, 07:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

