Dieter Burdorf

Formentauschend
Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext

Ob man auch Vers an Verse flicht,

Der Reime Bliiten rastlos bricht,

Nur Abglanz ist’s und Wiederhall,

Ob man es singt, ob man es spricht:
Doch aller Gedichte Vollendung ist — —
O glaube mir, - - ein getanztes Gedicht.!

Dieser aus sechs vierhebigen, rhythmisch leicht holpernden Versen be-
stehende Text ist einer der wenigen Versuche Hugo von Hofmannsthals
in der urspriinglich arabischen, besonders aber von persischen Dichtern
entfalteten Form des Ghasels, und er ist sogar eines von drei Ghaselen,
die Hofmannsthal zu seinen Lebzeiten selbst veroffentlicht hat, wenn
auch blofl in dem als Privatdruck erschienenen Ballprogramm »Ein
Tanz durch Wien« vom 21. Februar 1891, von dem heute nur noch
ein einziges Exemplar in der Houghton Library der Harvard Universi-
ty existiert. Zwel andere, »Fiir mich ...« und »Giilnare«, lief§ der Sech-
zehnjdhrige sogar schon Ende 1890 in zwei Heften der Zeitschrift »An
der Schénen Blauen Donau« erscheinen; sie gehéren — nach den beiden
Sonetten »Frage« und »Was ist die Welt?«, die im Sommer des Jahres
1890 in derselben Zeitschrift publiziert wurden — zu den ersten Gedicht-
publikationen des jungen Wiener Dichters tiberhaupt. In die sieben von
Hofmannsthal selbst zwischen 1903 und 1924 komponierten Sammlun-
gen seiner Gedichte fand keines der Ghaselen Aufnahme, obwohl »Fiir
mich ...« und »Giilnare« in den Listen fiir die geplante Zusammenstel-
lung von Gedichtbanden auftauchen.” Der Dichter hielt seine Ghaselen
offenbar nicht fir kanonisch. Ob das auch daran liegt, daf§ er die Form
selbst als marginal ansah, oder allein daran, daff er seine eigenen Expe-
rimente in dieser Form als nicht hinreichend gelungen bewertete, mufl —

L SW I Gedichte 1, S. 19. Vgl. den Kommentar von Eugene Weber, ebd., S. 132.
2 Vgl. Ders., Pline fiir Gedichtsammlungen. In: SW I Gedichte 1, S.432-448, hier
S. 444f. (Listen 9 und 10; in letzterer nur »Fur mich«).

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 109

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

angesichts von nur sehr wenigen Selbstzeugnissen zu diesem Bereich
seines Dichtens - zunéchst offenbleiben.

Dem zu Beginn zitierten Gedicht kénnen wir jedoch schon einiges
Wichtige im Hinblick auf Hofmannsthals Verstandnis des Ghasels ent-
nehmen, denn es handelt sich um ein poetologisches Gedicht, einen ly-
rischen Text, der sich selbst und seine Form zum Gegenstand hat. Das
Ghasel ist demnach fir Hofmannsthal ein Gedicht, in dem in offener
Folge ein Vers an den anderen >geflochten« ist, in dem ferner mit einer
gewissen Gewaltsamkeit und Ruhelosigkeit Reime aufeinanderfolgen —
ein Gedicht, das wie méglicherweise alle Gedichte zu seiner Selbstiiber-
windung tendiert, indem es »ein getanztes Gedicht« wird. In diesem —
nach der retardierenden, durch doppelte Gedankenstriche abgetrennten
Captatio benevolentiae »O glaube mir« vorgetragenen — Ideal kommen
offensichtlich ekstatische Bilder des spiten Nietzsche, der 1891 gerade
eben erst verstummt war,® mit schwiilen orientalisierenden Vorstellun-
gen zusammen, wie sie etwa in Oscar Wildes ebenfalls 1891 entstan-
dener Tragodie »Salomé« gestaltet sind.* Das Gedicht ist eng an seinen
Zweck, der Erinnerung an einen Tanzabend zu dienen, gebunden.

Die Form des Ghasels, manchmal auch >die Ghasele« genannt, hat in
der deutschsprachigen Literatur keinen festen Platz. Die einzige Periode,
in der Ghaselen haufig ins Deutsche tibersetzt, nach persischen Mustern
neu geschrieben und vom literarisch interessierten Publikum auch ge-
lesen wurden, ist das 19. Jahrhundert.’ Dieses Interesse kann im Zu-

3 »Ich sage euch: man muss noch Chaos in sich haben, um einen tanzenden Stern geba-
ren zu kénnen.« Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen.
Erster Theil [1883]: Zarathustra’s Vorrede 5. In: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe
in 15 Einzelbdnden. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Bd. 4. Miinchen 1988,
S. 19.

4+ Die franzosische Erstausgabe erschien 1893, die englische Ubersetzung von Lord Alfred
Douglas 1894, die deutsche Ubersetzung von Hedwig Lachmann 1903 im Insel Verlag; 1905
folgte die Oper von Richard Strauss.

5 Den noch immer besten Uberblick tiber die Gattungsgeschichte bietet Hubert Tscher-
sig, Das Gasel in der deutschen Dichtung und das Gasel bei Platen. Leipzig 1907. In dem
Buch wird mit positivistischer Genauigkeit gezeigt, wie breit die orientalisierende Dichtung
im deutschen Sprachraum im 19. Jahrhundert war; bei nahezu jedem Autor wird gepriift,
inwiefern er den strengen Formvorgaben des Ghasels gentigt. Tschersig erkennt bereits, dafl
Hofmannsthals Ghaselen einen spiten Hohepunkt in der Gattungsgeschichte bilden. Sengle
datiert dagegen Aufstieg und Niedergang der Gattung im wesentlichen auf den Beginn der
Restaurationszeit, also die 1820er Jahre: »Wenn ich richtig sehe, ist das Ghasel nach 1830 nur
noch méglich, falls ein besonders starker Affekt die Intensitét der Form balanciert.« (Friedrich
Sengle, Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld zwischen Restauration und
Revolution 1815-1848. Bd. 2: Die Formenwelt. Stuttgart 1972, S. 552-554, hier S. 553) Vgl.

110 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sammenhang mit der Orientalismus-Mode der Zeit gesehen werden.®
Hofmannsthals aus seinen Jugendjahren 1890/91 stammende wenige
Ghaselen sind in der kurzen Gattungsgeschichte also bereits relativ spéte
Auseinandersetzungen mit dieser Form.

Die Bezeichnung »Ghasel« ist von dem arabischen Wort ghazila mit dem
Infinitiv ghasal abgeleitet und bedeutet >Frauen ansprechen, ihr Lob
singen<.” Erst im 11. Jahrhundert wird das Wort zu einer Gattungsbe-
zeichnung, und zwar im Rahmen der persischen Literatur (im Arabi-
schen entspricht dem Ghasel die gleich gebaute, aber meist lingere Kas-
side). Charakteristisch fiir das Ghasel ist seine Form: Sein Grundelement
ist der bait, ein Langvers mit einer festen Zisur in der Mitte, die den
Vers in zwei Hélften, die sogenannten misr@’, teilt.* Hinzu kommt ein
Monoreim: Ein einziger Reim durchzieht das gesamte Gedicht in vielfa-
cher Wiederholung; im ersten Vers steht er — gleichsam zur deutlichen
Einfihrung - am Ende der beiden Vershilften, ab dem zweiten Vers
nur noch am Ende jedes ganzen Verses. Haufig finden wir in Ghaselen

ferner Diethelm Balke, Westostliche Gedichtformen. Sadschal-‘Theorie und Geschichte des
deutschen Ghasels. Phil. Diss. [maschinenenschriftlich] Bonn 1952; Hulya Unlii, Das Ghasel
des islamischen Orients in der deutschen Dichtung. Frankfurt a.M. u.a. 1991.

6 Vgl. Andrea Polaschegg, Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenlindischer
Imagination im 19. Jahrhundert. Berlin/New York 2005. Polascheggs Buch antwortet auf den
hochst einflufireichen Essay von Edward W. Said, Orientalism. New York 1978 (dt. 2009), der
sich trotz seines umfassenden Anspruchs weitgehend auf englisch- und franzosischsprachige
"Texte konzentriert. Auch in Polascheggs Studie aber steht die Lyrik nicht im Mittelpunkt.
Ganz unergiebig ist das ressentimentgeladene Buch von Todd Kontje, German Orientalisms.
Ann Arbor 2004. Eine einschlégige, heutigen methodologischen Anspriichen gentigende Dar-
stellung der orientalisierenden Lyrik des 19. Jahrhunderts fehlt daher noch immer. Vgl. als all-
gemeine Uberblicke Ludwig Ammann, Ostliche Spiegel. Ansichten vom Orient im Zeitalter
seiner Entdeckung durch den deutschen Leser 1800-1850. Hildesheim 1989; Hans-Gunther
Schwarz, Der Orient und die Asthetik der Moderne. Miinchen 2003 (iiber Goethes »Divan«
ebd., S. 144-231). Einzelne fiir das Thema relevante Aufsitze finden sich ferner in folgenden
Sammelbénden: Lyrik im 19. Jahrhundert. Gattungspoetik als Reflexionsmedium der Kultur.
Hg. von Steffen Martus, Stefan Scherer und Claudia Stockinger. Bern u.a. 2005; Orientdis-
kurse in der deutschen Literatur. Hg. von Klaus-Michael Bogdal. Bielefeld 2007.

7 Siehe Johann Christoph Biirgel, [Art.] Ghasel. In: Reallexikon der deutschen Literatur-
wissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 1. Hg.
von Klaus Weimar u.a. Berlin/New York 1997, S. 722-724, hier S. 723. Vgl. auch Tschersig,
Das Gasel (wie Anm. 5), S. 6f.

8 Siehe Biirgel, Ghasel (wie Anm. 7), S. 722.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 111

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

an diesen Stellen nicht nur die Wiederkehr des Reims, sondern zusitz-
lich sogar die Wiederholung desselben Wortes oder einer Wortgruppe,
den sogenannten radjf oder Uberreim. Da schon die Halbverse, wenn
man sie in mitteleuropdische Sprachen tibertrédgt, recht lang (aber nicht
auf eine bestimmte Lénge festgelegt) sind, werden sie aus praktischen
druck- und sprechtechnischen Griinden im Deutschen als ganze Verse
angesehen; der bait wird also als Doppelvers dargestellt, bei dem sich
im ersten Verspaar die beiden Verse aufeinander reimen, wahrend der-
selbe Reim danach nur noch am Ende der geraden Verse (also V. 4, 6,
8 usw.) wiederkehrt; die ungeraden Verse (also V. 3, 5, 7 usw.) bleiben
ungereimt, sogenannte Waisen. Bezeichnet man den identischen Reim
mit ¢ und die Waisen mit x, ergibt sich also folgendes Versschema des
Ghasels: aa xa xa xa ...

Ein Ghasel ist demnach ein Gedicht von nicht festgelegter, meist aber
tiberschaubarer Lange und gerader Verszahl, dessen Grundelement ein
einziger Reim ist, welcher zundchst schnell aufeinander (am Ende der
beiden ersten Verse) eingefilhrt wird, dann aber nur jeweils am Ende
einer ldngeren Wortfolge, ndamlich des Doppelverses, wiederkehrt.?

Im Ghasel kann eine Vielzahl von Themen und Motiven zur Spra-
che kommen; im Mittelpunkt stehen dabei existentielle Themen wie die
menschliche oder mystische Liebe, der Lebensgenuf3, Gliick und Ver-
ganglichkeit, die hiufig mit religiésen oder philosophischen Inhalten
und Reflexionen verbunden sind."

Es sind im Lichte der deutschen Rezeption vor allem zwei persische
Dichter, welche das Bild des Ghasels geprigt haben: Dschelaladdin
Rumi, als dessen Lebensdaten 1207 bis 1273 angenommen werden,'!

9 Tschersig formuliert zwei weitere Normen: 1. Nur der Uberreim, nicht der Reim diirfe
und miisse identisch wiederkehren; geschieht letzteres doch, spricht Tschersig von einem
»Stichwortgasel« (Tschersig, Das Gasel [wie Anm. 5] S. 9 u.6.); 2. Assonanzen an den nicht
reimenden Versausgingen seien unbedingt zu vermeiden, »da sonst das regelmaflige Spiel
gleicher und ungleicher Klinge gestort wire« (ebd., S. 223). Diese und alle anderen Formver-
stofle werden von Tschersig streng geriigt; Gedichte, die sich der Ghasel-Form nur annihern,
ohne sie zu erfiillen, nennt er »Gaseloide« (ebd., S. 163).

10 Vgl. Jasmin S. Behrouzi-Riihl, [Art.] Ghasel. In: Metzler Lexikon Literatur. Begriffe und
Definitionen. Begrindet von Gunther und Irmgard Schweikle. 3., vollig neu bearb. Aufl., hg.
von Dieter Burdorf u.a. Stuttgart/Weimar 2007, S. 289.

11 Vel. Annemarie Schimmel, Einleitung. In: Maulana Dschelaladdin Rumi, Aus dem
Diwan. Aus dem Persischen tibertragen und eingeleitet von Dies. Stuttgart 1996 [zuerst 1964],
S. 3-13; Johann Christoph Biirgel, Einfithrung. In: Dschalaluddin Rumi, Gedichte aus dem

Diwan. Ausgewihlt, aus dem Persischen tibertragen und erldutert von Ders. Miinchen 2003
[zuerst 1974], S. 7-28.

112 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Muhammad Schams ad-din Hafis, der um 1320 bis 1390 lebte.!?
Rumi schrieb tiber 2000 Ghaselen, die vorwiegend mystisch-religids ge-
pragt sind; von Hafis sind etwa 500 Ghaselen tiberliefert, die meist cher
weltliche, gesellige und erotische Inhalte haben. Die Gedichtsammlung
jedes dieser persischen Autoren wird Diwan genannt.

Eine deutsche Persienmode begegnet uns schon im Barock, etwa in Adam
Olearius’ Buch »Offt Begehrte Beschreibung Der Newen Orientalischen
Reise« von 1647." Johann Gottfried Herder (1744-1803) hat mit seinen
Abhandlungen zum Alten Testament und seinen »Volkslieder«-Antho-
logien seit den 1770er Jahren die Entdeckung der vorderasiatischen
Dichtungen wesentlich beférdert. In seinem Essay »Spruch und Bild,
msonderheit bei den Morgenlandern« (1792) handelt er auch die persi-
sche Poesie ab und erwihnt »Haphyz, von dessen Gazellen oder Liebes-
Oden wir zu einer andern Zeit Proben geben werden«.* Gut zehn Jahre
spater formuliert Herder in seinem Aufsatz »Morgenlandische Poesie,
der als eine Art Vermichtnis postum im letzten Band seiner »Adrastea«
erscheint, die Forderung:

Entziche das Verhangnif}, das die Dinge wunderbar leitet, unserm Europa
nie die beiden Handhaben der 6stlichen und stidlichen Welt, die persische
und arabische Sprache [...]. An Hapfyz Gesangen haben wir fast gnug; Sadi
ist uns lehrreicher gewesen. Blithe die Hoffnung auf, die wir an Hammer,
einem gliicklichen jungen Mann voll Sprachkenntniff und Gaben, aus Orient
erwarten.'®

12 Vgl. Johann Christoph Biirgel, Einleitung. In: Muhammad Schams ad-din Hafis,
Gedichte aus dem Diwan. Ausgewihlt und hg. von Ders. Stuttgart 1998 [zuerst 1972], S. 3-31;
Joachim Wohlleben, Einleitung. In: Die Ghaselen des Hafiz. Neu in deutsche Prosa tibersetzt,
mit Einleitung und Leschilfen von Ders. Wiirzburg 2004, S. 9-46.

13 Vgl. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 156f.; Polaschegg, Der andere Orientalismus
(wie Anm. 6), S. 197f.

14 Johann Gottfried Herder, Spruch und Bild, insonderheit bei den Morgenldndern. Einige
rhapsodische Gedanken. In: Ders., Zerstreute Blatter. IV. Sammlung. Gotha 1792, S. 105-
146, hier S. 122. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 7, weist darauf hin, dafl im Arabischen
ghasal (Ghasele) und ghasdl (Gazelle) nicht miteinander verwandt sind.

15 Johann Gottfried Herder, Morgenlandische Literatur. In: Ders., Adrastea. Sechsten Ban-
des Erstes Stiick. Hg. von D. Wilhelm Gottfried v. Herder. Leipzig 1803, S. 58-69, hier S. 68f.
Im selben Jahr kiindigt Friedrich Schlegel seinem Bruder August Wilhelm Schlegel an: »Ich
werde Dir vielleicht bald zur Erwiederung einige Gazels schicken, eine Persische Dichtart die

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 113

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tatsachlich kommt dem Wirken des &sterreichischen Diplomaten und
Orientalisten Joseph von Hammer-Purgstall (1774-1856) bei der noch
einmal zehn Jahre spiter einsetzenden breiten Rezeption der persischen
Dichtung eine Initialfunktion zu. 1812/13 veréffentlicht Hammer-Purg-
stall in zwei Béinden eine vollstindige Ubersetzung des »Diwan« von Ha-
fis, gefolgt von einer »Geschichte der schonen Redekiinste Persiens, mit ei-
ner Bliithenlese aus zweyhundert persischen Dichtern« (1818). Hammers
Ubersetzung ist sehr frei und eigenwillig; die Ghaselen-Verse werden nicht
in der strengen Form wiedergegeben, sondern haufig nochmals halbiert,
so dafd ein einziger bait als vierversige, liedartige Strophe erscheint; dabei
1st die Reimbehandlung sehr frei. Dennoch gelingt Hammer-Purgstall hier
eine »Poetische Inventur des Orients«, wie Stefan Weidner im Nachwort
zur Neuedition dieser Ubersetzung 2007 hervorgehoben hat.!6

Johann Wolfgang Goethe ist derjenige, der in seinem »West-6stlichen
Divan« von 1819 mit den »Besserem Verstdndnifi« dienenden »Noten und
Abhandlungen« zu diesem Werk die von Hammer-Purgstalls Ubersetzung
ausgehenden Impulse am eindrucksvollsten und wirkungsreichsten auf-
genommen und weitergefithrt hat. Das zweite Buch dieses umfassenden
ZyKlus orientalisierender Gedichte ist Hafis gewidmet. Im Gedicht »An
Hafis« (zundchst in der Abteilung »Besserem Verstdandnifl«, im »Neuen
Divan« von 1827 in das »Buch Hafis« aufgenommen) wird der persische
Dichter als »Meister« angeredet.”” Doch Goethe versucht hier wie im gan-
zen »Divan« nicht die strenge Nachahmung der Form des Ghasels, die er
ja auch bei Hammer-Purgstall nicht vorgefunden hat, sondern beschrankt
sich auf meist kiirzere, oft schlichte Reimverse.”® Warum er so vorgeht,

sich sehr an die Glosse, Sestine und das Sonett anschliefit und zwischen diesen allen unge-
fahr das Mittel halt.« (Friedrich Schlegel an August Wilhelm Schlegel, 15. Januar 1803. In:
Friedrich Schlegels Briefe an seinen Bruder August Wilhelm. Hg. von Oskar F. Walzel. Berlin
1890, S. 507) Offensichtlich hat Schlegel hier noch keine sehr klare Vorstellung von der Form.
Eigene Ghaselen haben die Frithromantiker auch danach nicht vorgelegt.

16 Stefan Weidner, Poetische Inventur des Orients. In: Hafis, Der Diwan. Aus dem Persi-
schen von Joseph von Hammer-Purgstall. Miinchen 2007, S. 973-988. »Man muf} Hafis lesen,
wie ihn Goethe gelesen hat, um die islamische Welt in ihrem ganzen Potential wiederzufin-
den. Dieser Hafis-Orient, der persisch-arabische Poesie-Orient, existiert nach wie vor.« (Ebd.,
S. 987)

17" Johann Wolfgang Goethe, West-6stlicher Divan. Hg. von Hendrik Birus [= Siamtliche
Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche. 40 Bde. Bd. 1/3.1]. Frankfurt a.M. 1994, S. 216,
V. 9; ebenso S. 325, V. 9.

18 Vgl. Hendrik Birus, Goethes Anndherung an das Ghasel und ihre Folgen. In: Orientdis-
kurse in der deutschen Literatur (wie Anm. 6), S. 125-140. Wichtige Kontexte des »Divan«
werden erschlossen in Goethes Morgenlandfahrten. West-stliche Begegnungen. Hg. von

114 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann man dem poetologischen Gedicht »Nachbildung« aus dem »Buch
Hafis« entnehmen (Hafis wird auch hier angeredet):

In deine Reimart hoff’ ich mich zu finden,
Das Wiederholen soll mir auch gefallen,
Erst werd’ ich Sinn, sodann auch Worte finden;

Zum zweytenmal soll mir kein Klang erschallen [...]."

Kiindigt der Sprecher hier noch an, dafi er sich dem Zwang des Ghasels
zur Reimwiederholung unterwerfen wolle (ohne es allerdings zu tun,
denn diese vier Verse kennen ja bereits zwei Reime), um damit »Ein deut-
sches Herz von frischem zu ermuthen«,?’ so formuliert der — der Form
des Ghasel entgegen in einer ungeraden Zahl von Versen verfafite, drei
Reime realisierende — Abgesang des Gedichts geradezu einen Abscheu
vor dem strikten Wiederholungsgebot:

Zugemefine Rhythmen reizen freylich,

Das Talent erfreut sich wohl darin;

Doch wie schnelle widern sie abscheulich,
Hohle Masken ohne Blut und Sinn.

Selbst der Geist erscheint sich nicht erfreulich,
Wenn er nicht, auf neue Form bedacht,

Jener todten Form ein Ende macht.?!

Diesen Widerwillen gegen das Ghasel finden wir ganz und gar nicht
bei zwei anderen, gleichzeitig mit Goethe wirkenden, aber im Gegensatz
zu diesem selbst orientalistisch gebildeten Dichtern: Friedrich Riickert
(1788-1866) und August von Platen (1796-1835). Riickert hat 1818
bei Hammer-Purgstall in Wien Grundziige des Persischen erlernt und
wirkt seit 1820 als Privatgelehrter in seiner frankischen Heimat sowie
seit 1826 als Professor fiir orientalische Sprachen und Literaturen, zu-
néchst in Erlangen, von 1841 bis 1848 in Berlin.?? Postum erscheint 1874

Jochen Golz. Frankfurt a.M./Leipzig 1999. Siche ferner Till Radinger, »Der Streif erlog-
ner Meere«. Reflexionen der Poesie in Goethes »West-Gstlichem Diwan«. Freiburg 1.Br. u.a.
2012.

19 Goethe, West-6stlicher Divan (wie Anm. 17), S. 32, V. 1-4; ebenso S. 324, V. 1-4.

20 Ebd., S. 32, V. 12; ebenso S. 324, V. 12.

21 Ebd., S. 32, V. 13-19; minimal abweichend S. 324, V. 13-19.

22 Zu Riickerts Ghaselen-Dichtung vgl. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 165-176;
Leopold Magon, Goethes »West-ostlicher Divan« und Riickerts »Ostliche Rosen«. Zur Vor-
geschichte der »Ostlichen Rosen«. In: Gestaltung. Umgestaltung. Festschrift fiir Hermann
August Korff. Hg. von Joachim Miiller. Leipzig 1957, S. 160-177; Manfred Grosser, Friedrich

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 115

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine Monographie »Grammatik, Poetik und Rhetorik der Perser«. Be-
reits 1820 aber (in Cottas »Taschenbuch fir Damen auf das Jahr 1821«)
publiziert Riickert seine 1819 entstandene formgetreue, aber die Inhalte
frei variierende Nachdichtung der »Gasele« des Mewlana Dschelaled-
din Rumi.?® Im Jahr 1822 schreibt Riickert weitere, nunmehr von Rumi
abgeldste Versuche in dieser Form.?* Selbstbewufit leitet Riickert den
Wiederabdruck der Ghaselen im zweiten Band seiner »Gesammelten
Gedichte« von 1836 mit einem vierversigen Kurzghasel (Rubdi genannt)
iiber »Die Form des Gasel’s« ein:

Die neue Form, die ich zuerst in deinen Garten pflanze,

O Deutschland wird nicht tibel stehn in deinem reichen Kranze.
Nach meinem Vorgang mag sich nun mit Gliick versuchen mancher
Sogut im persischen Gasel, wie sonst in welscher Stanze.?

In der schon 1819/20 entstandenen, aber erst 1822 erschienenen Samm-
lung »Oestliche Rosen. Drei Lesen«, die mit einem nicht an orientali-
schen Formen orientierten Huldigungsgedicht »Zu Goethe’s west-6stli-
chem Diwan« einsetzt, variiert Riickert die Ghaselen des Hafis, deren
Langverse er meist in Vierzeilern setzt.?® Formgetreuer sind die »Gaselex,
die Rickert im 1837 erschienenen vierten Band seiner »Gesammelten
Gedichte« den »Rosen« folgen 14fit und die durch ein Widmungsghasel
»An J. v. Hammer« eréffnet werden, in welchem Riickert »Den Dolmet-
schen der Pforte dort im hochthiirmenden Wiene« (also Hammer) als
»Schiedsrichter« zwischen der »Sangerin Nachtigall« und der »Honig-
sammlerin Biene« (also zwischen dem genialischen Platen und Riickert
selbst, dem fleiffigen Philologen) anruft.”

Riickerts »Ostliche Rosen«. In: Riickert-Studien I. Hg. von Helmut Prang. Schweinfurt 1964,
S. 45-107; Golo Mann, Uber Riickert, einen der licbenswertesten unter den deutschen Dich-
tern. 2. Aufl. Wurzburg 1996; Annemarle Schimmel, Weltpoesie ist Weltversohnung. Wiirz-
burg 1996; Hartmut Bobzin, Platen und Riickert im Gesprich tiber Hafis. In: August Graf
von Platen. Leben. Werk. Wirkung. Hg. von Ders. und Gunnar Och. Paderborn u.a. 1998,
S. 103-121.

23 Friedrich Ruckert, Gesammelte Gedichte. Bd. 2 [1836]. 3. Aufl. Erlangen 1839, S. 409-
456. Riickert greift dabei auf Hammers Ubersetzung in den »Schénen Redekiinsten« zuriick.
Vgl. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 168.

24 Siehe Riickert, Gesammelte Gedichte. Bd. 2 (wie Anm. 23), S. 457-472.

25 Ebd., S. 410.

26 Vgl. Ders., Oestliche Rosen. Drei Lesen. Leipzig 1822, S. 1-3. Vgl. auch Ders., Gesam-
melte Gedichte. Bd. 4. Erlangen 1837, S. 69-192, hier S. 71f.

27 Ebd., S. 154-192, hier S. 154, V. 20, 19 und 2.

116 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch in seinen letzten Lebensjahren, ab 1858, tbersetzt Riickert er-
neut Ghaselen des Hafis.?

1820 lernt der Erlanger Student August Graf von Platen die persische
und die arabische Sprache bei dem Orientalisten Johann Arnold Kanne
(1773-1824); im selben Jahr tritt er in Kontakt mit dem gleichgesinnten
Riickert.® Seit Anfang 1821 verfaflt Platen neben zu Lebzeiten unge-
druckt gebliebenen freien Ubersetzungen aus dem »Diwan« des Hafis
auch eigene Ghaselen, die er in den folgenden zwei Jahren in rascher
Folge publiziert: Noch im Frithjahr 1821 erscheint eine erste Samm-
lung »Ghaselen«, wenige Monate spiter eine zweite Sammlung in dem
Buch »Lyrische Blitter«. 1822 folgt der ebenfalls noch 1821 entstande-
ne »Spiegel des Hafis«. 1823 legt Platen als letzte groflere Sammlung in
dieser Form »Neue Ghaselen« vor. Platen tiberholt damit seinen Lehrer
Riickert in der publizistischen Présenz auf diesem Gebiet; doch erkennt
Platen die Prioritat Riickerts an, 1820 die ersten Ghaselen in deutscher
Sprache vorgelegt zu haben, und er erweist dem &lteren Dichter die Reve-
renz einer 6ffentlichen Widmung der zweiten Ghaselen-Sammlung von
1821.% Platen will »vom glithenden, formenreichen Oriente die Hiille«
borgen »fiir die Fille des Okzidents«.3! Vom tiberschwenglichen Selbst-
bewufitsein des Ghaselen-Dichters Platen zeugt das Motto der »Neuen

28 Vgl. Bobzin, Platen und Riickert im Gesprich tiber Hafis (wie Anm. 22), S. 116-118.

29 Zu Platens Ghaselen-Dichtung vgl. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5); Jirgen Link,
Artistische Form und dsthetischer Sinn in Platens Lyrik. Miinchen 1971, S. 70-123; Fried-
rich Sengle, Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld zwischen Restauration
und Revolution 1815-1848. Bd. 3: Die Dichter. Stuttgart 1980, S. 443-446; Hartmut Bob-
zin, »Der Orient sey neubewegt ...« Platens Studium des Persischen und seine Ghaselen-Dich-
tung. In: »Was er wiinscht, das ist ihm nie geworden«. August Graf von Platen. 1796-1835.
Ausstellungskatalog. Hg. von Gunnar Och. Erlangen 1996, S. 89-130; Johann Christoph
Biirgel, Platen und Hafis. In: August Graf von Platen. Leben. Werk. Wirkung (wie Anm. 22),
S. 85-102; Bobzin, Platen und Riickert im Gesprich tiber Hafis (wie Anm. 22); Dieter Bur-
dorf, Poetik der Form. Eine Begriffs- und Problemgeschichte. Stuttgart/Weimar 2001, S. 223—
266; Andrea Polaschegg, Unwesentliche Formen? Die Ghasel-Dichtungen August von Pla-
tens und Friedrich Riickerts: Orientalisierende Lyrik und hermenecutische Poetik. In: Lyrik
im 19. Jahrhundert (wie Anm. 6), S. 271-294; Jurgen Brokoff, Geschichte der reinen Poesie.
Von der Weimarer Klassik bis zur historischen Avantgarde. Géttingen 2010, S. 345-396 (auf
Platens Lyrik insgesamt bezogen).

30 Siche August von Platen, Samtliche Werke in zw6lf Banden. Historisch-kritische Aus-
gabe mit Einschluss des handschriftlichen Nachlasses. Hg. von Max Koch und Erich Petzet.
Bd. 3. Leipzig [1910], S. 49.

31 Ebd., S. 51 (Vorwort zu den »Lyrischen Blittern«).

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 117

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ghaselen« von 1823: »Der Orient ist abgetan, / Nun seht die Form als
unser an.«*2

Gerade mit dieser letzten Ghaselen-Sammlung tberwindet Platen das
Verhaftetsein der Form an das orientalische Dekor von Morgenrot, Wein,
Schenke, Rosen und Nachtigallen und nutzt die Form zum Ausdruck
moderner, zerrissener homoerotischer Liebe. Wihrend Platen mit seinen
Ghaselen beim spiten Goethe durchaus auf Zustimmung trifft,*® 16st er
bei anderen einflufireichen Zeitgenossen wie Goethes Freund Karl Lud-
wig von Knebel (1744-1834) Befremden aus. Der fast 80jahrige schreibt
dem jungen Dichter im Dezember 1823:

Wir sind keine Perser, und ein Volk, das noch halb in der Barbarei lebt
und durchaus keine bildende Kunst hat, kann wohl einem Europider
nicht zum Muster der Kunst dienen. [...] Selbst sind die Formen dieser
Poesie fiir uns nicht gefillig und die 6ftere Wiederholung desselben Rei-

32 Ebd., S. 101.

33 So berichtet Eckermann von seinem Besuch bei Goethe am 21. November 1823 (also
wenige Tage vor Knebels Brief an Platen): »Goethe [...] gab mir ein kleines Buch: Ghaselen des
Grafen Platen. >Ich hatte mir vorgenommen, sagte er, in Kunst und Altertum etwas dartiber
zu sagen, denn die Gedichte verdienen es. Mein Zustand ldit mich aber zu nichts kommen.
Sehen Sie doch zu, ob es Thnen gelingen will einzudringen und den Gedichten etwas abzuge-
winnen.<

Ich versprach, mich daran zu versuchen.

»Es ist bei den Ghaselen das Eigenttimliche, fuhr Goethe fort, dafl sie eine grofie Fiille von
Gehalt verlangen; der stets wiederkehrende gleiche Reim will immer einen Vorrat dhnlicher
Gedanken bereit finden. Deshalb gelingen sie nicht jedem; diese aber werden Ihnen gefal-
len.« (Johann Peter Eckermann, Gesprache mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens.
Hg. von Christoph Michel unter Mitwirkung von Hans Griiters [= Samtliche Werke. Briefe,
Tagebticher und Gespriche. 40 Bde. Bd. 39 =1I/12]. Frankfurt a.M. 1999, S. 77f.) Tatséch-
lich erscheint Eckermanns wohlwollende Besprechung von Platens »Neuen Ghaselen« im
Heft TV/3 (1824) von Goethes Zeitschrift »Uber Kunst und Altertum«: »Es haben uns diese
Ghaselen schénen Genuf} gewihrt und es laflt sich von ihnen viel Gutes sagen.« (Johann
Peter Eckermann, Neue Ghaselen von August Graf von Platen. In: Johann Wolfgang Goethe,
Asthetische Schriften 1821-1824: Uber Kunst und Altertum ITI-IV. Hg. von Stefan Greif und
Andrea Ruhlig [= Samtliche Werke. Briefe, Tagebticher und Gespriche. 40 Bde. Bd. 1/21].
Frankfurt a.M. 1998, S. 590£., hier S. 590) Goethe selbst hatte bereits zwei Jahre zuvor in der-
selben Zeitschrift Riickerts »Oestliche Rosen« besprochen, lifit seine wenig inspirierte Rezen-
sion jedoch in einem Lobpreis Platens kulminieren: »Und so kann ich denn Riickerts[...] Lie-
der allen Musikern empfehlen; aus diesem Biichlein, zu rechter Stunde aufgeschlagen, wird
ihnen gewif} manche Rose, Narcisse oder was sonst sich hinzugesellt, entgegen duften; von
blendenden Augen, fesselnden Locken, gefihrlichen Griibchen, findet sich manches wiin-
schenswerthe; an solchen Gefahren mag sich Jung und Alt gerne iiben und ergétzen.

Obgleich die Gaselen des Grafen Platen nicht fiir den Gesang bestimmt sind, so erwahnen wir
doch derselben gern als wohlgefiihlter, geistreicher, dem Orient vollkommen gemifer, sinni-
ger Gedichte.« (Johann Wolfgang Goethe, Oestliche Rosen von Friedrich Rickert. In: Ders.,
Asthetische Schriften 1821-1824, S. 294f.) Die letzteren Eigenschaften gehen Goethes Urteil
zufolge den Gedichten Riickerts offenbar ab.

118 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mes und Verses, die als blofle Frage erscheint, dem Ohre unertriglich.
Sollte die gottliche Muse, die uns zum Himmel erhebt, zu nichts Besserm
einzuladen wissen als zu einer sinnlichen Wollust?**

Gegen Kritiker wie Knebel wehrt sich Platen mit dem Spottgedicht
»Klagen eines Ramlerianers«® sowie in dem (allerdings unveréffentlicht
gebliebenen) Text »Polemisches Promemoria an die Feinde der Ghase-
len«

Was das Technische und die, zwar kunstvollen, Reimformen der Orientalen,
zumal der Perser betrifft, so mochten sie gleichwohl einer ausgebildeten mo-
dernen Sprache, zumal der deutschen, weit naher stehen als die prosodischen
Formenverhiltnisse der Griechen, welche in ihrer Reinheit und Vollkom-
menheit darzustellen, unsre Sprache durchaus unféhig erscheint.?

Ein wohlmeinender Kritiker wie der mit Platen befreundete Konrad
Schwenck (1793-1864), Gymnasiallehrer in Frankfurt am Main, sicht
denn auch 1840 in Platens Ghaselen »wahre Poesie in vollkommener
neuer Gestalt«,” wenngleich er den »begeisterte[n] Liebesausdruck fiir
mannliche Schoénheit« darin als storendes »fremdes Element« kritisiert.?
Dennoch gibt Platen nach den »Neuen Ghaselen« von 1823 seine Be-
schéftigung mit der Form fast vollstindig auf und wendet sich anderen,
antikisierenden oder romanischen lyrischen Formen zu. Das Interesse
am Orient aber geht Platen auch in seiner spaten Werkphase nicht ver-
loren: In den Jahren 1828 bis 1830 schreibt er (in reimlosen Trochden)
sein Versepos »Die Abbassiden« nach Motiven aus »Tausendundeiner
Nacht«, das erst in seinem Todesjahr 1835 erscheint.* Das Neu-Erzéhlen
orientalischer Geschichten 16st die Lyrik in orientalisierenden Formen
ab. Fine ganz analoge Entwicklung wird der junge Hofmannsthal etwa
70 Jahre spéter durchlaufen.

34 Zit. nach August von Platen, Samtliche Werke (wie Anm. 30). Bd. 9, S. 169f. (Kommen-
tar).

35 Ebd., S. 169-172. — Gemeint sind die Anhidnger Karl Wilhelm Ramlers (1725-1798),
des Berliner Aufklarungslyrikers.

36 Ebd., Bd. 11, S. 144-146, hier S. 144.

37 Konrad Schwenck, Graf August von Platens Werke [1840]. In: Ders., Charakteristiken
und Kritiken. Frankfurt a.M. 1847, S. 245-269, hier S. 255.

38 Ebd., S. 257.

39 Vgl. Horst Thomé, Platen und das Epos. In: von Platen. Leben. Werk. Wirkung (wie
Anm. 22), S. 63-83.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 119

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch was passiert in diesen sieben Jahrzehnten? Skeptiker wie Knebel
erweisen sich zunichst als Vertreter einer tiberholten Position, welche
vergeblich versucht, die deutsche Dichtung von orientalischen Einfliis-
sen freizuhalten. Denn ab den 1830er Jahren verbreitet sich die Ori-
entmode in der deutschen Literatur auf formalem wie auf inhaltlichem
Gebiet immer weiter, zunichst durch zahlreiche Neuauflagen und Nach-
drucke der Werkausgaben von Riickert und Platen. Hinzu kommen etli-
che weitere Ubersetzungen, Nach- und Weiterdichtungen der persischen
und anderer asiatischer Poesien, meist im Grenzbereich von Philologie
und Literatur entstanden, in dem sich viele der genannten Autoren von
Riickert und Platen bis hin zu Hofmannsthal bewegen. Ich nenne exem-
plarisch vier dieser Ubersetzungen oder freien Nachbildungen: die von
Daumer, Rosenzweig-Schwannau, Nesselmann und Meier.

Der Philosoph und Dichter Georg Friedrich Daumer (1800-1875)
publiziert 1846 und 1852 zwei »Sammlungen persischer Gedichte« des
Hafis in freien Nachbildungen, die noch 1912 in einer Jugendstil-Pracht-
ausgabe im Diederichs Verlag und 1924 in einer danach abgebrochenen
Werkausgabe Daumers neu gedruckt werden.* Die gréfite philologische
Anstrengung unternimmt Hammer-Purgstalls Schiiler, der osterreichi-
sche Diplomat und Orientalist Vincenz von Rosenzweig-Schwannau
(1797-1865), der nach einer Auswahl-Ubersetzung Rumis (1838) in
den Jahren 1858-1863 sein Opus maximum vorlegt: »Der Diwan des
grofien lyrischen Dichters Hafis im persischen Original herausgegeben,
ins Deutsche metrisch ibersetzt und mit Anmerkungen versehens, eine
opulente zweisprachige Ausgabe und die einzige vollstindige Hafis-
Ubersetzung in Versen seit Hammer."! Allerdings hilt Rosenzweig das

40 Georg Friedrich Daumer, Hafis. Eine Sammlung persischer Gedichte. Nebst poeti-
schen Zugaben aus verschiedenen Lindern und Vélkern. Hamburg 1846; Ders., Hafis. Neue
Sammlung. Niirnberg 1852; Hafis. Eine Sammlung persischer Gedichte. Nebst poetischen
Zugaben aus verschiedenen Landern und Volkern. Ubertragen von Georg Friedrich Daumer.
Buchausstattung von F.H.E. Schneidler. Jena 1912; Georg Friedrich Daumer, Gesammelte
Poctische Werke. Hg. von Leopold Hirschberg. Bd. 1: Dichtungen des Morgenlandes. Hafis.
Mahomed und sein Werk. Die Weisheit Israels. Berlin 1924 [mehr nicht erschienen]. Hirsch-
berg bezeichnet Daumer als einen der »gréfiten« deutschen »Dichter, die nach Goethe lebten«
(Vorbemerkung des Herausgebers, ebd., S. VII-X, hier S. VII). Zu Daumers Hafis-Adaption
vgl. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 197-200; Sebastian Donat, Weltliteratur zwischen
geistigem Handelsverkehr und Markenpiraterie. Georg Friedrich Daumers Hafis-Dichtung
und ihre russische Rezeption. In: Geistiger Handelsverkehr. Komparatistische Aspekte der
Goethezeit. Hg. von Anne Bohnenkamp und Matias Martinez. Gottingen 2008, S. 149-172.

41 Der Diwan des groflen lyrischen Dichters Hafis im persischen Original herausgege-
ben, ins Deutsche metrisch tGbersetzt und mit Anmerkungen versehen von Vincenz Ritter

120 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wichtigste formale Element der Ghaselen, den Monoreim, ebensowenig
ein wie sein Lehrer.

1865 erscheint »Der Diwan des Schems-eddin Muhammed Hafis aus
Schiras. Im Auszuge tbersetzt« von dem Konigsberger Mathematiker
und Orientalisten Georg Heinrich Ferdinand Nesselmann (1811-1881).
Nesselmann ist froh, daf} er in seiner etwa ein Drittel des »Diwan« Ha-
fis’ enthaltenden Auswahliibersetzung die »unserem Geschmack wider-
strebenden Partieen, insbesondere »die erotischen Lieder«, auslassen
kann.** Als Mathematiker halt er aber die Erhaltung der »der persischen
Poesie eigenthtimlichen Form« fiir »eine unabweisbare Forderung«:*®

Ghasele dichten nennt der Perser Perlen aufreihen [...]; die Schnur, auf welche
die Perlen, d.h. die einzelnen Distichen, aufgereiht werden, ist der unveréin-
dert durchgehende gleiche Reim; nimmt man dem Liede den Ghaselenreim,
so hat man keine Perlenschnur mehr, sondern eine wirre Anzahl von der
Schnur abgeglittener Perlen.**

Die 1869 aus dem Nachlafl des in Tiibingen wirkenden Hebraisten und
Orientalisten Ernst Heinrich Meier (1813-1866) veroffentlichte »Mor-
genlandische Anthologie. Klassische Dichtungen aus der sinesischen, in-
dischen, persischen und hebriischen Literatur« fithrt die asiatische Lyrik
in einer groflen Bewegung von Osten nach Westen an die deutschen
Leser heran; in den Klassikerreihen des Bibliographischen Instituts fin-
det sie bis in die 1890er Jahre hinein grofle Verbreitung. Meier setzt sich
kritisch mit Nesselmanns Ubersetzungen auseinander und begriindet
seinen eigenen Losungsweg:

von Rosenzweig-Schwannau. 3 Bde. Wien 1858/63/64. Im Vorwort zum ersten Band hebt
Rosenzweig hervor: »Schinheit ist [...] ein Haupterforderniss einer poetischen Ubertragung,
wenn auf der anderen Seite eine getreue Nachbildung der Gedanken, Formen und Wendun-
gen der fremden Sprache nicht minder ein Hauptaugenmerk des Ubersetzers sein muss [...].
Dessenungeachtet wird sich auch die prichtigste Ubersetzung immer zum Originale nur wie
ein gemalter Schmetterling zum wirklich lebenden verhalten.« (Bd. 1, S. X)

42 Georg Heinrich Ferdinand Nesselmann, Vorrede. In: Der Diwan des Schems-eddin
Muhammed Hafis aus Schiras. Im Auszuge tibersetzt von Ders. Berlin 1865, S. V-VIII, hier
S. VI. Als Begriindung fithrt Nesselmann an: »Es ist um die Liebe im muhammedanischen
Orient ein eigen Ding. Bei der Abgeschiedenheit, in welcher dort das weibliche Geschlecht
lebt, hat der jugendliche Dichter keine Gelegenheit geeignete Damenbekanntschaften [...] zu
machen.« (Ebd., S. VIL.)

43 Ebd., S. VIL

4 Ebd., S. VIIf.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 121

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der im Persischen wie im Arabischen durchgehende eme Reim ist tiberall
nachgebildet. Nur hat er fir mein Ohr im Deutschen etwas Ermudendes,
Eint6niges. Auflerdem kann man ihn oft nicht ohne Hérte und Flickerei
durchfithren. Wo er sich leicht und natiirlich ergab, habe ich ihn probeweise
auch beibehalten [...]; sonst aber licber freie deutsche Versarten gewdhlt, um
den Sinn getreuer wiedergeben zu kénnen.*

Die deutschen Ghaselen des 19. Jahrhunderts beschranken sich indes-
sen auch auflerhalb der dominanten Werke von Riickert und Platen
nicht auf Nachbildungen aus dem Persischen.*® So schreibt der junge
Emanuel Geibel (1815-1884) 1839 ein regelgerechtes »Gasel«, in wel-
chem ausgerechnet die Hauptstadt des deutschen Klassizismus, Athen,
besungen wird: »Zur Zeit, wenn der Frihling die Glut der Rosen ent-
facht in Athen, / Wie ddmmert so lieblich alsdann die duftige Nacht in
Athen!«*?

1872 legt der pensionierte Wiener Finanzbeamte und Freizeitdichter
Franz Hermann von Hermannsthal (1799-1875) im Leipziger Reclam
Verlag seine »Ghaselen, alte und neue« vor. In deren »Prolog« formuliert
er programmatisch und formal korrekt zugleich:

Was hat den Sohn Jemin’s bertthmt gemacht?
Nicht etwa blos der Bilder Farbenpracht:
Gedankenwucht, Gefiithles hoher Schwung,

In schéner Form, hat ihm den Kranz gebracht.
Du gehst in seiner Maske nur einher

Und spielst als Gaukler in erborgter Tracht,
Wolbt sich der Turban, der das Haupt dir deckt,
Nicht iiber goldigem Gedankenschacht,

45 Ernst Meier, Anmerkungen. In: Morgenlindische Anthologie. Klassische Dichtungen
aus der sinesischen, indischen, persischen und hebriischen Literatur. Uebersetzt von Ders.
Leipzig/Wien o]., S. 243-254, hier S. 253.

46 Eine umfassende Anthologie mit eigenen und von anderen Ubersetzern stammenden
deutschen Fassungen orientalischer Gedichte stammt von dem jiidischen Autor Heymann
Jolowicz (1816-1875): Der Poetische Orient. Enthaltend die vorziiglichsten Dichtungen der
Afghanen, Araber, Armenier, Chinesen, Hebréder (Althebrier, Agadisten, Neuhebrier), Java-
nesen, Inder, Kalmiicken, Kurden, Madagassen, Malayen, Mongolen, Perser, Syrer, Tataren,
Tscherkessen, Tiirken, Yeziden etc. (Polyglotte der orientalischen Poesie. In metrischen Uber-
setzungen deutscher Dichter mit Einleitungen und Anmerkungen von Ders.). Leipzig 1853.
Auf den Bereich der persischen Dichtung ist folgende, ebenfalls umfangreiche und verschie-
dene Ubersetzungen und Nachdichtungen kompilierende Anthologie konzentriert: Divan der
persischen Poesie. Bliitenlese aus der persischen Poesie, mit einer literarhistorischen Einlei-
tung, biographischen Notizen und erlduternden Anmerkungen. Hg. von Julius Hart. Halle
a.d.S. 1887.

47 Emanuel Geibel, Werke. Bd. 1. Leipzig/Wien 1918, S. 102.

122 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist dir kein heilig Feuer in der Brust

Groflartiger Gefiihle angefacht.

Nicht blos zum Spiel fir Liebe, Scherz und Witz
Hat Ostens Tiefsinn diese Form erdacht:

So klein das Schifflein ist, Ghasel genannt,
Belad’ es kithn, es tragt auch schwerste Fracht.
Wir’ ein Atom darin vom Geist Jemin’s,

Dies Biichlein bliebe nicht bedeckt mit Nacht.*®

Hermannsthal formuliert hier seinen Anspruch, mit seinen Ghaselen
nicht blof§ als ein »Gaukler« in orientalischer »Maske« aufzutreten, son-
dern seinen persischen Vorbildern in Gedankengewalt und Gefiihls-
reichtum in nichts nachzustehen.

Weitere wichtige Ghaselen-Dichter der Zeit* sind etwa Friedrich Bo-
denstedt (1819-1892), dessen vorgebliche Ubersetzungen des tatari-
schen Gegenwartsdichters Mirza Schaffy zu den erfolgreichsten Biichern
des 19. Jahrhunderts zdhlen,”® Hermann Lingg® (1820-1905) sowie der
Schweizer Autor Heinrich Leuthold® (1827-1879).

Dies ist die poetische und kulturelle Situation, in welche hinein der
junge Hofmannsthal ebenfalls in Wien, dem Zentrum des Orientalismus
in deutscher Sprache, seine Ghaselen schreibt: Faszination auf der einen
Seite, Skepsis gegentiber der fremdartigen Form mit ihren vielfachen

48 Franz Hermann von Hermannsthal, Prolog. In: Ders., Ghaselen, alte und neue. Leip-
zig [1872], S. 3. — Hermannsthal bezieht sich hier explizit in einer Fufinote auf Ibn’ Jemin,
einen persischen Dichter des 14. Jahrhunderts, dessen lehrhafte Kurzgedichte (Mokathadz)
einige Jahre zuvor in deutscher Ubersetzung erschienen sind: Ibn’ Jemin’s Bruchstiicke. Aus
dem Persischen von Ottokar Maria Freiherrn von Schlechta-Wssehrd. Wien 1852. Eine erste
Sammlung »Gedichte« von Hermannsthal erschien bereits 1830.

49 Vgl. als Uberblick mit der Erwahnung zahlreicher anderer Ghaselen-Autoren Tschersig,
Das Gasel (wie Anm. 5), S. 176-213.

50 Die Lieder des Mirza-Schaffy mit einem Prolog von Friedrich Bodenstedt [1851].
15. Aufl. Berlin 1869; Aus dem Nachlasse Mirza Schaffy’s. Neues Liederbuch mit Prolog und
erlauterndem Nachtrag von Friedrich Bodenstedt. 2. Aufl. Berlin 1875 [1. Aufl. 1874]. Von
Bodenstedt liegt auch eine Hafis-Ubersetzung vor, in der die Ghaselen und Rubéi zum Teil
frei, zum Teil aber auch formgerecht wiedergegeben werden: Der Singer von Schiras. Hafisi-
sche Lieder verdeutscht durch Friedrich Bodenstedt. Berlin 1877.

51 Hermann Lingg, Ausgewihlte Gedichte. Hg. von Paul Heyse. Stuttgart/Berlin 1905;
darin etwa die »Abendsternghaselen« (S. 91-93) und das Ghasel »Dem Andenken Platen’s.
Zur Feier der Enthiillung seines Standbildes« (S. 104-106). Letzteres zeigt, wie das Ghasel
auch fur die Gedenkkultur des 19. Jahrhunderts funktionalisiert werden kann.

52 Heinrich Leuthold, Gedichte. Mit Portrit und Lebensabrif3 des Dichters. 3. Aufl.
Frauenfeld 1884 [1. Aufl. 1879], S. 117-138.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 123

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reimwiederholungen sowie den erotischen Implikationen des Genres
auf der anderen Seite.

Neben den 1890 veroffentlichten Ghaselen »Fur mich ...« und »Giil-
nare«, auf die noch zurtickzukommen sein wird, hat Hofmannsthal um
dieselbe Zeit ein weiteres Gedicht in dieser Form geschrieben, das jedoch
erst 1934 postum in der »Nachlese der Gedichte« erschien. Es ist im Titel
»Den Pessimisten« gewidmet:

Solang uns Liebe lockt mit Lust und Plagen,
Solang Begeist’rung wechselt und Verzagen,
Solange wird auf Erden nicht die Zeit,

Die schreckliche, die dichterlose tagen:

Solang in tausend Formen Schénheit bliht,
Schlagt auch ein Herz, zu singen und zu sagen,
Solang das Leid, das ew’ge, uns umflicht,
Solange werden wirs in Ténen klagen

Und es erlischt erst dann der letzte Traum,
Wenn er das letzte Herz zu Gott getragen!®

Das Gedicht weist den korrekten Ghaselen-Reim ohne Uberreim auf;
die gereimten Endecasillabi wechseln sich mit ungereimten, ebenfalls
auftaktig alternierenden Zehnsilblern ab. Auffillig ist das anaphorische
»Solang(e)«, das sechs der zehn Versanfinge pragt. Das irdische Leben
wird damit - durchaus abendldndisch — unter den Vorbehalt der Vor-
laufigkeit gestellt. Der Text gehort nicht zur »Turban«-Poesie, wie sie
Hermannsthal kritisch skizziert; orientalisierende Motive der Ghaselen-
Dichtung wie Liebe, Schénheit, Gesang und Klage tauchen nur in sehr
abstrakter Gestalt auf. In der Gattungstradition begriindet aber ist die
Grundstruktur des Wechsels, des Hin- und Hergerissenseins zwischen
Gegensitzen, der Vielfalt. Dabei wird ein Primat der »Schénheit« in ih-

53 SWII Gedichte 2, S. 24. Dieser Fassung gehen vier Entwiirfe voraus (sieche den Kom-
mentar ebd., S. 219-221), von denen der erste besonders aufschlufireich ist: »Dass uns der
Dichtkunst heil’ger Schwung versagt / Hat er solang uns wortreich vorgeklagt / Bis wir (1)
es (2) beschimt die Hiénde sinken lassen / Und uns zu Seite schleichen scheu verzagt« (ebd.,
S. 220). In diesem noch titellosen Entwurf in Form eines Rubéis wird wie auch im folgenden

Ansatz (»Die Zeit, die ekle, hor ich euch beklagen« [ebd.]), aber viel deutlicher als in der letz-
ten Fassung einer der »Pessimisten« angeklagt.

124 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren »tausend Formen« vor deren dichterischem Ausdruck angenommen.
Eine optimistische, womdglich allerdings allein auf dem »Traum« basie-
rende Weltsicht wird den »Pessimisten« trotzig entgegengehalten.

Wenig spater, um 1891, hat Hofmannsthal eine Reihe von weiteren
Ghaselen entworfen, von denen zwei erst 1940 in der »Corona« aus sei-
nen nachgelassenen Papieren veroffentlicht wurden. Sie beginnen titellos
mit den Worten »In der drmsten kleinen Geige ...« und »Jede Seele,
sie durchwandelt ...« 1988 wurden sie, ohne daf} ein durchgehender
handschriftlicher Zusammenhang besteht, in dem nach dem Tod Eu-
gene Webers von Andreas Thomasberger verantworteten Band IT der
»Kritischen Ausgabe« mit formal abweichenden Texten und Fragmenten
unter dem Titel »Ghaselen« zu einer problematischen Folge von sieben
Texten zusammengestellt.”* Unter den »Ideen zu Gedichten« finden sich
dann noch die Stichworter »Ghasel [Egoismus] [(Anwendung moderner
Situationen)]«,* die — soweit man das dieser Abbreviatur entnehmen
kann - vom Geist Platens durchweht sein kénnten.

Zu den poetologischen Gedichten Hofmannsthals gehort der aus vier
sechshebigen, frei gefiillten Versen bestehende Text mit dem Titel »Ver-
se«, der ursprunglich das zweite Ghasel der Reihe bildete, dann aber in
der Folge der Handschriften durch »Jede Seele ...« ersetzt wurde und
seiner Kurzform wegen eigentlich ein Rubéi ist:

Drum lieb ich die klingenden Verse, die plitschernden kleinen Quellen
Weil sie die Seele entfiihren auf ihren singenden Wellen,

Die Seele schliesst die Augen und lésst sich traumend gleiten

Und fiihlt ein mystisches Sehnen, ein siiss geheimes Schwellen.”

Dem wiederholten, »klingenden« Reim wird hier in neuromantischer
Manier explizit eine »mystische[]« Funktion zugeschrieben. Zugleich
wird diese Reaktion des Augenschlieffens und der traumerischen Hin-
gabe durch den massiven Einsatz klanglicher Mittel selbst erzeugt; zu
dem Monoreim auf »Quellenc« tritt eine Vielzahl von Assonanzen, Allite-

54 Ebd., S. 44-47. Zu diesen Nachlafl-Ghaselen vgl. Jost Schneider, Alte und neue Sprech-
weisen. Untersuchungen zur Sprachthematik in den Gedichten Hugo von Hofmannsthals.
Frankfurt a.M. u.a. 1990, S. 248-251.

55 SW II Gedichte 2, S. 67.
6 Vgl. ebd., S. 248f. (Kommentar).
7 Ebd., S. 44.

@ o

o

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 125

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rationen und Wortwiederholungen. Das Gedicht ist damit nichts ande-
res als eine Evokation und Affirmation des blofien Klangs.
Ausformuliert wird dieser Impuls in den beiden etwas ldngeren Texten
aus diesem Komplex. Das Gedicht »In der drmsten kleinen Geige...«
steht in beiden Handschriften an erster Stelle; in der ersten ist es »Aufga-
ben« tiberschrieben,’ in der zweiten bleibt es titellos. Es umfafit acht Ver-
se und ist streng regelgerecht gebaut, ja, es enthilt nach dem Monoreim
auf »Alls«in den Versen 1, 2, 4, 6 und 8 als 7adif oder Uberreim das Wort
»verborgen«, das damit zum Schlisselwort des Gedichts wird:

In der armsten kleinen Geige liegt die Harmonie des Alls verborgen

Liegt ekstatisch tiefstes Stohnen, Jauchzen stissen Schalls verborgen;

In dem Stein am Wege liegt der Funke, der die Welt entziindet,

Liegt die Wucht des fiirchterlichen, blitzesgleichen Pralls verborgen.

In dem Wort, dem abgegriff'nen, liegt, was mancher sinnend suchet:

Eine Wahrheit, mit der Klarheit leuchtenden Krystalls verborgen..

Lockt die Tone, sucht die Wahrheit, werft den Stein mit Riesenkraften!:
Unsern Blicken ist Vollkomm'nes seit dem Tag des Siindenfalls verborgen.>

Das Gedicht ist in im Deutschen ungewdhnlichen Langversen verfafi,
die auftaktlos alternierend (trochiisch¢) sind; die neunhebigen Anfangs-
und Schlufiverse rahmen sechs achthebige Verse. Die ersten drei Reim-
paare antworten in anaphorischer Reihung und unter massiver Anwen-
dung weiterer klanglicher Wiederholungsmittel auf die implizite Frage:
Was steckt in den unscheinbaren Dingen? »Verborgen« sind, so die Ant-
wort, in den scheinbar amorphen Zeichen der Natur, fur welche der
»Stein« (V. 3) steht, ebenso wie in den »armsten« Mitteln der Kunst (der
kleinen Geige, dem abgegriffenen Wort) der umfassendste kosmologi-
sche Zusammenhang, die gréfite Schonheit und die héchste Wahrheit.
Einem mystischen Pantheismus wird hier also das Wort geredet. Das
Gedicht kulminiert in dem dreifachen Imperativ von Vers 7, der ein un-
genanntes Kollektiv auffordert, »mit Riesenkraften« das Verborgene frei-
zulegen, und der in Vers 8 noch einmal auf recht konventionelle Weise
mit der Verhiillung alles Vollkommenen seit dem Stindenfall begriindet
wird.

58 Ebd., S. 248 (Kommentar).
59 Ebd.,, S. 44.

126 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33,



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlich kosmologisch und menschheitsgeschichtlich breit setzt das
noch etwas langere zweite Ghasel an, das durchgehend in achthebigen,
meist auftaktlos alternierenden Versen verfafit ist, mit einigen rhythmi-
schen Unregelmafligkeiten in der ersten Gedichthélfte.

Jede Seele, sie durchwandelt der Geschopfe Stufenleiter:
Formentauschend, rein und reiner, immer hoher, hell und heiter,
Lebt sie fort im Wurm, im Frosche, im Vampyr, im niedern Sclaven,
Dann im Ténzer, im Poet, im Trunkenbold, im edlen Streiter..
Sehet: eine gleiche Reihe Seelenhtillen, Truggestalten

Muss der Dichtergeist durchwandeln, stets verklarter, stets befreiter:
Und er war im Werden Gaukler, war Vampyr und war Brahmane,
Leere Formen lésst er leblos und strebt hoher, wahrer, weiter..

Aber wissend seines Werdens, hat er werdend auch erschaffen:

Hat Gestalten nachgebildet der durchlauf’nen Wesensleiter:

Den Vampyr, den niedern Sclaven, Gaukler, Trunkenbold und Streiter.®”

Entgegen der Norm besteht das Ghasel aus elf Versen; der ohne Uber-
reim auskommende Monoreim wird dabei zum Schluf} ein sechstes Mal
gebraucht, was aber das Prinzip des Verspaares durchbricht und Vers 11
zu emer Art resimierendem Couplet macht. Das Gedicht handelt von
der Metamorphose der Natur, besonders aber von der Metempsychose
der Seelen, die, wie es in locker variierender Anspielung an die hindui-
stische Weltsicht — und in einer zugleich poetologisch auf das Ghasel
selbst beziehbaren Formulierung — heifit, »Formentauschend, rein und
reiner, immer hoher, hell und heiter,« die »Stufenleiter« der »Geschopfe«
durchwandelten, und zwar vom einfachen »Wurm« tiber Zwischenwe-
sen wie den »Vampyr« bis hin zum »edlen Streiter«. Der »Poet« (V. 4)
steht in dieser Folge in der Mitte der menschlichen Entwicklung: héher
als der Tanzer, aber niedriger als der »Irunkenbold«, sofern man der
Logik des Gedichts streng folgt. Zugleich kommt dem »Dichtergeist«
(V. 6) eine zentrale Mittlerfunktion zu, muf er doch die Reihe der »See-
lenhiillen, Truggestalten« (V. 5) nicht nur »durchwandeln« und dabei die
»Leere[n] Formen« (V. 8) hinter sich lassen, sondern zugleich als Kreatur
und Kreator in einer Person aus der Reihe der Seelenwanderung auch
heraustreten. Die Reduplikation der Gestalten (unter denen tibrigens der
»Gaukler« die vormalige Stelle des » Tdnzer[s]« besetzt), wie sie wohl ins-

60 Ebd.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 127

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33,



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besondere der Theaterdichter als Mensch unter Menschen und als eine
Art zweiter Schopfergott betreibt, kommt hier in dem ghaselwidrigen
Ubervers 11 zur Sprache. Auch in diesem Gedicht ist - wie in »Ob man
auch Vers an Verse flicht ...« — der Einflufl von Nietzsches »Zarathustra«
mit seinen »Verwandlungen« und réitselhaften menschlichen und tieri-
schen Wesen deutlich spiirbar.®*

Die aufler dem eingangs angefithrten Sechszeiler einzigen beiden Gha-
selen, mit denen Hofmannsthal zu seinen Lebzeiten an die Offentlichkeit
trat, sind die Gedichte »Fiir mich ...« und »Gililnare« aus der »Schénen
Blauen Donau« vom November und Dezember 1890, die danach erst
wieder postum 1934 in der »Nachlese der Gedichte« erschienen.® Sehen
wir uns zunichst das Ghasel »Fur mich ...« an.

Das langst Gewohnte, das alltdglich Gleiche,
Mein Auge adelt mir’s zum Zauberreiche:

Es singt der Sturm sein grollend Lied fiir mich,
Fir mich ergliitht die Rose, rauscht die Eiche.

Die Sonne spielt auf gold’nem Frauenhaar

Fur mich, - und Mondlicht auf dem stillen Teiche.

61 Siche vor allem den Text »Von den drei Verwandlungen« in Nietzsche, Also sprach Zara-
thustra (wie Anm. 3), S. 29-31.

62 Nicht zuletzt aufgrund der Eigen-Dekanonisierung durch die zu Lebzeiten des Dichters
erschienenen und von thm autorisierten Gedichtauswahlen hat dieser Bereich von Hofmanns-
thals frither Lyrik auch in der Forschung bislang wenig Aufmerksamkeit erfahren. So beklagt
Richard Alewyn geradezu, daff »die Herausgeber der Nachlese der Gedichte aus verschollenen
Blittern eine Handvoll halbreifer Verse ausgegraben« hitten (Richard Alewyn, Hofmanns-
thals Anfang: »Gestern« [1949]. In: Ders., Uber Hugo von Hofmannsthal. 4. Aufl. Géttingen
1967, S. 46-63, hier S. 46). Werner Volke beschreibt diese Texte so: »Welt und Seele, Leben,
Traum und Tod, die Natur — weniger die reale als vielmehr eine prachtige und kunstvolle Zau-
berwelt - flieflen ins Gedicht. Alles ist noch Vorstufe.« (Werner Volke, Hugo von Hofmanns-
thal mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten dargestellt [1967]. 16. Aufl. Reinbek bei Ham-
burg 1997, S. 25) Mathias Mayer stellt fest: »Bis 1891 kann von einem epigonalen, wenn auch
gekonnten Umgang mit literarischen Vorbildern gesprochen werden.« (Mathias Mayer, Hugo
von Hofmannsthal. Stuttgart/Weimar 1993, S. 16) - In der zeitgendssischen Forschung finden
die Ghaselen dagegen noch Anerkennung: »Daf dabei mehrfach die spiter, soweit ich sehe,
von Hofmannsthal nicht mehr angewandte Form des Ghasels gebraucht ist, mochte ich auch
darum nicht unerwihnt lassen, weil ihre wahrhaft musikalische Weichheit und Flle diese
Gedichte wiirdig neben die wohllautendsten Ghaselen in deutscher Sprache stellen, die mir
bekannt sind, neben die Heinrich Leutholds.« (Emil Sulger-Gebing, Hugo von Hofmanns-
thal. Eine literarische Studie. Leipzig 1905, S. 26; vgl. auch ebd., S. 17f.) Ahnlich sieht 1907
auch Tschersig in »Fiir mich« und den »Giilnare«Gedichten einen spiten Hohepunkt der
Gattungsgeschichte: »Die Musik der Verse, der wunderbare Wohlklang der Sprache, stehen
in der deutschen Gaselendichtung unerreicht da. In der Gesamtbewertung sind diese drei
Gedichte [...] mit den besten Gaselen Platens und Leutholds zu vergleichen. Eine solche Voll-
endung haben deutsche Dichter in einer Form erreicht, von der noch am Ende des 18. Jahr-
hunderts selbst Herder nur andeutend sprach.« Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 214.

128 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Seele les’ ich aus dem stummen Blick,

Und zu mir spricht die Stirn, die schweigend bleiche.
Zum Traume sag’ ich: »Bleib’ bei mir, sei wahr!«
Und zu der Wirklichkeit: »Sei Traum, entweiche!l«
Das Wort, das Andern Scheidemiinze ist,

Mir ist’s der Bilderquell, der flimmernd reiche.
Was ich erkenne, ist mein Eigenthum

Und lieblich locket, was ich nicht erreiche.

Der Rausch ist sufy, den Geistertrank entflammt,
Und siif} ist die Erschlaffung auch, die weiche.

So tiefe Welten thu’n sich oft mir auf,

Daf ich d’rein glanzgeblendet z6gernd schleiche,
Und einen gold’nen Reigen schlingt um mich

Das lingst Gewohnte, das alltiglich Gleiche.*®

Das Ghasel ist regelgerecht gebaut; es umfafit 20 Verse, von denen sich
die geradzahligen Verse auf den Anfangsvers »Das lingst Gewohnte, das
alltiglich Gleiche« reimen und als Endecasillabi gestaltet sind; Vers 20 ist
in bezug auf das Wortmaterial mit Vers 1 identisch. Die ungeradzahligen
Verse sind ebenfalls regelméfiig alternierende Zehnsilbler. Geschildert
wird in zeittypisch neuromantischer Weise die poetisch-mystische Ver-
klarung der Alltagswelt, die — so die Verse 9 und 10 - die Verwechslung
von Traum und Realitdt mit sich bringt. Die Verse 11 und 12 themati-
sieren die poetischen Mittel des Transzendierens. Stets bleibt in diesen
Zusammenfiigungen von Kunst und Welt die Einheit des Ghaselen-
Doppelverses erhalten; das Gedicht enthilt keine Enjambements tber
die Grenze der baits hinweg.

Am auffalligsten jedoch ist in diesem Ghasel die schon im Titel vor-
gegebene zentrale Position des artikulierten Ich. Im Text findet sich die
Wendung »fiir mich« zunéchst am Ende von Vers 3, dann in unmittelba-
rer Wiederholung zu Beginn von Vers 4 und in anaphorischer Wieder-
aufnahme am Anfang von Vers 6. Am Ende des vorletzten Verses wird es
variiert zu »um mich«. Insgesamt begegnen das Personalpronomen »iche

63 SW I Gedichte 1, S. 10. Zu diesem Ghasel vgl. Peter Szondi, Lyrik und lyrische Dra-
matik in Hofmannsthals Frithwerk [1964]. In: Ders., Schriften II. Hg. von Jean Bollack u.a.
Frankfurt a.M. 1978, S. 243-256, hier S. 251-253; Ders., Das lyrische Drama des Fin de
siecle. Hg. von Henriette Beese. Studienausgabe der Vorlesungen. Bd. 4. Frankfurt a.M. 1975,
S. 276-280. Rolf Tarot (Hugo von Hofmannsthal. Daseinsformen und dichterische Struktur.
Tiibingen 1970, S. 25-40, hier S. 30f.) sieht das Ghasel im Kontext der »Gedichte des Jahres
1890«

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 129

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und das Possessivpronomen >mein< mit ihren grammatischen Varianten
in diesem Text nicht weniger als sechzehnmal. Der Effekt ist klar: Alle
getroffenen Aussagen bleiben auf das Ich bezogen und damit auch auf
dessen Perspektive beschrankt. Dabei ist dieses Ich von einer subjektiven
Konturierung als ein konkretes Ich denkbar weit entfernt, es handelt sich
um ein abstraktes Wahrnehmungs- und Aussage-Ich. Die von diesem
behauptete souverdne Verfiigung tiber Wirklichkeits- und Traumwelten
geht dabeti in der zweiten Hilfte des Textes nahezu vollstindig verloren.
Lautet Vers 13 noch in nahezu Fichteschem Allmachtsgestus: »Was ich
erkenne, ist mein Eigenthum, so entgleitet dem Ich diese Souveradnitit
gleich darauf vollig: »Und lieblich locket, was ich nicht erreiche.« Die
Verse 15 und 16 kennen gar kein Ich mehr, sondern nur noch »Rausch«
und »Erschlaffung«. Die letzten vier Verse fithren schliefilich ein Ich vor,
das zum Objekt »tiefe[r] Welten« (V. 17) degradiert ist. Und die abschlie-
lende Wiederholung des Anfangs macht den diametralen Unterschied
um so deutlicher: War dort von der Verwandlung des Alltags in ein
»Zauberreich[]« die Rede, so fillt nun der Zauber sang- und klanglos in
sich zusammen, und es bleibt nur der schéne Schein tibrig.

Anders sieht es mit dem letzten der zu betrachtenden Gedichte, dem
zweiteiligen Ghasel »Giilnare«, aus — wohl Hofmannsthals gelungenstes
dichterisches Produkt in dieser Form:

L

Schimmernd giefit die Ampel Ddmmerwogen um Dich her,

Leise kommt der Orchideen Duft geflogen um Dich her

Aus den bunten, schlanken Vasen; und der Spiegel streut die Strahlen,
Die er, wo der Schimmer hinfallt, aufgesogen, um Dich her.

Auf dem Teppich, Dir zu Fuflen, spielt der Widerschein des Feuers,
Zeichnet tanzend helle Kreise, Flammenbogen um Dich her;

Und die Uhr auf dem Kamine, die barocke, zierlich steife,

Tickt die Zeit, die siivertraumte, wohlgewogen um Dich her.

IL

Und die Melodie der Farben und der reichen Formen Reigen

Schlingt sich lautlos, schénheittrunken um Dein Traumen und Dein
Schweigen.

Mirchenhaft ist Deine Schonheit, méarchenhaft und fremd und blendend,

130 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33,



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie die gold'nen Arabesken, die sich funkelnd rings verzweigen,

Und sie schwebt auf lichten Wolken, erdenfremd und sorglos lichelnd,
Wie die Amoretten, die sich von der Decke niederneigen.

Nur die Liebe fehlt dem Mirchen, die das Schonste doch im Mérchen:
Lafy’ es mich zu Ende dichten, gib Dich, Mérchen, mir zu Eigen.®*

Der Titel »Glilnare« nimmt einen orientalischen Frauennamen auf, der
im Persischen etwa >Rose« oder >Bliite des Granatapfelbaums«< bedeutet.
Giilnare heiflt in den »Mérchen aus Tausendundeiner Nacht« eine Skla-
vin, die aufgrund ihrer Schonheit zur persischen Kénigin wird und in
den prachtvollsten Gemachern wohnt.® Aufgrund der vielfach belegten
Bedeutung, welche diese Erzdhlungssammlung fiir Hofmannsthal hat-
te, ist ein direkter Bezug des Gedichtpaares auf dieses Mérchen wahr-
scheinlich. Im 19. Jahrhundert entstehen jedoch noch vielfiltige andere
Dichtungen, deren Protagonistinnen Giilnare heiflen. So erscheint 1800
der aus dem Franzésischen tibersetzte deutsche Text des komischen
Singspiels »Giilnare oder die persische Sklavin«.% Tritt die schéne Skla-
vin hier in bieder-harmlosen Verwicklungen auf, so wird die erotisch
anzichende Haremsdame Gulnare in Byrons »The Corsair« (1814) von
Lord Conrad, dem Korsaren, in einem heroischen Akt gerettet. In Franz
Grillparzers »dramatischem Méarchen« »Der Traum ein Leben« von 1834
triagt die Tochter des Kénigs von Samarkand, die allerdings Teil der ge-
traumten Handlung ist, den Namen Giilnare.” Mit einem Wort: Giilna-
re ist in der literarischen Imagination des 19. Jahrhunderts die schone
orientalische Frau schlechthin, die von der Sklavin zur K6nigin werden

64 SW I Gedichte 1, S. 11.

65 Die »Geschichte der Kénigin Giilnare vom Meere, des Prinzen Beder von Persien und
der Prinzessin Giohare von Samandal« findet sich in einem von Hofmannsthals frithen Lieb-
lingsbiichern: Dalziels’s illustrierte Tausend und Eine Nacht. Sammlung persischer, indischer
und arabischer Mérchen. Leipzig u.a. 0J., S. 254-280. Auf einer der Illustrationen (ebd.,
S. 271) sitzt Glilnare »traumend in ithrem Zimmer« (SW I Gedichte 1, S. 122 [Kommentar]).
In der Ausgabe »Tausend und Eine Nacht. Arabische Erzihlungen« von Christian Maximi-
lian Habicht u.a. (Breslau 1825) wird das Mérchen in den Nachten 261 bis 280 erzahlt. Zur
Bedeutung der Sammlung allgemein vgl. Schwarz, Der Orient (wie Anm. 6), S. 78-117.

66 Giilnare oder die persische Sklavin. Ein komisches Singspiel in einem Aufzuge. Nach
dem Franzosischen des [BenoitJoseph] Marsollier [des Viveti¢res] frey tibersetzt von [Fried-
rich Karl] Lippert. Die Musik ist von Herrn Fran Xav(er] Stfimayer [...]. Wien 1800.

67 Die Reihe laf}t sich fortsetzen: Bei Paul Heyse (1830-1914) etwa taucht der Name gleich
mehrfach auf, so in »Die gliicklichen Bettler. Morgenldndisches Marchen in drei Akten. Frei
nach Carlo Gozzi fiir die Bithne bearbeitet« (1867) oder in der zeitkritischen Versnovelle »Das
Feenkind« (1870).

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 131

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann, aber auch zahlreichen Gefahren ausgesetzt ist, aus denen sie durch
einen tapferen Mann gerettet werden muf.

Der erste Teil besteht aus acht aufBerordentlich langen Versen, die je-
weils acht Trochden umfassen; nur im ersten Vers fehlt ein Trochaus.
Wie in dem Ghasel »In der drmsten kleinen Geige ...« ist hier ein radif
oder Uberreim realisiert: Dem fiinfmaligen Reim auf »Dimmerwogenc
ist jeweils das Syntagma »um Dich her« angehingt. Wiederum, wie schon
in »Fiir mich ...«, wird dadurch eine ganze Welt um ein einziges Erfah-
rungssubjekt herum errichtet. Denkbar ist, daf$ hier bereits die Namen-
geberin des Gedichts unmittelbar angeredet wird; vorstellbar ist aber
auch eine Selbstanrede des Sprechers. Eine Welt des grofibiirgerlichen
Interieurs wird als geschlossener Raum um das angeredete Du herum
aufgebaut; das Ich tritt vollig zuriick. Die evozierten Dinge — Ampel, Or-
chideen, Vasen, Spiegel, Teppich, Kamin - sind keine, die priméar durch
thren Gebrauchszweck definiert wiren, sondern solche, die vor allem
schon sein sollen, dabei aber undeutliche Reflexe, betérende Diifte und
trage-meditative Stimmungen erzeugen. Diese schonen Einrichtungsge-
genstande kénnen aus dem Orient kommen oder den Vorstellungen, die
sich das burgerliche spéte 19. Jahrhundert vom Orient macht, nachge-
bildet sein; sie passen aber hervorragend in das grofibiirgerliche Wohn-
zimmer, das sich eben um diese Zeit gern Dinge aus der ganzen Welt,
besonders aus dem Nahen und Mittleren Osten, einverleibte. Dal’ wir
uns nicht in einem prichtig ausgestatteten Harem, sondern eher in ei-
nem Wiener Herrenhaus befinden, zeigen die letzten beiden Verse, die
mit der tickenden barocken Uhr die abendlédndische Vanitas-Vorstellung
evozieren und uns damit — allen »siiflvertrdumte[nj« Bemithungen zum
Trotz — aus dem orientalischen Ddmmerzustand herausholen.

In dem zweiten Teil des Ghasels, der wiederum aus acht achthebi-
gen, trochdischen Versen besteht, wird auf den Uberreim verzichtet; wir
finden nur noch den wiederholten Reim auf »Reigen« — ein Wort, das
auch schon am Schluf} von »Fur mich ...« begegnet und als Hinweis
auf die tanzartige Geschlossenheit der Ghaselen-Form gelesen werden
kann.® Was im ersten Teil noch in einzelne Mobelstiicke auseinander-

68 Am Schlul seines Essays tiber Oscar Wilde, »Sebastian Melmoth« von 1905, wird
Hofmannsthal dieses Motiv mit explizitem Bezug auf den ersten grofien persischen Ghaselen-
Dichter wieder aufgreifen: »Es ist tiberall alles. Alles ist im Reigen. / Wundervolles Wort des
Dschellaledin Rumi, tiefer als alles: >Wer die Gewalt des Reigens kennt, fiirchtet nicht den

132 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fallt, wird hier zusammengeftihrt zu einem synésthetischen Bild, in des-
sen Mittelpunkt das angeredete Du in seiner méirchenhaften Schonheit
steht: Alles ist »schonheittrunken«. In Vers 5 wird die Schonheit der
Adressatin zur dritten Person »sie« objektiviert; in Vers 6 wird sie mit
der abendldndischen Schénheit der »Amoretten« verglichen, die unsere
Aufmerksamkeit fiir einen Augenblick wieder auf den Deckenschmuck
der biirgerlichen Wohnung lenken. Die Verse 7 und 8 haben den Cha-
rakter einer abschlieBenden Sentenz: »Nur die Liebe fehlt dem Mirchen,
die das Schonste doch im Mérchen: / Lafy’ es mich zu Ende dichten, gib
Dich, Mirchen, mir zu Eigen.« Der bis zu diesem Punkt ziemlich objek-
tivistisch-beschreibende Duktus des Gedichts wird nun ins Subjektive
gezogen; das hier, im letzten Vers, erstmals artikulierte Ich stilisiert sich
zum selbstbewuflten Sprecher von Dichtungen, der Vollendung anstrebt
und sich dabei auch das angeredete Marchen einverleibt. Das heifit, in
einer autoreflexiven Wendung versucht der Sprecher, das Du, das zuvor
noch fiir die persische Sklavin-Kénigin stand, in den Text des Marchens
selbst hineinzuziehen (gerade im letzten Vers dringt sich die erotisieren-
de Fehllesung »gib Dich, Madchen, mir zu Figen« auf — es bleibt aber eine
Fehllesung). Dabei wird die Liebe aufgerufen, die ja nicht nur im Mar-
chen, sondern auch in der Ghaselen-Tradition ein zentraler Inhalt ist.
Das Ich scheint anzukiindigen, den Mangel an Liebe in seinen kiinftigen
Dichtungen zu beheben. Realisiert wird das aber nicht mehr.

In ihrem Bezug aufeinander entfalten die beiden Halften des Ghasels
»Giilnare« eine geschlossene Welt des Interieurs einerseits und eine im
Entstehen begriffene Welt der schénen Literatur andererseits, bei deren
Vollendung das im letzten Vers selbstbewufit auftretende Ich eine zentra-
le Funktion innehat. In diesem Vorgang wird die Miarchenkénigin zum
Mirchen selbst.

Tod. Denn er weif}, dafl Liebe totet.« (SW XXXIII Reden und Aufsitze 2, S. 62-65, hier
S. 65) Vgl. den Kommentar dazu in ebd., S. 344-353, hier S. 352, wo darauf hingewiesen
wird, daff Hofmannsthal das Zitat vermutlich — in charakteristischer Weise abgewandelt —
aus Erwin Rohdes »Psyche« (1893) entnommen hat; dort heif}t es, den Zweck der Derwisch-
tdnze habe »im geistigsten Ausdruck der furchtloseste der Mystiker, Dschelaleddin Rumic,
verkiindet mit seinem — bei Rohde ohne Quellenangabe angefithrten — Ausspruch: »Wer die
Kraft des Reigens kennet, wohnt in Gott; denn er weill wie Liebe téte.« (Erwin Rohde, Psy-
che. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. 2 Bde. [1893]. 5.-6. Aufl. Tiibingen
1910, Bd. 2, S. 27) Rumi wird von Hofmannsthal ferner erwéhnt in dem Plan zu den fiktiven
»Unterhaltungen mit Herrn Waldemar« (1923): »Uber chinesische Girten — sowie jenes Citat

aus Dschellaledin Rumi« (SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 204). Mutmafilich
ist dasselbe, von Rohde tibernommene Zitat gemeint.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 133

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthals frithe Ghaselen sind nicht durchgehend gelungen und
mnnovativ. Sie sind dann am nichtssagendsten, wenn sie blof} tautolo-
gisch die poetische Funktion der Verssprache beschworen und zugleich
vorfiithren. Sie sind jedoch dort am starksten, wo sie welthaltig sind und
sich zu ithrem Status als Poesie des spiten 19. Jahrhunderts bekennen,
am eindrucksvollsten in dem Doppelgedicht »Giilnare«.

Dennoch riickt Hofmannsthal, lange bevor er die Lyrik als Ganze auf-
gibt, von der Ausdrucksform des Ghasels ab. Zu sehr ist es thm vermut-
lich in den Formtraditionen und poetischen Welten seiner Jugendzeit
verhaftet; die existentiell orientierten, modernen Experimente August
von Platens sind fir Hofmannsthal offenbar nicht mafigebend. Die um-
strittene erotische Komponente spielt in Hofmannsthals Ghaselen ohne-
hin nur eine untergeordnete Rolle; die fehlende Liebesdimension wird
nur angedeutet, nicht ausgefithrt. Seit der Begegnung mit Stefan George
im Dezember 1891 nimmt Hofmannsthals Lyrik eine neue Wendung:
Die Fille der Dinge, die er in den Jahren 1890/91 unter anderem mit
Hilfe der Reihungs- und Rekurrenztechnik des Ghasels zu gestalten ver-
suchte, wird nunmehr ausschliefilich in europiische, vor allem romani-
sche Formen gebannt; neben das schon zuvor erprobte Sonett tritt etwa
die Terzine.

Das Ghasel ist fiir Hofmannsthal — so 14fit sich vermuten, denn expli-
zite Auflerungen dazu sind von ihm nur duflerst rar iiberliefert — eher
Ausdruck des Kolonialismus und des Orientalismus des 19. Jahrhun-
derts denn ein Medium der Jahrhundertwende. Das ist eigentlich tiberra-
schend, denn die persische Form, welche eine Wiederkehr des Gleichen,
nur begrenzte Variationsmoéglichkeiten, die Tendenz zur Statik ohne
Telos sowie eine Flichigkeit des poetischen Gebildes nahelegt, scheint
grofie Affinititen zur Ornamentiésthetik des Jugendstils und der Wiener
Moderne sowie zur »Vergotterung des Teppichs«® als Ideal aller Kiinste
aufzuweisen. Doch Hofmannsthal findet im Gefolge Georges ab 1892
cher in den romanischen Gedichtformen fir ihn adédquate Ausdrucks-
formen, denn das Sonett wie die Terzine verbinden strenge Formvor-
gaben und eine festgesetzte Lange (Sonett) bzw. die Mdglichkeit eines
definitiven Abschlusses (Terzine) mit groflen Moglichkeiten zu Variation

69 Schwarz, Der Orient (wie Anm. 6), S. 246. Vgl. den Zusammenhang ebd., S. 231-274;
ferner Dagmar Lorenz, Wiener Moderne [1995]. Stuttgart/Weimar 2007, S. 140-143.

134 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Dynamisierung im Inneren, wihrend das Strukturmuster des Gha-
sels nun tendenziell als ein Ableiern des Immergleichen ohne formal
erkennbaren Abschlufl wahrgenommen wird. Konsequenterweise weitet
sich Hofmannsthals Blick nach Osten durchaus zeittypisch bis hin nach
Ostasien (»Der Kaiser von China sprichte, 1897).

v

Doch damit ist die Geschichte nicht zu Ende. Der Orient bleibt lebens-
lang ein zentraler Bezugspunkt in Hofmannsthals kultureller Vorstel-
lungswelt; mit der Reise nach Marokko 1925 wird er fiir den Dichter
auch zu einem realen Erfahrungsraum. Hofmannsthals orientalisierende
Dichtungen sind von der Lyrik in die Erzihlung (»Das Méirchen der
672. Nacht. Geschichte eines jungen Kaufmannssohns und seiner vier
Diener« [1895]), den Reisebericht (»Reise im nérdlichen Afrika« [1925])
und die Operndichtung (»Die dgyptische Helena« [1928]) gewandert,
besonders aber in den Essay. 1906 verfafit er fiir den Insel Verlag die
»Einleitung zu dem Buche genannt die Erzahlungen der Tausendundein
Nichte«, die 1907 im ersten Band der von Felix Paul Greve besorgten
vollstandigen deutschen Ausgabe der Sammlung erscheint. Hofmanns-
thal findet in den orientalischen Marchen Ganzheit und Vielfalt zugleich
versammelt:

Hier ist ein Gedicht, woran freilich mehr als einer gedichtet hat; aber es ist
wie aus einer Seele heraus, es ist ein Ganzes, es ist eine Welt durchaus. Und
was fiir eine Welt! Der Homer méchte in manchen Augenblicken daneben
farblos und unnaiv erscheinen. Hier ist Buntheit und Tiefsinn, Uberschwang
der Phantasie und schneidende Weltweisheit; hier sind unendliche Begeben-
heiten, Traume, Weisheitsreden, Schwinke, Unanstandigkeiten, Mysterien;
hier ist die kithnste Geistigkeit und die vollkommenste Sinnlichkeit in eins
verwoben. [...] Es ist ein Irrgarten, aber ein Irrgarten der Lust.”

Was Hofmannsthal selbst 15 Jahre zuvor mit nicht zu seiner vollstin-
digen Zufriedenheit geratenen Ergebnissen versucht hat: die Vielfalt
der Welt in einer orientalischen lyrischen Form zu bannen - hier, im
epischen, orientalischen Original findet er es erreicht, und zwar, wie er

70 SW XXXIII Reden und Aufsitze 2, S. 121-126, hier S. 121f. und 126.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 135

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ketzerischerweise sagt, in einem sogar noch héheren Mafle, als es dem
abendlandischen Archetypus des Epischen, Homer, gelungen ist.
Wiederum fiir ein Editionsprojekt, die vom Berliner Ullstein Verlag vor-
bereitete Ausgabe der simtlichen Werke Goethes, deren Bande durch nam-
hafte Schriftsteller der Zeit eingeleitet werden sollten, verfalit Hofmanns-
thal im Sommer 1913 eine Einleitung zu Goethes »Divan«. Der geplante
Band erscheint aufgrund des Weltkrieges erst 1923, Hofmannsthals Essay
jedoch separat schon 1913. Die im Band XXXIV der »Kritischen Aus-
gabe« nunmehr zuginglichen Entwiirfe Hofmannsthals zu diesem Essay
datieren zum Teil schon in das Jahr 1912, also vor der Ubernahme des
Ullstein-Auftrages. So heifit es unter dem Datum des 9. April 1912:

Neue Uberlieferung der Welt des Orients: menschlicher, frischer, obwohl
alter als die occidentalische: Goethe regeneriert durch die Phantasie, sich in
dieses Leben einzuleben. Ein reifer Mann nicht 4rmer sondern reicher als das
Kind und der Jiingling.”!

Und 1913 exzerpiert Hofmannsthal aus dem Abschnitt »Allgemeinstes«
der »Noten und Abhandlungen«:

Der hochste Charakter orientalischer Dichtkunst ist, was wir Deutsche Geust
nennen, das Vorwaltende des oberen Leitenden [...]. Der Geist gehort vor-
ziiglich dem Alter, oder einer alternden Weltepoche. [...] Jene Dichter haben
alle Gegenstinde gegenwirtig und bezichen die entferntesten Dinge leicht
auf einander, daher nihern sie sich auch dem was wir Witz nennen; doch
steht der Witz nicht so hoch, denn dieser ist selbststichtig, selbstgefillig, wo-
von der Geist ganz frey bleibt, deflhalb er auch tiberall genialisch genannt
werden kann und mufi.”

Hofmannsthal macht sich diesen Gedankengang Goethes zu eigen und
bezieht ithn im ersten Satz des Essays auf den Urheber und dessen Werk
selbst: »Dieses Buch ist vollig Geist [...].«”® Im weiteren Verlauf des
Textes setzt er vom seiner selbst und seiner Zeit nicht bewuflten »Jiing-
ling« den »Mann« ab, den »die Vergangenheit« herausfordere und auf
den »das unabsehbare Gegenwirtige« sich werfe »wie ein verworrener
Traum, der reingetraumt werden mufi, ein wuster Schall, der zum Ton

7L SW XXXIV Reden und Aufsitze 3, S. 538-569, hier S. 543 (Kommentar).

72 Goethe, Divan (wie Anm. 17), S. 181f. Vgl. SW XXXIV Reden und Aufsitze 3,
S. 548.

73 Ebd., S. 86.

136 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33,



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich runden mufi«.” Wie Goethe in seinem freien Umgang mit den For-
men der orientalisierenden Dichtung, so gewinnt auch Hofmannsthal
in der gleichschwebenden Distanz des Essays eine Haltung der Freiheit
und Gelassenheit gegentiber der vorangehenden Dichtungstradition.
Der noch nicht 40jahrige entwirft damit auch seine eigene Theorie des
Alterswerks. Sich in den Strudel der Wiederholungen und Reimzwiénge
riickhaltlos hineinziehen zu lassen oder aber diese aus mitteleuropdischer
Arroganz heraus als zu fremdartig abzulehnen — beide Extreme werden
von Hofmannsthal verworfen.

Schliefilich sieht sich Hofmannsthal auch durch seine Freunde veran-
laflt, auf sein lyrisches Frithwerk zuriickzublicken. Wahrend Harry Graf
Kessler das im Zusammenhang des gemeinsamen, dann nicht realisierten
Projekts einer Herausgabe der »Frithesten Schriften« Hofmannsthals 1905
auf charmanteste Weise tut,” auflert sich Rudolf Borchardt anlafilich des
Erscheinens der »Gedichte und Kleinen Dramen« 1911 gewohnt brachial:

Immer noch vermisse ich in diesem Bande vieles zur Completion und kann
mir nicht gut vorstellen, welch launige Griinde Sie zur Ausschliessung herr-
licher Stiicke veranlasst haben, die man doch kennt und hier zu finden er-
wartet. [...] Und wann werden die Jugendgedichte, Ghaselen, Liige [recte:
Stinde] des Lebens, und anderes, was frither oder spéter doch im Schutze der
Werke sein Licht empfangen und behalten wird, von Thnen in diesen Schutz
gelassen werden?”

Doch Hofmannsthal lifit sich in seiner ablehnenden Haltung gegen-
tiber seinen frihen Ghaselen zeitlebens nicht beirren. Sie spricht auch
noch aus dem Brief vom 20. Januar 1929 an den Germanisten Walther
Brecht, der Vorlesungen zu Hofmannsthals Frithwerk vorbereitet: Diese
friahesten Gedichte haben fiir den Dichter »keine Bedeutungs, da sie
»alle nicht aus der tieferen Schicht« kommen.”

74 Ebd., S. 87.

75 »Bucher mussen wie Feste sein [...], leicht und reich und hell innen und auflen. Und
deine Kindheit pafit in dieses Gold. Wir miissen Etwas machen, das fiir alle Zeiten sechzehn
Jahre alt ist und voller Geist, oder sicbenzehn und schwermiitig, blafllich und immer voller
Licht auf der Seite.« (Harry Graf Kessler an Hugo von Hofmannsthal, 21. Mai 1905, BW
Kessler, S. 104) Zu diesem Projekt vgl. Ubersicht und Textliste in SW I Gedichte 1, S. 434f.
und 445f.

76 Rudolf Borchardt an Hugo von Hofmannsthal, 7. Dezember 1911, BW Borchardt
(1994), S. 79-85, hier S. 80f.

77" Hugo von Hofmannsthal an Walther Brecht, 20. Januar 1929. In: Hugo von Hofmanns-
thal und Walther Brecht, Briefwechsel. Mit Briefen Hugo von Hofmannsthals an Erika Brecht.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 137

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dagegen i1st Hofmannsthal fiir Kanonisierungsprozesse aufierhalb
seines eigenen Werks durchaus offen. So schreibt er tiber Borchardts
héchst ungewohnte Akzente setzende Anthologie »Ewiger Vorrat Deut-
scher Poesie« 1926 an den mit beiden befreundeten Brecht:

Die Borchardt’sche Anthologie, so eigenwillig sie ist, gewéhrt doch unendli-
che Freude. Es sind wunderbare Gedichte darin, die mir vollig fremd waren;
Riickert tritt mir zum ersten Mal in voller Gréfie entgegen.’

Von Riickert enthilt Borchardts Anthologie unter anderem das Ghasel
»Vom kiinftigen Alter«, wie von Platen das Ghasel »Es liegt an eines
Menschen Schmerz ...«” Uber Borchardts Vermittlertitigkeit kehrt
Hofmannsthal also spit, 35 Jahre nach seinen eigenen Versuchen in die-
ser Form, zur deutschsprachigen Ghaselen-Tradition zuriick.*

\

Nach Hofmannsthal begegnen uns nur noch vereinzelt Ghaselen in
deutscher Sprache. Eines findet sich — neben zahlreichen parodistischen
Terzinen in der Schreibweise Hofmannsthals — in einer Reihe nachgelas-
sener Lyrik-Parodien von Friedrich Gundolf (1880-1931), dem Germa-
nisten aus dem Kreis um Stefan George:

Den ich gebaut zum Schutz vor jedem froste mir
Betriigt mich nun und dient nicht mehr zum troste mir [...]

Hg. von Christoph K6nig und David Oels. Géttingen 2005, S. 170-172, hier S. 170. Dagegen
duflert sich Hofmannsthal wenige Monate vorher, am 5. November 1928, in einem Brief an
die Ehefrau des Germanisten, Erika Brecht, weitaus aufgeschlossener gegentiber dem Projekt:
»In jenen Jugendgedichten steht sicherlich Manches, das Einzelnen immer wieder viel auf-
schlieflen wird [...].« Ebd., S. 164f., hier S. 164.

78 Hugo von Hofmannsthal an Walther Brecht, 1. Juli 1926. In: Ebd., S. 95f., hier S. 96.

79 Ewiger Vorrat Deutscher Poesie. Besorgt von Rudolf Borchardt. Miinchen 1926, S. 380f.
und 426.

80 In welchem Mafle und in welchen Phasen sich Hofmannsthal mit Platen beschiftigt
hat, ist trotz einiger Hinweise von Rudolf Hirsch noch nicht hinreichend erforscht. So zitiert
Hirsch ein undatiertes Notat: »[...] alle guten Gedichte haben Kraft in sich, Vitalitit (z.B.
George, auch Eichendorff, Platen) in irgendeinem Punkt eine Uberlegenheit, Bewiltigung
des Lebens. Dies ist die conditio sine qua non.« (Rudolf Hirsch, Zu zwei Tanzdichtungen
Hofmannsthals [1971], Hirsch, S. 61-70, hier S. 69f., Anm. 5) Und tber das frithe Nachlaf}-
gedicht »Schonheit« heifit es: »Aber abgestreift sind schon jene Einflisse, welche die frithe
Lyrik mitbestimmten: Lenaus, Baumbachs und Eichendorffs Weltbilder ohne Reflexion in
blaue Traumferne gesprochen, die Metren der >Abassiden< von Platen und des >Atta Troll« von
Heine.« Ders., Zwei Gedichte Hofmannsthals [1978], Hirsch (1998), S. 568-573, hier S. 568.

138 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So spielt das Leben, freudiges verheisst es uns

Verkehrt es schnell wie sich die Lust verboste mir.?!

Die existentiell-modernistische Wendung des Ghasels durch Platen
wird hier auf kongeniale Weise verballhornt.®

Da Gundolfs Ghasel-Parodie erst 2006, mehr als 100 Jahre nach ihrer
Niederschrift, ver6ffentlicht wurde, konnte sie auf nachfolgende Autoren
nicht wirken. Doch es ist bezeichnend, dafl auch aktuellere Experimente
mit der Form abermals parodistisch ausfallen. So transkribiert Andreas
Thalmayr (d.i. Hans Magnus Enzensberger) in seinem »Wasserzeichen
der Poesie« Platens Ghasel »Es liegt an eines Menschen Schmerz ...«
unter anderem in barocke, Klopstocksche und Bauhaus-Orthographie
sowlie in zwel unterschiedliche Lautschriften.®® Eine formvollendete
neue »Ghasele« variiert (wie sieben andere Formen, unter ithnen die
Hofmannsthalsche Terzine) Bertolt Brechts Buckower Elegie »Der Rad-
wechsel«: »Schon wieder Stau! Was das fur ein Tumult ist! / Ob dieser
DKW da vorn dran schuld istP«

81 Friedrich Gundolf, Einige Gedichte iiber den Wechsel der warmenden Dinge. Im Tone
dessen von 1899. In: Sandra Pott, Parodistische Praktiken und anti-parodistische Poetik.
Friedrich Gundolf iiber Goethe, Hélderlin, Platen, Heredia und Hofmannsthal (mit einem
Abdruck unveroffentlichter Texte). In: Euphorion 100/2006, S. 29-77, hier S. 60-64, Zitat
S. 62.

82 Leider verkennt die Herausgeberin die Ghaselen-Form vollig und liefert daher mit ihrem
Kommentar selber eine unfreiwillige Parodie: »Gundolfs >Platen« stellt sich auf den ersten
Blick als Sonett petrarkistischer Herkunft dar: als Komplex aus zehn Versen, im maschinen-
schriftlichen Skript nach dem dritten und siebten Vers durch Leerzeilen geteilt und durch
identische Reime verbunden. Doch bereits die Reimstruktur (aaba cad aca) zeigt, daf} die
Kennzeichnung des Textes als Sonett nur teilweise zutrifft. Dem Sonett fehlt nicht nur ein
Quartett, sondern die Verse sind auch — untypisch fiir das Sonett — in Trochdus und Dakty-
lus [sic!] gehalten. Mit Ausnahme der sechsten Zeile bestehen sie dartiber hinaus aus zwolf
Silben. Damit lehnt sich >Platen< an die asklepiadeische Odenstrophe an, die Platen vor allem
in seinen frithen Gedichten (etwa in >An die Singer des Altertumss, 1813) gebraucht. Aber
Gundolf bildet nicht die asklepiadeische Odenstrophe konsequent nach, fithrt Platens Ton
nicht ganz auf die Formen Pindars [sic!] zuriick. Mit Sonett und Ode verkniipft Gundolf zwei
bekannte Gedichtformen; er zitiert die beiden formalen Kontexte, die er mit Platen verbindet.
Aber durch die Verkniipfung der Formen nimmt er ihnen zugleich die Bedeutung, trivialisiert
sie zu einem formalen Patchwork. Gundolfs Platen produziert weder petrarkistische Liebesly-
rik noch pindarische Heldengesinge; er begniigt sich mit Kunstgewerblichem.« (Ebd., S. 44f.)
Eines eindrucksvolleren Beweises, in wie geringem Mafle das Ghasel in der heutigen Germa-
nistik bekannt ist, bedarf es nicht.

83 Das Wasserzeichen der Poesie oder Die Kunst und das Vergniigen, Gedichte zu lesen.
In hundertvierundsechzig Spielarten vorgestellt von Andreas Thalmayr [d.i. Hans Magnus
Enzensberger]. Frankfurt a.M. 1990 [zuerst 1985], S. 423-428.

84 Ebd., S. 296-303, hier S. 298.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 139

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ernsthaft gemeinte Ghasel in deutscher Sprache scheint mit dem
Ende des deutschen und des 6sterreichischen Kaiserreichs untergegan-
gen zu sein. Die Geschichte der Form umfafit im wesentlichen nur ein
Dreivierteljahrhundert. Wie die Ghaselen Platens einen frihen Hohe-
punkt der Formgeschichte bilden, so demonstriert der junge Hofmanns-
thal am Ende der Gattungsentwicklung und am Anfang seines eigenen
dichterischen Werks noch einmal die Ausdrucksméglichkeiten des Gha-
sels.

140 Dieter Burdorf

https://dol.org/10.5771/6783968216904-109 - am 18.01.2026, 00:46:33, A



https://doi.org/10.5771/9783968216904-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

