
ANTHROPOS

113.2018: 395 – 422

Abstract. – The once more-or-less exclusively pastoral Todas of 
the Nilgiri Mountains in South India still retain vibrant beliefs in 
gods and goddesses they say once lived among them but there-
after became mountains; they tell also of ancestors who were 
once living Todas but subsequently became divinities. Beyond 
such indigenous convictions, Todas have absorbed a plethora of 
Hindu beliefs and ritual practices. Christian ideology has been 
propagated among Todas, with foreign-led Christian missionar-
ies succeeded in establishing a breakaway Toda Christian com-
munity. But notwithstanding the many divergent sources of Toda 
religious ideology, the predominant and most public display of 
Toda ritual activity (apart from among Christian Todas) still cen-
tres on their unique sacred dairying cult, despite the rapid decline 
in the importance of buffaloes in the community’s modern-day 
economic life. This, together with their exclusively Toda deities 
and culture heroes seems to suggest a unique ethnic religion, 
frequently categorized as “non-Hindu.” But demonstrably Indic 
(therefore, if only loosely, “Hindu”) principles permeate Toda 
ritual activity. Most notable are the concepts of hierarchy and 
purity and those of prescribed ritual avoidance coupled with re-
quired ritual cooperation. In sum, Toda religion – like the Toda 
community itself – is at once unique and, at the same time, thor-
oughly Indic. [South India, Nilgiri Mountains, Toda]

Anthony Walker, an Oxford-trained social anthropologist, re-
tired as Professor of Anthropology at the University of Brunei 
Darussalam in 2011 and now lives in Kandy, Sri Lanka. His peri-
patetic career has included teaching positions at the Science Uni-
versity of Malaysia in Penang, the National University of Singa-
pore, The Ohio State University, and the University of the South 
Pacific in Suva, Fiji. – He began his, still-ongoing, field studies 
with the Todas in 1962 and has also conducted long-term field 
research (since 1966) on the Tibeto-Burman speaking Lahu peo-
ples of the Yunnan-Indochina borderlands. – For his major pub-
lications on the Todas see References Cited.

The Todas believe in their Goddess Thekershi (Tö·-
kisy1). They worship Goddess Thekershi for pro-
tection during their eternal (perhaps “mortal” was 
intended) existence and they also worship God  

Ayan (Ö·n) to protect them after death. The To-
das do not observe idol worship. Todas worship 
light, fire, mountains, trees, rivers, sky, sun, and 
moon, which are believed to be the major creations 
of their Goddess Thekershi.2

1	 Introduction

In his recent book “Religion. An Anthropological 
Perspective” (2015: ​9), Professor Homayun Sidky, 
my much esteemed former PhD student at The Ohio 
State University, claims: “no single definition has 
been able to capture the entire picture” of the reli-
gious phenomenon. “For this reason”, Sidky writes, 
“some argue that religion is best thought of as a 
multifaceted phenomenon with many interpenetrat-
ing dimensions as opposed to being viewed as a uni-
tary occurrence.” This indeed is my interpretation 
of religion as understood and practised by the once 
more-or-less exclusively pastoral Toda community 

  1	 The orthography of Toda in this essay follows that of Mur-
ray Emeneau (1957: ​19; 1984: ​5–49), except that I have add-
ed hyphenation where I feel this might assist non-specialists 
with pronunciation, hence my To·r-θas and Töw-fił̣y, where 
Emeneau has To·rθas and Töwfił̣y. (Note, however, that I do 
not add hyphenation to Toda words when quoting directly – 
as I do frequently – from Emeneau’s various works. Further 
assistance with the pronunciation of Toda words rendered in 
Emeneau’s transcription can be had from Tarun Chhabra’s “A 
Guide for the Transliteration of Toda” in his 2015 book “The 
Toda Landscape,” pp. xxxvii–xliii.

  2	 From the pen of Pöḷ-xe·n, son of Mut-iŝky – his name angli-
cized as Pellican (n. d.) – a member of Ka·s patriclan, first 
president of the Nilgiri Toda Uplift Society, high school grad-
uate and literate both in Tamil and English.

The Diverse Faces of Toda Religion

Anthony R. Walker

ANTHROPOS

114.2019: 19–32

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identität und der antike Maya-Ort
Tamarindito in Guatemala

Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Abstract. – Guatemala’s Q’eqchi’-Maya employ the past to
construct their identity. In modern states, leaders like Mussolini
or Hitler appropriated the past to shape national identities. Un-
like these top-down approaches, the Q’eqchi’ offer a bottom-up
perspective. In the Guatemalan highlands, Q’eqchi’ ritual
practices involve the tzuul taq’a’s, supernatural beings linked
to mountains and owners of the land. Recently many Q’eqchi’
migrated into the tropical lowlands and settled among Classic
Maya ruins. Through questionnaires and interviews we recon-
struct the complex ways in which Q’eqchi’ transfer the tzuul
taq’a’ to the lowlands and appropriate their new surroundings
both ideologically and physically. [Guatemala, Maya lowlands,
Q’eqchi’, Tamarindito, tzuul taq’a’, identity formation, coming
to terms with the past]

Markus Eberl, PhD in Anthropology von der Tulane Univer-
sity in New Orleans; Außerordentlicher Professor im Depart-
ment of Anthropology an der Vanderbilt Universität in Nash-
ville, U.S.A. Seit 2009 Direktor des archäologischen Projektes
Tamarindito. Buchpublikationen umfassen u. a.: “War Owl Fal-
ling. Innovation, Creativity, and Culture in Ancient Maya So-
ciety (Gainesville 2017), “Community and Difference. Change
in Late Classic Maya Villages of the Petexbatun Region”
(Nashville 2014) und “Muerte, entierro y ascensión. Ritos fun-
erarios entre los antiguos Mayas” (Mérida 2005). E-mail: mar-
kus.eberl@Vernderbilt.Edu

Santiago Cho Coc, Q’eqchi’-Maya aus Las Maravillas, Guate-
mala. Ehemaliger Bürgermeister und mayordomo des Ortes.
Buchpublikation: “Xch’och’el li kiib’ tenamit. Tierra de las
dos “razas”” (mit Markus Eberl. 2017).

Einleitung

Individuen und soziale Gruppen nutzen archäolo-
gische Orte, um ihre Identität formen. In der Ver-
gangenheit richteten Forscher ihre Aufmerksam-

keit auf Prozesse auf nationaler Ebene.1 Im Dritten
Reich nutzten zum Beispiel Naziführer wie Hein-
rich Himmler archäologische Fundorte und Funde,
um die angebliche Verbreitung von Ariern nachzu-
weisen; sie inszenierten auch vergangenheitsbezo-
gene Rituale, um sich selbst zu legitimieren (Ar-
nold 1990). Französische Politiker nutzten kelti-
sche oppida und die keltische Vergangenheit, um
daraus eine französische Nationalidentität zu for-
men (Dietler 1994, 1998). In ähnlicher Weise deu-
tete Il Duce Mussolini antike römische Ruinen,
um Italien als “Neues Rom” zu stilisieren und al-
len Italienern romanità “Römertum” einzubläuen
(Aicher 2000; Nelis 2007). Politiker nutzen ar-
chäologische Funde, um Vergangenheit und Ge-
genwart zu verbinden und nationale Identitäten
aufzubauen oder zu manipulieren. Identitätsstif-
tende Prozesse sind jedoch nicht nur von oben an-
geordnet. Hier untersuchen wir, wie Individuen
und soziale Gruppen durch archäologische Orte
ihre Identität formen. Unser Bespiel sind die
Q’eqchi’-Maya, die im guatemaltekischen Tief-
land inmitten der Ruinen der klassischen Maya-
Kultur leben.

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wur-
de Guatemala von einem Bürgerkrieg heimge-
sucht, der Millionen heimatlos machte und zur
Entführung oder Ermordung von ungefähr 200
000 Menschen führte. Eine internationale Kom-
mission hat das guatemaltekische Militär für die

1 Díaz-Andreu and Champion (1996); Hamilakis (2007); Hob-
sbawm (1992); Kohl (1998); MacDonald (1993).

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


meisten Gräueltaten verantwortlich gemacht
(Comisión para el Esclarecimiento Histórico
1999). Besonders betroffen waren die indigenen
Maya in den ländlichen Gebieten des guatemalte-
kischen Hochlandes. Zu ihnen gehören die
Q’eqchi’, die eine der etwa 30 Maya-Sprachen
sprechen und vorrangig im nördlichen Hochland
leben. Handelskontakte brachten sie seit Jahrhun-
derten in das Tiefland (Caso Barrera y Aliphat
Fernández 2012; Sapper 1936: 22 f.). Während der
Landreformen der 1970er Jahre eigneten sich Kaf-
feeplantagenbesitzer vielerorts das Gemeindeland
von Q’eqchi’-Siedlungen an und nötigten
Q’eqchi’ zur Abwanderung (Adams 1965;
Schwartz 1990). Der Bürgerkrieg erhöhte den
Druck. Viele Q’eqchi’ flohen in das Tiefland und
siedelten sich dort permanent an (Wilson 1995).
Ihre Siedlungen sind oft in unmittelbarer Nähe der
Ruinenorte der klassischen Maya-Kultur.

Der Bürgerkrieg endete am 29. Dezember 1996.
Das Friedensabkommen, das die Regierung und
eine Guerillagruppe unterzeichneten, konzipiert
Guatemala als multiethnisches, multikulturelles,
und multisprachliches Land. Grundlegende soziale
und politische Spannungen blieben jedoch unge-
löst (Programa de Desarrollo de los Pueblos de la
Región Maya 1995) und beeinflussen die Q’eqchi’
nachhaltig und oft negativ (Wilson 1991; 1995:
206–259). Die Tiefland-Q’eqchi’ müssen sich mit
einer neuen physischen, historischen und soziopo-
litischen Umgebung auseinandersetzen und ihre
Position im heutigen Guatemala definieren. Die
Ruinen der klassischen Maya-Kultur nehmen da-
bei eine zentrale Rolle ein. Viele Stätten wurden
erst in den letzten Jahrzehnten entdeckt, erforscht,
und restauriert. Zur gleichen Zeit wurde die Maya-
Schrift zum großen Teil entziffert (Coe 1992).
Guatemalas europäischstämmige Elite verein-
nahmt Tikal und andere Ruinenorte als nationale
Denkmäler. Maya-Sprecher haben seit dem Ende
des Bürgerkrieges die einzigartige Architektur,
Kunst, und Schrift der klassischen Maya-Kultur
entdeckt, um ihre nichtwestliche Identität zu for-
men.

Die tzuul taq’a’, übernatürliche Wesen, nehmen
hierbei eine zentrale Rolle ein, weil sie zentral für
die ortsgebundene Identität der Q’eqchi’ sind. tzu-
ul taq’a’ bedeutet wörtlich “(göttliche) Täler (und)
Berge” und beschreibt die topografischen Gegen-
sätze im Maya-Hochland (Boremanse 2000: 15;
Wilson 1995: 53).2 Hochland-Q’eqchi’ umschrei-

2 Q’eqchi’ und viele andere Maya-Sprachen formen abstrakte
Begriffe durch die komplementäre Verbindung zweier Be-
griffe (diphrastic kenning) wie Tal und Berg (Edmonson

ben ihre Heimat – das Kerngebiet, in dem
Q’eqchi’ gesprochen wird – durch dreizehn Berge
oder tzuul taq’a’ (siehe unten; Wilson 1995: 56).
Eine Übersetzung von tzuul taq’a’ als “Welt”
oder “Heimat” ist jedoch unzureichend, weil
Q’eqchi’-Maya die tzuul taq’a’ als lebendig anse-
hen und oft als mythische Vorfahren und Welt-
schöpfer bezeichnen. Der Maya-Sprachforscher
Robert Burkitt (2008: 318) übersetzt tzuul taq’a’
als “Weltwurzel und -stamm”, um auf diese ver-
schiedenen Bedeutungen anzuspielen. Ein
Q’eqchi’ aus Las Maravillas sagte uns etwa, dass
die tzuul taq’a’ heilige Orte seien, “wo unsere Ah-
nen, unsere Wurzeln lebten”. Diese Formulierung
spielt auf die Dichotomie der tzuul taq’a’ – “Täler
und Berge” oder “Wurzel und Stamm” – an. Sie
setzt die Menschheit mit einem Baum gleich. Die
lebenden Menschen – der Baumstamm – kommen
von Vorfahren – den Wurzeln. Dieser Vergleich ist
nicht nur im Sinne eines Stammbaums zu verste-
hen, sondern drückt zugleich eine fortdauernde
Abhängigkeit aus. Die Lebenden sind auf ihre
menschlichen und übernatürlichen Vorfahren an-
gewiesen und suchen sich deren Hilfe durch Träu-
me und Opfer.

Die tzuul taq’a’ definieren eine wechselseitige
Beziehung der Q’eqchi’ mit ihrer Umwelt (Grün-
berg 2003: 113 f.). Die menschlichen Siedlungen
in der Nähe eines Berges “gehören” den jeweili-
gen tzuul taq’a’. Letztere sind die Eigentümer und
Wächter aller Pflanzen und Tiere. Opfer an die
tzuul taq’a’ sind aus der Sicht der Q’eqchi’ not-
wendig, weil nichts von der Erde (d. h., den tzuul
taq’a’) genommen werden darf, ohne etwas zu ge-
ben. Deshalb opfern die Q’eqchi’ vor der Aussaat,
nach der Ernte, wenn sie jagen gehen und wenn
sie Pflanzen sammeln. Sie hinterlassen den tzuul
taq’a’ üblicherweise Weihrauch (copal), Kerzen,
boj (ein fermentiertes Maisgetränk), Kakaosamen
oder das Blut von Truthähnen und anderen Tieren.

Ein Q’eqchi’ ist jemand, der im Schatten und
unter der Autorität eines tzuul taq’a’ lebt. Die Ex-
pansion der Q’eqchi’ in das Maya-Tiefland ist da-
her nicht nur die Erschließung neuen Lebensrau-
mes, sondern warf auch grundlegende Fragen auf:
Können die tzuul taq’a’ in das berglose Tiefland
übertragen werden? Sind sie weiterhin zentral für
die Q’eqchi’-Identität?

1985; Edmonson and Bricker 1985; Garibay Kintana 1953;
1954; Knowlton 2002; León-Portilla 1963, 1985).

20 Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


Ethnogenese

Moderne Nationalstaaten basieren auf der Idee ei-
nes Volkes, einer Kultur und einer Gemeinschaft
(Anderson 2006). Sie nahmen identitätsstiftende
Merkmale wie Sprache, Hautfarbe, Geschichte für
sich ein und definierten sie als primordial, d .h. als
natürlich und existentiell. Ethnogenese ist ein poli-
tisches Projekt (Scott 2009: 238–282). Die Debat-
te um die Leitkultur in Deutschland weist auf den
artifiziellen Charakter dieses Prozesses hin. Süd-
asiatische Gruppen im heutigen Burma zeigen,
dass ethnische Identitäten flexibel sind und an
wechselnde politische Situationen angepasst wer-
den können (Leach 1970). Die Lua leben etwa von
Brandrodung, sprechen Mon-Khmer und haben
eine animistische Religion. Sie sind jedoch so ver-
traut mit dem Reisanbau in gefluteten Feldern, der
Thaisprache und dem Buddhismus, dass “they can
be a convincing Lua on Monday and a convincing
Thai on Tuesday” (Scott 2009: 254). Individuen
und soziale Gruppen passen ihre Identität kontinu-
ierlich an (Scott 2009: 261, 270). Das bedeutet ei-
nerseits, dass sie mehrere Identitäten haben kön-
nen. Ihre ethnische Identität kommt dabei vorran-
gig im Umgang mit Staaten zum Ausdruck. Ande-
rerseits können Individuen und Gruppen zwischen
Identitäten wechseln und je nach Kontext be-
stimmte Charakteristika hervorheben oder unter-
drücken. Soziale Bewegungen, die auf die Auf-
spaltung eines Nationalstaates dringen, verdeutli-
chen die dynamische und fließende Natur ethni-
scher Identitäten. Um eine neue staatstragende
Identität zu formen, müssen sie entweder bislang
geteilte Merkmale vereinnahmen oder neue Merk-
male dekontextualisieren und gefügig machen.

Eine von oben geleitete Identitätsformung ist in
vielen Studien zur Ethnogenese zu finden. James
Scott (2009) und John und Jean Comaroff (2009)
identifizieren etwa Staaten und Märkte als die be-
stimmenden Kräfte, die ethnische Identitäten for-
men oder Individuen und soziale Gruppen zwin-
gen, ihre Identität zu definieren. Regierungen und
Märkte repräsentieren jedoch nicht alle identitäts-
stiftenden Prozesse (Handler 1984). Sara Shnei-
derman (2014) kontrastiert sie mit gruppeninter-
nen Praktiken, die auf Gruppenmitgliedern und
übernatürlichen Wesen basieren. Durch die Einbe-
ziehung von Mitmenschen und ihrer oft rituellen
Natur fordern und fördern diese Praktiken Reflek-
tion und Dialog (Bateson 1955; Goffman
1974). “They provoke people to be aware of rules
to be followed (and thus of the repeatability of
past acts), of behavior to avoid (and thus of possi-
ble consequences), and of the disjunction between

representation and represented” (Keane 1997: 17).
Der Metadiskurs betrifft drei Aspekte: (a) die
Überzeugungen, die sozialen Praktiken zugrunde
liegen, (b) die gewählte Form der Handlungen und
(c) das Umfeld, in dem sie stattfinden. Widersprü-
che zwischen Glauben, Handlungen und Hand-
lungsumfeld werden vor allem für Migranten und
andere Individuen offensichtlich, die “fehl am
Platz” sind (Rosaldo 1988). Sie zwingen Individu-
en, darüber nachzudenken, warum sie sich als Mit-
glieder einer ethnischen Gruppe sehen.

Während Shneiderman (2014) die identitätsstif-
tenden Effekte transnationaler Migration unter-
sucht, sind die Tiefland-Q’eqchi’ ein subtilerer
Fall. Sie wanderten vom Hochland zum Tiefland
desselben Nationalstaates und in blieben in dem
Umfeld von Maya-Sprechern. Sie leben jetzt in-
mitten der archäologischen Stätten der präkolum-
bischen Maya. Guatemalas politische Elite deutet
die Eroberung und Kolonialisierung des Maya-Ge-
bietes durch die Spanier im 16. Jahrhundert als un-
umkehrbare Zäsur, die präkolumbische von mo-
dernen Maya trennt und die Grundlage für einen
ethnisch gemischten Staat schuf. Dementspre-
chend werden Tikal und andere Maya-Ruinen als
Symbole der nationalen Identität vereinnahmt und
die wirtschaftlichen Einnahmen aus dem Touris-
mus für den Staat beansprucht. Viele Maya-Grup-
pen sind sich dieser Ausgrenzung bewusst und se-
hen die Maya-Ruinen als zentralen Streitpunkt
von Identitätsfragen und Selbstbestimmung an.3
Gerade den Tiefland-Q’eqchi’ fehlt jedoch noch
eine einheitliche regionale oder nationale Füh-
rung. Dies macht sie ideal, um die Formung ihrer
Identität von unten zu studieren.

Zensus von Las Maravillas

Wir untersuchten die identitätsstiftenden Prozesse
der Tiefland-Q’eqchi’ im Dorf Las Maravillas, das
im Westen der guatemaltekischen Provinz Petén
liegt (Karte 1). Der Ort ist zwanzig Gehminuten
von der alten Maya-Hauptstadt Tamarindito ent-
fernt und wurde im Jahr 1978 gegründet. Seitdem
erfreut es sich einer stetigen Zuwanderung. So ka-
men zum Beispiel erst 2016 oder 2017 weitere
sechs Familien an. Der stärkste Besiedlungsphase
kann für das Jahr 2007 verzeichnet werden.

In den Jahren 2016 und 2017 erhoben wir einen
vollständigen Zensus des Ortes. Hierfür ent-
wickelten wir einen Fragebogen und formten zwei

3 A. Cojtí Ren (2006); I. I. A. Cojtí Ren (2010); McAnany
and Parks (2012).

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identität und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala 21

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


Gruppen von Interviewern, die Spanisch- und
Q’eqchi’-Sprecher kombinierten und mindestens
einen Einwohner von Las Maravillas einbezogen.
Die Q’eqchi’-Sprecher übersetzten die Zensusfra-
gen ins Q’eqchi’; die Einbeziehung lokaler Ein-
wohner erhöhte zudem die Bereitschaft, am Zen-
sus teilzunehmen.

Der Zensus dokumentierte 116 Haushalte. Mehr
als drei Viertel aller Haushalte (76,7%) nahmen
teil; 14 Haushalte (12,1%) konnten nicht befragt
werden, weil die Familie nicht zu Hause war; 11
Häuser (9,4%) waren verfallen, standen leer, oder
wurden als Zweitwohnsitz genutzt; nur 2 Haushal-
te (1,7%) wollten nicht befragt werden. In den 89
Haushalten, die an der Befragung teilnahmen, leb-

ten durchschnittlich 5,7 Personen und insgesamt
503 Personen; auf den gesamten Ort extrapoliert
ergaben sich ungefähr 600 Einwohner.

Von den Befragten identifizierten sich knapp die
Hälfte (49,4%) als Q’eqchi’, 39,3% als castella-
nos, 6,7% als ladinos, und 1,1% als mestizos. Drei
Personen (3,4%) wussten nicht, wie sie sich klas-
sifizieren sollten. Sprachzugehörigkeit ist das we-
sentliche Kriterium, mit dem sich die Bewohner
von Las Maravillas selbst identifizierten. Termini
wie ladino oder mestizo, die im guatemaltekischen
Hochland bzw. in Mexiko geläufig sind, werden
selten genutzt (Grandin 2000; Martínez Peláez
2011).

0 5 km

Nationalreserve Dos Pilas

Aguateca

Dos Pilas

Nacimiento 

Quim Chi Hilan

Punta de Chimino

Dos Ceibas

Bayak
Battel

Tamarindito

Arroyo de Piedra

El Tamarindito
El Jordan

El Nacimiento

Las Pacayas

Chicozapote

La Montería

Las Maravillas

Las Pozas

Las Pozas 
Lagune

Petexbatúnfluss

Tamarindito 
Lagune

Petexbatún 
Lagune

Petexbatún BELIZE

MEXIKO

GUATEMALA

Abbildung 1. Karte des westlichen Mayatieflandes mit dem Dorf Las Maravillas und dem Ruinenort 
Tamarindito (Karte von Markus Eberl).

Abbildung 1. Karte des westlichen Mayatieflandes mit dem Dorf Las Maravillas und dem Ruinenort Tamarindito (Karte von
Markus Eberl).

22 Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


Bezüglich ihrer Herkunft gaben 37,5% der Fa-
milien an, dass sie aus anderen Orten des Petén
zuwanderten; 32,5% kamen aus der Alta Verapaz,
18,8% aus der Provinz Izabal im Osten Guatema-
las und 6,3% kamen aus der Provinz Jutiapa im
Südosten Guatemalas. Die restlichen Familien
(5,0%) stammten aus verschiedenen Provinzen im
Hochland Guatemalas und aus Honduras.
Q’eqchi’-Familien sind konzentrierter zugewan-
dert: 55,8% kamen aus der Alta Verapaz
und 37,2% aus dem Petén. Die restlichen 7,0% ka-
men aus der Provinz Izabal und El Salvador.

Etwa zwei Drittel aller Befragten (61,8%) ken-
nen und besuchten den Ruinenort Tamarindito
(Median von einem Besuch). Zehn Befragte sag-
ten, dass sie den Ort mindestens zehnmal besucht
hätten. 53 Befragte (59,6%) kannten einen ande-
ren Ruinenort, meistens einen in der unmittelbaren
Umgebung wie Dos Pilas, Arroyo de Piedra, und
Aguateca. Manche erinnerten sich noch an Rui-
nenorte in der Umgebung des Ortes, wo sie aufge-
wachsen waren. Tikal war mit elf Nennungen der
wichtigste überregional bekannte Ruinenort.

Auf ihre Religion hin befragt identifizierten
sich 56,2% als katholisch und 38,2% als protestan-
tisch. Nur fünf Personen (5,6%) hatten keine Reli-
gionszugehörigkeit und eine Person beantwortete
diese Frage nicht. Die 83 Las Maravillas-Haushal-
te, die sich als christlich bezeichneten, gehen im
Durchschnitt 2,4 Mal pro Woche zur Kirche. Es
gibt klare Unterschiede zwischen Katholiken und
Protestanten. Katholiken gehen zwischen 0-
und 5-mal wöchentlich zur Messe; die Mehrheit
geht 1-mal (vermutlich sonntags) zur Messe (der
katholische Durchschnitt ist 1,7-mal). Protestanten
gehen zwischen 0- und 7-mal und im Durchschnitt
3,5-mal wöchentlich zum Gottesdienst. In persön-
lichen Gesprächen zeigte sich, dass Katholiken
eher institutionell an die Kirche gebunden sind (im
Sinne der “Sonntagspflicht” oder weil sie ein Amt
ausüben). Für Protestanten ist die Kirche nicht nur
religiös, sondern auch (oder vor allem) sozial
wichtig; sie gehen oft jeden Tag zur Messe und
treffen dort Nachbarn.

Die Frage, ob die Befragten noch eigene Tradi-
tionen (costumbres) haben, wurde von den meisten
(69,0%) verneint. Manche (5,2%) erklärten, dass
sie davon gehört hätten, sie jedoch nicht prakti-
zierten. Andere (5,2%) verneinten die Frage, weil
sie protestantisch waren. Derselbe Prozentsatz
(5,2%) sagte, dass entweder die Großeltern oder
sie selbst in ihrer Jugend noch Traditionen befolg-
ten hätten, dies jedoch nun nicht mehr täten. Weni-
ger als ein Drittel der Befragten (31,0%) bejahte
die Frage. Die meisten von ihnen (30,8%) verstan-

den unter Traditionen den mayejak (ein Q’eqchi’-
spezifisches Opfer), während ein vergleichbarer
Prozentsatz (26,9%) den Kirchgang erwähnte.
Eine Person erklärte, dass Traditionen (costum-
bres) “in den Ruinen von Tamarindito [und] Arro-
yo de Piedra ausgeübt würden. Weihrauch werde
mit weißen, gelben und schwarzen Kerzen ver-
mischt; es werde gebetet und der tzuul taq’a’ wer-
de gefragt, was er möchte, dass ausgesät werde;
was auch immer jemand benötigte, das werde er-
beten”. Ein Befragter führte aus, dass er Opfer “zu
Hause ausübe, weil es in Tamarindito keinen Platz
hierfür gäbe, während es in Tikal und anderen Or-
ten klar gekennzeichnete Stellen gäbe.” Damit be-
zog er sich auf die Zementplattformen, die in den
letzten Jahren als Bestandteil der Lugares Sagra-
dos-Gesetzgebung an vielen archäologischen Or-
ten errichtet wurden (diese Gesetzgebung wird
weiter unten diskutiert).

Als wir die Bewohner von Las Maravillas frag-
ten, ob sie die tzuul taq’a’ verehrten, bejahte dies
ein Drittel (32,9%), während die restlichen dies oft
emphatisch verneinten. Die Frage, ob die Befrag-
ten jemanden kennen würden, der die tzuul taq’a’
verehre, wurde von den meisten (68,5%) mit Nein
beantwortet. Das restliche Drittel nannte oft
(30,4%) bestimmte Personen in Las Maravillas
oder wies generell auf die alten Leute des Dorfes
(13,0%), Katholiken (8,7%) oder Q’eqchi’-Spre-
cher (4,4%) hin. Drei Befragte (13,0%) kannten
tzuul taq’a’-Verehrer in anderen Orten vor allem
im Hochland.

17 Personen erklärten, wie sie die tzuul taq’a’
verehrten. Etwa ein Drittel (35,3%) richtet Gebete
an sie und jeder sechste (17,7%) entzündet Weih-
rauch oder Kerzen. Ein Viertel der Befragten
(23,5%) verehrt die tzuul taq’a’ im Rahmen eines
gemeinschaftlichen mayejak-Opfers. Die Vereh-
rung geschieht entweder in Höhlen und auf Ber-
gen (23,5%) oder in der Kirche (29,4%). Wie eine
Befragte erklärte, “gingen Männer in die Berge
[während] Frauen zu Hause oder in der Kirche”
die tzuul taq’a’ verehrten. Die traditionelle und
die offizielle Religion vermischen sich oft. In der
katholischen Kirche “erwähnen sie den Namen
des tzuul taq’a’ vor dem Heiligen [d. h., der Statue
des Heiligen Isidor von Madrid], um ihn um Ge-
fälligkeiten oder Bedürfnisse zu bitten”. Individu-
elle Angelegenheiten stehen im Vordergrund, zum
Beispiel eine gute Ernte (11,8%) oder Gesundheit
(5,9%). Etwa ein Drittel der Befragten (33,7%)
sagte, dass Ruinenorte noch zumindest in der Ver-
gangenheit rituell genutzt wurden. Manche schrie-
ben diese Zeremonien ihren Vorfahren zu und be-
tonten, dass diese jetzt nicht mehr praktiziert wür-

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identität und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala 23

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


den (diese Erklärung traf speziell für Protestanten
zu); andere stellten Ruinen mit der Wildnis gleich
und sagten, dass sich tzuul taq’a’ an Ruinenorten
aufhielten.

Die Vermittlung der eigenen Traditionen ist für
die Mehrheit der Befragten (63,0%) ein Anliegen.
Etwa jeder/jede sechste (15,2%) bringt es seinen
oder ihren Kindern bei, in die Kirche zu gehen.
Eine Person erklärte, dass sie “ihren Söhnen die
Bedeutung der traditionellen Gebräuche erkläre,
aber sie ihnen nicht anerziehe”. Nur jeder zehnte
(10,9%) unterweist seine oder ihre Kinder im
Mayejak und nur 4.4% reden über die tzuul taq’a’.
Unter den 37,0% der Las Maravillas-Einwohner,
die costumbres nicht mehr weitergeben, gibt es
eine Familie, die das nicht mehr tut, weil sie pro-
testantisch ist. Diese Antworten weisen darauf hin,
dass costumbres unterschiedlich ausgelegt werden.
In der Literatur werden costumbres als indigene,
oft nichtchristliche und möglicherweise vorkolum-
bische Gebräuche definiert.4 Die meisten Befrag-
ten von Las Maravillas verstehen costumbres als
nichtchristliche und vor allem als indigene Ge-
bräuche. 11,5% erwähnen etwa das Anzünden
oder Verbrennen von Kerzen und 7,7% Gebete an
den tzuul taq’a’. 7,7% sehen costumbres als Be-
lange der mayordomos und der Ortsältesten. Die
Befragten lokalisierten costumbres an unterschied-
lichen Orten: 15,4% in der Gemeinde, 7,7% im
eigenen Heim, und 7,7% in den Ruinen von Tama-
rindito. Einige Bewohner von Las Maravillas se-
hen hingegen christliche Gottesdienste als costum-
bres an. Eine Protestantin verneinte die Frage nach
costumbres, fügte aber an, dass sie regelmäßig fas-
te. Eine andere Protestantin bejahte dieselbe Fra-
ge, weil sie faste und letzteres als Bestandteil ihrer
costumbres ansehe. Während die meisten Protes-
tanten mayejak und andere costumbres ablehnen,
gab es jedoch auch einen Protestanten, der maye-
jak als gemeinschaftsstiftendes Ritual positiv be-
wertete.

Nichtchristliche Traditionen wie mayejak wer-
den in Las Maravillas unterdrückt, sowohl seitens
der christlichen Religionen als auch der nicht
Q’eqchi’-sprechenden Einwohner. Oft beschränkt
sich das jedoch nur auf die Kategorie. So sagte et-
wa eine Person, dass “sie nicht länger [costum-
bres] ausübe (und) keine Kenntnis vom mayejak
habe. Nur die Tradition der Opfer bei der Aussaat
werde praktiziert”. Der mayejak ist jedoch das tra-
ditionelle Opfer zur Aussaat und Ernte.

4 Danziger (2013); Reina (1963); D. E. Sapper (1925).

Interviews

In den Jahren 2016 und 2017 führten wir Inter-
views mit 19 ausgewählten Erwachsenen von Las
Maravillas. Dreizehn Interviews wurden mit
männlichen Q’eqchi’-Sprechern und sechs mit
Frauen geführt, um die Gemeinde in ihrer Vielfalt
zu repräsentieren (Abb. 1).

Die Befragten nahmen oder nehmen die zentra-
len Ämter in der Gemeinde ein: Bürgermeister,
Lehrer, Pastor und mayordomos. Es gibt keinen
katholischen Priester vor Ort. Stattdessen kommt
ein Priester aus Sayaxché, um einmal im Monat
die Messe auf Spanisch für die spanischsprechen-
den Bewohner von Las Maravillas zu feiern. Laien
übernehmen an den restlichen Sonn- und Feierta-
gen. Die katholischen Q’eqchi’ erbauten eine
zweite katholische Kirche. Jedes Jahr wählen sie
fünf mayordomos, die die Kirche reinigen, schmü-
cken und die sonntägliche Messe feiern oder für
Trauungen, Taufen und Beerdigungen. Die befrag-
ten Q’eqchi’-Sprecher sind zudem mit ihren eige-
nen Traditionen (vor allem was die tzuul taq’a’
betrifft) wohlvertraut. In allen Fällen erklärten wir
zuerst das Projekt und baten um das Einverständ-
nis, die Interviews mit einem Diktiergerät aufzu-
zeichnen. Jedes Interview wurde später von einem
Sprecher der jeweiligen Sprache (Spanisch oder
Q’eqchi’) transkribiert und im Falle von Q’eqchi’
ins Spanische übersetzt.

Tzuul taq’a’ als außerchristliche
Glaubenselemente

Die Interviews in Las Maravillas verdeutlichten,
dass sich alle älteren Q’eqchi’ an tzuul taq’a’ erin-
nerten. Doch das Christentum beeinflusste ihre In-
terpretation. Es gibt in Las Maravillas keine
Q’eqchi’-Religion, die etwa mit R’kan Sak R’kan
Q’ij in Santiago Atitlán im Hochland vergleichbar
wäre (Carlsen 1997: 64). Fast 95% aller Familien
sind entweder katholisch oder protestantisch.
Q’eqchi’-spezifische Glaubenselemente wie die
tzuul taq’a’ wurden manchmal mit der christlichen
Religion schlüssig gemacht. Viele Befragte defi-
nierten die tzuul taq’a’ als Orte und spielten ihre
Persönlichkeitsmerkmale – sie tragen Namen und
sind lebendig – herunter, vermutlich um einen di-
rekten Konflikt mit dem christlichen Gott zu ver-
meiden. Manche Q’eqchi’ glaubten zwar noch an
die tzuul taq’a’ (deshalb sind sie außer- und nicht
vorchristlich), aber äußerten, dass sie selbst damit
nichts mehr zu tun hätten. Sie seien darin als Kin-
der eingewiesen worden oder hätten erlebt, wie

24 Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


ihre Eltern oder Großeltern zu den tzuul taq’a’ be-
teten und ihnen opferten.

Tendenziell setzten sich gerade protestantische
Q’eqchi’ in dieser Weise von den tzuul taq’a’ ab.
Dies wird auch durch das rapide Wachstum pro-
testantischer Religionen in Guatemala reflektiert.
In Santiago Atitlán identifizierten sich im Jahr
1966 weniger als 10%, aber im Jahr 1991 schon
34,9% als Protestanten (Carlsen 1997: 127). Das
bedeutet, dass viele Maya nicht protestantisch auf-
wachsen, sondern erst als Erwachsene zum Protes-
tantismus übertreten. Die Konvertierung geht oft
mit einer klaren religiösen Abgrenzung einher.
Zum anderen fordern vor allem protestantische
Religionen eine klare Absage an “heidnische”
Glaubenselemente. Im letzten Jahrzehnt sind drei
protestantische Missionare nach Las Maravillas
gezogen, um dort separate Gemeinden aufzubau-
en. Der Druck, Mitglieder zu gewinnen, und die
Konkurrenz untereinander und mit den katholi-
schen Gemeinden zwingt die Missionare, sich so
deutlich wie möglich abzusetzen und alles Nicht-
protestantische abzulehnen. Aufgrund ihrer dauer-
haften lokalen Präsenz kennen die Pastoren zudem
die religiösen Gepflogenheiten und lehnen nicht-
christliche Elemente mehrheitlich ab. Die katholi-
sche Religion ist traditionell toleranter, zum Teil
aufgrund jahrhundertealter Globalisierungsstrate-

gien.5 Las Maravillas hat zwar zwei katholische
Kirchen aber keinen örtlichen Pfarrer und vertraut
stattdessen Laien (Abb. 2). Die katholischen
Q’eqchi’ können dadurch die tzuul taq’a’ in ihren
Glaubensalltag einfügen

Die religiöse Polarisierung ist in Las Maravillas
oberflächlich. Die Religionszugehörigkeit ist si-
cherlich wichtig und für fast alle Einwohner ein
primäres Identifikationsmerkmal. Sie sind entwe-
der katholisch oder protestantisch und gehen im
Durchschnitt 1,7-mal bzw. 3,5-mal wöchentlich
zum Gottesdienst. Doch die Toleranz für andere
Religionen ist hoch. Ein Befragter betonte etwa,
dass die zwei katholischen Kirchen schlichtweg
die Sprachunterschiede reflektierten. Anfangs hät-
ten Q’eqchi’ mit den spanischsprachigen Familien
die Messe gefeiert, doch das habe sich schnell als
unzulänglich herausgestellt, weil sie des Spani-
schen nicht mächtig waren. Viele Protestanten be-
tonten, wie sie sich in mehreren Gemeinden enga-
gierten oder von einer Gemeinde zur anderen
wechselten. Diese Toleranz gilt begrenzt auch für
die tzuul taq’a’. Selbst religiöse Christen betonten,
nichts gegen die tzuul taq’a’ zu haben. Ein Pastor
fand sie sogar nützlich, weil deren Verehrung zur
Bewahrung der Wildnis im Nationalpark Dos Pilas
beitrüge. Andere Befragte instrumentalisierten die
tzuul taq’a’ indem sie betonten, dass deren Vereh-

5 Massarella (1999); Oesterreicher und Schmidt-Riese (1999);
Sande (2012); Schlieben-Lange (1999).

Abb. 1: Maria Pop Che, Ehefrau
von Santiago Cho Coc, während
ihres Interviews (Foto M. E.).

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identität und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala 25

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


rung Ernten reichhaltiger mache und dies dann al-
len Einwohnern von Las Maravillas zugutekäme.

Heilige Orte

Viele Befragten sahen die tzuul taq’a’ als heilige
Orte an, die charakterisiert seien durch unwegsa-
mes Gelände mit vielen Steinbrocken, Höhlen,
wilden Tieren (v. a. Schlangen) und wilder Vegeta-
tion. Viele setzten die tzuul taq’a’ mit Bergen
gleich, während nur zwei Befragte auf Täler bezie-
hungsweise die Dichotomie von “göttlichen Tä-
lern und Bergen” Bezug nahmen. Ein Befragter er-
klärte, dass man die tzuul taq’a’ an der Kombina-
tion “einer Anhöhe und einer Niederung” in der
Landschaft erkennen könne. Ein anderer charakte-
risierte einen tzuul taq’a’ als “einen Ort mit ebe-
nen Aspekten und mit Grenzen”.

Viele Befragte definierten tzuul taq’a’ als “hei-
lige Orte” (lugares sagrados). Diese Phrase ist
nicht nur ontologisch, sondern auch politisch be-
deutsam. Seit den 1990er Jahren und vor allem
nach dem Friedensabkommen im Jahre 1996 ha-
ben Maya-Sprecher traditionelle rituelle Praktiken
wiederbelebt. Die im Hochland bekannten ajq’ij
führen Heilungen oder große Zeremonien wie das
jährliche waqxaqi’ batz’ (das Maya-“Neujahr”) an
heiligen Orte durch (Maxwell 2008; 2010). Letzte-
re sind oft Berge mit Höhlen und Altären; es kön-
nen jedoch auch archäologische Stätten sein (Tor-
res 2013). Der Zugang und Schutz heiliger Orte
hat sich in den letzten Jahrzehnten zu einem Poli-
tikum entwickelt. Private Konflikte zwischen

Landeigentümern und ajq’ij führten zu Rechtspro-
zessen, die Privatbesitz und öffentliches Nut-
zungsinteresse gegeneinander abwägten.

Heilige Orte sind auch der materielle Ausdruck
der Maya-Spiritualität und im weiteren Sinne der
Maya-Identität. Das Friedensabkommen von 1996
propagiert Guatemala als multiethnisches, multi-
kulturelles, und multisprachliches Land. Diese Vi-
sion kontrastiert mit der tiefgreifenden Diskrimi-
nierung indigener Völker – die Sprecher von un-
gefähr 30 Maya-Sprachen, Garifuna, und Xinca –
seit der Kolonialzeit. Das Friedensabkommen baut
auf ein 1995 ausgehandeltes Abkommen zur Iden-
tität und den Rechten indigener Völker auf, in dem
die Schritte zur Gleichstellung indigener Guate-
malteken beschrieben werden (Programa de Des-
arrollo de los Pueblos de la Región Maya 1995).
Heilige Orte nehmen dabei eine zentrale Rolle ein.
Von fünf diesbezüglichen Vorschlägen sind in den
letzten zwanzig Jahren nur zwei implementiert
worden (Programa de Naciones Unidas para el
Desarrollo 2016: 53 f.).

– Maßnahmen die gewährleisten, dass der histo-
rische Wert von Kirchen, Zeremonialzentren
und heiligen Stätten nicht verletzt wird.

– Erstellung legaler Maßnahmen unter Beteili-
gung der indigenen Völker, die die Befugnisse
der staatlichen Organe in der Bewirtschaftung
und Erhaltung von heiligen Stätten neu definie-
ren.

– Änderung der Vorschriften für den Schutz der
zeremoniellen Zentren in archäologischen Ge-
bieten.

Abb. 2: Die katholische Kirche
der Q’eqchi’ von Las Maravillas;
Santiago Cho Coc sitzt auf einer
Kirchenbank (Foto M. E.).

26 Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


– (Implementiert im Jahr 2011) Förderung von
Vorschriften bezüglich des Zugangs zu Zere-
monialzentren in Zusammenarbeit mit indige-
nen spirituellen Organisationen.

– (Implementiert im Jahr 1997) Erstellung einer
Kommission von Regierungsvertretern, indige-
nen Organisationen und indigenen spirituellen
Führern, um heilige Orte und deren Erhaltung
zu definieren (Torres 2013).

Indigene Organisationen überzeugten die Regie-
rung (5. Vorschlag), dass archäologische Or-
te “heilige Orte” sind und für indigene Rituale ge-
nutzt werden dürfen. Die Regierung erlaubte etwa
die Errichtung von Zementplattformen im Zen-
trum archäologischer Stätten und deren Nutzung
als Altäre. Sie stimmte jedoch bislang nicht dem
zweiten Vorschlag zu, die Bewirtschaftung von
heiligen Orten neu auszuhandeln. Die hunderttau-
sende von Touristen, die jährlich Tikal und andere
archäologische Orte besuchen, zahlen für Eintritt
und andere Dienstleistungen. Weder der Staat
noch die wirtschaftliche Elite sind bereit, diese
Einnahmen umzuverteilen.

Heilige Orte haben in Guatemala eine nicht zu
unterschätzende politische Dimension. Sie mate-
rialisieren den weiterhin unerfüllten Anspruch in-
digener Guatemalteken auf Selbstverwirklichung
und Gleichbehandlung. Im Hochland hat das Frie-
densabkommen zu einer politischen Sensibilisie-
rung und zu einem öffentlichen Diskurs über indi-
gene Rechte beigetragen. Diese Entwicklung ist
bislang noch nicht im Tiefland zu beobachten und
liegt vermutlich an der bestenfalls sporadischen
Präsenz der Regierung im Petén. Die Q’eqchi’ von
Las Maravillas haben den Anspruch auf heilige
Orte bislang noch nicht als politische Parole arti-
kuliert.

Lebende Orte

Die tzuul taq’a’ weichen stark vom westlichen
Verständnis eines Ortes ab. Sie sind nicht ein leb-
loser Bestandteil der Landschaft. Stattdessen re-
flektieren sie den in Mesoamerika weitverbreiteten
Glauben an eine von göttlicher Energie durchzo-
gene und belebte Welt (Monaghan 2000). Alle Be-
fragten stimmten darin überein, dass die tzuul
taq’a’ spezielle Orte sind und definierten sie
als “heilig” oder “göttlich” (Hernando Gonzalo
1999). Tzuul taq’a’ sind keine alltäglichen Orte,
sondern Orte, die man nur für Rituale und Zere-
monien besucht. Manche glauben, dass dort göttli-
che Wesen leben. Ein Befragter sagte etwa, dass

tzuul taq’a’ “heilige Orte [seien], wo unsere Vor-
fahren lebten”. Zwei weitere äußerten sich ähn-
lich. Ein anderer erklärte, dass man dort “die Göt-
ter unserer Vorfahren um Gefallen bitte” Für ande-
re Befragte sind die tzuul taq’a’ lebendig. Im
Hochland werden Berge als Körper der tzuul
taq’a’ angesehen (Grünberg 2003: 113 f.). Ein Be-
fragter definierte sie als “die heiligen Orte der
Q’eqchi’ [wo] Bitten zuerst an Gott und dann an
die tzuul taq’a’ gerichtet würden”.

Eine Person assoziierte die Ch’ol Winq
oder “Ch’ol-Menschen” mit den tzuul taq’a’. Die
Ch’ol Winq sind Sprecher einer Ch’ol-Sprache
und entsprechen vermutlich den klassischen Ma-
ya. Die Q’eqchi’ sehen sie als Kulturbringer an
und führen beispielsweise den Anbau von Kakao
auf sie zurück (Caso Barrera y Aliphat Fernández
2012). Eine Befragte fügte an, dass die tzuul
taq’a’ “nicht redeten; stattdessen hörten sie unsere
Bitten [und] die Wünsche unserer Herzen”. Damit
nahm sie nicht nur auf die Dinghaftigkeit eines
Berges, sondern auch auf die Maya-Governmenta-
lity Bezug. Ob menschlich oder göttlich, Maya-
Herrscher stehen in vielerlei Hinsicht “über den
Dingen” (Houston and Inomata 2009: 144 f.). Be-
lange werden an sie herangetragen und sie regie-
ren nicht durch Interaktion, sondern durch Verfü-
gen. Am klassischen Maya-Ort Piedras Negras
werden die Herrscher wie Statuen dargestellt, die
zu öffentlichen Anlässen enthüllt werden. Herr-
scher benutzten Obsidianspiegel und andere Mit-
tel, um Unsichtbares (etwa intime Wünsche) sicht-
bar zu machen, während heutige Maya-Heiler
Krankheiten diagnostizieren können.6 Ein Befrag-
ter verglich die tzuul taq’a’ mit menschlichen
Herrschern: “sie sind wie die Bürgermeister, die
wir in unserer Gemeinde haben; sie haben die
Macht über uns zu entscheiden”. Ihre Machtbefug-
nisse sind weit, da “sie das Universum hüten”.

Die Übersetzung von tzuul taq’a’ als “göttliche
Täler und Berge” suggeriert einen abstrakten heili-
gen Ort. Dies ist jedoch nicht der Fall. Ein Befrag-
ter sagte zum Beispiel, dass “die Berge Leben hät-
ten, aber alle unterschiedlich seien”. Damit meinte
er vermutlich, dass die Energie, die das Maya-
Universum animiere, nicht einfach den Bergen in
ähnlicher Weise Leben gebe, sondern ihnen auch
einzigartige Charaktermerkmale verleihe. Sie sind
ein steingewordener Pantheon griechischer Götter.
Tzuul taq’a’ haben Namen und stehen in hierar-
chischen sozialen Beziehungen zueinander (Wil-
son 1995: 55). Traditionell sprechen Q’eqchi’ von

6 Groark (2008: 442); Nash (1967: 133); Vogt (1990: 115–
117).

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identität und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala 27

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


den “dreizehn bedeutenden tzuul taq’a’s” (Wilson
1995: 56). Letztere entsprechen den höchsten Ber-
gen, die das Kerngebiet der Q’eqchi’ in der Alta
Verapaz-Region eingrenzen. Namentlich genannt
werden oft Xukaneb’ und Itzamna’ (letzterer ist
vermutlich mit der fast namensgleichen Schöpfer-
gottheit der klassischen Maya verwandt – Taube
1992: 31–41). In dem von den 13 Bergen begrenz-
ten Gebiet wurde und wird Q’eqchi’ gesprochen
und die dortigen Q’eqchi’ sehen sich als Ab-
kömmlinge der dreizehn Berge. Die Fixierung auf
13 Berge spiegelt die numerologische Wichtigkeit
der Zahl 13 wider. Der 260-tägige Kalender ba-
siert auf 13 Koeffizienten, die mit 20 Tageszei-
chen kombiniert werden, und der Himmel hat tra-
ditionellerweise 13 Schichten. In der Alta Vera-
paz-Region werden jedoch mehr als 13 tzuul
taq’a’ verehrt (Secaira 1993). Das traditionelle
Modell verliert selbst im Hochland an Bedeutung.
Jüngere Q’eqchi’ sind oft nicht mehr in der Lage,
13 tzuul taq’a’ aufzuzählen (Flores 2000). Keiner
der Las Maravillas-Q’eqchi’ erwähnte die 13 Ber-
ge, obwohl alle Befragten in der Alta Verapaz-Re-
gion aufgewachsen waren. So erinnerte sich ein
Befragter: “Wir gingen zu einem Berg mit dem
Namen Qaana’ Tz’unun und zu einem [mit dem
Namen] Qawa B’olkan Siyab’ [“Unser Herrscher
Vulkan Ursprungsort”]; es gibt einen anderen Herr
Vulkan, einen anderen Herr Vulkan Ursprungsort
und eine andere Herrin Itzaam; das sind verschie-
dene wichtige Berge, zu denen wir gingen”. Der
Befragte, der in San Pedro Carchá in der Provinz
Alta Verapaz aufwuchs, sieht die Berge als adelige
Personen und bringt ihnen Respekt entgegen.7

Die tzuul taq’a’ sind rituell bedeutsam.
Q’eqchi’ richten Bitten an sie und erhoffen sich
Hilfe. Träume spielen dabei eine zentrale Rolle.
Eine Befragte erzählte wie “sie träumte, dass die
Berge sie um ein bisschen Maisteig baten”. Sie
brachte den Maisteig dann am nächsten Tag als
Opfergabe in die Berge. Eine weitere Befragte er-
innerte sich, wie ihre Großmutter “einen großen
Topf aus Lehm formte und ihn schulterte und ihn
in den Höhlen niederlegte. Sie ließ [ebenfalls] Es-
sen zurück [in dem Keramikgefäß]. Sie sagte, dass
die Ch’ol Winq alles gegessen hatten, weil sie
nichts wiederfand”. Neben diesen informellen und
individuellen Opferungen sind die tzuul taq’a’
auch der bevorzugte Ort für das mayajak, das zen-
trale Q’eqchi’-Ritual. Die tzuul taq’a’ haben zu-

7 Keiner der Berge in der Alta Verapaz war oder ist ein Vul-
kan (letztere kommen ausschließlich etwa 100 Kilometer
weiter südlich vor). Es ist unklar, warum der Befragte die
Berge als Vulkane bezeichnete.

mindest für einen Befragten auch metaphysische
Bedeutung. Er erklärte, dass die Berge in der Um-
gebung von San Pedro Carchá in der Alta Vera-
paz-Provinz das Zentrum des Universums form-
ten.

Die Mehrheit der Befragten definierte tzuul
taq’a’ als generalisierbare heilige Orte. Das heißt,
dass die tzuul taq’a’ nicht an die Berge der Alta
Verapaz – der Q’eqchi’-Heimat – gebunden, son-
dern auch im Tiefland zu finden seien. Wir sa-
gen “seien”, weil sich viele Befragte hier unsicher
sind. Manche betonten, dass sie erst vor wenigen
Jahren zugezogen seien und ihre neue Heimat
noch nicht gut genug kennen würden. Für andere
wiederum sind die tzuul taq’a’ Bestandteil der Re-
ligion ihrer Vorfahren. Viele Protestanten sagten
uns, dass es wohl tzuul taq’a’ im Tiefland gäbe,
doch dass sie sich ihrer Religionszugehörigkeit
wegen nicht mehr um sie kümmern würden.

Tzuul taq’a’ im Maya-Tiefland?

Mehrere Befragte übertrugen die tzuul taq’a’ vom
Hochland in das Tiefland. Sie argumentieren je-
doch in unterschiedlicher Weise:

1) Eine Befragte identifizierte die Ch’ol Winq
oder “Ch’ol-Sprecher” als Bewohner der tzuul
taq’a’. Q’eqchi’ lokalisierten die kulturbringenden
Ch’ol Winq im Maya-Tiefland (Caso Barrera y
Aliphat Fernández 2012). Dies impliziert, dass zu-
mindest für die Befragte tzuul taq’a’ auch im Tief-
land existieren.
2) Andere Befragte setzten (natürliche) Berge mit
(menschengemachten) Pyramiden gleich (Abb. 3).
So sagte einer, dass “in den Pyramiden der tzuul
taq’a’ Rituale durchgeführt würden”. Die Gleich-
setzung von Bergen und Pyramiden wird von vie-
len Maya-Sprechern geteilt (Vogt and Stuart
2005). Die klassischen Maya bezeichneten mit
witz sowohl Berge als auch Pyramiden.
3) Daneben gab es verschiedene Befragte, die die
archäologischen Orte des Tieflands als Wohnsitze
von Vorfahren und/oder als tzuul taq’a’ ansahen.
In einer Aussage heißt es, dass “Orte wie Tamarin-
dito, Ceibal, Aguateca, San Pedro und Guispiles
Macht hätten, weil hier unsere Ahnen lebten”.8
Ein anderer sagte, “wir können uns vorstellen,
dass die Ruinenstätten tzuul taq’a’ sind, wo die
Vorfahren Bitten an die Götter richteten”.

8 San Pedro bezieht sich vermutlich auf San Pedro Carchá im
Hochland. Es ist unklar, auf welchen Ort sich Guispiles be-
zieht.

28 Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


4) Einige Befragte strichen heraus, dass archäolo-
gische Orte Namen tragen und damit mit den na-
mentlich bekannten tzuul taq’a’ vergleichbar sei-
en. So sagte einer, dass “nur ein paar [tzuul taq’a’]
identifizierbar seien durch einige archäologische
Stätten im Peten”.
5) Ruinenstätten sind geeignet, weil sie nicht all-
täglich besucht werden und von Pflanzen überwu-
cherte und von Schlangen heimgesuchte – Merk-
male der tzuul taq’a’ tragen. Diese Erklärung
kommt vor allem von jenen Befragten, die Opfer-
zeremonien durchführen und daher mit Ruinenor-
ten vertraut sind. So sagte ein Befragter: “Wir or-
ganisierten ein kleines Ritual; wir gingen nach
Dos Pilas und zu einem anderen Ort, damit wir
später ruhiger hier an diesem Ort leben konnten”.
6) Die Existenz der tzuul taq’a’ wird selbst im
Tiefland vorausgesetzt. Die Ruinenorte bieten sich
als Sitze der tzuul taq’a’ an, weil sie herausragen-
de Geländeformationen sind. So beschreibt eine
Befragte Tamarindito als adäquat für Opferzere-
monien, “weil es hier keine großen Berge gibt, die
man anrufen kann, [und weil] es keine Höhlen
gibt; deshalb können wir keine Höhle betreten”.

Diese sechs Erklärungen schließen sich nicht
gegenseitig aus, sondern bauen aufeinander auf (z.
B. sind Pyramiden Bestandteil von Ruinenorten)
oder verstärken sich gegenseitig (z. B. Ruinen als
namentlich bekannte Orte und als Sitze von Vor-
fahren).

Abb. 3: Zeichnung einer idealisierten Maya-Pyramide des
achtjährigen Oscar Alfredo Cucul Tux, basierend auf der
höchsten Pyramide von Tamarindito.

Zusammenfassung

Individuen und soziale Gruppen nutzen die Ver-
gangenheit als eine Ressource, um ihre Identität
zu konstruieren und kulturelle Kontinuitäten zu
schaffen. Diese Prozesse sind vor allem für natio-
nale Eliten untersucht worden. Führer wie Musso-
lini oder Hitler eigneten sich die Vergangenheit an,
um ihre politischen Projekte voranzutreiben oder
ihnen einen historischen Anschein zu geben. Hier
schlugen wir den umgekehrten Weg ein und unter-
suchten, wie moderne Q’eqchi’-Maya die Maya-
Vergangenheit als identitätsstiftendes Merkmal
nutzen. Wir konzentrierten uns auf die Bewohner
des kleinen Ortes Las Maravillas in Gehweite der
archäologischen Ruinen von Tamarindito, Haupt-
stadt eines klassischen Maya-Königreiches. Die
befragten Q’eqchi’s siedelten sich erst in den letz-
ten zwanzig Jahren und vor allem in den letzten
zehn Jahren in Las Maravillas an. Die meisten
Q’eqchi’ kamen aus der Provinz Alta Verapaz
nach Las Maravillas; dies unterscheidet sie von
den spanischsprachigen Familien, die vorrangig
aus anderen Teilen des Petén zuwanderten. Viele
Q’eqchi’-Familien pflegen noch direkte Kontakte
zum Hochland und wuchsen mit den dortigen Tra-
ditionen auf. Zugleich muss betont werden, dass
die Q’eqchi’ keineswegs kulturell homogen sind.
Mehr als vier von zehn Familien lebten bereits im
Petén oder zogen aus dem Osten zu. Die Inter-
views strichen die unterschiedlichen Auffassungen
(etwa bezüglich der tzuul taq’a’) heraus. Traditio-
nell nehmen die tzuul taq’a’ bei den Q’eqchi’ eine
zentrale Rolle ein. Diese übernatürlichen Wesen
vereinen die Merkmale von Orten, Göttern und
Vorfahren in sich. Sie entsprechen den Bergen des
guatemaltekischen Hochlandes und bestimmen
über Land, Tiere, und Pflanzen. Dadurch sind sie
in allen landwirtschaftlichen Tätigkeiten von Be-
lang. Q’eqchi’ rufen die tzuul taq’a’ in Ritualen an
und bringen ihnen Opfer, um sich ihr Wohlwollen
zu sichern.

Die Sprachzugehörigkeit ist fundamental für die
Identitätsbestimmung in Las Maravillas. Sowohl
die spanisch- als auch die q’eqchi’- sprechenden
Bewohner nutzen die Q’eqchi’- versus Castellano-
Dichotomie, um über sich selbst zu sprechen. Die-
se Klassifikation ist einzigartig in Guatemala. Sie
kommt der im Hochland verbreiteten Unterschei-
dung von indígena versus ladino nahe. Die Defini-
tion letzterer Begriffe änderte sich im Laufe der
letzten Jahrhunderte (Grandin 2000; Martínez
Peláez 2011). Im heutigen Guatemala bezeichnet
der Begriff ladino nichtindigene Personen und vor
allem Nicht-Maya. Dabei wird übersehen, dass die

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identität und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala 29

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


meisten ladinos eine gemischte, europäisch-maya
Abstammung haben. Impliziert ist die Annahme
einer hispanisierten oder europäischen Identität,
die auf der Ablehnung indigener Charakteristika –
Sprache, Essen, Kleidung, Glaubenselemente und
Gebräuche – aufbaut (und oft nicht darüber hin-
ausgeht). Las Maravillas ist eine Neugründung,
die geschichtslos und gesichtslos begann. Alle
Einwohner sind Neuankömmlinge und ihnen fehlt
sowohl ein fortgehender Bezug zu ihrer Heimat
als auch eine starke lokale Tradition. Die Sprache
bleibt für sie das prinzipielle Unterscheidungs-
merkmal.

Die befragten Q’eqchi’ definierten tzuul taq’a’
mehrheitlich als “heilige Orte” und nahmen damit
zumindest indirekt auf die politisch und kulturell
brisanten Diskussion über die Selbstbestimmung
indigener Guatemalteken Bezug. Viele nannten die
Berge der Alta Verapaz als beispielhafte tzuul
taq’a’ und erinnerten sich an deren Namen und
deren oft hierarchischen Beziehungen untereinan-
der. Die Befragten strichen zugleich heraus, dass
die tzuul taq’a’ generalisierbare Orte und grund-
sätzlich auf das Tiefland übertragbar seien. Wir
identifizierten sechs miteinander verwobene Argu-
mente, die Aspekte der tzuul taq’a’, zum Beispiel
ihre Ortshaftigkeit, ihre Namen und ihre topografi-
sche Dualität, unterschiedlich hervorhoben. Nur
eine davon ist die Gleichsetzung von natürlichen
Bergen mit menschengebauten Pyramiden. Diese
unterschiedlichen Strategien zeigen, dass die
Q’eqchi’ von Las Maravillas ihre neue Tiefland-
umgebung in individueller Weise adoptierten und
tzuul taq’a’ auf den archäologischen Ort Tamarin-
dito und seinen Pyramiden übertrugen. Zukünftige
Forschungen sollten sich der Dynamik kultureller
Konzepte widmen und speziell untersuchen, ob
Hochland-Q’eqchi’ die tzuul taq’a’ als ähnlich ge-
neralisierbar wie Tiefland-Q’eqchi’ ansehen.

Marta Chávez Pérez, Byron Hernández, Abelardo Cho
Pop und Britton Shepardson halfen bei der Datenerhe-
bung. Aguilar Barillas, Mirna Cojón Galindo, Wuendy
Linares und Nancy Morales Chen halfen bei der Tran-
skription der Interviews und der Bearbeitung des Zen-
sus. Ananías Ical Acté und Rosa Mucu Pop übersetzten
Passagen in Q’eqchi’. Unser besonderer Dank gilt den
Einwohnern von Las Maravillas. Die Henkelstiftung
förderte das Projekt unter dem Aktenzeichen AZ
08/V/16.

Zitierte Literatur

Adams, Richard N.
Migraciones internas en Guatemala. Expansión agraria
de los indígenas Kekchíes hacía El Petén. Guatemala:
Centro Editorial José de Pineda Ibarra; Seminario de
Integración Social Guatemalteca. (Estudios centroamer-
icanos, 1)

Aicher, Peter
Mussolini’s Forum and the Myth of Augustan Rome.
Classical Bulletin 76/2: 117–139.

Anderson, Benedict R.
Imagined Communities. Reflections on the Origin and
Spread of Nationalism. London: Verso.

Arnold, Bettina
The Past as Propaganda. Totalitarian Archaeology in
Nazi Germany. Antiquity 64/244: 464–478.

Bateson, Gregory
A Theory of Play and Fantasy. A Report on Theoretical
Aspects of the Project of Study of the Role of the Para-
doxes of Abstraction in Communication. Psychiatric
Research Reports 2: 39–51.

Boremanse, Didier
Sewing Machines and Q’echi’ Maya Worldview. An-
thropology Today 16/1: 11–18.

Burkitt, Robert J.
The Lost Notebooks of Robert Burkitt, Maya Linguist.
A Record of Languages of Ancient Guatemala. Lewis-
ton: Edwin Mellen Press.

Carlsen, Robert S.
The War for the Heart and Soul of a Highland Maya
Town. Austin: University of Texas Press.

Caso Barrera, Laura, y Mario Aliphat Fernández
Mejores son huertos de cacao y achiote que minas de
oro y plata. Huertos especializados de los choles del
Manché y de los k’ekchi’es. Latin American Antiquity
23/3: 282–299.

Coe, Michael D.
Breaking the Maya Code. London: Thames and Hud-
son.

Cojtí Ren, Avexnim
Maya Archaeology and the Political and Cultural Iden-
tity of Contemporary Maya in Guatemala. Archaeolo-
gies 2/1: 8–19.

Cojtí Ren, Iyaxel Ixkan Anastasia
The Experience of a Mayan Student. In: G. P. Nicholas
(ed.), Being and Becoming Indigenous Archaeologists;
pp. 84–92. Walnut Creek: Left Coast Press.

Comaroff, John L., and Jean Comaroff
Ethnicity, Inc. Chicago: University of Chicago Press.

Comisión para el Esclarecimiento Histórico
Guatemala, memoria del silencio. Ts’inil na’tab’al. Re-
sumen del Informe de la Comisión para el Esclarecimi-
ento Histórico. Guatemala: Fundación Myrna Mack,
Procurador de los Derechos Humanos, PCON.

Danziger, Eve
Conventional Wisdom. Imagination, Obedience, and In-
tersubjectivity. Language & Communication 33/3: 251–
262.

1965

2000

2006

1990

1955

2000

2008

1997

2012

1992

2006

2010

2009

1999

2013

30 Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


Díaz-Andreu, Margarita, and Timothy Champion (eds.)
Nationalism and Archaeology in Europe. London: UCL
Press.

Dietler, Michael
“Our Ancestors the Gauls.” Archaeology, Ethnic Na-
tionalism, and the Manipulation of Celtic Identity in
Modern Europe. American Anthropologist 96/3: 584–
605.
A Tale of Three Sites. The Monumentalization of Celtic
Oppida and the Politics of Collective Memory and
Identity. World Archaeology 30/1: 72–89.

Edmonson, Munro S.
Quiche Literature. In: M. S. Edmonson (vol. ed.); pp.
107–132.

Edmonson, Munro S. (vol. ed.)
Supplement to the Handbook of Middle American Indi-
ans. Vol. 3: Literatures. Austin: University of Texas
Press.

Edmonson, Munro S., and Victoria R. Bricker
Yucatecan Mayan Literature. In: M. S. Edmonson (vol.
ed.); pp. 44–63.

Flores, Carlos Y.
Indigenous Video, Memory and Shared Anthropology
in Post-War Guatemala: Collaborative Filmmaking ex-
periences among the Q’eqchi’ of Alta Verapaz. Manch-
ester. [PhD Thesis, Social Anthropology, University of
Manchester]

Garibay Kintana, Ángel María
Historia de la literatura náhuatl. Pt. 1: Etapa autónoma:
de c. 1430 a 1521. México: Editorial Porrúa. (Biblioteca
Porrúa, 1)
Historia de la literatura náhuatl. Pt. 2: El trauma de la
conquista 1521–1750. México: Editorial Porrúa. (Bi-
blioteca Porrúa, 5)

Goffman, Erving
Frame Analysis. An Essay on the Organization of Ex-
perience. Cambridge: Harvard University Press.

Grandin, Greg
The Blood of Guatemala. A History of Race and Na-
tion. Durham: Duke University Press.

Groark, Kevin P.
Social Opacity and the Dynamics of Empathic In-Sight
among the Tzotzil Maya of Chiapas, Mexico. Ethos
36/4: 427–448.

Grünberg, Georg
Tierras y territorios indígenas en Guatemala. Guatema-
la: Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales;
FLACSO.

Hamilakis, Yannis
The Nation and Its Ruins. Antiquity, Archaeology, and
National Imagination in Greece. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Handler, Richard
On Sociocultural Discontinuity. Nationalism and Cul-
tural Objectification in Quebec. Current Anthropology
25/1: 55–71.

Hernando Gonzalo, Almudena
The Perception of Landscape amongst the Q’eqchi’. A
Group of Slash-and-Burn Farmers in the Alta Verapaz
(Guatemala). In: P. J. Ucko and R. Layton (eds.), The

1996

1994

1998

1985

1985

1985

2000

1953

1954

1974

2000

2008

2003

2007

1984

1999

Archaeology and Anthropology of Landscape. Shaping
Your Landscape; pp. 254–263. London: Routledge.
(One World Archaeology, 30)

Hobsbawm, Eric J.
Ethnicity and Nationalism in Europe Today. Anthropol-
ogy Today 8/1: 3–8.

Houston, Stephen D., and Takeshi Inomata
The Classic Maya. New York: Cambridge University
Press.

Keane, Webb
Signs of Recognition. Powers and Hazards of Repre-
sentation in an Indonesian Society. Berkeley: Universi-
ty of California Press.

Knowlton, Timothy W.
Diphrastic Kennings in Mayan Hieroglyphic Literature.
Mexicon 24/1: 9–14.

Kohl, Philip L.
Nationalism and Archaeology. On the Constructions of
Nations and the Reconstructions of the Remote Past.
Annual Review of Anthropology 27: 223–246.

Leach, Edmund R.
Political Systems of Highland Burma. A Study of
Kachin Social Structure. London: The Athlone Press.
(Monographs on Social Anthropology, 44)

León-Portilla, Miguel
Aztec Thought and Culture. A Study of the Ancient
Nahuatl Mind. (Transl. from the Spanish by J. E.
Davis.) Norman: University of Oklahoma Press.
Nahuatl Literature. In: M. S. Edmonson (vol. ed.); pp.
7–43.

MacDonald, Sharon (ed.)
Inside European Identities. Ethnography in Western Eu-
rope. Providence: Berg Publishers.

Martínez Peláez, Severo
The Ladino. In: G. Grandin, D. T. Levenson, and E.
Oglesby (eds.), The Guatemala Reader. History, Cul-
ture, Politics; pp. 129–132. Durham: Duke University
Press.

Massarella, Derek
The Jesuits, Japan, and European Expansion in the Six-
teenth Century. Tokyo: Deutsche Gesellschaft für Na-
tur- und Völkerkunde Ostasiens. (OAG-Taschenbuch,
74)

Maxwell, Judith M.
Creatividad, espiritualidad y los lugares sagrados ma-
yas. Voces 3/1: 19–27.
Waqxaqui’ B’atz’, 8 Howler Monkey. New Orleans:
Tulane University.

McAnany, Patricia A., and Shoshaunna Parks
Casualties of Heritage Distancing. Children, Ch’orti’
Indigeneity, and the Copán Archaeoscape. (Comments
and Reply.) Current Anthropology 53/1: 80–107.

Monaghan, John D.
Theology and History in the Study of Mesoamerican
Religion. In: J. D. Monaghan (vol. ed.), Supplement to
the Handbook of Middle American Indians. Vol. 6: Eth-
nology; pp. 24–49. Austin: University of Texas Press.

1992

2009

1997

2002

1998

1970

1963

1985

1993

2011

1999

2008

2010

2012

2000

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identität und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala 31

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19


Nash, June
The Logic of Behavior. Curing in a Maya Indian Town.
Human Organization 26/3: 132–140.

Nelis, Jan
Constructing Fascist Identity. Benito Mussolini and the
Myth of “Romanità.” The Classical World 100/4: 391–
415.

Oesterreicher, Wulf, und Roland Schmidt-Riese
Amerikanische Sprachenvielfalt und europäische
Grammatiktradition. Missionarslinguistik im Epochen-
umbruch der Frühen Neuzeit. Zeitschrift für Literatur-
wissenschaft und Linguistik 29/4: 62–100.

Programa de Desarrollo de los Pueblos de la Región Maya
Acuerdo sobre identidad y derecho de los pueblos
indígenas y documentos de apoyo para su comprensión.
Iximulew: Maya Unesco.

Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo
Acuerdo sobre identidad y derechos de los pueblos
indígenas. Avances y desafíos a 20 años de la firma de
los Acuerdos la Paz. Guatemala: Programa de las
Naciones Unidas para el Desarrollo.

Reina, Ruben E.
The Potter and the Farmer. The Fate of Two Innovators
in a Maya Village. Expedition 5/4: 18–30.

Rosaldo, Renato
Ideology, Place, and People without Culture. Cultural
Anthropology 3/1: 77–87.

Sande, Duarte de
Japanese Travellers in Sixteenth-Century Europe. A Di-
alogue Concerning the Mission of the Japanese Ambas-
sadors to the Roman Curia (1590). (Ed. and Annotated
with an Introd. by D. Massarella; Transl. by J. F.
Moran.) Farnham: Ashgate.

Sapper, David E.
Costumbres y creencias religiosas de los indios
Queckchí. Anales de la Sociedad de Geografía e Histo-
ria de Guatemala 2/2: 189–197.

Sapper, Karl
Die Verapaz im 16. und 17. Jahrhundert. Ein Beitrag
zur historischen Geographie und Ethnographie des
nordöstlichen Guatemala. München: Verlag der Bayeri-
schen Akademie der Wissenschaften. (Abhandlungen
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften; Mathe-
matisch-naturwissenschaftliche Abteilung; neue Folge,
37)

1967

2007

1999

1995

2016

1963

1988

2012

1925

1936

Schlieben-Lange, Brigitte
Missionarslinguistik in Lateinamerika. Zu neueren Ver-
öffentlichungen und einigen offenen Fragen. Zeitschrift
für Literaturwissenschaft und Linguistik 29/4: 34–61.

Schwartz, Norman B.
Forest Society. A Social History of Petén, Guatemala.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Scott, James C.
The Art of Not Being Governed. An Anarchist History
of Upland Southeast Asia. New Haven: Yale University
Press.

Secaira, Estuardo
Conservation among the Q’eqchi’-Maya. A Compari-
son of Highland and Lowland Agriculture. Madison.
[M.S. Thesis, University of Wisconsin-Madison]

Shneiderman, Sara
Reframing Ethnicity. Academic Tropes, Recognition
beyond Politics, and Ritualized Action between Nepal
and India. American Anthropologist 116/2: 279–295.

Taube, Karl A.
The Major Gods of Ancient Yucatan. Washington:
Dumbarton Oaks Research Library and Collection.
(Studies in Pre-Columbian Art & Archaeology, 32)

Torres, Estuardo
Unidad de lugares sagrados y práctica de la espirituali-
dad maya. Guatemala: Ministerio de Cultura y Depor-
tes.

Vogt, Evon Z.
The Zinacantecos of Mexico. A Modern Maya Way of
Life. Fort Worth: Holt, Rinehart, and Winston.

Vogt, Evon Z., and David Stuart
Some Notes on Ritual Caves among the Ancient and
Modern Maya. In: J. E. Brady and K. M. Prufer (eds.),
In the Maw of the Earth Monster. Mesoamerican Ritual
Cave Use; pp. 155–185. Austin: University of Texas
Press.

Wilson, Richard
Machine Guns and Mountain Spirits. The Cultural Ef-
fects of State Repression among the Q’eqchi’ of
Guatemala. Critique of Anthropology 11/1: 33–61.
Maya Resurgence in Guatemala. Q’eqchi’ Experiences.
Norman: University of Oklahoma.

1999

1990

2009

1993

2014

1992

2013

1990

2005

1991

1995

32 Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

	Einleitung
	Ethnogenese
	Zensus von Las Maravillas
	Interviews
	Tzuul taq’a’ als außerchristliche Glaubenselemente
	Heilige Orte
	Lebende Orte
	Tzuul taq’a’ im Maya-Tiefland?
	Zusammenfassung

