ANTHROPOS

114.2019: 19-32

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identitiat und der antike Maya-Ort
Tamarindito in Guatemala
Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Abstract. — Guatemala’s Q’eqchi’-Maya employ the past to
construct their identity. In modern states, leaders like Mussolini
or Hitler appropriated the past to shape national identities. Un-
like these top-down approaches, the Q’eqchi’ offer a bottom-up
perspective. In the Guatemalan highlands, Q’eqchi’ ritual
practices involve the tzuul taq’a’s, supernatural beings linked
to mountains and owners of the land. Recently many Q’eqchi’
migrated into the tropical lowlands and settled among Classic
Maya ruins. Through questionnaires and interviews we recon-
struct the complex ways in which Q’eqchi’ transfer the rzuu/
taq’a’ to the lowlands and appropriate their new surroundings
both ideologically and physically. /Guatemala, Maya lowlands,
Q’eqchi’, Tamarindito, tzuul taq’a’, identity formation, coming
to terms with the past]

Markus Eberl, PhD in Anthropology von der Tulane Univer-
sity in New Orleans; AufBlerordentlicher Professor im Depart-
ment of Anthropology an der Vanderbilt Universitit in Nash-
ville, U.S.A. Seit 2009 Direktor des archéologischen Projektes
Tamarindito. Buchpublikationen umfassen u. a.: “War Owl Fal-
ling. Innovation, Creativity, and Culture in Ancient Maya So-
ciety (Gainesville 2017), “Community and Difference. Change
in Late Classic Maya Villages of the Petexbatun Region”
(Nashville 2014) und “Muerte, entierro y ascension. Ritos fun-
erarios entre los antiguos Mayas” (Mérida 2005). E-mail: mar-
kus.eberl@ Vernderbilt.Edu

Santiago Cho Coc, Q’eqchi’-Maya aus Las Maravillas, Guate-
mala. Ehemaliger Biirgermeister und mayordomo des Ortes.
Buchpublikation: “Xch’och’el li kiib’ tenamit. Tierra de las
dos “razas”™” (mit Markus Eberl. 2017).

Einleitung
Individuen und soziale Gruppen nutzen archéolo-

gische Orte, um ihre Identitdt formen. In der Ver-
gangenheit richteten Forscher ihre Aufmerksam-

Anthropos 114.2019

Erlaubnls Ist

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©
Inhalts Im

keit auf Prozesse auf nationaler Ebene.! Im Dritten
Reich nutzten zum Beispiel Nazifiihrer wie Hein-
rich Himmler archiologische Fundorte und Funde,
um die angebliche Verbreitung von Ariern nachzu-
weisen; sie inszenierten auch vergangenheitsbezo-
gene Rituale, um sich selbst zu legitimieren (Ar-
nold 1990). Franzosische Politiker nutzten kelti-
sche oppida und die keltische Vergangenheit, um
daraus eine franzdsische Nationalidentitit zu for-
men (Dietler 1994, 1998). In dhnlicher Weise deu-
tete I1 Duce Mussolini antike romische Ruinen,
um Italien als “Neues Rom” zu stilisieren und al-
len Italienern romanita “Romertum” einzublduen
(Aicher 2000; Nelis 2007). Politiker nutzen ar-
chéologische Funde, um Vergangenheit und Ge-
genwart zu verbinden und nationale Identititen
aufzubauen oder zu manipulieren. Identitétsstif-
tende Prozesse sind jedoch nicht nur von oben an-
geordnet. Hier untersuchen wir, wie Individuen
und soziale Gruppen durch archédologische Orte
ihre Identitit formen. Unser Bespiel sind die
Q’eqchi’-Maya, die im guatemaltekischen Tief-
land inmitten der Ruinen der klassischen Maya-
Kultur leben.

In der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts wur-
de Guatemala von einem Biirgerkrieg heimge-
sucht, der Millionen heimatlos machte und zur
Entfiihrung oder Ermordung von ungefihr 200
000 Menschen fiihrte. Eine internationale Kom-
mission hat das guatemaltekische Militar fir die

1 Diaz-Andreu and Champion (1996); Hamilakis (2007); Hob-
sbawm (1992); Kohl (1998); MacDonald (1993).

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

20

meisten Gréueltaten verantwortlich gemacht
(Comision para el Esclarecimiento Historico
1999). Besonders betroffen waren die indigenen
Maya in den landlichen Gebieten des guatemalte-
kischen Hochlandes. Zu ihnen gehoren die
Q’eqchi’, die eine der etwa 30 Maya-Sprachen
sprechen und vorrangig im noérdlichen Hochland
leben. Handelskontakte brachten sie seit Jahrhun-
derten in das Tiefland (Caso Barrera y Aliphat
Fernandez 2012; Sapper 1936: 22 f.). Wéhrend der
Landreformen der 1970er Jahre eigneten sich Kaf-
feeplantagenbesitzer vielerorts das Gemeindeland
von Q’eqchi’-Siedlungen an und notigten
Q’eqchi’ zur Abwanderung (Adams 1965;
Schwartz 1990). Der Biirgerkrieg erhohte den
Druck. Viele Q’eqchi’ flohen in das Tiefland und
siedelten sich dort permanent an (Wilson 1995).
Ihre Siedlungen sind oft in unmittelbarer Nihe der
Ruinenorte der klassischen Maya-Kultur.

Der Biirgerkrieg endete am 29. Dezember 1996.
Das Friedensabkommen, das die Regierung und
eine Guerillagruppe unterzeichneten, konzipiert
Guatemala als multiethnisches, multikulturelles,
und multisprachliches Land. Grundlegende soziale
und politische Spannungen blieben jedoch unge-
l6st (Programa de Desarrollo de los Pueblos de la
Region Maya 1995) und beeinflussen die Q’eqchi’
nachhaltig und oft negativ (Wilson 1991; 1995:
206-259). Die Tiefland-Q’eqchi’ miissen sich mit
einer neuen physischen, historischen und soziopo-
litischen Umgebung auseinandersetzen und ihre
Position im heutigen Guatemala definieren. Die
Ruinen der klassischen Maya-Kultur nehmen da-
bei eine zentrale Rolle ein. Viele Stitten wurden
erst in den letzten Jahrzehnten entdeckt, erforscht,
und restauriert. Zur gleichen Zeit wurde die Maya-
Schrift zum groBen Teil entziffert (Coe 1992).
Guatemalas europdischstimmige Elite verein-
nahmt Tikal und andere Ruinenorte als nationale
Denkmaler. Maya-Sprecher haben seit dem Ende
des Biirgerkrieges die einzigartige Architektur,
Kunst, und Schrift der klassischen Maya-Kultur
entdeckt, um ihre nichtwestliche Identitdt zu for-
men.

Die tzuul taq’a’, iibernatiirliche Wesen, nehmen
hierbei eine zentrale Rolle ein, weil sie zentral fiir
die ortsgebundene Identitédt der Q’eqchi’ sind. #zu-
ul tag’a’ bedeutet wortlich “(gottliche) Téler (und)
Berge” und beschreibt die topografischen Gegen-
sdtze im Maya-Hochland (Boremanse 2000: 15;
Wilson 1995: 53).2 Hochland-Q’eqchi’ umschrei-

2 Q’eqchi’ und viele andere Maya-Sprachen formen abstrakte
Begriffe durch die komplementéire Verbindung zweier Be-
griffe (diphrastic kenning) wie Tal und Berg (Edmonson

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©

Markus Eberl und Santiago Cho Coc

ben ihre Heimat — das Kerngebiet, in dem
Q’eqchi’ gesprochen wird — durch dreizehn Berge
oder tzuul taq’a’ (siehe unten; Wilson 1995: 56).
Eine Ubersetzung von tzuul taq’a’ als “Welt”
oder “Heimat” ist jedoch unzureichend, weil
Q’eqchi’-Maya die tzuul taq’a’ als lebendig anse-
hen und oft als mythische Vorfahren und Welt-
schopfer bezeichnen. Der Maya-Sprachforscher
Robert Burkitt (2008: 318) tibersetzt tzuul taq’a’
als “Weltwurzel und -stamm”, um auf diese ver-
schiedenen = Bedeutungen anzuspielen. Ein
Q’eqchi’ aus Las Maravillas sagte uns etwa, dass
die tzuul tag’a’ heilige Orte seien, “wo unsere Ah-
nen, unsere Wurzeln lebten”. Diese Formulierung
spielt auf die Dichotomie der tzuul tag’a’ — “Taler
und Berge” oder “Wurzel und Stamm” — an. Sie
setzt die Menschheit mit einem Baum gleich. Die
lebenden Menschen — der Baumstamm — kommen
von Vorfahren — den Wurzeln. Dieser Vergleich ist
nicht nur im Sinne eines Stammbaums zu verste-
hen, sondern driickt zugleich eine fortdauernde
Abhéngigkeit aus. Die Lebenden sind auf ihre
menschlichen und iibernatiirlichen Vorfahren an-
gewiesen und suchen sich deren Hilfe durch Trau-
me und Opfer.

Die tzuul taq’a’ definieren eine wechselseitige
Beziehung der Q’eqchi’ mit ihrer Umwelt (Griin-
berg 2003: 113 f.). Die menschlichen Siedlungen
in der Nidhe eines Berges “gehoren” den jeweili-
gen tzuul taq’a’. Letztere sind die Eigentlimer und
Waichter aller Pflanzen und Tiere. Opfer an die
tzuul taq’a’ sind aus der Sicht der Q’eqchi’ not-
wendig, weil nichts von der Erde (d. h., den tzuul
taq’a’) genommen werden darf, ohne etwas zu ge-
ben. Deshalb opfern die Q’eqchi’ vor der Aussaat,
nach der Ernte, wenn sie jagen gehen und wenn
sie Pflanzen sammeln. Sie hinterlassen den tzuul
tag’a’ iiblicherweise Weihrauch (copal), Kerzen,
boj (ein fermentiertes Maisgetrink), Kakaosamen
oder das Blut von Truthdhnen und anderen Tieren.

Ein Q’eqchi’ ist jemand, der im Schatten und
unter der Autoritit eines tzuul tag’a’ lebt. Die Ex-
pansion der Q’eqchi’ in das Maya-Tiefland ist da-
her nicht nur die ErschlieBung neuen Lebensrau-
mes, sondern warf auch grundlegende Fragen auf:
Konnen die tzuul tag’a’ in das berglose Tiefland
iibertragen werden? Sind sie weiterhin zentral fiir
die Q’eqchi’-Identitit?

1985; Edmonson and Bricker 1985; Garibay Kintana 1953;
1954; Knowlton 2002; Ledn-Portilla 1963, 1985).

Anthropos 114.2019

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat, Insbasondere die Nutzung des Inhalts I

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identitdt und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala

Ethnogenese

Moderne Nationalstaaten basieren auf der Idee ei-
nes Volkes, einer Kultur und einer Gemeinschaft
(Anderson 2006). Sie nahmen identitétsstiftende
Merkmale wie Sprache, Hautfarbe, Geschichte fiir
sich ein und definierten sie als primordial, d .h. als
natiirlich und existentiell. Ethnogenese ist ein poli-
tisches Projekt (Scott 2009: 238-282). Die Debat-
te um die Leitkultur in Deutschland weist auf den
artifiziellen Charakter dieses Prozesses hin. Siid-
asiatische Gruppen im heutigen Burma zeigen,
dass ethnische Identitdten flexibel sind und an
wechselnde politische Situationen angepasst wer-
den koénnen (Leach 1970). Die Lua leben etwa von
Brandrodung, sprechen Mon-Khmer und haben
eine animistische Religion. Sie sind jedoch so ver-
traut mit dem Reisanbau in gefluteten Feldern, der
Thaisprache und dem Buddhismus, dass “they can
be a convincing Lua on Monday and a convincing
Thai on Tuesday” (Scott 2009: 254). Individuen
und soziale Gruppen passen ihre Identitdt kontinu-
ierlich an (Scott 2009: 261, 270). Das bedeutet ei-
nerseits, dass sie mehrere Identitdten haben kon-
nen. Thre ethnische Identitdt kommt dabei vorran-
gig im Umgang mit Staaten zum Ausdruck. Ande-
rerseits konnen Individuen und Gruppen zwischen
Identititen wechseln und je nach Kontext be-
stimmte Charakteristika hervorheben oder unter-
driicken. Soziale Bewegungen, die auf die Auf-
spaltung eines Nationalstaates dringen, verdeutli-
chen die dynamische und flieBende Natur ethni-
scher Identititen. Um eine neue staatstragende
Identitdt zu formen, miissen sie entweder bislang
geteilte Merkmale vereinnahmen oder neue Merk-
male dekontextualisieren und gefligig machen.
Eine von oben geleitete Identititsformung ist in
vielen Studien zur Ethnogenese zu finden. James
Scott (2009) und John und Jean Comaroff (2009)
identifizieren etwa Staaten und Mérkte als die be-
stimmenden Krifte, die ethnische Identititen for-
men oder Individuen und soziale Gruppen zwin-
gen, ihre Identitit zu definieren. Regierungen und
Mirkte reprisentieren jedoch nicht alle identitéts-
stiftenden Prozesse (Handler 1984). Sara Shnei-
derman (2014) kontrastiert sie mit gruppeninter-
nen Praktiken, die auf Gruppenmitgliedern und
iibernatiirlichen Wesen basieren. Durch die Einbe-
ziehung von Mitmenschen und ihrer oft rituellen
Natur fordern und fordern diese Praktiken Reflek-
tion und Dialog (Bateson 1955; Goffman
1974). “They provoke people to be aware of rules
to be followed (and thus of the repeatability of
past acts), of behavior to avoid (and thus of possi-
ble consequences), and of the disjunction between

Anthropos 114.2019

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©

21

representation and represented” (Keane 1997: 17).
Der Metadiskurs betrifft drei Aspekte: (a) die
Uberzeugungen, die sozialen Praktiken zugrunde
liegen, (b) die gewihlte Form der Handlungen und
(c) das Umfeld, in dem sie stattfinden. Widersprii-
che zwischen Glauben, Handlungen und Hand-
lungsumfeld werden vor allem fiir Migranten und
andere Individuen offensichtlich, die “fehl am
Platz” sind (Rosaldo 1988). Sie zwingen Individu-
en, dariiber nachzudenken, warum sie sich als Mit-
glieder einer ethnischen Gruppe sehen.

Wihrend Shneiderman (2014) die identitétsstif-
tenden Effekte transnationaler Migration unter-
sucht, sind die Tiefland-Q’eqchi’ ein subtilerer
Fall. Sie wanderten vom Hochland zum Tiefland
desselben Nationalstaates und in blieben in dem
Umfeld von Maya-Sprechern. Sie leben jetzt in-
mitten der archdologischen Stétten der prakolum-
bischen Maya. Guatemalas politische Elite deutet
die Eroberung und Kolonialisierung des Maya-Ge-
bietes durch die Spanier im 16. Jahrhundert als un-
umkehrbare Zésur, die prikolumbische von mo-
dernen Maya trennt und die Grundlage fiir einen
ethnisch gemischten Staat schuf. Dementspre-
chend werden Tikal und andere Maya-Ruinen als
Symbole der nationalen Identitdt vereinnahmt und
die wirtschaftlichen Einnahmen aus dem Touris-
mus fiir den Staat beansprucht. Viele Maya-Grup-
pen sind sich dieser Ausgrenzung bewusst und se-
hen die Maya-Ruinen als zentralen Streitpunkt
von Identitdtsfragen und Selbstbestimmung an.3
Gerade den Tiefland-Q’eqchi’ fehlt jedoch noch
eine einheitliche regionale oder nationale Fiih-
rung. Dies macht sie ideal, um die Formung ihrer
Identitédt von unten zu studieren.

Zensus von Las Maravillas

Wir untersuchten die identititsstiftenden Prozesse
der Tiefland-Q’eqchi’ im Dorf Las Maravillas, das
im Westen der guatemaltekischen Provinz Petén
liegt (Karte 1). Der Ort ist zwanzig Gehminuten
von der alten Maya-Hauptstadt Tamarindito ent-
fernt und wurde im Jahr 1978 gegriindet. Seitdem
erfreut es sich einer stetigen Zuwanderung. So ka-
men zum Beispiel erst 2016 oder 2017 weitere
sechs Familien an. Der stirkste Besiedlungsphase
kann fiir das Jahr 2007 verzeichnet werden.

In den Jahren 2016 und 2017 erhoben wir einen
vollstindigen Zensus des Ortes. Hierfiir ent-
wickelten wir einen Fragebogen und formten zwei

3 A. Cojti Ren (2006); 1. I. A. Cojti Ren (2010); McAnany
and Parks (2012).

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhafts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

22

Markus Eberl und Santiago Cho Coc

L 0

El Nacimient

El Jord

Las Pac‘a

W Petexbatiin
Lagune

' de Chimino

Las Maravillas

O

El Tamarindito

nteria

v
v

=%

| W

Abbildung 1. Karte des westlichen Mayatieflandes mit dem Dorf Las Maravillas und dem Ruinenort Tamarindito (Karte von

Markus Eberl).

Gruppen von Interviewern, die Spanisch- und
Q’eqchi’-Sprecher kombinierten und mindestens
einen Einwohner von Las Maravillas einbezogen.
Die Q’eqchi’-Sprecher iibersetzten die Zensusfra-
gen ins Q’eqchi’; die Einbeziehung lokaler Ein-
wohner erhohte zudem die Bereitschaft, am Zen-
sus teilzunehmen.

Der Zensus dokumentierte 116 Haushalte. Mehr
als drei Viertel aller Haushalte (76,7%) nahmen
teil; 14 Haushalte (12,1%) konnten nicht befragt
werden, weil die Familie nicht zu Hause war; 11
Hauser (9,4%) waren verfallen, standen leer, oder
wurden als Zweitwohnsitz genutzt; nur 2 Haushal-
te (1,7%) wollten nicht befragt werden. In den 89
Haushalten, die an der Befragung teilnahmen, leb-

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©
Erlaubnis Ist Jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, Insbesondere dle Nutzung des Inhalts I

ten durchschnittlich 5,7 Personen und insgesamt
503 Personen; auf den gesamten Ort extrapoliert
ergaben sich ungefdahr 600 Einwohner.

Von den Befragten identifizierten sich knapp die
Halfte (49,4%) als Q’eqchi’, 39,3% als castella-
nos, 6,7% als ladinos, und 1,1% als mestizos. Drei
Personen (3,4%) wussten nicht, wie sie sich klas-
sifizieren sollten. Sprachzugehdrigkeit ist das we-
sentliche Kriterium, mit dem sich die Bewohner
von Las Maravillas selbst identifizierten. Termini
wie ladino oder mestizo, die im guatemaltekischen
Hochland bzw. in Mexiko geldufig sind, werden
selten genutzt (Grandin 2000; Martinez Peldez
2011).

Anthropos 114.2019

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identitdt und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala

Beziiglich ihrer Herkunft gaben 37,5% der Fa-
milien an, dass sie aus anderen Orten des Petén
zuwanderten; 32,5% kamen aus der Alta Verapaz,
18,8% aus der Provinz Izabal im Osten Guatema-
las und 6,3% kamen aus der Provinz Jutiapa im
Stidosten Guatemalas. Die restlichen Familien
(5,0%) stammten aus verschiedenen Provinzen im
Hochland Guatemalas und aus Honduras.
Q’eqchi’-Familien sind konzentrierter zugewan-
dert: 55,8% kamen aus der Alta Verapaz
und 37,2% aus dem Petén. Die restlichen 7,0% ka-
men aus der Provinz Izabal und El Salvador.

Etwa zwei Dirittel aller Befragten (61,8%) ken-
nen und besuchten den Ruinenort Tamarindito
(Median von einem Besuch). Zehn Befragte sag-
ten, dass sie den Ort mindestens zehnmal besucht
hitten. 53 Befragte (59,6%) kannten einen ande-
ren Ruinenort, meistens einen in der unmittelbaren
Umgebung wie Dos Pilas, Arroyo de Piedra, und
Aguateca. Manche erinnerten sich noch an Rui-
nenorte in der Umgebung des Ortes, wo sie aufge-
wachsen waren. Tikal war mit elf Nennungen der
wichtigste liberregional bekannte Ruinenort.

Auf ihre Religion hin befragt identifizierten
sich 56,2% als katholisch und 38,2% als protestan-
tisch. Nur fiinf Personen (5,6%) hatten keine Reli-
gionszugehdrigkeit und eine Person beantwortete
diese Frage nicht. Die 83 Las Maravillas-Haushal-
te, die sich als christlich bezeichneten, gehen im
Durchschnitt 2,4 Mal pro Woche zur Kirche. Es
gibt klare Unterschiede zwischen Katholiken und
Protestanten. Katholiken gehen zwischen O-
und 5-mal wochentlich zur Messe; die Mehrheit
geht 1-mal (vermutlich sonntags) zur Messe (der
katholische Durchschnitt ist 1,7-mal). Protestanten
gehen zwischen 0- und 7-mal und im Durchschnitt
3,5-mal wochentlich zum Gottesdienst. In person-
lichen Gesprichen zeigte sich, dass Katholiken
eher institutionell an die Kirche gebunden sind (im
Sinne der “Sonntagspflicht” oder weil sie ein Amt
ausiiben). Fiir Protestanten ist die Kirche nicht nur
religids, sondern auch (oder vor allem) sozial
wichtig; sie gehen oft jeden Tag zur Messe und
treffen dort Nachbarn.

Die Frage, ob die Befragten noch eigene Tradi-
tionen (costumbres) haben, wurde von den meisten
(69,0%) verneint. Manche (5,2%) erklirten, dass
sie davon gehort hétten, sie jedoch nicht prakti-
zierten. Andere (5,2%) verneinten die Frage, weil
sie protestantisch waren. Derselbe Prozentsatz
(5,2%) sagte, dass entweder die GroBeltern oder
sie selbst in ihrer Jugend noch Traditionen befolg-
ten hétten, dies jedoch nun nicht mehr tiaten. Weni-
ger als ein Drittel der Befragten (31,0%) bejahte
die Frage. Die meisten von ihnen (30,8%) verstan-

Anthropos 114.2019

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©

23

den unter Traditionen den mayejak (ein Q’eqchi’-
spezifisches Opfer), wihrend ein vergleichbarer
Prozentsatz (26,9%) den Kirchgang erwihnte.
Eine Person erkldrte, dass Traditionen (costum-
bres) “in den Ruinen von Tamarindito [und] Arro-
yo de Piedra ausgeiibt wiirden. Weihrauch werde
mit weillen, gelben und schwarzen Kerzen ver-
mischt; es werde gebetet und der tzuul taq’a’ wer-
de gefragt, was er mochte, dass ausgeséit werde;
was auch immer jemand benétigte, das werde er-
beten”. Ein Befragter fiihrte aus, dass er Opfer “zu
Hause ausiibe, weil es in Tamarindito keinen Platz
hierfiir gébe, wihrend es in Tikal und anderen Or-
ten klar gekennzeichnete Stellen gidbe.” Damit be-
zog er sich auf die Zementplattformen, die in den
letzten Jahren als Bestandteil der Lugares Sagra-
dos-Gesetzgebung an vielen archdologischen Or-
ten errichtet wurden (diese Gesetzgebung wird
weiter unten diskutiert).

Als wir die Bewohner von Las Maravillas frag-
ten, ob sie die zzuul taq’a’ verehrten, bejahte dies
ein Drittel (32,9%), wihrend die restlichen dies oft
emphatisch verneinten. Die Frage, ob die Befrag-
ten jemanden kennen wiirden, der die fzuul tag’a’
verehre, wurde von den meisten (68,5%) mit Nein
beantwortet. Das restliche Drittel nannte oft
(30,4%) bestimmte Personen in Las Maravillas
oder wies generell auf die alten Leute des Dorfes
(13,0%), Katholiken (8,7%) oder Q’eqchi’-Spre-
cher (4,4%) hin. Drei Befragte (13,0%) kannten
tzuul taq’a’-Verehrer in anderen Orten vor allem
im Hochland.

17 Personen erklarten, wie sie die tzuul tag’a’
verehrten. Etwa ein Drittel (35,3%) richtet Gebete
an sie und jeder sechste (17,7%) entziindet Weih-
rauch oder Kerzen. Ein Viertel der Befragten
(23,5%) verehrt die tzuul taq’a’ im Rahmen eines
gemeinschaftlichen mayejak-Opfers. Die Vereh-
rung geschieht entweder in Hohlen und auf Ber-
gen (23,5%) oder in der Kirche (29,4%). Wie eine
Befragte erklérte, “gingen Mainner in die Berge
[wéahrend] Frauen zu Hause oder in der Kirche”
die fzuul tag’a’ verehrten. Die traditionelle und
die offizielle Religion vermischen sich oft. In der
katholischen Kirche “erwéhnen sie den Namen
des tzuul tag’a’ vor dem Heiligen [d. h., der Statue
des Heiligen Isidor von Madrid], um ihn um Ge-
falligkeiten oder Bediirfnisse zu bitten”. Individu-
elle Angelegenheiten stehen im Vordergrund, zum
Beispiel eine gute Ernte (11,8%) oder Gesundheit
(5,9%). Etwa ein Drittel der Befragten (33,7%)
sagte, dass Ruinenorte noch zumindest in der Ver-
gangenbheit rituell genutzt wurden. Manche schrie-
ben diese Zeremonien ihren Vorfahren zu und be-
tonten, dass diese jetzt nicht mehr praktiziert wiir-

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhafts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

24

den (diese Erklarung traf speziell fiir Protestanten
zu); andere stellten Ruinen mit der Wildnis gleich
und sagten, dass sich fzuul taq’a’ an Ruinenorten
aufhielten.

Die Vermittlung der eigenen Traditionen ist fiir
die Mehrheit der Befragten (63,0%) ein Anliegen.
Etwa jeder/jede sechste (15,2%) bringt es seinen
oder ihren Kindern bei, in die Kirche zu gehen.
Eine Person erkldrte, dass sie “ihren Sohnen die
Bedeutung der traditionellen Gebriuche erklére,
aber sie ihnen nicht anerziehe”. Nur jeder zehnte
(10,9%) unterweist seine oder ihre Kinder im
Mayejak und nur 4.4% reden iiber die tzuul tag’a’.
Unter den 37,0% der Las Maravillas-Einwohner,
die costumbres nicht mehr weitergeben, gibt es
eine Familie, die das nicht mehr tut, weil sie pro-
testantisch ist. Diese Antworten weisen darauf hin,
dass costumbres unterschiedlich ausgelegt werden.
In der Literatur werden costumbres als indigene,
oft nichtchristliche und mdglicherweise vorkolum-
bische Gebriuche definiert. Die meisten Befrag-
ten von Las Maravillas verstehen costumbres als
nichtchristliche und vor allem als indigene Ge-
brauche. 11,5% erwdhnen etwa das Anziinden
oder Verbrennen von Kerzen und 7,7% Gebete an
den tzuul taq’a’. 7,7% sehen costumbres als Be-
lange der mayordomos und der Ortséltesten. Die
Befragten lokalisierten costumbres an unterschied-
lichen Orten: 15,4% in der Gemeinde, 7,7% im
eigenen Heim, und 7,7% in den Ruinen von Tama-
rindito. Einige Bewohner von Las Maravillas se-
hen hingegen christliche Gottesdienste als costum-
bres an. Eine Protestantin verneinte die Frage nach
costumbres, fiigte aber an, dass sie regelmifig fas-
te. Eine andere Protestantin bejahte dieselbe Fra-
ge, weil sie faste und letzteres als Bestandteil ihrer
costumbres ansehe. Wihrend die meisten Protes-
tanten mayejak und andere costumbres ablehnen,
gab es jedoch auch einen Protestanten, der maye-
Jjak als gemeinschaftsstiftendes Ritual positiv be-
wertete.

Nichtchristliche Traditionen wie mayejak wer-
den in Las Maravillas unterdriickt, sowohl seitens
der christlichen Religionen als auch der nicht
Q’eqchi’-sprechenden Einwohner. Oft beschrinkt
sich das jedoch nur auf die Kategorie. So sagte et-
wa eine Person, dass “sie nicht ldnger [costum-
bres] ausiibe (und) keine Kenntnis vom mayejak
habe. Nur die Tradition der Opfer bei der Aussaat
werde praktiziert”. Der mayejak ist jedoch das tra-
ditionelle Opfer zur Aussaat und Ernte.

4 Danziger (2013); Reina (1963); D. E. Sapper (1925).

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©

Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Interviews

In den Jahren 2016 und 2017 fiihrten wir Inter-
views mit 19 ausgewéhlten Erwachsenen von Las
Maravillas. Dreizehn Interviews wurden mit
méinnlichen Q’eqchi’-Sprechern und sechs mit
Frauen gefiihrt, um die Gemeinde in ihrer Vielfalt
zu repréasentieren (Abb. 1).

Die Befragten nahmen oder nehmen die zentra-
len Amter in der Gemeinde ein: Biirgermeister,
Lehrer, Pastor und mayordomos. Es gibt keinen
katholischen Priester vor Ort. Stattdessen kommt
ein Priester aus Sayaxché, um einmal im Monat
die Messe auf Spanisch fiir die spanischsprechen-
den Bewohner von Las Maravillas zu feiern. Laien
iibernehmen an den restlichen Sonn- und Feierta-
gen. Die katholischen Q’eqchi’ erbauten eine
zweite katholische Kirche. Jedes Jahr wihlen sie
finf mayordomos, die die Kirche reinigen, schmii-
cken und die sonntdgliche Messe feiern oder fiir
Trauungen, Taufen und Beerdigungen. Die befrag-
ten Q’eqchi’-Sprecher sind zudem mit ihren eige-
nen Traditionen (vor allem was die tzuul taq’a’
betrifft) wohlvertraut. In allen Féllen erklérten wir
zuerst das Projekt und baten um das Einverstind-
nis, die Interviews mit einem Diktiergerdt aufzu-
zeichnen. Jedes Interview wurde spéter von einem
Sprecher der jeweiligen Sprache (Spanisch oder
Q’eqchi’) transkribiert und im Falle von Q’eqchi’
ins Spanische iibersetzt.

Tzuul taq’a’ als auBBerchristliche
Glaubenselemente

Die Interviews in Las Maravillas verdeutlichten,
dass sich alle dlteren Q’eqchi’ an fzuul taq’a’ erin-
nerten. Doch das Christentum beeinflusste ihre In-
terpretation. Es gibt in Las Maravillas keine
Q’eqchi’-Religion, die etwa mit R’kan Sak R’kan
Q’1j in Santiago Atitlan im Hochland vergleichbar
wire (Carlsen 1997: 64). Fast 95% aller Familien
sind entweder katholisch oder protestantisch.
Q’eqchi’-spezifische Glaubenselemente wie die
tzuul taq’a’ wurden manchmal mit der christlichen
Religion schliissig gemacht. Viele Befragte defi-
nierten die fzuul taq’a’ als Orte und spielten ihre
Personlichkeitsmerkmale — sie tragen Namen und
sind lebendig — herunter, vermutlich um einen di-
rekten Konflikt mit dem christlichen Gott zu ver-
meiden. Manche Q’eqchi’ glaubten zwar noch an
die tzuul taq’a’ (deshalb sind sie auBer- und nicht
vorchristlich), aber duflerten, dass sie selbst damit
nichts mehr zu tun hétten. Sie seien darin als Kin-
der eingewiesen worden oder hitten erlebt, wie

Anthropos 114.2019

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat, Insbasondere die Nutzung des Inhalts I

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identitit und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala

Abb. 1: Maria Pop Che, Ehefrau
von Santiago Cho Coc, wihrend
ihres Interviews (Foto M. E.).

ihre Eltern oder GroBeltern zu den tzuul taq’a’ be-
teten und ihnen opferten.

Tendenziell setzten sich gerade protestantische
Q’eqchi’ in dieser Weise von den tzuul tag’a’ ab.
Dies wird auch durch das rapide Wachstum pro-
testantischer Religionen in Guatemala reflektiert.
In Santiago Atitlan identifizierten sich im Jahr
1966 weniger als 10%, aber im Jahr 1991 schon
34,9% als Protestanten (Carlsen 1997: 127). Das
bedeutet, dass viele Maya nicht protestantisch auf-
wachsen, sondern erst als Erwachsene zum Protes-
tantismus ibertreten. Die Konvertierung geht oft
mit einer klaren religidsen Abgrenzung einher.
Zum anderen fordern vor allem protestantische
Religionen eine klare Absage an ‘“heidnische”
Glaubenselemente. Im letzten Jahrzehnt sind drei
protestantische Missionare nach Las Maravillas
gezogen, um dort separate Gemeinden aufzubau-
en. Der Druck, Mitglieder zu gewinnen, und die
Konkurrenz untereinander und mit den katholi-
schen Gemeinden zwingt die Missionare, sich so
deutlich wie moglich abzusetzen und alles Nicht-
protestantische abzulehnen. Aufgrund ihrer dauer-
haften lokalen Prisenz kennen die Pastoren zudem
die religiosen Gepflogenheiten und lehnen nicht-
christliche Elemente mehrheitlich ab. Die katholi-
sche Religion ist traditionell toleranter, zum Teil
aufgrund jahrhundertealter Globalisierungsstrate-

Anthropos 114.2019

Erlaubnls Ist

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©

25

gien.> Las Maravillas hat zwar zwei katholische
Kirchen aber keinen ortlichen Pfarrer und vertraut
stattdessen Laien (Abb. 2). Die katholischen
Q’eqchi’ kdnnen dadurch die #zuul tag’a’ in ihren
Glaubensalltag einfligen

Die religiose Polarisierung ist in Las Maravillas
oberflachlich. Die Religionszugehorigkeit ist si-
cherlich wichtig und fiir fast alle Einwohner ein
primédres Identifikationsmerkmal. Sie sind entwe-
der katholisch oder protestantisch und gehen im
Durchschnitt 1,7-mal bzw. 3,5-mal wdchentlich
zum Gottesdienst. Doch die Toleranz fiir andere
Religionen ist hoch. Ein Befragter betonte etwa,
dass die zwei katholischen Kirchen schlichtweg
die Sprachunterschiede reflektierten. Anfangs hat-
ten Q’eqchi’ mit den spanischsprachigen Familien
die Messe gefeiert, doch das habe sich schnell als
unzuldnglich herausgestellt, weil sie des Spani-
schen nicht méchtig waren. Viele Protestanten be-
tonten, wie sie sich in mehreren Gemeinden enga-
gierten oder von einer Gemeinde zur anderen
wechselten. Diese Toleranz gilt begrenzt auch fiir
die tzuul taq’a’. Selbst religiose Christen betonten,
nichts gegen die fzuul taq’a’ zu haben. Ein Pastor
fand sie sogar niitzlich, weil deren Verehrung zur
Bewahrung der Wildnis im Nationalpark Dos Pilas
beitriige. Andere Befragte instrumentalisierten die
tzuul tag’a’ indem sie betonten, dass deren Vereh-

5 Massarella (1999); Oesterreicher und Schmidt-Riese (1999);
Sande (2012); Schlieben-Lange (1999).

mmmmmm

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

26

rung Ernten reichhaltiger mache und dies dann al-
len Einwohnern von Las Maravillas zugutekame.

Heilige Orte

Viele Befragten sahen die tzuul taq’a’ als heilige
Orte an, die charakterisiert seien durch unwegsa-
mes Geldnde mit vielen Steinbrocken, Hohlen,
wilden Tieren (v. a. Schlangen) und wilder Vegeta-
tion. Viele setzten die fzuul taq’a’ mit Bergen
gleich, wahrend nur zwei Befragte auf Téler bezie-
hungsweise die Dichotomie von “géttlichen Té-
lern und Bergen” Bezug nahmen. Ein Befragter er-
klarte, dass man die tzuul taq’a’ an der Kombina-
tion “einer Anhohe und einer Niederung” in der
Landschaft erkennen konne. Ein anderer charakte-
risierte einen tzuul taq’a’ als “einen Ort mit ebe-
nen Aspekten und mit Grenzen”.

Viele Befragte definierten tzuul tag’a’ als “hei-
lige Orte” (lugares sagrados). Diese Phrase ist
nicht nur ontologisch, sondern auch politisch be-
deutsam. Seit den 1990er Jahren und vor allem
nach dem Friedensabkommen im Jahre 1996 ha-
ben Maya-Sprecher traditionelle rituelle Praktiken
wiederbelebt. Die im Hochland bekannten ajq ’ij
fithren Heilungen oder groBle Zeremonien wie das
jahrliche wagxaqi’ batz’ (das Maya-“Neujahr”) an
heiligen Orte durch (Maxwell 2008; 2010). Letzte-
re sind oft Berge mit Hohlen und Altiren; es kon-
nen jedoch auch archiologische Stitten sein (Tor-
res 2013). Der Zugang und Schutz heiliger Orte
hat sich in den letzten Jahrzehnten zu einem Poli-
tikum entwickelt. Private Konflikte zwischen

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©

Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Abb. 2: Die katholische Kirche
der Q’eqchi’ von Las Maravillas;
Santiago Cho Coc sitzt auf einer
Kirchenbank (Foto M. E.).

Landeigentiimern und ajq ’ij fiihrten zu Rechtspro-
zessen, die Privatbesitz und offentliches Nut-
zungsinteresse gegeneinander abwagten.

Heilige Orte sind auch der materielle Ausdruck
der Maya-Spiritualitdt und im weiteren Sinne der
Maya-Identitdt. Das Friedensabkommen von 1996
propagiert Guatemala als multiethnisches, multi-
kulturelles, und multisprachliches Land. Diese Vi-
sion kontrastiert mit der tiefgreifenden Diskrimi-
nierung indigener Volker — die Sprecher von un-
gefahr 30 Maya-Sprachen, Garifuna, und Xinca —
seit der Kolonialzeit. Das Friedensabkommen baut
auf ein 1995 ausgehandeltes Abkommen zur Iden-
titdt und den Rechten indigener Volker auf, in dem
die Schritte zur Gleichstellung indigener Guate-
malteken beschrieben werden (Programa de Des-
arrollo de los Pueblos de la Region Maya 1995).
Heilige Orte nehmen dabei eine zentrale Rolle ein.
Von fiinf diesbeziiglichen Vorschldgen sind in den
letzten zwanzig Jahren nur zwei implementiert
worden (Programa de Naciones Unidas para el
Desarrollo 2016: 53 1.).

— MalBnahmen die gewihrleisten, dass der histo-
rische Wert von Kirchen, Zeremonialzentren
und heiligen Stétten nicht verletzt wird.

— Erstellung legaler MaBinahmen unter Beteili-
gung der indigenen Voélker, die die Befugnisse
der staatlichen Organe in der Bewirtschaftung
und Erhaltung von heiligen Stétten neu definie-
ren.

— Anderung der Vorschriften fiir den Schutz der
zeremoniellen Zentren in archiologischen Ge-
bieten.

Anthropos 114.2019

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat, Insbasondere die Nutzung des Inhalts I

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identitdt und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala

(Implementiert im Jahr 2011) Foérderung von
Vorschriften beziiglich des Zugangs zu Zere-
monialzentren in Zusammenarbeit mit indige-
nen spirituellen Organisationen.

(Implementiert im Jahr 1997) Erstellung einer
Kommission von Regierungsvertretern, indige-
nen Organisationen und indigenen spirituellen
Fiihrern, um heilige Orte und deren Erhaltung
zu definieren (Torres 2013).

Indigene Organisationen iiberzeugten die Regie-
rung (5. Vorschlag), dass archdologische Or-
te “heilige Orte” sind und fiir indigene Rituale ge-
nutzt werden diirfen. Die Regierung erlaubte etwa
die Errichtung von Zementplattformen im Zen-
trum archéologischer Stétten und deren Nutzung
als Altdre. Sie stimmte jedoch bislang nicht dem
zweiten Vorschlag zu, die Bewirtschaftung von
heiligen Orten neu auszuhandeln. Die hunderttau-
sende von Touristen, die jéhrlich Tikal und andere
archéologische Orte besuchen, zahlen fiir Eintritt
und andere Dienstleistungen. Weder der Staat
noch die wirtschaftliche Elite sind bereit, diese
Einnahmen umzuverteilen.

Heilige Orte haben in Guatemala eine nicht zu
unterschitzende politische Dimension. Sie mate-
rialisieren den weiterhin unerfiillten Anspruch in-
digener Guatemalteken auf Selbstverwirklichung
und Gleichbehandlung. Im Hochland hat das Frie-
densabkommen zu einer politischen Sensibilisie-
rung und zu einem O6ffentlichen Diskurs iiber indi-
gene Rechte beigetragen. Diese Entwicklung ist
bislang noch nicht im Tiefland zu beobachten und
liegt vermutlich an der bestenfalls sporadischen
Priasenz der Regierung im Petén. Die Q’eqchi’ von
Las Maravillas haben den Anspruch auf heilige
Orte bislang noch nicht als politische Parole arti-
kuliert.

Lebende Orte

Die tzuul taq’a’ weichen stark vom westlichen
Verstindnis eines Ortes ab. Sie sind nicht ein leb-
loser Bestandteil der Landschaft. Stattdessen re-
flektieren sie den in Mesoamerika weitverbreiteten
Glauben an eine von gottlicher Energie durchzo-
gene und belebte Welt (Monaghan 2000). Alle Be-
fragten stimmten darin iiberein, dass die rzuul
tag’a’ spezielle Orte sind und definierten sie
als “heilig” oder “goéttlich” (Hernando Gonzalo
1999). Tzuul taq’a’ sind keine alltdglichen Orte,
sondern Orte, die man nur fiir Rituale und Zere-
monien besucht. Manche glauben, dass dort gottli-
che Wesen leben. Ein Befragter sagte etwa, dass

Anthropos 114.2019

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©

27

tzuul taq’a’ “heilige Orte [seien], wo unsere Vor-
fahren lebten”. Zwei weitere duflerten sich &hn-
lich. Ein anderer erklérte, dass man dort “die Got-
ter unserer Vorfahren um Gefallen bitte” Fiir ande-
re Befragte sind die fzuul tag’a’ lebendig. Im
Hochland werden Berge als Korper der tzuul
taq’a’ angesehen (Griinberg 2003: 113 f.). Ein Be-
fragter definierte sie als “die heiligen Orte der
Q’eqchi’ [wo] Bitten zuerst an Gott und dann an
die tzuul taq’a’ gerichtet wiirden”.

Eine Person assoziierte die Ch’ol Winq
oder “Ch’ol-Menschen” mit den tzuul taq’a’. Die
Ch’ol Wing sind Sprecher einer Ch’ol-Sprache
und entsprechen vermutlich den klassischen Ma-
ya. Die Q’eqchi’ sehen sie als Kulturbringer an
und fithren beispielsweise den Anbau von Kakao
auf sie zurlick (Caso Barrera y Aliphat Fernandez
2012). Eine Befragte fligte an, dass die rfzuul
taq’a’ “nicht redeten; stattdessen horten sie unsere
Bitten [und] die Wiinsche unserer Herzen”. Damit
nahm sie nicht nur auf die Dinghaftigkeit eines
Berges, sondern auch auf die Maya-Governmenta-
lity Bezug. Ob menschlich oder gottlich, Maya-
Herrscher stehen in vielerlei Hinsicht “{iber den
Dingen” (Houston and Inomata 2009: 144 f.). Be-
lange werden an sie herangetragen und sie regie-
ren nicht durch Interaktion, sondern durch Verfi-
gen. Am klassischen Maya-Ort Piedras Negras
werden die Herrscher wie Statuen dargestellt, die
zu Offentlichen Anlédssen enthiillt werden. Herr-
scher benutzten Obsidianspiegel und andere Mit-
tel, um Unsichtbares (etwa intime Wiinsche) sicht-
bar zu machen, wéhrend heutige Maya-Heiler
Krankheiten diagnostizieren konnen.® Ein Befrag-
ter verglich die fzuul taq’a’ mit menschlichen
Herrschern: “sie sind wie die Biirgermeister, die
wir in unserer Gemeinde haben; sie haben die
Macht iiber uns zu entscheiden”. Thre Machtbefug-
nisse sind weit, da “sie das Universum hiiten”.

Die Ubersetzung von fzuul taq’a’ als “gbttliche
Taler und Berge” suggeriert einen abstrakten heili-
gen Ort. Dies ist jedoch nicht der Fall. Ein Befrag-
ter sagte zum Beispiel, dass “die Berge Leben hét-
ten, aber alle unterschiedlich seien”. Damit meinte
er vermutlich, dass die Energie, die das Maya-
Universum animiere, nicht einfach den Bergen in
dhnlicher Weise Leben gebe, sondern ihnen auch
einzigartige Charaktermerkmale verleihe. Sie sind
ein steingewordener Pantheon griechischer Gotter.
Tzuul tag’a’ haben Namen und stehen in hierar-
chischen sozialen Beziehungen zueinander (Wil-
son 1995: 55). Traditionell sprechen Q’eqchi’ von

6 Groark (2008: 442); Nash (1967: 133); Vogt (1990: 115—
117).

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhafts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

28

den “dreizehn bedeutenden tzuul tag’a’s” (Wilson
1995: 56). Letztere entsprechen den hochsten Ber-
gen, die das Kerngebiet der Q’eqchi’ in der Alta
Verapaz-Region eingrenzen. Namentlich genannt
werden oft Xukaneb’ und Itzamna’ (letzterer ist
vermutlich mit der fast namensgleichen Schopfer-
gottheit der klassischen Maya verwandt — Taube
1992: 31-41). In dem von den 13 Bergen begrenz-
ten Gebiet wurde und wird Q’eqchi’ gesprochen
und die dortigen Q’eqchi’ sehen sich als Ab-
kommlinge der dreizehn Berge. Die Fixierung auf
13 Berge spiegelt die numerologische Wichtigkeit
der Zahl 13 wider. Der 260-tdgige Kalender ba-
siert auf 13 Koeffizienten, die mit 20 Tageszei-
chen kombiniert werden, und der Himmel hat tra-
ditionellerweise 13 Schichten. In der Alta Vera-
paz-Region werden jedoch mehr als 13 fzuul
tag’a’ verehrt (Secaira 1993). Das traditionelle
Modell verliert selbst im Hochland an Bedeutung.
Jingere Q’eqchi’ sind oft nicht mehr in der Lage,
13 tzuul taq’a’ aufzuzihlen (Flores 2000). Keiner
der Las Maravillas-Q’eqchi’ erwihnte die 13 Ber-
ge, obwohl alle Befragten in der Alta Verapaz-Re-
gion aufgewachsen waren. So erinnerte sich ein
Befragter: “Wir gingen zu einem Berg mit dem
Namen Qaana’ Tz’unun und zu einem [mit dem
Namen] Qawa B’olkan Siyab’ [“Unser Herrscher
Vulkan Ursprungsort”]; es gibt einen anderen Herr
Vulkan, einen anderen Herr Vulkan Ursprungsort
und eine andere Herrin Itzaam; das sind verschie-
dene wichtige Berge, zu denen wir gingen”. Der
Befragte, der in San Pedro Carcha in der Provinz
Alta Verapaz aufwuchs, sieht die Berge als adelige
Personen und bringt ihnen Respekt entgegen.’

Die tzuul tag’a’ sind rituell bedeutsam.
Q’eqchi’ richten Bitten an sie und erhoffen sich
Hilfe. Traume spielen dabei eine zentrale Rolle.
Eine Befragte erzdhlte wie “sie trdumte, dass die
Berge sie um ein bisschen Maisteig baten”. Sie
brachte den Maisteig dann am nédchsten Tag als
Opfergabe in die Berge. Eine weitere Befragte er-
innerte sich, wie ihre Grofmutter “einen groflen
Topf aus Lehm formte und ihn schulterte und ihn
in den Hohlen niederlegte. Sie lieB [ebenfalls] Es-
sen zuriick [in dem Keramikgefial3]. Sie sagte, dass
die Ch’ol Winq alles gegessen hatten, weil sie
nichts wiederfand”. Neben diesen informellen und
individuellen Opferungen sind die tzuul taq’a’
auch der bevorzugte Ort fiir das mayajak, das zen-
trale Q’eqchi’-Ritual. Die tzuul taq’a’ haben zu-

7 Keiner der Berge in der Alta Verapaz war oder ist ein Vul-
kan (letztere kommen ausschlieBlich etwa 100 Kilometer
weiter stidlich vor). Es ist unklar, warum der Befragte die
Berge als Vulkane bezeichnete.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©

Markus Eberl und Santiago Cho Coc

mindest fiir einen Befragten auch metaphysische
Bedeutung. Er erklérte, dass die Berge in der Um-
gebung von San Pedro Carcha in der Alta Vera-
paz-Provinz das Zentrum des Universums form-
ten.

Die Mehrheit der Befragten definierte fzuul
taq’a’ als generalisierbare heilige Orte. Das heil3t,
dass die tzuul taq’a’ nicht an die Berge der Alta
Verapaz — der Q’eqchi’-Heimat — gebunden, son-
dern auch im Tiefland zu finden seien. Wir sa-
gen “seien”, weil sich viele Befragte hier unsicher
sind. Manche betonten, dass sie erst vor wenigen
Jahren zugezogen seien und ihre neue Heimat
noch nicht gut genug kennen wiirden. Fiir andere
wiederum sind die tzuul taq’a’ Bestandteil der Re-
ligion ihrer Vorfahren. Viele Protestanten sagten
uns, dass es wohl tzuul tag’a’ im Tiefland gébe,
doch dass sie sich ihrer Religionszugehorigkeit
wegen nicht mehr um sie kiimmern wiirden.

Tzuul taq’a’ im Maya-Tiefland?

Mehrere Befragte libertrugen die tzuul tag’a’ vom
Hochland in das Tiefland. Sie argumentieren je-
doch in unterschiedlicher Weise:

1) Eine Befragte identifizierte die Ch’ol Wing
oder “Ch’ol-Sprecher” als Bewohner der tzuul
tag’a’. Q’eqchi’ lokalisierten die kulturbringenden
Ch’ol Winq im Maya-Tiefland (Caso Barrera y
Aliphat Fernandez 2012). Dies impliziert, dass zu-
mindest fiir die Befragte tzuul taq’a’ auch im Tief-
land existieren.

2) Andere Befragte setzten (natiirliche) Berge mit
(menschengemachten) Pyramiden gleich (Abb. 3).
So sagte einer, dass “in den Pyramiden der tzuul
taq’a’ Rituale durchgefiihrt wiirden”. Die Gleich-
setzung von Bergen und Pyramiden wird von vie-
len Maya-Sprechern geteilt (Vogt and Stuart
2005). Die klassischen Maya bezeichneten mit
witz sowohl Berge als auch Pyramiden.

3) Daneben gab es verschiedene Befragte, die die
archéologischen Orte des Tieflands als Wohnsitze
von Vorfahren und/oder als 7zuul taq’a’ ansahen.
In einer Aussage heifit es, dass “Orte wie Tamarin-
dito, Ceibal, Aguateca, San Pedro und Guispiles
Macht hitten, weil hier unsere Ahnen lebten”.8
Ein anderer sagte, “wir konnen uns vorstellen,
dass die Ruinenstétten tzuul taq’a’ sind, wo die
Vorfahren Bitten an die Gotter richteten”.

8 San Pedro bezieht sich vermutlich auf San Pedro Carcha im
Hochland. Es ist unklar, auf welchen Ort sich Guispiles be-
zieht.

Anthropos 114.2019

Ertaubnis Ist

mmmmmm

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identitdt und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala

Abb. 3: Zeichnung einer idealisierten Maya-Pyramide des
achtjahrigen Oscar Alfredo Cucul Tux, basierend auf der
hochsten Pyramide von Tamarindito.

4) Einige Befragte strichen heraus, dass archiolo-
gische Orte Namen tragen und damit mit den na-
mentlich bekannten fzuul tag’a’ vergleichbar sei-
en. So sagte einer, dass “nur ein paar [tzuul tag’a’]
identifizierbar seien durch einige archidologische
Stétten im Peten”.

5) Ruinenstétten sind geeignet, weil sie nicht all-
tiglich besucht werden und von Pflanzen iiberwu-
cherte und von Schlangen heimgesuchte — Merk-
male der fzuul taq’a’ tragen. Diese Erkldrung
kommt vor allem von jenen Befragten, die Opfer-
zeremonien durchfiihren und daher mit Ruinenor-
ten vertraut sind. So sagte ein Befragter: “Wir or-
ganisierten ein kleines Ritual; wir gingen nach
Dos Pilas und zu einem anderen Ort, damit wir
spéter ruhiger hier an diesem Ort leben konnten”.
6) Die Existenz der tzuul tag’a’ wird selbst im
Tiefland vorausgesetzt. Die Ruinenorte bieten sich
als Sitze der tzuul tag’a’ an, weil sie herausragen-
de Geldndeformationen sind. So beschreibt eine
Befragte Tamarindito als addquat fiir Opferzere-
monien, “weil es hier keine groflen Berge gibt, die
man anrufen kann, [und weil] es keine Hohlen
gibt; deshalb konnen wir keine Hohle betreten”.

Diese sechs Erklarungen schlieBen sich nicht
gegenseitig aus, sondern bauen aufeinander auf (z.
B. sind Pyramiden Bestandteil von Ruinenorten)
oder verstarken sich gegenseitig (z. B. Ruinen als
namentlich bekannte Orte und als Sitze von Vor-
fahren).

Anthropos 114.2019

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©

29

Zusammenfassung

Individuen und soziale Gruppen nutzen die Ver-
gangenheit als eine Ressource, um ihre Identitét
zu konstruieren und kulturelle Kontinuitdten zu
schaffen. Diese Prozesse sind vor allem fiir natio-
nale Eliten untersucht worden. Fiihrer wie Musso-
lini oder Hitler eigneten sich die Vergangenheit an,
um ihre politischen Projekte voranzutreiben oder
ihnen einen historischen Anschein zu geben. Hier
schlugen wir den umgekehrten Weg ein und unter-
suchten, wie moderne Q’eqchi’-Maya die Maya-
Vergangenheit als identititsstiftendes Merkmal
nutzen. Wir konzentrierten uns auf die Bewohner
des kleinen Ortes Las Maravillas in Gehweite der
archiologischen Ruinen von Tamarindito, Haupt-
stadt eines klassischen Maya-Kd&nigreiches. Die
befragten Q’eqchi’s siedelten sich erst in den letz-
ten zwanzig Jahren und vor allem in den letzten
zehn Jahren in Las Maravillas an. Die meisten
Q’eqchi’ kamen aus der Provinz Alta Verapaz
nach Las Maravillas; dies unterscheidet sie von
den spanischsprachigen Familien, die vorrangig
aus anderen Teilen des Petén zuwanderten. Viele
Q’eqchi’-Familien pflegen noch direkte Kontakte
zum Hochland und wuchsen mit den dortigen Tra-
ditionen auf. Zugleich muss betont werden, dass
die Q’eqchi’ keineswegs kulturell homogen sind.
Mehr als vier von zehn Familien lebten bereits im
Petén oder zogen aus dem Osten zu. Die Inter-
views strichen die unterschiedlichen Auffassungen
(etwa beziiglich der tzuul taq’a’) heraus. Traditio-
nell nehmen die zzuul taq’a’ bei den Q’eqchi’ eine
zentrale Rolle ein. Diese iibernatiirlichen Wesen
vereinen die Merkmale von Orten, Géttern und
Vorfahren in sich. Sie entsprechen den Bergen des
guatemaltekischen Hochlandes und bestimmen
iber Land, Tiere, und Pflanzen. Dadurch sind sie
in allen landwirtschaftlichen Tétigkeiten von Be-
lang. Q’eqchi’ rufen die tzuul tag’a’ in Ritualen an
und bringen ihnen Opfer, um sich ihr Wohlwollen
zu sichern.

Die Sprachzugehdrigkeit ist fundamental fiir die
Identitatsbestimmung in Las Maravillas. Sowohl
die spanisch- als auch die q’eqchi’- sprechenden
Bewohner nutzen die Q’eqchi’- versus Castellano-
Dichotomie, um {iber sich selbst zu sprechen. Die-
se Klassifikation ist einzigartig in Guatemala. Sie
kommt der im Hochland verbreiteten Unterschei-
dung von indigena versus ladino nahe. Die Defini-
tion letzterer Begriffe dnderte sich im Laufe der
letzten Jahrhunderte (Grandin 2000; Martinez
Pelaez 2011). Im heutigen Guatemala bezeichnet
der Begriff ladino nichtindigene Personen und vor
allem Nicht-Maya. Dabei wird ilibersehen, dass die

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhafts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

30

meisten ladinos eine gemischte, europdisch-maya
Abstammung haben. Impliziert ist die Annahme
einer hispanisierten oder europdischen Identitit,
die auf der Ablehnung indigener Charakteristika —
Sprache, Essen, Kleidung, Glaubenselemente und
Gebriuche — aufbaut (und oft nicht dariiber hin-
ausgeht). Las Maravillas ist eine Neugriindung,
die geschichtslos und gesichtslos begann. Alle
Einwohner sind Neuankommlinge und ihnen fehlt
sowohl ein fortgehender Bezug zu ihrer Heimat
als auch eine starke lokale Tradition. Die Sprache
bleibt fiir sie das prinzipielle Unterscheidungs-
merkmal.

Die befragten Q’eqchi’ definierten tzuul tag’a’
mehrheitlich als “heilige Orte” und nahmen damit
zumindest indirekt auf die politisch und kulturell
brisanten Diskussion {iber die Selbstbestimmung
indigener Guatemalteken Bezug. Viele nannten die
Berge der Alta Verapaz als beispielhafte tzuul
taq’a’ und erinnerten sich an deren Namen und
deren oft hierarchischen Beziehungen untereinan-
der. Die Befragten strichen zugleich heraus, dass
die fzuul tag’a’ generalisierbare Orte und grund-
sitzlich auf das Tiefland {ibertragbar seien. Wir
identifizierten sechs miteinander verwobene Argu-
mente, die Aspekte der fzuul tag’a’, zum Beispiel
ihre Ortshaftigkeit, ihre Namen und ihre topografi-
sche Dualitit, unterschiedlich hervorhoben. Nur
eine davon ist die Gleichsetzung von natiirlichen
Bergen mit menschengebauten Pyramiden. Diese
unterschiedlichen Strategien zeigen, dass die
Q’eqchi’ von Las Maravillas ihre neue Tiefland-
umgebung in individueller Weise adoptierten und
tzuul tag’a’ auf den archéologischen Ort Tamarin-
dito und seinen Pyramiden iibertrugen. Zukiinftige
Forschungen sollten sich der Dynamik kultureller
Konzepte widmen und speziell untersuchen, ob
Hochland-Q’eqchi’ die tzuul taq’a’ als dhnlich ge-
neralisierbar wie Tiefland-Q’eqchi’ ansehen.

Marta Chavez Pérez, Byron Hernandez, Abelardo Cho
Pop und Britton Shepardson halfen bei der Datenerhe-
bung. Aguilar Barillas, Mirna Cojon Galindo, Wuendy
Linares und Nancy Morales Chen halfen bei der Tran-
skription der Interviews und der Bearbeitung des Zen-
sus. Ananias Ical Acté und Rosa Mucu Pop iibersetzten
Passagen in Q’eqchi’. Unser besonderer Dank gilt den
Einwohnern von Las Maravillas. Die Henkelstiftung
forderte das Projekt unter dem Aktenzeichen AZ
08/V/16.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©
Inhalts Im

Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Zitierte Literatur

Adams, Richard N.

1965 Migraciones internas en Guatemala. Expansion agraria
de los indigenas Kekchies hacia El Petén. Guatemala:
Centro Editorial José de Pineda Ibarra; Seminario de
Integracion Social Guatemalteca. (Estudios centroamer-
icanos, 1)

Aicher, Peter
2000 Mussolini’s Forum and the Myth of Augustan Rome.
Classical Bulletin 76/2: 117-139.

Anderson, Benedict R.
2006 Imagined Communities. Reflections on the Origin and
Spread of Nationalism. London: Verso.

Arnold, Bettina
1990 The Past as Propaganda. Totalitarian Archaeology in
Nazi Germany. Antiquity 64/244: 464-478.

Bateson, Gregory

1955 A Theory of Play and Fantasy. A Report on Theoretical
Aspects of the Project of Study of the Role of the Para-
doxes of Abstraction in Communication. Psychiatric
Research Reports 2: 39-51.

Boremanse, Didier
2000 Sewing Machines and Q’echi’ Maya Worldview. An-
thropology Today 16/1: 11-18.

Burkitt, Robert J.

2008 The Lost Notebooks of Robert Burkitt, Maya Linguist.
A Record of Languages of Ancient Guatemala. Lewis-
ton: Edwin Mellen Press.

Carlsen, Robert S.
1997 The War for the Heart and Soul of a Highland Maya
Town. Austin: University of Texas Press.

Caso Barrera, Laura, y Mario Aliphat Fernandez

2012 Mejores son huertos de cacao y achiote que minas de
oro y plata. Huertos especializados de los choles del
Manché y de los k’ekchi’es. Latin American Antiquity
23/3: 282-299.

Coe, Michael D.
1992 Breaking the Maya Code. London: Thames and Hud-
son.

Cojti Ren, Avexnim

2006 Maya Archaeology and the Political and Cultural Iden-
tity of Contemporary Maya in Guatemala. Archaeolo-
gies 2/1: 8-19.

Cojti Ren, Iyaxel Ixkan Anastasia

2010 The Experience of a Mayan Student. In: G. P. Nicholas
(ed.), Being and Becoming Indigenous Archaeologists;
pp- 84-92. Walnut Creek: Left Coast Press.

Comaroff, John L., and Jean Comaroff
2009 Ethnicity, Inc. Chicago: University of Chicago Press.

Comision para el Esclarecimiento Historico

1999 Guatemala, memoria del silencio. 7% 'inil na tab’al. Re-
sumen del Informe de la Comision para el Esclarecimi-
ento Historico. Guatemala: Fundacion Myrna Mack,
Procurador de los Derechos Humanos, PCON.

Danziger, Eve

2013 Conventional Wisdom. Imagination, Obedience, and In-
tersubjectivity. Language & Communication 33/3: 251—
262.

Anthropos 114.2019

Ertaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

Moderne Q’eqchi’-Maya-Identitdt und der antike Maya-Ort Tamarindito in Guatemala 31

Diaz-Andreu, Margarita, and Timothy Champion (eds.)
1996 Nationalism and Archaeology in Europe. London: UCL
Press.

Dietler, Michael

1994 “Our Ancestors the Gauls.” Archaeology, Ethnic Na-
tionalism, and the Manipulation of Celtic Identity in
Modern Europe. American Anthropologist 96/3: 584—
605.

1998 A Tale of Three Sites. The Monumentalization of Celtic

Oppida and the Politics of Collective Memory and
Identity. World Archaeology 30/1: 72—89.

Edmonson, Munro S.
1985 Quiche Literature. In: M. S. Edmonson (vol. ed.); pp.
107-132.

Edmonson, Munro S. (vol. ed.)

1985 Supplement to the Handbook of Middle American Indi-
ans. Vol. 3: Literatures. Austin: University of Texas
Press.

Edmonson, Munro S., and Victoria R. Bricker
1985 Yucatecan Mayan Literature. In: M. S. Edmonson (vol.
ed.); pp. 44-63.

Flores, Carlos Y.

2000 Indigenous Video, Memory and Shared Anthropology
in Post-War Guatemala: Collaborative Filmmaking ex-
periences among the Q’eqchi’ of Alta Verapaz. Manch-
ester. [PhD Thesis, Social Anthropology, University of
Manchester]

Garibay Kintana, Angel Maria

1953 Historia de la literatura nahuatl. Pt. 1: Etapa autonoma:
de c. 1430a 1521. México: Editorial Porraa. (Biblioteca
Porrua, 1)

Historia de la literatura nahuatl. Pt. 2: El trauma de la
conquista 1521-1750. México: Editorial Porrta. (Bi-
blioteca Porrua, 5)

1954

Goffman, Erving
1974 Frame Analysis. An Essay on the Organization of Ex-
perience. Cambridge: Harvard University Press.

Grandin, Greg
2000 The Blood of Guatemala. A History of Race and Na-
tion. Durham: Duke University Press.

Groark, Kevin P.

2008 Social Opacity and the Dynamics of Empathic In-Sight
among the Tzotzil Maya of Chiapas, Mexico. Ethos
36/4: 427-448.

Griinberg, Georg

2003 Tierras y territorios indigenas en Guatemala. Guatema-
la: Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales;
FLACSO.

Hamilakis, Yannis

2007 The Nation and Its Ruins. Antiquity, Archaeology, and
National Imagination in Greece. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Handler, Richard

1984 On Sociocultural Discontinuity. Nationalism and Cul-
tural Objectification in Quebec. Current Anthropology
25/1: 55-71.

Hernando Gonzalo, Almudena

1999 The Perception of Landscape amongst the Q’eqchi’. A
Group of Slash-and-Burn Farmers in the Alta Verapaz
(Guatemala). In: P. J. Ucko and R. Layton (eds.), The

Anthropos 114.2019

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©
Inhalts Im

Archaeology and Anthropology of Landscape. Shaping
Your Landscape; pp. 254-263. London: Routledge.
(One World Archaeology, 30)

Hobsbawm, Eric J.
1992  Ethnicity and Nationalism in Europe Today. Anthropol-
ogy Today 8/1: 3-8.

Houston, Stephen D., and Takeshi Inomata
2009 The Classic Maya. New York: Cambridge University
Press.

Keane, Webb

1997 Signs of Recognition. Powers and Hazards of Repre-
sentation in an Indonesian Society. Berkeley: Universi-
ty of California Press.

Knowlton, Timothy W.
2002 Diphrastic Kennings in Mayan Hieroglyphic Literature.
Mexicon 24/1: 9-14.

Kohl, Philip L.

1998 Nationalism and Archaeology. On the Constructions of
Nations and the Reconstructions of the Remote Past.
Annual Review of Anthropology 27: 223-246.

Leach, Edmund R.

1970 Political Systems of Highland Burma. A Study of
Kachin Social Structure. London: The Athlone Press.
(Monographs on Social Anthropology, 44)

Leon-Portilla, Miguel

1963 Aztec Thought and Culture. A Study of the Ancient
Nahuatl Mind. (Transl. from the Spanish by J. E.
Davis.) Norman: University of Oklahoma Press.
Nahuatl Literature. In: M. S. Edmonson (vol. ed.); pp.
7-43.

1985

MacDonald, Sharon (ed.)
1993 Inside European Identities. Ethnography in Western Eu-
rope. Providence: Berg Publishers.

Martinez Peldez, Severo

2011 The Ladino. In: G. Grandin, D. T. Levenson, and E.
Oglesby (eds.), The Guatemala Reader. History, Cul-
ture, Politics; pp. 129-132. Durham: Duke University
Press.

Massarella, Derek

1999  The Jesuits, Japan, and European Expansion in the Six-
teenth Century. Tokyo: Deutsche Gesellschaft fiir Na-
tur- und Volkerkunde Ostasiens. (OAG-Taschenbuch,
74)

Maxwell, Judith M.

2008 Creatividad, espiritualidad y los lugares sagrados ma-
yas. Voces 3/1: 19-27.

Wagxaqui’ B’atz’, 8 Howler Monkey. New Orleans:
Tulane University.

2010

McAnany, Patricia A., and Shoshaunna Parks

2012 Casualties of Heritage Distancing. Children, Ch’orti’
Indigeneity, and the Copan Archaeoscape. (Comments
and Reply.) Current Anthropology 53/1: 80-107.

Monaghan, John D.

2000 Theology and History in the Study of Mesoamerican
Religion. In: J. D. Monaghan (vol. ed.), Supplement to
the Handbook of Middle American Indians. Vol. 6: Eth-
nology; pp. 24—49. Austin: University of Texas Press.

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

32

Nash, June
1967 The Logic of Behavior. Curing in a Maya Indian Town.
Human Organization 26/3: 132-140.

Nelis, Jan

2007 Constructing Fascist Identity. Benito Mussolini and the
Myth of “Romanita.” The Classical World 100/4: 391—
415.

Oesterreicher, Wulf, und Roland Schmidt-Riese

1999 Amerikanische Sprachenvielfalt und europdische
Grammatiktradition. Missionarslinguistik im Epochen-
umbruch der Frithen Neuzeit. Zeitschrift fiir Literatur-
wissenschaft und Linguistik 29/4: 62—100.

Programa de Desarrollo de los Pueblos de la Region Maya

1995 Acuerdo sobre identidad y derecho de los pueblos
indigenas y documentos de apoyo para su comprension.
Iximulew: Maya Unesco.

Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo

2016 Acuerdo sobre identidad y derechos de los pueblos
indigenas. Avances y desafios a 20 aflos de la firma de
los Acuerdos la Paz. Guatemala: Programa de las
Naciones Unidas para el Desarrollo.

Reina, Ruben E.
1963 The Potter and the Farmer. The Fate of Two Innovators
in a Maya Village. Expedition 5/4: 18-30.

Rosaldo, Renato
1988 Ideology, Place, and People without Culture. Cultural
Anthropology 3/1: 77-87.

Sande, Duarte de

2012 Japanese Travellers in Sixteenth-Century Europe. A Di-
alogue Concerning the Mission of the Japanese Ambas-
sadors to the Roman Curia (1590). (Ed. and Annotated
with an Introd. by D. Massarella; Transl. by J. F.
Moran.) Farnham: Ashgate.

Sapper, David E.

1925 Costumbres y creencias religiosas de los indios
Queckchi. Anales de la Sociedad de Geografia e Histo-
ria de Guatemala 2/2: 189-197.

Sapper, Karl

1936 Die Verapaz im 16. und 17. Jahrhundert. Ein Beitrag
zur historischen Geographie und Ethnographie des
nordéstlichen Guatemala. Miinchen: Verlag der Bayeri-
schen Akademie der Wissenschaften. (Abhandlungen
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften; Mathe-
matisch-naturwissenschaftliche Abteilung; neue Folge,
37)

Ertaubnis Ist

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. ©
Inhalts Im

Markus Eberl und Santiago Cho Coc

Schlieben-Lange, Brigitte

1999 Missionarslinguistik in Lateinamerika. Zu neueren Ver-
offentlichungen und einigen offenen Fragen. Zeitschrift
fiir Literaturwissenschaft und Linguistik 29/4: 34-61.

Schwartz, Norman B.
1990 Forest Society. A Social History of Petén, Guatemala.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Scott, James C.

2009 The Art of Not Being Governed. An Anarchist History
of Upland Southeast Asia. New Haven: Yale University
Press.

Secaira, Estuardo

1993 Conservation among the Q’eqchi’-Maya. A Compari-
son of Highland and Lowland Agriculture. Madison.
[M.S. Thesis, University of Wisconsin-Madison]

Shneiderman, Sara

2014 Reframing Ethnicity. Academic Tropes, Recognition
beyond Politics, and Ritualized Action between Nepal
and India. American Anthropologist 116/2: 279-295.

Taube, Karl A.

1992 The Major Gods of Ancient Yucatan. Washington:
Dumbarton Oaks Research Library and Collection.
(Studies in Pre-Columbian Art & Archaeology, 32)

Torres, Estuardo

2013 Unidad de lugares sagrados y practica de la espirituali-
dad maya. Guatemala: Ministerio de Cultura y Depor-
tes.

Vogt, Evon Z.
1990 The Zinacantecos of Mexico. A Modern Maya Way of
Life. Fort Worth: Holt, Rinehart, and Winston.

Vogt, Evon Z., and David Stuart

2005 Some Notes on Ritual Caves among the Ancient and
Modern Maya. In: J. E. Brady and K. M. Prufer (eds.),
In the Maw of the Earth Monster. Mesoamerican Ritual
Cave Use; pp. 155-185. Austin: University of Texas
Press.

Wilson, Richard

1991 Machine Guns and Mountain Spirits. The Cultural Ef-
fects of State Repression among the Q’eqchi’ of
Guatemala. Critique of Anthropology 11/1: 33-61.
Maya Resurgence in Guatemala. Q’eqchi’ Experiences.
Norman: University of Oklahoma.

1995

Anthropos 114.2019

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-19

	Einleitung
	Ethnogenese
	Zensus von Las Maravillas
	Interviews
	Tzuul taq’a’ als außerchristliche Glaubenselemente
	Heilige Orte
	Lebende Orte
	Tzuul taq’a’ im Maya-Tiefland?
	Zusammenfassung

