2. Magische Kasten

»Are you watching closely?

Christopher Nolan, The Prestige (2006)

Neben atmosphidrischem Brummen und dem Rauschen von Blittern sind die
ersten Gerdusche, die man in Christopher Nolans The Prestige (2006) ausmachen
kann, Worte, die die folgende Frage bilden: »Are you watching closely?«' Die Fra-
ge ist doppelt korrumpiert. Einerseits formuliert sie indirekt einen Imperativ der
Nihe, obgleich es fiir die RezipientInnen unmoglich ist, iiber den Bildtrager hi-
naus in den Szenenraum einzudringen. Andererseits suggeriert sie eine Evidenz,
die augenfillig wire, wiirde man nur aufmerksam hinsehen. Zugleich deutet das
minutidse Sound Design aber bereits darauf hin, dass es sich bei diesem Verspre-
chen der Sichtbarkeit nur um eine Chiméire handelt.

Im Film, der den Wettstreit zweier Zauberer verfolgt, wird ein Prinzip vor-
gestellt, das gleichermaflen die Gliederung der magischen Illusion und das dyna-
mische Grundschema jeglicher Erzihlung abbildet.

Every magic trick consists of three parts or acts. The first partis called sThe Pledge«.
The magician shows you something ordinary: a deck of cards, a bird or a man. He
shows you this object. Perhaps he asks you to inspect it, to see that it is indeed
real, not anormal, normal. But of course, it probably isn’t. The second act is called
>The Turn<. The magician takes the ordinary something and makes it do something
extraordinary. Now you're looking for the secret, but you won'’t find it, because
of course you're not really looking. You don’t really want to know. You want to
be fooled. But you wouldn’t clap yet. Because making something disappear isn’t
enough; you have to bring it back. That’s why every magic trick has a third act, the
hardest part, the part we call>The Prestige<.?

Die drei Akte des magischen Tricks beziehen sich nicht einfach auf den dramatur-
gischen Aufbau der Vorfithrung. Sie beziehen sich auch auf das Spiel mit der Ima-

1 The Prestige, (US/CB 2006, R.: Christopher Nolan), 0:00:54—0:00:55.
2 Ebd., 0:01:02—0:03:10.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Eingeschlossene Raume

gination der ZuschauerInnen, denen vordergriindig etwas prisentiert wird, das
den Mechanismus im Hintergrund kaschiert. Der Trick wird nur méglich durch
die kontrollierte Okonomie der Aufmerksamkeit.

Auf die gleiche Weise funktioniert aber auch das kurze Narrativ, in dem das
geheime »Prestigio«, von dem der Ruf des Magiers abhingt, eine Finte darstellt.
Es bietet eine Erklirung, die nichts erklirt, da der entscheidende Begriff nicht de-
finiert wird. Eine mogliche Bedeutung ergibt sich erst in Relation zur Handlung
der Magier in The Prestige. Wihrend der Schliissel zum Erfolg des einen Magiers
sich als enttiuschend banal herausstellt, wird der des anderen von einer Maschi-
ne verbiirgt, deren Geheimnis in einem grofRen Kasten verborgen bleibt.

2.1 Die lllusion als dispositive Praxis

HlusionistInnen machen sich das Spannungsfeld zwischen Oberfliche und Tiefe
zu eigen, das aus der gezielten Kontrolle der Publikumswahrnehmung entsteht.
Sie lenken die Aufmerksambkeit ihrer Zuschauer auf besondere Aspekte, wihrend
der Mechanismus des Tricks abseits der selektiven Wahrnehmung arbeitet. Die
Oberfliche vereinnahmt vollstindig die Beachtung des Publikums, wihrend in
der Tiefe einer dispositiven Struktur Mechanismen wirken, welche die spektaku-
liren Effekte magischer Tricks bedingen. Sie erinnern an das Staunen, das man
als Augenzeuge oder Augenzeugin der Wirkung einer scheinbar offensichtlichen
Ursache empfindet, sich deren Zusammenhinge jedoch nicht erkliren kann.

Der berithmteste Illusionist, der Techniken der Illusion von der Theaterbithne
auf die Leinwand tuiberfithrte, war Georges Méliés. Er perfektionierte die Ritsel-
haftigkeit seiner magischen Vorfithrungen mit Hilfe der Kinematographie und
steht am Anfang einer Reihe von >Magiern des Filmss, in die sich Regisseure wie
Ingmar Bergman, Orson Welles und Christopher Nolan einordnen. Der Begriff
»Magie«, oftmals abstrakt verwendet, um eine Vielfalt optischer Apparaturen
retrospektiv als technische Vorliufer des Mediums Film zu deuten,’ geht jedoch
stets mit einem konkreten Mechanismus und einer performativen Praxis einher.*
Thr gemeinsamer Bezugspunkt liegt in den >magischen< Apparaturen des 18. und
19. Jahrhunderts. Insbesondere in der Verwendung >enigmatischer« Kisten keh-
ren derlei Apparaturen in Filmen wieder; unter zahlreichen anderen in: The Lady

3 Vgl. Martin Quigley, Ir., Magic Shadows. The Story of the Origin of Motion Pictures, Washington:
Ceorgetown UP 1948, S.12.

4 Vgl.Siegfried Zielinski, Archdologie der Medien, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2002; Thomas Elsa-
esser, Film History as Media Archaeology. Tracking Digital Cinema, Amsterdam: Amsterdam UP 2016;
Jussi Parikka, What is Media Archaeology?, Cambridge und Malden: Polity 2012.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

Vanishes (1938)°, The Magic Box (1951), Ansiktet (1958), Saam gaang yi (2004)¢, The Pres-
tige (2006) oder Scoop (2006)".

Allerdings erfilllen diese Apparaturen selten eine rein technische Funktion.
Im Umgang mit einer Maschine oder einem Apparat werden die Nutzerin oder
der Nutzer selbst zu einem Element in dieser dispositiven Struktur (sei es in der
Verwendung einer Nihmaschine, eines Gewehrs oder einer Kamera). Das Dis-
positiv bezeichnet genauso einen technischen Apparat wie auch das Verhiltnis,
in dem die beteiligten Subjekte zu ihm stehen. Ende der 1960er Jahre beschrieb
Jean-Louis Baudry den Kinosaal als dispositive Struktur und legte damit den
Grundstein fiir eine Theorie, die spiter als Apparatustheorie bekannt wurde. Im
Anschluss an Louis Althussers Ideologiekritik beschrieb Baudry, dass die Besu-
cherInnen im Kinosaal nicht nur einer technischen Ordnung unterligen, sondern
zugleich auch einer ideologischen. Das Dispositiv erhilt somit unzweifelhaft eine
soziale Dimension. Michel Foucault wiederum hat die soziale Dimension von Dis-
positiven als Wirken von Machtstrukturen untersucht.®

Ilusionisten wie Georges Méliés machten sich die soziale Wirkung unsichtba-
rer Mechanismen zu eigen, wenn sie den Effekt der Metamorphose oder des Ver-
schwindens explizit in Szene setzten, dem Publikum die Ursache fiir diesen Effekt
aber vorenthielten. In Fillen, in denen diese magische Bewegung — das »Pres-
tige« — in Kisten verborgen wurde, wird jedoch das unsichtbare Geheimnis bzw.
das Dispositiv lokalisiert. Der enigmatische Kasten wird zu einer Black Box im
Sinne von Bruno Latour.” Die Wirkung des Dispositivs lisst sich im Hinblick auf
diesen eingeschlossenen Raum untersuchen, der die Magie erst ermdglicht, ihre
Ursache aber gleichzeitig kaschiert.

Die magischen Filme des frithen Kinos nehmen deshalb eine besondere Stel-
lung ein, weil in ihnen das Wechselspiel zwischen der Skepsis gegeniiber einem
noch jungen Medium und der Schaulust an unvorhergesehenen Spektakeln re-
flektiert wird. Inszeniert werden die magischen Stiicke im Riickgriff auf ein

The Lady Vanishes (GB 1938, R.: Alfred Hitchcock), 0:53:08—0:55:27. Der gesamte Zug kann als eine

wvi

Art»disappearing cabinet«angesehen werden, der in Analogie zu dem Film an sich steht, in des-
sen Verlauf die beiden Ermittlerfiguren die Waggons durchsuchen. Zur Analogie zwischen Zug
und Film siehe Thomas Kuchenbuch, »Eisenbahn. Zu einem Gestaltungsmotiv des frithen Filmsx,
in: Christine N. Brinckmann, Britta Hartmann und Ludger Kaczmarek (Hg.), Motive des Films: ein
kasuistischer Fischzug, Marburg: Schiiren 2012, S. 43—51.

(o)}

Vgl. Takashi Miikes Kurzfilm Box in Saam gaang yi | Three ... Extremes (HK/JP/KR 2004).
Vgl. das Segment »Oedipus Wrecks«in New York Stories (US 1989, R.: Woody Allen).

~N

8 Vgl. Michel Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses [1975), iibers. von Walter
Seitter, Frankfurta.M.: Suhrkamp 1976.

9 Vgl. Bruno Latour, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft
[1999], Ubers. von Gustav RoRler, Frankfurta.M.: Suhrkamp 2002, S. 222.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

41


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Eingeschlossene Raume

bekanntes Medium, der Theaterbithne, die nur auf den ersten Blick unverindert
vom Film adaptiert wird.

Dieses Kapitel nimmt die smagischen Filme«von Georges Méliés als Ausgangs-
punkt, der in seinen Inszenierungen die Bithnenillusion des 18. und 19. Jahrhun-
derts fortsetzt. Durch filmische Variation seiner Trick-Montage reflektieren die
inszenierten Kisten die dispositive Struktur der kinematographischen Repro-
duktion. Dabei fungieren die frithen technischen Apparaturen als Schnittstelle
zwischen photographischer Aufnahme und Projektion. Die Vorstellung von einer
unsichtbaren Maschinerie, die derlei Kisten in einem Tduschungsmandver zu ver-
bergen scheinen, impliziert zudem eine dispositive Ordnung, die zuvor auf der
Ilusionsbithne des Theaters in einer konkreten riumlichen Aufteilung organisiert
wurde. Um die Topologie zu beschreiben, die in der filmischen Apparatur nur
noch implizit vorliegt, werde ich auf den Dispositivbegriff von Jean-Louis Baudry
zuriickgreifen. Im Hinblick auf Mélies’ Vorganger Jean Eugéne Robert-Houdin
soll daraufhin die implizite Machtstruktur der magischen Illusion beschrieben
werden. Um zu verdeutlichen, wie >enigmatische Kisten< nicht nur der Zerstreu-
ung dienten, sondern technische Neuerungen abbildeten und sie damit intelli-
gibel machten, schlief3t das Kapitel mit einer Analyse von George Albert Smiths
X-Ray Fiend. Bereits zwei Jahre nach ihrer sEntdeckung« durch Rontgen inszenier-
te Smith die unsichtbaren Strahlen im Film.

Obgleich er sich auf einem zweidimensionalen Bildtriger abzeichnet, wird zu
zeigen sein, dass es sich beim dispositiven Raum stets um einen Tiefenraum han-
delt (in technischer, konkret raumlicher und soziokultureller Hinsicht).

2.2 Magische Apparaturen

Fur gewohnlich richtet sich die Aufmerksamkeit der Zuschauerlnnen auf den
Bildtrager und nicht auf den Projektions-Apparat, der in threm Riicken (oder hin-
ter der Leinwand) das Spektakel hervorruft. Allerdings verrit der Apparat einiges
iiber die Bedingungen der Auffihrungssituation und den Kontext, in dem die
mediale Wahrnehmung méglich wird. Als die Gebriider Lumiére am 28. Dezem-
ber 1895 im Salon Indien du Grand Café in Paris ihren Kinematographen vorfiihr-
ten, installierten sie eine Apparatur, die den Saal um eine Dimension erweiterte,
in der Imagination bildhafte Wirklichkeit wurde. Eine der Besonderheiten des
»Cinématographe« der Briider Lumiére bestand in der Vereinigung von Kame-
ra und Projektor im selben kastenformigen Gehiuse. Thr Apparat ermoglichte
nicht nur die Aufnahme einer Szene, die sich vor dem Objektiv ereignete, son-
dern konnte, nach Entwicklung des Films und einigen wenigen Modifikationen,

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

die Reproduktion projizieren.'® Damit bildet der »Cinématographe« der Briider
Lumiére eine mechanische Schnittstelle, an der sich die Welt vor dem Objektiv
und die Illusion der Projektion berithren. Die shelle Kammer« verkérpert der Ki-
nematograph in seinen zwei Funktionen: durch das Licht der Auflenwelt, das in
sie einfillt, und durch das Licht, das durch den photorezeptiven Film hindurch
wieder nach aufden projiziert wird.

Abb. 2.1&2.2: Der Cinématographe der Briider Lumiére (1895). | Abb. 2.3: Der Theatrograph von
Robert William Paul, modifiziert durch Mélies (1896).

Georges Mélies, der an der ersten 6ffentlichen Auffithrung der Gebriider Lumiére
teilgenommen hatte, begann 1896, eigene Filme zu produzieren. Vergeblich hatte
er zunichst versucht, dem Vater von Auguste und Louis ein Exemplar ihres Appa-
rates abzukaufen. Claude-Antoine Lumiére, dem jungen Georges nicht abgeneigt,
erklirte dass es sich bei dem Apparat ohnehin nur um eine Modeerscheinung
handle, die hochstens fiir ein weiteres Jahr von Interesse sein wiirde. Daraufhin
erwarb Méliés im Mirz 1896 in London einen Projektor von dem dort ansissigen
Konstrukteur Robert William Paul, den er durch kleine Modifikationen zu einer
Kamera umfunktionierte.

Les modifications apportées par Méliés au projecteur de Paul consistent en ceci: il
a inversé I'appareil, I'a enfermé dans une boite équipée de poignées et d’'un nou-
veau volant. Lobturateur a boisseau tourne désormais dans un tube cylindrique
en carton noir, dans lequel se trouve aussi 'objectif (un Anastigmat Zeiss E. Krauss
1:63 F:54). Si une molette permet de régler l'objectif, le diaphragme estinaccessible,
ce qui n'est gueére pratique. Les modifications portent aussi sur le couloir ol passe

10 Die zweiteilige Kamera wurde aufgeklappt und der Film mit einer Lampe durch ein spezielles
Objektiv projiziert; vgl. Auguste und Louis Lumiére, Notice sur le cinématographe Auguste et Louis
Lumiere (appareil-type et appareil spécial pour projections), Lyon: L. Silland 1901, S. 26.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

43


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

b

Eingeschlossene Raume

la pellicule: Méliés — ou Paul —a installé un petit presseur métallique qui vient blo-
quer par intermittence le film devant la fenétre."

Ab dem 5. April 1896 prisentierte Méliés Filme in dem zwolf Jahre zuvor von ihm
iibernommenen Theater des berithmten Magiers und Automatenkonstrukteurs
Jean Eugéne Robert-Houdin.”” Bereits im selben Jahr begann er damit, magische
Kunststiicke zu filmen. Die Inszenierung entlehnte er den Bithnenillusionen,
die er aus dem Théitre Robert-Houdin und seiner Zeit als Taschenspieler an der
Egyptian Hall in London kannte. Allerdings adaptierte er die Bithnentricks nicht
einfach, sondern entwickelte fir die Verfilmung eigene Illusionen, die er mit Hil-
fe der Trickphotographie (»trucage«®) realisierte. Form und Inhalt wurden glei-
chermafien zu einem Spiel mit der Illusion. Auf diese Weise wurde Méliés, der in
nahezu jedem seiner Filme selbst auftrat, der erste Magier des Kinos.

Méliés’ erster magischer Film basierte auf der Abwandlung einer berithmten
Nummer von Robert-Houdin und spielte mit seinem Titel explizit auf die Bithnen-
tradition an: Escamotage d’une dame au thédtre Robert-Houdin (1896). Dabei unter-
scheidet sich seine filmische Adaption der »verschwundenen Dame« deutlich von
der Illusion Robert-Houdins, die Erik Barnouw in The Magician and the Cinema wie
folgt beschreibt:

We see a cabinet. Its bottom is off the floor; we can see underneath it. The cabi-
net is opened. The magician invites a few members of the audience to inspect its
wood-paneled interior. They are then invited to seat themselves at the sides, to
keep an eye on the area behind the cabinet. The Lady enters the cabinet, closing it.
After an interval of banter, the magician opens the cabinet: the Lady has vanished.
The doors are closed again. When they are reopened, the Lady has reappeared.”

11 Laurent Mannoni, »1896, Les premiers appareils cinématographiques de Georges Méliésc, in:
Jacques Malthéte und Laurent Mannoni (Hg.), Mélies, magie et cinéma, Paris: Paris-Musées 2002,
S.118—133, hier S. 122. Mannoni verfolgt weiterhin die Frage, welcher Projektor im Théatre Ro-
bert-Houdin zum Einsatz kam und verweist auf den Konstrukteur Louis Henri Charles, der am
20. April 1896 ein entsprechendes Patent einreichte.

12 NebenderAuffiihrungseiner Filme wurden dortauch weiterhin erfolgreich magische Kunststii-
cke aufgefiihrt. Vgl. Christian Fechner, »Le théatre Robert-Houdin, de Jean Eugéne Robert-Hou-
din a Georges Méliés«, in: Malthéte und Mannoni (Hg.), Méliés. Magie et cinéma, a.a.0., S. 72113,
hierS.105. Zum Magier und Wissenschaftler Robert-Houdin siehe André Keime Robert-Houdin,
Le magicien de la science, Paris und Genf: Champion-Slatkine 1986. Eine Chronik der Besitzer des
Theaters findet sich in Matthew Solomon, Disappearing Tricks: Silent Film, Houdini, and the New
Magic of the Twentieth Century, Urbana und Chicago: University of Illinois Press 2010, S. 50.

13 Christian Metz, »Trucage et cinémax [1971], in: Essais sur la signification au cinéma. Tome Il, Paris:
Klincksieck1972, S.173—192.

14 Erik Barnouw, The Magician and the Cinema, New York und Oxford: Oxford UP 1981, S. 91.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

Die Illusion des Verschwindens entsteht in diesem Fall durch das Ausklappen von
Spiegeln, die - fiir das Publikum unsichtbar - in die Seitenwinde des Kastens
eingelassen sind. Sobald sich die Tiiren des Schrankes ein erstes Mal geschlossen
haben, verschwindet die Assistentin hinter den ausgeklappten Spiegeln.

Joachim Paech hebt hervor, dass sich die Dame in der Variante von Robert-
Houdin tatsichlich im Raum des Kastens verbirgt und lediglich durch den Spie-
gelmechanismus unsichtbar wird. Thr Korper befindet sich weiterhin in diesem
Kasten, doch erscheint abwesend, weil sich sein Anblick dem Sichtfeld der Zu-
schauerInnen entzieht. »Der Apparat birgt den verschwundenen Kérper, indem
er das (Spiegel-)Bild von Abwesenheit, Leere nach auflen kehrt.«*®

Georges Mélies hingegen inszeniert im Film eine Variante dieses Tricks, in der
eben jene Kiste fehlt, die bei Robert-Houdin noch essenziell fiir die Vorfithrung
gewesen war. In seiner ersten verfilmten Illusion, Escamotage d’une dame au théitre
Robert-Houdin tritt Georges Mélieés zusammen mit seiner spiteren Frau Jehanne
d’Alcy (Charlotte Faés) auf: Er bittet sie, auf einem Stuhl Platz zu nehmen und brei-
tet ein Tuch iiber sie. Als er das Tuch wieder fortzieht, steht der Stuhl leer. Sein
Versuch einer Riickverwandlung scheitert zunichst: An Stelle der Dame erscheint
ein Skelett. Nachdem er das Tuch ein weiteres Mal ausgebreitet und geliiftet hat,
taucht darunter wieder die Dame auf. Das Paar geht schlieRlich durch eine kleine
Titre in der Kulisse ab und erscheint ein letztes Mal, um sich zu verbeugen.

Die Leere, die in der theatralen Inszenierung noch durch den Kasten auf der
Bithne verbitrgt wird, erscheint in der Fassung von Méliés in der photographischen
Reprisentation eines kastenférmigen Bithnenraumes. Die eigentliche Magie in
den Filmen von Méliés fand — anders als bei der Inszenierung von Robert-Houdin —
schlieflich nicht auf der Biihne statt, sondern entstand erst in der Nachbearbei-
tung des Filmmaterials durch »Trick-Montage«. Dabei bediente sich Méliés zweier
verschiedener Verfahren: einerseits der Doppelbelichtung, die es ermoglicht, se-
parate Bildelemente in die Szenerie einzufiigen und ihre Dimensionen zu verin-
dern, und andererseits des Verfahrens der »Stop-Motion«. Bei letzterem, das auch
im Fall der »verschwundenen Dame« angewandt wurde, handelt es sich um ein
Montageverfahren innerhalb einer Einstellung, bei dem die Aufnahme gestoppt,
die Szene neu arrangiert und die Aufnahme und somit der szenische Verlauf fort-
gesetzt werden. In einer nachtriglichen Bearbeitung wurden anschlief}end einige
Einzelbilder herausgeschnitten, um die Wirkung der inszenatorischen Verinde-
rung hin zu einem unerwarteten, plotzlichen Effekt zu verstirken. Anders als bei
Montagevorgingen, die unterschiedliche Szenerien vereinen, handelt es sich bei
dieser Methode um eine Montage des gleichen Bildausschnitts, in dem sich meist

15 Joachim Paech, »Eine Dame verschwindet. Zur dispositiven Struktur apparativen Erscheinens,
in: Hans Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig Pfeiffer (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrii-
che. Situationen offener Epistemologie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, S. 773—790, hier S. 774f.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

4


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Eingeschlossene Raume

nur einzelne Bildelemente verindern.’* Mit Hilfe dieser Ellipse werden surreale
Erscheinungen auf der Leinwand mdglich und sichtbar. Plétzlich verschwinden
Protagonisten und Dinge, erscheinen aus dem Nichts oder wandeln ihre Gestalt.

Die Illusion bei Georges Méliés ereignete sich somit nicht linger im architek-
tonischen Raum der Bithne, so wie er vor der Kamera erschien, sondern durch die
Montage des Films. Das Geheimnis der Illusion war damit nicht linger auf der
Bithne zu finden, sondern an einem riumlich und zeitlich entferntem Raum: auf
dem Schneidetisch. Méliés verschiebt die »Magie« vom Bithnenraum auf die Mon-
tage; er disloziert die Illusion, die wiederum mit Hilfe eines Apparates an anderer
Stelle, auf der Leinwand, sichtbar wurde.

Tatsachlich ist der Apparat des Verschwindens selbst keineswegs verschwunden,
sondern im Cegenteil total geworden, wenn man den Zauberschrank mit Filmkame-
ra und -projektor vergleichen kann. Und hat nicht die Kamera die Damesaufgenom-
mens, um sie in der Projektion wieder erscheinen bzw. verschwinden zu lassen?”

Weder auf der Bithne noch im Film gibt es sichtbare Anhaltspunkte, die den Trick
erkliren konnten. In diesem Sinne ist das »Prestigio«, das verschwiegene Detail,
auf dem das Geheimnis des Tricks beruht, niemals auf der Biithne zu finden, die
bar vor dem Auge des Betrachters liegt. Vielmehr findet sich dieses Geheimnis, das
die Magie des Zaubertricks birgt, stets im Abseits — sei es in einem abgeschlos-
senen Raum auf der Bithne, unter der Bithne oder, wie im Falle Méliés’, auf dem
Schneidetisch. Das Prestigio der Illusion ist in greifbarer Nihe und scheint den-
noch unbegreiflich.

2.3 Georges Mélies’ »unverhiilltes Tauschungsmandver«

In seinen folgenden Filmen stellte Méliés die Box als magisches Objekt wieder-
holt prominent in den Mittelpunkt seiner Zauberstiicke.”® Sie erscheint in einem
Szenenbild, das Méliés aus der Bithnenpraxis des Illusionstheaters iibernommen

16 Eine anschauliche Beschreibung der Montage als Collage findet sich in Jacques Malthéte, »Mé-
lies, technicien du collage«, in: Madeleine Malthéte-Mélies (Hg.), Méliés et la naissance du spectacle
cinématographique, Paris: Klincksieck 1984, S. 169—184.

17 Paech, »Eine Dame verschwindet, S. 775.

18 Die schiere Anzahl der Filme von Georges Méliés, in denen Kisten, Truhen und Schranke eine
prominente Rolle spielen — und nicht lediglich als Requisit dienen —ist bemerkenswert: Le ma-
gicien (1898), lllusions fantasmagoriques (1898), La vengeance du gate-sauce (1900), Les infortunes d’un
explorateur (1900), Le repas fantastique (1900), La chrysalide et le papillon (1901), Barbe-bleue (1901),
Lhomme d la téte en caoutchouc (1901), La danseuse microscopique (1902), Les trésors de Satan (1902), La
boite a malice (1903), Loracle de Delphes (1903), Le monstre (1903), lllusions funambulesques (1903), La

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

hatte. Dabei gleichen die Bithnenriume, die in fixierter Kadrierung den Blick
auf eine Guckkastenbithne darbieten, selbst Schachteln, in denen sich unglaub-
liche Spektakel ereignen, sobald der Magier die Bithne betritt. Der Eindruck einer
>Wunderkammer«wird durch die Kulissenwinde verstirkt, deren Gestaltung eine
spezifische Ortlichkeit (wie ein Labor oder einen biirgerlichen Salon) suggeriert,
die eine Fiille von Dingen zur Schau stellt, zugleich aber an der Grenze zum Expe-
rimentierraum steht, in dem Naturgesetze scheinbar aufier Kraft gesetzt werden.

Obgleich die Kisten von Méliés — die im Theater noch raffinierte Mechanis-
men bargen — mit der Ubertragung in den Film und der Montage der Filmauf-
nahmen (trucageq) aus technischen Griinden tberfliissig wurden, bildeten sie
in einer Vielzahl der filmischen Inszenierungen einen essenziellen Bestandteil.
Filme, in denen Boxen erscheinen, stehen nicht im Dienst der Apparaturen, son-
dern eignen sich eine Tradition des Illusionismus an. Die Filme leitet weniger das
Interesse an den schaustellerischen Artefakten als vielmehr die Vermittlung eines
anderen Modus der Sichtbarkeit, wirkungsvoll inszeniert durch die Effekte des
Wechselspiels zwischen Erscheinen und Verschwinden.” Es stellt sich demnach
die Frage, welche Funktion derlei >magische« Boxen im Film erfiillen.

Im Jahr 1898 fithrte Georges Méliés mit Illusions fantasmagoriques (The Famous
Box Trick) einen Film vor, der sich gleichermafien einer magischen Tradition be-
dient und mit der effektvollen Anwendung der Trickmontage neue filmische
MafRstibe setzte. Im Film erscheint Georges Méliés selbst im Mittelpunkt des Bild-
und Bithnenraumes. Hinter ihm steht eine helle Holzkiste auf einem Tisch. Méliés
rollt ein Stiick Papier in den Hinden, das sich in eine weifle Taube verwandelt,
die er in die Kiste steckt. Nachdem er zwei Kleidungsstiicke hineingeworfen hat,
hebt sich plétzlich der Deckel und ein Junge steigt aus der Kiste. Méliés platziert
ihn auf einem Podest und lisst eine herbeigeholte Axt auf ihn niedersausen. An-
statt ihn zu halbieren, verwandelt der Hieb den Jungen jedoch in zwei vollstindi-
ge Ebenbilder seinesgleichen. Als die Doppelginger sich um das Podest streiten,

lanterne magique (1903), Un prété pour un rendu (1904), Le coffre enchanté (1904), Le merveilleux éven-
tail vivant (1904), Sorcellerie culinaire (1904), Le palais des mille et une nuits (1905), La chaise a porteurs
enchantée (1905), Le tripot clandestin (1905), Jack le ramoneur (1906), Les incendiaires (1906), Les quatre
cents farces du diable (1906), La fée Carabosse ou le poignard fatal (1906), La douche d’eau bouillante
(1907), Les fromages automobiles (1907), Ali Barbouyou et Ali Boufa I'huile (1907), Deux cents milles sous
les mers ou le cauchemar du pécheur (1907), Le mariage de Victoire (1907), Satan en prison (1907), La pho-
tographie électrique a distance (1908), Lavare (1908), Les mésaventures d’un photographe (1908), Le fakir
de Singapour (1908), Hallucinations pharmaceutiques ou le truc du potard (1908), La bonne bergére et la
mauvaise princesse (1908), Le locataire diabolique (1909), Les illusions fantaisistes (1909), Hydrothérapie
fantastique (1909), Le vitrail diabolique (1911), Cendrillon ou la pantoufle merveilleuse (1912).

19 Zur Dynamik von Erscheinen und Verschwinden als Charakteristikum der»Attraktion«im frith-
en Film siehe Tom Gunning, »Now you see it, now you don’t: The temporality of the cinema of
attractions« [1993], in: Lee Grieveson und Peter Krimer (Hg.), The Silent Cinema Reader, London
und New York: Routledge 2004, S. 41-50.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

47


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Eingeschlossene Rdume

ergreift Méliés einen der beiden, hebt ihn in die Luft und verwandelt ihn mit einer
reifenden Handbewegung in Fetzen von Papier. Daraufhin hievt er den verblie-
benen zuriick in die Kiste, um sie mit einem Hammer zu zerschlagen, der sich
plotzlich in seiner Hand materialisiert hat. Die Kiste bricht in Stiicke, entpuppt
sich aber als leer. Mélies ergreift daraufhin eine der abgetrennten Seitenwinde,
legt sie auf den Boden, stampft auf ihr auf und augenblicklich steht der Junge
wieder vor ihm. Sobald Méliés ihn jedoch hochhebt, verwandelt er sich in zwei
Flaggen, die Méliés — nun auf dem Tisch sitzend — mit beiden Armen schwenkt.
Daraufhin wirft er die Flaggen von sich, zieht seine Beine kurzerhand zu einem
Schneidersitz heran und verschwindet in einer explosionsartigen Rauchwolke.
Kurz darauf betritt er ein letztes Mal den Bithnenraum durch eine Tiire in der
Kulisse, um nach einer Verbeugung endgiiltig abzugehen.

Abb. 2.4: Georges Méliés’ lllusions fantasmagoriques (1898).

In diesem Film ereignen sich in etwas mehr als 60 Sekunden vier Verwandlungen
(Papier — Taube, Taube — Junge, Junge — Papier, Junge — Flaggen). Zwei Mal ma-
nifestieren sich menschliche Kérper, die kurz zuvor spurlos verschwunden waren.
Im Mittelpunkt all dessen steht die Holzkiste, in deren Innerem unsichtbare Me-
chanismen zu wirken scheinen. In ihr wird ein Mehrwert erzeugt, dessen Produk-
tionsbedingungen jedoch den Augen der Zuschauer entzogen bleiben. Was die
Kiste vermag, scheint eine reversible Verwandlung zweidimensionaler Flichen in
dreidimensionale Kérper. Der Stoff der Kleider und der Flaggen verwandelt sich
ebenso wie das Blatt Papier in lebendige Kérper.?° Und selbst auf der flachen Sei-
tenwand der zerschlagenen Kiste materialisiert sich der Korper eines Kindes.

20 Vgl. das Wortspiel von svelum« (im Sinne von Leon Battista Alberti) und »vélo¢, das Méliés in Le
tambourin fantastique (1908) entwirft. Leon Battista Alberti, Das Standbild. Die Malkunst. Grund-

https://dol.orn/10:14361/9783839448853-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- IEmmTS


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

Frank Kessler hat auf einen paradigmatischen Unterschied zwischen der ki-
nematographischen Illusion, wie sie in den magischen Filmen Méliés’ in Szene
gesetzt werden, und dem von Christian Metz beschriebenen Kino der »narrativen
Integration« aufmerksam gemacht.”

[Die] herausgehobene Rolle der Tricks [bei Mélies] stehtin engem Zusammenhang
mit der franzdsischen Bithnentradition der Feerie, in der ebenfalls der Handlungs-
faden erst im nachhinein gesponnen wurde, um die verschiedenen Einzelnum-
mern und die Gesamtdramaturgie der Effekte richtig zur Geltung zu bringen.??

Im Zentrum stehen spektakulire Effekte, wihrend der narrativen Rahmung eine
nachrangige Position zukommt. Kessler verweist weiterhin auf Metz’ Einteilung
der Trickeffekte in »unsichtbarex, »sichtbare« und »nicht wahrnehmbare« Verfah-
ren (wisible«, »invisible«, »imperceptible«).? Anders als beim sichtbaren Trick, wie
er im »unsichtbaren« Schnitt im konventionellen Spielfilm zum Einsatz kommt,
soll der adressierte Einsatz des Tricks als solcher auffillig werden. Als »machina-
tion avouéex, also ein »unverhiilltes Tauschungsmandgver«*, bleibt den Zuschau-
erlnnen verborgen, wie der Trick realisiert wurde. Allerdings besteht kein Zweifel
daran, dass sich ein solcher ereignet hat. Er ist auffillig geworden. »[11] est invi-
sible parce qu'on ne sait pas ot il est, parce quon ne le voit pas [...]; mais il est per-
ceptible, car on pergoit sa présence, car on la >sents, et que ce sentiment est méme
réputé indispensable, dans le code, a une juste appréciation du film.«** Wenn-
gleich die Kiste am Ende von Méliés’ Famous Box Trick demontiert wird, erscheint
sie zuvor als der Ort, an dem die magischen Verwandlungen lokalisiert sind.

In dem von Metz fiir den narrativen Film beschriebenen Mechanismus wird
der Trick zum Sujet, fungiert aber im Rahmen eines Kinodispositivs, dessen Illu-
sion ungebrochen bleibt. Demnach unterscheidet sich die Illusion im Film von der
Hlusion des filmischen Mediums. Der Trick erhilt eine doppelte Bedeutung: einer-
seits als Trick, der unsichtbar in der Diegese inszeniert, und andererseits als filmi-
scher Trick, der im Rahmen des Kinodispositivs rezipiert wird. Letztlich verweist
Metz jedoch darauf, dass die Mechanismen der kinematographischen Illusion un-
erkannt bleiben miissen, um die Glaubwiirdigkeit des Tricks zu gewihrleisten.

lagen der Malerei, (ibers. von Oskar Batschmann und Christoph Schaublin, Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft 2000, S. 65, 69, 71f. und 249.

21 Vgl. Frank Kessler, sMéliés/Metz: Zur Theorie des Filmtricks«, Montage AV 24.1 (2015), S. 145-157,
hier S.146.

22 Ebd,, S.150.

23 Vgl.ebd., S.148.

24 Vgl.ebd., S.149; Metz, »Trucage et cinémax, S.180f.

25 Metz,»Trucage et cinéma, S.180 (Hervorhebung im Original).

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

49


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Eingeschlossene Raume

Der Titel [llusions fantasmagoriques von Méliés’ Film spielt auf die Auffih-
rungspraxis der Phantasmagorie an, in der die Laterna magica gegen Ende des
18. Jahrhunderts zum Einsatz kam. Beriichtigt war der belgische Physiker, Erfin-
der und Schausteller Etienne-Gaspard Robert, genannt Robertson, der in seinen
»Phantasmagoria« ab 1798 in einem ehemaligen Kapuzinerkloster Personlich-
keiten wie Danton, Marat, Mirabeau und Robespierre auferstehen lief.?¢ Alle-
samt waren sie durch ihre Rolle berithmt geworden, die sie wihrend der Franzo-
sischen Revolution eingenommen hatten. Mit seiner stets verborgenen Laterna
magica projizierte er die Phantome von hinten auf eine transparente Leinwand
(Abb. 2.5). Neben dem offenkundigen Schaueffekt seiner optischen Illusionen
sah Robertson einen philosophischen Gehalt in seinen Vorfithrungen, in denen
er die »Scharlatanerie« derjenigen anklagte, die in fritheren Zeiten ihren Macht-
anspruch auf iibernatiirliche Erscheinungen begriindet hatten.” Seine Phantas-
magorien, in denen er auch Voltaire, Lavoisier und Rousseau auftreten lief3, sind
vor diesem Hintergrund weniger als Gespenster- denn als Geistererscheinungen
zu verstehen.

In London wurden die geisterhaften Erscheinungen ab 1801 durch den Magier
Paul de Philipsthal bekannt, der die optischen Illusionen 1803 auch nach New York
brachte.?® In den Folgejahren fiithrten zahlreiche andere Schausteller Phantomer-
scheinungen auf, die technisch nach wie vor auf der Laterna magica beruhten. Die
Entwicklung des Kalklichtes (»limelight«) in den 1820er Jahren,” einer besonders
hellen Lichtquelle, erméglichte schlieRlich die Projektion wesentlich schirferer und
deutlicherer Bilder. Auf Grundlage dieser Lichtquelle entwickelte zunichst Hen-
ry Dircks eine Bithnenillusion, die John Henry Pepper in iiberarbeiteter Form am

26 Zunichst fithrte Robertson seine Phantasmagoria im Pariser Pavillon de I'Echiquier vor, bis die-
servonden zustidndigen Autoritdten geschlossen wurde. Vorihm trat bereits ab Ende desJahres
1785 Paul Philidor (vermutlich identisch mit Paul de Philipsthal) mit seinen »Phantasmagorien«
inverschiedenen Hauptstadten Europas auf. Vgl. Daniel Banda und José Moure, Avant le cinéma.
L'eeil et 'image, Paris: Armand Colin 2012, S. 88—94 und 99.

27 Vgl. E.G. Robertson, Mémoires récréatifs, scientifiques et anecdotiques du physicien-aéronaute E.G.
Robertson. Tome |, Paris: Librairie de Wurtz 1831, S. iv, vii und 149 f.: »Au contraire, qua la place de
I’lhomme, usant de la science pour les tromper, il se présente un philosophe disposé a les éclai-
rer[.].«

28 Vgl. Barnouw, The Magician and the Cinema, S. 21f.

29 Goldsworthy Gurney stellte fest, dass ein durch eine Knallgasflamme erhitzter Kalkstein ein be-
sonders lumindses Licht ausstrahlt. Sir Thomas Drummond wohnte einer Demonstration des
Effekts durch Michael Faraday bei und konstruierte 1826 eine Lampe, die den Effekt als Licht-
quelle nutzbar machte. Das Leuchtmittel ist seitdem als sDrummondsches Licht« bekannt und
wurde sowohl als Rampenlicht in Theatern als auch zur Auffiihrung der ersten Filmprojektio-
nen eingesetzt. Eine Geschichte der Biihnenbeleuchtung findet sich in Carl-Friedrich Baumann,
Licht im Theater. Von der Argand-Lampe bis zum Gliihlampen-Scheinwerfer, Stuttgart: Franz Steiner
Verlag Wiesbaden 1988, zum Kalklicht S.132-136.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

24. Dezember 1862 in der Royal Polytechnic Institution urauffithrte.*® Sie wurde
spater als »Pepper’s Ghost« bekannt, wohingegen Dircks den Apparat in seinem
1863 veroffentlichten Buch The Ghost! als »Dircksian Phantasmagoria« bezeichne-
te.”!

»Pepper’s Ghost« war das Produkt eines raffinierten Arrangements, das durch
einen Raum ermoglicht wurde, der sich unter der eigentlichen Bithne befand. Den
Blicken der Zuschauer entzogen, stand unter der Bithne ein in hellem Gewand
gekleideter Schauspieler, der im entscheidenden Moment von einem Kalklicht
beleuchtet wurde.** Sein Spiegelbild wurde von einer um 45°, dem Publikum zu-

30 Als Grundlage fiir die Demonstration diente Edward Bulwer-Lyttons Roman A Strange Story
(1862), der spater Bram Stokers Dracula beeinflusste. Dircks hatte 1858 Charles Dickens’ The
Haunted Man and the Ghost’s Bargain (1848) fiir die Vorfiihrungen seiner Phantasmagorie vor-
gesehen. Fiir eine detaillierte Entwicklung von »Pepper’s Ghost« in der Royal Polytechnic In-
stitution siehe Jeremy Brooker, »The Polytechnic Ghost, Early Popular Visual Culture 5.2 (2007),
S.189—206.

31 Henry Dircks, The Ghost! As Produced in the Spectre Drama, Popularly Illustrating the Marvellous Op-
tical lllusions Obtained by the Apparatus Called the Dircksian Phantasmagoria, London: Spon 1863.
Dircks’ urspriingliche Konzeption von 1858, die er dem Crystal Palace und dem Colosseum zum
Kauf anbot, war impraktikabel, da die Dimensionen der Apparatur einen vollstindigen Umbau
der Theater erfordert hitte. »In 1858, Dircks offered a preliminary version of the optical illusion
in a presentation to the British Association for the Advancement of Science, the proceedings
of which were published in The Engineer and the Athenaeum Literary Journal. Dircks envisioned
a large sheet of plate glass vertically fixed to a horizontal stage that would reflect the brightly
illuminated figure of an actor. The audience would be seated in elevated seats, looking down
through the glass panel.« Aileen Robinson, »All Transparentc Pepper’s Ghost, Plate Glass, and
Theatrical Transformation, in: Marlis Schweitzer und Joanne Zerdy (Hg.), Performing Objects and
Theatrical Things, Basingstoke und New York: Palgrave Macmillan 2014, S. 135-148, hier S. 143.
Pepper hatte 1862 ein Modell der lllusion erhalten und modifizierte deren optisch-apparativen
Aufbau, um sie auf begrenztem Raum auffithren zu kdnnen. Fast dreiRig Jahre nach Dircks,
und nach langwierigen Auseinandersetzungen im Streit um das Patent, veroffentlichte John
Henry Pepper The True History of Pepper’s Ghost, London u.a.: Cassell &Company 1890. Als Pepper
seine Gespenstererscheinung nach Paris bringen wollte, musste er allerdings feststellen, dass
der Magier Henri Robin ein bereits 1852 von Pierre Séguin angemeldetes Patent fiir ein Gerat
mitdem Titel »Polyscope«vorweisen konnte. Vgl. George Speaight, »Professor Pepper’s Ghostx,
Theatre Notebook. A Journal of the History and Technology of the British Theatre 43.1 (1989), S. 16—24,
hierS. 21f. Vgl.Jim Steinmeyer, Hiding the Elephant. How Magicians Invented the Impossible and Lear-
ned to Disappear, New York: Carroll &Graf 2003, S. 33.

32 Bei den ersten Auffithrungen im kleinen Vorlesungssaal des polytechnischen Institutes war
jedoch kein Gespenst zu sehen, sondern ein Skelett, das unter der Bithne —und aufgrund des
engen Raumes — von einem sitzenden Puppenspieler in schwarzem Gewand bewegt wurde.
Vgl. Beth A. Kattelman, »Spectres and Spectators: The Poly-Technologies of the Pepper’s
Ghost Illusion, in: Kara Reilly (Hg.), Theatre, Performance and Analogue Technology. Historical
Interfaces and Intermedialities, Basingstoke und New York: Palgrave Macmillan 2013, S.198-213,
hierS. 204.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

51


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Eingeschlossene Rdume

geneigten Glasscheibe reflektiert, die sich zwischen dem Bithnenraum und den
Ringen befand (Abb. 2.6). Die Zuschauer, die durch diese Scheibe auf die Bithne
blickten, sahen das Spiegelbild des Geistes, so als stiinde dessen Darsteller auf
der Bithne. »With Pepper’s Ghost, the theatre finally had a way to show seemingly
three-dimensional, projected figures on stage that could interact with other per-
formers in real time.«* Vom Zuschauerrang aus war also tatsichlich das Phan-
tom einer Figur zu sehen, die sich physisch nicht auf, sondern unter der Bithne
aufhielt. In den frithen Versionen von »Pepper’s Ghost« wurde nur ein Flachglas
eingesetzt und die Person unter der Bithne stand vor einer geschwirzten und ge-
neigten Wand, an die der Zuschauerraum anschloss. Spiter wurde der apparati-
ve Aufbau von einem Magier namens Silvester um einen Spiegel erginzt, der die
Spiegelung um eine Inversion bereinigte und es dem Schauspieler ermdglichte,
sich aufrecht und frei zu bewegen (Abb. 2.7).* Die vier Winde, die den theatralen
Raum begrenzen, wurden durch die Phantasmagorie demnach iiber zwei diago-

nale Flichen erweitert. Der Bithnenraum wurde so durch gezielte Lichtregie von
einem zweiten, dem Publikum verborgenen Raum iiberlagert.

Abb. 2.5: Stich der Auffithrung einer>Phantasmagorie<im Stil von Robertson. | Abb. 2.6 &2.7:
>Pepper’s Ghostcals Bithnenillusion in einfacher und doppelter Spiegelung. | Abb. 2.8: »An X-ray
illusion upon the stage — conversion of a living man into a skeleton.«

33 Kattelman, »Spectres and Spectators«, S. 209 (Hervorhebung im Original).

34 Pepper sicherte sich die Rechte und implementierte die Ergdnzung in seine Vorfithrungen an
der Royal Polytechnic Institution. Vgl. Speaight, »Professor Pepper’s Ghostk, S. 18.

14.02.2026, 10:20:30. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

Urspriinglich hatte Pepper geplant, das Geheimnis der optischen Illusion bereits
im Anschluss an die erste Auffithrung seinem Publikum offenzulegen. Dessen
Reaktion verleitete ihn jedoch dazu, die Erklirung fiir einige weitere Abende hi-
nauszuzdgern.” Der Akt, der eigentlich als Vorfithrung einer technischen Errun-
genschaft und ihrer anschliefRenden Aufklirung konzipiert war, fungierte somit
zunichst als reiner Schaueffekt.

Alternativ zum vertikalen Aufbau der Illusion fithrte spiter das Cabaret du
Néant nach seinem Umzug von Briissel (wo es 1892 als Cabaret de la Mort eroft-
net worden war) nach Paris eine Phantasmagorie auf, in der sich der verborgene
Bereich auf der Ebene der Bithne befand.’® Vor den Augen der ZuschauerInnen
verwandelte sich ein Freiwilliger, der in einem Sarg auf der Bithne positioniert
wurde, in ein Skelett. Der Effekt wurde durch einen Wechsel der Beleuchtung er-
zielt,” durch den die Spiegelung des seitlich verborgenen Skelettes die Aussicht
auf die Person auf der Bithne tiberlagerte (Abb. 2.8).

Méliés bezieht sich mit seinen Ilusions fantasmagoriques explizit auf die Pro-
jektionsillusionen in der Tradition von Robertson. Die Werke der vorfilmischen
Magier bedurften tatsichlich noch eines raumlichen Arrangements, um einen
optischen Eindruck auf einer Oberfliche zu erzeugen. Im Gegensatz zum Biih-
nenzauber der Phantasmagorien inszeniert Méliés ein »unverhiilltes Tiuschungs-
manover, in dem der eigentliche Trick von den ZuschauerInnen unbemerkt bleib:
Das Geheimnis seiner Phantasmagorie findet sich nicht mehr im Raum der thea-
tralen Auffithrung, sondern in der Sukzession multipler szenischer Arrangements,
deren montierte Bildriume den Eindruck von einem kontinuierlichen Ereignis
erzeugen.®® Dabei erinnern die Titel seiner Filme an die Illusionen der groflen
raumlichen Arrangements der Phantasmagorien und der in Kisten verborgenen
magischen Apparaturen, die sich von der Bithne in die unsichtbare Struktur des
Kinodispositivs verlagert haben.

35 Vgl. Speaight, Professor Pepper’s Ghost, S. 19; Brooker, »The Polytechnic Ghost, S. 193; Kattel-
man, »Spectres and Spectators, S. 204; Robinson, »All Transparent«, S. 144.

36 Zum Cabaret du Néant siehe Albert A. Hopkins, Magic. Stage Illusions, Special Effects and Trick
Photography [1898], New York: Dover 1976, S. 55—60.

37 Hopkins geht davon aus, dass die 1783 von Aimé Argand vorgestellten Argandbrenner verwen-
detwurden. Vgl. Hopkins, Magic, S. 56 und 59. Zur Technikgeschichte des Argandbrenners siehe
Michael Schrgder, The Argand Burner. Its Origin and Development in France and England 1780-1800,
Kopenhagen: Odense UP 1968; Baumann, Licht im Theater, S. 8—12; vgl. Wolfgang Schivelbusch,
Lichtblicke. Zur Geschichte der kiinstlichen Helligkeit im 19. Jahrhundert, Frankfurt a. M.: Fischer TB
1986, S.17-21.

38 Zum»Bildraum«siehe Kapitel 5.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

53


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Eingeschlossene Raume

2.4 Raumstrukturen des Dispositivs

Die Geschichte der optischen Medien ist nicht nur im Falle von »Pepper’s Ghost«
untrennbar mit einer Geschichte der Raumkonstitution verbunden. Im Folgen-
den wird anhand der Arbeiten von Jean-Louis Baudry, Jonathan Crary und Michel
Foucault der Dispositiv-Begriff niher zu bestimmen sein.

In der Zusammenfihrung von Platons Hoéhlengleichnis, der psychischen To-
pologie Sigmund Freuds und der Kinoarchitektur skizziert Baudry die dispositive
Struktur der Filmrezeption als Ensemble riumlicher Einschliisse. Platons Hohlen-
gleichnis unterliegt einem konkreten riumlichen Aufbau, der eine »Ideenwelt«
von einer »Sinnenwelt« trennt.” Der den Menschen umgebende Raum der Hohle
schlief’t ihn in der Limitierung seiner Erkenntnisfihigkeit ein. In der archetypi-
schen Hohle sitzt der Mensch »festgebannt mit Fesseln an Schenkeln und Hals«*
und registriert lediglich Schattenbilder,* die im Raum aufRerhalb seiner ontischen
Gefangenschaft vermutet werden. Wissen manifestiert sich im platonischen Gleich-
nis als optische Wahrnehmung, und Erkenntnis hingt unmittelbar mit einem
»Aufstieg« aus der Hohle zusammen.

Es ist diese primir okulare Situation des Gleichnisses, die Jean-Louis Baudry
in seinem Aufsatz zum Dispositiv eine Analogie zur Situation im Kinosaal her-
stellen ldsst:

Etl'on pourraitnaivementse demander pourquoi, a quelque deux millénaires et demi
de distance, c’est au moyen d’'une métaphore d'ordre optique, une construction op-
tique qui annonce terme a terme le dispositif cinématographique que le philosophe
expose la condition de 'homme et son éloignement a la »vraie réalités, et pourquoi
clest encore au moyen d’'une métaphore optique que Freud, au commencement et a
la fin de son ceuvre, tente de rendre compte de la disposition de 'appareil psychique,
du fonctionnement de I'inconscient et de la relation/rupture conscient inconscient.*?

In seinem finf Jahre zuvor erschienen Aufsatz »Effets idéologiques produits par
appareil de base« bemerkt Baudry, dass die Disposition der unterschiedlichen
Elemente (Projektor, dunkler Saal, Bildschirm) der Mise en Scéne der Hohle
bei Platon auf frappierende Weise gleicht: Uber die Topologie ihrer Anordnung

39 Vgl. Platon, Samtliche Dialoge. Band V: Der Staat, iibers. von Otto Apelt, Hamburg: Meiner 2004,
S.502.

40 Platon, Der Staat, S. 269,514 2 A.

41 Vgl. ebd., S. 270, 515 2 B: »Durchwegs also wiirden diese Gefangenen nichts anderes fiir wahr
gelten lassen als die Schatten der kiinstlichen Gegenstdnde.«

42 Jean-Louis Baudry, »Le dispositif: approches métapsychologiques de I'impression de réalitéc,
Communications 23 (1975), S. 5672, hier S. 57.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

konstruiert Baudry eine homologe® Beziehung zwischen Platons Hohle und der
Situation des betrachtenden Subjekts im Kinosaal.** »Disposition de la caverne:
sinon quau cinéma elle y est déja redoublée dans une sorte demboitement ot la
chambre noire — la caméra — s’encastre dans une chambre noire - la salle de pro-
jection.«* Die Lichtquelle auferhalb der Hohle, die bei Platon das Versprechen
der transzendentalen Erkenntnis trigt, findet bei Baudry ihre Entsprechung im
Filmprojektor. Er fungiert als essenzielles Element einer dispositiven Struktur, in
der das betrachtende Subjekt eingeschlossen ist.

Hervorzuheben ist der Unterschied zwischen dem technischen Apparat und
dem Dispositiv. In den englischen Ubersetzungen der Aufsitze von Baudry 1970
und 1975, die eben kein identisches Anliegen haben,* wurde iiber die Differenz
zwischen »appareil de base«*” und »dispositif« schlicht hinweggegangen.* Aller-
dings »unterscheidet Jean-Louis Baudry ausdriicklich das Kino als apparative und
als dispositive Einrichtung, letztere meint die An-Ordnung, die eine Projektion
und den Zuschauer umfaft.«* Baudry selbst schreibt in seinem Aufsatz von 1975:

43 Vgl.Joachim Paech, »Unbewegt bewegt—Das Kino, die Eisenbahn und die Geschichte des filmi-
schen Sehens, in: Ulfilas Meyer (Hg.), Kino-Express: Die Eisenbahn in der Welt des Films, Miinchen
und Luzern: Bucher198s5, S. 40—49, hier S. 42.

44 Vgl. Baudry, »Le dispositif«, S. 56 f.: »Mais sans doute, la caverne du philosophe nest-elle pas su-
perposable & 'autre scéne, celle de I'inconscient. Voire. Car c’est d’'un dispositif qu'il s’agit, d’'une
relation métaphorique entre des lieux ou d’'une relation entre des lieux métaphoriques, d’'une
topique, et dont la connaissance détermine pour le philosophe et pour I'analyste un rapportala
vérité oua la tromperie, oua l'illusion, et nécessairement I'appel a une éthique.«

45 Jean-Louis Baudry, »Effets idéologiques produits par I'appareil de base« [1970], in: Leffet cinéma,
Paris: Albatros 1978, S.13—26, hier S. 23. Auf diese Feststellung folgt die Auseinandersetzung mit
Jacques Lacans Konzeption des Spiegelstadiums.

46 GehtesBaudryim Aufsatz von 1970 grundsatzlich um das Kino als mechanistisches Modell (vor
einem ideengeschichtlichen Hintergrund), fokussiert der Aufsatz von 1975 das Verhaltnis von
Dispositiv und Subjekt.

47 Vgl. die Marx-Lektiire von Louis Althusser, Ideologie und ideologische Staatsapparate [1970], libers.
von Peter Schottler, hg. von Frieder O. Wolf, Hamburg: VSA 2010, S. 45.

48 Vgl. Nicole Gronemeyer, »Dispositiv, Apparat. Zu Theorien visueller Medien«, MEDIENwissen-
schaft 1 (1998), S. 9—21, hier S. 15; Frank Kessler, »The Cinema of Attractions as >Dispositif«, in:
Wanda Strauven (Hg.), The Cinema of Attractions Reloaded, Amsterdam: Amsterdam UP 2006,
S. 57-69, hier S. 60: »The usual English translation of dispositif by »apparatus«< poses a twofold
problem: firstofall itdoes notrender the idea of a specificarrangementor tendency (disposition),
which the French term implies, and secondly, it makes distinguishing between two concepts in
Baudry’s theory difficult, namely the >dispositif on the one hand, and the >appareil de base< on
the other.« (Hervorhebungen im Original) Zu den Bedeutungsfacetten des Begriffs »dispositif«
siehe ders., »Notes on»dispositif«, unveréffentlichtes Manuskript (11/2007), www.frankkessler.
nl/wp-content/uploads/2010/05/Dispositif-Notes.pdf (Letzter Zugriff: 07.01.2019).

49 Joachim Paech, »Unbewegt bewegt, S. 49. In seiner »Theorie medialer Topik« hebt Joachim
Paech die imaginare raumliche Tiefe des Filmbildes hervor. Joachim Paech, »Uberlegungen

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

55


http://www.frankkessler.nl/wp-content/uploads/2010/05/Dispositif-Notes.pdf
http://www.frankkessler.nl/wp-content/uploads/2010/05/Dispositif-Notes.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.frankkessler.nl/wp-content/uploads/2010/05/Dispositif-Notes.pdf
http://www.frankkessler.nl/wp-content/uploads/2010/05/Dispositif-Notes.pdf

56

Eingeschlossene Raume

D'une fagon générale, nous distinguons appareil de base, qui concerne I'ensemble

de l'appareillage et des opérations nécessaires a la production d’'un film et a sa pro-
jection, du dispositif, qui concerne uniquement la projection et dans lequel le sujet

a qui s'adresse la projection est inclus. Ainsi l'appareil de base comporte aussi bien

la pellicule, la caméra, le développement, le montage envisagé dans son aspect

technique etc. que le dispositif de la projection.*®

Unter dem Basisapparat subsumiert Baudry das materielle Ensemble der fir die

Film(re)produktion ndtigen Elemente wie das Filmmaterial, die Kamera, die Film-

entwicklung, den Filmschnitt und den Projektor, wihrend mit dem Begriff »Dis-

positiv« die Ordnung beschrieben wird, in der das rezipierende Subjekt in Bezie-

hung zum Film gesetzt wird, der erst in der Performanz seiner Vorfithrung Gestalt

annimmt.

Obgleich Baudry nur kurz auf die dunkle Kammer eingeht,” steht sie symp-

tomatisch fiir das von ihm beschriebene Sehen. So heifdt es im Aufsatz von 1970:

Cependant ce choix optique semble prolonger la tradition de la science occiden-
tale dont la naissance coincide justement avec la mise au point d’appareils op-
tiques qui auront pour conséquence le décentrement de l'univers humain, la fin
du géocentrisme (Galilée); mais aussi, et paradoxalement, I'appareil optique, la
chambre noire servira dans le méme champ historique a élaborer dans la produc-
tion picturale un mode nouveau de représentation, la perspectiva artificialis, qui
aura pour effet un recentrement, du moins un déplacement du centre, celui-ci ve-
nant se fixer sur I'ceil, c’est-a-dire assurant la mise en place dussujetccomme foyer
actif et origine du sens.*

Mit Galileos astronomischen Entdeckungen und der kopernikanischen Wende
mogen universale Deutungsmuster der Welt ins Wanken geraten sein, im Modell

50

51
52

zum Dispositiv als Theorie medialer Topik«, MEDIENwissenschaft 4 (1997), S. 400—420, insbes.
S.402. Nicole Gronemeyer wiederum weist darauf hin, dass Paech in diesem Punkt von Baudrys
Modell abweicht und das Verhaltnis von Basisapparat und Dispositiv umkehrt: »Fiirihn gehorte
die Kamera und die durch sie konstituierte Raumlichkeit zwar nach wie vor zum Basisapparat,
dieser wurde nun aber zu einem Bestandteil des Dispositivs.« Nicole Gronemeyer, »Dispositiv,
Apparatk, S.18.

Baudry, »Le dispositif«, S. 58f. (Hervorhebungen im Original); vgl. ebd., S. 57: »[..] la technique
cinématographique comporte bien des aspects, des relais différents, qui vont de I'enregistre-
ment des images a leur restitution, un ensemble que nous avons jadis appelé appareil de base.«
Vgl. Louis Althusser, »ldéologie et appareils idéologiques d’Etatx, in: Positions (1964—1975), Paris:
Les Editions sociales 1976, S. 67-125.

Vgl. Baudry, »Effets idéologiques, S.13; ders., »Le dispositif«, S. 63.

Baudry, »Effets idéologiques«, S.13.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

der Camera obscura aber lisst sich die Weltordnung als reprisentierte Welt be-
greifen. Indem die Reprisentation auf die optische Geritschaft zuriickgefithrt
werden kann, materialisiert sich das Universum im Fluchtpunkt des Dispositivs.
Durch die Apparatur lisst sich der Eindruck der Weltwahrnehmung verorten und
neu zentrieren.

In der Camera obscura findet sich das betrachtende Subjekt in einem dunk-
len Raum eingeschlossen. Die Verbindung zu dem, was auf3erhalb der Winde der
Konstruktion liegt, besteht allein im Licht, das durch eine Offnung in das Innere
der Camera obscura gelangt und sich als Lichtbild auf einer Fliche abzeichnet. Der
Einsatz einer konvexen Linse in diese Offnung u. a. vorgeschlagen von Daniele Bar-
baro und Giambattista della Porta,*® scheidet ab dem 16. Jahrhundert die »Camera
obscura naturalis« von der »Camera obscura artificialis«, in der die Verkehrung des
Projektionsbildes korrigiert wird.** Bestimmend bleibt jedoch die Vorstellung, dass
die Welt in der dunklen Kammer als Ensemble verkehrt werden konnte.*® Wobei
die Entriickung aus der Welt eine normierende Distanz ermoglicht, von der aus die
»kopfstehende« Aufienwelt erst als solche wahrgenommen wird.*® Und wenngleich
die Camera obscura als technisches Hilfsmittel geniitzt wurde, so stellt sie — ganz
im Gegenteil zur Kamera — keinen Reprisentationsapparat dar. In der Camera
obscura existiert das instabile Projektionsbild einer aufien liegenden Welt allein
im Auge des betrachtenden Subjekts.””

53 Vgl. Daniele Barbaro, La pratica della perspettiva, Venedig: Borgominieri1569, S.192f.; Giambattis-
ta della Porta, Magiae naturalis sive de miraculis rerum naturalium libri XX, Napoli: Apud Horatium
Saluianum 1589, S. 266.

54 Vgl.)6rg Jochen Berns, »Geflacker in dunklen Raumen. Von der >Camera obscura<zu Kino und
Bildschirmg, in: Matthias Bruhn und Kai-Uwe Hemken (Hg.), Modernisierung des Sehens. Sehweisen
zwischen Kiinsten und Medien, Bielefeld: transcript 2008, S. 25—36, hier S. 26.

55 Vgl. Alexander Bohnke, »Verkehrte Welt: [deologie —Camera Obscura—Medienc, in: Jens Schro-
ter, Gregor Schwering und Urs Staheli (Hg.), Media Marx. Ein Handbuch, Bielefeld: transcript 2006,
S.177-191.

56 Anhand ihrer komparatistischen Lektlre von Das Kapital und Die deutsche Ideologie hat Sarah
Kofman darauf hingewiesen, dass die metaphorische Umdrehung, mit der Karl Marx»die Ideo-
logie«in eine »dunkle Kammer«einzuschlieflen versucht, selbst auf einer Ideologie fudt: Came-
ra obscura. Von der Ideologie [1973], ibers. von Marco Gutjahr, Wien und Berlin: Turia+Kant 2014,
S. 35: »Die deutsche Ideologie wie auch Das Kapital wiederholen ein System traditioneller, mythi-
scher und ideologischer Oppositionen und doch nehmen diese Texte solche Verschiebungen
vor, dass es moglich ist, ausgehend von ihnen eine Arbeit der Dekonstruktion des Systems der
Oppositionen, von dem sie abhangig bleiben, in Angriff zu nehmen.«

57 Jan Vermeer nutzte fiir seine Interieurszenen bekanntlich die Apparatur der Camera obscura.
Der Riickzug in einen geschlossenen Raum, um Gber die Welt nachzudenken, war bereits zuvor
zentraler Bildgegenstand. Albrecht Diirers Meisterstich Der heilige Hieronymus im Gehdus (1514)
oder etwa Der heilige Hieronymus im dunklen Zimmer (1642) von Rembrandt van Rijn zeigen den
kontemplierenden Kirchenvater in einem Lichtstrahl, der von aufien in das Zimmer einfallt.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

57


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Eingeschlossene Raume

Zwar handelt es sich bei der Rezeptionssituation im Kinosaal um eine illusio-
nistische Situation,”® welche das Subjekt aber dennoch in seiner »selbstverschul-
deten Unmiindigkeit«* fesselt: Fiir Baudry werden jedoch sowohl das Subjekt als
auch Platons Text von der Faszination der Gefangenen (»fascination des prison-
niers«) heimgesucht — im ersten Fall als Faszination der Gefangenen selbst,® im
letzteren als Faszination an der Situation der Gefangenen.®

In der Topologie Platons ermdglicht letztendlich die Bildung, sich aus den
Fesseln zu l6sen und aus der »Dunkelheit« der Hohle aufzusteigen. Baudry hin-
gegen verfolgt im Anschluss an die metapsychologischen Uberlegungen Sigmund
Freuds eine andere, »invertierte« Perspektive. Hier geht es weniger um den di-
daktischen Auftrag, Gefangene aus dem Saal zu fithren, sondern vielmehr um
die Analyse der Situation in der Dunkelheit, »ou ils ne savaient pas étre, car ils se
croyaient a lextérieur«”. Wihrend Platon dem Ort der Gefangenschaft einen Ort
der Realitit gegeniiberstellt, wird das Versprechen eines »AufRerhalb« bei Baudry
irrelevant. Der Gefangene bei Platon wird somit zum Opfer einer Wirklichkeits-
illusion (illusion de réalité«). Der Platoniker mag einen Platz auf einem der hé-
heren Ringe beziehen, aber er befindet sich nach wie vor im gleichen Saal. Hierin
liegt auch die Differenz zwischen der idealistischen Annahme einer »Realitit«
und dem »Realen« bei Freud begriindet.*

Platon, so die Kritik von Baudry, ersetzt die Topik der Hohle lediglich durch
eine andere Topik, ohne grundlegende Verinderung der Situation.® Zwar ist der
Gefangene bei Platon einer dispositiven Struktur entkommen, seine Beziehung
zur »Wirklichkeit« hat sich in dieser raumlichen Verschiebung allerdings nicht
verdndert. Seine grundsitzliche Situation — im Basisapparat — bleibt unverin-
dert, er befindet sich nach wie vor in einer - lediglich verlagerten — dispositiven
Struktur. Seine Flucht gleicht letztendlich einer Halluzination bzw. einem Traum.

Mit Verweis auf den Wahrnehmungsapparat des Subjekts relativiert Jonathan
Crary in seinem Buch Techniques of the Observer die Analogie der dunklen Kam-

58 Vgl. Baudry, »Le dispositif«, S. 58.

59 Immanuel Kant,»Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?«[1784], in: Norbert Hinske (Hg.),
Was ist Aufkldrung? Beitrige aus der Berlinischen Monatsschrift [1973], Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft1990, S. 452—465.

60 Vgl. Baudry, »Effets ideologiquesc, S. 20: »[..] le monde ne se constituera pas seulement par lui,
mais pour lui.«

61 Vgl. Baudry, »Le dispositif, S. 58 und 62.

62 Ebd.,S.56:»De Platona Freud, la perspective se renverse, ladémarche s'inverse—on dirait.« Vgl.
Sarah Kofman, Camera obscura. De I'idéologie, Paris: Galilée 1973.

63 Baudry, »Le dispositif, S. 56.

64 Vgl.ebd.,S.58.

65 Vgl.ebd.,S.58.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

mer. Darin arbeitet er einen Paradigmenwechsel der Moderne von der Camera
obscura zum menschlichen Kérper heraus. »For over two hundred years it sub-
sisted as a philosophical metaphor, a model in the science of physical optics, and
was also a technical apparatus used in a large range of cultural activities.«* Nach
Crary stellt sich in der ersten Hailfte des 19. Jahrhunderts eine Neupositionierung
des Betrachters ein: »What begins in the 1820s and 1830s is a repositioning of the
observer, outside of the fixed relations of interior/exterior presupposed by the
camera obscura and into an undemarcated terrain on which the distinction be-
tween internal sensation and external signs is irrevocably blurred.«”” Das Sehen
gilt nicht linger als eine bevorzugte Form der unmittelbaren Erkenntnis, sondern
wird selbst zum wissenschaftlichen Anschauungsgegenstand.®® Damit wird die
Black Box des sensorischen Apparates, die bis zu diesem Zeitpunkt als philosophi-
sche Metapher und Modell der Anschauung gedient hatte, ge6ffnet.

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts entsteht eine Vielzahl optischer Geritschaften
(Thaumatrop, Diorama, Kaleidoskop, Stereoskop), deren zur Schau gestellte An-
sichten erst in der Wahrnehmung des Betrachters entstehen. Diese Apparate sind
von deutlich geringerer Grofie als die Camera obscura, da nicht mehr der ganze
Korper in ihnen Platz finden muss. Stattdessen werden sie direkt vor das rezep-
tive Sehorgan gehalten. Der Standpunkt der Beobachter 16st sich in der Folge aus
der Konstellation der Dunkelkammer. An die Stelle des technischen Apparats tritt
der menschliche Korper, dessen Wahrnehmungen nicht mehr allein von einem
externen Referenten (von der Camera obscura als analogisches Modell) abhingig
sind.® Die Mechanismen der Wahrnehmung werden auf den menschlichen Kor-
per zuriickgefiihrt, der gleichzeitig zu einem Gegenstand der Untersuchung wird
und Prozessen der Subjektivierung sowie Kontroll- und Normalisierungsprozes-
sen unterliegt.”” Mit dieser Verschiebung entstehen neue epistemische Dinge. Der
grofRe Unterschied zum externen Modell der Camera obscura besteht darin, dass
sich die Einfliisse auf das Subjekt nicht auf das Experimentierfeld eines geschlos-
senen Raumes beschranken.

Die Konsequenzen der dispositiven Verortung sind, wie Jonathan Crary ge-
zeigt hat, sowohl befreiend als auch restriktiv. In diesem Zusammenhang greift
Crary auf den Dispositiv-Begriff von Foucault zuriick.” Michel Foucault hebt drei

66 Jonathan Crary,»The Camera Obscura and Its Subjectc, in: Techniques of the Observer. On Vision and
Modernity in the Nineteenth Century, Cambridge und London: MIT Press 1991, S. 2566, hier S. 29
(Hervorhebungim Original).

67 Crary, Techniques of the Observer, S. 24.

68 Vgl.ebd.,S.70.

69 Vgl.ebd.,S.70.

70 Vgl.ebd.,S. 92.

71 Vgl.ebd,, S.14f; Michel Foucault, Uberwachen und Strafen.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

59


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Eingeschlossene Raume

Aspekte der Konzeption seines Dispositiv-Begriffs hervor: Es handelt sich um ein
»heterogenes Ensemble, [...] das Gesagtes ebensowohl wie Ungesagtes umfafdt«’?,
dessen Verkniipfungen als »Spiel von Positionswechseln und Funktionsverinde-
rungen«” wirken und dessen strategische »Hauptfunktion zu einem gegebenen
historischen Zeitpunkt darin bestanden hat, auf einen Notstand (urgence) zu ant-
worten.«’* Foucault versteht das Dispositiv als ein Netzwerk aus Krifteverhilt-
nissen, die zu einem konkreten Zeitpunkt mit einer strategischen Funktion in
diese Matrix eingehen und diese entsprechend verindern. Dass es sich bei diesen
Elementen, die sowohl sprachlich als auch nicht-sprachlich sein kénnen, ebenso
um Aussagen, Institutionen oder architekturale Einrichtungen handelt, verweist
neben der chronologischen auch auf eine topographische Dimension der disposi-
tiven Elemente. »Es sind also weder Subjekte noch Objekte, sondern Ordnungen,
die es fiir das Sichtbare und das Aussagbare zu definieren gilt — mit ihren Abwei-
chungen, ihren Transformationen und ihren Mutationen.«” »Will man die Linien
eines Dispositivs entwirrenc, schreibt Gilles Deleuze, »so mufd man in jedem Fall
eine Karte anfertigen, man muf$ kartographieren, unbekannte Linder ausmes-
sen«’. Eine solche Analyse, die den Linien nachspiirt, liefert Foucault selbst in
seinem Blick auf Velizquez’ Las Meninas.”

Das hohe, eintonige Rechteck, das die ganze linke Seite des wirklichen Bildes be-
herrschtund die Riickseite des abgebildeten Gemaldes bildet, stelltin der Arteiner
Oberfliche die in die Tiefe gehende Unsichtbarkeit dessen dar, was der Kiinstler
betrachtet: jenen Raum, in dem wir uns befinden und der wir sind. Von den Augen
des Malers zu dem von ihm Betrachteten ist eine beherrschende Linie gezogen,
derwir als Betrachter uns nicht entziehen kénnen.”

Erst das Zusammenspiel der konkreten riumlichen Organisation des Schauspiels
im Gemilde entfaltet einen Raum reich an impliziten Beziehungen. Am Beispiel
des Malers im Gemailde, der »an der Grenze dieser beiden unvereinbaren Sicht-

72 Michel Foucault, Dispositive der Macht. Uber Sexualitit, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve 1978,
S.19f.

73 Ebd., S.120.

74 Ebd., S.120. Vgl. Giorgio Agamben, Was ist ein Dispositiv? [2006], (ibers. von Andreas Hiepko, Zii-
rich und Berlin: Diaphanes 2008, S. 7-9.

75 Gilles Deleuze, »Was ist ein Dispositiv [1988], (ibers. von Hans-Dieter Gondek, in: Francgois
Ewald und Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1991, S. 153—162, hier S.154.

76 Ebd.,S.153.

77 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften [1966], Ubers.
von Ulrich Képpen, Frankfurta. M.: Suhrkamp 2012, S. 30—4s.

78 Ebd.,S.32.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

barkeiten«” herrscht, zeichnet Foucault die Linien einer Ordnung nach, die er erst
spater als Dispositiv untersuchen wird.® »Das heif3t, dafs die Dispositive wie die
Maschinen [Raymond] Roussels sind, so wie Foucault sie analysiert, es sind Ma-
schinen, um sehen zu machen oder sehen zu lassen, und Maschinen, um sprechen
zu machen oder sehen zu lassen.«® Im Fall von Las Meninas wird die Maschinerie
der Blickbeziehungen im konkreten Raum durch den betrachtenden Blick in Gang
gesetzt. Im Akt der Betrachtung schreibt sich das betrachtende Subjekt in das
Bild ein: »Der Maler lenkt seine Augen nur in dem Mafe auf uns, in dem wir uns
an der Stelle seines Motivs befinden.«® Foucaults Interpretation von Las Meninas
legt hinter der oberflichlichen Erscheinung des Gemaildes eine Tiefenstruktur
frei, in der das betrachtende Subjekt von der Blickkonstellation im Bild verortet
und damit beherrscht wird. Das Bildmotiv des Malers — im Gemilde als darge-
stellte Riickseite der Leinwand unbestimmt — verweist in der riumlichen Rela-
tion auf einen unsichtbaren Bereich. Dieser »ideale Punkt«,®® bildet damit eine
Schnittstelle, durch die sich das Subjekt gleichermafRen vor dem Bild wie auch
im Beziehungsgeflecht des Bildes wiederfindet. Das Motiv der Box im Film ist ein
ebensolches »eintdniges Rechtecke, eine dispositive Markierung, die als Schnitt-
stelle des Bildes wirkt: Als Aktant setzt der eingeschlossene, unsichtbare Raum
einen externen Bezugspunkt, der fiir das wahrnehmende Subjekt einsteht. Was
sich hinter der Oberfliche des uneinsehbaren Gemaildes in der Tiefenstruktur des
szenischen Raumes von Veldzquez’ Gemilde abspielt, lisst sich im filmischen Ver-
lauf'in Relation zur Box nachzeichnen.

Bereits Christian Metz hatte anlisslich der Frage, wie sich das Dispositiv zeigen
lief3e, darauf hingewiesen, dass es sich bei der Kamera, die im Film zu sehen ist, kei-
nesfalls um den Apparat handle, der den im Augenblick bezeugten Film aufnehme.

79 Ebd.,S.32.

80 Vgl. Foucault, Dispositive der Macht, S. 123: »In der >Ordnung der Dinge<, wo ich eine Geschichte
der Episteme schreiben wollte, bin ich in eine Sackgasse geraten. Jetzt dagegen will ich versu-
chen zuzeigen, dafd das, was ich Dispositive nenne, ein sehrviel allgemeinerer Fall der Episteme
ist. Oder eher, dafd die Episteme, im Unterschied zum Dispositivim allgemeinen, das seinerseits
diskursiv und nichtdiskursiv ist, und dessen Elemente sehr viel heterogener sind, ein spezifisch
diskursives Dispositiv ist.«

81 Deleuze,»Was ist ein Dispositiv’, S.154; vgl. Michel Foucault, Raymond Roussel [1963], ibers. von
Renate Horisch-Helligrath, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989, S. 7: »Dieses Comment j'ai écrit cer-
tains de mes livres [..], verfafit, als alles geschrieben war, steht in einem seltsamen Bezug zu dem
Werk, dessen Maschinerie es aufdeckt, um es mit einem (ibereilten, bescheidenen und gewis-
senhaften autobiographischen Bericht wieder zu verdecken .«

82 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 32.

83 Ebd.,S.44.

84 Christian Metz, Die unpersonliche Enunziation oder der Ort des Films [1991], ibers. von Frank Kessler,
Sabine Lenk und Jiirgen E. Miiller, Miinster: Nodus 1997, S. 21f. und 69. Mit Bezug auf Edward

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

61


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Eingeschlossene Raume

Es handle sich um einen »Metatext«®. Zwar bilden Objekte wie eine Kamera oder
eine Tonangel niemals das Dispositiv ab, aber »[vlon der Disposition dieser Ob-
jekte konnen wir den Ort der Maschine ableiten.«® Das Dispositiv bleibt zwangs-
weise unreprisentierbar, aber spezifische Motive in der Mise en Scéne des Films
initiieren eine Reflexion tiber das Medium Film und die Bedingungen seiner
Wahrnehmung.

So handelt es sich auch bei der titelgebenden Laterna magica in Georges
Méliés’ La lanterne magique keinesfalls um den gleichen Apparat, der dazu ver-
wendet wurde, dem Publikum von 1903 Trickaufnahmen vorzufithren. Im Film
bauen zwei Harlekine eine iibergrofRe Laterna magica auf, um in der Projektion
ein kostiimiertes Paar vor einer Landschaft und letztlich ihr eigenes Abbild zu
bestaunen. Anschlieflend klappen sie die Seitenwinde des Apparates herunter,
aus dem mehrere Tinzerinnen hervorspringen. Als Polizisten herbeieilen, um die
Auseinandersetzung um eine der Tinzerinnen zu beenden, fliichten die beiden
in den Kasten, um sich dort in einen iiberlebensgrofien Schachtelteufel zu ver-
wandeln. Neben der Doppelbelichtung im Film und den zahlreichen Figuren, die
scheinbar aus dem Nichts ins Innere der Box gelangt sind, besteht der Trick der
Inszenierung darin, dass die Laterna magica bewegte Bilder projiziert und damit
zur Metapher fir das filmische Dispositiv wird. In diesem Sinne schreibt Linda
Williams:

With this progression Mélies demonstrates the power of this toy which, like the
machine in [Mélies’s] Long Distance Wireless Photography, is once again a metaphor
for the cinematic apparatus to (1) document external reality (the landscape) (2)
represent a fictional world (the characters in eighteenth-century dress), and (3)
confuse the categories of real and imaginary in a gesture of reflexivity (the projec-
tion of the clowns for thesrealcworld into the fictional space of the wall).?’

Die Objekte in diesem Film erscheinen in zweifacher Funktion: als Gegenstinde
der Handlung, die sich im Szenenraum ereignet, und als reprisentierte, an die
Kulissenwinde im Hintergrund gemalte Objekte, die die Handlungsentwicklung
vorwegnehmen. Vor der Kulisse steht links im Bild die Mechanik eines Uhrwerkes,
rechts hingen mehrere Marionetten im Polizistenkostiim. Zudem sind mehrere

Branigan schreibt Metz: »Das, was man gemeinhinsdie Kamera<nennt, ist kein wirklich profil-
misches Objekt, sondern eine Konstruktion des Zuschauers, die dazu beitragt, den reprasen-
tierten Raum und die Reprasentation des Raumes einsichtig zu machen«(ebd., S. 75).

85 Vgl. Metz, Die unpersinliche Enunziation, S. 22.
86 Ebd.,S.76.

87 Linda Williams, »Film Body: An Implantation of Perversionss, in: Philip Rosen (Hg.), Narrative,
Apparatus, Ideology: A Film Theory Reader, New York: Columbia UP 1986, S. 507—534, hier S. 531.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

Schachteln zu sehen, die das exzessive Spiel von Erscheinen und Verschwinden
spiegeln: In einer steht eine Puppe, die das gleiche Kostiim trigt wie die Tinzerin-
nen, aus einer anderen ragt ein Springteufel. Dabei verhilt sich der Hintergrund
des Szenenbildes zur Mise en Scene wie die schiere Abbildung zur Imagination.
Der Kasten im Film fungiert als Schnittstelle, an der aus der Laterna magica ein
Filmprojektor und aus den leblosen Objekten Motive werden, die im filmischen
Raum (und durch den unsichtbaren >Mechanismus« der Kinematographie) in Be-
wegung versetzt werden.

2.5 Inszenierung sichtbarer Korper

Die kinematographische Bewegung hat auf die ZuschauerInnen mindestens eine
doppelte Wirkung. Zum einen werden diese Imaginationen nur von einer/m auf-
merksamen BeobachterIn bemerkt, die/der die Entwicklungen im Bild verfolgt.
Zum anderen sind es meist Attraktionen, durch die insbesondere der frithe Film
die Aufmerksambkeit der ZuschauerInnen erregt. Durch die direkte Adressierung
des Publikums® und die relative Unbedeutsambkeit einer leitenden Narration zu-
gunsten einer konzeptionellen Ausrichtung auf ein Spektakel stehen die Filme
von Méliés als beispielhaft fiir den frithen Film, den André Gaudreault und Tom
Gunning im Zuge des New Historicism als »cinema of attractions« beschrieben
haben.® »The attraction directly addresses the spectator, acknowledging the
viewer’s presence and seeking to quickly satisfy a curiosity.«”°

Diese Wiirdigung der Anwesenheit des Publikums sowie die allzu grofRe Be-
reitwilligkeit, den Zuschauer zu erfreuen, sollten jedoch mit Skepsis betrachtet
werden. Denn gerade dort, wo die Imagination unbegrenzten Raum erhilt, wird
die soziale Situation der Auffithrung auffillig. Um das restriktive Potenzial der
magischen Auffithrung zu beschreiben, auf die Foucault im ersten Band seiner

88 Vgl. Frank Kessler und Sabine Lenk, »Ladresse-Méliés, in: Jacques Malthéte und Michel Marie
(Hg.), Georges Mélies, l'illusionniste fin de siécle?, Paris: Presses de la Sorbonne Nouvelle 1997,S.183—
199; André Gaudreault, »Les>vues cinématographiques«selon Georges Méliés ou: comment Mi-
try et Sadoul avaient peut-étre raison d’avoir tort (méme si c’est surtout Deslandes qu'il faut lire
etrelire)..« in: ebd., S.111-131, hier S. 119.

89 Tom Gunning und André Gaudreault, »Le cinéma des premiers temps: un défi a la histoire du
cinéma, in: Jacques Aumont, André Gaudreault und Michel Marie (Hg.), Histoire du cinéma.
Nouvelles approches, Paris: Sorbonne 1989, S. 49—63; Tom Gunning, »The Cinema of Attractions:
Early Film, Its Spectator and the Avant-Garde, in: Thomas Elsaesser (Hg.), Early Cinema: Space,
Frame, Narrative, London: BF11990, S. 56—62; Wanda Strauven unternimmt eine Rekonstruktion
der Ideengeschichte des »cinema of attractions«in »Introduction to an Attractive Concept, in:
dies. (Hg.), The Cinema of Attractions Reloaded, Amsterdam: Amsterdam UP 2006, S. 11—29.

90 Gunning, »Now you see it, now you don't«, S. 44.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

63


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Eingeschlossene Raume

avisierten Geschichte der Sexualitit hingewiesen hatte, soll im Anschluss an Ka-
ren Beckman eine illusionistische Auffithrung von Méliés’ Vorginger Robert-Hou-
din einem kritischen Blick unterzogen werden. Es handelt sich um einen Box-Trick,
den er im Dienste des Franzdsischen Militirs in Algerien auffithrt. Im Fokus der
Betrachtung steht nicht die kurzweilige Befriedigung der Schaulust, sondern die
Frage danach, welche Machtverhiltnisse in der Inszenierung auffillig werden.

In dieser Auffithrung von Robert-Houdin konkurrieren, wie spiter in den Fil-
men von Mélies, zwei Spektakel auf der Bithne: einerseits die Illusion, die umso
bestindiger wirkt, je weniger der zugrundeliegende Mechanismus verstanden
wurde, und andererseits die Erscheinung weiblicher Korper, insbesondere in Ge-
stalt der Assistentin, die den Blicken der Zuschauer ausgesetzt ist.”

The cinematic medium perfected the dematerialization of the body that had been
one of the magician’s specialties, but films also carried on late-nineteenth-century
magic’s conspicuously gendered asymmetry of power, by which male magicians
often subjected female assistants to effects involving apparent mutilation and
violence.??

Der Kontext der magischen Auffithrung legitimiert den taxierenden Blick der Zu-
schauer und bietet den Vorwand fir einen ungehinderten Voyeurismus.”

Ein solches doppeltes Spektakel, in dem es vordergriindig um das Verschwin-
den einer Person ging, war bereits in der urspriinglichen Version des Bithnen-
tricks der »verschwundenden Dame« angelegt. Am 6. August 1886 wurde »The
Vanishing Lady« vom Magier Charles Bertram (aufgrund zahlreicher Auftritte
in Sandringham House auch als »The Royal Conjurer« bekannt) uraufgefithre.”
In Vanishing Women: Magic, Film, and Feminism verweist Karen Beckman auf die
politische Dimension des Tricks, der in eine Zeit fillt, in der das imperialistische

91 Linda Williams untersucht die chronophotographischen Experimente von Eadweard Muybrid-
ge und die Eskamotagen von Georges Méliés als darstellerisches Mittel einer Geschlechterdif-
ferenzin »Film Body«.

92 Matthew Solomon, Disappearing Tricks, S. 3. Vgl. Lucy Fischer, »The Lady Vanishes: Women, Ma-
gic, and the Movies, in: John L. Fell (Hg.), Film Before Criffith, Berkeley: University of California
Press 1983, S.339—354 und Karen Beckman, Vanishing Women: Magic, Film, and Feminism, Durham:
Duke UP 2003.

93 Vgl. Laura Mulvey, »Visual Pleasure and Narrative Cinema« [1975], in: Visual and Other Pleasures,
Bloomington und Indianapolis: Indiana UP 1989, S. 14—26, hier S. 18: »[..] two contradictory
structures of the pleasurable structures of looking in the conventional cinematic situation. The
first, scopophilic, arises from pleasure in using another person as an object of sexual stimula-
tion through sight. The second, developed through narcissism and the constitution of the ego,
comes from identification with the image seen.«

94 Vgl. Beckman, Vanishing Women, S. 20 und 49.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

Grof3britannien einen Diskurs iiber die Uberzahl unverheirateter Frauen fithrte
und sich zugleich mit dem zunehmend problematischen Verhiltnis zu den eige-
nen Kolonien konfrontiert sah.” Beckman geht davon aus, dass im magischen
Spektakel ein imaginirer Raum entworfen wird, in dem eine gewalttitige kollek-
tive Fantasie aufgefithrt wird. Im Zuge von Auffithrungen wie »The Indian Basket
Trick«*®, »The Dissected Messenger«”” oder der »zersigten Jungfrau«®® wird der
»iiberschiissige« Korper — sei es die attraktive Assistentin oder der kindliche Ge-
hilfe aus den Kolonien - kurzweilig »entsorgt«. Indem jedoch die verschwundene
Person am Ende der Auffithrung in einem Stiick wiederkehrt, erhilt das Spek-
takel ein ambivalentes Moment. Es changiert zwischen der Legitimation eines
harmlosen SpafRes und dem verdringten Vergniigen an einem gewalttatigen Akt.
Ein Spektakel, in dem es regelrecht spukt.”

Die Geschlechterrollen in diesem Spektakel sind deutlich definiert. Der hand-
lungsmachtige Magier bezieht eine gesicherte Position, von der aus er iiber das
Schicksal, iiber Leben oder Tod der ergebenen Assistentin oder des untergebenen
Assistenten, verfiigt. Die inszenierten Einschliisse markieren in diesem Zusam-
menhang nicht nur ein »unverhiilltes Tiuschungsmanéver, sie lokalisieren zu-
dem einen imaginiren Raum, in dem kolonialistische und misogyne Vorbehalte
ausagiert werden. Bereits vor den ersten Filmvorfithrungen kommen damit fik-
tionale Welten tber die Inszenierung verschlossener Apparaturen zur Auffith-
rung, in denen sich der Unterschied zwischen Realitit und Imagination aufhebt.

Die Auffithrung spielt sich auf der Theaterbithne als reales, physisches Er-
eignis ab. Zwangsweise unterscheidet sie sich damit von der filmischen Repri-
sentation. Und dennoch entsteht iiber die Box auch in der Bithnennummer ein
metaphorischer Raum, der die gleichen Dimensionen der Metapher zur Auffith-
rung bringt, wie sie Linda Williams anhand von Méliés’ Photographie électrique a
distance fiir den kinematographischen Apparat beschrieben hat. Mit Hilfe der Box

95 Vgl. Beckman, Vanishing Women. Zentral fiir die Diskussion (iber »surplus women« waren u.a.
Thomas Robert Malthus, An Essay on the Principle of Population [1798], Cambridge: Cambridge UP
1992 und William Rathbone Creg, Why are Women Redundant?, London: N. Triibner1869. Fiir eine
emanzipierte Gegenposition siehe Jessie Boucherett, »On the Cause of the Distress Prevalent
among Single Womenc, The English Woman’s Journal12.72 (1864), S. 400—409.

96 Vgl.Beckman, Vanishing Women, S. 42;)ean Eugéne Robert-Houdin, »The Indian Basket Trick, in:
The Secrets of Stage Conjuring, libers. von Professor Hoffmann (Angelo ]. Lewis), London: George
Routledge and Sons 1881, S. 96—110.

97 Vgl. Beckman, Vanishing Women, S. 44.

98 Vgl. Solomon, Disappearing Tricks, S.3 und S. 126.

99 Vgl. Sigmund Freud, »Das Unheimliche« [1919], in: Psychologische Schriften (Studienausgabe
Band 1V), hg. von Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey, Frankfurta.M.:
S. Fischer1989, S. 241—274; Jacques Derrida, Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit
und die neue Internationale [1993], (ibers. von Susanne Liidemann, Frankfurta. M.: Suhrkamp 2004.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

65


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Eingeschlossene Raume

wird in der Inszenierung von Gewalt ein fiktiver Sachverhalt prisentiert (2), der
(fiir den Moment) tiuschend echt wirkt (3). Zugleich aber zeichnet sich eine so-
ziale Wirklichkeit ab, durch die die gesellschaftlichen Verhiltnisse dokumentiert
werden (1). In diesem Zusammenhang veranschaulicht die Box Machtverhiltnisse
einer Institution (im Sinne von Foucault), die von der Wirkmacht des prisentier-
ten Spektakels vordergriindig iiberlagert werden.

Die Spur des kolonialistischen Erbes in der magischen Auffithrung lasst sich
wiederum auch zu Robert-Houdin verfolgen. In seiner Autobiografie beschreibt
der Magier seinen Einsatz in der franzgsischen Kolonie Algerien im Herbst 1856.
Um franzosische Uberlegenheit zu demonstrieren und den Einfluss der Mara-
bouts zu brechen, fithrte Robert-Houdin einen Trick mit einem magnetischen
Kasten vor, der auf sein Kommando scheinbar federleicht oder tonnenschwer
wurde.”®® Als ein Freiwilliger, bereits durch einen fehlgeschlagenen Versuch ge-
krinkt, den Kasten durch erneuten Kraftaufwand zu zerbrechen droht, bedient
sich Robert-Houdin eines zusitzlichen Tricks:

O prodige! Cet Hercule tout a I'heure si puissant et si fier, courbe maintenant la
téte; ses bras rivés au coffre cherchent dans une violente contraction musculaire
a se rapprocher de sa poitrine; ses jambes fléchissent, il tombe a genoux en pous-
santun cride douleur.

Une secousse électrique, produite par un appareil d'induction, venait a un signal
donné par moi, d’étre envoyée du fond de la scéne a la poignée du coffre. De la
les contorsions du pauvre Arabe. Faire prolonger cette commotion elit été de la

barbarie.”®

In dieser speziellen Auffithrung markiert die Box die inszenierte Vormachtstellung
der Besatzer; eine unverhohlene Demonstration der Machtposition (an der schwa-
chen Grenze zur »Barbarei«), die sich aus dem Wissen um die Inszenierung speist.

Un des moyens employés par les Marabouts pour se grandir aux yeux des Arabes et
établir leur domination, c’était de faire croire a leur invulnérabilité. [..] Le Colonel de
Neveu mravait fait comprendre I'importance de discréditer un tel miracle en lui oppo-
sant un tour de prestidigitation qui lui f(it supérieur. Javais mon affaire pour cela.'

In einer weiteren Nummer wies Robert-Houdin einen Marabout an, mit einer ge-
ladenen Pistole auf ihn zu schiefRen. Der Schiitze verfehlt sein eigentliches Ziel

100 Vgl. Barnouw, The Magician and the Cinema, S.12.

101 Jean Eugéne Robert-Houdin, Confidences d’un prestidigitateur, Paris: Librairie Nouvelle 1859,
S.268.

102 Ebd,,S.269f.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

und die vorab markierte Kugel bleibt in einem Apfel stecken, den Robert-Houdin,
aufgespiefit auf einem Messer, in der ausgestreckten Hand hilt.

Le Marabout, quelque stupéfait qu'il fiit de sa défaite, navait point perdu la téte;
profitant du moment ol il me rendait le pistolet, il s’empara de la pomme, la mit
immédiatementdans sa ceinture, et ne vouluta aucun prix me la rendre, persuadé

qu’il était sans doute d’avoir |3 un incomparable talisman.'®

Auch hier handelt es sich um eine Eskamotage: Eine Kugel wird prisentiert und
mit scheinbar todlicher Konsequenz auf den Kiinstler abgefeuert, um daraufhin
im Apfel wiederentdeckt zu werden. Die Uberlegenheit der Inszenierung wird in
einem Objekt lokalisiert, einem »Fetisch«'**, iiber den Robert-Houdin zu verfiigen
scheint. In dieser Selbstinszenierung als Wissender initiiert Robert-Houdin eine
Unterscheidung zwischen dem Magier als Aufklarer und dem »Scharlatan«'®, der
sich damit briistet, iiber iibernatiirliche Krifte zu verfiigen.

So grof das Gelichter iiber den Aberglauben des bezwungenen Marabout
auch sein mag - die franzdsischen Besatzer unterliegen in ihrer vermeintlichen
Rolle als Aufklarer eben jenem Fetisch. Indem sie keine ungetriibte Klarheit iiber
den Mechanismus der Zaubertricks schaffen, ersetzen sie schlichtweg ein Zau-
berkunststiick (das der Fundierung eines Machtanspruchs dient) durch ein ande-
res. Selbst wenn dieses magische Kunststiick dem der Einheimischen iiberlegen
(»supérieur«) sein sollte, so substituierte es lediglich eine lokale Herrschaft durch
eine koloniale. Dabei nimmt Robert-Houdin eine ihnliche Substitution vor, wie
sie Baudry an Platons Hohlengleichnis kritisierte.

Der Methode der Eskamotage, die durch die Vorfithrungen Robert-Houdins
beriichtigt wurde, bedient sich auch Georges Méliés in seinen Filmen. In seinem
Buch Les secrets de la prestidigitation et de la magie definiert Robert-Houdin die
»escamotage« in Abgrenzung zur »prestidigitation«:

Escamotage vient du mot arabe escamote, qui signifie la petite balle de li[e]ge a |a-
quelle on a donné plus tard le nom de muscade, a cause de sa ressemblance avec
ce fruit. Dans le principe, le mot escamotage s’appliquait uniquement a I'action de
jouer des gobelets; il servi, a généraliser I'exécution des tours d’adresse.

103 Ebd,, S.272.

104 Vgl. Hartmut Bohme, Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne, Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt 2006, S. 187: »Fetische sind stets Dinge, die auch figurale Form haben kénnen.
Fetische vermitteln immer zwei Elemente: 1. Die geistige Potenz, d. i. die Wirkmacht, die (vom
Standpunkt der Weiflen aus) dynamisch, magisch, dimonisch, spirituell, manisch interpre-
tiert werden kann, 2. Das materielle Objekt, in dem die Macht wohnt.«

105 Zum Verhdltnis von Méliés zur Scharlatanerie siehe Thierry Lefebvre, »Georges Méliés und die
Weltder Scharlatanec, in: KINtop. Jahrbuch zur Erforschung des friihen Films 2 (1993), S. 59—65.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

67


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Eingeschlossene Raume

Prestidigitation est d’'une date plus récente: en 1815, Jules de Roveére, physicien,
comme s’appelaient, alors, les escamoteurs de premier ordre, créa pour lui-méme
le mot prestidigitateur, formé des deux mots latins presto digiti, doigts agiles. Ce
mot a passé dans notre langue, et maintenant on croirait faire injure a un escamo-
teur de quelque talent, si on ne lui donnait pas ce titre pompeux.’®

Um der Assoziation mit dem Hiitchenspiel und der Fingerfertigkeit des Taschen-
spielers vorzubeugen, hilt Robert-Houdin eine dritte Bezeichnung fiir den Magier
bereit, der eine »magie simulée« oder »magie blanche« praktiziert: den »Prestigia-
teur (prestigiator, faiseur de prestiges)«.”” Bevor Robert-Houdin diese Differenzie-
rung wieder verwirft (pour ne rien changer aux habitudes de nos lecteurs«*®, wie
er schreibt), hat er damit die Machtposition klar benannt, die der Magier im Zuge
seiner Auffithrung einnimmt.

In Marx’ Gespenster greift Jacques Derrida die Bewegung der Eskamotage auf
und hebt ihre 6konomische Dimension hervor:

Das Wort >Eskamotage« benennt die Hinterlist oder den Diebstahl im Waren-
tausch, doch als erstes den Taschenspielertrick, mit dem ein Zauberkiinstler den
sinnlichsten Kérper verschwinden 1afst. Es handelt sich um eine Kunst oder eine
Technik des Verschwindenmachens. Der Eskamoteur versteht es, etwas unscheinbar
zu machen. Er ist der Experte einer Hyper-Phdnomenologie. Der Gipfel der Eskamo-
tage besteht hier aber darin, verschwinden zu machen, indem man >Erscheinun-
gen< produziert, was justament nur dem Anschein nach einen Widerspruch dar-
stellt, da man verschwinden macht, indem man Halluzinationen provoziert oder
Visionen gibt.'%®

Wie bei Robert-Houdin bezieht sich die Eskamotage auf die Fingerfertigkeit des
Taschenspielers, der es vermag, unbemerkt die Taschen seines Gegeniiber zu pliin-
dern. Das gelingt ihm gerade deshalb, weil er die Aufmerksamkeit seines Adressa-
ten kontrolliert und somit vom eigentlichen Gegenstand ablenkt.” Die »Erschei-
nung, die im Zuge einer Eskamotage zum Tragen kommt, gleicht der filmischen
Betrachtung, in der erst durch den Verzicht auf eine skeptische Distanz (»suspen-
sion of disbelief«) extrinsische Halluzinationen und Visionen wahrnehmbar wer-

106 Jean Eugéne Robert-Houdin, Les secrets de la prestidigitation et de la magie. Comment on devient
sorcier, Paris: Michel Lévy 1868, S. 53f.

107 Ebd, S.s4f.
108 Ebd,,S.5s.
109 Derrida, Marx’ Gespenster, S.175f. (Hervorhebungen im Original).

110 Eine vordergrindige Gebanntheit, die in Hieronymus Boschs »Der Gaukler« (auch bekannt als
»Der Zauberkiinstler«, 1475—-1505) eindrucksvoll zum Ausdruck kommt.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

den. Im Zuge der Auffithrung werden die dispositiven Strukturen der Inszenie-
rung auftillig, die den Erfolg ihres Auftritts gewihrleisten.

Um auf das epistemologische Potenzial zuriickzukommen, das mit der Insze-
nierung von magischen Kisten einhergehen kann, soll in einem letzten Abschnitt
George Albert Smiths The X-Ray Fiend (1897) untersucht werden, in dem unsicht-
bare Strahlen in einem kastenformigen Objekt gebannt werden.

2.6 Epistemisches Sehen - X-Rays (1897)

Wie bereits angemerkt, zeichnet sich das Ende des 19. Jahrhunderts durch eine
grofie Begeisterung fiir eine zunehmende Zahl optischer Gerite aus, die mit der
Entwicklung wissenschaftlicher Technologien einherging. In den meisten Fillen
verschleierte die Attraktion der von den Geritschaften hervorgerufenen Effek-
te jedoch die Einsicht in die zugrundeliegenden Mechanismen. Allerdings sahen
sich auch Wissenschaftler mit schier unbegreiflichen Phinomenen konfrontiert.
Paradigmatisch fir diesen an die Grenzen seiner Erkenntnisfihigkeit gerate-
nen Positivismus steht Wilhelm Rontgens Entdeckung einer besonderen Art der
Strahlung im November 1895. Seine technische Apparatur bot Ansichten von Din-
gen - u.a. aus dem Korperinneren — die Details zeigten, welche fiir das blofRe
menschliche Auge unsichtbar gewesen waren.

Wilhelm Conrad Rontgen hatte keine unmittelbare Verwendung fur die
Strahlen, die er in seiner ersten Mitteilung Ueber eine neue Art von Strahlen vom
28. Dezember 1895 nach der mathematischen Unbekannten »X« benannte. Tat-
sichlich lieferte erst 1912 der deutsche Physiker Max von Laue eine theoretische
Erklirung fir das Phinomen der Rontgenstrahlen."® Zuvor gab es rege Analo-
giebildungen zu Phinomenen der Photographie, der Elektrizitit, des Lichtes
und des Schattens, der physikalischen Dichte oder der Transparenz sowie eine
entsprechende Vielzahl von Bezeichnungen.™ Um die Jahrhundertwende stellen
die Rontgenstrahlen somit ein »epistemisches Ding«™ dar. Selbst in der ersten

111 Vgl. Monika Dommann, »Die magische Biichse der Elektra: Rontgenstrahlen und ihre Wahr-
nehmung um1900«, in: Lorenz Engell, Joseph Vogl und Bernhard Siegert (Hg.), Licht und Leitung,
Weimar: Universitatsverlag Weimar 2002, S 33—44, hier S. 41: »Max von Laue erbringt den ex-
perimentellen Beweis fiir seine These, dass es sich bei den Rontgenstrahlen um extrem kur-
ze elektromagnetische Schwingungen jenseits des sichtbaren Bereichs handelt.« Siehe auch
Monika Dommann, Durchsicht, Einsicht, Vorsicht. Eine Geschichte der Rontgenstrahlen 1896—1963,
Ziirich: Chronos 2003, S. 329.

112 Vgl. Dommann, »Die magische Biichse der Elektra«, S. 43; dies., Einsicht, Durchsicht, Vorsicht,
S.330f.

113 Hans-J6rg Rheinberger, Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der Protein-
synthese im Reagenzglas, Gottingen: Wallstein 2002, S. 25. Vgl. Dommann, Durchsicht, Einsicht,

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

69


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Eingeschlossene Raume

Fachpublikation im deutschsprachigen Raum zitieren Oskar Biittner und Kurt
Miiller Ludwig Hopfs medizinisches Mirchen Elektra (1892), um der utopischen
Moglichkeiten der Strahlen habhaft zu werden: »Was Philander sehnend und ah-
nend im Mirchentraume vom 20. Jahrhundert erschaute, das hat uns nun so bald
in Wirklichkeit die wunderthitige Fee Elektra in die Hand gegeben: die magische
Biichse, durch deren Strahlen der Mensch durchsichtig wird — beinahe wie eine
Qualle.«™

Keine zwei Jahre nach der offentlichen Prisentation der X-Strahlen durch
Rontgen in Wirzburg™
X-Ray Fiend (auch: X-Rays) in Szene." Um die Wirkung der unsichtbaren Strahlen
filmisch darzustellen, bedient sich Smith eines dramaturgischen Tricks. Im Film

setzt George Albert Smith die omingsen Strahlen in The

sitzen Laura Bayley (Smiths Frau) und Tom Green (ein Komddiant aus Brighton)
gemeinsam auf einer Bank. In dem Moment, in dem Green niher an die Dame
heranriickt und schlief3lich seinen Arm um sie legt, tritt von rechts ein Mann mit
langem schwarzem Mantel und Zylinder in den Bildraum (Abb. 2.9). Er trigt eine
weifle Pappkamera auf dem Arm, auf der in groflen Lettern »X Rays« geschrieben
steht. Sobald er die Verschlusskappe von der Kamera abgenommen hat, sitzen
an Stelle von Bayley und Green plétzlich zwei Skelette auf der Bank (Abb. 2.10).
Bayleys hell leuchtender Knochenarm, fest ergriffen vom Knochenmann Green,
tanzt im gleichen MafRe hilflos, wie seine Glieder sich in freudiger Bewegung
befinden. Als der Mann mit der Schachtelkamera das Objektiv schlieRlich wie-
der verdeckt und an Stelle der Skelette erneut das Paar in seiner urspriinglichen
Ansicht erscheint, stof3t Bayley ihren Partner von sich, erteilt ihm eine Ohrfeige
und geht ab.

Vorsicht, S. 227—240; Dommann, die vom »epistemischen Objekt« spricht, interessiert sich we-
niger fiir die Vorlaufigkeit dessen, was man noch nicht weif3, als fiir die Normierung des Pa-
tientenkdrpers.

114 Oskar Biittner und Kurt Miiller, Technik und Verwerthung der Rontgen’schen Strahlen im Dienste der
Grztlichen Praxis und Wissenschaft, Halle a.S.: Knapp 1897, S.1; vgl. Dommann, Durchsicht, Einsicht,
Vorsicht, S. 326 und dies., »Die magische Biichse der Elektrac, S. 34f.

115 Vgl. Vera Diinkel, »Rontgenblick und Schattenbild. Zur Spezifik der friihen Rontgenbilder und
ihren Deutungen um 1900, in: dies., Horst Bredekamp und Birgit Schneider (Hg.), Das tech-
nische Bild: Kompendium zu einer Stilgeschichte wissenschaftlicher Bilder, Berlin: Akademie 2008,
S.136—147.

116 Georges Méliés setzte die Rontgenstrahlen Ende 1897 in einem Film mit dem Titel Les rayons
Roentgen in Szene, der heute verschollen ist. Eine Beschreibung der »Verwandlungsszene« fin-
det sich bei Lefebvre, der das Register der Gesellschaft »Les Amis de Georges Méliés« zitiert.
Lefebvre, »Georges Méliés und die Scharlatane, S. 60.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Magische Kasten

SRR B A 5
Abb. 2.9 &2.10: Der Effekt der Rontgenkamera in G. A. Smiths The X-Ray Fiend (1897), mit und ohne
Verschlusskappe.

Der Film bedient sich des Halbwissens iiber eine wissenschaftliche Entdeckung,
wihrend er sie mit Hilfe des Filmschnitts persifliert. Anstatt das technische Ver-
fahren von Rontgen wirklichkeitsgetreu zu imitieren, fithrt Smiths Film einen
Apparat (von dem die Strahlen ausgehen sollen) als materielles Ding in die Sze-
ne ein. Die Schachtel steht als Leerstelle fiir einen Apparat, dessen tatsichlicher
Mechanismus nur wenigen vertraut war. Mit Hilfe des Schachtel-Apparats wird
ein angebliches >Rontgenbild« in die Szene >hineinprojiziert, das dem Publikum
scheinbar die Sicht auf die Knochen der Schauspieler eréffnet. Die Inszenierung
prasentiert jedoch keine Durchsicht, in der das Publikum bis auf die Knochen
sieht, sondern vielmehr die zusitzliche Schicht eines Kostiims, in welches die
Schauspieler nach einer kurzen Unterbrechung der Filmaufnahme schliipften.
Der Schirm oder die Rezeptorplatte, auf der die Kathodenstrahlung im rontgen-
schen Laboraufbau aufgefangen wird, wurde hier von der Leinwand ersetzt.

Rontgen verwendete seine Bilder »als Beweis: Zum einen, um die eigene
Wahrnehmung zu iiberpriifen, zum anderen aber auch zur Uberzeugung der Welt
auflerhalb seines Labors. Was Rontgen macht, ist die permanente Fixierung des
Phinomens auf einer zweidimensionalen Ebene, oder in den Worten Bruno La-
tours: er stellt Inscriptions her.«*” Im Film wiederum bleibt die raumliche Struktur
erhalten. Zwar zeichnet sich das Filmbild ebenfalls als zweidimensionale Aufnah-
me auf der Leinwand ab, doch durch die Inszenierung des prothetischen Appara-
tes wird das bildgebende Verfahren vom Prozess der Durchleuchtung dissoziiert
und als diegetisches Element im Film in Szene gesetzt. Das projizierte Bild der
»Durchleuchtung« 6ffnet einen imaginiren Raum »a l'intérieur du cadrage«"®.

Die Pointe des Films besteht gleichermaflen darin, dass das Begehren des
Mannes mit der>Durchsicht« sichtbar und damit eine potenzielle Zukunft absehbar

117 Dommann, »Die magische Blichse der Elektrac, S. 37; vgl. dies., Einsicht, Durchsicht, Vorsicht,
S.229.
118 Baudry, »Le dispositif, S. 21.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

n


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Eingeschlossene Raume

wird. Im Hinblick auf diese Transparenz als Voraussicht distanziert sich die Dame
im Film, nachdem sie sich, fiir den kurzen Moment der pseudowissenschaftli-
chen Betrachtung, von einem Anschauungsobjekt zu einem betrachtenden Sub-
jektverwandelt hat. Als Skelette verlieren die beiden Figuren fiir einen Augenblick
ihre Geschlechterdifferenz, ihre Handlungen treten als Groteske in den Vorder-

¥ sanktioniert.

grund und werden postwendend in einem »punitive ending«

Bei den Trickmontagen von Mélies’ magischen Illusionen handelt es sich um
eine Sukzession von Bildriumen. Der Szenenraum erscheint vor und nach dem
Schnitt in der gleichen statischen Einstellung, wohingegen sich einzelne Ele-
mente verwandeln, verschwinden oder wieder erscheinen. Smiths X-Ray Fiend
hingegen zeigt zwei Bildraume, die durch die Bildgestaltung einen Paradigmen-
wechsel des Sehens imitieren. Die Erklirung fir die spektakulire Erscheinung
der beiden Skelette, die an Stelle der Schauspieler auftauchen, wird in der gegen-
iiberliegenden Hilfte des Bildraumes sichtbar durch den Mann mit dem Appa-
rat vorgefithrt. Wie in den Filmen von Méliés erscheint auch in Smiths The X-Ray
Fiend der Kasten als dispositiver Marker. Anders als bei der »trucage« von Méliés
jedoch, durch die der Apparat total wird, bleibt die Box in Smiths Film weiterhin
prasent und als potenzielle Erklirung fiir die iibernatiirliche Erscheinung verfig-
bar. Zwar handelt es sich keinesfalls um eine experimentelle wissenschaftliche
Erklirung fir das dargestellte Phinomen - allerdings wird in The X-Ray Fiend das
assoziierende Potenzial der Box explizit zur Schau gestellt. Die Box, aus der die X-
Strahlen austreten, strukturiert die riumliche Organisation der Szene. Sie moti-
viert damit den kohirenten Zusammenhang disparater Bildraume und dient der
bildlichen Vorstellung neu entdeckter Strahlen, denen im Zuge der Inszenierung
eine spezifische Funktion zugeschrieben wird.

Wurde das Subjekt im Fall der Camera obscura in einem anderen Raum relokali-
siert, fungiert die Box als materielles Ding in der Diegese des Films als »Black Box«,
fur deren Verwendung es nicht linger relevant ist, die Mechanismen in ihrem In-
neren zu kennen. Die Box dient in diesem dispositiven Zusammenhang als »epis-
temisches Dingx, in welchem die Ursache fiir unerklirliche Effekte lokalisierbar
wird.

In Filmen, in denen das Artefakt des magischen Kastens auftritt, wird die dis-
positive Struktur reflektiert. Die Gegenstinde, die in einem Augenblick erscheinen
und im nichsten bereits spurlos verschwunden sind, verbliiffen in dieser Hinsicht
doppelt: einerseits in ihrer sichtbaren Projektion auf einen Bildtriger und anderer-
seits durch ihre inszenierte Uneinsehbarkeit. Die Schnittstelle dieser wechselseiti-
gen Spiegelung von Dargestelltem und Darstellungsmittel liegt im Motiv der Box.

119 Noél Burch, »A Primitive Mode of Representation? [1984], iilbers. von Ben Brewster, in: Thomas
Elsaesser (Hg.), Early Cinema. Space, Frame, Narrative, London: BFI 1990, S. 220—227, hier S. 222.

https://dolorg/10:14361/9783839448953-003 - am 14.02.2026, 10:20:30. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839448953-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

