
HI. Ante Christum natum - post Christum natum. An­
merkungen zum christlichen Zeitbegriff

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz

1. Zeitenwende und Zeitenfulle: Eine antike Vision

Der Dichter Vergil, die „erhabenste Seele des antiken Rom“,1 
schrieb in seinen,,Hirtengedichten“ oder „Bucolica“ im Herbst des 
Jahres 40 v. Chr. eine Ekloge, die bis heute der Forschung Rätsel 
aufgibt. Vergil war damals knapp dreißig Jahre alt und erlebte zu 
dieser Zeit die heillosen Wirren eines Bürgerkrieges. Zwar steckt in 
der vierten Ekloge auch tatsächlich Politisches und durchaus Ta­
gessaktualität, dennoch setzt Vergil hier sein ganzes Erleben als 
Dichter um. Dichter heißt: „Offenbarer des Glanzes und der Gloria 
der Dinge, nicht bloß der Dinge ohne ihren Glanz und ihre Gloria, 
aber auch nicht eines leeren Glanzes und einer eitlen Gloria ohne 
die Dinge, was einen zum Schwätzer, zum 'Idealisten' macht“,1 2 so 
schreibt Theodor Haecker über Vergils Fähigkeit, mitten in der Ge­
schichte und der Politik dieser Tage die ungeschichtliche, unpoli­
tische Welt des amor aufstrahlen zu lassen. Und Vergil empfand 
selbst, daß er gerade in diesem Gedicht über den Rahmen der ande­
ren Lieder hinausging - bis zur Deutung einer neuen Weltzeit.

Heilserwartung und Sehnsucht nach Frieden beschworen ge­
heimnisvolle Verse herauf. Vergil singt die Wiederkehr des golde­
nen Zeitalters, das an die Geburt eines Knaben gebunden sei. Das 
prophetische Lied verfolgt dessen Leben von der Geburt bis zum 
Eintritt in den Olymp durch alle Stufen als Kind, Jüngling und 
Mann. Und hier zeichnet die Vision überreiche Bilder: Dem Kind 
bietet der Boden, frei von Schlangen und giftigen Kräutern, liebli­
che Blumen und duftende Stauden; unbehelligt von Feinden kehrt 
das Vieh von der Weide zum Stall zurück. Dem Jüngling trägt das 
Feld weiche Ähren, rötet sich die Traube am Dombusch, tropft 
Honig aus der Eiche. Aber noch verwunden Pflüge die Erde, gibt 
es Kämpfe und Kriegszüge, noch bezwingen Schiffe die See und 

1 Theodor Haecker: Vergil, Vater des Abendlandes. Leipzig 41938, S. 30.
2A.a.O.,S. 36.

313

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssen Mauern die Städte schützen. Erst wenn das Kind zum 
Manne gereift ist, trägt die gütige Erde alles für alle, die letzten 
Spuren früheren Truges schwinden, selbst das Färben der Wolle 
übernimmt die Natur, indem sie den lebenden Tieren ein Vlies in 
verschiedenen Farben wachsen läßt. Dem Willen des Schicksals, 
das die Rückkehr des goldenen Zeitalters beschlossen hat, fugen 
sich die Schicksalsgöttinnen, die Parzen, und spinnen den goldenen 
Faden auf ihren Spindeln. Den erwarteten Knaben aber ermuntern 
sie, seine ruhmvolle Laufbahn anzutreten, das Gottesreich auf 
Erden zur Freude des ganzen Weltalls zu mehren. Der Dichter 
schließt diese ungeheure Vision mit dem Wunsch, die Geburt des 
Knaben zu erleben, um dessen Taten besingen zu können.

Viele Jahrhunderte haben sich um eine Deutung dieses Liedes 
bemüht: Welche Wünsche verbergen sich hinter dem erwarteten 
Knaben? Die Jagd nach dem Namen des Kindes hat so früh ein­
gesetzt, daß Vergil sie möglicherweise noch erlebte - er selbst hat 
das Geheimnis nicht offenbart. Nicht nur bei ihm aber war der 
Glaube lebendig, das Kind einer Jungfrau werde die Welt erretten. 
Die alexandrinischen Philosophen, die Anhänger des Gottes Mi- 
thras oder - tiefer zurück in der Geschichte - die Juden sprachen 
von einem Kind des Wunders. Hatte Vergil möglicherweise die 
heiligen Bücher des Alten Testaments gelesen, wo Jesaia den Welt­
frieden und das wiedergefundene Paradies voraussagte, wie im 11. 
Kapitel seiner Prophezeiungen: „Die Wölfe werden bei den Läm­
mern wohnen, die Pardel bei den Böcken liegen. Ein kleiner Knabe 
wird Kälber und junge Löwen und Mastvieh miteinander treiben“?3

Die frühe christliche Welt jedenfalls seit Lactantius, dem 
„christlichen Cicero“, hielt bis in das Mittelalter hinein den Ge­
danken lebendig, Vergil habe auf seine Weise den Messias geweis- 
sagt. Auch Augustinus deutete die Verse als Voraussage Christi im 
Heidentum kurz vor der Zeitenwende, was Vergil zum vorchristli­
chen Propheten erhebt. Bei Dante schließlich wird der Römer in 
der „Göttlichen Komödie“ zum Symbol irdischer Menschenfuh- 
rung: Er leitet Dante durch Hölle und Fegfeuer, als ein „vorchrist­
licher Christ“.

Wie soll man sich zu solchen Deutungen stellen? Lebte auch in 
der nicht-jüdischen Antike ein Advent? Vergils visionärer Entwurf 
geht auf jeden Fall über eine geschichtliche oder politische Erwar­

3 Jes. 11,6.

314

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung hinaus - sie reicht in ein goldenes Zeitalter, das unter irdi­
schen Bedingungen nicht zu finden ist. Ohne das Gedicht pressen 
zu wollen, läßt es sich doch lesen als Sehnsucht nach einer neuen 
Zeit, die eine nie dagewesene, abgründige Erfüllung bringen soll. 
In geheimnisvoller, nicht zu enträtselnder Weise waren Altes Te­
stament, aber auch griechische und römische Kultur auf das 
Kommen eines Kindes als Träger einer Zeitenwende, ja einer Zei­
tenfülle vorbereitet. Ihm sei eine unerhörte Innovation von allem zu 
verdanken.

Was meint „Zeitenwende“ und „Zeitenfulle“? Die Antwort hat 
naturgemäß drei Teile, nämlich Anmerkungen zum Zeitbegriff ante 
und post Christum natum. Welche sachlichen Komponenten hat 
das Dasein Jesu in den Geschichts verlauf eingetragen, die es erlau­
ben, nicht allein glaubensmäßig, sondern mit dem historischen und 
philosophischen Blick von einem neuen Verständnis der Zeit zu 
sprechen? Und drittens: Was meint „Zeitenfulle“?

2. Unterschiedliche Zeitbegriffe bis zur „Zeitenwende“: Ante 
Christum natum

William Blake (1757-1827) formulierte den schönen Satz: „Die 
Zeit ist die Barmherzigkeit der Ewigkeit“.4 Gemeint ist die Barm­
herzigkeit gegenüber dem menschlichen Unvermögen, der Vorstel­
lung einer unendlichen, gleichförmigen Zeit standhalten zu können: 
Die Einteilung der Zeit enthält den Grundgedanken der Ordnung, 
und darin Sicherung und Maß für menschliches Leben. Nicht ein- 
fachhin ist - um die alte Metapher aufzugreifen - die Zeit der un­
aufhörlich strömende Fluß, nicht einfachhin ist der Mensch in diese 
naturhafte Abläufigkeit imbestimmt und unbestimmend eingebun­
den. Vielmehr erleben die Kulturen seit frühester Zeit im Fortströ­
men, im scheinbar Richtungslosen tröstliche Gesetzmäßigkeiten, 
rhythmische Wiederkehr: So die Wiederkehr des Tages auf die 
Nacht, die Wiederkehr der Sternbilder an ihren Ausgangspunkt im 
Umlauf eines Jahres, die Wiederkehr der Jahreszeiten, und in der 
sich rundenden Zeit die Gesetzmäßigkeit von Kindheit, Jugend, 
Erwachsensein, Alter und Greisentum in zugemessener Zeit. Sol- 

4 Zit. nach Hanno Helbling: Jahrtausendwende. Zurich 1998, S. 37.

315

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ehe zyklischen Einteilungen, deren Grundgestalt astronomisch er­
faßt oder wie die Sieben-Tage-Woche festgelegt wird, bieten Über­
blick und Deutung für Vergangenheit wie Zukunft. Auch kennt der 
Zeitfluß einen „Stand“, nämlich die Gegenwart als jenes „Ufer“, 
von dem aus das Strömen von Werden und Vergehen betrachtet 
und eingeteilt werden kann. Schon die Auffassung der Zeit als 
eines sich wiederholenden Zyklus bedeutet in gewissem Sinne eine 
Befreiung vom Endlosen. Die mythischen Umschwünge, selbst 
unter dem Gesetz der Wiederkehr des ewig Gleichen, sind doch in 
gewissem Sinne Zeitbewußtsein, und als Bewußtsein schon aus 
dem unmeßbaren, dem Bewußtsein Unzugänglichen herausgelöst. 
Kulturen wie Religionen wurzeln in der Kontinuität solcher Zy­
klen, vertrauen sich ihnen an, entwickeln darin ein Bestehen und 
eine gewisse Prognostik.5 Dennoch ist tempus reversibile (tr) nicht 
die einzige, auch nicht die früheste Zeiterfahrung. Es gibt zwei 
weitere Zeitbezüge, die wenig im heutigen Bewußtsein stehen, aber 
entscheidend für ein Umgehen mit Zeit sind und für die Reflexion 
ihres Begriffs berücksichtigt werden müssen. Damit sei auch die 
allzu grobe Alternative von zyklischer und linearer Zeit - auf die 
gleich einzugehen ist - aufgebrochen.
2.1 Archaische Urzeit des Ursprungs: Der währende Anfang
Die „archaische Zeit“ der Weltentstehungsmythen ist abgeleitet 
vom griechischen „arche“, was heißt: Ursprung, raum- und zeit­
freier Anfang, aber auch Beherrschung, die sich in aller kommen­
den Veränderung als Prinzip durchhält. Die schöne lateinische Un­
terscheidung von „principium“ = währender Anfang und „initium“ 
= zeitlicher Start trennt den „bleibenden Ursprung“, der sich in al­
lem Kommenden selbig durchhält, von dem zeitlichen Beginn, der 
ins Gewesensein abfällt. Daher ist der Beginn des Johannesprologs 
„en arche“ richtig zu übersetzen mit „im Anfang“ und nicht „am 
Anfang“. Was dieselbe Präzision ausdrückt wie das erste Wort der 
Bibel, „bereshit“: „Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde“.

Dieser währende, nicht veraltende Anfang ist in den meisten my­
thischen Überlieferungen in vergleichbaren Bildern enthalten, ent­
weder als Paradies, oder als dynamische Urzeit, in welcher die be­
stimmenden Ursachen der Weltentstehung (Zeugung, Kampf, Poie- 
sis) statthaben. So ist diese währende Anfanglichkeit nicht so sehr 

5 Zu den vier Weltalterumschwüngep im Hinduismus vgl. Heinrich Zimmer: In­
dische Mythen und Symbole. Köln 1972, S. 7-24.

316

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeitlos, als vielmehr zeitfrei: nicht U-Chronos, sondern Prae-Chro- 
nos, vor-zeitliche, ursprüngliche Gültigkeit, welcher der Zeitablauf 
nichts anhaben kann.
2.2 Zeitlosigkeit und magische Gegenwart
Eine geschichtlich greifbare Zeiterfahrung, die heute noch in Re­
sten in sogenannten „primitiven“ Gesellschaften wirksam ist, stellt 
sich im magischen Lebensgefuhl dar. Magie meint hier einen ter- 
minus technicus, wie er in Ethnologie und Kulturphänomenologie 
verwandt wird.6 Im magischen Erleben erfährt sich der Mensch als 
abgelöst, sogar als herausgefallen aus dem Einklang mit dem Ur­
sprung, womit er in ritueller Beschwörung wieder vereint und des­
sen heimlich-unheimlicher Mächtigkeit habhaft wird. Dies ge­
schieht punktuell-ekstatisch in heiligen Zeiten und an heiligen Or­
ten, wobei sich der Weg in die zu beschwörende All-Einheit in be­
stimmten Gegenständen verdichtet: Amulett, Totem und andere 
Symbole stehen als pars pro toto dafür. In solchen magischen 
Hoch-Zeiten wird der Anfang beispielsweise durch Erzählen nicht 
einfach „wiederholt“, sondern er wird gegenwärtig. Dem zeitlosen 
Strömen der Abläufe setzt der Ritus die magische Repräsentanz 
des Uranfangs entgegen. Was erzählt und gefeiert wird, ist niemals 
vergangen und wird im Eintauchen der Gruppe in die Zeitekstase 
wieder spürbar.
2.3 Mythischer Kreislauf der Zeit: tempus reversibile (tr)
Den mythischen Weltdeutungen (wie sie im alteuropäischen Raum 
vom vorderen Orient bis Griechenland eingehend untersucht sind), 
hegt eine weitere Zeiterfahrung zugrunde: Zeit als ein einziger, 
kosmisch-mütterlicher Kreislauf, als tempus reversibile (tr). Dieser 
Zyklus ist von einer anonymen und noch ganz unpersonal gedach­
ten Fruchtbarkeit: rhythmisch erscheint das Leben der Pflanzen, 
Tiere, Menschen, das nach vorgesehenem Umschwung mit demsel­
ben Gleichmut in den Tod zurücktaucht, um in anderer Form wie­
der aufzutauchen. Hier wird Zeitablauf zur Möglichkeit nie enden­
den Gestaltwandels, dem eine große, vor-personale Gleich-Gültig­
keit zugrunde liegt, da sich der Mensch auch als Baum oder Tier 
im zyklisch nächsten Leben wiederfinden kann. Die große unendli­
che Dauer, die wie ein Ozean alle gesonderten Lebewesen unter­
fangt, ist die eigentliche Zeit, vor deren Allgewalt der Mensch nur 

6 Vgl. Jean Gebser Ursprung und Gegenwart. I: Die Fundamente der aperspek- 
tivischen Welt. München 1973.

317

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein zufälliges und flüchtiges Wesen ist. Enden in der Zeit wäre hier 
Aufgeben der Eigen-Form, des Eigen-Sinns, Rücktauchen in die 
naturhafte, geheimnisvolle, antlitzlose Unendlichkeit. Zyklisches 
Enden ist nicht telos; Sterben ist Sicheinfugen in die Macht der 
kreisenden Energie. Zyklische Wiedergeburt meint freilich keines­
wegs - europäisch gedacht - die Chance eines Neuanfangs, sondern 
Wiederauftauchen aus dem untergründigen Zeitstrom in mehr oder 
minder zufälligen abschnitthaften Ausgestaltungen (Hegels 
„schlechte Unendlichkeit“).
2.4 Buddhistisch: Ausstieg aus der reversiblen Zeit als Verwehen 
ins Nichts
Wie weit das systemische Kreisen eine lähmende Vorstellung sein 
kann, zeigt sich in dem Protest des historischen Gautama Buddha 
gegen das Zeitrad. Seine Kirnst des Zeitausstiegs stellt sich gegen­
sätzlich sogar als Kunst der Nicht-Reinkarnation dar, wie sie in 
hochentwickelter Form der Urbuddhismus und heute noch, aller­
dings zahlenmäßig gering an Anhängern, der mönchische Hinayana 
und der Zen-Buddhismus vertreten.7 Die klassische Lehrrede des 
Buddha im Tierpark von Benares kennzeichnet die langgesuchte 
Erleuchtung: Leben ist Leiden.8 Sie gipfelt in der Vermeidung des 
Leidens = Lebens kraft Erlöschen allen Lebensdurstes. Freilich 
nicht, indem der Durst durch heftiges Austrinken aller Genüsse 
gestillt wird, sondern umgekehrt: indem der Durst selber stirbt - 
lange bevor das Leben selber stirbt. Das Lebens-Verlangen wird 
auf achtfachem Pfad ausgelöscht, Liebes und Leides gelten gleich 
viel (und wenig) auf dem kunstvoll abgedämpften Resonanzboden 
des Gemütes. Diese Kunst der Gleich-Gültigkeit wird für Gautama 
Buddha und den ihm folgenden Hinayana höchste Lebenskunst, die 
das endgültige Zeitverlassen vorbereitet. Die klassische Totenkopf- 
Meditation des Zenbuddhismus läßt den eigenen Schädel durch die 
Scheinhülle des lebendigen Gesichts spürbar werden.9 Leben oder 

7 Der japanische Zenbuddhismus, der in Europa als Vertreter des Buddhismus 
wahrgenommen wird, zählt nur 5% Anhänger im Unterschied zu 95% synkreti­
stischer Religiosität in Japan, die sich aus Naturreligion, Shintoismus und 
buddhistischen Überlagerungen zusammensetzt.
8 Bekannt als „Rede von den vier edlen Wahrheiten und dem achtfachen Pfad“, 
in: Gautama Buddha: Die vier edlen Wahrheiten. Texte des ursprünglichen 
Buddhismus. Hg. u. übers, v. K. Mylius. München 4. Aufl. 1992, S.l 18 -124.
9 Keji Nishitani: Was ist Religion? Frankfurt am Main 1998, Kap. 2.

318

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sterben ist Kunst der Zeitlöschung, letztes Herausziehen der noch 
verbliebenen Wurzeln aus dem Boden des Daseins, glückhafter 
Übergang ins Nichtmehrsein. Sterben ist Verwehen in den ”Duft” 
des Nir-Wana, ohne Wiederkehr zu lastender neuer Geburt, ohne 
Eigensein, ja ohne Sein oder Zeit.
2.5 Der Zeitpfeil mit Anfang und Ende: tempus irreversibile (ti) 
Diese Befreiung von Sein und Zeit, aber auch das zyklische Ein­
gehen und Wiederauftauchen aus der Zeit wird kontrapunktiert 
durch das Konzept einer nicht umkehrbaren linearen Zeit. Dies hat 
eine Wurzel auch im griechisch-philosophischen Denken in der 
Überwindung der Mythologie, aber offensichtlich bereits in der 
jüdischen Kultur, die den entscheidenden Schnitt setzt: Zeiten und 
Feste nicht mehr nur einfachhin jahreszeitlich zu organisieren, 
sondern aus einem „Ereignis“ heraus: dem Ruf Gottes an Abra­
ham, an die Patriarchen, über Mose und den zu leistenden Exodus 
bis zu den Propheten. Hier wird ein Datum, ein Anruf, ein tatsäch­
liches geschichtliches Ereignis als Einbruch in den Zeitfluß und als 
realer Anfang von etwas Neuem gesehen: Anfang als initium. Von 
da an kann gezählt, quantifiziert werden; erst ab dem singulären 
Datum gibt es ante und post und die Frage nach einem Ziel/Sinn; 
erst ab da gibt es die Konzeption von Geschichte als Folge solchen 
singulären Geschehens. Im musikalischen Vergleich: zum sich 
durchhaltenden Rhythmus kommt die Melodie. Solche definitiven 
Initia werden im mediterranen Raum mehrfach gesetzt: durch die 
Juden mit dem Anfang der Schöpfung (die eben keine kreisläufige 
Emanation der Gottheit oder überhaupt ewig-anfangslos ist), durch 
die Römer „ab urbe condita“. Solcher Anfang meint nicht ein zu­
fällig temporär Neues, sondern ein qualitativ Neues: ex post ist 
alles anders. Solche Initia kennen oder postulieren auch spätere 
Kulturen: der Islam mit dem Auszug Mohammeds von Mekka 
nach Medina (622 n.Chr.), die Französische Revolution 1789, die 
Russische Oktoberrevolution 1917, Mussolinis Faschismus 1922 : 
alle mit neuer Jahreszählung. Davon unterscheidet sich aber die 
christliche Vorstellung einer „Zeitenwende“ in markanter Weise.

10

10 Hans Maier: Die christliche Zeitrechnung. Freiburg/Basel/Wien 1991, S. 45- 
54.

319

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Entwicklung des Bewußtseins einer historischen Zä­
sur: die Zeitenwende

Das christliche Bewußtsein benutzt in bemerkenswerter Wei­
se alle Zeitvorstellungen - vom principium über die Ge­
genwärtigkeit und den Zyklus bis zur Linearität der Zeit - zur 
Ausdeutung des Geschehens von Jesu Geburt, um den kai­
ros, die Fülle der Zeit zu beleuchten.

Zunächst ein Blick auf die lineare Zählung, d. h. den Einbau in 
den Zeitpfeil oder die Historisierung der Geburt Jesu. Bekanntlich 
wurde die Zeitenwende als Datum (post Christum natum) erst spät 
im 5.Jahrhundert eingetragen. Erst nach der kalendarischen Fixie­
rung können wir uns der religionsphilosophischen Frage zuwenden, 
wie weit der Geburt Jesu ein „Wendecharakter“ im Verstehen von 
Zeit zukomme.

Die apostolische Urkirche hat bemerkenswerterweise kein Um­
schreiben der Zeit versucht, vermutlich aus der Naherwartung der 
Wiederkunft Christi heraus. Vielmehr blieb das 1.Jahrhundert in 
der Zeitrechnung der jüdischen Wurzel („seit der Erschaffung der 
Welt“) verhaftet und entwickelte die neuen Feste parallel zu den 
jüdischen Feiern gemäß der Erfüllung des Alten im Neuen Bimd. 
Sofern aber auch Heiden die Adressaten der Verkündigung wur­
den, läßt sich gerade bei Lukas die Zuordnung des Wirkens Jesu 
zu der Zählung des Imperium Romanum zeigen, und zwar mit 
einer üblichen präzisen Zuordnung zu Regierungsjahren der Impe­
ratoren: „Es war im fünfzehnten Jahr der Regierung des Kaisers 
Tiberius; Pontius Pilatus war Statthalter von Judäa, Herodes Te- 
trarch von Galiläa, sein Bruder Philippus Tetrarch von Ituräa und 
Trachonitis, Lysanias Tetrarch von Abilene“.11

Im prophetisch durchwirkten Ductus des AT tritt die Gerichtet­
heit jüdischer Geschichte auf das Kommen eines Gottesknechtes 
oder Messias/Christus je länger je mehr hervor, das Selbstver­
ständnis des Judentums sieht die profane Geschichte Israels zu­
gleich als theologische Geschichte. Die Evangelien und Paulus 
rücken die Gestalt Jesu in dieses vorhandene Deutungsmuster ein: 
zwischen Adam und dem zweiten Adam Christus erscheint für das 
sich ausbildende christliche Zeitbewußtsein ein qualitativer Auf­
stieg. Dazu tritt früh der Gedanke der Herrschaft über alle Zeit, 

llLk3,l.

320

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn der präexistente Logos des Johannesprologs ist „älter als die 
zeiten“, „Anfang aus dem Anfang“.12 Mit dem christozentrischen 
Fluchtpunkt allen Geschehens war der Anspruch anderer Herr­
scher, insbesondere des römischen Imperators, relativiert.13

Dennoch bleibt das frühe Christentum in jüdisch-biblische, hel­
lenistische, römische und andere regionale Zählungen eingelassen. 
Christus ist dem Glauben nach, aber nicht profanzeitlich gerechnet 
Mitte der Geschichte. „Er, in dessen Verfügungsgewalt Zahl und 
Zeit stehen“, sagt Ephräm der Syrer (+ 373).14 Da sich die Naher­
wartung seiner Wiederkunft zunächst nicht bestätigt und die End­
zeit nicht anbricht, kommt es ab der Mitte des 2.Jahrhunderts zu 
einer neuen kalendarischen Ordnung der Christengemeinden, und 
zwar anhand der Märtyrerakten, deren profane Datierung den Zu­
satz erhielt: „Nach unserer Zeitrechnung unter der Herrschaft Jesu 
Christi“. Diese Synchronisierung ist die erste „parallele Inan­
spruchnahme der Zeit“ und bildet das Fundament eines eigenen 
christlichen Jahreskalendariums.15 Vermutlich geht die Doppelung 
auf den Wunsch zurück, den Tod der Märtyrer nicht einzig nach 
den Daten ihrer Peiniger zu zählen.

Mit der Konstantmischen Wende beginnt die Notwendigkeit po­
litischer Gestaltung der Gesellschaft und dogmatischer Klärung 
des Glaubens. „Das Christentum wird, bildlich gesprochen, schwe­
rer, es sinkt tiefer in die Verhältnisse ein. Wie auf die Welt, so läßt 
es sich auch stärker auf die Zeit ein. [...] das in ihm von Anfang an 
vorhandene Zeitbewußtsein löst sich von den herkömmlichen Mu­
stern und entwickelt seine eigene Prägung: in einer neuen Zeitrech­
nung ebenso wie in der Neugestaltung des Jahres; in der Verge­
genwärtigung der Heilsereignisse ebenso wie in den Festen der 
Märtyrer und Heiligen“.16

So entstehen der Sonntag als „Wochenpascha“ und das Kirchen­
jahr: als zyklische Vergegenwärtigung eines historisch-linearen Le­
bens, unter dem Gesichtspunkt „hodie“. Dieses liturgische „Heute“ 

12 Gregor von Nazianz (+ um 390), Oratio 45,9.
13 Hans Maier: Welt ohne Christentum - was wäre anders? Freiburg 1999, S. 
39f.
14 Diatesseron 18,16.
15 Paul Talker: Wendepunkt inmitten der Zeit. In: Die Tagespost v. 3.4.1999, S.
23.
16 Maier: Welt ohne Christentum (s. Anm. 14), S. 41.

321

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


repräsentiert - wie oben entwickelt - die „währende“ Kraft von 
Geburt, Tod und Auferstehung Jesu; das Prinzip erscheint auf der 
Zeitlinie.

Die Festlegung des Osterzyklus führte im 5.Jahrhundert zu einer 
Neugestaltung der Zeit nach christlichem Maß. Victorinus von 
Aquitanien legte 457 eine Ostertabelle vor, worin die römischen 
und alexandrinischen Osterberechnungen harmonisiert werden soll­
ten. Von hoher Bedeutung ist die Tatsache, daß Victorinus erst­
mals die Zeitrechnung vom Tod Jesu her vollzog, den er (nach heu­
tigen Berechnungen) auf das Jahr 28 datierte. Wenige Zeit später, 
im Jahr 525, legte Dionysius Exiguus seinerseits eine Osterfestbe­
rechnung vor, die Papst Johannes I. angeregt hatte. Um die Bezie­
hung auf die Christenverfolgung durch Diokletian zu vermeiden, 
sah er eine Neubestimmung des Jahreslaufes von der Menschwer­
dung Jesu vor, „damit uns der Anfang unserer Hoffnung offenkun­
diger erscheine“.17 Insofern ist die neue christliche Zeitrechnung in 
der Mitte des 6. Jahrhunderts endgültig fixiert, wobei sie bekannt­
lich durch die gregorianische Kalenderreform 1582 noch einmal 
verbessert wurde. Nach dieser Verbesserung datiert die Geburt 
Jesu mm auf das Jahr sieben vor der Zeitenwende. Damit wurde 
nun christlicherseits die Menschwerdung Jesu zum Ziel der alten 
und Ausgang der neuen Geschichte.18

„Post Christum natum“ wird also seit 525 gezählt. „Ante Chri­
stum natum“ dagegen zu zählen bedarf langer Umstellungen; das 
Mittelalter vollzieht dies nur vereinzelt und benutzt in der Regel 
nach wie vor die Angabe „seit Erschaffung der Welt“. Je länger 
dieses „Datum“ aber naturwissenschaftlich fragwürdig wurde, de­
sto notwendiger wurde ein Fixpunkt der Zählung nach rückwärts. 
Ironischerweise ist es letztlich die Aufklärung, welche die Geburt 
Jesu als Zeitpunkt in Zeit stabilisiert: Voltaire beispielsweise ver­
wendet als einer der ersten die „volle Zählung“.19

Mehrere gleichzeitige Zeitverhältnisse formen zusammenfassend 
das christliche Zeitverständnis:
- prinzipiell/archaisch sind die währende Schöpfung und Erlösung 
maßgeblich präsent, - repräsentativ „hodie/heute“ sind die Fe­
ste der Liturgie,

17 Maier: Welt ohne Christentum (s. Anm. 14), S. 41.
18 Vgl. Maier Die christliche Zeitrechnung, (s. Anm. 11).
19 Maier: Welt ohne Christentum (s. Anm. 14), S. 49.

322

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


- zyklisch das Kirchenjahr mit seiner Verschränkung von Naturzeit 
und Lebenszeit Jesu (Empfängnis im Frühling, Geburt zur Winter­
sonnenwende, Tod und Auferstehung wieder im Frühling),
- linear das Gesamtgeschehen von der Schöpfung bis zum Ende der 
Zeiten: als prophetisch deutbare Heilszeit, als (intelligibler) Zu­
sammenhang aller Geschichte,
- linear das Ein-für-Allemal, die endliche Frist der Person, als Ent­
scheidungszeit, stark von der Abschnitthafligkeit und der Verant­
wortung her gesehen.
Insofern ist der - auch von Nietzsche konstruierte und häufig pla­
kativ anzutreffende - Gegensatz von zyklisch-antiker und jüdisch­
christlich-linearer Zeit unrichtig, ja er entstellt die Differenziertheit 
des christlichen Zeitverständnisses.
An Innovationen für die europäische Geistesgeschichte sind zu 
nennen:
1. Mit dem Gedanken der auszukaufenden „Frist“ für den einzel­
nen, für die „Wucht derZeit“ , verbindet sich der Arbeitsgedanke 
im heutigen Sinn. Die antike Muße, der bei Platon und Aristoteles 
spezifisch die Philosophen zugehören, weil die Muße sie in die 
Sphäre der machensfreien, unpoietischen Götter erhebt, tritt noch 
etymologisch im lateinischen otium als Ziel aller menschlichen Un­
ruhe hervor, die sich in der Negation des negotium, des Unmußes 
(wie es im Schwäbischen heißt), kundtut. Benedikt von Nursia, 
dessen Regel auf wesentlichen anthropologischen Entwürfen auch 
der Antike beruht, hat in diesem Punkt eine entschiedene Innova­
tion vollzogen, als er Beten und Arbeiten zum neuen christlichen 
Lebensstil erhob. Arbeit wird zum Kennzeichen eines neuen Zeit­
verhältnisses, vor dem die Zeitlosigkeit der seligen Götter und ihrer 
Philosophie verblaßt.

20

2. Die schon alttestamentliche Zeitenfolge der Generationen, die 
durch göttliches Wollen gelenkt wird, findet ihre Fortsetzung in 
einem künftigen, gemeinsamen Geschehen, das nun nicht mehr nur 
für das auserwählte Volk, sondern potentiell „für alle“ gilt. Die 
Menschheit rückt in den Blick der spätantiken und frühmittelalter­
lichen Kultur - als Adressat einer gemeinsamen Ethik und Träger 
einer gemeinsamen Heilsgeschichte. Dies drückt sich aus in der 

20 Hans Urs von Balthasar: Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. ID, 2. Teil 
D, Einsiedeln 1969.

323

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzeption einer überregionalen, übervolklichen Weltzeit, die „für 
alle“ gilt.
3. Die Bewertung der Zukunft löst den mythischen Kreislauf ab 
zum endgültigen linearen Fortgang. Prognostik (Beherrschung und 
Spekulation über die Zukunft, etwa in Form von Geschichtsgesetz­
lichkeiten) und (ein zunächst subkutaner) Fortschritt werden damit 
denkbar. Allerdings nicht notwendig - wie es das 19.Jahrhundert 
vereinseitigte - ein schlichter Fortschritt zum Guten bzw. Besseren. 
Die Christenheit balanzierte diese eher aufklärerische bzw. rousse- 
ausche Optimierungsthese immer wieder aus durch die Erfahrung 
schuldhaften Rückschritts, auch durch die Konzeption apokalypti­
scher Zerstörung der Weltzeit am Ende. Jedenfalls wird Geschichte 
als Weltgeschichte deutlich. Das „Christentum ist keine geschicht­
liche Größe: die Geschichte ist vielmehr eine christliche Größe“.21
4. Der „eschatologische Vorbehalt“ setzt das hiesige Tun ins Vor­
läufige, macht damit frei für Entscheidung im weltlichen Bereich. 
Die Trennung von Theologie und Politik wird möglich: Das jetzt 
zu Tuende hat seine - nicht absolute, aber relative - Autonomie. 
Politik und Kult hängen nicht mehr zusammen wie noch im römi­
schen Kaiserreich. Das bedingte Handelnmüssen im Vorläufigen 
und Kontingenten ist nicht identisch mit dem unbedingten Ideal - 
auch wenn es sich an ihm messen muß. Politisches Handeln von 
Christen kann Kompromisse eingehen, muß, ja darf nicht Theo­
kratie im alteuropäischen oder im modernen ideologischen Sinn, 
auch nicht säkulare Heilsideologie wie im Dritten Reich oder im 
vollendeten Kommunismus, bedeuten. Utopisches oder Perfektes 
mit Gewalt im Bedingten durchzusetzen, verbietet sich aus dem­
selben Grund.

4. Die Zeitenfulle: Heilsgeschichte in religionsphilosophi­
scher Betrachtung

Das bisher Gesagte erhellt, daß die Beziehung der Geburt Jesu auf 
die Zeitachse ein neues Zeitverständnis initiierte. Damit ist aber 
noch nichts zu einer möglichen religionsphilosophischen Bedeu­
tung der Zeitenfülle selbst, zum „pleroma“ gesagt.

21 Henri de Lubac: Glaubensparadoxe. Einsiedeln 1972, zit. nach H. Maier: 
Welt ohne Christentum (s. Anm. 13), S. 5.

324

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Er hat beschlossen, die Fülle der Zeiten heraufzufuhren, in 
Christus alles zu vereinen“, sagt der Epheserbrief.22 Um dies aus­
zudeuten, sind methodisch zu unterscheiden: die gläubige Innen­
sicht, um die es hier nicht gehen kann, und die religionsphiloso­
phisch aufzuweisenden Konsequenzen einer „Fülle der Zeit“.

Schopenhauer machte einen wichtigen Einwand gegen die an­
gebliche Innovation der Welt-Zeit durch Christus: „Eine Religion, 
die zu ihrem Fundament eine einzelne Begebenheit hat, ja aus die­
ser, die sich da und da, dann und dann zugetragen, den Wende­
punkt der Welt und allen Daseyns machen will, hat ein so schwa­
ches Fundament, daß sie immöglich bestehn kann, sobald einiges 
Nachdenken unter die Leute gekommen“.23 Dieser Positivismus- 
Vorwurf trifft aber genau die philosophisch herausfordernde Aus­
sage des Christentums: daß eine einzelne Begebenheit, ein Ereignis, 
und zwar nicht sachhafter Natur, sondern als Person, die Ge­
schichte verändert. Nicht eine geschriebene Lehre, sondern ein 
Mensch bildet die Mitte des Christentums. Von daher ist es un­
richtig, wie immer wieder zu hören, das Christentum sei eine 
Buchreligion (was tatsächlich für den Islam zutrifft); eine solche 
ist es nur in zweiter Linie.

Unter den vielen strukturellen Gesichtspunkten, die aus dem 
personalen „Wesen des Christentums“, nämlich der Person Jesus 
Christus folgen, seien drei herausgegriffen und dem religionsphilo­
sophischen Blick angeboten: der Einmalige als behauptete Norm 
der Geschichte; das Incognito Gottes in der Geschichte; die 
Eschatologie als „Zeit mit Finale“ die Wiederkunft Jesu Christi im 
Unterschied zu einer „Zeit ohne Finale“. Diese drei Dynamiken, 
die ihrerseits eine Fülle von gedanklichen Anstößen bewirkten, ent­
springen gemeinsam dem Denken einer „Zeitenfülle“ 
4.1 Der Einmalige als behauptete Norm der Geschichte 
Der Messianismus des Alten Testaments erwartete ein neues Got­
tesreich durch die Mittlerschaft eines werkzeuglichen Knechtes, 
wie ihn vor allem die Prophetie des Jesaia als den Löser, Friedens­
fürst und Befreier, aber auch als den um seines Volkes willen Zer­
schlagenen gezeichnet hatte. Das Neue Testament überbietet diese 
Erwartung durch die These, nicht ein werkzeuglicher Mittler eines 

22Ephl,10.
23 Arthur Schopenhauer: Parerga und Paralipomena H. Über Religion. § 182. In: 
Schopenhauer: Sämtl. Werke VI. Wiesbaden 1947, S. 418.

325

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neuen Zustandes sei gekommen, sondern der Sohn selbst; das er­
wartete Reich Gottes sei er. Nicht im abgedroschenen Sinn wird 
hier der Arzt selbst die Medizin und der Bote die Botschaft. Chri­
stentum meint Denken aus dem Ereignis: initium und principium 
fallen der Behauptung nach zusammen. Hier setzt eine Theologie 
der Geschichte an, in welcher das Faktische zugleich in diesem Fall 
das Normative wird,24 wo Wahrheit zugleich der Behauptung nach 
als Person auftritt, wie es das Johannesevangelium und die Patri­
stik immer erneut unterstreichen.25 Die gedankliche und genauerhin 
philosophische Herausforderung liegt in der Konsequenz, daß die 
Kluft von antik gedachter göttlicher Urwirklichkeit und dem 
Schein des Hiesigen überwunden wird; daß die Ewigkeit Gottes in 
der Zeit ohne Minderung erscheint, daß die platonische Idealität 
keine Abschattung durch die Materialität erfährt. Nur das Chri­
stentum konnte Sätze formulieren im Unterschied zum Resonanz­
boden der philosophischen Antike, in denen das Fleisch zum An­
gelpunkt wird: „caro cardo“. Durch die Inkarnation beginnt eine 
Anthropozentrik, in welcher auch der Mensch zum Angelpunkt 
wird: „homo cardo“. Dieses Denken aus dem Ereignis verbietet 
die pure „mythische“ Systematisierung der Geschichte und setzt 
vielmehr ein dramatisches Verständnis von Geschichte, d. h. ein re­
ales Mitwirken des Menschen an ihrem Verlauf, frei.
4.2 Das „Incognito Gottes“ in der Geschichte
Dem Verständnis des Christentums nach inkarniert Gott nicht ein­
fach als Es-Macht, als magische Mächtigkeit, als mythische Dy­
namik, sondern in einem menschlichen Antlitz. Der schöpferische 
Urwille, der wollte, daß etwas sei und daß es gut sei, wie die Gene­
sis betont, wird nicht nur als Uranfang vor aller Zeit betrachtet, 
sondern hat einen Namen in der Zeit, in einem schmalen Aus­
schnitt der Geschichte, zugleich und in einem geographisch sehr 
kleinen Feld, ist nicht von einer Philosophenschule, sondern von 
Fischern umgeben. Daß der präexistente logos nicht nur in Ewig­
keit, sondern auch in der Zeit ist, bildet die zweite gedankliche 
Herausforderung der „Zeitenfulle“. Denn daß der Unsichtbare als 
sichtbar geglaubt, als aufleuchtende Epiphanie im Materiellen 

24 Hans Urs von Balthasar: Theologie der Geschichte, Einsiedeln 51959, S. 17- 
23.
25 Vgl. dazu Michel Henry: ,Jch bin die Wahrheit“. Für eine Philosophie des 
Christentums, Freiburg/München 2. Aufl. 1999.

326

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfahren wird, daß der Schöpfer selbst als Teil der Schöpfung er­
scheint, bedeutet zugleich ein Incognito. Die Verhüllung ist „der 
Jude und Zimmermannssohn selbst“, wie Jean Paul sagte; aber die 
Verhüllung betrifft auch die Geschichte: Sie wird Zeit eines 
descensus, die nicht einfachhin als Heilsgeschichte offen liegt - ob­
wohl sie dem Glauben als solche anvertraut ist. Augustinus hat für 
das Abendland die gewissermaßen ineinander verschlungenen Ge­
schichtslinien der säkularen und der Heilszeit entfaltet.26 Seither 
begleitet die abendländische Geschichtsspekulation der Gedanke ei­
ner inneren Sinnlinie der Zeit, deren klare Manifestation noch aus­
steht: die Erwartung eines ascensus nach dem gegenwärtig erfah­
renen descensus. Bis in die marxistischen und utopischen Erwar­
tungen hinein wird eine solche „Heilsgeschichte“ bei bleibendem 
äußeren Unheil denkbar, gerade durch „dialektische“ Modelle.
4. 3 Eschatologie: Zeit mit Finale gegen Zeit ohne Finale 
Christliches Geschichtsbewußtsein denkt nicht nur ein Alpha, son­
dern auch ein Omega: Diese Schöpfung hat ein Ende, genauer eine 
Umwandlung in neuen Himmel, neue Erde. Umwandlung ist aber 
wiederum nicht nur als temporärer Vorgang gedacht, sondern im 
selben Sinne an die Person Christi gebunden, deren Wiederkunft 
die Bergung und das Ziel der Geschichte verstellt. Für das säku­
lare historische Bewußtsein ist daran bedeutsam, daß es überhaupt 
die Vorstellung eines Zieles/Telos für die Geschichte gibt, was eine 
andere Konsequenz für Handeln und Denken freisetzt. Johann 
Baptist Metz hat darauf hingewiesen, daß die Gegenwart nicht ein­
fach Angst vor dem Ende habe, sondern vielleicht die größere 
Angst davor empfinde, es könne gar kein Ende geben. Ohne Finale 
wird Zeit antlitzlos und gnadenlos, sie überflutet gewissermaßen 
die menschliche Identität.27

Wird die apokalyptische Hoffnung aufgegeben, wird konse­
quenterweise zugleich die Sehnsucht nach universaler Gerechtig­
keit verspielt. Die Erinnerung an die Opfer der Geschichte, an un­
gesühntes Unrecht bleibt in der Gleichgültigkeit eines unpersonalen 
Zeitablaufs verschleudert.

Ähnlich ist dem Gedanken eines Omega der Zeit strukturell zu 
verdanken, daß die ideologischen Verheißungen des 19. und noch 

26 Aurelius Augustinus: De civitate dei.
27 Johann Baptist Metz: Vortrag auf dem Symposion der Josef-Pieper-Stiftung 
in Münster im Mai 1999.

327

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des 20.Jahrhunderts von innergeschichtlicher Vollkommenheit, die 
notfalls mit Gewalt durchzusetzen sei, nicht greifen. Der eschato- 
logische Vorbehalt sichert den Christen sachliche und pragmati­
sche Lösungen, ohne daß die Verkrampfung einer selbstgeschaffe­
nen „neuen Welt“ angesagt ist. So verstanden bewahrt die Apoka­
lypse vor der Angst und ruft sie gerade nicht hervor. Zumindest 
stmkturell bleiben die Energien unter einem solchen Zeitverständ­
nis aktiv und vermeiden die Apathie eines ziellosen Weltverlaufs 
ebenso wie die Hybris einer totalen Gesellschaft.

5. Läßt sich eine solche komplexe Deutung der Zeit einem 
„modernen Menschen“ vermitteln?

Wie lassen sich diese Vorgaben betrachten? Für Christen wie 
Nichtchristen am Ende des grausamen 20.Jahrhunderts fällt es 
gegenwärtig schwer, eine erkennbare Sinnlinie der Geschichte zu 
behaupten, soweit wir sie überbücken. Alle mögüchen Systemati­
sierungen der Geschichte sind zerstoben vor der Wirküchkeit: so 
die aufklärerische These vom stetigen, unaufhaltsamen Aufstieg 
der Menschheit trotz aller Rückschläge oder die marxistische 
These vom „dialektischen“ Auf und Ab, das letztüch in die große 
Friedensherrschaft und befriedete Gesellschaft auf dieser Erde 
münde. Ernüchtert ist zu sehen, daß „Fortschritte“ um den hohen 
Preis der Veriierer und Getöteten erkauft sind, daß die Menschheit 
keineswegs insgesamt „besser“ wird. Zudem büebe selbst in einer 
unerwartet humanisierten Gesellschaft eine „offene Flanke“, die 
Emst Bloch in seiner Utopie markiert hat: Immer noch ist es keine 
todlose Gesellschaft.28

So kann gegenwärtig nur die Sinndeutung des Einzelnen für sich 
selber im Bück gehalten werden unter Verzicht auf eine zu groß­
flächige Thematisierung des gesamten „Sinns“ von Geschichte. 
Solcher Sinn steht auch für den Glauben unter einem Incognito. 
Überschaubarer, kleinräumiger deutbar ist die Biographie des Ein­
zelnen - auch sie eine Biographie von Entwicklung und Verlust, 
von Gewinn und Untergang. In dieser individuellen Geschichte 
kann der Glaubende auf die Gestalt Jesu in der Zeit zurückgreifen: 

28 Emst Bloch: Das Prinzip Hofihung. 3 Bde. Frankfurt 1954.

328

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf ihren langsam zerbrechenden Weg. In ihrem Untergang in die­
ser Zeit ist jedoch eine weitere Dimension aufgestoßen: die Aufer­
stehung. Daraus lebt eine entscheidende christliche Denkfigur: daß 
Untergang in Aufgang verwandelt wird. So wenig die Sinnlinien 
der Weltgeschichte heute zu erkennen sind, so sehr läßt sich in 
persönlicher glaubender Auslegung die Sinnlinie des Einzelnen aus 
einer solchen Überlieferung aufbauen, auf Hoffnung hin - wie dies 
gerade von den Märtyrern dieses Jahrhunderts geschehen ist.

Dem Nichtglaubenden ist dies gewiß nicht begreiflich zu ma­
chen. Er wie der Glaubende müssen gemeinsam die Wirrnis dieser 
Geschichtszeit ertragen. Der Unterschied läßt sich aber in einer 
historischen Erzählung zusammenfassen: Als Byzanz, das alte Ost- 
Rom, im 5. Jahrhundert in Straßenkampf und offenem Aufruhr tob­
te, wurde ein Rat abgehalten, ob der Kaiser kämpfen oder fliehen 
solle. Die anwesende Kaiserin Theodora sagte das lakonische 
Wort: „Du, Justinian, magst fortsegeln; das Schiff liegt am Kai 
und die See ist offen; ich aber werde bleiben und aushalten, denn 
,Das Reich ist ein schönes Leichentuch“*. Der Historiker Arnold 
Toynbee, der die Geschichte wiedergibt, ergänzt: „Ein schöneres 
Leichentuch ist das Reich Gottes“29 - denn aus ihm läßt sich aufer­
stehen. Diese unauflösliche, unaufhörliche Spannung zwischen 
vergehender Basileia und unvergänglicher Basileia tou Theou, 
zwischen politischem Reich und Reich Gottes, ist eine Triebfeder 
der europäischen Kultur. Aus dem Scherbenhaufen jeweiliger Un­
heilsgeschichte, wie sie spezifisch im 2O.Jahrhundert entfesselt 
wurde, vermag sich das Christentum auf eine Vollendung der Zeit 
auszurichten, die vor 2000 Jahren paradigmatisch angesagt, ja ge­
lebt wurde.

29 Arnold Toynbee: Civilization on Trial. London (1946) 5. Aufl. 1957, S. 225.

329

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

