III. Ante Christum natum - post Christum natum. An-
merkungen zum christlichen Zeitbegriff

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz

1. Zeitenwende und Zeitenfiille: Eine antike Vision

Der Dichter Vergil, die ,erhabenste Secle des antiken Rom®,'
schrieb in seinen , Hirtengedichten“ oder ,,Bucolica“ im Herbst des
Jahres 40 v. Chr. eine Ekloge, die bis heute der Forschung Riitsel
aufgibt. Vergil war damals knapp dreiBig Jahre alt und erlebte zu
dieser Zeit die heillosen Wirren eines Biirgerkrieges. Zwar steckt in
der vierten Ekloge auch tatsichlich Politisches und durchaus Ta-
gessaktualitdt, dennoch setzt Vergil hier sein ganzes Erleben als
Dichter um. Dichter heiit: , Offenbarer des Glanzes und der Gloria
der Dinge, nicht bloB der Dinge ohne ihren Glanz und ihre Gloria,
aber auch nicht eines leeren Glanzes und einer eitlen Gloria ohne
die Dinge, was einen zum Schwitzer, zum ‘Idealisten’ macht“, so
schreibt Theodor Haecker iiber Vergils Fahigkeit, mitten in der Ge-
schichte und der Politik dieser Tage die ungeschichtliche, unpoli-
tische Welt des amor aufstrahlen zu lassen. Und Vergil empfand
selbst, daB er gerade in diesem Gedicht iiber den Rahmen der ande-
ren Lieder hinausging - bis zur Deutung einer neuen Weltzeit.
Heilserwartung und Sehnsucht nach Frieden beschworen ge-
heimnisvolle Verse herauf. Vergil singt die Wiederkehr des golde-
nen Zeitalters, das an die Geburt eines Knaben gebunden sei. Das
prophetische Lied verfolgt dessen Leben von der Geburt bis zum
Eintritt in den Olymp durch alle Stufen als Kind, Jiingling und
Mann. Und hier zeichnet die Vision iiberreiche Bilder: Dem Kind
bietet der Boden, frei von Schlangen und giftigen Krautern, liebli-
che Blumen und duftende Stauden; unbehelligt von Feinden kehrt
das Vieh von der Weide zum Stall zuriick. Dem Jiingling tragt das
Feld weiche Ahren, rétet sich die Traube am Dombusch, tropft
Honig aus der Eiche. Aber noch verwunden Pflige die Erde, gibt
es Kampfe und Kriegsziige, noch bezwingen Schiffe die See und

! Theodor Haecker: Vergil, Vater des Abendlandes. Leipzig 41938, S. 30.
?A.a.0,S8. 36.

313

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

miissen Mauern die Stidte schiitzen. Erst wenn das Kind zum
Manne gereift ist, trigt die giitige Erde alles fiir alle, die letzten
Spuren fritheren Truges schwinden, selbst das Farben der Wolle
itbernimmt die Natur, indem sie den lebenden Tieren ein Vlies in
verschiedenen Farben wachsen 1468t. Dem Willen des Schicksals,
das die Riickkehr des goldenen Zeitalters beschlossen hat, fiigen
sich die Schicksalsgottinnen, die Parzen, und spinnen den goldenen
Faden auf ihren Spindeln. Den erwarteten Knaben aber ermuntern
sie, seine ruhmvolle Laufbahn anzutreten, das Gottesreich auf
Erden zur Freude des ganzen Weltalls zu mehren. Der Dichter
schlieft diese ungeheure Vision mit dem Wunsch, die Geburt des
Knaben zu erleben, um dessen Taten besingen zu konnen.

Viele Jahrhunderte haben sich um eine Deutung dieses Liedes
bemiiht: Welche Wiinsche verbergen sich hinter dem erwarteten
Knaben? Die Jagd nach dem Namen des Kindes hat so frith ein-
gesetzt, daB Vergil sie moglicherweise noch erlebte - er selbst hat
das Geheimnis nicht offenbart. Nicht nur bei thm aber war der
Glaube lebendig, das Kind einer Jungfrau werde die Welt erretten.
Die alexandrinischen Philosophen, die Anhinger des Gottes Mi-
thras oder - tiefer zuriick in der Geschichte - die Juden sprachen
von einem Kind des Wunders. Hatte Vergil méglicherweise die
heiligen Biicher des Alten Testaments gelesen, wo Jesaia den Welt-
frieden und das wiedergefundene Paradies voraussagte, wie im 11.
Kapitel seiner Prophezeiungen: ,.Dic Wolfe werden bei den Lam-
mern wohnen, die Pardel bei den Bocken liegen. Ein kleiner Knabe
wird Kilber und junge Lowen und Mastvieh miteinander treiben“?®

Die frithe christliche Welt jedenfalls seit Lactantius, dem
,.christlichen Cicero“, hielt bis in das Mittelalter hinein den Ge-
danken lebendig, Vergil habe auf seine Weise den Messias geweis-
sagt. Auch Augustinus deutete die Verse als Voraussage Christi im
Heidentum kurz vor der Zeitenwende, was Vergil zum vorchristli-
chen Propheten erhebt. Bei Dante schlieBlich wird der Rémer in
der ,,Géttlichen Komédie” zum Symbol irdischer Menschenfiih-
rung: Er leitet Dante durch Holle und Fegfeuer, als ein ,,vorchrist-
licher Christ®.

Wie soll man sich zu solchen Deutungen stellen? Lebte auch in
der nicht-jiidischen Antike ein Advent? Vergils visiondrer Entwurf
geht auf jeden Fall iiber eine geschichtliche oder politische Erwar-

3 Jes. 11,6.
314

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tung hinaus - sie reicht in ein goldenes Zeitalter, das unter irdi-
schen Bedingungen nicht zu finden ist. Ohne das Gedicht pressen
zu wollen, 148t es sich doch lesen als Sehnsucht nach einer neuen
Zeit, die eine nie dagewesene, abgriindige Erfiillung bringen soll.
In geheimnisvoller, nicht zu entrétselnder Weise waren Altes Te-
stament, aber auch griechische und romische Kultur auf das
Kommen eines Kindes als Tréger einer Zeitenwende, ja einer Zei-
tenfiille vorbereitet. Ihm sei eine unerhérte Innovation von allem zu
verdanken.

Was meint ,,Zeitenwende“ und ,,Zeitenfiille“? Die Antwort hat
naturgeméB drei Teile, nimlich Anmerkungen zum Zeitbegriff ante
und post Christum natum. Welche sachlichen Komponenten hat
das Dasein Jesu in den Geschichtsverlauf eingetragen, die es erlau-
ben, nicht allein glaubensmiBig, sondern mit dem historischen und
philosophischen Blick von einem neuen Verstindnis der Zeit zu
sprechen? Und drittens: Was meint , Zeitenfiille*?

2. Unterschiedliche Zeitbegriffe bis zur , Zeitenwende™: Ante
Christum natum

William Blake (1757-1827) formulierte den schénen Satz: ,Die
Zeit ist die Barmherzigkeit der Ewigkeit“.* Gemeint ist die Barm-
herzigkeit gegeniiber dem menschlichen Unvermégen, der Vorstel-
lung einer unendlichen, gleichférmigen Zeit standhalten zu kénnen:
Die Einteilung der Zeit enthilt den Grundgedanken der Ordnung,
und darin Sicherung und MaB fiir menschliches Leben. Nicht ein-
fachhin ist — um die alte Metapher aufzugreifen — die Zeit der un-
aufhérlich strémende FluB, nicht einfachhin ist der Mensch in diese
naturhafte Abldufigkeit unbestimmt und unbestimmend eingebun-
den. Vielmehr erleben die Kulturen seit frithester Zeit im Fortstro-
men, im scheinbar Richtungslosen tréstliche GesetzméaBigkeiten,
rhythmische Wiederkehr: So die Wiederkehr des Tages auf die
Nacht, die Wiederkehr der Sternbilder an ihren Ausgangspunkt im
Umlauf eines Jahres, die Wiederkehr der Jahreszeiten, und in der
sich rundenden Zeit die GesetzmiBigkeit von Kindheit, Jugend,
Erwachsensein, Alter und Greisentum in zugemessener Zeit. Sol-

4 Zit. nach Hanno Helbling: Jahrtausendwende. Zarich 1998, S. 37.
315

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che zyklischen Einteilungen, deren Grundgestalt astronomisch er-
faBt oder wie die Sieben-Tage-Woche festgelegt wird, bieten Uber-
blick und Deutung fiir Vergangenheit wie Zukunft. Auch kennt der
ZeitfluB einen ,,Stand“, nimlich die Gegenwart als jenes ,,Ufer”,
von dem aus das Stromen von Werden und Vergehen betrachtet
und eingeteilt werden kann. Schon die Auffassung der Zeit als
eines sich wiederholenden Zyklus bedeutet in gewissem Sinne eine
Befreiung vom Endlosen. Die mythischen Umschwiinge, selbst
unter dem Gesetz der Wiederkehr des ewig Gleichen, sind doch in
gewissem Sinne ZeitbewuBtsein, und als BewuBtsein schon aus
dem unmefBbaren, dem BewuBtsein Unzuginglichen herausgelost.
Kulturen wie Religionen wurzeln in der Kontinuitit solcher Zy-
klen, vertrauen sich ihnen an, entwickeln darin ein Bestehen und
eine gewisse Prognostik.> Dennoch ist tempus reversibile (tr) nicht
die einzige, auch nicht die fritheste Zeiterfahrung. Es gibt zwei
weitere Zeitbeziige, die wenig im heutigen BewuBtsein stehen, aber
entscheidend fiir ein Umgehen mit Zeit sind und fiir die Reflexion
ihres Begriffs beriicksichtigt werden miissen. Damit sei auch die
allzu grobe Alternative von zyklischer und linearer Zeit — auf die
gleich einzugehen ist — aufgebrochen.
2.1 Archaische Urzeit des Ursprungs: Der wihrende Anfang
Die ,archaische Zeit“ der Weltentstehungsmythen ist abgeleitet
vom griechischen ,,arché®, was heifit: Ursprung, raum- und zeit-
freier Anfang, aber auch Beherrschung, die sich in aller kommen-
den Verinderung als Prinzip durchhilt. Die schone lateinische Un-
terscheidung von , principium® = wihrender Anfang und ,,initium‘
= zeitlicher Start trennt den ,,bleibenden Ursprung®, der sich in al-
lem Kommenden selbig durchhilt, von dem zeitlichen Beginn, der
ins Gewesensein abfillt. Daher ist der Beginn des Johannesprologs
,,en arché” richtig zu iibersetzen mit ,im Anfang“ und nicht ,,am
Anfang“. Was dieselbe Prizision ausdriickt wie das erste Wort der
Bibel, ,,bereshit*: ,,Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde®.
Dieser wihrende, nicht veraltende Anfang ist in den meisten my-
thischen Uberlieferungen in vergleichbaren Bildern enthalten, ent-
weder als Paradies, oder als dynamische Urzeit, in welcher die be-
stimmenden Ursachen der Weltentstehung (Zeugung, Kampf, Poie-
sis) statthaben. So ist diese wihrende Anfinglichkeit nicht so sehr

3 Zu den vier Weltalterumschwiingen im Hinduismus vgl. Heinrich Zimmer: In-
dische Mythen und Symbole. Kéln 1972, S. 7-24.

316

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeitlos, als vielmehr zeitfrei: nicht U-Chronos, sondern Prae-Chro-
nos, vor-zeitliche, urspriingliche Giiltigkeit, welcher der Zeitablauf
nichts anhaben kann.

2.2 Zeitlosigkeit und magische Gegenwart

Eine geschichtlich greifbare Zeiterfahrung, die heute noch in Re-
sten in sogenannten ,,primitiven“ Gesellschaften wirksam ist, stellt
sich im magischen Lebensgefiihl dar. Magie meint hier einen ter-
minus technicus, wie er in Ethnologie und Kulturphinomenologie
verwandt wird.® Im magischen Erleben erfiihrt sich der Mensch als
abgelost, sogar als herausgefallen aus dem Einklang mit dem Ur-
sprung, womit er in ritueller Beschwérung wieder vereint und des-
sen heimlich-unheimlicher Machtigkeit habhaft wird. Dies ge-
schicht punktuell-ekstatisch in heiligen Zeiten und an heiligen Or-
ten, wobei sich der Weg in die zu beschworende All-Einheit in be-
stimmten Gegenstinden verdichtet: Amulett, Totem und andere
Symbole stehen als pars pro toto dafiir. In solchen magischen
Hoch-Zeiten wird der Anfang beispielsweise durch Erzihlen nicht
einfach ,,wiederholt“, sondern er wird gegenwirtig. Dem zeitlosen
Stromen der Abldufe setzt der Ritus die magische Repréisentanz
des Uranfangs entgegen. Was erzahlt und gefeiert wird, ist niemals
vergangen und wird im Eintauchen der Gruppe in die Zeitekstase
wieder spiirbar.

2.3 Mythischer Kreislauf der Zeit: tempus reversibile (tr)

Den mythischen Weltdeutungen (wie sie im alteuropdischen Raum
vom vorderen Orient bis Griechenland eingehend untersucht sind),
liegt eine weitere Zeiterfahrung zugrunde: Zeit als ein einziger,
kosmisch-miitterlicher Kreislauf, als tempus reversibile (tr). Dieser
Zyklus ist von einer anonymen und noch ganz unpersonal gedach-
ten Fruchtbarkeit: rhythmisch erscheint das Leben der Pflanzen,
Tiere, Menschen, das nach vorgesechenem Umschwung mit demsel-
ben Gleichmut in den Tod zuriicktaucht, um in anderer Form wie-
der aufzutauchen. Hier wird Zeitablauf zur Moglichkeit nie enden-
den Gestaltwandels, dem eine groBe, vor-personale Gleich-Giiltig-
keit zugrunde liegt, da sich der Mensch auch als Baum oder Tier
im zyklisch nichsten Leben wiederfinden kann. Die groBe unendli-
che Dauer, die wie ein Ozean alle gesonderten Lebewesen unter-
féngt, ist die eigentliche Zeit, vor deren Allgewalt der Mensch nur

¢ Vgl. Jean Gebser: Ursprung und Gegenwart. I: Die Fundamente der aperspek-
tivischen Welt. Miinchen 1973.

317

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein zufilliges und flicchtiges Wesen ist. Enden in der Zeit wiére hier
Aufgeben der Eigen-Form, des Eigen-Sinns, Riicktauchen in die
naturhafte, geheimnisvolle, antlitzlose Unendlichkeit. Zyklisches
Enden ist nicht telos; Sterben ist Sicheinfiigen in die Macht der
kreisenden Energie. Zyklische Wiedergeburt meint freilich keines-
wegs - europdisch gedacht - die Chance eines Neuanfangs, sondern
Wiederauftauchen aus dem untergriindigen Zeitstrom in mehr oder
minder zufdlligen abschnitthaften Ausgestaltungen (Hegels
,,schlechte Unendlichkeit).

2.4 Buddhistisch: Ausstieg aus der reversiblen Zeit als Verwehen
ins Nichts

Wie weit das systemische Kreisen eine ldhmende Vorstellung sein
kann, zeigt sich in dem Protest des historischen Gautama Buddha
gegen das Zeitrad. Seine Kunst des Zeitausstiegs stellt sich gegen-
satzlich sogar als Kunst der Nicht-Reinkarnation dar, wie sie in
hochentwickelter Form der Urbuddhismus und heute noch, aller-
dings zahlenméBig gering an Anhéngern, der ménchische Hinayana
und der Zen-Buddhismus vertreten.” Die klassische Lehrrede des
Buddha im Tierpark von Benares kennzeichnet die langgesuchte
Erleuchtung: Leben ist Leiden.® Sie gipfelt in der Vermeidung des
Leidens = Lebens kraft Erloschen allen Lebensdurstes. Freilich
nicht, indem der Durst durch heftiges Austrinken aller Geniisse
gestillt wird, sondern umgekehrt: indem der Durst selber stirbt -
lange bevor das Leben selber stirbt. Das Lebens-Verlangen wird
auf achtfachem Pfad ausgeldscht, Liebes und Leides gelten gleich
viel (und wenig) auf dem kunstvoll abgediampfien Resonanzboden
des Gemiites. Diese Kunst der Gleich-Giiltigkeit wird fiir Gautama
Buddha und den ihm folgenden Hinayana hochste Lebenskunst, die
das endgiiltige Zeitverlassen vorbereitet. Die klassische Totenkopf-
Meditation des Zenbuddhismus 148t den eigenen Schadel durch die
Scheinhiille des lebendigen Gesichts spiirbar werden.” Leben oder

7 Der japanische Zenbuddhismus, der in Europa als Vertreter des Buddhismus
wahrgenommen wird, z4hlt nur 5% Anhinger im Unterschied zu 95% synkreti-
stischer Religiositit in Japan, die sich aus Naturreligion, Shintoismus und
buddhistischen Uberlagerungen zusammensetzt.

¢ Bekannt als , Rede von den vier edlen Wahrheiten und dem achtfachen Pfad®,
in: Gautama Buddha: Die vier edlen Wahrheiten. Texte des urspringlichen
Buddhismus. Hg. u. bers. v. K. Mylius. Mtinchen 4. Aufl. 1992, S.118 - 124.

9 Keji Nishitani: Was ist Religion? Frankfurt am Main 1998, Kap. 2.

318

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sterben ist Kunst der Zeitloschung, letztes Herausziehen der noch
verbliebenen Wurzeln aus dem Boden des Daseins, gliickhafter
Ubergang ins Nichtmehrsein. Sterben ist Verwehen in den "Duft”
des Nir-Wana, ohne Wiederkehr zu lastender neuer Geburt, ohne
Eigensein, ja ohne Sein oder Zeit.

2.5 Der Zeitpfeil mit Anfang und Ende: tempus irreversibile (ti)
Diese Befreiung von Sein und Zeit, aber auch das zyklische Ein-
gehen und Wiederauftauchen aus der Zeit wird kontrapunktiert
durch das Konzept einer nicht umkehrbaren linearen Zeit. Dies hat
eine Wurzel auch im griechisch-philosophischen Denken in der
Uberwindung der Mythologie, aber offensichtlich bereits in der
judischen Kultur, die den entscheidenden Schnitt setzt: Zeiten und
Feste nicht mehr nur einfachhin jahreszeitlich zu organisieren,
sondern aus einem ,,Ereignis“ heraus: dem Ruf Gottes an Abra-
ham, an die Patriarchen, iiber Mose und den zu leistenden Exodus
bis zu den Propheten. Hier wird ein Datum, ein Anruf, ein tatsdch-
liches geschichtliches Ereignis als Einbruch in den ZeitfluB und als
realer Anfang von etwas Neuem gesehen: Anfang als initium. Von
da an kann gezahlt, quantifiziert werden; erst ab dem singuldren
Datum gibt es ante und post und die Frage nach einem Ziel/Sinn;
erst ab da gibt es die Konzeption von Geschichte als Folge solchen
singuldren Geschehens. Im musikalischen Vergleich: zum sich
durchhaltenden Rhythmus kommt die Melodie. Solche definitiven
Initia werden im mediterranen Raum mehrfach gesetzt: durch die
Juden mit dem Anfang der Schopfung (die eben keine kreislédufige
Emanation der Gottheit oder iiberhaupt ewig-anfangslos ist), durch
die Romer ,,ab urbe condita“. Solcher Anfang meint nicht ein zu-
fillig tempordr Neues, sondemn ein qualitativ Neues: ex post ist
alles anders. Solche Initia kennen oder postulieren auch spétere
Kulturen: der Islam mit dem Auszug Mohammeds von Mekka
nach Medina (622 n.Chr.), die Franzosische Revolution 1789, die
Russische Oktoberrevolution 1917, Mussolinis Faschismus 1922
alle mit neuer Jahreszihlung. Davon unterscheidet sich aber die
christliche Vorstellung einer ,,Zeitenwende* in markanter Weise.

' Hans Maier: Die christliche Zeitrechnung. Freiburg/Basel/Wien 1991, S. 45-
54.

319

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Entwicklung des BewubBtseins einer historischen Za-
sur; die Zeitenwende

Das christliche BewuBtsein benutzt in bemerkenswerter Wei-
se alle Zeitvorstellungen - vom principium iiber die Ge-
genwirtigkeit und den Zyklus bis zur Linearitit der Zeit - zur
Ausdeutung des Geschehens von Jesu Geburt, um den kai-
ros, die Fiille der Zeit zu beleuchten.

Zunichst ein Blick auf die lineare Zahlung, d. h. den Einbau in
den Zeitpfeil oder die Historisierung der Geburt Jesu. Bekanntlich
wurde die Zeitenwende als Datum (post Christum natum) erst spét
im 5.Jahrhundert eingetragen. Erst nach der kalendarischen Fixie-
rung kénnen wir uns der religionsphilosophischen Frage zuwenden,
wie weit der Geburt Jesu ein ,,Wendecharakter im Verstehen von
Zeit zukomme.

Die apostolische Urkirche hat bemerkenswerterweise kein Um-
schreiben der Zeit versucht, vermutlich aus der Naherwartung der
Wiederkunft Christi heraus. Vielmehr blieb das 1.Jahrhundert in
der Zeitrechnung der jiidischen Wurzel (,,seit der Erschaffung der
Welt®) verhaftet und entwickelte die neuen Feste parallel zu den
judischen Feiern gemaB der Erfiillung des Alten im Neuen Bund.
Sofern aber auch Heiden die Adressaten der Verkiindigung wur-
den, 14Bt sich gerade bei Lukas die Zuordnung des Wirkens Jesu
zu der Zdhlung des Imperium Romanum zeigen, und zwar mit
einer iiblichen prazisen Zuordnung zu Regierungsjahren der Impe-
ratoren: ,,Es war im fiinfzehnten Jahr der Regierung des Kaisers
Tiberius; Pontius Pilatus war Statthalter von Judaa, Herodes Te-
trarch von Galilda, sein Bruder Philippus Tetrarch von Iturda und
Trachonitis, Lysanias Tetrarch von Abilene®."

Im prophetisch durchwirkten Ductus des AT tritt die Gerichtet-
heit judischer Geschichte auf das Kommen eines Gottesknechtes
oder Messias/Christus je linger je mehr hervor, das Selbstver-
stindnis des Judentums sieht die profane Geschichte Isracls zu-
gleich als theologische Geschichte. Die Evangelien und Paulus
riicken die Gestalt Jesu in dieses vorhandene Deutungsmuster ein:
zwischen Adam und dem zweiten Adam Christus erscheint fiir das
sich ausbildende christliche ZeitbewuBtsein ein qualitativer Auf-
stieg. Dazu tritt frith der Gedanke der Herrschaft iiber alle Zeit,

U1k3,1.
320

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denn der préexistente Logos des Johannesprologs ist ,.alter als die
zeiten“, , Anfang aus dem Anfang“.” Mit dem christozentrischen
Fluchtpunkt allen Geschehens war der Anspruch anderer Herr-
scher, insbesondere des romischen Imperators, relativiert."

Dennoch bleibt das frithe Christentum in jiidisch-biblische, hel-
lenistische, romische und andere regionale Zahlungen eingelassen.
Christus ist dem Glauben nach, aber nicht profanzeitlich gerechnet
Mitte der Geschichte. ,Er, in dessen Verfiigungsgewalt Zahl und
Zeit stehen”, sagt Ephrdm der Syrer (+ 373)." Da sich die Naher-
wartung seiner Wiederkunft zunichst nicht bestétigt und die End-
zeit nicht anbricht, kommt es ab der Mitte des 2.Jahrhunderts zu
einer neuen kalendarischen Ordnung der Christengemeinden, und
zwar anhand der Mértyrerakten, deren profane Datierung den Zu-
satz erhielt: ,,Nach unserer Zeitrechnung unter der Herrschaft Jesu
Christi. Diese Synchronisierung ist die erste ,parallele Inan-
spruchnahme der Zeit” und bildet das Fundament eines eigenen
christlichen Jahreskalendariums.” Vermutlich geht die Doppelung
auf den Wunsch zuriick, den Tod der Martyrer nicht einzig nach
den Daten ihrer Peiniger zu zéhlen.

Mit der Konstantinischen Wende beginnt die Notwendigkeit po-
litischer Gestaltung der Gesellschaft und dogmatischer Klirung
des Glaubens. ,,Das Christentum wird, bildlich gesprochen, schwe-
rer, es sinkt tiefer in die Verhiltnisse ein. Wie auf die Welt, so 148t
es sich auch starker auf die Zeit ein. [...] das in ihm von Anfang an
vorhandene ZeitbewuBtsein 16st sich von den herkdmmlichen Mu-
stern und entwickelt seine eigene Prigung: in einer neuen Zeitrech-
nung ebenso wie in der Neugestaltung des Jahres; in der Verge-
genwirtigung der Heilsereignisse ebenso wie in den Festen der
Martyrer und Heiligen®.'s

So entstehen der Sonntag als ,,Wochenpascha“ und das Kirchen-
jahr: als zyklische Vergegenwirtigung eines historisch-linearen Le-
bens, unter dem Gesichtspunkt ,hodie®. Dieses liturgische ,Heute®

'2 Gregor von Nazianz (+ um 390), Oratio 45,9.

' Hans Maier: Welt ohne Christentum - was ware anders? Freiburg 1999, S.
39f.

' Diatesseron 18,16.

" Paul Talker: Wendepunkt inmitten der Zeit. In: Die Tagespost v. 3.4.1999, S.
23.

' Maier: Welt ohne Christentum (s. Anm. 14), S. 41.

321

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reprasentiert — wie oben entwickelt — die ,wihrende® Kraft von
Geburt, Tod und Auferstehung Jesu; das Prinzip erscheint auf der
Zeitlinie.

Die Festlegung des Osterzyklus fiihrte im 5.Jahrhundert zu einer
Neugestaltung der Zeit nach christlichem MaB. Victorinus von
Aquitanien legte 457 eine Ostertabelle vor, worin die romischen
und alexandrinischen Osterberechnungen harmonisiert werden soll-
ten. Von hoher Bedeutung ist die Tatsache, daB Victorinus erst-
mals die Zeitrechnung vom Tod Jesu her vollzog, den er (nach heu-
tigen Berechnungen) auf das Jahr 28 datierte. Wenige Zeit spéter,
im Jahr 525, legte Dionysius Exiguus seinerseits eine Osterfestbe-
rechnung vor, die Papst Johannes I. angeregt hatte. Um die Bezie-
hung auf die Christenverfolgung durch Diokletian zu vermeiden,
sah er eine Neubestimmung des Jahreslaufes von der Menschwer-
dung Jesu vor, ,,damit uns der Anfang unserer Hoffnung offenkun-
diger erscheine®."” Insofern ist die neue christliche Zeitrechnung in
der Mitte des 6.Jahrhunderts endgiiltig fixiert, wobei sie bekannt-
lich durch die gregorianische Kalenderreform 1582 noch einmal
verbessert wurde. Nach dieser Verbesserung datiert die Geburt
Jesu nun auf das Jahr sieben vor der Zeitenwende. Damit wurde
nun christlicherseits die Menschwerdung Jesu zum Ziel der alten
und Ausgang der neuen Geschichte.'®

,,Post Christum natum® wird also seit 525 gezihlt. ,,Ante Chri-
stum natum® dagegen zu zihlen bedarf langer Umstellungen; das
Mittelalter vollzieht dies nur vereinzelt und benutzt in der Regel
nach wie vor die Angabe ,seit Erschaffung der Welt“. Je langer
dieses ,,Datum“ aber naturwissenschaftlich fragwiirdig wurde, de-
sto notwendiger wurde ein Fixpunkt der Zahlung nach riickwérts.
Ironischerweise ist es letztlich die Aufklirung, welche die Geburt
Jesu als Zeitpunkt in Zeit stabilisiert: Voltaire beispielsweise ver-
wendet als einer der ersten die ,,volle Zdhlung*“."

Mehrere gleichzeitige Zeitverhiltnisse formen zusammenfassend
das christliche Zeitverstindnis:

- prinzipiell/archaisch sind die wihrende Schopfung und Erlésung
maBgeblich prisent, - reprasentativ ,,hodie/heute” sind die Fe-
ste der Liturgie,

17 Maier: Welt ohne Christentum (s. Anm. 14), S. 41.
18 ygl. Maier: Die christliche Zeitrechnung, (s. Anm. 11).
% Maier: Welt ohne Christentum (s. Anm. 14), S. 49.

322

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- zyklisch das Kirchenjahr mit seiner Verschrinkung von Naturzeit
und Lebenszeit Jesu (Empfingnis im Frithling, Geburt zur Winter-
sonnenwende, Tod und Auferstehung wieder im Friihling),

- linear das Gesamtgeschehen von der Schépfung bis zum Ende der
Zeiten: als prophetisch deutbare Heilszeit, als (intelligibler) Zu-
sammenhang aller Geschichte,

- linear das Ein-fiir-Allemal, die endliche Frist der Person, als Ent-
scheidungszeit, stark von der Abschnitthaftigkeit und der Verant-
wortung her gesehen.

Insofern ist der - auch von Nietzsche konstruierte und héufig pla-
kativ anzutreffende - Gegensatz von zyklisch-antiker und jiidisch-
christlich-linearer Zeit unrichtig, ja er entstellt die Differenziertheit
des christlichen Zeitverstindnisses.

An Innovationen fiir die europiische Geistesgeschichte sind zu
nennen:

1. Mit dem Gedanken der auszukaufenden ,Frist“ fiir den einzel-
nen, fiir die ,,Wucht derZeit“®, verbindet sich der Arbeitsgedanke
im heutigen Sinn. Die antike MuBe, der bei Platon und Aristoteles
spezifisch die Philosophen zugehdren, weil die MuBe sie in die
Sphére der machensfreien, unpoietischen Gétter erhebt, tritt noch
etymologisch im lateinischen otium als Ziel aller menschlichen Un-
ruhe hervor, die sich in der Negation des negotium, des UnmuBes
(wie es im Schwibischen heifit), kundtut. Benedikt von Nursia,
dessen Regel auf wesentlichen anthropologischen Entwiirfen auch
der Antike beruht, hat in diesem Punkt eine entschiedene Innova-
tion vollzogen, als er Beten und Arbeiten zum neuen christlichen
Lebensstil erhob. Arbeit wird zum Kennzeichen eines neuen Zeit-
verhéltnisses, vor dem die Zeitlosigkeit der seligen Gétter und ihrer
Philosophie verblaBt.

2. Die schon alttestamentliche Zeitenfolge der Generationen, die
durch géttliches Wollen gelenkt wird, findet ihre Fortsetzung in
einem kiinftigen, gemeinsamen Geschehen, das nun nicht mehr nur
fiir das auserwihlte Volk, sondern potentiell , fir alle” gilt. Die
Menschheit riickt in den Blick der spatantiken und frithmittelalter-
lichen Kultur - als Adressat einer gemeinsamen Ethik und Trager
einer gemeinsamen Heilsgeschichte. Dies driickt sich aus in der

% Hans Urs von Balthasar: Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. III, 2. Teil
11, Einsiedeln 1969.

323

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konzeption einer iiberregionalen, iibervolklichen Weltzeit, die ,.fiir
alle gilt.

3. Die Bewertung der Zukunft 16st den mythischen Kreislauf ab
zum endgiiltigen linearen Fortgang. Prognostik (Beherrschung und
Spekulation iiber die Zukunft, etwa in Form von Geschichtsgesetz-
lichkeiten) und (ein zunéchst subkutaner) Fortschritt werden damit
denkbar. Allerdings nicht notwendig - wie es das 19.Jahrhundert
vereinseitigte - ein schlichter Fortschritt zum Guten bzw. Besseren.
Die Christenheit balanzierte diese eher aufklarerische bzw. rousse-
ausche Optimierungsthese immer wieder aus durch die Erfahrung
schuldhaften Riickschritts, auch durch die Konzeption apokalypti-
scher Zerstérung der Weltzeit am Ende. Jedenfalls wird Geschichte
als Weltgeschichte deutlich. Das ,,Christentum ist keine geschicht-
liche GroBe: die Geschichte ist vielmehr eine christliche Grofe®.”
4. Der ,eschatologische Vorbehalt“ setzt das hiesige Tun ins Vor-
laufige, macht damit frei fiir Entscheidung im weltlichen Bereich.
Die Trennung von Theologie und Politik wird méglich: Das jetzt
zu Tuende hat seine - nicht absolute, aber relative - Autonomie.
Politik und Kult hingen nicht mehr zusammen wie noch im rémi-
schen Kaiserreich. Das bedingte Handelnmiissen im Vorlaufigen
und Kontingenten ist nicht identisch mit dem unbedingten Ideal -
auch wenn es sich an ihm messen muB. Politisches Handeln von
Christen kann Kompromisse eingehen, muB, ja darf nicht Theo-
kratie im alteuropdischen oder im modernen ideologischen Sinn,
auch nicht sdkulare Heilsideologie wie im Dritten Reich oder im
vollendeten Kommunismus, bedeuten. Utopisches oder Perfektes
mit Gewalt im Bedingten durchzusetzen, verbietet sich aus dem-
selben Grund.

4. Die Zeitenfiille: Heilsgeschichte in religionsphilosophi-
scher Betrachtung

Das bisher Gesagte erhellt, daB die Beziehung der Geburt Jesu auf
die Zeitachse ein neues Zeitverstdndnis initiierte. Damit ist aber
noch nichts zu einer moglichen religionsphilosophischen Bedeu-
tung der Zeitenfiille selbst, zum ,,pleroma* gesagt.

! Henri de Lubac: Glaubensparadoxe. Einsiedeln 1972, zit. nach H. Maier:
Welt ohne Christentum (s. Anm. 13), S. 5.

324

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Er hat beschlossen, die Fiille der Zeiten heraufzufithren, in
Christus alles zu vereinen, sagt der Epheserbrief.” Um dies aus-
zudeuten, sind methodisch zu unterscheiden: die glaubige Innen-
sicht, um die es hier nicht gehen kann, und die religionsphiloso-
phisch aufzuweisenden Konsequenzen einer , Fiille der Zeit“.

Schopenhauer machte einen wichtigen Einwand gegen die an-
gebliche Innovation der Welt-Zeit durch Christus: ,,Eine Religion,
die zu ihrem Fundament eine einzelne Begebenheit hat, ja aus die-
ser, die sich da und da, dann und dann zugetragen, den Wende-
punkt der Welt und allen Daseyns machen will, hat ein so schwa-
ches Fundament, daB sie unmoglich bestehn kann, sobald einiges
Nachdenken unter die Leute gekommen™.” Dieser Positivismus-
Vorwurf trifft aber genau die philosophisch herausfordernde Aus-
sage des Christentums: daB eine einzelne Begebenheit, ein Ereignis,
und zwar nicht sachhafter Natur, sondern als Person, die Ge-
schichte verdndert. Nicht eine geschriebene Lehre, sondern ein
Mensch bildet die Mitte des Christentums. Von daher ist es un-
richtig, wie immer wieder zu héren, das Christentum sei eine
Buchreligion (was tatsichlich fiir den Islam zutrifft); eine solche
ist es nur in zweiter Linie.

Unter den vielen strukturellen Gesichtspunkten, die aus dem
personalen ,,Wesen des Christentums®, ndmlich der Person Jesus
Christus folgen, seien drei herausgegriffen und dem religionsphilo-
sophischen Blick angeboten: der Einmalige als behauptete Norm
der Geschichte; das Incognito Gottes in der Geschichte; die
Eschatologie als ,,Zeit mit Finale* die Wiederkunft Jesu Christi im
Unterschied zu einer ,Zeit ohne Finale“. Diese drei Dynamiken,
die ihrerseits eine Fiille von gedanklichen AnstoBen bewirkten, ent-
springen gemeinsam dem Denken einer ,,Zeitenfiille“.

4.1 Der Einmalige als behauptete Norm der Geschichte

Der Messianismus des Alten Testaments erwartete ein neues Got-
tesreich durch die Mittlerschaft eines werkzeuglichen Knechtes,
wie ihn vor allem die Prophetie des Jesaia als den Loser, Friedens-
fiirst und Befreier, aber auch als den um seines Volkes willen Zer-
schlagenen gezeichnet hatte. Das Neue Testament iiberbietet diese
Erwartung durch die These, nicht ein werkzeuglicher Mittler eines

2 Eph 1,10.
B Arthur Schopenhauer: Parerga und Paralipomena II. Uber Religion. § 182. In:
Schopenhauer: Simtl. Werke VI. Wiesbaden 1947, S. 418.

325

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neuen Zustandes sei gekommen, sondern der Sohn selbst; das er-
wartete Reich Gottes sei er. Nicht im abgedroschenen Sinn wird
hier der Arzt selbst die Medizin und der Bote die Botschaft. Chri-
stentum meint Denken aus dem Ereignis: initium und principium
fallen der Behauptung nach zusammen. Hier setzt eine Theologie
der Geschichte an, in welcher das Faktische zugleich in diesem Fall
das Normative wird,” wo Wahrheit zugleich der Behauptung nach
als Person auftritt, wie es das Johannesevangelium und die Patri-
stik immer erneut unterstreichen.” Die gedankliche und genauerhin
philosophische Herausforderung liegt in der Konsequenz, daB die
Kluft von antik gedachter géttlicher Urwirklichkeit und dem
Schein des Hiesigen iiberwunden wird; daB die Ewigkeit Gottes in
der Zeit ohne Minderung erscheint, daB die platonische Idealitéit
keine Abschattung durch die Materialitit erfahrt. Nur das Chri-
stentum konnte Sitze formulieren im Unterschied zum Resonanz-
boden der philosophischen Antike, in denen das Fleisch zum An-
gelpunkt wird: ,,caro cardo“. Durch die Inkarnation beginnt eine
Anthropozentrik, in welcher auch der Mensch zum Angelpunkt
wird: ,homo cardo“. Dieses Denken aus dem Ereignis verbietet
die pure ,mythische” Systematisierung der Geschichte und setzt
vielmehr ein dramatisches Verstindnis von Geschichte, d. h. ein re-
ales Mitwirken des Menschen an threm Verlauf, frei.

4.2 Das ,,Incognito Gottes™ in der Geschichte

Dem Versténdnis des Christentums nach inkarniert Gott nicht ein-
fach als Es-Macht, als magische Michtigkeit, als mythische Dy-
namik, sondern in einem menschlichen Antlitz. Der schopferische
Urwille, der wollte, daB etwas sei und daB es gut sei, wie die Gene-
sis betont, wird nicht nur als Uranfang vor aller Zeit betrachtet,
sondern hat einen Namen in der Zeit, in cinem schmalen Aus-
schnitt der Geschichte, zugleich und in einem geographisch sehr
kleinen Feld, ist nicht von einer Philosophenschule, sondern von
Fischern umgeben. DaB der préexistente logos nicht nur in Ewig-
keit, sondern auch in der Zeit ist, bildet die zweite gedankliche
Herausforderung der ,,Zeitenfiille”. Denn daB der Unsichtbare als
sichtbar geglaubt, als aufleuchtende Epiphanie im Materiellen

 Hans Urs von Balthasar: Theologie der Geschichte, Einsiedeln *1959, S. 17-
23.

B Vgl. dazu Michel Henry: ,Jch bin die Wahrheit*. Fitr eine Philosophie des
Christentums, Freiburg/Manchen 2. Aufl. 1999.

326

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erfahren wird, daB8 der Schopfer selbst als Teil der Schopfung er-
scheint, bedeutet zugleich ein Incognito. Die Verhiillung ist ,der
Jude und Zimmermannssohn selbst“, wie Jean Paul sagte; aber die
Verhiillung betrifit auch die Geschichte: Sie wird Zeit eines
descensus, die nicht einfachhin als Heilsgeschichte offen liegt — ob-
wohl sie dem Glauben als solche anvertraut ist. Augustinus hat fir
das Abendland die gewissermaBen ineinander verschlungenen Ge-
schichtslinien der sikularen und der Heilszeit entfaltet. Seither
begleitet die abendldndische Geschichtsspekulation der Gedanke ei-
ner inneren Sinnlinie der Zeit, deren klare Manifestation noch aus-
steht: die Erwartung eines ascensus nach dem gegenwartig erfah-
renen descensus. Bis in die marxistischen und utopischen Erwar-
tungen hinein wird eine solche ,Heilsgeschichte™ bei bleibendem
duBeren Unheil denkbar, gerade durch ,,dialektische* Modelle.

4. 3 Eschatologie: Zeit mit Finale gegen Zeit ohne Finale
Christliches GeschichtsbewuBtsein denkt nicht nur ein Alpha, son-
dern auch ein Omega: Diese Schopfung hat ein Ende, genauer eine
Umwandlung in neuen Himmel, neue Erde. Umwandlung ist aber
wiederum nicht nur als temporérer Vorgang gedacht, sondern im
selben Sinne an die Person Christi gebunden, deren Wiederkunft
die Bergung und das Ziel der Geschichte vorstellt. Fir das sdku-
lare historische BewuBtsein ist daran bedeutsam, daB es iiberhaupt
die Vorstellung eines Zieles/Telos fiir die Geschichte gibt, was eine
andere Konsequenz fiir Handeln und Denken freisetzt. Johann
Baptist Metz hat darauf hingewiesen, daB die Gegenwart nicht ein-
fach Angst vor dem Ende habe, sondern vielleicht die grofere
Angst davor empfinde, es konne gar kein Ende geben. Ohne Finale
wird Zeit antlitzlos und gnadenlos, sie uberflutet gewissermaBen
die menschliche Identitit.”’

Wird die apokalyptische Hoffnung aufgegeben, wird konse-
quenterweise zugleich die Sehnsucht nach universaler Gerechtig-
keit verspielt. Die Erinnerung an die Opfer der Geschichte, an un-
gesiithntes Unrecht bleibt in der Gleichgiiltigkeit eines unpersonalen
Zeitablaufs verschleudert.

Ahnlich ist dem Gedanken eines Omega der Zeit strukturell zu
verdanken, daB die ideologischen VerheiBungen des 19. und noch

% Aurelius Augustinus: De civitate dei.
77 Johann Baptist Metz: Vortrag auf dem Symposion der Josef-Pieper-Stiftung
in Minster im Mai 1999.

327

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des 20.Jahrhunderts von innergeschichtlicher Vollkommenheit, die
notfalls mit Gewalt durchzusetzen sei, nicht greifen. Der eschato-
logische Vorbehalt sichert den Christen sachliche und pragmati-
sche Losungen, ohne daB die Verkrampfung einer selbstgeschaffe-
nen ,.,neuen Welt* angesagt ist. So verstanden bewahrt die Apoka-
lypse vor der Angst und ruft sie gerade nicht hervor. Zumindest
strukturell bleiben die Energien unter einem solchen Zeitverstind-
nis aktiv und vermeiden die Apathie eines ziellosen Weltverlaufs
ebenso wie die Hybris einer totalen Gesellschaft.

5. LaBt sich eine solche komplexe Deutung der Zeit einem
,modernen Menschen“ vermitteln?

Wie lassen sich diese Vorgaben betrachten? Fiir Christen wie
Nichtchristen am Ende des grausamen 20.Jahrhunderts fillt es
gegenwirtig schwer, eine erkennbare Sinnlinie der Geschichte zu
behaupten, soweit wir sie iiberblicken. Alle méglichen Systemati-
sierungen der Geschichte sind zerstoben vor der Wirklichkeit: so
die aufkldrerische These vom stetigen, unaufhaltsamen Aufstieg
der Menschheit trotz aller Riickschlige oder die marxistische
These vom ,,dialektischen” Auf und Ab, das letztlich in die groBe
Friedensherrschaft und befriedete Gesellschaft auf dieser Erde
miinde. Emiichtert ist zu sehen, daB ,,Fortschritte” um den hohen
Preis der Verlierer und Getoteten erkauft sind, daB die Menschheit
keineswegs insgesamt ,,besser wird. Zudem bliebe selbst in einer
unerwartet humanisierten Gesellschaft eine ,,offene Flanke™, die
Emnst Bloch in seiner Utopie markiert hat: Immer noch ist es keine
todlose Gesellschaft.”

So kann gegenwirtig nur die Sinndeutung des Einzelnen fur sich
selber im Blick gehalten werden unter Verzicht auf eine zu groB-
flachige Thematisierung des gesamten ,,Sinns“ von Geschichte.
Solcher Sinn steht auch fiir den Glauben unter einem Incognito.
Uberschaubarer, kleinrdumiger deutbar ist die Biographie des Ein-
zelnen — auch sie eine Biographie von Entwicklung und Verlust,
von Gewinn und Untergang. In dieser individuellen Geschichte
kann der Glaubende auf die Gestalt Jesu in der Zeit zuriickgreifen:

2 Ernst Bloch: Das Prinzip Hoffnung. 3 Bde. Frankfurt 1954.
328

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf ihren langsam zerbrechenden Weg. In ihrem Untergang in die-
ser Zeit ist jedoch eine weitere Dimension aufgestoBen: die Aufer-
stehung. Daraus lebt eine entscheidende christliche Denkfigur: da
Untergang in Aufgang verwandelt wird. So wenig die Sinnlinien
der Weltgeschichte heute zu erkennen sind, so sehr 1aBt sich in
personlicher glaubender Auslegung die Sinnlinie des Einzelnen aus
einer solchen Uberlieferung aufbauen, auf Hoffnung hin — wie dies
gerade von den Martyrern dieses Jahrhunderts geschehen ist.

Dem Nichtglaubenden ist dies gewiB nicht begreiflich zu ma-
chen. Er wie der Glaubende miissen gemeinsam die Wirrnis dieser
Geschichtszeit ertragen. Der Unterschied 148t sich aber in einer
historischen Erzihlung zusammenfassen: Als Byzanz, das alte Ost-
Rom, im 5.Jahrhundert in StraBenkampf und offenem Aufruhr tob-
te, wurde ein Rat abgehalten, ob der Kaiser kimpfen oder flichen
solle. Die anwesende Kaiserin Theodora sagte das lakonische
Wort: ,,Du, Justinian, magst fortsegeln; das Schiff liegt am Kai
und die See ist offen; ich aber werde bleiben und aushalten, denn
,Das Reich ist ein schénes Leichentuch‘“. Der Historiker Arnold
Toynbee, der die Geschichte wiedergibt, ergénzt: , Ein schoneres
Leichentuch ist das Reich Gottes“” — denn aus ihm 148t sich aufer-
stchen. Diese unauflosliche, unaufhérliche Spannung zwischen
vergehender Basileia und unverginglicher Basileia tou Theou,
zwischen politischem Reich und Reich Gottes, ist eine Triebfeder
der europdischen Kultur. Aus dem Scherbenhaufen jeweiliger Un-
heilsgeschichte, wie sie spezifisch im 20.Jahrhundert entfesselt
wurde, vermag sich das Christentum auf eine Vollendung der Zeit
auszurichten, die vor 2000 Jahren paradigmatisch angesagt, ja ge-
lebt wurde.

¥ Amold Toynbee: Civilization on Trial. London (1946) 5. Aufl. 1957, S. 225.
329

https://dol.org/10.5771/9783495993705-313 - am 25.01.2026, 11:45:13. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 25.01.2026, 11:45:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

