
V. Resümee

Als Mitglied der Forschungsakademie »Collège de Sociologie« etabliert der

französische Denker Georges Bataille (1897–1962) einWissenschaftsverständ-

nis von Religion, das den Themenkomplex des Sakralen und Profanen neu

aushandelt und bewertet. Die Forscher der Religionsakademie wollen eine

Gründung von interdisziplinärenMethoden vornehmen, die sich aus den Ele-

menten der Philosophie, Ethnologie, Psychologie und Soziologie zusammen-

setzen, um die Religion in all ihren Dimensionen zu beleuchten. Anlehnend

an Émile Durkheims Religionsdefinition umfasst die neuartige Untersuchung

folgende These: Die äußere Form einer Religion als Gemeinschaftskonstrukt

kann ohne die innere Erfahrung des Subjekts nicht hinreichend beschrieben

werden. Es gilt also, die Qualität der Erfahrung der Religion zu spezifizieren

und diese Art von Erfahrung auch in den sich zunehmend säkularisierenden

Gesellschaften zu ergründen. Für dieses Projekt war es das Ziel, Batailles Reli-

gionsbegriff zu rekonstruieren und zu zeigen, dass seine verschiedenen Texte

zusammenhängende und systematische Ideen zu Religion enthalten. Bei der

Rekonstruktion des Religionsbegriffs von Bataille wurde gezeigt, dass seine

Auffassung vom Phänomen »Religion« auf eine ökonomisch-soziologische

Dimension ausgerichtet und von einem mystisch-philosophischen Konzept

untermauert ist. Bataille vereint die phänomenologische Betrachtung des

Heiligen als Kraftmit dem funktionalistischen Religionsbegriff der Soziologie

und entwirft Ansätze einer evolutionärenAnthropologie unddarauf basierend

auch eine allgemeine Ökonomie. Als wesentliche Kategorien seines Religi-

onsbegriffs zeigten sich die Motive des »Opfers« und der »Verausgabung« als

auch die Konzepte der »Souveränität« und der »Mystik«.

Zunächst standen die Religionstheorien des Collège de Sociologie im Fo-

kus der Untersuchungen. Allen voran wurde Durkheims Theorie der Religi-

on als gemeinschaftsstiftende, kohäsive Kraft herausgearbeitet, in der auch

die Idee des Heiligen und Profanen als soziologisches Phänomen behandelt

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

wurde. Durkheim vertritt die Auffassung, dass Gemeinschaften sich durch ri-

tuell gestiftete Kollektiverfahrungen in der Art von Ekstasen eine gemeinsa-

me Grundlage schaffen, auf der moralische Realitäten anerkannt werden. Auf

Durkheims Religionsbegriff aufbauend wurde Batailles Sakralsoziologie prä-

sentiert. Bataille erweitert die Perspektive Durkheims, indem er den sakralen

Komplex unterteilt in anziehend und abstoßend. Anders als Durkheim argu-

mentiert Bataille, dass soziale Gemeinschaften sich nicht primär über geteilte

Überzeugungen,sondernübergeteilteAbstoßungheraus sozial verbinden.Als

abstoßende Phänomene des Sakralen gelten alle Arten von unnützen, macht-

vollen oder irritierenden Elementen, von denen Ekel, Gewalt oder Obszönitä-

ten ausgehen. Analog zu profan/sakral entwirft Bataille die Unterscheidung

homogen/heterogen und zeigt,wie eineGesellschaft in dieser Opposition auf-

geteilt ist und sich selbst konzentrisch zusammenhält. Durkheims These hat

zumZentrum,dass sich die sozialen Erfahrungen imZuge der Entwicklung in

einer Arbeitsgesellschaft ausdifferenzieren.Bataille glaubt nicht, dass eineAr-

beitsgesellschaft aus sich heraus einen sozialen Zusammenhang stiften kann.

Eine homogene Arbeitsgesellschaft, die den wirtschaftlichen Selbsterhalt si-

chert, ist aufheteronomePrinzipienaußerhalbderNützlichkeitsordnungaus-

gerichtet. Die sakral-heteronomen Elemente sind Gewaltprinzipien, die sich

in den Instanzen der Politik, des Militärs, der Polizei und auch in den Kran-

kenhäusern und Gefängnissen repräsentieren. Eine Nützlichkeitsordnung, so

Bataille, ist in ihrer kohäsiven Sozialstiftung stets auf diese machtvollen Ele-

mente außerhalb ihrer selbst angewiesen.

Neben Durkheims Religionstheorie wurde auch der soziologische Re-

ligionsbegriff von Marcel Mauss vorgestellt. Im Zentrum stand dabei die

Praxis des Potlatschs, eine ritualisierte Gabe, bei der in den nordamerikani-

schen Stammesgruppen großzügig Ressourcen verbraucht wurden, um den

Rivalen zu beschenken und zu beeindrucken. Mauss’ Thesen zeigen, dass

das Gabenritual als ökonomisches Tauschsystem nicht nur den Sinn erfüllt,

Ressourcen zu verteilen, sondern auch Werte von Großzügigkeit, Gegensei-

tigkeit und Achtung zu stiften. Fern davon, die utilitaristische Dimension

dieser Ökonomisierung zu betonen, ist er darauf bedacht, die soziale und

verbindende Dimension herauszustellen. Es wurden dann Mauss’ Analysen

zum Opferritual in seiner soziologischen Bedeutung untersucht. Für Mauss

ist das Opferritual eine Sakralisierungs- und Desakralisierungspraxis, bei

der das »Opfern« als religiöser Akt die moralische Verfasstheit einer Gruppe

verändert und transformiert. Er resümiert, dass das Opfer die soziale Funk-

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 137

tion erfüllt, das Gleichgewicht zwischen individuellen und sozialen Kräften

wiederherzustellen.

Im nächsten Abschnitt wurde die ethnologische Dimension des Reli-

gionsbegriffs am Beispiel von Robert Hertz’ ethnographischen Analysen

herangezogen. Hertz’ Ziel als feldforschender Ethnologe ist es, bestimmte

Muster menschlichen Verhaltens zu entdecken, die sich nicht nur auf eine

kulturelle Eigenheit reduzieren lassen. So versucht er beispielsweise, die

Vorstellungen von Sünde und Sühne auch in tribalen Gemeinschaften zu

erforschen und glaubt, dass es konstante Menschheitserfahrungen gibt, die

universell zu verstehen sind.Er arbeitet auch heraus,dass das Sakrale in vielen

verschiedenen Kulturen in zwei Arten vonMächten gedacht wird. Das Sakrale

hat eine positive und destruktive Seite.Das Verhältnis zwischen diesen beiden

Seiten gestaltet sich laut Hertz dialektisch.

In den letzten Abschnitten wurde die surrealistisch inspirierte Religions-

theorie von Roger Caillois vorgestellt. Roger Caillois hat dieTheorie des Festes

zum Inhalt, und wie Mauss und Durkheim sieht er in der rituellen Wirklich-

keit des Festes die Instanz der Gemeinschaftsstiftung begründet. Er schildert,

wie imRahmen eines Festes großeMengen anGütern verbrauchtwerden, und

glaubt, dass dieser vollzogene Exzess als Höhepunkt die sakrale Kraft selbst

zum Ausdruck bringt. Im Hinblick auf die Moderne beobachtet Caillois au-

ßerdem, dass die Bedeutung des Kultes und Rituals abnimmt und dafür die

mystische Komponente zunimmt. Damit verlagert sich seines Erachtens die

sakrale Kraft auf individuelle Angelegenheiten und verliert die soziale Funkti-

on.

Für Batailles Konzept der Religion sind Durkheims Theorie des sakralen

Komplexes,Mauss’Gabentheorie des Potlatschs und desOpfers als auch Robert

Hertz’ Theorie der Ambiguität des Sakralen von besonderer Bedeutung. Auch

Caillois’ Theorie des Festes, in welcher die ekstatische Verausgabung von Gü-

tern als elementar lebensökonomischer Aspekt erscheint,wird vonBataille für

die Gewinnung einer ökonomischen Religionstheorie weiterbehandelt.

In einem weiteren Kapitel dieser Arbeit wurde Batailles Konzeption der

inneren Erfahrung erforscht. In diesemTeil ging es darum,BataillesWege zur

Ergründung von Religion aus der inneren Dimension des Subjekts nachzu-

verfolgen. Die innere Erfahrung stellt sich als eine Erfahrung der Ambivalenz

dar, bei der gegensätzliche Gemütszustände spannungsvolle Momente des

Selbsterlebens hervorrufen.Dazu dient ihm dieMystik als die geeignete Form

der Umschreibung solcher Erfahrungen. Batailles Mystik hat die Zerrissen-

heit und den Zweifel im Vordergrund, Gefühle des Hin-und-hergerissen-

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Seins und ständiger Dramatik. Er hat nicht den Anspruch, eine Definition von

Mystik herauszuarbeiten, sondern alle Arten von Gefühlen der Schwebe in de-

ren Vagheit schon als eine Form der Mystik zu erfassen. Die Bewegungen der

innerenErfahrungmanifestieren sich laut Bataille immenschlichenVerhalten

wie in der Erotik, in der Gewalt, in der Ekstase und selbst im Konstituieren

von Verboten und derenÜberschreitungen. All diesen Phänomenen unterliegt

die Logik einer Ambivalenz, die sich zum Beispiel im Christentum zu den

Kategorien von Sünde und Schuld weiterentwickeln. Batailles Ausführungen

zur inneren Erfahrungen wurden systematisch in seiner sozialtheoretischen

Ausweitung des Themas mit dem Aspekt der Verausgabung und am Begriff

der Souveränität weiterverfolgt. Die Theorie der Verausgabung enthält ei-

nen sakralsoziologischen Blick auf die ökonomisch-sozialen Verhältnisse

zu Beginn des 20. Jh. In der Theorie der Verausgabung stellt Bataille eine

allgemeine Ökonomie vor und verbindet das Potlatschritual mit der Analyse

moderner Wirtschaftlichkeit. Er geht davon aus, dass Lebensprozesse nicht

nur durch nützliche Produktion, sondern auch durch nicht rückgewinnende

Verausgabung gekennzeichnet sind. AmBeispiel der Industriestaaten zeigt er

auf, wie die Arbeiterklasse durch Arbeit eine Gesellschaft homogenisiert. Die

Gewinne und Überschüsse der Lohnarbeit werden von der besitzenden Klasse

abgefangen. Die Prinzipien von Produktion und Verausgabung sind dadurch

nicht wertestiftend gestaltet, sondern ungleich verteilt. Während noch im

Potlatschritual angesammelte Güter gemeinschaftlich verausgabt werden,

ist in der Moderne dieser gemeinschaftliche Rahmen nicht mehr gegeben.

Es entstehen mehr Produkte und Überschüsse, die dem Gemeinwohl nicht

mehr sinnhaft zukommen und zwingend verbraucht werdenmüssen. Bataille

folgert aus dieser allgemeinen Ökonomie, wie dann angesammelte Ressour-

cen und Überschüsse in Weltkriegen zu einer vernichtenden Verausgabung

drängen.Mit seiner allgemein ökonomischen Analyse problematisiert er nicht

nur die kapitalistisch orientierten Staaten in ihrer ungleichenWirtschaftlich-

keit, sondern auch die damit verbundene Perspektive auf den Menschen als

nützliches, gewinnbringendesWesen,denMenschen als nützlichesObjekt der

Produktion innerhalb einer Gesellschaftsordnung. Diese Kritik baut Bataille

in seinemSouveränitätskonzept aus. ImSinne derHerr-Knecht-Dialektik von

Hegel veranschaulicht er, wie der arbeitende Mensch gegen den Herrn nicht

durch Arbeit, sondern durch Souveränität Befreiung erlangt. Während in

Hegels Konzeption der Knecht über seine Arbeit Freiheit erlangt,mittels einer

Mittel-zum-Zweck-Relation, erscheint für Bataille genau das als Reduktion

des Knechtes auf sein nützliches Dasein: »Der Knecht ist für den Eigentümer ein

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 139

Ding; er akzeptiert diese Situation, die er dem Tode vorzieht, und verliert dabei für sich

selbst einen Teil seines innerenWerts […].«1 Der Verlust des inneren Wertes ist für

Bataille gleichzusetzen mit dem Verlust von eigener Souveränität. Gegen Ko-

jèves Interpretation, derMensch komme zur Selbstständigkeit,wenn er durch

die Arbeit am Dienste des anderen hindurchgehe und die Furcht des Todes

überwinde, argumentiert Bataille, dass der Tod nicht arbeitend überwunden

werden kann. Man kann aber laut Bataille eine symbolische Erfahrung des

Todesmachen, indemObjektbeziehungen vernichtetwerden.DasOpfermotiv

des Rituals ist auch hier für sein Denken wesentlich. Im Opfer stirbt das Tier

als »Ding«, nicht als lebendiges Wesen: »Es ist nicht notwendig, daß das Tier […],

durch das Opfer wirklich zerstört wird. Es muss nur als Ding zerstört werden […].«2

In der Konfrontation im Opfertod hebt sich das Nützlichkeitsdenken im Ob-

jektbezug auf und der Mensch gewinnt wieder zurück, was er am Dienst zum

Ding verloren hat: seinen inneren Selbstwert und damit seine Souveränität.

Insofern interpretiert Bataille die Herr-Knecht-Dialektik als eine Kritik am

modernenWirtschaftssystem und dem damit aufkommendenMenschenbild.

DemMotiv des Opfers als Leitidee der Religion in BataillesWerken wurde

gesondert in einem weiteren Kapitel nachgegangen. Bataille sieht in der ur-

sprünglichen Bedeutung des Opfers den Selbstverzicht als eine Gabe, die aber

religiös motiviert ist. In rituellen Opferakten kommt es zu Zerstörungen, die

als Mittel zur Umkehrung von der Nützlichkeitsordnung zur intim göttlichen

Ordnung dienen. Er verfolgt nach, wie rituelle Opferpraktiken Gemeinschaf-

ten von innen heraus affektiv stärken und darüber hinaus auch andere Grund-

lagen schaffen. Wie schon bei Durkheim und Mauss thematisiert, werden im

profanen Arbeitsleben den unruhigen und umtriebigen Kräften des Sakralen

Grenzen gesetzt. Durch die Setzung von Verboten und Regeln sollen heilige

Phänomene vonprofan-weltlichemAlltag abgeschottetwerden.DieUnterord-

nung der Subjekte unter die Macht der profanen Ordnung und Regeln ist al-

lerdings nur ein temporärer Zustand.Denn zyklisch werden diese Subordina-

tionen in der Überschreitung zur sakralen Sphäre entfesselt und freigegeben.

Durch rituelle Handlungen eröffnet sich die Gegenwirklichkeit des Sakralen,

die eine Verkehrung der profanen Regelungen bewirkt. Im Opferritual selbst

erfolgt jetzt eine Rückspiegelung dieser Verbote in der Art, dass diese über-

schrittenwerden.Das hat zur Folge, dass dieMacht der zwangsweise unfreien

1 Bataille 1976, S. 61 [Übersetzung].

2 Ebd. [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Ordnung wieder in die Verfügungsgewalt der Gemeinschaft zurückkehrt, so-

dass man hier auch von einer sich selbst gewahr werdenden und sich rückver-

sichernden Selbstermächtigung sprechen kann. In ethnologischen und sozio-

logischen Theorien werden rituelle Opferhandlungen primär als Kontingenz-

Bewältigungsversuche beschrieben, zum Beispiel um Unheilvolles abzuwen-

den oder kosmische Hilfe zu erbeten. Bei Bataille aber gewinnen Opferritua-

le eine andere Bedeutung: Sie sind nicht nur Ausdruck von Bewältigungsver-

suchen, sondern vielmehr souveräne Selbstbehauptungen. Die Souveränität

zeigt sich inderopferndenSelbsthingabealsAktderSelbstgründunggegendie

nützlich organisierte Profanwelt. In der Umkehrung der Ordnungen erfährt

das Subjekt nicht mehr nur, wie die Gemeinschaft das Individuum verpflich-

tet, sondern dass das Individuum selbst als Gestalter und Richter dieser Ord-

nung in ihr auftritt. In diesem Sinne erscheinen bei Bataille Opferrituale als

selbstverantwortende Handlungen, die nicht zum Ziel haben, sich der profa-

nen Nützlichkeitsordnung willenlos unterzuordnen. Er stellt im Gegenteil die

religiöse Dimension des Opferns als selbstautorisierende und wertestiftende

Ressource des Subjekts heraus.

In der geschichtlichen Entwicklung von vorstrukturellen bis hin zu insti-

tutionalisierten Religionen beobachtet Bataille, dass die Bedeutung des rituel-

len Opferns abnimmt. Stattdessen übersetzen sich Fundamentalerfahrungen

des Opferns durch Rationalisierungen in moralische Grundsätze. Die Kräfte

des Sakralen verlieren sich zunehmend in den sich konkret gestaltenden reli-

giösen Systemen der monotheistischen Formationen. Mit Bataille kann man

sagen, dass die Transzendierung sakraler Kräfte zu religiösen Gemeinschaf-

ten die sakralen Kräfte gegen rationale Strukturen ausbalanciert. Die nach in-

nengerichtetenKräfte des Sakralen als kohäsiveBewegungenweiten sichnach

außen und zeigen sich in der Eroberung anderer Kulturgruppen in der Form

militärischer Gewalt. Die militärische Ausweitung erfolgt auf der Grundlage

eines größer werdenden Transzendenzbewusstseins.Mit der größtmöglichen

Transzendenz wird letztlich auch Gott als absolute Person als äußerste, uner-

reichbare Grenze gesehen. Gerade hierin, so argumentiert Bataille, erlebt das

Religiöse nicht seine Hochform, sondern sein Verschwinden im Rationalen.

ImMittelpunkt seiner Analyse der Religion in der Gegenwart steht die Re-

ligion als souveräner Teil des Menschen dem nützlichen Handeln und Produ-

zieren gegenüber.Das Kennzeichen desmodernenMenschen ist nach Bataille

die der Todesfurcht entstammende Bereitschaft zur Unterwerfung unter eine

Ordnung der Dinge und die Minderung des menschlichen Selbstwerts. An die

Stelle des souveränen Lebens ist das Prinzip der Nützlichkeit und der Arbeit

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 141

als Ersatzsouveränität getreten. Die Nützlichkeit ist für Bataille ein Prinzip

desKapitals,das inAkkumulationenund Investitionenausufert.Aberwie er es

immer wieder deutlichmacht, ist die Akkumulation inWirklichkeit ein Zeug-

nis für Machtlosigkeit und die Unfähigkeit, etwas ohne Rückgewinn auszuge-

ben. In Anbetracht der Tatsache, so Bataille, dass alle früheren Gesellschaften

zu konsumieren wussten, ist der gewinnorientierte Produktionsgedanke ein

Mangelzustand: Er schneidet den Menschen von jeder möglichen Souveräni-

tät ab. Gegen diese Nützlichkeitsökonomie will Bataille die nutzlose Veraus-

gabung im Zeichen des Todes und des Opfers als soziale Realitäten anführen.

Wie er am Beispiel der kapitalistischen Klasse zeigt, weiß die bürgerliche Ge-

sellschaft nicht,wie sie generierte Überschüsse verausgaben soll. Sie überlässt

die Überschüsse stattdessen weiterhin in die unbegrenzte Reproduktion. Die

daraus entstehendenRevolutionen undKriege kaschieren lediglich die ökono-

mische Krise. Bataille glaubt, dass der Kapitalismus sich der Welt der Dinge,

also dem Nützlichen unterwirft. Der Marxismus dagegen zeigt nur die Kehr-

seite und unterwirft die Dinge denMenschen. Folglich ist für Bataille diemar-

xistische Kritik ein Teil des systemischen, ökonomischen Prozesses selbst, in

demdas soziale Leben auf einen nützlichenGebrauch derDinge reduziert und

banalisiert wird. Batailles Kritik überschreitet auch den marxistischen Hori-

zont. In seiner Verausgabungstheorie versucht er nicht nur, die Beziehung des

Menschen zu den Gegenständen, sondern das Gegenstandsbewusstsein des

Menschen selbst zu transformieren. Was den Prinzipien des rituellen Opfers

und der Verausgabung zugrunde liegt, ist für Bataille ein authentisch religiö-

ser Antrieb:

»Diese religiöse Bestimmung der Ökonomie ist nicht überraschend, sie

macht sogar die Religion erst aus. Die Religion ist das Gefallen, das ei-

ne Gesellschaft am Gebrauch der überschüssigen Reichtümer findet: am

Gebrauch, oder besser, an der Zerstörung, zumindest ihres Nutzwerts. […]

Entscheidend ist das Fehlen jeder Nützlichkeit, die Absichtslosigkeit dieser

kollektiven Bestrebungen.«3

Die unproduktive Konsumtion von angehäuften Dingen hat im Sinne einer

religiösen Aktion stets Vorrang vor der Produktion: »Die profane Welt als sol-

che muß als solche zerstört werden, d.h. alles, was in der kapitalistischen Welt als ein

3 Bataille 1976, S. 115 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Ding gegeben ist, das denMenschen transzendiert und ihn beherrscht, muß auf den Zu-

stand eines immanenten Dinges reduziert werden.«4 Es geht Bataille also nicht nur

darum, die Dinge dem Menschen wieder unterzuordnen, sondern auch den

Dingen die Nützlichkeit abzusprechen. Bataille kritisiert das Gegenständlich-

keitsbewusstsein dermodernen, freienMenschen dahingehend, als sich darin

die wahre Schwäche und Knechtschaft zeigt. Die vonMenschen konstruierten

Dinge sind darüber hinaus nicht einfach nur Gegenstände, sondern sie sind

ideologisch aufgeladen und verkörpern selbst geistige Vorgänge. Da das Geis-

tige in einem produzierten Gegenstand zu einer Nützlichkeit erstarrt, ist es

der religiöse Antrieb, diesemDing denGeist wieder zu entlocken.Dies gelingt

nur, wenn es konsumiert wird. Diese Beobachtungen Batailles können unter

anderem banal erscheinen. Aber seine warnende Betonung, dass die absichts-

volle Produktion von Dingen früher oder später zu einer ebenso absichtsvol-

lenVerausgabung zwingenwird, ist in ihrer Einfachheit einleuchtend.Bataille

weist hier auf einen verhängnisvollen Zusammenhang zwischen der Herstel-

lung von Produkten und ihrer Verwertung hin: Wenn Menschen sich an ihre

Absichten klammern und entsprechend nützlich konsumieren wollen, dann

verschärft sich das Grundproblem, dass angesammelte Güter zweckdienlich

eingesetzt werdenmüssen. Und da besonders in der heutigen Zeit Produktio-

nen den Verbrauch übersteigen, ist es sogar vernünftig und einsichtig, so Ba-

taille, dass die Menschheit souverän handelt, indem sie sich selbst überlistet,

unproduktiv konsumiert undMut zur Verschwendung zeigt.

Abschließend lässt sich resümieren, dass Bataille seine sozioökonomische

Perspektive durch eine phänomenologische Perspektive stützt. Im dreibän-

digen Werk der »Atheologischen Summe« unternimmt er den Versuch, in

lyrisch-experimenteller Weise religiöse Selbstgefühle als eine grundlegende

Form der Mystik zu erfassen. Für Bataille drückt sich das Mystische umfas-

send nur im Leben selbst aus. Demzufolge sind mystische Empfindungen

darauf ausgerichtet, eine ursprüngliche Intimität des Bewusstseins wieder-

herzustellen. Zwangsweise hat das die Aufhebung vonDingen und damit auch

die Aufhebung von Identifikationen mit Objekten zur Folge. Im mystischen

Erleben kommen Stimmungen der Zweiheit zum Ausdruck, sie haben einen

doppelbödigen Charakter und prägen das Innenleben durch paradoxe Selbst-

wahrnehmungen. ImKontrast zuWilliam James’Mystikauffassung fokussiert

Bataille seine Mystikkonzeption nicht auf gelingende Wendeerfahrungen in

der Einheit. Für den Pragmatisten James gestaltet sich auf der Grundlage

4 Bataille 1997, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 143

einer Krisenerfahrung, die von Dualität und Unvereinbarkeit von Gegensät-

zen geprägt ist, ein zielführendes Einheitsempfinden des Ganzen. Bataille

dagegen glaubt, dass die Krisenerfahrung selbst eine gekreuzte Einheit wie-

der fühlbar macht. Die Intimität des Lebens ereignet sich für den Menschen

also nur auf der Grundlage des zerrissenen Bewusstseins. Als Leitbild zu

seiner Mystikvorstellung dient ihm seine These von der Religion als Suche

nach der verlorenen Intimität. Hierin bringt er zum Ausdruck, dass es das

eigene Bewusstsein des Menschen ist, das einen Keil zwischen sich und die

ursprüngliche Einheit des Lebens treibt. Der Abfall des Menschen aus der

Welt der Immanenz leitet Bewegungen ein, die eine Rückkehr zu seinem

ganzen Selbstbewusstsein verlangen. Für Bataille heißt das »die Rückkehr des

Menschen zur vollständigen und unreduzierbaren Souveränität […], ***die Freiheit im

Augenblick ist, unabhängig von einer Aufgabe«5. In seinerTheorie der Religion be-

schreibt er, wie sich im Zuge der Entwicklung der Menschheit ein zweifacher

Prozess gestaltet: Es findet eine Erhöhung von Rationalisierungen statt und

damit eine Zunahme an Bewusstsein. Gleichwohl aber steigert sich auch die

Suche nach der Intimität als eine Suche nach Erkenntnis dieser Intimität.

Aber genau diese Suche gleicht einem aussichtlosen Tappen im Dunkeln:

»Die Religion, deren Wesen die Suche nach der verlorenen Intimität ist, läuft auf den

angestrengten Versuch des klaren Bewusstseins hinaus, ganz zum Selbstbewußtsein

zu werden.«6 Doch »diese Anstrengung […] ist vergeblich«, so Bataille weiter, denn

das »Verlorengegangene befindet sich selbstverständlich nicht außerhalb von ihm, es

ist vielmehr die dunkle Intimität des Bewusstseins selber, von der er sich […] abwen-

det«7.Die interessanteWendung in seinemReligionsbegriff äußert sich darin,

dass das Intim-Göttliche sich gerade dann als Selbstbewusstsein entfaltet,

wenn das Transzendenzbewusstsein des Menschen zur Reife gelangt. Was

im Selbstbewusstsein dann letztlich strahlt, ist ja nicht nur das von Bataille

kritisierte Gegenständlichkeitsbewusstsein, sondern überhaupt der Gewinn

an Bewusstsein bzw. seine Erhöhung im Vergleich zu den Bewusstseinsstufen

der vorangegangen Menschheitsgenerationen. Der Weg zu einem klaren,

souveränen Selbstbewusstsein soll dann über die »Reduktion der Reduktion«8

erfolgen. Damit meint er, dass die Souveränität der Vernunft der gleichen

vehementen Kritik unterliegen muss, die sie selbst erst geschaffen hat. Die

5 Bataille 1976, S. 177, mit Fußnote*** [Übersetzung].

6 Bataille 1997, S. 50.

7 Ebd.

8 Bataille 1997, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Wissenschaft soll auf den Grund ihrer eigenen Beleuchtung blicken, nämlich

auf die Entstehung des Selbstbewusstseins in der Subjekt-Objekt-Differenz.

Bataille visiert hier eine »Restitution der intimen Ordnung auf der Ebene des klaren

Bewußtseins«9 an. Das Subjekt, das steigend an Bewusstsein gewinnt, ist dem-

zufolge auch nicht mehr an die reale Ordnung im Außen gebunden, sofern

es anerkennt, dass die Außenwelt nur sein Gegenstandsbewusstsein wider-

spiegelt und sich darin nichts Wesentliches begründen lässt. Bataille entwirft

die Idee eines Selbstbewusstseins, das »nichtsmehr zumGegenstand hat«10.Hier

versucht er die Problematik, die Intimität nicht als Gegenstand erfassen zu

können, in der Art einer Introspektion zu lösen, die die Mittel des Rationalen

dafür einsetzt, den dunklen Anteil des Bewusstseins (die Intimität) durch das

Licht der Vernunft nicht zu überblenden, sondern durch umgekehrte Ratio-

nalität die geistige Umnachtung sogar noch klarer zu schärfen. Umgekehrte

Rationalität ist eine Sinnvernichtung und das wissende Aufgeben objektiver

Bezüge. Bataille nennt es das »Nichtwissen«, und darüber hinaus ist er sogar

dezidiert der Auffassung, dass Religion ihrem Wesen nach auch »Nichtwis-

sen« ist. Das Nichtwissen fungiert hier nicht als der Vorzustand zumWissen.

Es ist selbst ein aktives Prinzip und das Nichtwissen kann nicht einfach mit

Wissen gefüllt oder geformt werden. In einem Vortrag zur vorgeschichtlichen

Religion bringt er das Verhältnis von Religion und Nichtwissen wie folgt zur

Sprache:

»Zuallererst muß ich folgende Tatsache festhalten: Die Menschen wissen

nicht, was die Religion ist […]. Wir wissen, was der Baum ist, das Recht, die

Arbeit […]. [E]rkennen können wir auch die Religion: wir unterscheiden sie

von Wissenschaft, Politik und Kunst …, aber sobald wir sagen sollen, was

sie ist, läßt es jeder von uns bei einer fraglichen Definition bewenden. […]

Wenn wir […] [z.B.] die Bestattung oder das Opfer definieren können, folgt

daraus noch lange nicht, daß wir sagen könnten, was an der Bestattung re-

ligiös ist […]. Im Gegenteil, indem Augenblick, wo sich uns die Bestattung

als ihrem Wesen nach religiöse zeigt, verzichten wir darauf zu wissen, was

[sie] ihrem Wesen nach ist. Wir erklären nicht mehr, was sie ist, sobald wir

sagen, sie sei religiös.«11

9 Bataille 1997, S. 81.

10 Bataille 1976, S. 178 [Übersetzung].

11 Bataille 1997, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 145

In dieser Erläuterung verweist Bataille auf die Unmöglichkeit, den Begriff »re-

ligiös« noch weiter zu hinterfragen. Genauso wie wir den Sinn erkannter Ge-

genstände akzeptieren, den erkannten Baum als Baum, die Arbeit als Arbeit

erkennen, so erkennen wir laut Bataille auch das Religiöse als das an, was es

ist, nur mit dem entscheidenden Unterschied, dass wir es nicht wissen, son-

dern lediglich verstehen, dass hinter dem Religiösen gerade das Verborgene

denSinn seinesVorhandenseins auszeichnet.Die innereErfahrungderReligi-

on ist daher,wie Bataille selbst sagt, eineNegation der Erkenntnis.Die religiö-

se Operation derNegation entdeckt er imBesonderen in den christlich-mysti-

schen Strömungen des Mittelalters, da sie »jene unmittelbare Verwirklichung […]

der Möglichkeiten der Religion [sind], […] [worin] sich der Zyklus der möglichen Nega-

tionen vollendet«12. In der Gegenwart aber soll sich das mystische Bewusstsein

nicht mehr negierend der Welt enthalten, sondern sie negierend »konsumie-

ren«. Das gegenwärtig-religiöse Bewusstsein soll einsehen, dass »die von jeder

Nützlichkeit befreiteKonsumtiondes produziertenGegenstands als Endzweck zu setzen,

[ist], weil der Endzweck des Menschen der ist, zu zerstören, was er hergestellt hat«13. Er

plädiert also dafür, einzusehen,dass »der unbegrenzt anwachsendenProduktion ei-

neWelt der unbegrenzt anwachsenden Konsumtion«14 dargeboten werdenmuss. So

wie der Mystiker in seiner geistigen Kontemplation erkennt, dass Dinge das

menschliche Dasein von der Intimität abschneiden und deshalb zu negieren

sind, so soll er imGegenzugauch erkennen,dass eben jeneDinge auch aktiv zu

negieren sind. Bataille kreiert hier eine erweiterte Dimension des mystischen

Negierens, nämlich die mystische Konsumtion als aktives Negieren. Die mys-

tische Art zu konsumieren bedeutet, zu konsumieren ohne Hintergedanken

und ohne Zweckrationalität, ohne die Konsumtion wieder einer Nützlichkeit

oder Produktion zu überführen.Hier verbindet Bataille das zentraleMotiv des

Mystischen, die Suche nach sich selbst in der innigen Selbstauflösung imGan-

zen mit dem Gedanken der Zerstörung menschlicher Produktionen und Din-

ge. Batailles Beschreibung des sich vollendenden Selbstbewusstseins birgt da-

mit ein eindrückliches Bild, denn es sagt: Erst immystischen Selbstverschlin-

gen derWelt findet das Bewusstsein zu sich selbst zurück.

12 Bataille 1997, S. 140.

13 Bataille 1997, S. 145.

14 Bataille 1997, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

