V. Resiimee

Als Mitglied der Forschungsakademie »Collége de Sociologie« etabliert der
franzosische Denker Georges Bataille (1897-1962) ein Wissenschaftsverstind-
nis von Religion, das den Themenkomplex des Sakralen und Profanen neu
aushandelt und bewertet. Die Forscher der Religionsakademie wollen eine
Griindung von interdiszipliniren Methoden vornehmen, die sich aus den Ele-
menten der Philosophie, Ethnologie, Psychologie und Soziologie zusammen-
setzen, um die Religion in all ihren Dimensionen zu beleuchten. Anlehnend
an Emile Durkheims Religionsdefinition umfasst die neuartige Untersuchung
folgende These: Die duflere Form einer Religion als Gemeinschaftskonstrukt
kann ohne die innere Erfahrung des Subjekts nicht hinreichend beschrieben
werden. Es gilt also, die Qualitit der Erfahrung der Religion zu spezifizieren
und diese Art von Erfahrung auch in den sich zunehmend sikularisierenden
Gesellschaften zu ergriinden. Fir dieses Projekt war es das Ziel, Batailles Reli-
gionsbegriff zu rekonstruieren und zu zeigen, dass seine verschiedenen Texte
zusammenhingende und systematische Ideen zu Religion enthalten. Bei der
Rekonstruktion des Religionsbegriffs von Bataille wurde gezeigt, dass seine
Auffassung vom Phinomen »Religion« auf eine 6konomisch-soziologische
Dimension ausgerichtet und von einem mystisch-philosophischen Konzept
untermauert ist. Bataille vereint die phinomenologische Betrachtung des
Heiligen als Kraft mit dem funktionalistischen Religionsbegriff der Soziologie
und entwirft Ansitze einer evolutioniren Anthropologie und darauf basierend
auch eine allgemeine Okonomie. Als wesentliche Kategorien seines Religi-
onsbegriffs zeigten sich die Motive des »Opfers« und der »Verausgabung« als
auch die Konzepte der »Souverinitit« und der »Mystik«.

Zunichst standen die Religionstheorien des Collége de Sociologie im Fo-
kus der Untersuchungen. Allen voran wurde Durkheims Theorie der Religi-
on als gemeinschaftsstiftende, kohisive Kraft herausgearbeitet, in der auch
die Idee des Heiligen und Profanen als soziologisches Phinomen behandelt

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

wurde. Durkheim vertritt die Auffassung, dass Gemeinschaften sich durch ri-
tuell gestiftete Kollektiverfahrungen in der Art von Ekstasen eine gemeinsa-
me Grundlage schaffen, auf der moralische Realititen anerkannt werden. Auf
Durkheims Religionsbegriff aufbauend wurde Batailles Sakralsoziologie pra-
sentiert. Bataille erweitert die Perspektive Durkheims, indem er den sakralen
Komplex unterteilt in anziehend und abstofiend. Anders als Durkheim argu-
mentiert Bataille, dass soziale Gemeinschaften sich nicht primir iiber geteilte
Uberzeugungen, sondern iiber geteilte AbstoRung heraus sozial verbinden. Als
abstoRende Phinomene des Sakralen gelten alle Arten von unniitzen, macht-
vollen oder irritierenden Elementen, von denen Ekel, Gewalt oder Obszoniti-
ten ausgehen. Analog zu profan/sakral entwirft Bataille die Unterscheidung
homogen/heterogen und zeigt, wie eine Gesellschaft in dieser Opposition auf-
geteilt ist und sich selbst konzentrisch zusammenhilt. Durkheims These hat
zum Zentrum, dass sich die sozialen Erfahrungen im Zuge der Entwicklung in
einer Arbeitsgesellschaft ausdifferenzieren. Bataille glaubt nicht, dass eine Ar-
beitsgesellschaft aus sich heraus einen sozialen Zusammenhang stiften kann.
Eine homogene Arbeitsgesellschaft, die den wirtschaftlichen Selbsterhalt si-
chert, istaufheteronome Prinzipien aufRerhalb der Niitzlichkeitsordnung aus-
gerichtet. Die sakral-heteronomen Elemente sind Gewaltprinzipien, die sich
in den Instanzen der Politik, des Militirs, der Polizei und auch in den Kran-
kenhdusern und Gefingnissen reprisentieren. Eine Niitzlichkeitsordnung, so
Bataille, ist in ihrer kohisiven Sozialstiftung stets auf diese machtvollen Ele-
mente aufBerhalb ihrer selbst angewiesen.

Neben Durkheims Religionstheorie wurde auch der soziologische Re-
ligionsbegriff von Marcel Mauss vorgestellt. Im Zentrum stand dabei die
Praxis des Potlatschs, eine ritualisierte Gabe, bei der in den nordamerikani-
schen Stammesgruppen grofRziigig Ressourcen verbraucht wurden, um den
Rivalen zu beschenken und zu beeindrucken. Mauss’ Thesen zeigen, dass
das Gabenritual als 6konomisches Tauschsystem nicht nur den Sinn erfillt,
Ressourcen zu verteilen, sondern auch Werte von Grofziigigkeit, Gegensei-
tigkeit und Achtung zu stiften. Fern davon, die utilitaristische Dimension
dieser Okonomisierung zu betonen, ist er darauf bedacht, die soziale und
verbindende Dimension herauszustellen. Es wurden dann Mauss’ Analysen
zum Opferritual in seiner soziologischen Bedeutung untersucht. Fiir Mauss
ist das Opferritual eine Sakralisierungs- und Desakralisierungspraxis, bei
der das »Opfern« als religioser Akt die moralische Verfasstheit einer Gruppe
verindert und transformiert. Er resiimiert, dass das Opfer die soziale Funk-

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Resiimee

tion erfiillt, das Gleichgewicht zwischen individuellen und sozialen Kriften
wiederherzustellen.

Im nichsten Abschnitt wurde die ethnologische Dimension des Reli-
gionsbegriffs am Beispiel von Robert Hertz' ethnographischen Analysen
herangezogen. Hertz Ziel als feldforschender Ethnologe ist es, bestimmte
Muster menschlichen Verhaltens zu entdecken, die sich nicht nur auf eine
kulturelle Eigenheit reduzieren lassen. So versucht er beispielsweise, die
Vorstellungen von Stinde und Sithne auch in tribalen Gemeinschaften zu
erforschen und glaubt, dass es konstante Menschheitserfahrungen gibt, die
universell zu verstehen sind. Er arbeitet auch heraus, dass das Sakrale in vielen
verschiedenen Kulturen in zwei Arten von Michten gedacht wird. Das Sakrale
hat eine positive und destruktive Seite. Das Verhiltnis zwischen diesen beiden
Seiten gestaltet sich laut Hertz dialektisch.

In den letzten Abschnitten wurde die surrealistisch inspirierte Religions-
theorie von Roger Caillois vorgestellt. Roger Caillois hat die Theorie des Festes
zum Inhalt, und wie Mauss und Durkheim sieht er in der rituellen Wirklich-
keit des Festes die Instanz der Gemeinschaftsstiftung begriindet. Er schildert,
wie im Rahmen eines Festes grofRe Mengen an Giitern verbraucht werden, und
glaubt, dass dieser vollzogene Exzess als Hohepunkt die sakrale Kraft selbst
zum Ausdruck bringt. Im Hinblick auf die Moderne beobachtet Caillois au-
Rerdem, dass die Bedeutung des Kultes und Rituals abnimmt und dafir die
mystische Komponente zunimmt. Damit verlagert sich seines Erachtens die
sakrale Kraft auf individuelle Angelegenheiten und verliert die soziale Funkti-
on.

Fiir Batailles Konzept der Religion sind Durkheims Theorie des sakralen
Komplexes, Mauss’ Gabentheorie des Potlatschs und des Opfers als auch Robert
Hertz Theorie der Ambiguitit des Sakralen von besonderer Bedeutung. Auch
Caillois’ Theorie des Festes, in welcher die ekstatische Verausgabung von Gii-
tern als elementar lebensékonomischer Aspekt erscheint, wird von Bataille fiir
die Gewinnung einer 6konomischen Religionstheorie weiterbehandelt.

In einem weiteren Kapitel dieser Arbeit wurde Batailles Konzeption der
inneren Erfahrung erforscht. In diesem Teil ging es darum, Batailles Wege zur
Ergriindung von Religion aus der inneren Dimension des Subjekts nachzu-
verfolgen. Die innere Erfahrung stellt sich als eine Erfahrung der Ambivalenz
dar, bei der gegensitzliche Gemiitszustinde spannungsvolle Momente des
Selbsterlebens hervorrufen. Dazu dient ihm die Mystik als die geeignete Form
der Umschreibung solcher Erfahrungen. Batailles Mystik hat die Zerrissen-
heit und den Zweifel im Vordergrund, Gefithle des Hin-und-hergerissen-

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

137


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Seins und stindiger Dramatik. Er hat nicht den Anspruch, eine Definition von
Mystik herauszuarbeiten, sondern alle Arten von Gefithlen der Schwebe in de-
ren Vagheit schon als eine Form der Mystik zu erfassen. Die Bewegungen der
inneren Erfahrung manifestieren sich laut Bataille im menschlichen Verhalten
wie in der Erotik, in der Gewalt, in der Ekstase und selbst im Konstituieren
von Verboten und deren Uberschreitungen. All diesen Phinomenen unterliegt
die Logik einer Ambivalenz, die sich zum Beispiel im Christentum zu den
Kategorien von Siinde und Schuld weiterentwickeln. Batailles Ausfithrungen
zur inneren Erfahrungen wurden systematisch in seiner sozialtheoretischen
Ausweitung des Themas mit dem Aspekt der Verausgabung und am Begriff
der Souveridnitit weiterverfolgt. Die Theorie der Verausgabung enthilt ei-
nen sakralsoziologischen Blick auf die okonomisch-sozialen Verhiltnisse
zu Beginn des 20. Jh. In der Theorie der Verausgabung stellt Bataille eine
allgemeine Okonomie vor und verbindet das Potlatschritual mit der Analyse
moderner Wirtschaftlichkeit. Er geht davon aus, dass Lebensprozesse nicht
nur durch niitzliche Produktion, sondern auch durch nicht riickgewinnende
Verausgabung gekennzeichnet sind. Am Beispiel der Industriestaaten zeigt er
auf, wie die Arbeiterklasse durch Arbeit eine Gesellschaft homogenisiert. Die
Gewinne und Uberschiisse der Lohnarbeit werden von der besitzenden Klasse
abgefangen. Die Prinzipien von Produktion und Verausgabung sind dadurch
nicht wertestiftend gestaltet, sondern ungleich verteilt. Wihrend noch im
Potlatschritual angesammelte Giiter gemeinschaftlich verausgabt werden,
ist in der Moderne dieser gemeinschaftliche Rahmen nicht mehr gegeben.
Es entstehen mehr Produkte und Uberschiisse, die dem Gemeinwohl nicht
mehr sinnhaft zukommen und zwingend verbraucht werden miissen. Bataille
folgert aus dieser allgemeinen Okonomie, wie dann angesammelte Ressour-
cen und Uberschiisse in Weltkriegen zu einer vernichtenden Verausgabung
dringen. Mit seiner allgemein 6konomischen Analyse problematisiert er nicht
nur die kapitalistisch orientierten Staaten in ihrer ungleichen Wirtschaftlich-
keit, sondern auch die damit verbundene Perspektive auf den Menschen als
niitzliches, gewinnbringendes Wesen, den Menschen als niitzliches Objekt der
Produktion innerhalb einer Gesellschaftsordnung. Diese Kritik baut Bataille
in seinem Souverinititskonzept aus. Im Sinne der Herr-Knecht-Dialektik von
Hegel veranschaulicht er, wie der arbeitende Mensch gegen den Herrn nicht
durch Arbeit, sondern durch Souverinitit Befreiung erlangt. Wihrend in
Hegels Konzeption der Knecht iiber seine Arbeit Freiheit erlangt, mittels einer
Mittel-zum-Zweck-Relation, erscheint fiir Bataille genau das als Reduktion
des Knechtes auf sein niitzliches Dasein: »Der Knecht ist fiir den Eigentiimer ein

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Resiimee

Ding; er akzeptiert diese Situation, die er dem Tode vorzieht, und verliert dabei fiir sich
selbst einen Teil seines inneren Werts [...].<* Der Verlust des inneren Wertes ist fiir
Bataille gleichzusetzen mit dem Verlust von eigener Souverinitit. Gegen Ko-
jeves Interpretation, der Mensch komme zur Selbststindigkeit, wenn er durch
die Arbeit am Dienste des anderen hindurchgehe und die Furcht des Todes
iiberwinde, argumentiert Bataille, dass der Tod nicht arbeitend itberwunden
werden kann. Man kann aber laut Bataille eine symbolische Erfahrung des
Todes machen, indem Objektbeziehungen vernichtet werden. Das Opfermotiv
des Rituals ist auch hier fiir sein Denken wesentlich. Im Opfer stirbt das Tier
als »Ding, nicht als lebendiges Wesen: »Es ist nicht notwendig, daf3 das Tier [...],
durch das Opfer wirklich zerstort wird. Es muss nur als Ding zerstirt werden [...].<*
In der Konfrontation im Opfertod hebt sich das Niitzlichkeitsdenken im Ob-
jektbezug auf und der Mensch gewinnt wieder zuriick, was er am Dienst zum
Ding verloren hat: seinen inneren Selbstwert und damit seine Souverinitat.
Insofern interpretiert Bataille die Herr-Knecht-Dialektik als eine Kritik am
modernen Wirtschaftssystem und dem damit aufkommenden Menschenbild.

Dem Motiv des Opfers als Leitidee der Religion in Batailles Werken wurde
gesondert in einem weiteren Kapitel nachgegangen. Bataille sieht in der ur-
spriinglichen Bedeutung des Opfers den Selbstverzicht als eine Gabe, die aber
religiés motiviert ist. In rituellen Opferakten kommt es zu Zerstorungen, die
als Mittel zur Umkehrung von der Niitzlichkeitsordnung zur intim géttlichen
Ordnung dienen. Er verfolgt nach, wie rituelle Opferpraktiken Gemeinschaf-
tenvon innen heraus affektiv stirken und dariiber hinaus auch andere Grund-
lagen schaffen. Wie schon bei Durkheim und Mauss thematisiert, werden im
profanen Arbeitsleben den unruhigen und umtriebigen Kriften des Sakralen
Grenzen gesetzt. Durch die Setzung von Verboten und Regeln sollen heilige
Phinomene von profan-weltlichem Alltag abgeschottet werden. Die Unterord-
nung der Subjekte unter die Macht der profanen Ordnung und Regeln ist al-
lerdings nur ein temporirer Zustand. Denn zyklisch werden diese Subordina-
tionen in der Uberschreitung zur sakralen Sphire entfesselt und freigegeben.
Durch rituelle Handlungen eroffnet sich die Gegenwirklichkeit des Sakralen,
die eine Verkehrung der profanen Regelungen bewirkt. Im Opferritual selbst
erfolgt jetzt eine Riickspiegelung dieser Verbote in der Art, dass diese tiber-
schritten werden. Das hat zur Folge, dass die Macht der zwangsweise unfreien

1 Bataille 1976, S. 61 [Ubersetzung].
2 Ebd. [Ubersetzung].

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

139


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Ordnung wieder in die Verfugungsgewalt der Gemeinschaft zuriickkehrt, so-
dass man hier auch von einer sich selbst gewahr werdenden und sich riickver-
sichernden Selbstermichtigung sprechen kann. In ethnologischen und sozio-
logischen Theorien werden rituelle Opferhandlungen primir als Kontingenz-
Bewaltigungsversuche beschrieben, zum Beispiel um Unheilvolles abzuwen-
den oder kosmische Hilfe zu erbeten. Bei Bataille aber gewinnen Opferritua-
le eine andere Bedeutung: Sie sind nicht nur Ausdruck von Bewaltigungsver-
suchen, sondern vielmehr souverine Selbstbehauptungen. Die Souverinitit
zeigtsichin der opfernden Selbsthingabe als Akt der Selbstgriindung gegen die
nitzlich organisierte Profanwelt. In der Umkehrung der Ordnungen erfihrt
das Subjekt nicht mehr nur, wie die Gemeinschaft das Individuum verpflich-
tet, sondern dass das Individuum selbst als Gestalter und Richter dieser Ord-
nung in ihr auftritt. In diesem Sinne erscheinen bei Bataille Opferrituale als
selbstverantwortende Handlungen, die nicht zum Ziel haben, sich der profa-
nen Niutzlichkeitsordnung willenlos unterzuordnen. Er stellt im Gegenteil die
religiése Dimension des Opferns als selbstautorisierende und wertestiftende
Ressource des Subjekts heraus.

In der geschichtlichen Entwicklung von vorstrukturellen bis hin zu insti-
tutionalisierten Religionen beobachtet Bataille, dass die Bedeutung des rituel-
len Opferns abnimmt. Stattdessen tibersetzen sich Fundamentalerfahrungen
des Opferns durch Rationalisierungen in moralische Grundsitze. Die Krifte
des Sakralen verlieren sich zunehmend in den sich konkret gestaltenden reli-
giosen Systemen der monotheistischen Formationen. Mit Bataille kann man
sagen, dass die Transzendierung sakraler Krifte zu religiésen Gemeinschaf-
ten die sakralen Krifte gegen rationale Strukturen ausbalanciert. Die nach in-
nen gerichteten Krifte des Sakralen als kohisive Bewegungen weiten sich nach
auflen und zeigen sich in der Eroberung anderer Kulturgruppen in der Form
militarischer Gewalt. Die militirische Ausweitung erfolgt auf der Grundlage
eines grofier werdenden Transzendenzbewusstseins. Mit der groftmoglichen
Transzendenz wird letztlich auch Gott als absolute Person als duflerste, uner-
reichbare Grenze gesehen. Gerade hierin, so argumentiert Bataille, erlebt das
ReligiGse nicht seine Hochform, sondern sein Verschwinden im Rationalen.

Im Mittelpunkt seiner Analyse der Religion in der Gegenwart steht die Re-
ligion als souveraner Teil des Menschen dem niitzlichen Handeln und Produ-
zieren gegeniiber. Das Kennzeichen des modernen Menschen ist nach Bataille
die der Todesfurcht entstammende Bereitschaft zur Unterwerfung unter eine
Ordnung der Dinge und die Minderung des menschlichen Selbstwerts. An die
Stelle des souveridnen Lebens ist das Prinzip der Niitzlichkeit und der Arbeit

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Resiimee

als Ersatzsouverinitit getreten. Die Niitzlichkeit ist fiir Bataille ein Prinzip
des Kapitals, das in Akkumulationen und Investitionen ausufert. Aber wie er es
immer wieder deutlich macht, ist die Akkumulation in Wirklichkeit ein Zeug-
nis fir Machtlosigkeit und die Unfihigkeit, etwas ohne Riickgewinn auszuge-
ben. In Anbetracht der Tatsache, so Bataille, dass alle fritheren Gesellschaften
zu konsumieren wussten, ist der gewinnorientierte Produktionsgedanke ein
Mangelzustand: Er schneidet den Menschen von jeder méglichen Souverini-
tit ab. Gegen diese Niitzlichkeitsokonomie will Bataille die nutzlose Veraus-
gabung im Zeichen des Todes und des Opfers als soziale Realititen anfithren.
Wie er am Beispiel der kapitalistischen Klasse zeigt, weifd die bitrgerliche Ge-
sellschaft nicht, wie sie generierte Uberschiisse verausgaben soll. Sie iiberldsst
die Uberschiisse stattdessen weiterhin in die unbegrenzte Reproduktion. Die
daraus entstehenden Revolutionen und Kriege kaschieren lediglich die 6kono-
mische Krise. Bataille glaubt, dass der Kapitalismus sich der Welt der Dinge,
also dem Niitzlichen unterwirft. Der Marxismus dagegen zeigt nur die Kehr-
seite und unterwirft die Dinge den Menschen. Folglich ist fiir Bataille die mar-
xistische Kritik ein Teil des systemischen, 6konomischen Prozesses selbst, in
dem das soziale Leben auf einen niitzlichen Gebrauch der Dinge reduziert und
banalisiert wird. Batailles Kritik iiberschreitet auch den marxistischen Hori-
zont. In seiner Verausgabungstheorie versucht er nicht nur, die Beziehung des
Menschen zu den Gegenstinden, sondern das Gegenstandsbewusstsein des
Menschen selbst zu transformieren. Was den Prinzipien des rituellen Opfers
und der Verausgabung zugrunde liegt, ist fiir Bataille ein authentisch religio-
ser Antrieb:

»Diese religiose Bestimmung der Okonomie ist nicht iiberraschend, sie
macht sogar die Religion erst aus. Die Religion ist das Gefallen, das ei-
ne Gesellschaft am Gebrauch der Uberschiissigen Reichtimer findet: am
Gebrauch, oder besser, an der Zerstérung, zumindest ihres Nutzwerts. [...]
Entscheidend ist das Fehlen jeder Niitzlichkeit, die Absichtslosigkeit dieser
kollektiven Bestrebungen.<

Die unproduktive Konsumtion von angehiuften Dingen hat im Sinne einer
religiésen Aktion stets Vorrang vor der Produktion: »Die profane Welt als sol-
che muf3 als solche zerstort werden, d.h. alles, was in der kapitalistischen Welt als ein

3 Bataille 1976, S. 115 [Ubersetzung].

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

141


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Ding gegeben ist, das den Menschen transzendiert und ihn beherrscht, mufS auf den Zu-
stand eines immanenten Dinges reduziert werden.«* Es geht Bataille also nicht nur
darum, die Dinge dem Menschen wieder unterzuordnen, sondern auch den
Dingen die Niitzlichkeit abzusprechen. Bataille kritisiert das Gegenstindlich-
keitsbewusstsein der modernen, freien Menschen dahingehend, als sich darin
die wahre Schwiche und Knechtschaft zeigt. Die von Menschen konstruierten
Dinge sind dariiber hinaus nicht einfach nur Gegenstinde, sondern sie sind
ideologisch aufgeladen und verkorpern selbst geistige Vorginge. Da das Geis-
tige in einem produzierten Gegenstand zu einer Niitzlichkeit erstarrt, ist es
der religiose Antrieb, diesem Ding den Geist wieder zu entlocken. Dies gelingt
nur, wenn es konsumiert wird. Diese Beobachtungen Batailles kdnnen unter
anderem banal erscheinen. Aber seine warnende Betonung, dass die absichts-
volle Produktion von Dingen frither oder spiter zu einer ebenso absichtsvol-
len Verausgabung zwingen wird, istin ihrer Einfachheit einleuchtend. Bataille
weist hier auf einen verhingnisvollen Zusammenhang zwischen der Herstel-
lung von Produkten und ihrer Verwertung hin: Wenn Menschen sich an ihre
Absichten klammern und entsprechend niitzlich konsumieren wollen, dann
verschirft sich das Grundproblem, dass angesammelte Giiter zweckdienlich
eingesetzt werden miissen. Und da besonders in der heutigen Zeit Produktio-
nen den Verbrauch tibersteigen, ist es sogar verniinftig und einsichtig, so Ba-
taille, dass die Menschheit souverin handelt, indem sie sich selbst iiberlistet,
unproduktiv konsumiert und Mut zur Verschwendung zeigt.

AbschliefRend lisst sich resiimieren, dass Bataille seine soziodkonomische
Perspektive durch eine phinomenologische Perspektive stiitzt. Im dreibin-
digen Werk der »Atheologischen Summe« unternimmt er den Versuch, in
lyrisch-experimenteller Weise religiose Selbstgefiihle als eine grundlegende
Form der Mystik zu erfassen. Fiir Bataille driickt sich das Mystische umfas-
send nur im Leben selbst aus. Demzufolge sind mystische Empfindungen
darauf ausgerichtet, eine urspriingliche Intimitit des Bewusstseins wieder-
herzustellen. Zwangsweise hat das die Aufhebung von Dingen und damit auch
die Aufthebung von Identifikationen mit Objekten zur Folge. Im mystischen
Erleben kommen Stimmungen der Zweiheit zum Ausdruck, sie haben einen
doppelbédigen Charakter und prigen das Innenleben durch paradoxe Selbst-
wahrnehmungen. Im Kontrast zu William James’ Mystikauffassung fokussiert
Bataille seine Mystikkonzeption nicht auf gelingende Wendeerfahrungen in
der Einheit. Fiir den Pragmatisten James gestaltet sich auf der Grundlage

4 Bataille 1997, S.145.

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Resiimee

einer Krisenerfahrung, die von Dualitit und Unvereinbarkeit von Gegensit-
zen geprdgt ist, ein zielfithrendes Einheitsempfinden des Ganzen. Bataille
dagegen glaubt, dass die Krisenerfahrung selbst eine gekreuzte Einheit wie-
der fithlbar macht. Die Intimitit des Lebens ereignet sich fiir den Menschen
also nur auf der Grundlage des zerrissenen Bewusstseins. Als Leitbild zu
seiner Mystikvorstellung dient ihm seine These von der Religion als Suche
nach der verlorenen Intimitit. Hierin bringt er zum Ausdruck, dass es das
eigene Bewusstsein des Menschen ist, das einen Keil zwischen sich und die
urspriingliche Einheit des Lebens treibt. Der Abfall des Menschen aus der
Welt der Immanenz leitet Bewegungen ein, die eine Riickkehr zu seinem
ganzen Selbstbewusstsein verlangen. Fir Bataille heiflt das »die Riickkehr des
Menschen zur vollstindigen und unreduzierbaren Souverinitit [...], ***die Freiheit im
Augenblick ist, unabhingig von einer Aufgabe<’ . In seiner Theorie der Religion be-
schreibt er, wie sich im Zuge der Entwicklung der Menschheit ein zweifacher
Prozess gestaltet: Es findet eine Erhohung von Rationalisierungen statt und
damit eine Zunahme an Bewusstsein. Gleichwohl aber steigert sich auch die
Suche nach der Intimitit als eine Suche nach Erkenntnis dieser Intimitit.
Aber genau diese Suche gleicht einem aussichtlosen Tappen im Dunkeln:
»Die Religion, deren Wesen die Suche nach der verlovenen Intimitit ist, lauft auf den
angestrengten Versuch des klaren Bewusstseins hinaus, ganz zum SelbstbewufStsein
zu werden.«® Doch »diese Anstrengung [...] ist vergeblich«, so Bataille weiter, denn
das »Verlorengegangene befindet sich selbstverstindlich nicht aufSerhalb von ihm, es
ist vielmehr die dunkle Intimitit des Bewusstseins selber, von der er sich [...] abwen-
det«’. Die interessante Wendung in seinem Religionsbegriff dufert sich darin,
dass das Intim-Gottliche sich gerade dann als Selbstbewusstsein entfaltet,
wenn das Transzendenzbewusstsein des Menschen zur Reife gelangt. Was
im Selbstbewusstsein dann letztlich strahlt, ist ja nicht nur das von Bataille
kritisierte Gegenstandlichkeitsbewusstsein, sondern iiberhaupt der Gewinn
an Bewusstsein bzw. seine Erh6hung im Vergleich zu den Bewusstseinsstufen
der vorangegangen Menschheitsgenerationen. Der Weg zu einem klaren,
souverinen Selbstbewusstsein soll dann iitber die »Reduktion der Reduktion<®
erfolgen. Damit meint er, dass die Souveridnitit der Vernunft der gleichen
vehementen Kritik unterliegen muss, die sie selbst erst geschaffen hat. Die

Bataille 1976, S. 177, mit FuRnote*** [Ubersetzung].
Bataille 1997, S. 50.

Ebd.

Bataille 1997, S. 83.

0o N o wn

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

143


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Wissenschaft soll auf den Grund ihrer eigenen Beleuchtung blicken, nimlich
auf die Entstehung des Selbstbewusstseins in der Subjekt-Objekt-Differenz.
Bataille visiert hier eine »Restitution der intimen Ordnung auf der Ebene des klaren
Bewufitseins«’ an. Das Subjekt, das steigend an Bewusstsein gewinnt, ist dem-
zufolge auch nicht mehr an die reale Ordnung im Auflen gebunden, sofern
es anerkennt, dass die Auflenwelt nur sein Gegenstandsbewusstsein wider-
spiegelt und sich darin nichts Wesentliches begriinden lasst. Bataille entwirft
die Idee eines Selbstbewusstseins, das »nichts mehr zum Gegenstand hat<'°. Hier
versucht er die Problematik, die Intimitit nicht als Gegenstand erfassen zu
koénnen, in der Art einer Introspektion zu l6sen, die die Mittel des Rationalen
dafiir einsetzt, den dunklen Anteil des Bewusstseins (die Intimitit) durch das
Licht der Vernunft nicht zu tiberblenden, sondern durch umgekehrte Ratio-
nalitit die geistige Umnachtung sogar noch klarer zu schirfen. Umgekehrte
Rationalitit ist eine Sinnvernichtung und das wissende Aufgeben objektiver
Beziige. Bataille nennt es das »Nichtwissen«, und dariiber hinaus ist er sogar
dezidiert der Auffassung, dass Religion ihrem Wesen nach auch »Nichtwis-
sen« ist. Das Nichtwissen fungiert hier nicht als der Vorzustand zum Wissen.
Es ist selbst ein aktives Prinzip und das Nichtwissen kann nicht einfach mit
Wissen gefiillt oder geformt werden. In einem Vortrag zur vorgeschichtlichen
Religion bringt er das Verhiltnis von Religion und Nichtwissen wie folgt zur
Sprache:

»Zuallererst muf ich folgende Tatsache festhalten: Die Menschen wissen
nicht, was die Religion ist [..]. Wir wissen, was der Baum ist, das Recht, die
Arbeit [..]. [ElIrkennen kénnen wir auch die Religion: wir unterscheiden sie
von Wissenschaft, Politik und Kunst ..., aber sobald wir sagen sollen, was
sie ist, 133t es jeder von uns bei einer fraglichen Definition bewenden. [...]
Wenn wir [..] [z.B.] die Bestattung oder das Opfer definieren kénnen, folgt
daraus noch lange nicht, dafd wir sagen kénnten, was an der Bestattung re-
ligios ist [...]. Im Gegenteil, indem Augenblick, wo sich uns die Bestattung
als ihrem Wesen nach religiose zeigt, verzichten wir darauf zu wissen, was
[sie] ihrem Wesen nach ist. Wir erklaren nicht mehr, was sie ist, sobald wir
sagen, sie sei religios.«"

9 Bataille 1997, S. 81.
10 Bataille 1976, S.178 [Ubersetzung].
1 Bataille 1997, S.180.

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Resiimee

In dieser Erliuterung verweist Bataille auf die Unmoglichkeit, den Begriff »re-
ligiés« noch weiter zu hinterfragen. Genauso wie wir den Sinn erkannter Ge-
genstinde akzeptieren, den erkannten Baum als Baum, die Arbeit als Arbeit
erkennen, so erkennen wir laut Bataille auch das Religiose als das an, was es
ist, nur mit dem entscheidenden Unterschied, dass wir es nicht wissen, son-
dern lediglich verstehen, dass hinter dem Religiosen gerade das Verborgene
den Sinn seines Vorhandenseins auszeichnet. Die innere Erfahrung der Religi-
onist daher, wie Bataille selbst sagt, eine Negation der Erkenntnis. Die religio-
se Operation der Negation entdeckt er im Besonderen in den christlich-mysti-
schen Strémungen des Mittelalters, da sie »jene unmittelbare Verwirklichung [...]
der Maglichkeiten der Religion [sind], [...] [worin] sich der Zyklus der miglichen Nega-
tionen vollendet«'*. In der Gegenwart aber soll sich das mystische Bewusstsein
nicht mehr negierend der Welt enthalten, sondern sie negierend »konsumie-
ren«. Das gegenwirtig-religiose Bewusstsein soll einsehen, dass »die von jeder
Niitzlichkeit befreite Konsumtion des produzierten Gegenstands als Endzweck zu setzen,
[ist], weil der Endzweck des Menschen der ist, zu zerstiren, was er hergestellt hat«. Er
pliddiert also daftir, einzusehen, dass »der unbegrenzt anwachsenden Produktion ei-
ne Welt der unbegrenzt anwachsenden Konsumtion<* dargeboten werden muss. So
wie der Mystiker in seiner geistigen Kontemplation erkennt, dass Dinge das
menschliche Dasein von der Intimitit abschneiden und deshalb zu negieren
sind, so soll er im Gegenzug auch erkennen, dass eben jene Dinge auch aktivzu
negieren sind. Bataille kreiert hier eine erweiterte Dimension des mystischen
Negierens, nimlich die mystische Konsumtion als aktives Negieren. Die mys-
tische Art zu konsumieren bedeutet, zu konsumieren ohne Hintergedanken
und ohne Zweckrationalitit, ohne die Konsumtion wieder einer Niitzlichkeit
oder Produktion zu iiberfithren. Hier verbindet Bataille das zentrale Motiv des
Mystischen, die Suche nach sich selbst in der innigen Selbstauflgsung im Gan-
zen mit dem Gedanken der Zerstérung menschlicher Produktionen und Din-
ge. Batailles Beschreibung des sich vollendenden Selbstbewusstseins birgt da-
mit ein eindriickliches Bild, denn es sagt: Erst im mystischen Selbstverschlin-
gen der Welt findet das Bewusstsein zu sich selbst zuriick.

12 Bataille1997, S.140.
13 Bataille1997, S.145.
14  Bataille 1997, S.150.

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

145


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838309472865-005 - am 14.02.2028, 08:21:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839472965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

