3 Nussbaums Fahigkeitenansatz und
die Universalismusdebatte

Nussbaum erhebt den Anspruch, mit dem Fihigkeitenansatz eine universale
Grundlage fiir politisches Handeln vorzulegen, die im Sinne der Idee der Men-
schenrechte globale Reichweite hat. Nachdem im vorangegangenen Kapitel aus-
fiihrlich erortert wurde, wie sie den Fihigkeitenansatz begriindet, soll nun sein
Anspruch auf Universalitit vor dem Hintergrund der kritischen Universalis-
musdebatte diskutiert werden.

Die zentrale Frage in der Universalismusdebatte lautet, ob bzw. wie es mog-
lich ist, einen universalen MafBstab zu begriinden, wie dies Menschenrechtsan-
sdtze behaupten (vgl. z.B. Bielefeldt 1999, Menke/Pollmann 2007 Kap. 2, Taylor
2011). Dabei kommen neben Einwénden zur politischen Umsetzung universaler
Normen auch grundsitzliche Zweifel zur Sprache. Diese zielen darauf, dass es
duflerst schwierig oder sogar unmoglich sei, Normen zu formulieren, die Men-
schen mit ihren unterschiedlichen Perspektiven angemessen beriicksichtigen und
ihnen gegeniiber Geltung beanspruchen konnen. Formuliert werden solche Zwei-
fel vor allem mit Blick auf kulturelle Diversitit. Kritikerinnen und Kritikern zu-
folge werden sowohl in der inhaltlichen Ausdeutung von Menschenrechten als
auch schon in der Idee universaler Normen selbst ,westliche‘ Voraussetzungen
gemacht, die nicht ohne Weiteres universalisiert werden diirften (An-Na’im
1999, Parekh 2000). Einwinde gegen universale Normen werden auflerdem aus
feministischer Perspektive vorgebracht. Hier richtet sich die Kritik zunichst
einmal gegen die geschlechterspezifische Bevorzugung in manchen menschen-
rechtlichen Ansédtzen und Konzepten (Charlesworth 1994, Gerhard/Jansen/Mai-
hofer 1990). Ausgehend davon fordern einige aber weitergehend, Universalitit
an sich anders, und zwar dynamischer und offener zu gestalten, um die Beriick-
sichtigung vernachldssigter und neuer Perspektiven besser zu ermoglichen (mit
unterschiedlichen StoBrichtungen findet sich das bei Auga 2008, Butler 2000,
Cooke 2005).

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Nussbaum geht in der Begriindung und Verteidigung des Fihigkeitenansat-
zes ausfiihrlich auf diese Debatte ein und bemiiht sich, den in ihr angesproche-
nen Herausforderungen gerecht zu werden. Tatsdchlich erscheint ihr Konzept der
Befihigung diesbeziiglich vielversprechend, es gelingt ihm in vielen Hinsichten,
die Bedeutung von Geschlecht und kultureller Diversitit zu beriicksichtigen (vgl.
Kap. 2). Dennoch konnen nicht alle Zweifel an der universalen Geltung ihres
Ansatzes ohne Weiteres aus dem Weg gerdumt werden, nicht zuletzt, weil sie
auf manche grundlegenderen Einwinde kaum eingeht. Nussbaums Anspruch auf
Universalitit soll daher im Folgenden noch einmal genauer gepriift werden. Der
zentrale Bezugspunkt ist hier die interkulturelle und die feministische Kritik
(vgl. Kap. 1), wenngleich ich auch andere Stimmen aufgreife, wo dies sinnvoll
erscheint. Dabei stehen in diesem Kapitel nicht die potenziellen Kollisionen zwi-
schen interkultureller und feministischer Perspektive im Mittelpunkt, sondern ih-
re, wie sich zeigen wird, oft parallele Kritik an universalistischen Theorien. Auf
Konflikte zwischen ihnen werde ich nur am Ende kurz eingehen, denn die ei-
gentliche Auseinandersetzung damit geschieht im Zusammenhang der Kontro-
verse um Frauenrechte und Religionsfreiheit (Kap. 6).

Im ersten Schritt liegt der Fokus auf der These von der Notwendigkeit einer
universalen Fihigkeitenliste. Zur Diskussion steht zunidchst deren Basis, die
normative menschliche Natur. Viele weisen nidmlich eine solche Bezugnahme
auf die menschliche Natur als sinnvollen Ausgangspunkt ethischer Annahmen
grundsitzlich zuriick (schon vor der Frage der inhaltlichen Bestimmung dieser
Natur). Dariiber hinaus muss allgemeiner das Verhiltnis des Guten und des
Rechten in den Blick genommen werden. Denn selbst wenn man den Bezug auf
eine menschliche Natur nicht prinzipiell ablehnt, kann man doch eine Schwie-
rigkeit darin sehen, dass Nussbaum in der Festlegung auf eine Liste die Bedeu-
tung offentlicher Diskurse vernachlissigt. Es ist zu priifen, inwiefern sich die
Fihigkeitenliste dagegen verteidigen ldsst (3.1). Wihrend es im ersten Schritt al-
so vor allem um den Vorrang des Guten und damit gewissermal3en um Nuss-
baums Anbindung an aristotelische Ideen geht, stehen im zweiten Diskussions-
schritt dann Elemente im Vordergrund, die fiir ihr liberales Selbstverstandnis
charakteristisch sind: Vernunft, Freiheit und Neutralitit. Aus interkultureller und
feministischer Perspektive erscheinen gerade sie besonders kontrovers. Ich wer-
de daher zum einen erortern, wie die zentrale Rolle von Vernunft und Freiheit in
Nussbaums Liste angesichts der interkulturellen und feministischen Kritik an
beiden Konzepten zu beurteilen ist. Zum anderen werde ich die methodische
Idee von der weltanschaulichen Neutralitét kritisch auf ihre Plausibilitéit hin un-
tersuchen (3.2). Im Anschluss daran widmet sich das dritte Kapitel der Idee der
Universalitiit selbst. Aufbauend auf den Uberlegungen der beiden ersten Kapitel

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 131

wigt es ab, inwiefern Nussbaums Fahigkeitenansatz nun letztlich den gegen uni-
versale Normen und insbesondere gegen die Menschenrechte vorgebrachten
Zweifeln gerecht wird. Als Konsequenz dessen werde ich eine Weiterentwick-
lung hin zu einem offeneren, dynamischen Konzept von Universalitit vorschla-
gen. Die Relevanz einer solchen Akzentverschiebung gegeniiber Nussbaums
Universalitdtskonzept wird, auch mit Blick auf Geschlecht und Kultur, noch
deutlicher, wenn man fragt, welche Kritik an anderen (Kulturen) eigentlich mog-
lich bzw. in welcher Art und Weise sie legitim ist (3.3).

3.1 DER BEzZUG AUF DIE MENSCHLICHE NATUR UND DIE
FESTLEGUNG EINER FAHIGKEITENLISTE

Die Grundlage von Nussbaums universalem Projekt bilden Annahmen iiber das
gute menschliche Leben, die in der Fihigkeitenliste zu einem universalen Mal-
stab konkretisiert werden. Diese Idee einer konkreten Liste von Fahigkeiten, die
unter Riickgriff auf Annahmen iiber den Menschen formuliert wird, ist in der
Diskussion zu ihrem Ansatz einer der umstrittensten Aspekte. So wird nicht nur
eine Reihe von Zweifeln geduBert, ob man Aussagen in Bezug auf alle Men-
schen treffen kann, sondern vor allem auch, ob man diese zum Ausgangspunkt
einer normativen Grundlage politischen Handelns machen darf. Besonders prob-
lematisch erscheint vielen, dass die Fihigkeitenliste so umfangreiche Annahmen
festschreibt.

Diese Einwinde mochte ich in zwei Hinsichten genauer erortern. Ausgehend
von einem kurzen Umriss der kritischen Diskussion (3.1.1) werde ich zum einen
erwigen, wie die Bedeutung von universalen Annahmen iiber den Menschen in
normativen Ansétzen allgemein und in Nussbaums Ansatz im Besonderen einzu-
schitzen ist (3.1.2). Zum anderen werde ich jene Kritik aufgreifen und diskutie-
ren, die sich auf die Festlegung auf eine universale Liste richtet und demgegen-
tiber einen grofleren Stellenwert des 6ffentlichen Diskurses fordert (3.1.3).

3.1.1 Einwande gegen die menschliche Natur und
die Fahigkeitenliste

Viele der Einwinde gegen Nussbaums Fihigkeitenliste richten sich auf den ihr
zugrunde gelegten Bezug auf eine menschliche Natur. Dies ist vor dem Hinter-
grund einer allgemeinen Debatte zur Grundlegung ethischer Normen in einer
menschlichen Natur zu sehen. So wird von Liberalen hiufig kritisiert, dass An-
nahmen iiber die menschliche Natur zu viel dariiber voraussetzten, was ein gutes

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Leben ausmacht, und insofern die Freiheit einschrénkten und der Pluralitiit nicht
gerecht wiirden. Stattdessen solle man sich auf Prozesse oder Diskursbedingun-
gen konzentrieren und den Bezug auf eine menschliche Natur moglichst umge-
hen bzw. ihn auf die fiir die Prozess- und Diskursiiberlegungen notwendigen mi-
nimalen Annahmen beschrinken (vgl. z.B. die minimalen Annahmen bei Rawls:
Rawls 2006, 44, und siehe Jorke 2005 Kap. 5 zu Habermas). Nicht zuletzt wer-
den normative Annahmen zur menschlichen Natur auch mit Blick auf Ge-
schlecht und Kultur problematisiert: Feministische Theorien verweisen darauf,
dass oft Menschenbilder zur Norm gemacht wiirden, die ein hierarchisches Ver-
hiltnis zwischen Minnern und Frauen stiitzen und die durch eine solche ,Natura-
lisierung‘ gegen jede auf Verinderung zielende Kritik immunisiert wiirden (But-
ler 1990, Jaggar 1988, Lloyd 2002, Okin 1989). Einige stellen ausgehend davon
den Bezug auf eine menschliche Natur generell in Frage: ,,[A]ppeals to nature
have been used historically, and continue to be used, to rationalize and justify the
perpetuation of oppressive gender roles.* (Antony 2000, 8) Ahnlich wird aus in-
terkultureller Perspektive kritisiert, dass als universal behauptete Annahmen
meist auf partikularen, kulturell geprigten Menschenbildern beruhten. Dement-
gegen wird hier oft eine stirkere Rolle des Diskurses, insbesondere des interkul-
turellen Dialogs gefordert (Gémez 2012, Schmidhuber 2010).

Wihrend bei Einwidnden dieser Art letztlich meist auch die Betonung des
Guten gegeniiber dem Rechten fiir problematisch erklirt wird, gehen andere Kri-
tikerinnen und Kritiker nicht so weit. Sie sehen die eigentliche Schwierigkeit in
der Festlegung auf bestimmte, fiir universal erklédrte Aspekte menschlichen Le-
bens in einer Fihigkeitenliste, nicht in der Betonung des Guten an sich. In die-
sem Sinn werfen Vertreter und Vertreterinnen anderer Fiahigkeitenansitze Nuss-
baum vor, dass sie die Verschiedenheit der Kontexte nicht geniigend berticksich-
tige und die Bedeutung offentlicher Diskurse fiir die Formulierung einer bzw.
mehrerer Fihigkeitenliste(n) vernachlissige (Robeyns 2005, Sen 2004b).1

Nussbaum reagiert auf viele der Vorwiirfe nicht nur, indem sie ihre Fihigkei-
tenliste dagegen verteidigt, sondern mehr noch indem sie die in den Vorwiirfen
implizit oder explizit vorgeschlagenen Alternativen selbst kritisiert und zuriick-
weist. So betont sie zum einen, dass sich jede politische Theorie auf Annahmen
iber die menschliche Natur stiitzen sollte, weil diese fiir ihre Begriindung hilf-
reich seien: ,,[A] concept of the human being can help us to make progress on
the difficult enterprise of finding a foundation for political theory.” (AACM,
116, vgl. Kap 2.2 fiir ihre Argumentation zur Grundlegung politischer Theorie in

1 Dass etwa Sen die Orientierung am Guten teilt, macht John Alexander deutlich (z.B.
Alexander 2008, 50).

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 133

einer normativen menschlichen Natur) Zum anderen nennt sie eine Reihe von
Griinden dafiir, warum es nicht nur maoglich, sondern auch notwendig sei, eine
Fahigkeitenliste festzulegen (vgl. zur Moglichkeit dessen mit Blick auf die Her-
ausforderungen von Freiheit, Pluralitit und der Verschiedenheit von Kontexten
Kap. 2.10). Um beurteilen zu konnen, wie iiberzeugend dies ist, miissen die
Einwinde und Nussbaums Gegenargumentation im Einzelnen noch genauer ge-
geneinander abgewogen werden, was nun im Folgenden geschehen soll. (Vo-
rausgeschickt sei an dieser Stelle noch einmal, dass in Nussbaums Ansatz Ent-
wicklungen stattgefunden haben und ich mich auf die aktuelle Version konzent-
riere. Das bedeutet fiir diesen Zusammenhang, dass ich die in frithen Texten
wichtige, der Fihigkeitenliste vorgelagerte Liste von zehn ,konstitutiven Bedin-
gungen des Menschen® [ASD, 49-57, MF, 190-197, MTSG, 210-212] nicht the-
matisiere. Ausgeklammert werden ebenfalls jene Einwinde, die auf Nussbaums
Aussage zielen, die Befihigung und mehr noch die Bezeichnung als Mensch set-
ze eine Feststellung der Fihigkeitenanlagen voraus, da dies von ihr explizit revi-
diert wird: Kap. 2.2.2.)

3.1.2 Die Plausibilitat von Nussbaums Bezug auf
die menschliche Natur

Gegen den Bezug auf die menschliche Natur im Allgemeinen und Nussbaums
Annahmen im Besonderen sind verschiedene Einwinde denkbar. Als prominen-
ter Vorwurf ist als erstes jener des Sein-Sollen-Fehlschlusses zu nennen, der da-
rauf aufmerksam macht, dass normative Aussagen nur mit anderen normativen
Aussagen begriindet werden diirfen. Aus deskriptiven Annahmen iiber eine
menschliche Natur (oder etwa iiber Fahigkeitenanlagen) kann man dementspre-
chend noch nicht auf Normen schlieBen, da diese nicht von sich aus einen An-
spruch begriinden (vgl. Thies 2004, 17). Hierzu ist zunédchst darauf hinzuweisen,
dass Nussbaum selbst ein solches Vorgehen als problematisch ablehnt — und
hervorhebt, dass sie sich im Unterschied dazu auf evaluative Aussagen iiber die
menschliche Natur stiitzt: ,,Nature comes into the ethical enterprise [...] as a hu-
manly experienced context for human lives® (AHN, 120f., vgl. Kap. 2.6.3). Man
konnte dennoch kritisch fragen, ob sich in ihren Annahmen zur Sterblichkeit und
gemeinsamen Korpererfahrung sowie zur Speziesnorm nicht doch Spuren de-
skriptiver Annahmen finden, wie etwa Miiller meint (Miiller 2003, 322f.). So be-
steht schlieBlich ein gewisser Bezug auf empirische ,Fakten®, vor allem auf das
Geborensein sowie durch die Feststellung einer minimalen Fihigkeitsveranla-
gung. Die normative Forderung aber, so kann man Nussbaum verteidigen, ent-
steht erst durch evaluative Annahmen dariiber, dass hierin etwas Wertvolles zu

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

sehen ist. Der empirische Bezug ist ausschlieBlich heuristisch zu verstehen (Kap.
2.6., vgl. Pauer-Studer 1999, 12). Insofern kann es wohl ernst genommen wer-
den, wenn sie schreibt, dass Korperlichkeit und Sterblichkeit (AHN, 120) sowie
die Speziesnorm (FJ, 347) ebenfalls iiber die interne menschliche Perspektive in
ihren normativen Ansatz aufgenommen werden. Es kommt daher zu keinem
Sein-Sollen-Fehlschluss (vgl. auch Jorke 2005, 97).

Zu iiberlegen ist weiterhin, ob ein rationalistischer Fehlschluss vorliegt. Ein
solcher bestiinde, Jorke folgend, dann, wenn die Annahmen iiber den Menschen
theoretische Vorannahmen, auf denen sie beruhen, verschleiern (Jorke 2005, 58).
Das ist nicht zuletzt mit Blick auf die interkulturelle Geltung relevant, da damit
die Frage verbunden ist, ob nicht notwendig kulturspezifische Annahmen vo-
rausgesetzt werden (was Jorke als ethnozentristischen Fehlschluss beschreibt:
Jorke 2005, 57). Thomas Gutschker sieht genau darin eine zentrale Schwierig-
keit von Nussbaum, deren Ansatz letztlich eine typisch ,westliche* Perspektive
manifestiere: ,,Nussbaum betont zwar stindig, wie sehr sie sich fiir fremde Kul-
turen interessiert, doch findet sie in ihnen mit groBBer Sicherheit, was sie ohnehin
schon fiir richtig hielt.“ (Gutschker 2002, 445) Der Rekurs auf evaluativ-interne
Annahmen 16st diese Schwierigkeit ebenso wenig wie die allgemeine Befiirwor-
tung von Offenheit, da man ihr vorwerfen konnte, dass sie eben nur genau jene
evaluativen Aussagen und Narrationen zum Bezugspunkt nimmt, die ihre vorher
bereits festgelegten Uberzeugungen bestitigen — und dass sie damit gerade nicht
offen gegeniiber anderen Sichtweisen ist. Tatsdchlich diirfte darin eine zentrale
Herausforderung fiir die Diskussion liegen. Es ist allerdings zu fragen, ob sie als
ein Problem des Bezugs auf die menschliche Natur zu betrachten ist. Wenn das
der Fall ist, miissten Ansétze, die behaupten, keine oder nur minimale Annah-
men zum Menschen zu machen, diesbeziiglich iiberzeugender sein. Genau das ist
aber kritisch zu priifen.

Prozedural-liberale Ansitze suggerieren, sie konnten einen solchen Vorwurf
der partikularen Riickbindung ihrer Theorien umgehen, indem sie keine oder nur
sehr minimale Annahmen zum Menschen voraussetzen. Nussbaum weist jedoch
erstens — zu Recht — darauf hin, dass auch solche Ansitze Annahmen zum Men-
schen machen: ,,Gewohnlich sind diese [die liberalen, C.M.] Gegner selbst dazu
bereit, hinsichtlich der zentralen Bedeutung menschlicher Freiheit und Autono-
mie essentialistisch zu sein.” (MTSG, 204, mit ausdriicklichem Verweis auf
Rawls) Das Argument, dass Ethik Annahmen zum Menschen voraussetzen muss,
wird zunehmend auch in anderen philosophischen Ansidtzen stark gemacht.
Ludwig Siep etwa vertritt die These einer Notwendigkeit von Anthropologie in
der Ethik: , Keine Ethik kommt ohne Anthropologie aus. Auch wenn man die
Regeln richtigen Handelns auf die praktische Vernunft oder die Sprache zuriick-

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 135

fuhren will, nimmt man Kenntnisse iiber den Menschen in Anspruch.* (Siep
1999, 274, vgl. zur Verkniipfung von Ethik und Anthropologie den gesamten
Band Barkhaus/Mayer/Roughley/Thiirnau 1999 oder auch Hiigli/Horn 2014)2

Es spricht einiges dafiir, dass es nicht moglich ist, eine normative politische
Grundlage zu bestimmen, ohne auf ein menschliches Wesen Bezug zu nehmen.
In dieser starken Weise scheint das aber auch kaum jemand zu behaupten. Was
allerdings durchaus héufig eingewandt wird, ist, dass es plausibler sei, sich auf
minimale Annahmen v.a. zu Autonomie und Vernunft zu beschrinken’ (und
zwar nicht zuletzt angesichts dessen, dass einige Aspekte in Nussbaums Fihig-
keitenliste sehr umstritten sind, wie etwa jene der sexuellen Befriedigung, vgl.
die Uberlegungen in Nelson 2008, andeutungsweise auch bei Pogge 2002b).
Auch dieser Einwand kann jedoch mindestens entkriftet werden, denn solche re-
duzierten Annahmen sind nicht unbedingt weniger begriindungsbediirftig: Es
muss schlieBlich auch gerechtfertigt werden, warum bestimmte Aspekte nicht fiir
zentral erachtet werden. Gerade bei der Beschrinkung auf Rationalitit und auf
ein enges Verstindnis von Freiheit bzw. Autonomie entsteht ein Rechtferti-
gungsbedarf — ndmlich zu zeigen, dass es sich dabei nicht um ein verengtes und
als normative Grundlage unbrauchbares Menschenbild handelt. Deutlich macht
das z.B. Nussbaum in ihrem Pliddoyer fiir plurale Annahmen iiber die menschli-
che Natur (Kap. 2.2.3, 2.2.4 und 2.3.1). Aber auch die aus feministischer und in-
terkultureller Perspektive vorgebrachten Einwinde gegen eine Bezugnahme auf
die menschliche Natur zielen, bei genauerem Hinsehen, in der Regel auf die Fo-
kussierung auf Freiheit bzw. Autonomie und Vernunft — gerade diese Fokussie-
rung ist es, die als eine Verkiirzung des Menschen aus einer spezifisch ,ménnli-
chen‘ bzw. ,westlichen‘ Perspektive kritisiert wird (ausfiihrlich dazu in Kap.
3.2.2). Eine plurale Fihigkeitenliste erscheint hier letztlich sogar weniger prob-
lematisch, weil sie korperliche Bediirfnisse und Emotionen einbezieht. Und auch
eine umstrittene Fihigkeit wie jene der Sexualitit bzw. sexueller Befriedigung
lasst sich plausibilisieren, wenn man sie im Zusammenhang der Diskriminierung
von Frauen (aber auch von anderen, aufgrund von Geschlechtszuschreibungen

2 Nussbaum hat im Unterschied zu anderen Ansétzen, die Ethik und Anthropologie ver-
binden, jedoch zumindest in jiingeren Texten kein Erkenntnisinteresse an der Natur
des Menschen als solcher — der Bezug auf die menschliche Natur ist fiir sie nur inso-
fern relevant, wie ihr dies fiir die politische Konzeption notwendig erscheint.

3 Rawls etwa benennt als zentrale Charakteristika die Autonomie des Menschen, seine
»Anlage zu Gerechtigkeitssinn“ sowie seine ,,Fahigkeit, sich eine Vorstellung vom
Guten zu machen, [sie] zu vertreten, zu revidieren und rational durchzusetzen.”
(Rawls 20006, 44)

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

diskriminierten Menschen) liest und einbezieht, dass Menschen héufig nicht in
der Lage sind, selbst iiber ihre Sexualitit zu bestimmen. (Nussbaum diirfte dabei
Praktiken wie das Female Genital Cutting vor Augen haben, die sie auch unter
Verweis auf diese Fahigkeit kritisiert: Kap. 6.2.2).

Dieser kurze Abriss zur Bedeutung der menschlichen Natur legt nahe, dass
Nussbaum hier Recht zu geben ist: Es ist weder moglich, eine normative Grund-
lage politischen Handelns ohne Annahmen iiber den Menschen aufzustellen,
noch scheint es sinnvoll, sich auf minimale Annahmen iiber Rationalitit und Au-
tonomie zu beschrinken (was ich im Folgenden noch genauer ausfiihren werde:
Kap. 3.2.2). Prozedural-liberalen Ansitzen kommt diesbeziiglich kein Vorteil
gegeniiber Nussbaums Ansatz zu. Im Gegenteil ist es sogar als Vorteil ihres An-
satzes zu werten, dass er seine Annahmen iiber den Menschen offenlegt (vgl.
Dabrock 2012, 155) und bewusst eine Pluralitit von Bediirfnissen und Féhigkei-
ten zugrunde legt. In diesem Sinn kann Jorke zugestimmt werden, dass Nuss-
baum mit ihrer Beriicksichtigung der interkulturellen Dimension einen wichtigen
Baustein liefert, den ethnozentristischen Fehlschluss zu iiberwinden (Jorke 2005,
137), eben weil sie in ihrem pluralen Menschenbild eine oft als typisch ,west-
lich® wahrgenommene Fokussierung auf Vernunft und Freiheit umgeht. Das ist
weiterhin plausibel mit Blick auf feministische Ansitze, die ebenfalls die Fokus-
sierung auf diese Aspekte problematisieren, da sie traditionell oft ,ménnlich‘ ko-
diert wiirden. Diese Uberlegung werde ich im nichsten Kapitel in Bezug auf
Freiheit und Vernunft noch vertiefen (Kap. 3.2.2).

Nussbaum in diesem Punkt zuzustimmen, heilit jedoch nicht, dass der Uni-
versalitdtsanspruch der Fiahigkeitenliste schon als unumstritten gelten kann.
Vielmehr ist naheliegend, dass sie entsprechend der sich veridndernden gesell-
schaftlichen Bedingungen und unter Beriicksichtigung verschiedener Perspekti-
ven und Ansichten immer wieder neu der Rechtfertigung und einer — offenen —
Diskussion bedarf. Nussbaum fordert dies in der Charakterisierung ihrer Liste in
gewisser Weise selbst (Kap. 2.6). Wie offen sie aber wirklich fiir entsprechende
Diskussionen und andere Sichtweisen ist, muss noch genauer diskutiert werden
(Kap. 3.1.3 und 3.2).

3.1.3 Die Diskussion um die Festlegung auf
eine Fahigkeitenliste

Einige Einwinde gegen Nussbaums Fihigkeitenliste richten sich nicht auf ihren
Bezug auf eine plurale menschliche Natur als solche, sondern auf die Fixierung
auf eine universale Liste. Diese Kritik wird vor allem von Seiten anderer Fihig-
keitentheoretiker und —theoretikerinnen formuliert, nicht zuletzt von deren pro-

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 137

minentestem Vertreter Amartya Sen (vgl. Kap. 2.3.2). Sein Einwand lautet, dass
eine einzelne Liste nicht den verschiedenen Kontexten gerecht werden kann, ins-
besondere weil und insofern sie aus einer theoretischen Position heraus formu-
liert und nicht in kontext- und zweckbezogenen offentlichen Debatten ermittelt
werde (Sen 2006, 157). Er lehnt daher die Idee einer einzigen, vorbestimmten,
kanonischen Liste, die ,,absolut vollstdndig [...] und génzlich unveridnderlich® ist,
ab (Sen 2004b, 78)*. Das bedeutet nicht, dass er Listen an sich ausschlieBen
wiirde. Vielmehr weist er selbst darauf hin, dass sie duBerst niitzlich seien — es
miissten allerdings verschiedene kontext- und zweckgebundene Listen sein.
Auch dass er selbst bestimmte Fihigkeiten immer wieder als zentral anfiihrt,
spricht fiir ihn nicht dagegen (ebd.). Im Unterschied zu Nussbaum, die seine
Nennung zentraler Fahigkeiten letztlich als eine Bestitigung ihrer Liste deutet
(WHD, 139f.), geht es ihm aber gerade darum, dies nicht in einer finalen Liste
zu ,,zementieren: ,,The problem is not with listing important capabilities, but
with insisting on one pre-determined canonical list of capabilities, chosen by
theorists without any general social discussion or public reasoning.” (Sen 2006,
158)

Neben Sen weisen andere auf dhnliche Schwierigkeiten hin. So kritisiert et-
wa Ingrid Robeyns, dass eine Festlegung in einer Liste nicht durch eine einzelne
Person und in so kurzer Zeit getroffen werden konne; stattdessen bediirfe es ei-
nes langen Prozesses des Horens und Abwégens, bevor man eine solche Liste
aufstellen kann (Robeyns 2005, 198f.). Ebenso problematisiert David Crocker,
dass sie die Wichtigkeit demokratischer Prozesse nicht ernst genug nehme (Cro-
cker 2007, 446). Insgesamt, so die StoBrichtung der Kritik, vernachlidssige Nuss-
baum mit ihrer Festlegung der Liste sowohl die Verschiedenheit von Kontexten
als auch von entsprechenden offentlichen Diskussionen, mithin die Bedeutung
des offentlichen Diskurses an sich. (Schwierig erscheint das nicht zuletzt fiir die
interkulturelle Plausibilitéit ihres Ansatzes, vgl. Schmidhuber 2010, die in ihrer
Auseinandersetzung mit Nussbaum auf die Notwendigkeit eines interkulturellen
Polylogs hinweist).

Hierzu ist zunichst einmal zu bedenken, dass Nussbaum selbst ein starkes Be-
wusstsein fiir die Notwendigkeit von Kontextbezogenheit hat und es fiir wichtig
erachtet, die verschiedenen Vorstellungen von Menschen zu beriicksichtigen.
Dazu zihlt auch ein mehr oder weniger starker Bezug auf interkulturelle Diversi-
tat und interkulturellen Dialog (Kap. 2.6.3 und 2.7.3). Sie meint aber, dass das

4 Wie in der Einleitung angesprochen iibersetze ich englischsprachige Zitate immer

dann, wenn ich sie in eigene Sétze integriere. Vgl. Kap. 1.

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

mit ihrer Idee der Liste vereinbar ist, da diese in mehreren Hinsichten die Ver-
schiedenheit von Kontexten integriert — vor allem durch die Forderung ihrer
Konkretisierung durch die einzelnen Staaten (Kap. 2.7), sowie grundsitzlich
durch ihren starken Praxisbezug und die methodische Offenheit (Kap. 2.6). Ins-
besondere aufgrund dieser angestrebten Offenheit und der tatsichlich stattgefun-
denen Verdnderungen der Liste in Reaktion auf ihre Erfahrungen im interkultu-
rellen Austausch (vgl. Kap. 2.6.1) erscheint Sens Einwand einer absoluten Fixie-
rung etwas 'L'lberzogen.5 Dennoch verweist er zu Recht darauf, dass die Liste trotz
der verschiedenen Pluralisierungen eine recht starke Setzung darstellt. So kon-
nen sich die Konkretisierungen durch die Staaten schlieBlich immer nur im
Rahmen der Liste bewegen. Und die methodische Offenheit, die das gewisser-
maBen ausgleichen konnte, bleibt notgedrungen eine eingeschrinkte, da es (ge-
mélB der Methode, die zur freistehenden Konzeption fithren soll) Nussbaum ist,
die die Auswahl der fiir Verdnderungen zu beriicksichtigenden Urteile trifft
(Kap. 2.6).6 Es ist daher durchaus angebracht zu iiberlegen, ob bzw. welche Al-
ternativen denkbar sind.

Geht man allein von der Forderung nach einer stirkeren Beriicksichtigung
des offentlichen Diskurses aus, konnte man das als Streben nach einer Orientie-
rung am Diskurs im Sinne eines Vorrangs des Rechten wie bei prozeduralen An-
sidtzen verstehen. Dagegen macht Nussbaum jedoch iiberzeugend deutlich, dass
solche Ansitze ein einseitiges Menschenbild zugrunde legen (siehe oben: Kap.
3.1.2 sowie Kap. 3.2.2) und dass sie — damit einhergehend — vernachlissigen,
dass Menschen in verschiedenen Hinsichten befdhigt werden miissen, um
gleichermafBlen am Diskursprozess teilnehmen zu konnen (Kap. 2.3). Hier kommt
ihrer am Vorrang des Guten orientierten Liste von Fihigkeiten eine wichtige
Funktion zu, sie beschreibt ndmlich, was notwendig ist, damit Menschen erst
einmal grundlegend in einer solchen Ausgangssituation sind, von der sie ver-
gleichbar befihigt in einen Diskurs eintreten konnen. Nur dann scheint zumin-
dest minimal gewihrt zu sein, dass die Teilnehmenden auf dhnliche Weise in der
Lage sind, ihre Interessen und Vorstellungen einzubringen (vgl. Claassen 2011,
498f.).

5 Esist allerdings auch anzumerken, dass nicht vollig klar ist, wie stark Sen das im Ein-
zelnen auf Nussbaum bezieht, da er sie nicht bei allen Argumenten explizit benennt.

6 Man konnte erwédgen, ob Nussbaums éltere Variante der Begriindung, in der wie na-
hegelegt eine stirkere Bezugnahme auf die Selbstbeschreibungen und den (interkultu-
rellen) Austausch dariiber erfolgt (Kap. 2.6.3), offener war. Letztlich geht es aber auch
in fritheren Texten immer schon um eine iibergeordnete Auswahl der relevanten As-

pekte fiir die Fahigkeitenliste und nicht um den Vorrang des Dialogs.

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 139

Tatséchlich wird ein Vorrang des Rechten von anderen Fihigkeitenansitzen
ebenso wenig angestrebt — ausdriicklich iibt auch Sen Kritik an prozeduralen An-
sdtzen. Auch er mochte dem Guten einen groferen Stellenwert geben (vgl. Ale-
xander 2008, 50, Crocker 1995, 182f.). Seine Forderung lautet dementsprechend
wie angesprochen nicht, generell keine Listen aufzustellen, sondern den 6ffentli-
chen Diskurs und die Kontextspezifitit dadurch aufzunehmen, dass man mehrere
kontext- und zweckgebundene Listen formuliert. Zu Gunsten von Nussbaums
einer Fihigkeitenliste kann man jedoch anfiihren, dass die Idee verschiedener
Listen die Gefahr birgt, dass Listen im Interesse Einzelner formuliert werden —
und dass dabei grundlegende Aspekte wie Gesundheit 0.4. mit dem Argument
ausgeklammert werden, es handele sich in diesem oder jenen Fall eben um einen
bestimmten Kontext oder einen spezifischen Zweck. Angesichts dessen erscheint
es duflerst wiinschenswert, bestimmte minimale Aspekte kontext- und zweck-
ibergreifend geltend machen zu konnen. Trotz der Schwierigkeiten der Festle-
gung auf eine Liste ist es daher legitim und notwendig, an sich zunéichst um die
Formulierung einer einzigen, universalen Liste zu bemiihen. Das bedeutet nicht,
dass die angesprochenen Schwierigkeiten damit gelost wiren, es ist vielmehr nur
so zu verstehen, dass sie angesichts des Nutzens der einen Liste (gegeniiber meh-
reren Listen) weniger schwer wiegen.

Davon ausgehend kann man iiberlegen, ob dem offentlichen Diskurs und
dem Rechten insgesamt in einer anderen Weise (die mit der Setzung der Fihig-
keitenliste vereinbar ist) eine grofere Bedeutung gegeben werden kann. Moglich
scheint das, wenn man stédrker als bei Nussbaum die Féhigkeitenliste als Gegen-
stand des Diskurses und, mehr noch, die Diskussion dariiber als wesentlichen
Ausgangspunkt fiir notwendige Verdnderungen betrachtet. Man wiirde dann eher
von einem Wechselverhiltnis ausgehen, bei dem eine festgelegte universale Lis-
te ein notwendiges Element darstellt, da sie als MaB3stab fiir politisches Handeln
in Richtung der Schaffung gleicher Ausgangsbedingungen wichtig ist. Zugleich
wiirde diese Liste aber stirker als ernsthaft zu diskutierender Vorschlag verstan-
den, der als solcher in den Diskurs gegeben wird. Das hiefe, dass eine grundle-
gendere Hinterfragung zugelassen wird als es bei Nussbaum der Fall ist, die be-
stimmte Einwinde recht schnell zuriickweist (siche dazu Kap. 3.2.3 und 3.3.2).
Und das wiirde weiter bedeuten, dass die bestehende Liste (und jede zukiinftige)
in einem stédrkeren Maf als voriibergehend und verhandelbar betrachtet wird und
sich keiner Diskussion und Kritik verschlieBen darf. Tatsdchlich besteht eine
solche Gefahr bei Nussbaum insofern, als ihre Zuschreibung der weltanschauli-
chen Neutralitdt von vielen als VerschlieBung bzw. Immunisierung gegen Kritik
verstanden wird. Damit fiihren diese Uberlegungen letztlich zu der Frage, wie
plausibel diese Zuschreibung von Neutralitét ist und insbesondere, ob sie zur

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Verwirklichung des gleichen Respekts und zur Stabilitét beitrdgt, wie Nussbaum
behauptet. Dies werde ich im Folgenden ausfiihrlich diskutieren (Kap. 3.2.3).

Fazit

Nussbaums Fihigkeitenliste und die damit verbundene Betonung der Bedeutung
des Guten gegeniiber dem Rechten (mithin die Ablehnung eines Vorrangs des
Rechten) ist, so das Ergebnis dieses Kapitels, in wesentlichen Hinsichten ge-
rechtfertigt. Das gilt zum einen fiir den damit verbundenen Bezug auf eine
menschliche Natur, da es ndmlich unumgénglich zu sein scheint, in politischen
und moralischen Erwédgungen Annahmen iiber den Menschen zu machen. Die
Frage, die sich stellt, ist nicht, ob, sondern welche Annahmen gemacht werden
und es scheint naheliegend, dass Nussbaums Annahmen plausibler sind als ein
auf einzelne Aspekte wie Autonomie oder Rationalitdt reduziertes Menschen-
bild. Dieses Argument, das ich hier bislang nur angedeutet habe, werde ich im
nichsten Kapitel mit Blick auf interkulturelle und feministische Anliegen noch
genauer erortern (Kap. 3.2.2).

Neben dem Bezug auf die menschliche Natur kann man, zum anderen, auch
die Festlegung auf eine universale Liste als Ausgangspunkt politischen Handelns
prinzipiell als plausibel anerkennen. Allerdings machen Kritiker und Kritikerin-
nen zu Recht darauf aufmerksam, dass diese Liste stirker zum Gegenstand eines
offenen und andauernden Diskurses gemacht werden sollte. Diesbeziiglich wird
im Folgenden noch weiter zu iiberlegen sein, ob und wie es moglich ist, die Liste
in ein offeneres Konzept einzubetten, das auch dem Diskurs groflere Bedeutung
geben kann (Kap. 3.2.3 und 3.3).

3.2 DIE DISKUSSION UM VERNUNFT, INDIVIDUELLE
FREIHEIT UND NEUTRALITAT

Nussbaums Fihigkeitenansatz beinhaltet eine Reihe von Annahmen, die ihn als
liberal charakterisieren. Dazu gehoren die zentrale Bedeutung von individueller
Freiheit und Vernunft sowie die These einer freistehenden, weltanschaulich neu-
tralen Konzeption. Diese Annahmen sind nicht weniger umstritten als die im vo-
rangegangenen Kapitel diskutierten Aspekte der Orientierung am Guten. Gerade
in der feministischen und interkulturellen Debatte zu Universalitit werden sie
hiufig problematisiert und in ihrem Universalitdtsanspruch in Zweifel gezogen.
Im Folgenden soll genauer auf die in diesen Debatten angesprochenen Schwie-
rigkeiten eingegangen werden. Wihrend es im vorangegangenen Kapitel also
vorrangig um die Plausibilitiét spezifisch aristotelischer Ideen ging, steht nun die

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 141

Kritik an typisch liberalen Aspekten im Vordergrund (wenngleich Vernunft und
Freiheit freilich grundsitzlich auch bei Aristoteles von zentraler Bedeutung
sind).

Ich werde als erstes die in vielem parallele Skepsis von feministischen und
interkulturellen Ansédtzen gegeniiber der Universalitit liberaler Annahmen zu
Vernunft, individueller Freiheit und Neutralitét skizzieren (3.2.1). Davon ausge-
hend soll zum einen die Bedeutung von Vernunft und Freiheit in Bezug auf eini-
ge zentrale Einwinde genauer in den Blick genommen werden, wobei neben der
Rolle von Vernunft und Freiheit als zentrale Fihigkeiten ebenfalls ihre Bedeu-
tung auf der methodischen Ebene zu beriicksichtigen ist (3.2.2). Zum anderen
soll, auch in Ankniipfung an die Uberlegungen zu Vernunft und Freiheit, die
Idee von weltanschaulicher Neutralitdt bzw. der freistehenden Konzeption als
methodischer Grundannahme zur Begriindung des Ansatzes diskutiert werden
(3.2.3).

3.2.1 Die Problematisierung von Vernunft, Freiheit und
Neutralitat aus feministischer und
interkultureller Perspektive

In der Universalismusdebatte werden liberale Ansitze hiufig dafiir kritisiert,
dass sie bestimmten Vorstellungen von Vernunft bzw. Rationalitit’ und indivi-
dueller Freiheit bzw. Autonomie® universale Geltung und oftmals weltanschauli-
che Neutralitdt zuschreiben, wéhrend diese tatsdchlich doch partikularen Uber-
zeugungen entspringen wiirden. Entsprechende Einwinde werden insbesondere
von feministischen Ansétzen und aus einer interkulturellen Perspektive formu-
liert.

Ein wesentlicher Ausgangspunkt der Kritik ist die in vielen liberalen Ansét-
zen mehr oder weniger stark vertretene Annahme von maf3geblich rationalen,
frei entscheidenden Individuen. So wenden feministische Ansitze ein, dass das
dabei zugrunde gelegte Menschenbild einseitig sei und bedeutende Dimensionen

7 Die Kritiker und Kritikerinnen nehmen (ebenso wie auch Nussbaum) auf beides Be-
zug und differenzieren oft nicht, wenngleich dies etwa bei Rawls angebracht wire
(siehe Kap. 2 FN 19). Ich werde das aber nicht weiter problematisieren, sondern mich
auf die relevanten inhaltlichen Aspekte konzentrieren.

8  Auch hier bezieht sich die Kritik (mitunter undifferenziert) auf beides. Nussbaum da-
gegen spricht sich fiir ein Freiheitsverstiandnis aus, welches gerade nicht mit Autono-
mie gleichgesetzt ist (Kap. 2.5.2). Inwiefern sie damit die Schwierigkeiten umgeht,

wird im Folgenden thematisiert.

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

menschlichen Lebens wie Korperlichkeit, Bediirftigkeit und Gefiihle stark nach-
ordne oder sogar ausblende. Problematisch sei dies vor allem angesichts der
(traditionellen und héufig weiterhin einflussreichen) geschlechtsspezifischen
Zuordnung von ménnlich-rational-autonom und weiblich-emotional-abhéngig.
Vor diesem Hintergrund betrachtet stirken solche einseitigen Menschenbilder
nidmlich die Diskriminierung von Frauen (Brown 1995, 156f., Lloyd 2002, Okin
1989). Die Zuschreibung von Neutralitdt wird hier als Verschirfung der Proble-
matik wahrgenommen, da sie den Anschein von Unvoreingenommenheit ver-
mittle und die Vorannahmen verschleiere (Chambers 2008, MacKinnon 1989,
Okin 1989). Einige mahnen daher eine stéirkere Beriicksichtigung von Relationa-
litdt und der Abhéngigkeit von anderen an (Jaggar 1988, vgl. zu der Diskussion
auch Benhabib 1992 Kap. 5-7, sowie die Ubersicht bei Stoljar 2013), andere
hingegen weisen darauf hin, dass die Orientierung an Autonomie gerade fiir fe-
ministische Kritik wichtig sei und daher nicht génzlich verworfen, sondern
(mehr oder weniger stark) modifiziert werden sollte (Friedman 2003, Nagl-
Docekal 2002). Ahnlich wird Neutralitit (nur) von manchen ganz als Ideal ver-
worfen (so z.B. Chambers 2008), anderen geht es eher um die Kritik von félsch-
lich als gender-neutral behaupteten Normen und die Forderung von besseren,
letztlich selbst an Neutralitit orientierten Normen (z.B. Okin 1989).

Einwinde dieser Art werden auch aus einer interkulturellen Perspektive for-
muliert. Demnach seien bestimmte Verstindnisse von Rationalitit und Autono-
mie einseitig, weil sie in ,westlich‘-partikularen Vorstellungen verwurzelt sind.
In Frage gestellt wird etwa ein Verstidndnis von individueller Freiheit bzw. Au-
tonomie, welches die Bedeutung der Zugehorigkeit zu einer traditionellen Ge-
meinschaft vernachlissigt (An-Na’im 2008, 289, vgl. Taylor 2011, 108, siehe
auBerdem kritisch zu Rationalitét z.B. Mall 2003). Zudem wird gefordert, beste-
hende diskursive Verkniipfungen von irrational und nicht-,westlich® kritisch zu
reflektieren (Dhawan 2011, 45). Eben aufgrund der Unterstellung der Verwurze-
lung dieser und @hnlicher Annahmen in bestimmten (,westlichen‘) Vorstellungen
wird schlieBlich ebenfalls die Idee von weltanschaulicher Neutralitdt mit Skepsis
bedacht (Appiah 2005 Kap. 3, Parekh 2000). Nur einige aber lehnen diese Idee
ganz ab, vielen geht es auch hier eher um ein mehr oder weniger starkes Umde-
finieren (etwa Appiah 2005).

Nussbaums Ansatz erscheint mit Blick auf diese Debatten in einigen Hinsichten
duBerst plausibel. So schreibt sie zwar Vernunft und Freiheit eine zentrale Rolle
zu, macht zugleich aber deutlich, dass sie nicht als vorrangige Fihigkeiten des
Menschen betrachtet werden diirften. Mehr noch fiihrt sie eine Reihe von dhnli-
chen Kritikpunkten an bestimmten Verstindnissen von Vernunft und Freiheit an

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 143

und hebt die Bedeutung von Emotionen, Bediirftigkeit und Zugehorigkeit fiir gu-
tes menschliches Leben hervor, nicht zuletzt in Bezug auf die damit verbunde-
nen geschlechtsspezifischen Zuschreibungen (Kap. 2.2.3 und 2.2.5). Auch ihr
geht es also um die Verbesserung dieser Konzepte. Das erscheint plausibel, muss
aber in Anbetracht einiger ausdriicklich gegen ihren Bezug auf Vernunft und
Freiheit gerichteten Einwinde noch genauer gepriift werden (Phillips 2001,
Schwartzman 2005). Was das Konzept der weltanschaulichen Neutralitit betrifft,
ist Nussbaum weitgehend unkritisch: Durchaus sei es moglich und erstrebens-
wert, die Fihigkeitenliste unabhingig von partikularen Vorstellungen vom Guten
zu begriinden (Kap. 2.5 und 2.6). Folglich konne sie als freistehend und kultur-
tibergreifend als plausibel gelten (Kap. 2.7.3). Angesichts der skizzierten Kritik
besteht hier offenkundig Diskussionsbedarf.

3.2.2 Vernunft und individuelle Freiheit bei Nussbaum

Nussbaums Konzeptionen von Vernunft und individueller Freiheit unterscheiden
sich von denen einer Reihe anderer Ansitze. So kritisiert sie, dhnlich wie die
skizzierten feministischen und interkulturellen Positionen, solche Verstindnisse
von Vernunft und Freiheit als einseitig, die die Bedeutung von Bediirftigkeit,
Korperlichkeit und Zugehorigkeit sowie von Emotionen vernachlidssigen und
fordert eine stidrkere Einbindung dieser Aspekte in die politische Philosophie
(vor allem Kap. 2.2.3, aber auch 2.5.2 zur Abgrenzung gegen Autonomie und 2.8
zur Beriicksichtigung von Emotionen fiir die Erziehung). Nicht selten argumen-
tiert sie dabei selbst aus einer dezidiert feministischen Perspektive (Kap. 2.2.5).
Sie vertritt dementsprechend ein Konzept von Vernunft, welches nicht in Polari-
sierung, sondern in Ergénzung zu Emotionen zu verstehen ist. Und ihr Freiheits-
verstindnis kapriziert sich nicht auf Unabhéngigkeit, sondern bezieht die Bedeu-
tung der Einbindung in Gemeinschaften ein.

Zugleich widerspricht Nussbaum jedoch Ansichten, die die zentrale Rolle
von Vernunft und Freiheit fiir eine universale politische Konzeption weiterge-
hend in Frage stellen. Sie ist iiberzeugt, dass Vernunft und Freiheit in dem von
ihr spezifizierten politisch-liberalen Verstiandnis universal giiltig sind (PLP, 36).
Mehr noch schreibt sie ihnen in der Fihigkeitenliste eine besondere, ndmlich ar-
chitektonische Funktion zu, was bedeutet, dass alle Fihigkeiten eng mit ihnen
verkniipft und durch sie strukturiert werden (Kap. 2.2.3, 2.4.1). In diesem Sinn
grenzt sie sich erstens ausdriicklich gegen manche feministische Rationalitits-
und Freiheitskritik ab, die sie als einseitig und zu stark ablehnt (FKL, vgl. Kap.
2.2.3). Und zweitens weist sie kulturrelativistische Einwinde gegen individuelle

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Freiheit als universalem Wert mit Entschiedenheit zuriick (WHD, Kap.1 vgl.
Kap. 2.2.2).

Es lieBe sich nun erstens fragen, ob Vernunft und Rationalitit in Nussbaums
Ansatz eine stirkere Vorrangstellung zukommen als sie zugibt und ob sie die
weitergehende (z.B. feministische) Rationalitétskritik vorschnell zuriickweist (so
der Vorwurf von Alcoff 1995 und Schwartzman 2005). Anne Phillips zufolge
zeige sich bei ihr eine Hierarchie zugunsten von Vernunft beispielsweise darin,
dass sie die rationale Komponente von Emotionen, nicht aber umgekehrt die
emotionale bei Rationalitit stark mache (Phillips 2001, 261). Auflerdem spreche
die zentrale Stellung, die sie dem Kriterium der ,Verniinftigkeit* (reasonablen-
ess) zuschreibt (vgl. Kap. 2.5), fiir einen solchen Vorrang (ebd., 262). Tatsdch-
lich konnte man aufgrund der architektonischen Funktion von Vernunft bei
Nussbaum den Eindruck gewinnen, dass Rationalitit eine Vorrangstellung zu-
kommt. Allerdings, so kann man erneut hervorheben, schreibt Nussbaum nicht
nur Vernunft, sondern auch Soziabilitit eine architektonische Funktion zu (vgl.
Kap. 2.2.3). Die Unterstellung einer Hierarchie muss diesbeziiglich mindestens
relativiert werden. Abzuschwiichen ist sie ebenso fiir das von Phillips angespro-
chene Kriterium der , Verniinftigkeit*, anhand dessen bestimmt wird, welche um-
fassenden Lehren im iiberlappenden Konsens beriicksichtigt werden sollen. Hier
ist ndmlich nicht Rationalitit im Sinne epistemologischer MaBstibe gemeint,
sondern eine weit gefasste , Verniinftigkeit, die sich auf den Respekt der politi-
schen Konzeption (und der Mitmenschen) bezieht (vgl. Kap. 2.5.1).

Zur Einschitzung der Bedeutung von Vernunft bei Nussbaum ist weiterhin
die Rolle von Narrationen in ihrem Ansatz von Relevanz. Diese hilt sie namlich
gerade deswegen fiir wichtig, weil es unplausibel sei, in einem politischen An-
satz allein auf rationale Uberzeugung und Einsicht zu setzen. Narrationen, die
auf die Ausbildung der Vorstellungskraft zielen, sollen demgegeniiber eine Ein-
bindung von Emotionen gewiéhren und insbesondere Mitgefiihl und Liebe als
motivationale Grundlage gerechten Handelns stirken. Zumindest in dieser Hin-
sicht findet durchaus die von Phillips als fehlend kritisierte Integration einer
emotionalen Komponente in die Rationalitit statt: Es geht in Nussbaums Ansatz
nicht nur um rationale Uberzeugung, sondern die emotionale Erziehung wird
hier als eine wichtige Voraussetzung fiir die verniinftige Einsicht in grundlegen-
de moralische Werte erachtet (vgl. Kap. 2.6 und 2.8). Jedoch ist an dieser Stelle
noch einmal zu bedenken, dass Nussbaum Narrationen auf der Begriindungsebe-
ne nur eine nachgeordnete Rolle zuschreibt, ndmlich die der Hinfiihrung zur Be-
griindung. Dies steht eng mit der Idee der freistehenden Begriindung und der
Ausrichtung an Neutralitit im Zusammenhang: Damit die Fahigkeitenliste als
freistehend gelten kann, ist es notwendig, ihre Begriindung ausschlieBlich auf

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 145

ebenfalls freistehende, intuitiv einsichtige Argumente zu stiitzen (vgl. Kap.
2.6.2). Narrationen, so scheint es, werden deswegen von der eigentlichen Be-
grilndung getrennt und auf eine erzieherische und heuristische Funktion be-
schriankt, weil sie partikular riickgebunden sind. Angesichts dessen kehrt nun
doch die Frage zuriick, ob Nussbaum rationalistisch ist, aber auf einer anderen
Ebene, der Ebene der Begriindungsmethode (vgl. dhnlich Miiller 2003, 325).
Und man muss iiberlegen, ob es tatsdchlich sinnvoll ist, Narrationen aus der Be-
griindung auszuschlieBen. Da die Beantwortung dieser Frage eine eingehende
Auseinandersetzung mit der Idee der freistehenden Konzeption erfordert, werde
ich sie an dieser Stelle offen lassen und spiter wieder aufgreifen (Kap. 3.2.3).

Zunichst mochte ich zweitens den Freiheitsbegriff genauer in den Blick
nehmen. Hier ist als erstes hervorzuheben, dass Nussbaum Vorstellungen von
negativer Freiheit und einem minimalen Staat kritisiert. Ihr Plddoyer fiir einen
starken Staat zielt dabei nicht zuletzt darauf, der Diskriminierung aufgrund von
Geschlecht (effektiver) entgegenzuwirken (Kap. 2.2.5 und 2.9.2). Das beruht
sowohl auf der Uberzeugung, dass die analysierten geschlechtsspezifischen Dis-
kriminierungen gerechtigkeitsrelevant sind, als auch auf der grundlegenden An-
nahme, dass Bediirftigkeit ein wesentlicher Aspekt menschlicher Natur ist und
die Ermoglichung guten menschlichen Lebens dementsprechend staatliche Un-
terstiitzung erfordert (Kap. 2.2.3 und 2.3.1). Somit teilt sie den feministischen
Anspruch der Beriicksichtigung geschlechtsspezifischer Diskriminierung in poli-
tischen Theorien und greift zudem die Forderung auf, die Abhéngigkeit von an-
deren als Moment menschlichen Lebens einzubeziehen (vgl. Kap. 3.2.1). Den-
noch, so wenden einige Kritikerinnen und Kritiker ein, beriicksichtige Nussbaum
die Problematik struktureller gesellschaftlicher Diskriminierung von Frauen
nicht weitgehend genug und iibe zu wenig Kritik an der Einschrinkung der Au-
tonomie von Frauen etwa durch kulturelle oder religiose Traditionen (Schwartz-
man 2005, 159, dhnlich Okin 1999b). So wire es etwa Clare Chambers zufolge
notwendig, sich an einer stdrkeren, mit Nussbaums politischem Liberalismus
nicht zu vereinbarenden Form von Autonomie zu orientieren (Chambers 2004,
vgl. Kap. 2.9.2).

In der Tat beschrinkt Nussbaum ihre Kritik und ihr Pldadoyer fiir staatliche
Eingriffe auf einen bestimmten Bereich, und zwar den der Grundbefdhigung.
Dariiber hinaus miisse man von einer sinnvollen Wahlfreiheit von Menschen
ausgehen. Genau darin aber, so liele sich einwenden, ist sie zu optimistisch und
unterschitzt die geschlechtsspezifische Diskriminierung durch strukturelle
Zwinge. Man konnte stattdessen fordern, dass die Tétigkeiten selbst statt bloBer
Fahigkeiten angestrebt werden sollen (so die generelle Kritik von Arneson, vgl.
Kap. 2.4.2). Oder man konnte die internen Féhigkeiten stérker fassen wollen in

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

dem Sinn, dass beispielsweise die interne Fahigkeit von Gesundheit eine stérkere
Betitigung erfordere oder sogar mit ihr zusammenfalle. In beiden Féllen ergibt
sich dann jedoch ein Problem der Vereinbarkeit mit der Anerkennung von welt-
anschaulicher Pluralitidt (und das heifit auch kultureller Diversitit). Denn sofern
man Pluralitit wertschitzt und verschiedene Vorstellungen vom Guten respektie-
ren will, scheint es notwendig, auch die Freiheit zu ermoglichen, dass sich Men-
schen aufgrund ihrer umfassenden Uberzeugungen vom Guten gegen bestimmte
Titigkeiten entscheiden (etwa gegen bestimmte Praktiken zur Erhaltung der Ge-
sundheit)g. Und da man Pluralitét zatscdchlich als ein wichtiges Grundelement je-
der politischen Theorie betrachten sollte, sollte man sich auch wie Nussbaum auf
einige grundlegende Aspekte begrenzen und eine weniger umfassende Autono-
mie anstreben. Anschaulich wird diese Abwigung z.B. in der Kontroverse um
Frauenrechte und Religionsfreiheit: Ein stirkeres Autonomieverstindnis zum
Schutz einer weitergehenden Vorstellung von geschlechtsspezifischer Gleichheit
wiirde verlangen, bestimmte kulturelle und religiose Traditionen in starkem Maf
einzuschrianken und wiirde sie nicht als respektable Vorstellungen vom Guten
anerkennen. Dies ist durchaus nicht im Interesse aller ,betroffenen Frauen (und
respektiert sie in diesem Sinn gerade nicht), da einige ausdriicklich gemif sol-
cher umfassender Lehren leben mochten, die keine starke individuelle Autono-
mie beinhalten (das zeigt sich gut an der Burkadebatte, siehe ausfiihrlich zur ge-
samten Kontroverse Kap. 6).

Neben der Frage, ob man mehr Autonomie als Nussbaum einfordern sollte,
lieBe sich weiterhin (gewissermal3en umgekehrt) diskutieren, ob ihre Forderun-
gen nach individueller Freiheit bereits zu weit gehen. So wird gegen ihren An-
spruch kulturiibergreifender Plausibilitit mitunter eingewandt, dass der Fihig-
keitenansatz, auch wenn er auf Freiheit fiir den Bereich der Grundbefdhigung
beschrinkt ist, durch seine grundsitzlich starke Betonung individueller Freiheit
mehr auf ,,westlichen oder okzidentalen Werten aufbaue als Nussbaum zugibt
(so Jomann et al. 2001, 69). Michael Skerker beispielsweise wirft ihr vor, dass
sie die partikulare Riickbindung ihres Freiheitsverstindnisses zu wenig beriick-
sichtige und dadurch das bestehende Konfliktpotenzial mit anderen Kulturen un-

9 Ein Beispiel, das Nussbaum in diesem Zusammenhang héufig anfiihrt, ist der Fall von
Zeugen Jehovas, die Bluttransfusionen aus religioser Uberzeugung ablehnen. Ein libe-
raler Staat sollte diese Entscheidung respektieren, sofern sie sich auf Erwachsene be-
zieht (bei Kindern sollte der Staat jedoch — im Sinne der Ermoglichung einer grundle-
genden Befihigung — eine Bluttransfusion zur Erhaltung der Gesundheit durchsetzen,
NRI, 124, vgl. auch Kap. 4.2.2 sowie ihre Argumente zu Burka und Female Genital
Cutting, Kap. 6).

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 147

terschitze: ,,The capability of choosing may be more deeply harmful to some il-
liberal forms of culture than anticipated. [...] Cultures determine (at least in part)
styles of reasoning. They set the parameters not only of value but of choice.*
(Skerker 2004, 400)

Auf solche Einwinde reagiert Nussbaum in ihrer Auseinandersetzung mit
kulturrelativistischen Positionen folgendermaflen: Auch hinter kulturrelativisti-
schen Einwinden stehe letztlich eine Forderung nach freier Entscheidung, nim-
lich die, zu einer bestimmten kulturellen Gruppe zu gehoren und nach deren
Traditionen zu leben. Der Unterschied bestehe allerdings darin, dass sie nur be-
stimmten Personen zugesprochen wird, die fiir die gesamte Gruppe entscheiden.
Das berge nun aber die Gefahr, dass Einzelne ihre Interessen — ausgegeben als
Gruppeninteressen — auf Kosten anderer verfolgen: ,,We should ask whose inte-
rests are served by this nostalgic image of a happy harmonious culture, and who-
se resistance and misery are being effaced.” (WHD, 38, vgl. die Kritik an der
Annahme homogener kultureller Gruppen: Kap. 2.7.3) Angesichts dessen sei es
durchaus legitim und duBerst wichtig, individuelle Freiheit fiir jeden Einzelnen
als universalen Wert zu proklamieren und staatlich einzufordern.

Dieses Argument ist in Bezug auf solche Positionen, die in dem von ihr vo-
rausgesetzten Sinn kulturrelativistisch sind, tiberzeugend. Es verdeutlicht, dass
und warum sich ein politischer Ansatz an Individuen orientieren sollte — um zu
verhindern, dass das Wohl einiger den Interessen anderer untergeordnet wird
(siehe auch Kap. 5.1.3 zur Verteidigung der Orientierung an individueller Frei-
heit). Allerdings ist zu bedenken, dass viele der vorgebrachten Einwinde we-
sentlich nuancierter sind und nicht unbedingt die Orientierung am Wohl der Ein-
zelnen in Frage stellen. Saba Mahmood beispielsweise scheint sich weniger
grundsitzlich gegen eine Orientierung am Individuum zu verwehren, als viel-
mehr gegen die damit verbundene spezifische Zuschreibung von Wahlfreiheit
bzw. Autonomie. So pléddiert sie dafiir, stattdessen eine davon getrennt zu ver-
stehende Selbstverwirklichung und ,Handlungsfihigkeit® (agency) ins Zentrum
zu stellen (Mahmood 2001, 208). Somit zielt sie vor allem auf die Anerkennung
dessen, dass Menschen auch ein gutes Leben fithren konnen, wenn sie nicht in
einem umfassenden Sinn autonom leben. Obwohl Mahmood das Konzept von
Freiheit grundsitzlicher kritisch zur Diskussion stellt, ist das nun wiederum
Nussbaums Forderung gar nicht undhnlich. Daraus kann man zweierlei ablesen:
Zum einen macht der Blick auf Mahmoods Forderungen darauf aufmerksam,
dass Nussbaum mitunter vorschnell Einwinde zuriickweist, in diesem Fall als
,kulturrelativistisch®, ohne dass diese der von ihr offerierten Gegnerskizze ent-
sprechen. Und das kann nicht zuletzt dazu fiihren, dass sie nicht eingehend priift,
ob die Einwinde Uberlegungen enthalten, die fiir ihren Entwurf bedenkenswert

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

wiren (siehe dazu auch Kap 3.3). Zum anderen kann man aber auch sehen, dass
einige der Einwinde Nussbaum gar nicht besonders stark treffen, eben weil sie
nicht nur Freiheit oder gar Autonomie, sondern das gute Leben ins Zentrum stellt
— fiir das sie nicht zuletzt die aus interkultureller Perspektive immer wieder ein-
geforderten ,gemeinschaftsbezogenen Aspekte sowie die (sogar als architekto-
nisch bezeichnete) Fihigkeit der Zugehorigkeit als wichtig erachtet (Kap. 2.2.3).

Auf diese Weise umgeht Nussbaum eine Reihe der Schwierigkeiten. Den-
noch bleibt bei ihr freilich ein Vorrang des Individuums bestehen, gemeinschaft-
liche Werte werden immer iiber das Individuum hergeleitet. Angesichts dessen,
wie wichtig der Gemeinschaftsbezug fiir viele ist, wire es sicher sinnvoll, seine
Bedeutung (die Nussbaum ja anerkennt) stirker hervorzuheben. Denkbar wire
beispielsweise, ausdriicklich mehr kollektive Aspekte positiv zu benennen und in
der Fihigkeitenliste aufzufithren (Kwame Anthony Appiah fiihrt z.B. Musik und
die Bestattung von Toten als universale Praktiken an: Appiah 2007, 125, vgl.
Antweiler 2011, 93; man konnte auch an andere Aspekte denken wie z.B. die
Bedeutung von Land und Natur fiir indigene Gruppen, die fiir deren grundlegen-
de Befidhigung mitunter sehr wichtig ist, wie sich an politischen Entscheidungen
iiber Land- oder Biopatentrechte zeigt,lo 0.4.). Zu iiberlegen ist zudem, ob es
plausibel ist, eine solche Orientierung an individueller Freiheit als neutral und
universal zu betrachten. Im Hinblick darauf, dass sie so stark im Zusammenhang
mit bestimmten Denktraditionen gesehen wird, erscheint es zumindest schwierig,
Neutralitdt dafiir zu behaupten. Und insofern Nussbaums Entwurf universaler
Normen so stark an die Idee der freistehenden, neutralen Konzeption gebunden
ist, dringt sich dann weiter die Frage auf, inwiefern auch der Anspruch zumin-
dest auf diese Form von Universalitit berechtigt ist. Diese Fragen werde ich im
Folgenden weiter untersuchen (Kap. 3.2.3 und 3.3).

Es ist festzuhalten, dass Nussbaums Annahmen zu Vernunft und Freiheit mit
Blick auf die fiir die universale Geltung wichtigen feministischen und interkultu-
rellen Debatten inhaltlich insgesamt iiberzeugend sind. Schwierig erscheinen je-
doch die Implikationen auf der methodischen Ebene, und zwar vor allem was die
Idee des ,Freistehens bzw. der weltanschaulichen Neutralitit betrifft. Diese
bringt zum einen nidmlich einen rationalistischen Zug in der Begriindung hervor,
der Nussbaums sonst sehr ausgewogenem — und iiberzeugendem — Bild vom
Menschen nicht entspricht. Und zum anderen ist es angesichts der offenbar doch

10 Dass Nussbaum gruppenbezogenen politischen Entscheidungen gegeniiber nicht ab-
geneigt ist, zeigt ihre Forderung nach Ausgleichsregelungen im Zusammenhang mit

Gewissensfreiheit (siehe Kap. 4.4).

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 149

vorhandenen Riickbindung an bestimmte Denktraditionen (wie sich bei indivi-
dueller Freiheit zeigt) fraglich, ob eine solche Zuschreibung plausibel ist.

3.2.3 Schwierigkeiten mit Blick auf die Idee einer
freistehenden neutralen Grundlage

Ein Charakteristikum von Nussbaums Ansatz ist die Annahme, dass ihre politi-
sche Konzeption gegeniiber verschiedenen Vorstellungen vom Guten neutral ist.
Sie konne dies sein, weil und insofern sie unabhéngig von allen Vorstellungen
vom Guten — und das heift: freistehend — begriindet wird. Damit verbunden ist
die These, dass nur eine in diesem Sinn neutrale Konzeption gleichen Respekt
gewihren kann, eben weil sie keine umfassende Lehre gegeniiber anderen be-
vorzugt. Weiterhin ist Nussbaum tiberzeugt, dass alle Menschen mit ,verniinfti-
gen‘ umfassenden Lehren ihrem Ansatz iiber lange Sicht zustimmen kdnnen —
gerade weil er eine neutrale politische Konzeption darstelle, konne davon ausge-
gangen werden, dass er auch stabil ist (Kap. 2.5).

Es bestehen jedoch erhebliche Zweifel, ob eine solche freistehende, nicht an
umfassende Vorstellungen vom Guten riickgebundene Konzeption moglich und
ob ihr Anstreben sinnvoll ist.'' Von den angesprochenen Einwénden aus femi-
nistischer und interkultureller Perspektive richten sich viele zundchst einmal auf
die ,Neutralisierung‘ bestimmter Annahmen, nicht zuletzt auf jene vom Men-
schen als einem vorrangig autonomen und rationalen Individuum (Kap. 3.2.1).
Wie erortert konnen diese Einwiédnde fiir Nussbaums Ansatz in einer Hinsicht re-
lativiert werden: Da ihr Vorschlag plurale Fihigkeiten umfasst und gerade nicht
auf eine solche (reduzierte) Vorstellung vom Menschen abhebt, ist er diesbeziig-
lich iiberzeugender als andere Ansitze (vgl. Kap. 3.2.2). Dennoch stiitzt sich
auch ihr Vorschlag in grundlegender Weise auf einige der Annahmen, die in der
Diskussion als Grundlage fiir eine politische Konzeption in Frage gestellt wer-
den. So hilt Nussbaum beispielsweise durchaus am Fokus auf das Individuum
und individueller Freiheit fest und gibt Gemeinschaftsaspekten dementsprechend
ein geringeres Gewicht (Kap. 3.2.2). Wihrend dies aus der Sicht einiger umfas-
sender Lehren vollig problemlos ist, konnen dies, wie die Einwinde zeigen, an-
dere nicht ohne Weiteres teilen (siehe auch die Diskussion zu Gewissensfreiheit
Kap. 5.1). Die Konzeption weist insofern, so scheint es, eine besondere Nihe zu
bestimmten Lehren auf (fiir die dementsprechend die Zustimmung zur Konzepti-
on eine weniger grofle [oder gar keine] Herausforderung darstellt als fiir andere).
Man muss daher nun fragen, ob sie dann nicht in gewisser Weise in diesen um-

11 Vgl. fiir den folgenden Argumentationsgang Miigge 2016.

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

fassenden Lehren bzw. in den mit ihnen verwobenen Denktraditionen verwurzelt
und an sie riickgebunden ist, was die These des Freistehens in Zweifel zieht.
Ausdriicklich als Vorwurf formuliert dies Skerker, der in der Konzeption sogar
selbst eine umfassende Lehre sieht: ,,[I]f the capabilities approach were adopted
by a polity, it would fail to be other than a heteronomous imposition of a sort of
comprehensive liberal doctrine.” (Skerker 2004, 385)

Nun liee sich dagegen mit Nussbaum einwenden, dass mit der These vom
Freistehen nicht behauptet wird, dass die Annahmen der politischen Konzeption
fiir alle gleichermallen naheliegend sind. Im Gegenteil weist sie selbst ausdriick-
lich darauf hin, dass sie nicht in jeder umfassenden Lehre in derselben Weise
zentral sind und dass sie fiir manche Lehren eine groBere Herausforderung dar-
stellen als fiir andere (PLP, 37). Das stelle aber weder die Konzeption an sich
noch ihre weltanschauliche Neutralitit in Frage, da entscheidend sei, dass ihre
grundlegenden Annahmen iiberhaupt in den verschiedenen Lehren auffindbar
sind — und insofern ein iiberlappender Konsens auf lange Sicht absehbar ist
(Kap. 2.5). Damit im Zusammenhang ist ihre Unterscheidung von moralischer
und weltanschaulicher Neutralitidt zu sehen, wonach es notwendig und legitim
ist, der politischen Konzeption bestimmte (minimale) moralische Annahmen zu
Grunde zu legen — die fiir alle ,verniinftigen® Menschen prinzipiell einsichtig
sind, auch wenn sie fiir manche naheliegender erscheinen als fiir andere — sofern
man sich eben auf diese Annahmen begrenzt und keine weitergehenden (umfas-
senden) Annahmen voraussetzt (vgl. Kap. 2.5.1). Tatsdchlich ist Nussbaum zu-
zustimmen, dass eine solche moralische Grundlegung notwendig ist, die, ganz
im Sinne ihrer Liste, neben Annahmen wie der gleichen Wiirde bzw. des glei-
chen Respekts jedes Menschen eine grundlegende Orientierung an individueller
Freiheit, aber eben auch die Anerkennung der Bedeutung von Gemeinschaftszu-
gehorigkeit, von Emotionen u.i. umfasst (vgl. Kap. 3.1., 3.2.2). Allerdings
scheint die entscheidende Frage hier doch zu sein, ob von einer solchen Grund-
legung behauptet werden sollte, dass sie eine freistehende Moral darstellt, mit-
hin, ob tiberhaupt eine gegeniiber umfassenden Lehren freistehende Moral denk-
bar ist. Denn wenn sie offensichtlich bestimmten Lehren (die Einwinde legen
nahe: ,westlich‘-liberalen Lehren) deutlich niher steht als anderen und wenn von
einigen Menschen weitaus groflere Kompromisse mit bzw. Einschriankungen von
ihren umfassenden Vorstellungen verlangt werden als von anderen (die moglich-
erweise iiberhaupt keinen Kompromiss eingehen miissen), dann dridngt sich der
Schluss auf, dass diese moralischen Annahmen nicht freistehend sein konnen.
Diesen Verdacht kann Nussbaum meines Erachtens nicht entkriften. Es ist daher
als schwierig und mehr noch als eine unplausible ,Neutralisierung* (bzw. sogar
als eine , Verschleierung‘, vgl. Kap. 3.2.1) zu beurteilen, wenn sie von ihrer Kon-

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 151

zeption behauptet, dass sie ,neutral® mit Blick auf die verschiedenen umfassen-
den Lehren ist.

Nun konnte man fragen, ob es bei der Rede von Neutralitit vielleicht gar
nicht um ein solches — starkes — Verstandnis von ,neutral* geht, sondern vor al-
lem darum, auszudriicken, dass eine Konzeption danach strebt, verschiedenen
Vorstellungen vom Guten gleichen Respekt entgegenzubringen, sie moglichst
wenig voreinander zu bevorzugen oder zu benachteiligen und so verfasst zu sein,
dass moglichst viele ihr zustimmen konnen. Tatsdchlich unterscheidet sich
Nussbaums Neutralitidtsverstindnis allerdings von einer solchen ,bloen‘ Orien-
tierung an Neutralitdt gewissermallen als einem Ideal, ihr geht es um mehr. So
legt ihre Rede vom Freistehen und die Zuschreibung des Neutralseins eben doch
nahe, dass die so bezeichneten Annahmen nicht oder kaum zur Diskussion ste-
hen. Sie sind zwar prinzipiell verdnderbar, zugleich soll man aber wie beschrie-
ben davon ausgehen, dass sie fiir alle ,verniinftigen* Menschen einsichtig sind,
weswegen sie letztlich nicht wirklich diskutiert werden miissen. Hier wird in
gewissem Sinn die Einsicht in eine tiefere Wahrheit suggeriert, die alle anderen
(an)erkennen sollten. Die Problematik dessen zeigt sich nicht zuletzt im Umgang
mit Einwinden, vor allem mit solchen, die grundlegende Annahmen in Frage
stellen. Auf sie geht Nussbaum oftmals nicht ernsthaft ein, klammert sie aus oder
weist sie ohne eingehendere Priifung zuriick (z.B. wie im Fall von vermeintlich
kulturrelativistischer Kritik an Freiheit [3.2.2], vgl. auch Kap. 2.6.1, 2.7.3 und
siche weiterhin die konkreteren Diskussionen zu Burka und Female Genital Cut-
ting, Kap. 6). Dies ist nun nicht nur mit Blick auf die potenzielle Weiterentwick-
lung des Ansatzes von Nachteil, es ist vor allem auch problematisch mit Blick
auf den gleichen Respekt. Dieser wiirde es namlich verlangen, die Einwénde und
Zweifel von Menschen ernst zu nehmen, insbesondere, wenn sie deren Vorstel-
lungen vom Guten entspringen, da diese, Nussbaum folgend, schlieflich so
wichtig fiir das gute Leben sind. (Dabei geht es nicht darum, dass allen Einwin-
den stattgegeben werden muss, sondern schlicht darum, sie ernsthaft zu diskutie-
ren und sorgfiltig zu erwédgen, ob und wenn ja in welcher Hinsicht sie beden-
kenswert sein konnten.) Hier entsteht letzten Endes eine Rangordnung und Be-
vorzugung einer (bzw. mancher) umfassender Lehren gegeniiber anderen, und
zwar mindestens auf epistemischer Ebene, wobei zu vermuten ist, dass sich dies
auch in konkreten politischen Entscheidungen niederschligt. Nicht zuletzt kann
sich eine solche Beeintriachtigung des gleichen Respekts dariiber hinaus auch auf
die Zustimmungswilligkeit und damit die Stabilitit des Ansatzes auswirken:
Wenn die verfolgten Normen in diesem Sinn als unhinterfragbar eingefiihrt wer-
den und wenn Menschen feststellen, dass ihre Einwinde, die in tiefen Uberzeu-
gungen begriindet sind, nicht ernst genommen werden, dann scheint es nahelie-

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

gend, dass diese Menschen weniger geneigt sind, die Normen anzuerkennen und
sich vielmehr in ihrer Skepsis und Abgrenzung bestirkt sehen (vgl. zu diesem
Problem Taylor 2011, 119'?).

Es stellt sich an dieser Stelle die Frage, wie eine sinnvolle Alternative aussehen
konnte. Ein Vorschlag besteht darin, eine inhaltlich weniger starke Konzeption
vom Menschen zu Grunde zu legen. Hier wird suggeriert, dass Nussbaums An-
satz aufgrund ihres spezifischen Bezugs auf die menschliche Natur keine Neutra-
litdt beanspruchen kann, dass eine neutrale politische Grundlage prinzipiell aber
moglich und wiinschenswert ist. Dieser Vorschlag ist aber zuriickzuweisen: Wie
ich in den vorangegangenen Erdrterungen nahegelegt habe, hat Nussbaums ,di-
cker’ Ansatz mit der pluralen, auf Annahmen iiber den Menschen beruhenden
Liste eine Reihe von Vorteilen. Theorien, die sich auf schmalere Annahmen wie
Freiheit und Vernunft griinden, sind mindestens ebenso begriindungsbediirftig
(Kap. 3.1.2), nicht zuletzt mit Blick auf die feministische und interkulturelle De-
batte (Kap. 3.2.2). Auch solche Theorien sind der Kritik ausgesetzt, dass ihre
Annahmen nicht neutral sind. Es ist folglich davon auszugehen, dass die Schwie-
rigkeit ,neutraler’ Konzeptionen weniger in der inhaltlichen Bestimmung als
vielmehr im Konzept der weltanschaulichen Neutralitit selbst liegt.

Ein anderer Vorschlag konnte darin bestehen, Neutralitidt als politisches
Prinzip zu verwerfen und stattdessen eine bewusst nicht-neutrale Position zu be-
ziehen. Das scheinen einige Feministinnen zu fordern, wenn sie beispielsweise
fir ein stdrkeres FEintreten zugunsten umfassenderer Autonomie pléddieren
(Chambers 2004). Eine solche Forderung ist jedoch ebenfalls problematisch: Sie
misst ndmlich der Pluralitidt von Vorstellungen vom Guten nicht genug Bedeu-
tung bei. Das zeigt sich etwa an der Forderung umfassender Autonomie, die sol-
che Menschen diskriminiert, die religioser oder kultureller Zugehorigkeit ein
stiarkeres Gewicht geben (vgl. Kap. 3.2.2, ausfiihrlich dazu Kap. 6). Es ist daher
ebenso wenig plausibel, Neutralitidt gidnzlich aufzugeben, da sich darin die wich-
tige Intention ausdriickt, Menschen mit verschiedenen Vorstellungen vom Guten
gleichen Respekt entgegenzubringen. Dieser Aspekt wird sonst schnell vernach-
lassigt.

12 ,,The more the outside portrayal, or attempt at influence, comes across as a blanket
condemnation of or contempt for the tradition, the more the dynamic of a ,fundamen-
talist* resistance to all redefinition tends to get in train, and the harder it will be to find
unforced consensus. This is a self-reinforcing dynamic, in which perceived external
condemnation helps to feed extreme reaction, which calls down further condemnation,

and hence further reaction, in a vicious spiral.” (Taylor 2011, 119)

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 153

Worum es also gehen muss, ist, Neutralitit beizubehalten, aber sie anders zu
fassen. Denkbar und sinnvoll scheint es, hier der oben angedeuteten Variante zu
folgen, Neutralitit gewissermallen als ein Ideal bzw. als einen Orientierungs-
punkt zu betrachten. Das hielle, dass jeder Vorschlag fiir eine politische Grund-
lage danach gepriift werden muss, wie nahe er der Idee kommt, jeden und jede
soweit wie moglich gleichermaflen zu respektieren. Anders als bei Nussbaum
sollte es sich allerdings tatsdchlich nur um einen Orientierungspunkt handeln,
der von keinem Vorschlag eingeholt werden kann, da eben jeder solche Vor-
schlag zumindest in einem gewissen Maf} unvermeidbar an bestimmte, auch kul-
turell gepriagte Vorstellungen vom Guten riickgebunden bleibt. Dabei ist durch-
aus davon auszugehen, dass die Festlegung eines Maf3stabes fiir globales politi-
sches Handeln (wie die Fihigkeitenliste) notwendig ist (Kap. 3.1.3). Dieser
Mal3stab muss aber stirker als bei Nussbaum als vorldufiger Vorschlag begriffen
werden und ihm darf Neutralitit nicht schon zugeschrieben werden. Ausgehend
von einem solchen Verstidndnis von Neutralitit als Ideal anstatt als Zuschreibung
scheint es dann auch moglich, den Malistab (etwa die Fahigkeitenliste) nicht nur
als Ausgangspunkt, sondern selbst als Gegenstand weiterer Diskussionen zu be-
trachten — und damit nicht zuletzt auch dem Diskurs einen angemesseneren Stel-
lenwert zu geben (vgl. Kap. 3.1.3). Eine politische Konzeption, die Neutralitit in
dieser Weise (nur) als einen Orientierungspunkt beinhaltet, erscheint im Sinne
des gleichen Respekts insgesamt plausibler, da sie andere in ihren Uberzeugun-
gen ernster nimmt.

Man konnte nun bezweifeln, ob eine solche Konzeption stabil genug ist.
Nussbaum selbst suggeriert diesen Zweifel, wenn sie die Stabilitdt der politi-
schen Konzeption daran bindet, dass sie freistehend ist (Kap. 2.5.1). Wenn man
aber wie hier nahegelegt davon ausgeht, dass die Zuschreibung weltanschauli-
cher Neutralitédt fiir nicht-neutrale Annahmen nicht nur den gleichen Respekt,
sondern auch Stabilitidt gefihrdet, kann die ausdriickliche Anerkennung einer
gewissen, immer vorhandenen Riickbindung im Gegenteil sogar gerade zu einem
Zugewinn an Stabilitét fiihren — ndmlich weil Menschen sich von einer solchen
Konzeption eher respektiert sehen.

Diese Uberlegungen wirken sich nicht zuletzt auf die Frage der Begriindung
der Fahigkeitenliste aus. Insbesondere konnte man nun beispielsweise iiberlegen,
Narrationen diesbeziiglich doch eine stirkere Rolle zu geben — denn wenn man
davon ausgeht, dass alle Begriindungen riickgebunden sind, relativiert sich das
Argument gegen sie. Es ist nicht mehr notwendig, sie wie Nussbaum aufgrund
ihrer Partikularitét prinzipiell auszuschlieBen bzw. auf eine heuristische Funktion
zu begrenzen. Narrationen eine stérkere Rolle zu geben, wire vor dem Hinter-
grund der bisherigen Uberlegungen, v.a. zur Problematik des Rationalismus in

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

der Methode (Kap. 3.2.2), insofern wiinschenswert, als iiber Narrationen Emoti-
onen und Vorstellungskraft einbezogen werden — ihr Stellenwert in der Begriin-
dung sagt somit auch etwas iiber das Verhiltnis von Rationalitit und nicht-
rationalen Aspekten menschlichen Lebens aus. Gelingt es, Narrationen hier eine
stiarkere Rolle zu geben, konnte man auch auf der methodischen Ebene ein bes-
seres Gleichgewicht herstellen, was nicht zuletzt Nussbaums eigenen Annahmen
zum Menschen mehr entspriche. Dabei sollte es dann um eine bewusste ,,Ver-
schrinkung von Narration und Argumentation* gehen wie beispielsweise Hans
Joas sie fordert (Joas 2011, 171 FN 16, vgl. Kap. 2.6), nicht um eine Umkehrung
im Sinne der alleinigen Begriindung durch Narrationen, so wie es, ganz im Sinne
Nussbaums, auch nicht um eine Umkehrung der Rangordnung von Emotionen
und Rationalitdt geht. Wie ein entsprechendes Begriindungsverfahren aussehen
kann, werde ich hier nicht ausarbeiten. Ich werde aber an spiterer Stelle (ndm-
lich im Rahmen der Sikularismusdebatte, in der die freistehende Konzeption
ebenfalls kritisch in den Blick gerit) kurz darauf zuriickkommen, an welchen
Uberlegungen und Vorschligen man bei der Entwicklung einer alternativen Be-
griilndung ankniipfen kann und sollte (Kap. 5.2.3).

Die Idee der freistehenden, weltanschaulich neutralen Konzeption ist, wie diese
Uberlegungen nahelegen, unplausibel und mit Blick auf Respekt und Stabilitiit
problematisch. Angestrebt werden sollten stattdessen Normen, die zwar an Neut-
ralitét orientiert sind, denen aber nicht zugeschrieben wird, selbst neutral zu sein:
Die Fahigkeitenliste sollte in diesem Sinn als ein an Neutralitit orientierter, je-
doch unvermeidlich an bestimmte partikulare Vorstellungen riickgebundener
Vorschlag verstanden werden. Dass und wie sehr diese Uberlegungen auch fiir
das Konzept von Universalitit relevant sind, werde ich im folgenden Kapitel
zeigen (Kap. 3.3).

Fazit

In diesem zweiten Diskussionsschritt wurden mit Vernunft, individueller Freiheit
und Neutralitit Aspekte in den Blick genommen, die in der Diskussion um
Nussbaums Ansatz auf den ersten Blick nicht so umstritten erscheinen wie der
Bezug auf die menschliche Natur und die Festlegung auf eine Féahigkeitenliste.
Tatsédchlich konnen aber auch sie nicht ohne Weiteres als iiberzeugende Kompo-
nenten einer universalen politischen Konzeption vorausgesetzt werden, was vor
allem entsprechende Einwénde aus der feministischen und der interkulturellen
Debatte zeigen. Die Diskussion hat zum einen unterstrichen, dass Nussbaums
Idee, eine Pluralitét von Fihigkeiten als grundlegend fiir gutes menschliches Le-
ben zu betrachten, durchaus plausibel ist (vgl. Kap. 3.1.2). Angesichts der femi-

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 155

nistischen und interkulturellen Kritik an einseitig auf Vernunft und Freiheit aus-
gerichteten Theorien ist insbesondere ihre Beriicksichtigung von Emotionen und
Korperlichkeit sowie ihre Anerkennung der Bedeutung von Gemeinschaft du-
Berst iiberzeugend.

Unplausibel erscheint andererseits jedoch die mit der Fihigkeitenliste ver-
bundene, fiir den politischen Liberalismus charakteristische Behauptung der
weltanschaulichen Neutralitit. Es bestehen erhebliche Zweifel daran, dass eine
Konzeption ohne die Riickbindung an Vorstellungen vom Guten moglich ist —
und Nussbaum kann diese nicht entkriften. Sowohl in Bezug auf den gleichen
Respekt als auch auf die Stabilitét ist es letztlich plausibler, die Behauptung ei-
ner neutralen Konzeption aufzugeben. Die Fihigkeitenliste sollte stattdessen
stirker als bei Nussbaum als ein unvermeidlich an umfassende Vorstellungen
gebundener Vorschlag verstanden werden, der Neutralitdt anstrebt, aber nicht
einlosen kann.

3.3 DIE SUCHE NACH EINEM PLAUSIBLEN
UNIVERSALITATSKONZEPT

Nussbaum behauptet, mit ihrem Fihigkeitenansatz eine universale Grundlage fiir
politisches Handeln vorzulegen. Das driickt sich insbesondere darin aus, dass sie
ihn als einen — verbesserten — Menschenrechtsansatz charakterisiert. Aufbauend
auf der vorangegangenen Diskussion zu zentralen Aspekten ihres Ansatzes soll
nun systematisch verglichen werden, inwiefern tatséchlich von einer Verbesse-
rung die Rede sein kann. Uberlegt werden muss dabei auch, als wie iiberzeugend
ihr Universalitdtskonzept als solches einzuschitzen ist.

Zunichst werde ich die in der Einleitung angedeuteten Einwinde gegen die
universale Geltung von Menschenrechten bzw. menschenrechtsihnlichen Nor-
men noch einmal etwas genauer umreiflen, wobei ich mich auch hier mafigeblich
auf die feministische und interkulturelle Diskussion stiitze (3.3.1). Ausgehend
davon soll dann abgewogen werden, wie iiberzeugend Nussbaum mit ihrem Fa-
higkeitenansatz auf diese Einwinde reagiert, welche sie entkriften kann und wo
Probleme bestehen bleiben. Als sinnvolle und letztlich notwendige Weiterent-
wicklung werde ich ein Konzept dynamischer Universalitit vorschlagen, wel-
ches die Idee der Offenheit stirker macht (3.3.2). Welche Relevanz ein solches
verdndertes Verstidndnis universaler Normen hat, zeigt sich u.a. am Umgang mit
den oftmals konkurrierenden Anspriichen von Kultur und Geschlecht und insbe-
sondere daran, welche Kritik auf der Basis solcher Normen geiibt wird. Ich wer-

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

de daher abschlieBend darauf eingehen, wie man in diesem Zusammenhang Kri-
tik verstehen sollte (3.3.3).

3.3.1 Kritik am Universalitatsanspruch der Menschenrechte

Universale Normen mit globaler Reichweite, wie Menschenrechte sie zu sein be-
anspruchen, erscheinen als Grundlage fiir globales politisches Handeln und die
Kritik an Gewalt sinnvoll und notwendig. Zugleich bergen sie jedoch eine Reihe
von Schwierigkeiten, die beriicksichtigt werden miissen. Hier riickt zum einen
die interkulturelle Dimension in den Blick. So wird hdufig kritisiert, dass in der
Idee universaler Normen allgemein und bei Menschenrechtsansétzen im Beson-
deren kulturelle Differenzen keine oder zu wenig Beriicksichtigung fdnden.
Stattdessen werde eine ,westliche Sicht zur universalen Norm etabliert und von
auflen anderen Kulturen aufgezwungen (vgl. Charlesworth 2000, 74, siehe auch
die Diskussion bei Bielefeldt 1999). Laut Judith Butler schwingt aus einer post-
kolonialen Perspektive die Angst mit, ,,dass man etwas ,universal‘ nennt, was
eigentlich eine Eigenheit der herrschenden Kultur ist, und dass ,Universalisier-
barkeit® untrennbar mit imperialer Expansion verbunden ist* (Butler 2000, 15).
Die meisten Einwinde zielen dabei auf konkrete Menschenrechtsverstindnisse.
So wertet etwa Abdullahi An-Na’im die von ihm als problematisch erachtete
Vernachldssigung sozialer und 6konomischer Menschenrechte als ,klares Anzei-
chen fiir einen liberalen ,Kulturrelativismus‘’ (An-Na’im 1999, 60; das verweist
noch einmal darauf, dass das negative Freiheitsverstdandnis oft als typisch ,west-
lich® wahrgenommen wird, vgl. Kap. 3.2.1). Insgesamt wiirden Werte als univer-
sal-neutral proklamiert, die in Wirklichkeit ,westlich® und folglich selbst kultu-
rell riickgebunden seien (Parekh 2000).

Diese und #hnliche Uberlegungen fiihren oftmals zu einer skeptischen Hal-
tung gegeniiber Menschenrechten (vgl. die Diskussion bei Taylor 2011, 110f.)
sowie der Idee von Universalitit tiberhaupt (Mouffe 2007). Viele Kritiker und
Kritikerinnen scheinen jedoch nicht fiir eine vollige Ablehnung, sondern (nur)
fiir eine Modifikation zu plddieren (z.B. An-Na’im 2008), die mehr oder weniger
eng am Konzept der Menschenrechte ansetzt und mehr oder weniger stark selbst
wieder auf Universalitit, eben in modifizierter Form, zielt — was angesichts der
eingangs proklamierten Notwendigkeit von in irgendeiner Weise universalen
Normen durchaus sinnvoll erscheint. Eine wesentliche Anforderung fiir eine sol-
che Modifikation besteht in einer (groBeren) Offenheit fiir partikulare Ausfor-
mungen. An-Na’im fordert dementsprechend eine stirkere Auseinandersetzung
mit regionalen Verschiedenheiten (An-Na’im 2008). Zu iiberlegen ist dariiber hi-
naus aber auch, ob und wenn ja wie eine grundsitzliche Modifikation des Uni-

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 157

versalititskonzepts hin zu einer offeneren, dynamischeren Form moglich ist
(Forderungen nach einem dynamischen Verstindnis formulieren, wenn auch
recht unterschiedlich, Butler 2000 und Cooke 2005).

Eine kritische Sicht auf Menschenrechte wird aulerdem von vielen feminis-
tischen Positionen eingenommen. Sie sehen ein wesentliches Problem darin, dass
die meisten Menschenrechtsansitze die Bedeutung von Geschlechterzuschrei-
bungen nicht oder nur ungeniigend beriicksichtigten (Cook 1994, Gerhard/Jan-
sen/Maihofer 1990). Ihre Einwinde scheinen sich auf den ersten Blick vor allem
auf die politische Menschenrechtspraxis und das heifit, auf die Umsetzung zu
richten (so z.B. in vielen der Aufsitze in Cook 1994). Die meisten verbinden
damit aber durchaus eine weitergehende Kritik an der normativen Grundlage
selbst: So zogen sich viele Menschenrechtsansitze zu stark auf eine abstrakte
und formale Gewéhrung von Rechten zuriick, die sie zudem auf den 6ffentlichen
Bereich beschrinkten — auf diese Weise konnten sie geschlechterspezifischen
Ungleichheiten nicht gerecht werden (Charlesworth 1994, Cook 1994a). In eine
dhnliche Richtung zielt die Problematisierung der Idee, universale Normen an
Neutralitdt (bzw. Unparteilichkeit) und Rationalitit zu kniipfen: Diese Idee be-
ruhe mafgeblich darauf, das Partikulare, Private und Emotionale auszuklam-
mern, wihrend diese Aspekte doch die sozialen Kontexte, in denen politisches
Handeln wirkt, maBgeblich mitbestimmten und eben nicht ausgeklammert wer-
den diirften. Ein solches Verstindnis universaler Normen habe nicht zuletzt oft
dazu gedient, ,,Personen auszuschlieen, die man mit Korper und Gefiihl in Ver-
bindung setzt“, wie etwa Frauen (Young 1990, 97). Dariiber hinaus verstecke
Neutralitdt (bzw. Unparteilichkeit) die partikularen Perspektiven hinter universa-
len Forderungen (ebd., und vgl. Kap. 3.2). Ahnlich kritisiert Catharine MacKin-
non, dass das ,Allgemeine‘ und ,Universale‘ durch seine Ausklammerung von
(Geschlechter-)Differenzen schon immer nur vermeintlich universal gewesen sei
und in Wirklichkeit ,,Zustimmung verordnet, Spezifitit unterdriickt und Partiku-
laritdt zum Schweigen gebracht habe” (MacKinnon 1989, xv).

Auch die feministische Kritik ist mit unterschiedlichen StoBrichtungen ver-
bunden. So geht es einigen vorrangig darum, Menschenrechte fiir Frauen einzu-
klagen (Rhode/Sanger 2005). Hilary Charlesworth etwa betont die positive
Funktion von Menschenrechten und deren Bedeutung als ,, Taktik* in der interna-
tionalen Politik: ,,Because women in most societies operate from such a disad-
vantaged position, rights discourse offers a recognized vocabulary to frame poli-
tical and social wrongs. (Charlesworth 1994, 61) Andere dagegen bringen
grundlegendere Skepsis gegeniiber universalen Normen und fordern eine tiefer-
gehende Hinterfragung nicht nur der Menschenrechte, sondern auch des Univer-
salitdtskonzepts an sich (Auga 2008, Mookherjee 2009).

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Alles in allem legt die Kritik in ihren verschiedenen StoBrichtungen nahe,
dass eine Modifikation des Menschenrechtskonzepts notwendig ist. Mehr noch
ist zu vermuten, dass oberfldchliche Verdnderungen in der Umsetzung und den
Inhalten nicht geniigen, um den skizzierten Schwierigkeiten gerecht zu werden.
Ich werde daher im Folgenden genauer priifen, ob die Modifikationen, die Nuss-
baum vornimmt, tatsichlich ausreichend sind.

3.3.2 Dynamische Universalitat im Anschluss an Nussbaum
und dariiber hinaus

Nussbaum selbst thematisiert einige der angesprochenen Schwierigkeiten in
Menschenrechtstheorien und strebt an, mit den Fihigkeiten einen verbesserten
Menschenrechtsansatz vorzulegen (Kap. 2.9). Dabei verfolgt sie nicht zuletzt das
Anliegen, sowohl geschlechterspezifischen Diskriminierungen gerecht zu wer-
den als auch kulturell verschiedene Kontexte zu beriicksichtigen. Das zeigt sich
einerseits daran, dass sie Wert auf eine intensive Auseinandersetzung mit prakti-
schen Erfahrungen legt und gerade die konkreten Lebenssituationen von Frauen
stark einbezieht (Kap. 2.6 und 2.9). In der feministischen Diskussion wird dies
auch durchaus gewiirdigt (z.B. Charlesworth 2000, 77). Die Beachtung der in-
terkulturellen Dimension andererseits wird vor allem daran deutlich, dass Nuss-
baum es fiir wichtig erachtet, dass die Fihigkeitenliste den partikularen Kontex-
ten entsprechend unterschiedlich interpretiert und umgesetzt wird (Kap. 2.7.3).
Mit Blick darauf hebt beispielsweise Irene Oh ihre Bezugnahme auf interkultu-
relle Diskussionen positiv hervor (Oh 2008, 415).

Die Integration feministischer und interkultureller Anliegen fiihrt weiterhin
zu iiberzeugenden inhaltlichen Bestimmungen in der Fihigkeitenliste. Dazu zihlt
allem voran Nussbaums Forderung nach einem aktiven Staat und die Kritik an
Konzeptionen blof negativer Freiheit. Denn diese Forderung impliziert zum ei-
nen eine klare Abgrenzung zu Menschenrechtsansitzen, die eine Trennung und
Rangordnung von politischen und sozialen Aspekten vornehmen (FJ, 286-288).
Ihnen entgegen betont sie, darin dhnlich wie An-Na’im (vgl. Kap. 3.3.1), wie
wichtig die wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Aspekte sind, und dass sie
nicht von den biirgerlichen und politischen Aspekten getrennt werden kdnnen
(Kap. 2.9.1). Zum anderen ist diese Forderung ausdriicklich mit einem feministi-
schen Anliegen verkniipft: So miissten Ansitze, die blo negative Freiheit und
einen minimalen Staat — und damit die Beschrinkung staatlichen Handelns auf
den offentlichen Bereich — fordern, gerade auch deswegen zuriickgewiesen wer-
den, weil sie der Diskriminierung von Frauen nicht (genug) entgegentriten (vgl.
die gleichlautende feministische Kritik in Kap. 3.3.1). Dafiir sei ndmlich ein ak-

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 159

tiver Staat notwendig, der das Ergebnis der Befahigung jeder Person ins Zentrum
stellt: ,,The capabilities approach rejects utterly the misleading notion of ,nega-
tive liberty’: people, especially women, are not free if they are left alone by a la-
zy state.” (WB, 176, vgl. Kap. 2.9.2) Diese Forderung eines auf Befdhigung zie-
lenden Staates ist eng mit einer Ablehnung rationalistischer und autonomieorien-
tierter Menschenbilder verbunden, im Unterschied zu denen Nussbaum (dhnlich
wie viele interkulturelle und feministische Ansitze) Emotionen und die Bedeu-
tung von Gemeinschaft stirker in den Fokus riickt (vgl. Kap. 3.2.2 sowie Kap.
3.3.0).

Nicht zuletzt ist in diesem Zusammenhang auch auf Nussbaums Uberlegun-
gen zu einem offenen Universalititskonzept hinzuweisen. Dieses beruht zu-
nichst auf ihrer Uberzeugung, dass die theoretische Konzeption auf praktische
Herausforderungen reagieren und dementsprechend offen fiir Verdnderungen
bleiben muss. Konkret bedeutet es mit Blick auf Geschlecht und Kultur aber
auch, dass die Fihigkeitenliste veridndert werden soll, wenn die Auseinanderset-
zung mit anderen (kulturellen) Kontexten und gerade mit den verschiedenen Si-
tuationen von Frauen das notwendig macht (vgl. Kap 2.6.1).

Mit diesen Modifikationen kann Nussbaum einige der skizzierten Schwierig-
keiten entkréiften. Das Bemiihen, Geschlecht und Kultur zu beriicksichtigen,
zeichnet ihren Ansatz insgesamt positiv im Menschenrechtsdiskurs aus, wo diese
beiden Aspekte (wie die kritische Debatte zeigt) oft nicht oder nicht genug ge-
wiirdigt werden.

Das heifit indes nicht, dass Nussbaum allen Einwédnden gegen Menschenrechte
zustimmen wiirde. Im Gegenteil weist sie all jene zuriick, die sich tiefergehend
gegen die Idee der Menschenrechte an sich richten oder Skepsis gegeniiber dem
Universalitdtskonzept als solchem ausdriicken. Dazu gehoren allen voran Ein-
winde, die unter Verweis auf kulturelle Differenzen die Moglichkeit und den
Sinn von universalen Normen iiberhaupt in Frage stellen. Die Zuriickweisung
solcher kulturrelativistischer Einwinde und die Verteidigung der Universalitit
der Fihigkeitenliste spielt in vielen Texten Nussbaums eine wichtige Rolle (z.B.
CC Kap. 5, WHD Kap. 1.2, MTSG, vgl. Kap. 2.7.3). Dabei sind ihre Argumente
in einigen Hinsichten sehr iiberzeugend. Das gilt etwa fiir ihre Kritik an der An-
nahme monolithischer Kulturen: Sie weist darauf hin, dass sich hinter Behaup-
tungen iiber die Vorstellungen einer Kultur als solcher oft die (machtpolitischen)
Interessen bestimmter Mitglieder verbergen (Kap. 2.7.3). Treffend ist auch ihre
Analyse einer Inkohdrenz kulturrelativistischer Positionen in Bezug auf Freiheit
— sofern sie diese Freiheit einerseits als universalen Wert Kkritisieren, andererseits
aber implizit selbst voraussetzen (Kap. 3.2.2). Ebenso einleuchtend ist ihre

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

grundlegende Intention, dass ethische Mafstébe fiir globales politisches Handeln
notwendig sind (und sie wird nicht zuletzt von einigen der Kritiker und Kritike-
rinnen geteilt, die nur bestimmte Konzepte kritisieren, aber explizit selbst in der
einen oder anderen Weise auf die Notwendigkeit globaler Normen abheben, wie
z.B. An-Na’im 2008). Selbst Nussbaums weitere Annahme, dass man zentrale
Aspekte menschlichen Lebens bestimmen und in einer Liste von Fihigkeiten
festlegen sollte, ist nicht unplausibel, denn in der Tat scheint ein Maf3stab wie
die Fihigkeitenliste notwendig bzw. unumginglich zu sein, um (global) gegen
die Verletzung von Respekt und die Einschrinkung von Lebensmoglichkeiten
vorgehen zu konnen (vgl. Kap. 3.1).

Allerdings ist erneut darauf hinzuweisen, dass universalismuskritische Posi-
tionen oft tiberhaupt nicht in dem von Nussbaum nahegelegten Sinn kulturrelati-
vistisch sind (vgl. Kap. 2.7.3 und die Erorterung zur Freiheitsfrage in Kap.
3.2.2). Das ist insbesondere bei vielen postmodernen Positionen der Fall, die
zwar eine grundlegende Kritik an universalen Ansédtzen formulieren, zugleich
aber wie Nussbaum auf die Problematik eines homogenisierenden Bezugs auf
Kultur aufmerksam machen (Spivak 2008, Dhawan 2011). Thnen wird Nussbaum
nicht gerecht, wenn sie sie undifferenziert in einem Atemzug mit kulturrelativis-
tischen Positionen nennt und kritisiert. Eine solche pauschalisierende und plaka-
tive Abgrenzung zu postmodernen Ansitzen (vgl. auch Kap. 2.2.5, 2.6.1) ist ers-
tens insofern heikel, als sie ein Biindnis im Sinne eines gemeinsamen Eintretens
fiir bestimmte Ideen verhindert (und es gibt durchaus geteilte Anliegen, etwa die
Kritik an der Essenzialisierung von Kultur: Kap. 2.7.3, aber auch die Bedeutung
von Literatur fiir eine ethische Theorie: Kap. 2.8.2). Zweitens fiihrt sie dazu,
dass Nussbaum vorschnell wichtige Kritikpunkte tibergeht. Wie Iris Young tref-
fend analysiert, misst sie der epistemologischen Stofrichtung der postmodernen
Kritik, und das heifit der Herausforderung einer ,,konzeptionellen Blindheit oder
strukturellen sozialen Voreingenommenheit [bias]“, nicht geniigend Bedeutung
bei (Young 2001, 820). Exemplarisch zeigt sich das an Bemerkungen wie jener,
dass, selbst wenn es so wire, dass Menschenrechte aus ,westlichem‘ Denken
entstanden wiren, dies noch kein Argument gegen die universale Geltung sei, da
schlieBlich immer ein Austausch zwischen Kulturen bestehe (CC, 102). Proble-
matisch ist eine solche Aussage deswegen, weil sie den Unterschied nicht be-
riicksichtigt, ob eine ,richtige‘ Norm von innen als ,richtig® iibernommen wird
oder von anderen von auflen als ,richtig‘ herangetragen und verordnet wird.

Die mangelnde Beriicksichtigung der epistemologischen Dimension schligt
sich insbesondere in der Idee des freistehenden Mafistabs nieder, von dem sie
meint, dass sie ihn gegeniiber aller Kritik immunisieren konne und miisse, da nur
er eine geeignete universale Grundlage politischen Handelns sei. Wie in den vo-

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 161

rangegangenen Kapiteln erortert, kann man die Riickbindung an bestimmte par-
tikulare Vorstellungen aber nicht vollig umgehen, sie bleibt bestehen (bei ihr wie
auch bei anderen Theorien). Es sind nun gerade postmoderne Ansitze, die darauf
hinweisen, dass ,,Behauptungen iiber universale Normen oder Standards dazu
neigen, deren Ursprung in der partikularen Erfahrung und Perspektive von struk-
turell privilegierten Personen zu verschleiern® (Young 2001, 820). Solchen Ein-
winden sollte Nussbaum mehr Aufmerksamkeit schenken (vgl. Young 2001.).
Ihre grundsitzliche Ablehnung postmoderner Uberlegungen ist daher, mit An-
drea Maihofers Worten ,,drgerlich” — und eben nicht nur weil sie zu deren undif-
ferenzierter Kritik fiihrt (Maihofer 2000, 83), sondern auch, weil sie damit einen
wichtigen systematischen Punkt der Kritik ausblendet.

Angesichts dieser Schwierigkeiten scheint es wichtig, Nussbaums Universa-
litdtskonzept weiterzuentwickeln. Insbesondere muss die Idee der Offenheit ge-
stiarkt werden, die bei ihr zwar angelegt ist, durch das Neutralitidtskonzept aber
erheblich eingeschrinkt wird: Insofern ndmlich die Behauptung, dass die grund-
legenden Normen neutral sind, damit einhergeht, dass ebendiese Normen letzt-
lich als gesetzt betrachtet werden, entsprechende Einwénde nicht ernst genom-
men werden und keine tiefergehende Diskussion dariiber zugelassen wird (Kap.
3.2.3) —insofern fiihrt eine solche Behauptung von Neutralitit zu einer allgemei-
nen, konzeptionell verankerten Verschlossenheit, die sich wie skizziert auch in
ihrem Umgang mit postmodernen Einwinden widerspiegelt. Auch das Konzept
von Universalitit ist dann durch eine solche Verschlossenheit gekennzeichnet,
da die als universal bezeichneten Normen zugleich immer an den Anspruch der
Neutralitdt gebunden sind und das heifit: Sie sollen zwar prinzipiell offen fiir
Verinderung sein, de facto ist das aber in entscheidenden Hinsichten nicht mog-
lich, weil grundlegendere Einwinde gar nicht erwogen werden. Universalitiit
wird hier letztlich zu einem starren und wenig iiberzeugenden Konzept. Um ein
tiberzeugenderes Konzept entwickeln zu konnen, scheint eine wesentliche Vo-
raussetzung zu sein, Neutralitit in dem oben skizzierten Sinn ,nur® als Orientie-
rungspunkt zu verstehen, ohne den Anspruch, dies auch tatsidchlich einzuholen.
Auf der Basis dessen ist dann eine stirkere Offnung fiir andere Sichtweisen und
damit letztlich auch eine Stirkung der Idee der Offenheit mit Blick auf Universa-
litdt moglich.

Die Idee der Offenheit zu stirken muss dabei nicht bedeuten, die Kategorie
des Universalen aufzugeben. Butler zufolge geht es beispielsweise vor allem da-
rum, dass das Universale Schauplatz stidndiger politischer Anfechtung sein muss
(Butler 2000, 13). Auch erfordert eine solche Offnung nicht, auf einen MaBstab
fiir politisches Handeln zu verzichten. So halten auch jene, die Universalitit tief-
gehend kritisieren wie die postmoderne Denkerin Chris Weedon, das Formulie-

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

ren von Normen wie Menschenrechten auf politischer Ebene fiir eine ,,unver-
zichtbare Strategie” (Weedon 2000, 28). Wichtig ist aber, mit Butler, ,.einen
Weg [zu, C.M.] finden, die Grundlagen, die sie [eine Gesellschaftstheorie, C.M.]
notwendigerweise zugrunde legt, auch wieder in Frage zu stellen” (Butler 1994,
39), und das heif3t, auf ,,Heilsgewissheit* fiir die Normen zu verzichten (Weedon
2000, 27). Ein in diesem Sinn offeneres oder dynamisches Konzept von Univer-
salitiat (vgl. Butlers Forderung, liberale Schliisselbegriffe u.a. dynamischer zu
machen: Butler 2000, 13) bedeutet, dass die (v.a. aus strategischen Griinden) als
universal festgelegten Normen nie starr und iiber keinen Einwand erhaben sind,
sondern immerfort einer kritischen Priifung ausgesetzt bleiben. Ein solches Uni-
versalititskonzept kann an Nussbaums Idee der Offenheit und auch an die An-
nahme von der Fihigkeitenliste als einem Vorschlag ankniipfen, muss diese aber
weiterfithren. " Offenheit muss dahingehend konsequenter verstanden werden,
dass auch eine grundlegende Infragestellung zugelassen wird, entsprechende
Einwinde ernst genommen und nicht vorschnell zuriickgewiesen werden — damit
letztlich eine Verdnderung und Entwicklung dieses Vorschlags tatsdchlich mog-
lich wird.

Insgesamt macht Nussbaum mit der Fahigkeitenliste zwar, so das Ergebnis
der Diskussion in den vorangegangenen Kapiteln, einen plausiblen Vorschlag fiir
eine Grundlegung globalen politischen Handelns und in jedem Fall stellt ihre
Liste einen sinnvollen Ausgangspunkt dar, um gleiche Ausgangsbedingungen zu
schaffen. Allerdings muss sie konsequenter als ihrem Wesen nach unvollkom-
men und daher als dauerhafter Gegenstand der kritischen Priifung konzipiert
werden. Das ist nur moglich, wenn man die Zuschreibung von Neutralitét aufgibt
und Universalitidt dynamisch begreift. Die Relevanz einer solchen Akzentver-
schiebung im Universalitdtskonzept wird nicht zuletzt mit Blick auf Kultur und
Geschlecht noch deutlicher, wenn man iiberlegt, was daraus fiir die Moglichkeit
interkultureller Kritik folgt. Darauf werde ich nun im letzten Diskussionsab-
schnitt eingehen.

13 Ahnlichkeit besteht auch zu Cookes Pladoyer fiir die ,,dynamische Qualitét von [...]
Geltungsanspriichen® (Cooke 2005, 385f.). Im Unterschied zu ihrem stark an Haber-
mas angelehnten Entwurf sehe ich aber wie erortert Vorziige in Nussbaums Ansatz

des Guten gegeniiber prozeduralen Theorien (Kap. 3.1).

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 163

3.3.3 Kultur und Geschlecht - Kritik auf der Basis
universaler Normen

Die bisherige Diskussion hat sich auf eine Reihe interkultureller und feministi-
scher Einwinde gegen Universalitit sowie Rationalitét, Freiheit und Neutralitit
bezogen und dabei gezeigt, dass aus feministischer und interkultureller Perspek-
tive mitunter sehr dhnliche Kritikpunkte an bestimmten solchen Konzepten for-
muliert werden. Diese Parallelitidt macht deutlich, dass die gleichzeitige Beriick-
sichtigung beider Perspektiven keineswegs zwangsldufig in einen Konflikt miin-
den muss (wie die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit nahelegen
konnte), sondern auch zu einer Verstirkung der Argumente fiihren kann. Den-
noch stehen die Perspektiven von Kultur und Geschlecht hiufig in Konkurrenz
zueinander und vertreten mehr oder weniger gegensitzliche Anliegen. Dies
mochte ich nun zum Ausgangspunkt einiger abschlieBender Uberlegungen zur
Moglichkeit von Kritik auf der Basis universaler Normen nehmen.

Feministische Ansitze einerseits kritisieren kulturelle Traditionen hiufig da-
fiir, Frauen nicht zu respektieren. Sie stellen daher — im Sinne eines universalen
Programms zur Emanzipierung von Frauen, beispielsweise im Namen universa-
ler Frauenrechte — mitunter sehr weitreichende Forderungen zu ihrer Einschrin-
kung (z.B. Chambers 2004, Okin 1999a). Umgekehrt weisen diejenigen, die fiir
mehr Respekt fiir kulturelle Diversitit pladieren, oftmals darauf hin, dass die ge-
forderte Emanzipierung nicht fiir alle Frauen erstrebenswert sei und man keine
Universalitit fiir die entsprechenden Forderungen beanspruchen konne. Wihrend
einige damit tatséchlich eine Nachordnung der Interessen von Frauen verbinden,
geht es anderen jedoch gerade um die Interessen von Frauen, die, so die Kritik,
in den Emanzipierungsprogrammen nicht beriicksichtigt wiirden (z.B. Mahmood
2005, Parekh 1999). Es stellt sich angesichts dessen die Frage, wie sich eine
Theorie universaler Normen, die sowohl die Beriicksichtigung von Geschlecht
als auch von Kultur fiir wichtig erachtet, in diesem Spannungsfeld positionieren
und wo sie Kritik iiben kann und soll — und insbesondere, als wie plausibel
Nussbaums Ansatz diesbeziiglich einzuschitzen sind.

Nussbaum hilt interkulturelle Kritik in begrenztem Ma8 fiir notwendig, nim-
lich genau dort, wo die Grundbefihigung, die sie als universale Norm betrachtet,
nicht verwirklicht oder gar behindert wird. Kritisiert werden miissten alle Struk-
turen und Praktiken, die geschlechtsspezifische Diskriminierung beinhalten
(Kap. 2.2.5), und zwar auch, wenn sie in anderen kulturellen Traditionen be-
griindet liegen (Kap. 2.9.2). Eine solche Kritik an anderen Kulturen sei aufgrund
der universalen Geltung der Liste moglich und sie sei grundsétzlich dann legi-
tim, wenn man bereit ist, dieselbe Kritik auf die eigene Kultur anzuwenden (FJ,

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

260, vgl. Kap. 2.7.3). Allerdings fordert Nussbaum zugleich Zuriickhaltung in
der Kritik, wo kulturelle Praktiken Forderungen stellen, die aus einer ,westlich‘-
liberalen Frauenrechtsperspektive einschrinkend erscheinen, aber nicht die
Grundbefihigung betreffen. In solchen Fillen geht sie zundchst einmal davon
aus, dass die (zu Entscheidungsfreiheit befdhigten) Frauen selbst iiber ihre Le-
bensweise entscheiden konnen und darin respektiert werden sollten (vgl. Kap.
2.9.2, relevant wird diese Abwigung v.a. mit Blick auf religiose Praktiken, siehe
ausfiihrlich dazu Kap. 6).

Diese begrenzte Kritik an frauendiskriminierenden Machtstrukturen kann ei-
nerseits aus feministischer Sicht unbefriedigend erscheinen (vgl. die Forderun-
gen nach stirkerer Autonomie: Kap. 3.2.2). Nussbaum selbst thematisiert es als
Problematik minimaler Konzeptionen, dass sie in Bezug auf Geschlechterfragen
nur wenige Forderungen stellen konnten (PO, 901f.). Fiir einen politischen An-
satz sei es jedoch wichtig(er), die pluralen Vorstellungen vom Guten zu respek-
tieren und sich daher auf die Forderung politischer Gleichheit zu beschrianken —
selbst dann, wenn die Urteilende personlich eine Vorstellung von umfassenderer
Gleichheit vertritt: ,, The test of our liberalism lies not in the way we deal with
views that we like, but in the way we deal with what makes us uncomfortable or
even angry.” (PO, 903) Tatsichlich sollte eine Theorie politischer Normen kultu-
relle Differenz respektieren, sowohl um des Respekts selbst willen als auch im
Sinne der angestrebten Stabilitéit. Das ist nicht moglich mit einer feministischen
Position, die auf Kosten dessen Forderungen nach umfassenderen Frauenrechten
stellt, etwa mit Blick auf Autonomie (z.B. Chambers 2004, vgl. Kap. 3.2.2).14
Ein solcher Feminismus ist auerdem deswegen unplausibel, weil er den femi-
nistischen Standpunkt als losgelost von allen kulturellen Traditionen betrachtet
und sich seiner eigenen kulturellen Riickbindung nicht bewusst zu sein scheint.
(Damit setzt er nicht zuletzt jene feministischen Ansétze herab, die den An-
schluss an verschiedene kulturelle Traditionen zu wahren versuchen — und ver-
hindert so Allianzen mit ihnen, die fiir das feministische Anliegen sinnvoll wa-
ren. Siehe auch Kap. 6). Eine Zuriickhaltung in der Kritik erscheint demgegen-
iiber plausibel, wenngleich sie bedeutet, dass der Ansatz in seinen feministischen
Ambitionen begrenzt bleiben muss.

Es liee sich andererseits mit Blick auf die interkulturelle Dimension ein-
wenden, dass schon die begrenzte Kritik Nussbaums zu weitreichend ist und
dass sie damit dem Mafstab des gleichen Respekts nicht gerecht wird. Insbeson-
dere bestehen Zweifel, ob sie die eigene Sichtweise genug hinterfragt und ihrer
(iiberzeugenden) Forderung nach einer Kritik der eigenen Kultur gerecht wird.

14 Deutlicher wird das noch an der Debatte zur Burka: Kap. 6.

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 165

So meinen Young und Maihofer in Nussbaums Urteilen eine problematische
Gegeniiberstellung zwischen einer kritisierenden ,westlichen® und einer kritisier-
ten ,anderen‘ Position zu erkennen (Maihofer 2000, Young 2001). Nussbaums
Texte seien, so Maihofer, ,,durchzogen von einer Polarisierung in , Wir hier‘ und
,Die dort‘ bzw. ,Wir dort‘, ohne daf} dies von ihr thematisiert wiirde, was diesen
Zweifel bestirkt.” (Maihofer 2000, 82). Und dhnlich wirft Butler ihr vor, dass sie
sich iiber das Problem, ,,das lokale Kulturen fiir den internationalen Feminismus
darstellen®, hinwegsetze (Butler 2000, 35, sie stellt Nussbaums Position diesbe-
ziiglich der von Okin gleich; vgl. auch Benhabibs Kritik an Nussbaum und Okin
als Vertreterinnen einer eurozentrischen und imperialistischen Sichtweise: Ben-
habib 2002, 101).

In ihrer Pauschalitit treffen diese Einwidnde nicht zu, denn Nussbaum
schenkt der interkulturellen Problematik grof3e Beachtung. Das zeigt sich gerade
an der Forderung nach Kritikbereitschaft an der eigenen Kultur als Vorausset-
zung fiir interkulturelle Kritik. Zu relativieren ist in diesem Sinn auch das Bei-
spiel in Youngs Kritik: Der Titel Judging Other Cultures (JOC) bringt weniger
zum Ausdruck, dass Nussbaum nur andere Kulturen kritisch betrachten wiirde,
sondern ist vor allem vor dem Hintergrund der sensiblen Frage zu sehen, ob und
wie man auch interkulturell Kritik iiben kann. Dennoch verweisen die Einwénde
wieder auf die oben benannte grundlegende Schwierigkeit: Tatséchlich driickt
sich im Konzept des Freistehens nédmlich jene in den Vorwiirfen angeprangerte
Uberlegenheitshaltung aus, die auch mit mangelnder Selbstkritik einhergeht. In-
dem Nussbaum ihre eigene Riickgebundenheit nicht zugesteht und suggeriert,
dass (nur) die (vermeintlich) freistehende Position universale Einsicht und Kritik
ermoglicht, erklért sie ihre Kritik an anderen fiir legitim und rechtfertigt zu-
gleich, warum sie die Zweifel anderer an ihrer Position nicht immer ernst neh-
men muss, besonders wenn sie grundlegende Punkte betreffen. Das fiihrt zur
Problematik ihres Universalitdtskonzepts zuriick, denn es wird noch einmal deut-
lich, dass dieses nicht so offen ist, wie es zunédchst scheint. Auch in ihrer Kritik
ist Nussbaum mitunter zu schnell und undifferenziert und lduft, wie Young tref-
fend formuliert, Gefahr, jene Ansichten und Positionen, die sie kritisiert, nicht
ernsthaft anzuhoren (Young 2001, 822). Mit anderen Worten ist sie auch hier
nicht offen (genug) fiir andere Perspektiven und die potenzielle Infragestellung
ihrer eigenen Sichtweise durch sie. In dieser Hinsicht ist (zumindest zu einem
gewissen Grad) der Kritik von Gayatri Spivak zuzustimmen, dass es Nussbaum
nicht gelingt, sich wirklich fiir die kulturelle Differenz zu 6ffnen und sie ,,im
Modus von ,meine Art ist die Beste*** verharrt (Spivak 2008, 84).

Es dringt sich daher auch aus diesem Blickwinkel der Schluss auf, dass die
Idee der Offenheit fiir das Universalititskonzept gestirkt werden muss. Wenn

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

der Ausgangspunkt fiir die Kritik an anderen nicht ein neutral-universales, son-
dern ein dynamisch-universales Set von Normen ist, dann, so kann man hoffen,
ist auch die Haltung der Kritik durch eine stirkere Offenheit fiir die Sichtweisen
anderer gekennzeichnet bis hin zu der Moglichkeit, durch sie in Frage gestellt
werden zu konnen. Das aber sollte das Ziel sein, denn Kritik, so kann man
Mahmood beipflichten, erscheint genau dort am stérksten, wo das moglich ist:
,,Critique, I believe, is most powerful when it leaves open the possibility that we
might also be remade in the process of engaging another’s worldview, that we
might come to learn things that we did not already know before we undertook
the engagement.” (Mahmood 2006, 209) Damit unterstreichen die Uberlegungen
zur Moglichkeit von Kritik letztlich die These, dass die Idee der Offenheit ge-
geniiber Nussbaums Universalititskonzept gestirkt werden muss und ihr Ansatz
diesbeziiglich weiterentwickelt werden sollte.

Fazit

Nussbaum greift wichtige Kritikpunkte an Menschenrechten und universalen
Normen auf und zeigt, dass der Fahigkeitenansatz vielen gerecht werden kann.
Das gelingt durch verschiedene Momente der Pluralisierung und Kontextualisie-
rung und nicht zuletzt durch die inhaltlichen Bestimmungen des Fihigkeitenan-
satzes. Allerdings zeigt sich, dass Nussbaum zu schnell jene Einwinde zuriick-
weist, die grundlegende Annahmen ihres liberalen Konzepts betreffen. Das gilt
insbesondere fiir postmoderne Uberlegungen. Da diese aber durchaus auf ernst-
hafte Schwierigkeiten verweisen, wire es sinnvoll, sich ihnen gegeniiber nicht so
pauschal zu verschlieen. Vor allem muss ihre Skepsis gegeniiber der Idee einer
universal-freistehenden Konzeption ernster genommen werden. Ausgehend da-
von plédiere ich dafiir, dass man eine tiefergehende Offenheit als bei Nussbaum
und ein dynamisches Verstidndnis von Universalitét anstreben sollte.

Diese Uberlegung verstirkt sich, wenn man die Frage nach der Moglichkeit
interkultureller Kritik in den Blick nimmt. Nussbaum wird der zentralen Heraus-
forderung, verschiedene Sichtweisen zu respektieren und ernsthaft einzubezie-
hen, nur bedingt gerecht. Zwar gibt sie kulturellen Differenzen mehr Raum als
einige andere (feministische) Positionen und beriicksichtigt damit besser deren
Bedeutung fiir das gute Leben. Jedoch geht mit ihrer Orientierung an einem frei-
stehenden MaBstab auch eine Haltung der Uberlegenheit einher, die problema-
tisch ist, insofern sie mitunter dazu fiihrt, andere Sichtweisen nicht ernst zu
nehmen.

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 167

3.4 Fazit

Der universale Anspruch von Nussbaums Fihigkeitenansatz muss sich an einer
Reihe von kritischen Einwiénden messen lassen. Diese Einwinde beziehen sich
teilweise auf einzelne Charakteristika ihres Ansatzes, teilweise sind sie aber auch
grundlegender Art und betreffen den Universalititsanspruch von Menschen-
rechtsansitzen im Allgemeinen.

In diesem Kapitel wurde als erstes die Festlegung auf eine Fihigkeitenliste sowie
die damit verkniipfte Bezugnahme auf Annahmen iiber den Menschen in den
Blick genommen, da viele Kritikerinnen und Kritiker dies fiir problematisch er-
achten (3.1). Gegen die Kritik habe ich argumentiert, dass kein normativer An-
satz ohne Annahmen iiber den Menschen auskommt und mehr noch dass ihre
Benennung sinnvoll ist, weil sie mit einer explizierten und insofern nachvoll-
ziehbar gemachten Erwédgung dariiber einhergeht, welche Annahmen als wichtig
einzuschitzen sind. Auch die Pluralitit zentraler Aspekte guten menschlichen
Lebens ist durchaus plausibel, wenn die Alternative darin besteht, sich auf Rati-
onalitdt und Autonomie als zentrale Charakteristika zu beschrianken. Weiterhin
erscheint auch die Festlegung dieser als grundlegend bestimmten Aspekte in ei-
ner universalen Liste sinnvoll und fiir globales politisches Handeln notwendig.
Allerdings ist der Kritik zuzustimmen, dass dem Diskurs eine grof3ere Bedeutung
zugemessen werden sollte, was insbesondere heift, dass die Liste stirker als Ge-
genstand fortlaufender (gerade auch interkultureller) Debatten verstanden wer-
den muss.

Im Zentrum des zweiten Kapitels stand dann die Plausibilitdt der Konzepte
von Vernunft, individueller Freiheit und Neutralitdt (3.2). Dabei habe ich zu-
nichst einmal die in Kapitel 3.1 nur angedeutete These, dass Nussbaums Ansatz
gerade weil er sich nicht allein auf Vernunft und Freiheit als zentrale Aspekte
guten menschlichen Lebens kapriziert, iberzeugend ist, aufgegriffen und weiter
ausgefiihrt. So sind ndmlich Theorien, die sich auf Freiheit und Vernunft be-
schrinken, gerade mit Blick auf die feministische und interkulturelle Debatte als
einseitig zuriickzuweisen. Problematisch ist jedoch Nussbaums These, dass ihre
Fahigkeitenliste weltanschaulich neutral ist, da durchaus eine Riickbindung an
partikulare Vorstellungen besteht. Angesichts dessen dennoch Neutralitéit zu be-
haupten, gefdhrdet sowohl den gleichen Respekt als auch die Stabilitit. Es er-
scheint daher sinnvoller, die Liste als einen Vorschlag zu verstehen, der Neutra-
litdt (nur) als Ideal anstrebt, der aber aufgrund seiner Riickbindung nicht selbst
als neutral bezeichnet werden kann und der weiter verhandelt werden muss.

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Im dritten Kapitel habe ich schlieflich die feministische und interkulturelle
Kritik an (bestimmten) Menschenrechtsansitzen und am Universalitdtskonzept
selbst in den Blick genommen (3.3). Nussbaums Fihigkeitenansatz umgeht eini-
ge der Schwierigkeiten, weil er kulturelle Diversitit und feministische Anliegen
selbst duBerst wichtig nimmt und dies dementsprechend in seinen zentralen
Konzepten zu beriicksichtigen bemiiht ist. Allerdings erweist sich ihr Konzept
von Universalitdt selbst als problematisch, da es entgegen der von Nussbaum
vertretenen Idee der Offenheit letztlich starr wirkt, was mafBgeblich mit ihrer
Idee von Neutralitit in Verbindung steht. So sind die als universal erkldrten —
neutralen — Normen kaum offen fiir Verdnderung, sondern gegeniiber grundle-
genden Einwinden verschlossen. Dies geht einher mit einer Haltung der Uberle-
genheit, die sich auch in ihrer Art der Kritik spiegelt und in einem Mangel an
Selbstkritik zeigt. Ich pliddiere demgegeniiber dafiir, auch grundlegende Einwin-
de ernster zu nehmen, sich von ihnen in Frage stellen zu lassen — und dadurch
die Idee der Offenheit zu stidrken, hin zu einem dynamischen Verstindnis von
Universalitdt. Demnach miisste die Fihigkeitenliste stirker als bei Nussbaum als
ein vorldufiger und unvollkommener Mal3stab verstanden werden, der dauerhaft
einem kritischen und priifenden Diskurs unterworfen bleibt. (Was diese Uberle-
gungen mit Blick auf konkrete Fragen und Konfliktfille bedeuten, wird in der
Auseinandersetzung mit der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit
und den Beispielfillen von Burka und Female Genital Cutting noch deutlich
werden, siehe Kap. 6.)

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen kann man nun auch noch einmal
nach der Plausibilitit der aristotelischen und liberalen Elemente und des diesbe-
ziiglichen Wandels in Nussbaums Ansatz fragen, ndmlich mit Blick auf das Uni-
versalititskonzept. Meine Diskussion legt nahe, dass die in Anlehnung an Aris-
toteles entwickelten Aspekte in vielem iiberzeugend sind (die Bezugnahme auf
Annahmen iiber den Menschen und die Orientierung am guten Leben sowie ins-
besondere die Annahme pluraler grundlegender Fiahigkeiten, zu denen etwa
Emotionen gehoéren; und im Zusammenhang damit auch die aristotelisch geprag-
ten spezifischen Konzepte von Vernunft und Freiheit). Ohne die Kombination
mit zentralen liberalen Ideen, insbesondere jener der Pluralitiit, wére der Bezug
auf Aristoteles aber freilich problematisch. So ist es fiir eine am gleichen Res-
pekt orientierte politische Konzeption duflerst wichtig, die verschiedenen Vor-
stellungen vom Guten zu respektieren. Allerdings, so eine zentrale StoBrichtung
meiner Kritik, darf die damit verbundene (notwendige) Orientierung an Neutrali-
tit nicht so verstanden werden, als konnten die vorgeschlagenen Normen tat-
sdchlich weltanschaulich freistehend sein (wobei sich diese Kritik nicht nur oder

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS FAHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 169

vor allem auf Nussbaums Entwurf bezieht, sondern die Moglichkeit einer sol-
chen Begriindung iiberhaupt betrifft). Nussbaums Wandel hin zum politischen
Liberalismus ist insofern mit Blick auf Universalitit differenziert zu beurteilen,
da er einerseits im Sinne der Beriicksichtigung von Pluralitit grundsétzlich eine
wichtige Entwicklung darstellt, andererseits aber aufgrund des Neutralitidtskon-
zept eigene Schwierigkeiten mit sich bringt. (Auf die in diesem Kapitel nur an-
gedeutete weitere Entwicklung hin zu einer stérker libertiren Position werde ich
an spiterer Stelle noch eingehen: Kap. 6).

Abschlieend mochte ich nicht zuletzt die Bedeutung und das Verhiltnis femi-
nistischer und interkultureller Perspektiven wieder aufgreifen. Wie ich zu Be-
ginn der Untersuchung erldutert habe, ist die Beriicksichtigung dieser beiden
Perspektiven und der mit ihnen verbundenen Herausforderungen der maf3gebli-
che Bezugspunkt fiir meine kritische Diskussion, da ich annehme, dass darin
wichtige Kriterien fiir die Plausibilitdt und die Berechtigung des universalen An-
spruchs zu sehen sind (Kap. 1). Der Ansatz von Nussbaum ist diesbeziiglich
grundsitzlich positiv einzuschitzen, da er beide Perspektiven beriicksichtigt und
dementsprechend auch inhaltlich eine Reihe der angesprochenen Schwierigkei-
ten aufgreift. Nicht gelingt ihm das meines Erachtens jedoch dort, wo die Ein-
winde sich auf grundsitzliche Annahmen wie die der freistehenden Konzeption
oder das daran gekniipfte Konzept von Universalitét richten. Thnen gegeniiber
verschliefit sich Nussbaum auf Kosten der von ihr selbst zu Recht starkgemach-
ten Idee der Offenheit, wodurch ihr Ansatz insgesamt an Plausibilitit verliert.

Die Diskussion veranschaulicht dariiber hinaus, dass das Verhiltnis zwischen
der feministischen und der interkulturellen Perspektive nicht nur durch Konflikte
gepragt ist, wie die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit suggerie-
ren konnte (vgl. Kap. 1). Vielmehr lésst sich eine Reihe von Parallelen in der
Kritik an universalen Normen feststellen. Diese betreffen insbesondere die Kon-
zepte von Rationalitit, (individueller) Freiheit bzw. Autonomie und Neutralitit.
Eine Unvereinbarkeit der Perspektiven scheint nur dort zu bestehen, wo be-
stimmte feministische auf bestimmte interkulturelle bzw. dann vor allem kultur-
relativistische Positionen treffen, was in Kapitel 6 noch genauer zu erdrtern sein
wird. Angestrebt werden sollte demgegeniiber eine Position, die beide Perspekti-
ven in einer sinnvollen Weise integriert. Nussbaums Ansatz zeichnet sich durch
sein Bemithen um eine solche Position aus, wenngleich er aufgrund der ange-
sprochenen Schwierigkeiten in Bezug auf Neutralitdt und Universalitét auch hier
an gewisse Grenzen stoBt (siehe auch dazu Kap. 6).

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Insgesamt ist Nussbaums Fahigkeitenansatz mit Blick auf die Universalismusde-
batte in vielen Hinsichten iiberzeugend. Die Féhigkeitenliste stellt einen sinnvol-
len Ausgangspunkt fiir politisches Handeln und den Diskurs iiber universale
Normen dar. Sie sollte jedoch noch stirker genau so, ndmlich als — unvollkom-
mener, zur Diskussion stehender — Ausgangspunkt verstanden werden. Dafiir
scheint eine konzeptionelle Weiterentwicklung hin zu einem dynamischen Uni-
versalititsverstdndnis notwendig.

- am 14.02.2028, 15:58:4;



https://doi.org/10.14361/9783839437896-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

