Il Das Dritte des Denkens

Hat Denken einen Gegenstand, in dem wir nicht schon selbst steckten und er in
uns? Wir kénnen uns als Denkende nicht aus dem Gedachten heraushalten. Zu-
gleich ist das Gedachte nur ein Provisorium in Hinblick darauf, was immer noch
zu denken bleibt. Auf diesen Rest hin denken wir weiter — sind wir uns selbst
kraft unseres Denkens voraus. Umgekehrt heifit dies, dass wir unserem eigenen
Denken nachzufolgen haben. Nicht nur, dass wir in dem Mafe uns voraus sind,
wie wir uns selbst gegeniiber verspiten; wir stehen bei uns selbst yim Wort«.

Selbstkontinuitat und Differenzverarbeitung

Denkend vergesse ich mich ans zu Denkende. Ich sehe offenen Auges von mir
ab und gehe dabei doch umso tiefer in mich. Je bewusster ich mich der Selbst-
vergessenheit {iberlasse, desto eigensinniger, unverwechselbarer wird mein Den-
ken. Zugleich bekommt das Eigene fremde, anonyme Ziige: Ich iiberrasche mich
mit mir selbst. Ich hitte in diesem Augenblick von mir selber gelernt. Ich wire,
mir voraus, mir selbst gefolgt.

Denkend vollziehe ich auf selbstbestimmte Weise eine mich bestimmende
Innen-AuBen-Differenz. Indem ich sie vollziehe, lasse ich in meiner Person In-
nen und Auflen sich durchdringen. Damit vertiefe ich die empfundene Innen-
AuBen-Differenz noch. Je deutlicher ich sie spiire, desto schmerzhafter erfahre
ich sie; desto mehr aber auch weil3 ich mich vom Schmerz — als einem Mittler
zwischen Innerem und AuBerem, Vorstellungen und Wahrnehmungen' — gehal-
ten. Eine Sicherheit, aus der heraus ich beginnen kann, mich dem jeweils zu Ler-
nenden zu 6ffnen: zu denken. Ich beginne, was mir von auflen her zu denken
gibt, einerseits mit dem, was mich von dorther anspricht oder abst6t, anderer-
seits mit dem, was ich selber an Angsten und Hoffnungen mitbringe, abzuglei-

1 Vgl Sigmund Freud: Das Ich und das Es. A.a.O., S. 291.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-003 - am 14.02.2026, 12:18:37.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

46 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

chen und in der Folge auszutragen. Mein Denkvermdgen stellt hierbei ein Instru-
ment der beidseitigen Distanzierung bereit, das mir erlaubt, das, was mit mir ge-
schieht, und das, was von mir ausgeht, auseinanderzuhalten. Indem ich es aus-
einanderhalte, verstrebe ich es in mir. Dies erlaubt mir, mich gegeniiber den Ver-
héltnissen, von denen ich bestimmt werde, als souverdn zu erweisen: Ich syn-
chronisiere meine mitgebrachten Angste, Wiinsche und Erinnerungen mit den
Uberraschungen und Anspriichen des duBeren Lebens.

Die von uns geleisteten Synchronisierungen von Innerem und AuBerem, Ei-
genem und Zugefallenem regeln unsere Individuationen. Damit entsprechen wir,
und mit uns alles Lebende, dem Prinzip von Selbstkontinuitét einerseits und zu-
reichender Differenzierung andererseits. So weil sich der Affe in seiner in-
stinktgeleiteten Jagd auf alles schwirrend Fliegende gleichwohl von der ihm ge-
fihrlichen Wespe fernzuhalten.” Auch wir miissen unsere Selbsteinheit auf die-
ses Dritte von Selbstkontinuitit und Differenzverarbeitung hin immer neu
gewinnen. Wie wir es schaffen, die uns jeweils bestimmende Differenz von inne-
rem Antrieb und dulerer Anforderung zu erfassen, auszudriicken und zu bewil-
tigen, wird unseren je eigenen Selbstumgang und Stil, eben unsere Individualitét,
ausmachen.

Denken ist nicht Sache von »Denkern<. Wir alle sind Philosophen unseres ei-
genen Lebens. Beziehungsweise: Die Philosophen sind blof3 Protagonisten unser
aller Vermogen zu denken. Denken ist vom Einzelnen zu leisten und als diese
Leistung Allgemeingut. Es vereinzelt und verbindet gleichermaflen. Was uns
voreinander vereinzelt, ist unser Inneres, aus dem heraus wir denken; was uns
miteinander verbindet, ist unser aller Notigung, denkend aus uns herauszugehen,
als aus sich Herausgehende mit anderen aus sich Herausgehenden zu koexistie-
ren. Per Denken entfalten wir uns zu den Personen, die wir der M6glichkeit nach
fiir uns selber sind. Wiirde ich nicht denken, wiirde ich nie erfahren, wer ich bin
bzw. sein konnte. Ich bliebe von allem Anfang an hinter meinem objektiven
Selbst zuriick in den aktuellen Grenzen meines subjektiven Selbst. Denkend ent-
berge und entwickle ich Moglichkeiten der Weiterentwicklung nach innen wie
nach auflen, sowohl in meinen Empfindungsweisen als auch in der Entdeckung
neuer dullerer Welten. Ich kann jene Empfindungen gar nicht von diesen Entde-
ckungen trennen — und umgekehrt: sei es auch negativ, dass meine Empfin-
dungsweise gerade davon bestimmt ist, dass ich mich neuen Welten verschlief3e.
Ich hitte mich mir selbst, meinem Drang, aus mir herauszugehen, mich drauflen

2 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhiltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 260f.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-003 - am 14.02.2026, 12:18:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839436325-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS DRITTE DES DENKENS | 47

zu erproben, verschlossen. Ich hitte damit in gewisser Weise auch aufgehort zu
denken.

Kann ich tiberhaupt aufthéren zu denken? Ich miisste es wollen. Selbst wenn
ich aber authoren wollte zu denken, um mich spontanen, regellosen Vorstellun-
gen hinzugeben — also frei zu assoziieren —, so sind doch diese Vorstellungen
und Assoziationen nicht ziellos. Worauf wir verzichten, sind blo3 unsere be-
wussten und gewollten Zielvorstellungen. Wir kommen aber nicht umhin, Ziele
iiberhaupt zu verfolgen, und seien sie unbewusster Natur. Mithin ist auch unser
Traumen — die » Traumarbeit«, wie Freud es nennt — schon eine Art Denken: eine
Weise, uns selbst iiber Raum und Zeit hinweg voraus zu sein.” So sehr Denken
Schon- und Weiterdenken ist, heif3t, aufhoren wollen zu denken, sich an diesem
Willen aktiv zu verausgaben und schlielich zu erschopfen. Ironischerweise ist
noch meine Erschopfung Indiz eines Weiterdenkens, nur dass ich eben auf
riickwértige Weise, gegen mich selber, weiterdenke, »>griible«. Statt aus mir her-
auszugehen und mich etwas auBlerhalb meiner zu 6ffnen, schliee ich mich in
meinem Denken ein. Ich finde in meinem Selbsteinschluss gleichwohl keine Ru-
he; ich rotiere nur umso heftiger in meinem Inneren. Was aber treibt das Kreisen
in mir an, wenn nicht Selbstverurteilung? Im Malle meines Selbsteinschlusses
verberge ich sie vor mir selbst; in der Logik meiner Verschlossenheit gegeniiber
dem Auflen wende ich sie in eine Anklage der Anderen, der Welt im Ganzen.

So wenig ich zu denken aufhéren kann, so wenig kann ich auf Dauer mich,
die Anderen, dic Welt im Ganzen verurteilen. Ich miisste auch dies wollen. So
sehr ich es wollen muss, so sehr kénnte ich auch verzeihen. Dass ich verzeihen
kann, zeichnet mich als freie — innerlich freie — Person aus. Meine Féhigkeit, zu
verzeihen, entspricht derjenigen, zu versprechen. Verzeihen wie Versprechen
setzen uns in ein Differenzverhéltnis sowohl zur dufleren Wirklichkeit als auch
zu uns selber. Indem wir etwas versprechen, machen wir uns und unseren
Selbstbegriff von unserem Ausgeliefertsein an die faktische Welt unabhéngig.
Dariiber, dass wir im gleichen Maf3e verzeihen konnen, stellen wir eben diese
Unabhéngigkeit vom Auflen, wie sehr wir auch verstrickt in sie sein mogen, in
uns wieder her. Nach Robert Spaemann’ stellt der kontrafaktische Akt des Ver-

3 Vgl. Sigmund Freud: Die Traumdeutung. A.a.O., S. 86 und 504.

*  Robert Spaemann (geb. 1927), deutscher Philosoph. Vertreter eines naturrechtlich-
teleologischen Denkens und als dieser Kritiker des Szientismus. Schiiler von Joachim
Ritter (1903-1974). Erhielt 2001 den Karl-Jaspers-Preis der Stadt Heidelberg.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-003 - am 14.02.2026, 12:18:37.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

48 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

zeihens einen freien, schopferischen Akt dar, tiber den wir uns immer wieder
aufs Neue unsere innere Freiheit erschlieBen.”

Der schopferische Akt ist zugleich ein Akt der Hingabe. Wir sind nur so weit
schopferisch, wie wir uns selber 6ffnen. Uns etwas 6ffnend, bejahen wir dies
Etwas; wir bejahen es als bejahenswerz: andere Menschen, die Welt, das Leben,
uns selbst. So 1dhmend und destruktiv griibelndes Im-Kreis-denken ist, so kon-
struktiv und poetisch ist ein Denken, das sich der ihm selber zugrunde liegenden
Differenz von Innen und Auflen offenhilt. Indem es sich ihr offenhilt, erfdhrt
das Denken die Differenz als etwas Halt Gebendes. Von der erfahrenen Innen-
AuBlen-Differenz gehalten, 6ffnet sich das Denken sich selbst in Form einer sich
auftuenden Distanz zu sich. Gilles Deleuze” zeigt, dass Denken in eben dem Ma-
fe ein Modus der Bejahung ist, wie es Mittler einer Distanzierung ist.” Umge-
kehrt kann es denn auch kein >positives Denken« geben. Dies wire schlieSend-
identifizierend statt 6ffnend-distanzierend. Es handelt sich hierbei im strengen
Sinne um gar kein Denken. Eher stellt es eine willentliche Beschrinkung des ei-
genen Denkens an die Gebote von Egozentrik und Selbstbehauptung dar. Dies
jedoch fiihrt weniger zu Selbstentfaltung als zur Erschopfung an einem Negati-
ven, von dem sich »positives Denken« glaubt absetzen zu miissen.

Erkennen und Verstehen

Denken, als Weiterdenken, ist nicht erschoptbar. Es ist Mittel unserer Welt- und
Weg unserer SelbsterschlieBung in einem. Es begleitet uns wie unsere Atmung,
wie unser Lidschlag. Thm folgend, folge ich einem Dritten von Innen und Auf3en,
das mich aus meiner Bestimmtheit durch dessen Differenz hinausfiihrt. Dieses
Dritte stellt einerseits das Unerschlossene der Welt um mich herum dar, anderer-
seits mein eigenes Nicht-angekommen-, Nicht-fertig-Sein. Denkend entbirgt sich
mir so ein zweiwertiges Werden, nach innen wie nach aufen hin, in welchem
sich Inneres und AuBeres auf immer neue, unvorhersehbare Weise durchdringen.
Ich werde deren Durchdringung immer erst nachtréglich erfassen, d.h. mich den-
kend verspiten. Zugleich nehme ich die Durchdringung von Innerem und AufB3e-
rem an mir selbst vorweg, indem ich das, was mich von innen her antreibt bzw.

4 Vgl Robert Spaemann: Personen. Versuche tiber den Unterschied zwischen >etwas<
und »jemand«. Stuttgart 1996, S. 251.

*  Gilles Deleuze (1925-1995), franzosischer Philosoph des Wunsches und der Bewe-
gung. Verfasste zusammen mit Félix Guattari (1930-1992) den »Anti-Odipus«.

5 Vgl Gilles Deleuze: Logik des Sinns. Frankfurt/M. 1993, S. 216.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-003 - am 14.02.2026, 12:18:37.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS DRITTE DES DENKENS | 49

blockiert, aulerhalb meiner, im Umgang mit Anderen und der duBeren Wirk-
lichkeit, durchexerziere.

Das Beieinander von Vorwegsein und Verspitung beschreibt das Verfloch-
tensein von Denken und Lernen, Lernen und Werden. Das Dritte von Innen und
AuBen, dem mein Denken folgt — das es in seiner Artikulation an sich selber ent-
faltet —, ist das je zu Lernende und zu Bewiltigende im Zuge und zum Zweck
der eigenen Individuation. Es stellt sowohl die jeweils nachste Herausforderung
als auch den jeweils néchsten sich 6ffnenden Ausweg dar. So auch sind Erkennt-
nisse begriffene — begriffliche — Auswege. Freud hat, wie gesehen, schon unser
Traumen als eine Art Denken aufgefasst, das statt mit Rationalem und Bewusst-
heit mit Wiinschen in Form halluzinativer Umsetzungen von vorbewusst Ge-
dachtem befasst ist.° Mit jeder Wunscherfiillung stellt sich heraus, dass sie mit
dem Wunsch eines Anderen kollidiert. Im MaBle dieses ZusammenstoBles kann
die Erfiillung von Wiinschen fiir den Wiinschenden durchaus geféhrlich sein: Er
muss mit der Missbilligung dessen rechnen, dessen eigene Wunscherfiillung da-
durch beschnitten und verletzt wird. Jeder Wunsch tritt im Tandem eines gegne-
rischen Wunsches auf, dessen Erfiillung fiir den jeweils Anderen ein Argernis
darstellen kann.

Freud verweist auf Johann Peter Hebels  Mirchen von den drei Wiinschen
als Paradebeispiel einer Wunschkollision und deren Auflosung.” Danach ver-
spricht eine gute Fee einem jungen, armen Ehepaar die Erfiillung dreier Wiin-
sche. Das Paar plant zunéchst, sie sorgfiltig zu erwégen. Da weht abends ein Ge-
ruch von Bratwiirsten von den Nachbarn heriiber. Gedankenlos wiinscht sich die
Frau selber welche; schon bekommt sie sie. Uber diesen Egoismus ist wiederum
der Mann veridrgert, der, nicht minder gedankenlos und egoistisch, seiner Frau
als Strafe Bratwiirste an deren Nase wiinscht. Als dritten Wunsch haben sie nur
mehr iibrig, den angerichteten Schaden zu beseitigen, d.h. die Wiirste von der
Nase der Frau wieder wegzubekommen. Die Aufgabe besteht mithin darin, die
unmittelbare, egozentrische Wunscherfiillung zugunsten eines Dritten — im Mir-
chen zugunsten des Gliicks des Paares — aufzugeben. So genommen ist der je-
weils noch verbleibende dritte Wunsch, der iiber das egoistische Wiinschen hin-
ausgeht, Sinnbild jenes Ausweges, den jederzeit das Denken bietet.

Denken fiihrt iibers Erkennen zum Verstehen. Beides zusammen ergibt Wis-
sen. Wissen ist vorldufiges Wissen, bis es neuerlich von einem Denken, d.h.

6 Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. 14. Vorle-
sung: Die Wunscherfiillung. A.a.O., S. 217.

*  Johann Peter Hebel (1760-1826), deutscher Schriftsteller und Mundartdichter.

7 Vgl im Folgenden ebd., S. 219f.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-003 - am 14.02.2026, 12:18:37.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

50 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Weiterdenken, suspendiert wird. Erkenntnis er6ffnet uns etwas, wéihrend wir
iibers Verstehen uns ihm 6ffnen, es in uns eindringen, mit unserem Inneren ver-
binden lassen. Erkenntnis geht auf AuBeres, Objektives, wihrend ich nur aus mir
selbst heraus, subjektiv, irgendetwas verstehen kann. Erkenntnis ist ausschnitt-
hafte, punktuelle Erkenntnis. Ich verstehe dagegen immer ganzheitlich, kraft der
Ganzheit meines Verstandes, meiner Person. Meine eigene Ganzheit wird mir
jedoch nie deutlich, nie duflerlich. Im Mafe dieser Undeutlichkeit suche ich sie
augenblicklich herzustellen bzw. wiederherzustellen, sobald ich mich etwa durch
eine spezifische Erkenntnis infrage gestellt finde.

So sehr ich aufgerufen bin zu erkennen, erkennenderweise jemandem oder
etwas gerecht zu werden, so wenig kann es meine Aufgabe sein, jemanden zu
verstehen, wie dieser sich selbst versteht. Ich kann ihn immer nur auf meine
Weise verstehen, sei es auch, dass ich, was ich zu verstehen suche, missverstehe.
Ich verstehe auf eine Weise, die mich in die Lage bringt, Kohérenz in und au-
Berhalb von mir herzustellen. Wenn ich gezwungen werde, mein Verstehen zu
korrigieren, so deswegen, weil ich auf Dauer mit einem falschen Verstindnis
von etwas oder jemandem nicht >durchkdme«. Nicht zuletzt um meiner sich im-
mer wieder neu herzustellenden Selbsteinheit willen bin ich gezwungen, mein
Verstiandnis von etwas oder jemanden von einer Erkenntnis aufstéren zu lassen:
etwa eine Erkenntnis iiber die Art meines Verstehens zu erlangen und so einen
Prozess des Weiterdenkens in Gang zu setzen. Wen oder was ich auf meine Wei-
se verstanden zu haben meine, wird sich ohnehin einem totalen Verstehen ent-
ziehen. Und zwar strukturell: Jemand oder etwas bietet kraft seines Selbstseins
meinem Verstehen Widerstand. Er ist dieser Widerstand, der mich zum Erken-
nen (auch meiner selbst) zwingt, und nicht etwa ich selber.

Das Dritte, woraufhin das Denken uns ihm zu 6ffnen uns bereit macht, wird
uns nie zum Besitz eines Wissens. Es ist Offenheit, Transzendenz. IThm folgend,
nehmen wir iiber den Umweg einer Sache, die wir begreifen, uns selber in Be-
sitz: Wir koevolvieren als Denkende mit dem von uns Gedachten. Die begriffene
Sache geht Hand in Hand mit dem Begreifen meiner selbst als so Denkenden.
Beide fiihren zu einer neuerlichen Durchdringung dessen, was mich einerseits
von innen antreibt bzw. blockiert, andererseits von auen her anspricht bzw. ab-
stoB3t. Um aus dieser Spannung herauszukommen, muss ich zunichst in sie hin-
eingehen; ich muss sie als diese begreifen und zur Sprache bringen. Uber ihren
Begriff und Ausdruck lerne ich, mich selber zu begreifen und auszudriicken.

Im Vollzug meines Denkens, dariiber, dass ich mich dem sich jeweils 6ff-
nenden Dritten von Innen und Auf3en 6ffne, tauschen Innen und Auf3en in mir
die Plitze. Denkend mache ich mich zum Medium ihrer wechselseitigen Durch-
dringung. Im Maf3e ihrer Durchdringung werde ich. Ich beginne, auf mich selber

https://dol.org/10.14361/9783839436325-003 - am 14.02.2026, 12:18:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839436325-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAs DRITTE DES DENKENS | 51

zuriickzublicken, darauf, wie ich vorher war, dachte und empfand. Indem ich
mein bis jetzt gelebtes Leben transzendiere, fithre ich es erst: Ich folge dem Vor-
aussein meines objektiven Selbst, indem ich denkend-lernend den sich jeweils
bietenden Ausweg nehme. Ich nehme ihn aus meinem Bestimmtsein von einer
Innen-AuBen-Differenz heraus auf die je herzustellende Einheit meines eigenen
Lebens hin.

Autopoiesis oder Die offene Frage der Wirklichkeit

Erkennen ist nicht Verstehen, Denken nicht Wissen. Denken, als Weiterdenken,
enteignet mich vielmehr meines Wissens, durchbricht dessen temporire Kohi-
renz. Darin besteht sowohl das Beunruhigende als auch Trostende des Denkens.
Wiirden wir nicht denken, nicht weiterdenken, wiirden wir uns nicht immer neu
dem sich 6ffnenden Dritten von Innen und Auflen 6ffnen. Wir wiirden am Ab-
schlusshaften unseres eigenen Wissens erstarren: Immer schon wissend wiirden
wir nichts mehr erwarten; nichts mehr konnte uns iiberraschen. Es bliebe buch-
stéblich nichts mehr zu lernen ibrig. Es gibe keinen Anlass, uns weiterzuentwi-
ckeln. Wir wiren eins mit unserem Gewordensein geworden.

Denken fiihrt uns an unsere Grenzen und mit ihnen vor die Relativitdt unse-
res Wissens. Relativiert, verunklart sich dessen Klarheit; wir verlieren den Uber-
blick. Der Verlust wissenden Uberblicks bringt indes, ausgehalten, ein Mehr an
Differenziert- und Durchdrungenheit, an Ichstirke. Ich beginne, mich zuneh-
mend sicherer im Ungewissen zu bewegen, dem sich gerade Offnenden von In-
nen und AuBlen zu folgen. Ich trete aus meinem Umschlossensein von meinen
inneren Antrieben und Blockaden einerseits, meinen dufleren Beanspruchungen
und Festlegungen andererseits heraus. Im Herausgang aus mir bildet sich mein
Ich als Instanz und Struktur bewiltigter Innen-AuBlen-Differenzen — Bewiltigun-
gen, deren ichstarkes Kriterium es ist, dass sie innerlich-selbstbestimmt absol-
viert worden sind.

Um der, in diesem Sinne, erfolgreichen Bewiltigung der mich bestimmenden
Innen-AuBen-Differenz willen kann es nicht darum gehen, mit meinem Denken
Recht zu behalten, sondern etwas, das ich nicht schon selber bin, gerecht zu wer-
den. Denken hilft uns, einer Wirklichkeit ndherzukommen, von der wir gleich-
zeitig wissen, dass wir nie bei ihr ankommen. Es erweitert unser Wissen um das
Bewusstsein seiner — unserer — Grenzen. Im gleichen Mafle hort Wirklichkeit
auf, ein Referenzbegriff fiir unser Wissen zu sein, auf den wir uns berufen zu
kénnen meinen, anstatt bereits weiter, iiber unser Wissen hinaus, zu denken. Sie
hort auf, eine triviale Tatsache zu sein, und wird selbst zu einer offenen Frage.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-003 - am 14.02.2026, 12:18:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839436325-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

52 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Wie aber der Offenheit dieser Frage gerecht werden, ohne zugleich das Ge-
spiir fiir das Widerstandige von Wirklichkeit zu verlieren? Einfach, indem wir
uns auf die Differenz von Innen und Aufen einlassen, die uns augenblicklich be-
stimmt. Wir wiirden die Frage unserer Lebensfithrung mit der Entdeckung des
aktuellen Dritten von Innen und Aullen verbinden. Nicht nur, dass wir so unse-
ren Weg durchs Leben nehmen; wir individuieren uns, indem wir ihn gehen.
Eben hierfir aber braucht es das Denken — bedarf es unserer freiwilligen
Selbstdezentrierung, um uns aus den Erstarrungen unserer Ichzentriertheit, der
Kohirenz unseres Wissens, zu 16sen. Was aber ist der Inbegriff des Losenden,
wenn nicht die — und sei es irritierende — Erfahrung von Wirklichkeit? »Wirk-
lichkeit< ist, so verstanden, weniger eine erkenntnistheoretische als die prakti-
sche Frage gelebten Versuch-und-Irrtums.”

Denkend 6ffnen wir uns innerlich einem sich drauBen Offnenden. Uns ihm
o6ffnend, werden wir: Wir verdndern uns auf selbstbestimmte, lernende Weise.
Zugleich sind wir auf spezifische, unsere eigene Weise offen; wir denken, nach
Maturana und Varela, strukturdeterminiert, als diejenigen Wesen, die wir nun
einmal sind. Indem wir auf unsere Weise denken, stellen wir denkend die opera-
tionale Geschlossenheit unserer selbst als denkende Personen her. Zugleich sind
wir an unsere Umwelt, d.h. aneinander, strukturell gekoppelt: Wie wir fiir uns
selber Einheiten darstellen, stellen wir fiireinander Umwelten dar. Wer und wo
wir sind, sind wir dank des Zusammenspiels unserer personlichen Strukturde-
terminiertheit einerseits mit unserer strukturellen Kopplung aneinander anderer-
seits.

Wir kénnen uns, was drauflen ist, was und wer wir selber sind, nie vollstin-
dig erklaren. Wir wissen nur, dass, was ist, aus Griinden seiner Strukturdetermi-
niertheit so ist, wie es ist: dass ihm — uns allen — etwas Eigenes eignet, das von
sich aus auf etwas ihm AuBerliches bezogen ist. Umgekehrt ist dem, worauf et-
was bezogen ist, wiederum etwas Eigenes, Innerliches eigen, das seinerseits auf
etwas bezogen ist, das von ihm selber unterschieden ist usw. Aller strukturellen
Kopplung ans Auflen zum Trotz ist alles, was ist, aus sich heraus, was es ist.
Woraus aber bezieht es die Kraft dazu — zu sich? Maturana und Varela nennen es
»Autopoiesis«.” Sie haben diesen Begriff streng biologisch, aus der selbstrepro-

8  Wie wir noch sehen werden, ist dies der Ansatz von Ernst von Glasersfelds Konzept
der »Viabilitit« — mit (wie wir ebenfalls sehen werden) problematischen, ndmlich
neuerlich abschlieenden Folgen fiir unseren Begriff von Wirklichkeit insgesamt: ih-
rer Leugnung.

9 Vgl. im Folgenden Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Er-
kenntnis, S. 50ff.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-003 - am 14.02.2026, 12:18:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839436325-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAs DRITTE DES DENKENS | 53

duktiven Funktionsweise der lebenden Zelle, hergeleitet. So ist die Zelle in der
Lage, aus sich heraus Bestandteile zu erzeugen, die sie im Fortgang in ein kom-
plexes Netz von Verwandlungen integriert, das sie in einem generiert und selber
durchlduft. Sie schafft sich nicht nur ein inneres Netzwerk, sondern auch schon
seinen Rand mit, der es nach auflen wie nach innen begrenzt: Indem sich die Zel-
le nach innen hin teilt, bildet sie ihr eigenes Auflen mit heraus, wihrend sie kraft
ihrer selbst erzeugten Selbstbegrenzungen ein weitverzweigtes Innen aufbaut
und vertieft.

Jeder lebende Organismus funktioniert nach diesem autopoietischen Prinzip.
Er zieht sich, wie Maturana und Varela schon sagen, an seinen eigenen Schniir-
senkeln empor. Im Mal3e dieses Sichemporziehens unterscheidet er sich progres-
siv von dem ihn umgebenden Milieu, an das er zugleich strukturell gekoppelt
bleibt. Selbstunterscheidung und -konstitution sind ein und derselbe Vorgang.
Was lebt, lebt auf einer Grenze, die es bereits selber darstellt. Ein mit Innerlich-
keit ausgestattetes Wesen zu sein, meint nicht, irgendwo drinnen zu sein, son-
dern sich auf der Innenseite einer Grenze aufzuhalten, die man selbst ist.”?

10 Vgl. Gilbert Simondon: L’Individu et sa genése physico-biologique. Paris 1964. Zi-
tiert nach Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 136.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-003 - am 14.02.2026, 12:18:37.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839436325-003 - am 14.02.2026, 12:18:37.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

