42

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

und Panembahan Senopati eine Beziehung zum beiderseitigen Vorteil in Parang Kusu-
mo eingegangen sind, versuchen auch die Pilger durch einen mimetischen Nachvollzug
charakteristischer Handlungen an diesem sakralen Ort sich diesem beispielgebenden
Liebespaar anzugleichen und dadurch etwas von dessen Kraft oder Energie (kasekten) an-
zueignen.

Diese Zusammenhinge sind auch Surakso Hendratno, Juru Kunci an der Puri Cepu-
ri, bewusst, der uns die Legende von Ratu Kidul erzihlt hat. Da er Ritual seks am Strand
von Parang Kusumo nicht nur ablehnt, sondern diesen sakralen Ort auch, wie er sagt,
rein (»bersih«) halten mochte, ist es handlungslogisch nur konsequent, eine sexuelle Be-
ziehung zwischen den beiden Protagonisten in Abrede zu stellen: Niemand kénne ihm
zufolge wissen, was sich im Palast der Ratu Kidul am Grunde des Indischen Ozeans tat-
sichlich ereignet habe — schlieflich war niemand dabei!

Anderen Juru Kunci zufolge hat Ratu Kidul zwar eine serielle Hochzeit mit Senopati
und seinen Nachfolgern im Amt als Bedingung fiir ihre Unterstiitzung vereinbart, diese
Vereinbarung jedoch auf neun Generationen beschrankt. Demnach soll Ratu Kidul ih-
re Bedingung gegeniiber Senopati folgendermaflen formuliert haben: »In Zukunft sol-
len deine Kinder und Enkelkinder bis zur neunten Generation meine Eheménner wer-
den«.«* Die getroffene Vereinbarung wiirde demnach nur bis Hamengku Buwono IX
gelten, und der heute amtierende Sultan Hamengku Buwono X wire nicht mehr daran
gebunden.”

Der hier deutlich werdende Versuch einer Entsexualisierung des Verhiltnisses zwi-
schen den Herrschern der Mataram- Dynastie und Ratu Kidul (vgl. auch Schlehe 1998: 97
und 120), um die sich der Kraton um Hamengku Buwono X bemiiht, ist zusammen mit
der oben angesprochenen Hierarchisierung dieses Verhiltnisses als Ausdruck der voran-
schreitenden Islamisierung der javanischen Gesellschaft gedeutet worden (vgl. Schlehe
1991: 201). Diese Entsexualisierung steht in einem auffilligen Kontrast zu den sexuellen
Aktivititen der Pilger in Parang Kusumo. In dem Mafe, in dem der Kraton eine sexuel-
le Beziehung zu Ratu Kidul verneint, kommt es zu einer Konjunktur von Ritual seks an
diesem Pilgerort. Diese Koinzidenz ist nicht rein zufillig, sondern hier gibt es, wie im
Folgenden zu zeigen sein wird, benennbare Zusammenhinge.

3.2 Das Heiligtum Puri Cepuri: Geschichte eines sakralen Ortes?

Das Heiligtum Puri Cepuri wurde um die beiden Steine herum errichtet, auf denen Ratu
Kidul und Panembahan Senopati einst Platz genommen hatten, als sie sich darauf ver-
stindigten, dass sie seine Liebe mit Macht und Herrschaft vergelten wiirde. Diese Steine
lagen seinerzeit auf einer Lagune, die sich dort gebildet hatte, wo der am Gunung Merapi

23 mBesokanak-cucumusampai keturunan ke 9 masih jadi suami saya« (Interview mit dem Juru Kun-
ci Mas Lurah Surakso Mariyanto [»Pak Budi«] am 5. November 2018 in Parang Kusumo).

24  »Yangsepuluh tidak tercatat dalam perjanjian itu« (Interview mit dem Juru Kunci Mas Lurah Surak-
so Mariyanto [»Pak Budi«] am 5. November 2018 in Parang Kusumo).

25  Das Heiligtum Puri Cepuri gehort zur Gemeinde Parang Kusumo, Kecamatan Kretek, Kabupaten
Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta und liegt knapp 30 Kilometer siidlich von Yogyakarta am In-
dischen Ozean.

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit

entspringende Fluss Opak in den indischen Ozean miindet und die Konfluenz von Siif3-
und Salzwasser eine Kontaktaufnahme mit jenseitigen Machten begiinstigt. Diese Lagu-
ne hat sich in den vergangenen rund vierhundert Jahren aufgrund der Meeresstromung
und der vom Opak mitgefiithrten Sedimente um vier bis finf Kilometer nach Westen ver-
lagert. Die beiden Steine, auf die sich die lokale Bevolkerung auch als Liebessteine (Jav.:
watu gilang bzw. Ind.: batu cinta) bezieht, befinden sich heute nicht nur in entsprechen-
der Entfernung von der genannten Lagune, sondern liegen auch rund 400 Meter land-
einwirts, d.h. im Zentrum der Gemeinde Parang Kusumo, die um das Heiligtum Puri
Cepuri herum entstanden ist.

Abbildung 4: Siidtor und zentraler Gang zur Puri Cepuri

Quelle Foto ® Volker Gottowik 2014

Die legendarischen Erzihlungen um Ratu Kidul und Panembahan Senopati berich-
ten von einer Vereinbarung um Liebe und Macht, die nicht nur das Leben der beiden
Protagonisten, sondern auch die sakrale Topographie Zentraljavas nachhaltig verandert
hat. Indem diese Erzihlungen die genannte Vereinbarung mit den beiden Steinen in
Parang Kusumo narrativ verbinden, verwandeln sie diesen Ort in einen sakralen Ort, der
seit den 1990er Jahren von einer zunehmenden Zahl von Pilgern besucht wird.*® Die Pil-
ger, die an diesen Ort des Gedenkens (petilasan) reisen, versuchen Kontakt mit den beiden
Protagonisten aufzunehmen, indem sie an den beiden Steinen Opfergaben entrichten,
Gebete sprechen und sich in Meditation versenken.

26  Firdie Bezeichnung der Steine in Parang Kusumo als »Liebessteine« (»batu cinta«) und des Stran-
des als »Liebesstrand« (»pantai cinta«), vgl. auch Sholikhin 2009: 199—203.

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access

43


https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

Die Sakralisierung dieses Ortes geht mit einem permanent place making einher, zu dem
die Errichtung einer Reihe von Gebiuden gehort. Diese Gebiude heben die heiligen Stei-
ne aus ihrer natiirlichen Umgebung hervor und signalisieren den Pilgern, dass sie einen
sakralen Bereich betreten, an dem besondere Verhaltensregeln gelten. In den zwanziger
Jahren des vergangenen Jahrhunderts war zunichst ein Gebetsraum (Mushollah) in un-
mittelbarer Nihe der beiden Sakralsteine errichtet worden, die bis dahin nur von einem
einfachen Holzzaun umgeben waren. Eine feste Einfriedung (pagar), die die beiden Sa-
kralsteine deutlich von ihrer Umwelt abgrenzt, kam 1978 hinzu und wurde 1985 renoviert
und erweitert.”” Im Zuge dieser Erweiterung konnte die Mushollah durch eine Moschee
ersetzt werden, die daraufausgelegt ist, die zahlreicher werdenden Pilger aufzunehmen
und ihnen eine Ubernachtungsméglichkeit zu bieten.?® AufRerdem wurden Hiuser ver-
setzt und Biume gefillt, und erst durch diese Umbau-und Erweiterungsmafinahmen
entstand der bis ans offene Meer reichende Platz (Cepuri), der das Heiligtum (Puri Cepuri)
mit den beiden Sakralsteinen heute umgibt.*

Ein zentraler Gang fithrt vom Strand durch das grofRe Siidtor direkt zur Puri Cepu-
ri und markiert damit den Weg, den einst auch Ratu Kidul genommen haben muss, als
sie zum ersten Mal Panembahan Senopati begegnete. Ein weiterer Gang fithrt von West
nach Ost und verliuft zwischen Puri Cepuri und der Darus Salam- Moschee, die mit Sat-
teldach und massivem Minarett traditionelle und moderne Elemente islamischer Sakral-
architektur miteinander verbindet.*® Die beiden sakralen Gebiude, Heiligtum und Mo-
schee, wurden nur wenige Meter voneinander entfernt errichtet und begrenzen von zwei
Seiten einen Platz, der das Zentrum des rituellen Geschehens in Parang Kusumo bildet.

Die lokale Bevolkerung ist nach Auskunft von Hadi Husna, Imam der Darus Salam-
Moschee, traditionell ausgerichtet, und Nahdlatul Ulama/NU reprisentiert ihm zufolge
die stirkste religiése Stromung innerhalb der Gemeinde. Das Totengedenken (tahlilan)
am1., 3., 7., 40., 100. und 1000. Tag nach dem Ableben einer Person wird eingehalten,
und wenn jemand ein neues Motorrad erwirbt, lidt er Verwandte, Freunde und Nach-
barn zum rituellen Mahl (slametan). Gleichwohl schenkt die lokale Bevolkerung unserem
Gesprichspartner zufolge der Puri Cepuri nur wenig Beachtung: Entweder geht sie in
die Moschee oder bleibt ganz zu Hause, und um diese Indifferenz gegeniiber dem loka-
len Heiligtum zu erkliren, bemiiht er den sprichwértlichen Propheten, der nichts giltim

27  Dieetwa brusthohe Einfriedung (pagar) lasst in Form-und Farbgebung eine enge Verbindung zum
Kraton in Yogyakarta erkennen; tatsichlich gehéren Grund und Boden in Parang Kusumo dem ge-
nannten Kraton, der auch fiir den Unterhalt der Puri Cepuri inkl. Juru Kunci verantwortlich zeichnet.

28  Die Gelder fiir die Errichtung der Moschee wurden im Rahmen des Entwicklungsplans »ABRI Ma-
suk Desa/AMD« bereitgestellt, der wahrend der Orde Baru insbesondere auf die Entwicklung dorf-
licher Strukturen zielte; Interview mit Hadi Husna, Iman in Parang Kusumo, am 6. November 2018.

29 Interview mit Pak Sugiyanto, Warung-Besitzer am 6stlichen Rand der Cepuri, am 8. November
2014.

30 Zuden Gebauden, die auf dem Cepuri genannten Platz von etwa 300 Meter Linge und 80 Meter
Breite entstanden sind, gehdren noch zwei Pavillons (pendopo, Joglo kembar): Der 6stliche Pavillon
wird dem Kraton in Solo zugeordnet, der westliche dem Kraton in Yogya; hier verweilen die Pilger,
manche nichtigen auch unter ihrem Dach. AuRerdem werden hier rituelle Festmahle (slametan,
kenduri) abgehalten, Wayang Kulit-Vorfihrungen gezeigt und Gamelan-Konzerte gegeben. Zur Ce-
puri gehoren noch zwei weitere Gebaude (bangsal peristirahatan), in denen Gamelan-Instrumente
untergestellt werden und gelegentlich auch Pilger iibernachten.

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit

eigenen Land.** Die meisten Pilger kommen Hadi Husna zufolge aus der niheren Um-
gebung, aus Yogyakarta und Surakarta, doch ein nicht unerheblicher Teil von ihnen auch
von der Nordkiiste Zentraljavas und aus dem Grofdraum Jakarta.

Abbildung 5: Darus Salam- Moschee in Parang Kusumo

Quelle Foto ® Volker Gottowik 2014

Seit den 1990er Jahren ist Parang Kusumo in alle Himmelsrichtungen gewachsen.
Direkt an der Cepuri sind zahlreiche Pensionen (penginapan) und Imbissstinde (warung
makan) entstanden, und in zweiter Reihe haben sich mehrere Karaoke- Bars etabliert. Die
meisten Geschiftsleute, die hier investieren, sind keine Einheimischen, sondern aus-
wartige Unternehmer, die angesichts des stetig wachsenden Pilgerstroms gute Geschif-
te in Parang Kusumo erwarten.

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts ist Parang Kusumo im Vergleich zu Parang Tritis der
wesentlich dynamischere Ort, und es ist vorstellbar, dass der einstige Strand von Parang
Tritis dieser Gemeinde langfristig den Rang ablaufen wird. Parang Kusumo boomt, was
nicht zuletzt darauf zuriickzufithren ist, dass alle Besucher, sowohl Pilger als auch Pro-
stituierte, von der lokalen Bevolkerung willkommen geheifien werden. Denn fast alle der
rund 400 Familien, die in Parang Kusumo leben, profitieren von ihnen, insofern sie Zim-
mer vermieten, Speisen und Getrianke verkaufen oder Parkgebiihren fiir Autos und Mo-

31 EineErklarung fiir die angesprochene Indifferenz ist auch darin zu sehen, dass die Ubertragung der
magischen Krafte (kesaktian) eines bestimmten Ortes nicht bei Menschen funktioniert, die in der
Nihe dieses Ortes wohnen (»Biasanya kesaktiannya tidak manjur untuk orang-orang yang tinggal
dekat dengan tempat keramatc; informelles Gesprach mit einem anonym gebliebenen Pilger am
24. Oktober 2019).

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access

45


https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

torrider erheben. Der wirtschaftliche Erfolg der Gemeinde ist uniibersehbar und findet
seinen stolzen Ausdruck im Schriftzug »PARANGKUSUMO«, der 2016/17 mit riesigen
Lettern am Strand errichtet wurde und stark an Hollywood erinnert. Tatsichlich ist die
Szenerie, die sich an Jumat Kliwon und Selasa Kliwon nur wenige Meter entfernt an der
Puri Cepuri abspielt, als filmreif zu bezeichnen:

Der Platz zwischen Puri Cepuri und Darus Salam- Moschee verwandelt sich an den
rituell bedeutsamen Tagen in einen grofien Kontakthof. Hier postieren sich die Prosti-
tuierten mit Einbruch der Dunkelheit, um ihre Dienstleistungen teils nur sparlich be-
kleidet anzubieten. Diesen Platz iitberqueren jedoch auch gliubige Muslime, die Frauen
bereits in Gebetskleidung (mukena) gehiillt, um ihr Abendgebet (Sholat Isya) in der Mo-
schee zu verrichten; und unter dieses heterogene Publikum mischen sich wiederum Rei-
segruppen und Familien mit ihren Kindern, die an den sakralen Steinen opfern, beten
und meditieren sowie Pilger beiderlei Geschlechts, die nach einem geeigneten Sexpart-
ner Ausschau halten. Die Widerspriiche, die sich an diesem sakralen Ort verdichten, hat
der Blogger Peter Gray auf den Punkt gebracht: »Everything seemed to clash yet there
was no trace of conflict« (Gray 2008b).

Abbildung 6: Abendgebet in der Darus Salam- Moschee

Quelle Foto ® Volker Gottowik 2014

Zur Komplexitit des rituellen Geschehens an der Puri Cepuri trigt bei, dass es sich
hier um einen multireligiosen Ort par excellence handelt. Vor allem Judith Schlehe hat
daraufhingewiesen, dass der Verbindung zwischen Ratu Kidul und den Mataram- Herr-
schern nicht nur von Angehérigen aller sozialer Schichten gedacht wird, sondern auch
von Mitgliedern unterschiedlicher ethnischer und religioser Gruppen: »[...] Javaner be-

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit

ten neben Chinesen, Moslems neben Christen« (Schlehe 1998: 246). Dariiber hinaus fei-
ern hinduistische Pilger, die bis aus Bali anreisen, alljahrlich das Reinigungsritual Me-
lasti am Strand von Parang Kusumo, und ethnische Chinesen, die sich zum Christen-
tum, Buddhismus oder Konfuzianismus bekennen, begehen hier nicht nur den chine-
sischen Neujahrstag Imlek, sondern wihnen sich auch der Gottin Kwan Im besonders
nahe (vgl. auch Schlehe 1998: 138—142). Vor diesem Hintergrund gelangt Schlehe zu der
Schlussfolgerung, dass es sich bei Ratu Kidul um eine »Integrationsfigur verschiedener
religioser Richtungen« handelt und ihre Verehrung am Strand von Parang Kusumo dar-
auf verweist, »dass es noch immer ein beachtliches Potential fir religiése Toleranz in
Indonesien gibt« (Schlehe 1998: 257 und 258).

Die heterodoxen Ritualpraktiken der Pilger in Parang Kusumo und die Anwesenheit
von Prostituierten an diesem sakralen Ort bestirkt diesen Eindruck. Toleriert wird das
freiziigige Treiben aufgrund der Uberzeugung, dass Sexualkontakte hier den eigentli-
chen Zielen der Pilgerschaft zutrdglich sind, d.h. sich positiv hinsichtlich der Einlésung
der mit der Pilgerschaft verbundenen Wiinsche und Hoffnungen auswirken. Die Kon-
junktur dieser Uberzeugung und die Toleranz gegeniiber Praktiken, die gesellschaftliche
Normen im Allgemeinen und islamische Moralvorstellungen im Besonderen verletzen,
steht im Widerspruch zur vielfach diagnostizierten Islamisierung Javas im Sinne einer
immer strikteren Auslegung dieses Glaubens. Dieser Widerspruch ist vor dem Hinter-
grund lokaler Konzepte zu sehen, die die Puri Cepuri auf einer magischen Achse veror-
ten, die den indischen Ozean mit dem Gunung Merapi verbindet.

Puri Cepuri: Teil einer magischen Achse

Die Puri Cepuri gilt im Rahmen eines traditionellen Weltbildes nicht nur als Tor (gerbang)
zum Palast der Herrin des Siitdmeeres, sondern auch als Eckpunkt einer »magischen
Achse« (Hennings 2007), die vom Gunung Merapi bis an den Indischen Ozean reicht.
Beide Eckpunkte, Berg und Meer, werden durch den Opak und seine Nebenfliisse mit-
einander verbunden, und der Kraton in Yogyakarta bildet die geographische Mitte dieser
magischen Achse.?” Zur vornehmen Aufgabe des im Kraton residierenden Sultans gehort,
die Krifte, die am Gunung Merapi und im indischen Ozean walten, auszubalancieren
und in einem Gleichgewicht zu halten.

Der Gunung Merapi (2.911 m), einer der aktivsten Vulkane der Welt, bedroht mit sei-
nen pyroklastischen Strémen nicht nur die Hiuser und Felder der lokalen Bevélkerung,
sondern verwandelt mit der Asche, die er ausspuckt, auch das Umland in fruchtbare
Landschaften. Zugleich stellt er mit den Unmengen an Sand und Geréll, die als Schlamm-
lawinen niedergehen, wertvolle Materialien bereit, die von der lokalen Bevolkerung zum
Bau bzw. Wiederaufbau ihrer Hiuser und Straflen verwendet werden. Am anderen Ende

32 Die exakte geographische Mitte zwischen Berg und Meer markiert nicht der Kraton, sondern der
Tugu, ein unscheinbarer Obelisk auf einer Kreuzung im Zentrum von Yogyakarta. Der Tugu bildet
das Wahrzeichen von Yogyakarta, und seine umfassende mediale Prasenz ldsst sich nur dariiber
erklaren, dass sich die Bevolkerung ein Bewusstsein von seiner Bedeutung als Mittelpunkt der an-
gesprochenen magischen Achse bewahrt hat.

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access

47


https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

dieser magischen Achse bedroht der Indische Ozean, der an der Siidkiiste von Java ex-
trem unberechenbar ist, die dort gelegenen Doérfer, und gelegentlich verschlingt er auch
Boote, die sich auf das Meer hinauswagen, oder Menschen, die sich am Strand authalten.
Zugleich stellt der Ozean nicht nur wichtige Nahrungsressourcen bereit, sondern bildet
auch eine schiitzende Barriere, da er die Kiistenlinie weitgehend unzuginglich macht.

Die vulkanischen Gewalten des Gunung Merapi und die maritimen Gewalten des In-
dischen Ozeans, die die Menschen in Zentraljava von Norden und Siiden bzw. von oben
und unten bedrohen und in ihrer Ambivalenz zugleich hilfreich und bedrohlich erschei-
nen, sind zu ihrer besseren Adressierung sowohl personifiziert (anthropomorphisiert)
als auch geschlechtlich markiert (sexualisiert). So wie der Indische Ozean mit Nyai Ratu
Kidul in Verbindung gebracht wird, wird der Gunung Merapi mit Kyai Sapu Jagad asso-
ziiert. Der Herrin des Meeres steht ein Herr des Berges gegeniiber, der fir Ausbriiche
dieses Vulkans verantwortlich zeichnet und die Lavastréme lenkt — entweder nach Nor-
den, wo sie vergleichsweise wenig Schaden anrichten, oder nach Siiden, wo sie das nur
30 Kilometer entfernte Yogyakarta und den Kraton bedrohen.

Eine Personifizierung dieser Gewalten zielt aus ethnologischer Perspektive darauf,
sie nicht nur adressieren, sondern auch beeinflussen zu kénnen. Die Beeinflussung die-
ser Gewalten ist essentiell fiir die lokale Bevolkerung, da Ratu Kidul nicht nur mit Meer-
und Salzwasser in Verbindung gebracht wird, sondern auch mit Fliisssen, Regen und Siif3-
wasser. Sie gehort zu den »Wasserfrauen in Indonesien« (Schlehe 1998:135) — neben Dewi
Danu, Dewi Gangga, Dewi Anjani, Kwan Im u.a. — und herrscht in den nahezu poeti-
schen Wortenvon G. J. Resink iiber »a circuit of water and wind in which clouds formed of
the silty southern ocean moved inland with the wind to meet the mountains and released
their waters to feed the springs and rivers that nourished the fields and then flowed back
to the sea« (Resink 1997: 315).

Ratu Kidul ist verantwortlich fiir diesen Kreislauf aus Regen und Wind, der fiir die
Fruchtbarkeit der Felder und das Auskommen der Menschen von zentraler Bedeutung
ist. Dieser Kreislauf wird nicht nur mit Ratu Kidul identifiziert, sondern das Gesche-
hen zwischen Meer und Berg unterliegt auch einer starken Sexualisierung. Aus Sicht der
lokalen Bevélkerung besuchen die Geistwesen des Stidmeeres und des Gunung Merapi
einander, indem sie die Fliisse, insbesondere den Opak, als Verbindungsweg nutzen (vgl.
Schlehe 1998:132), und ihre Treffen dienen nicht zuletzt dem Ziel, »sexuelle Kontakte und
Heiratsbeziehungen« zu unterhalten (vgl. Schlehe 1998:148).

Vor diesem Hintergrund werden Erdbeben als Hochzeit dieser Geistwesen sowie
Wind und Regen als eine Folge ihrer sexuellen Aktivititen gedeutet (vgl. Laksono 1988:
193). Die Sexualisierung von Landschaft (Berg, Meer, See) und Naturphinomenen (Lava,
Wind, Regen), die auch von anderen Teilen Zentralindonesiens her bekannt ist (vgl. Got-
towik 2016: 214-216), folgt einem dualistischen Prinzip:** Stein und Wasser, Berg und
Meer, Linga und Yoni, Shiva und Shakti lauten die sexuell konnotierten Gegensitze, an
denen sich auch die Beziehung zwischen Sapu Jagad und Ratu Kidul orientiert. Ob Ratu

33 Rubinstein (2000:107-109) weist darauf hin, dass in der Kekawin- Literatur nicht nur Berg und Meer
mit Mann und Frau assoziiert werden, sondern darauf basierende landschaftliche Schénheit auch
mit einem sexuell vereinten Liebespaar.

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit

Kidul ebenfalls eine sexuelle Beziehung zu ihrem Pendant am Gunung Merapi unter-
hile, ist umstritten (vgl. Laksono 1988: 193 und Schlehe 1998: 149), jedenfalls benutzt sie
den Opak-Fluss als Verkehrsweg, um den Reprisentanten der Mataram- Dynastie ihre
Aufwartung zu machen. Geschichten iiber Rendezvous im Wasserpalast (Taman Sari)
des Sultans sind in Zentraljava nicht nur fester Bestandteil des narrativen Repertoires
der lokalen Bevolkerung, sondern wurden bis in die jiingste Vergangenheit hinein auch
in den Medien geniisslich ausgebreitet.

Die Rendezvous zwischen den Mataram- Herrschern und der Géttin des Sitdmeeres
zielen einem traditionellen Verstindnis zufolge darauf, Einfluss zu nehmen auf das zer-
storerische Potential, iiber das Ratu Kidul verfigt (vgl. Brakel- Papenhuijzen 1988: 46).
Denn der Sultan, der Ratu Kidul beiwohnt, befriedigt ihr sexuelles Verlangen und be-
friedet damit zugleich ihre potentiell destruktiven Krifte. Indem er hier erfolgreich ist,
beweist er sich als rechtmifiger Herr iiber den Boden (tanah) und das Wasser (air) und
das gesamte Land (tanahair) (vgl. Resink 1997: 315). Als erfolgreicher Herrscher gilt er je-
doch nur so lange, wie es ihm gelingt, die am Meer und am Berg waltenden Krifte unter
Kontrolle zu halten (vgl. Anderson 1972: 19). Denn Naturkatastrophen werden ihm da-
hingehend angelastet, dass er seinen Pflichten gegeniiber diesen Kriften nicht in ausrei-
chendem MafRe nachgekommen ist, und im Fall von Ratu Kidul gehoren hierzu auch ma-
trimoniale Pflichten. Doch wenn er seinen Pflichten nachkommt, gewinnt er Kontrolle
tiber diese Krifte und vermag sie fiir seine eigenen Interessen zu nutzen (vgl. Woodward
1989:170).

Die hier angesprochenen Krifte werden in Zentralindonesien als Kasekten bezeichnet
und sind noch am ehesten mit dem englischen Begriff Power zu tibersetzen, insofern sie
gleichermafien fir Energie (power) und Macht (power) stehen. Zuwachs und Verlust dieser
Krifte werden fiir Aufstieg und Fall eines Herrschers verantwortlich gemacht, und um
seiner Aufgabe nachzukommen, die Bevolkerung vor den potentiell destruktiven Kréften
zu schiitzen, die im Meer und am Berg walten, benotigt er »the extraphysical or magical
ability derived from the power of kasekten« (Laksono 1986: 38).

An diese Krifte (kasekten) gelangen die Mataram- Herrscher iiber ihre Verbindung zu
Ratu Kidul: »Ratu Kidul is among the most important sources of kasekten available to the
sultan« (Woodward 1989:169), und von daher reprisentiert sie »a major source of power«
(Woodward 1989: 171). Kasekten steht fiir magisch- spirituelle Krifte, iiber die zunichst
nicht die Gétter und Herrscher verfiigen, sondern die Frauen (female consorts bzw. shakti)
an ihrer Seite, und zu diesen Frauen gehdren Uma, Parwati, Durga, Kali etc. oder eben
auch Ratu Kidul. Die Gotter und Herrscher finden Anschluss an die magisch- spirituellen
Krifte dieser Frauen, indem sie sie heiraten, d.h. sexuell mit ihnen verkehren.

Eine solche Hochzeit zwischen Ratu Kidul und den Mataram- Herrschern wird seit
den Tagen von Hamengku Buwono X jedoch nicht mehr vollzogen, und so sieht sich
die lokale Bevolkerung in der Pflicht, durch eigene sexuelle Aktivititen am Strand von
Parang Kusumo die dort waltenden und von der Géttin des Siitdmeeres reprisentierten
Krifte zu pazifizieren. Dass die Pilger hier im Sinne des Gemeinwohls wirken, erklart
die weitreichende Toleranz, die ihren heterodoxen Praktiken bis in die Gegenwart hin-
ein entgegengebracht wird.

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access

49


https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung
Puri Cepuri: Ort einer heiligen Hochzeit

Die Verbindung von Panembahan Senopati und Ratu Kidul ist im Sinne einer heiligen
Hochzeit (hieros gamos) zu verstehen, die seitens des weltlichen Herrschers vollzogen
wird, um die magisch-spirituellen Krifte (kasekten), iiber die die Gottin des Siidmeeres
verfiigt, zu kontrollieren und fur sich selbst zu nutzen. Dass es sich hier um eine solche
Hochzeit handelt, veranschaulicht die folgende Definition: »Hieros gamos, Greek for
»sacred marriages, >sacred wedding feasts, or >sacred sexual intercourse, is the technical
term of a mythical or ritual union between a god and a goddess, more generally a divine
and a human being, and most specially a king and a goddess« (Bolle 2005: 3974).

Die Verbindung von Ratu Kidul und Panembahan Senopati entspricht dieser Defini-
tion, geht es doch auch hier um »sacred sexual intercourse«[...] between [...] aking and a
goddess«. Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang, dass es sich bei der heiligen Hoch-
zeit von Ratu Kidul und Panembahan Senopati nicht um einen einmaligen Akt handel,
sondern um eine exemplarische sexuelle Verbindung, die von allen Herrschern auf dem
Mataram-Thron periodisch vollzogen und damit erneuert werden muss.

Abbildung 7: Eingang zur Puri Cepuri

Quelle Foto ® Volker Gottowik 2014

Vor allem Johannes Ras (1987: 348-349) hat darauf hingewiesen, dass die heilige
Hochzeit zwischen Ratu Kidul und Panembahan Senopati eine eigene Handlungslogik
aufweist, die erst im Vergleich des Babad Tanah Jawi mit anderen Chroniken (Babad)
deutlich wird. Texte dieser Gattung beginnen hiufig mit einem Ursprungsmythos,
in dem ein Mann und eine Frau als mythische Ahnen eine zentrale Rolle spielen. Sie
gehoren oft unterschiedlichen Sphiren an, wie zum Beispiel Diesseits und Jenseits

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit

oder Ober-und Unterwelt, und ihre heilige Hochzeit begriindet nicht nur eine neue
Dynastie, sondern legitimiert sie zugleich aufgrund der angesprochenen Verbindung
zu jenseitigen oder transzendenten Michten.

Als Beispiel fiir ein solches mythisches Paar verweist Ras auf Ken Angrok und Ken De-
des, die als Begriinder des Majapahit- Reiches gelten (vgl. auch Smith/Woodward 2016:
324-325):* Ken Angrok wurde von Brahma gezeugt und ist damit géttlichen Ursprungs,
Ken Dedes ist dagegen die Tochter eines buddhistischen Ménchs, der als Asket auf einem
Friedhoflebt (vgl. Ras1987:348). Die korperlichen Merkmale von Ken Dedes, die sie als ei-
ne besondere Frau im Sinne einer magischen Kraftquelle (shakti) ausweisen, beschreibt
Ras im Anschluss an die historischen Quellen® folgendermaflen: »She has a luminous
womb. [...] a woman like this is an ardhanarisvari, that is the female half of a united Siva-
Durga couple (represented as >the Lord who is half male half female<). The man who mar-
ries such a woman will become ruler of the world« (Ras 1987: 348; vgl. auch Weatherbee
1968: 425 und Wessing 2007: 538).>° Und so kommt es dann auch: Ken Angrok heiratet
Ken Dedes, und das Majapahit- Reich, das sie begriinden, wird auf dem Hohepunkt sei-
ner Macht weite Teile des indo- malaiischen Archipels beherrschen. Entscheidend jedoch
ist, dass sie mit ihrer heiligen Hochzeit eine Dynastie begriinden, deren Angehérige auf-
grund ihrer genealogischen Abkunft von diesem mythischen Urelternpaar als legitime
Herrscher gelten.

Die Beziehung zwischen Panembahan Senopati und Ratu Kidul, obgleich ebenfalls
Teil einer tiberlieferten Chronik (Babad), weist dagegen eine ganz andere Struktur auf.
Hier tritt das Motiv einer heiligen Hochzeit zwischen einem Konig und einer Géttin, de-
ren Nachkommen ihr Recht auf Herrschaft von ihrer semi- géttlichen Abkunft herleiten,
zugunsten einer seriellen Hochzeit zuriick, die Ratu Kidul mit allen Herrschern dieser Dy-
nastie eingeht (vgl. Ras 1987: 349). Entscheidend ist hier das Moment der Wiederkehr
und Erneuerung: Die heilige Hochzeit zwischen Panembahan Senopati und Ratu Kidul
begriindet nicht die Mataram- Dynastie in Gestalt gemeinsamer Nachkommen, sondern
die Macht dieser Dynastie und die Legitimitit ihrer Herrschaft rithrt aus der Allianz mit
Ratu Kidul und den tibernatiirlichen Kriften (kasekten), iiber die sie verfiigt, und diese Al-
lianz muss jeder Herrscher der Mataram- Dynastie im Rahmen einer heiligen Hochzeit
erneuern — wobei Hochzeit hier Paraphrase fiir den Vollzug des Sexualaktes ist. Wer mit
Ratu Kidul sexuell verkehrt, wird im Gegenzug von ihr mit Macht und Reichtum ausge-
stattet.

Die Vorstellung, dass Frauen iiber aufergewohnliche Krifte verfiigen, an die Min-
ner Anschluss gewinnen, indem sie sie heiraten, hat eine lange Tradition auf Java. Sie

34  KenAngrok und Ken Dedes begriindeten das Singhasari-Reich (1222-1292), mit dem die Grundla-
ge des spateren hindu-buddhistischen GroRreiches Majapahit gelegt wurde. Die Majapahit-Herr-
scher verstanden sich als direkte Nachkommen der deifizierten Herrscher des Singhasari-Reiches
(vgl. Zoetmulder 1974: 351).

35  Die historische Quelle fiir Ken Angrok und Ken Dedes ist das Pararaton, das von | Gusti Putu Phal-
gunadi ins Englische libertragen wurde; vgl. Phalgunadi1996: insbesondere 79-81.

36  Die Parallelen zwischen Ken Dedes und Ratu Kidul veranschaulicht das folgende Zitat: »Both these
women were so>hot<in a magical sense, that flames issued forth from their wombs, and only men
of unusual potency were able to possess them. [...] such a woman was asardhanariswaric (skt. mis-
tress or queen who was half male), the very pick of women« (Cary/Houben 1987: 15).

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access

51


https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

geht auf die hinduistische Konzeption von Shiva und Shakti (ruler-consort) zuriick, der
zufolge einem Mann erst Macht aus der Beziehung zu einer Frau (shakti) erwichst (vgl.
Weatherbee 1968: 523).>” An diese Konzeption schliefien die altjavanischen Kénigshiuser
an, wie etwa Peter Worsley verdeutlicht: »Just as the power of a god was embodied in the
person of his consort, so the power of a king was embodied in this queen« (Worsley 2012:
164). Dieses weiblich konnotierte Verstindnis von Macht hat weitreichende Implikatio-
nen im Hinblick auf das Geschlechterverhiltnis: »Royal authority then resides not in the
king alone but rather in the royal couple« (Worsley 1991: 173).

Erst als Paar iiberwinden Mann und Frau ihre prinzipiell defizitire Geschlechtlich-
keit, und ihre Vereinigung zielt auf Vollstindigkeit (kelengkapan) im Sinne von Vollkom-
menbheit (kesempurnaan), wie sie die Gétter reprisentieren.’® Das Ziel ist die Uberwin-
dung von Gegensitzen, ohne diese Gegensitze jedoch auflésen oder synthetisieren zu
wollen. Es geht vielmehr darum, diese Gegensitze in sich aufzunehmen, sich zu eigen
zumachen und als Kraftquelle zu nutzen. Das Maf3, in dem das gelingt, ist Ausdruck und
Grundlage von Macht (kasekten) (vgl. Anderson 1972).

Das Prinzip, dem zufolge die punktuelle Vereinigung von Gegensitzen mit Macht
und Reichtum einhergehen, ist fest in der javanischen Gesellschaft verankert. Dieses
Prinzip verkérpern die Gotter, insbesondere Shiva und Durga/Parwati sowie Vishnu und
Laksmi/Dewi Sri; diesen Gottern eifern die mythischen Helden des Mahabharata und
Ramayana in Gestalt von Arjuna und Sumbadra bzw. Rama und Sita nach; und diesen
mythischen Helden wiederum Panembahan Senopati und Ratu Kidul (vgl. Hostetler
1982:130). »It is quite clear that Ratu Kidul as ruler of the realm of the spirits is a repre-
sentation of Siva’s spouse Durga, while Senapati, in consequence of his marriage to her,
is placed in the position of Siva (Batara Guru) [...]« (Ras 1987: 349).

Sowie Shiva magische Krifte von Durga empfingt, so empfingt sie Arjuna von Sum-
badra und Senopati von Ratu Kidul. Diese Konjunktion analoger Beziehungen (pattern
of pairing) ist jedoch erst vollstindig, wenn die Pilger am Strand von Parang Kusumo
mit einbezogen werden. Auch sie versuchen, sich diesen prototypischen Liebespaaren in
analogen Handlungen anzugleichen und magisch- spirituelle Krifte (kasekten) aus Sexu-
alkontakten zu anderen Pilgern zu ziehen. Die Gotter sind dabei zunachst Vorbild fur die
Herrscher und die Herrscher wiederum Vorbild fir die lokale Bevolkerung — und so wird
auf unterschiedlichen sozialen Ebenen (géttlich, adelig, gemein) und auf unterschied-
lichen zeitlichen Ebenen (mythisch, legendarisch/historisch, zeitgendssisch) versucht,
dem jeweiligen Vorbild rituell nachzueifern und sich seine Eigenschaften (Macht, Reich-
tum, Gliick) in analogen Handlungen mimetisch anzueignen.

Die magisch-spirituellen Krifte (kasekten), die hier angesprochen sind, werden ent-
weder durch Berithrung (kontakemagisch) oder durch Nachahmung (analogiemagisch

37  Die buddhistische Shakti heiflt Prajnaparamita. Auf Java gibt es zwei oder drei Darstellungen sol-
cher Prajnaparamita als Steinskulpturen, die sich auf die Partnerinnen (female consorts) des ersten
und des letzten Herrschers des Singhasari-Reiches (1222—-1292) beziehen (vgl. Stutterheim 1939:
144).

38 Die Pramissen, die der rituellen Vereinigung von Mann und Frau »als analogiemagische Hand-
lung« zugrunde liegen, hat Gerd Baumann folgendermafen beschrieben: »Der rituelle Koitus ist
[..] schon als solcher fir jeden Erfolg geboten, weil eben die Ordnung der Dinge [...] nur durch die
Einheit der Geschlechter [..] erfolgen kann« (Baumann 1955: 77).

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit

oder mimetisch) iibertragen.* Die Ubertragung dieser Krifte erfolgt jedoch nicht in ei-
nem einzigen Akt, sondern muss immer wieder periodisch erneuert und aktualisiert
werden. Aus dieser Verpflichtung zur Erneuerung erwachsen rituelle Praktiken, in die
nicht nur die Angehérigen der Mataram- Dynastie, sondern auch die lokale Bevolkerung
in Gestalt der Pilger am Strand von Parang Kusumo eingebunden sind. Zu diesen Prak-
tiken gehért neben Labuhan und Bedhaya auch Ritual seks.

3.3 Die rituellen Praktiken: Labuhan, Bedhaya, Ritual seks
Labuhan: Aktualisierung einer heiligen Hochzeit

Die Verbindung, die die Mataram- Dynastie mit Ratu Kidul im Rahmen einer heiligen
Hochzeit eingegangen ist, hat dieser Dynastie zu Macht und Herrschaft verholfen. Doch
auch diese Verbindung konnte nicht verhindern, dass das Mataram- Reich von der hol-
landischen Kolonialmacht unterworfen und 1755 geteilt wurde. Aus dieser Teilung gin-
gen zwei Reiche hervor, das Kesunanan Surakarta und das Kesultanan Yogyakarta. Die Ver-
bindung zwischen Ratu Kidul und den Herrschern der Mataram- Dynastie blieb davon
jedoch unberiihrt. Sie war von nun an sowohl mit dem Sunan von Surakarta als auch mit
dem Sultan von Yogyakarta liiert (vgl. Schlehe 1998: 91). Vor allem an den Jahrestagen ih-
rer Thronbesteigung macht Ratu Kidul ihnen die Aufwartung, um ihre Vereinbarung auf
Gegenseitigkeit zu erneuern: »On these occasions she appears dressed as a bride and
spends the night with the king« (Woodward 1989:168).

Die Verbindung von Ratu Kidul mit Panembahan Senopati und seinen Nachfolgern
auf dem Thron hat nach Uberzeugung der lokalen Bevélkerung die Geschichte Javas
nachhaltig beeinflusst. Entsprechende Narrative fithren einschneidende historische
Ereignisse auf ihre Interventionen zuriick. Ratu Kidul hat diesen Narrativen zufolge
nicht nur Panembahan Senopati im Kampf gegen die Konigreiche an der Nordkiiste
(z.B. Demak) unterstiitzt, sondern auch Sultan Agung bei der Eroberung Javas und
Hamengku Buwono I (1717-1792) in den kriegerischen Auseinandersetzungen mit der
Niederlindischen Ostindien- Kompanie (VOC, 1602—-1799) tatkriftig zur Seite gestan-
den. Doch vor allem Sultan Hamengku Buwono IX (1912-1988) wird nachgesagt, eine
enge Beziehung zu Ratu Kidul unterhalten zu haben. Als Gegenleistung fiir seine Ehrer-
bietung hat Ratu Kidul ihn militirisch und politisch unterstiitzt, nicht nur wihrend des
Zweiten Weltkriegs, als es ihm gelang, die japanische Marine vernichtend zu schlagen,
sondern auch wihrend der Indonesischen Revolution, die ihn zuriick an die Macht
fithrte (vgl. Cut 2009: 612; vgl. auch Solosoemardjan 1962: 19 und Woodward 1989: 168).

39 Die Ubertragung dieser magisch-spirituellen Krifte iiber verschiedene soziale Schichten hinweg
beschreibt auch Koentjaraningrat: »Because of his divine origin, the ruler was supposed to possess
beneficent spiritual power of a magical nature (sakti or kasekten) which radiated from his person
to those close to him through kinship ties, marriage, and royal office, whereas these in turn passed
on the kasekten to other persons further down until finally this power, although weakening as it
expanded radially, benefited the commoners and peasants in towns and rural areas« (Koentjaran-
ingrat1985: 39).

https://dol.org/1014361/9783839467831-008 - am 13.02.2028, 13:43:58. /de/s Access

53


https://doi.org/10.14361/9783839467831-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

