
»Ich erwähne das Thema Islam auch kaum, ne? Da

muss man aufpassen. Ich will da gar keine Probleme

kriegen!«

Antimuslimischer Rassismus im Lehrer*innenberuf

Karim Fereidooni

1 Einleitung

Mannigfaltige Erwartungen werden Lehrer*innen ›mit Migrationshintergrund‹

vonseiten unterschiedlicher Personen und Institutionen entgegengebracht, ihre

eigenen Perspektiven werden in den entsprechenden gesellschaftlichen Debatten

allerdings kaum berücksichtigt. Auch sind wissenschaftliche Analysen zu Lehr-

kräften ›mit Migrationshintergrund‹ im deutschsprachigen Raum bislang eine Sel-

tenheit. Vor diesem Hintergrund intendiert meine Studie zu »Diskriminierungs-

und Rassismuserfahrungen von Referendar*innen und Lehrer*innen ›mit Mi-

grationshintergrund‹ im deutschen Schulwesen«1 (Fereidooni 2016a), subjektiv

bedeutsame Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen von Referendar*innen

und Lehrer*innen ›mit Migrationshintergrund‹ im deutschen Schulwesen zu

analysieren.

Dieser Beitrag widmet sich der folgenden Frage: Erfahren (angehende) Leh-

rer*innenmuslimischen Glaubens bzw. Lehrkräfte, denen der muslimische Glaube

zugeschrieben wird, antimuslimischen Rassismus in ihrer Ausbildung und/oder in

ihrer Tätigkeit als ausgebildete Lehrkraft? Um dieser Frage nachgehen zu können,

wird zunächst der Begriff des antimuslimischen Rassismus erläutert (2), bevor die

Untersuchungsmethode dargestellt (3) sowie auf ausgewählte Befunde (4) einge-

gangen wird. Ferner werden Bewältigungsstrategien (5) sowie Dethematisierungs-

strategien (6) der Untersuchungsteilnehmer*innen präsentiert, die dazu dienen,

mit den erlebten Rassismuserfahrungen umgehen und diese bewältigen zu kön-

nen. Zum Schluss wird dargestellt, welche Herausforderungen und Chancen sich

1 Teile dieses Aufsatzes sind bereits im Rahmen der folgenden Publikationen veröffentlicht

worden: Fereidooni 2016a; 2017a und b.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Karim Fereidooni

im Umgang mit antimuslimischem Rassismus, insbesondere für die universitäre

Lehrer*innenbildung, ergeben (7).

2 Antimuslimischer Rassismus

Rassismus ist eine spezielle Spielart von Diskriminierung, die sich auf die fakti-

sche oder zugeschriebene Herkunft von Menschen bezieht, die abgewertet wird.

Essed (1992, 375) definiert Alltagsrassismus als »eine Ideologie, eine Struktur und

ein Prozess, mittels derer bestimmte Gruppierungen auf der Grundlage tatsächli-

cher oder zugeschriebener biologischer oder kultureller Eigenschaften als wesens-

mäßig andersgeartete und minderwertige ›Rassen‹ oder ethnische Gruppen2 an-

gesehen werden. In der Folge dienen diese Unterschiede als Erklärung dafür, dass

Mitglieder dieser Gruppierungen vom Zugang zu materiellen und nicht-materiel-

len Ressourcen ausgeschlossen werden«.

Die Einteilung von Menschen in unterschiedliche Gruppen geschieht durch

Rassifizierung. Wollrad (2005, 14) definiert Rassifizierung wie folgt:

»Weiße3 europäische Philosophen, Anthropologen und Ethnologen haben nicht

aus schlichterOrdnungsliebeKategorien zur Klassifikation der gesamtenMensch-

heit eingeführt, sondern die Ordnung wurde in Form einer Hierarchisierung ge-

staltet, deren Kern in der Selbstpositionierung der Erfinder an der Spitze der Hier-

archie bestand.«

Diskriminierung hingegen ist viel umfassender. So können Menschen unter ande-

rem diskriminiert werden aufgrund ihres Geschlechts (Sexismus), ihrer sexuellen

Orientierung (Heteronormativität), ihrer körperlichen Versehrtheit (Handica-

pism), ihres Alters (Ageism), ihres finanziellen Status (Klassismus) oder aufgrund

der Tatsache, dass sie scheinbar den Schönheitsvorstellungen der Gesellschaft

nicht genügen (Bodyism).

2 Leiprecht (2001, 28) weist darauf hin, dass Ethnie als Sprachversteck für Rasse fungiert. Für

Arndt (2011, 632) stellt das Wort »Ethnie«, welches in den 1960er Jahren von Wilhelm Emil

Mühlmann in den wissenschaftlichen Diskurs eingeführt wurde, »nichts als ein neues Män-

telchen für […] rassistische Begriffsinhalte« dar, weil »die zentrale Grundidee, dassMenschen

nach biologistischen (vermeintlich genetisch definierten) Kriterien (wie etwa Hautfarbe)

zu unterscheiden und diese wiederum mental, religiös, kulturell etc. interpretierbar [seien,

Anm. d. Verf.] […] lediglich auf einem terminologischen Umweg« (ebd., 632) transportiert

wird.

3 Weiß »weist […] nicht auf eine (Haut)Farbe hin, sondern bezeichnet vielmehr die gesell-

schaftliche Position derer, die in einem ethnisch und rassistisch strukturierten Raum sym-

bolisch und faktisch privilegierte Positionen einnehmen« (Melter & Mecheril 2010, 158).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antimuslimischer Rassismus im Lehrer*innenberuf 107

Shooman (2014, 64f.) zufolge kann antimuslimischer Rassismus folgenderma-

ßen definiert werden:

»Aus einer dominanten gesellschaftlichen Position heraus werden sie [die Mus-

lim*innen bzw. diejenigen, die als solche gelesen werden, K.F.] unabhängig von

einem individuellenGlaubensbekenntnis als eine homogene und quasinatürliche

Gruppe in binärer Anordnung zu weißen christlichen/atheistischen Deutschen

bzw. Europäern konstruiert und mit kollektiven Zuschreibungen versehen; es

wird ein Wissen über sie und ihr Wesen als Gruppe erzeugt, und sie gelten

anhand verschiedener Merkmale als identifizierbar«.

Demnach werden »Muslime und Menschen, die als Muslime markiert werden, […]

als homogene, essentialistische, dichotome Gruppe konstruiert, die im Verhältnis

zur ebenfalls konstruierten Eigengruppe als weniger zivilisiert, weniger emanzi-

piert, weniger frei und weniger fortschrittlich konstruiert wird« (Attia 2014, o. S.).

Messerschmidt (2011, 51) weist darauf hin, dass sich die Ursachen der derzei-

tigen »Spaltungen in der bundesdeutschen Einwanderungsgesellschaft durch die

öffentlich praktizierte Dichotomisierung von Muslimen und Nicht-Muslimen, bei

der Muslime als potenziell bedrohlich repräsentiert werden« ergeben, indem »das

›Wir‹ […] als aufgeklärt, demokratisch, frauenfreundlich dargestellt [wird], ›sie‹

hingegen seien vormodern, unaufgeklärt, undemokratisch, frauenfeindlich«. Dies

entspricht »einer spezifisch oriental[ist]ischen Vorstellung einer ›islamischenWelt‹

als Gegenbild und Bedrohung der ›westlichenWelt‹, die seit Jahrhunderten überlie-

fert wird und einen festen Bestandteil des (west)europäischen Selbstverständnisses

darstellt« (Karakaşoğlu & Wojciechowicz 2017, 509).

3 Untersuchungsmethode

Das Forschungsdesign dieser Untersuchung beinhaltete die folgenden vier Schrit-

te: In einem ersten Schritt wurden zehn Pre-Interviews mit Referendar*innen und

Lehrkräften geführt. Die Erkenntnisse aus den Pre-Interviews wurden verwendet,

um im zweiten Schritt den Fragebogen zu entwickeln, der von 159 Referendar*in-

nen und Lehrkräfte aus dem gesamten Bundesgebiet ausgefüllt worden ist. Im

dritten Schritt wurden zehn Personen aus dem Pool der 159 Personen ausgewählt,

um mit diesen ein Interview zu führen. Für die Interviews wurden fünf Personen

ausgewählt, die im Fragebogen angegeben haben, Rassismuserfahrungen gemacht

zu haben, und fünf Personen, die im Fragebogen angaben, diese nicht gemacht zu

haben. Aufgrund dieser Vorgehensweise war ein Vergleich beider Personengrup-

pen möglich. Die problemzentrierten Einzelinterviews wurden inhaltsanalytisch

ausgewertet.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Karim Fereidooni

4 Ergebnisse

Die Mehrheit der untersuchten Lehrkräfte (60,4 Prozent) hat Diskriminierungs-

und Rassismuserfahrungen am Arbeitsplatz erlebt. Die Ergebnisse der Studie wei-

sen u.a. darauf hin, dass (angehende) Lehrkräfte, die muslimischen Glaubens sind

bzw. denen der muslimische Glaube zugeschrieben wird, während ihrer Tätig-

keit als Referendar*in oder Lehrer*in institutionell (aufgrund der bis 2015 gülti-

gen »Kopftucherlasse«, die es Kopftuch tragenden Lehrerinnen in einigen Bundes-

ländern verboten haben, in der Schule das Kopftuch zu tragen) und direkt (auf-

grund des antimuslimischen Rassismus) rassistisch diskriminiert werden. Sowohl

im quantitativen als auch im qualitativen Teil der Studie gibt die Mehrheit der Un-

tersuchungsteilnehmer*innen an, von ihren Kollege*innen und Vorgesetzten ras-

sistisch diskriminiert worden zu sein, während die Schüler*innen und ihre Eltern

eher nachrangig als rassistisch Diskriminierende benannt worden sind.

4.1 Quantitative Ergebnisse

Die Mehrheit der Untersuchungsteilnehmer*innen (UT) (60,4 Prozent) hat

Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen am Arbeitsplatz erlebt. Vier von

zehn UT (45,2 Prozent bzw. 40,9 Prozent) wurden sowohl während der Tätigkeit

als Referendar*in als auch als ausgebildete Lehrer*in bzw. alleinig in der Phase

des Referendariats (rassistisch) diskriminiert, wohingegen nur jede*r siebte UT

(14 Prozent) ausschließlich die Tätigkeit als fertig ausgebildete Lehrperson als

diskriminierungs- und rassismusrelevante Phase angibt.

Sechs von zehn UT (65,5 Prozent) geben bezüglich der Personengruppe der

(rassistisch) Diskriminierenden entweder alleinig ihre Kolleg*innen oder ihre Vor-

gesetzten bzw. eine Kombination beider Personengruppen an. Die Schüler*innen

und deren Eltern werden von mehr als einem Viertel der UT (27,8 Prozent) als (ras-

sistisch) diskriminierende Personengruppen ausgemacht.

Die quantitativen Ergebnisse belegen, dass Lehrkräfte muslimischen Glaubens

imVergleich zu (angehenden) Lehrer*innen aller anderen Religionen bzw. den kon-

fessionslosen Lehrpersonen4 rassistisch diskriminiert werden. Neben der Religi-

onszugehörigkeit existiert ein religionenübergreifender Zusammenhang zwischen

4 Die folgenden Gruppen wurden gebildet: a) Islam: Beinhaltet die Angaben »Islam«, »Is-

lamisch«, »Moslem«, »Muslim«, »Muslima« und »Alevitisch«; b) Christentum: Beinhaltet

die Angaben: »Römisch-Katholisch«, »Evangelisch-Lutherisch«, »Freikirchlich«, »Griechisch-

Orthodox«, »Russisch-Orthodox«, »Serbisch-Orthodox«, »Syrisch-Orthodox«, »Christentum«

und »Christlich-Orthodox«; c) Sonstige Konfessionen: Beinhaltet die Angaben: »Buddhis-

tisch«, »Jüdisch« und »Shivaismus«; d) Konfessionslos: Beinhaltet die Angaben: »Keine« und

»Konfessionslos«.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antimuslimischer Rassismus im Lehrer*innenberuf 109

den Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen der Lehrer*innen und der Ein-

haltung religionsbezogener Genuss- und Kleidungsvorschriften sowie demGottes-

dienstbesuch, weil diejenigen Untersuchungsteilnehmer*innen, unabhängig ihrer

Religion oder Konfession, die Lebensmittel religionskonform verspeisen, die religi-

onsbezogenen Kleidungsvorschriften einhalten und den Gottesdienst ihrer jeweili-

gen Religion besuchen, vergleichsweise mehr rassistisch diskriminiert werden als

Lehrkräfte, die dasselbe nicht tun.

Bei der differenzierten Auswertung dieses Sachverhalts fällt auf, dass der

Zusammenhang zwischen Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen und der

Einhaltung der religiösen Genuss- und Kleidungsvorschriften bei muslimischen

Lehrkräften ausgeprägter ist als bei Lehrpersonen mit christlicher Konfession

und bei konfessionslosen Lehrer*innen. Des Weiteren werden sämtliche acht

Kopftuch tragende Lehrerinnen, die an dieser Studie teilgenommen haben, in

ihrem Berufskontext rassistisch diskriminiert.

Es kann konstatiert werden, dass diejenigen Lehrer*innen, die sich der isla-

mischen Konfession zurechnen, vergleichsweise stärker rassistisch diskriminiert

werden, als Lehrkräfte mit christlichem Glauben, die vergleichsweise weniger ras-

sistische Diskriminierungen erfahren. Lehrkräfte mit einer sonstigen Religions-

zugehörigkeit und konfessionslose Lehrer*innen erfahren durchschnittlich mehr

rassistische Diskriminierungen als christliche Lehrpersonen.

4.2 Qualitative Ergebnisse

Nachfolgend wird exemplarisch ein Interviewausschnitt mit Mehdi Azar,5 einem

muslimischen Lehrer, wiedergegeben. Hierbei bezieht er sich auf seine Erfahrun-

gen, die er im Rahmen seiner Lehrtätigkeit an einemGymnasium inNRWgemacht

hat. Im Anschluss daran werden die Aussagen des Interviewpartners rassismuskri-

tisch analysiert.

Ich erwähne das Thema Islam auch kaum, ne? (.) Nur, wenn es zu einer Unter-

richtseinheit kommt im [Nennung des 2. Faches]. (.) Dann bin ich aber auch sehr

objektiv. (.) Ja, dann werden nur die Fakten, halt auf den Tisch gebracht ne? (.)

Es gibt Mekka, es gibt so und so viele Moslems und und so=so die 5 Säulen oder

so. Ich halte das auf einer sehr klaren [haut mit der Hand auf den Tisch], und fak-

tenorientierten (.) Linie, so wie es auch im Lehrbuch steht. Damit (.) mich auch

keiner angreifen kann, so (.) »Ja, ich heiße Mehdi Azar (.) so dann können die El-

tern kommen, und sagen: »Der erzählt die ganze Zeit über den Islam.« Hier dieses

und jene, ja? (.) Da muss man aufpassen. Ja. Ich will da gar keine Probleme krie-

gen (Interview Mehdi Azar, IMA, Z. 667-674). […] Letztes Mal auch, so (.) ne ganz

5 Der Klarname des Interviewpartners wurde pseudonymisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Karim Fereidooni

lockere Stunde gehabt (.): »Herr Azar!« Ich so: »Ja?« »Sie heißen Mehdi«. Ich so:

»Ja, so heiße ich.« (.) »Sie kommen von woher?« »Ich komme aus [Nennung des

Geburtslandes] ursprünglich, meine Eltern.« »Ja, super. Dann erzählen sie mal.

Was für ne, ja, Religion haben sie denn?« »Ich rede nicht sehr gerne. Aber ich bin

Moslem.« »Ah, ja,Moslem.« Ja, dann habe ich denen halt sehr viel erzählt darüber.

Oder überhaupt (.) das Heimatland, das fanden die super interessant. Ne? Dann

habe ich denen viel erklärt und so und dann so: »Sind das alles Terroristen?« Hab

ich gesagt: »Nein, die Religion ist überhaupt nicht so. Es gibt natürlich Verrückte

überall.« (.) Das fanden die super spannend. Es sind so der Beitrag den (.) den wir

geben können. Einfach ne? Die Deutschen haben manchmal keine Ahnung. Und

die Schüler in derWelt da draußen, die haben überhaupt keinen Kontakt. Gerade

hier [Nennung des Stadtteils]. Ne? Und die waren total fasziniert. Ne? Und dann

so. Ne Schülerin so: »Was? Sie sind wirklich Moslem?« So richtig erschrocken, ne?

So (.): »Ja, wie stellst du dir denn einen vor?« Ne? (.) »Ne, anders. (.) Sie sind doch

voll nett.« Pfffff (.) [zucktmit den Schultern]: »Klar, Moslems sind doch auch nett.«

Also, dieses, dafür sind wir da. Das ist wichtig. Dass wir auch hier (.) den Leuten,

die da wenig Kontakt zu haben zu zeigen, wie (.) normal wir sind. Ob lustig oder

nett oder wie auch immer ne? (…) Auf jeden Fall (.) (Z. 808-824).

Herr Azar schildert, dass er in der Schule von sich aus »dasThema Islam (…) kaum«

erwähnt. Er scheut sich davor, mit seinen Schüler*innen über den Islam zu spre-

chen. Falls ihm dies im Rahmen seines Unterrichts allerdings notwendig erscheint,

weil es das Curriculum vorsieht, ist der Interviewpartner (IP) darauf bedacht, »sehr

objektiv (…) nur Fakten« zu vermitteln. Statt zusätzlich sein eigenes religiösesWis-

sen für den Unterricht fruchtbar zu machen, weil sich der IP als gläubigen Muslim

bezeichnet und die entsprechende religiöse Expertise besitzt, vermittelt er seinen

mehrheitlich christlich sozialisierten Schüler*innen alleinig die Inhalte des Lehr-

buchs. Darüber hinausgehende Informationen über den Islam vermittelt der Leh-

rer seinen Schüler*innen nicht und zwar, weil er befürchtet, »Probleme« zu erhal-

ten. Die Vorsicht von Herrn Azar basiert nicht etwa darauf, dass er durch seine

Zurückhaltung vermeiden möchte, den Schüler*innen falsches Wissen über den

Islam beizubringen, sondern darauf, dass er befürchtet, aufgrund seiner Selbst-

identifikation als Muslim Schwierigkeiten mit den »Eltern« seiner Schüler*innen

zu erhalten. Vor dem Hintergrund der säkularen bzw. christlich-jüdisch-abend-

ländischen Imagination der deutschen Schule durch die mehrheitlich atheistisch

bzw. christlich sozialisierten Personen, die dort beschult werden bzw. die dort tätig

sind, und des pauschalen Fundamentalismusverdachts gegenüber Muslim*innen,

die ihren Glauben praktizieren bzw. jenen Personen, die für Muslim*innen gehal-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antimuslimischer Rassismus im Lehrer*innenberuf 111

ten werden, ist Herr Azar vom »stereotype threat«6 betroffen und möchte deshalb

mit seinem Verhalten den rassismusrelevanten Stereotypen, die in der bundes-

deutschen Gesellschaft virulent sind, entgegenwirken. Er ist sich dessen bewusst,

dass die gängigen Stereotype Muslim*innen u.a. als nicht aufgeklärt, emotional

und unbesonnen imaginieren; demgegenüber betont Herr Azar in dem Interview

durch seinen zweimaligen Hinweis auf seine faktenbasierte Unterrichtsgestaltung

seine eigene Rationalität. Dadurch versucht er, sich selbst von den gängigen Ste-

reotypen über Muslim*innen abzugrenzen.

Dadurch, dass er sich selbst von diesen Stereotypen abzugrenzen versucht, ist

er bestrebt, seine Schüler*innen in Bezug auf ihr antimuslimischesWissen zu sen-

sibilisieren. Er versteht sich als »change agent«7 und nimmt sich deshalb sehr viel

Zeit, um alle Fragen seiner Schüler*innen über den Islam zu beantworten.

In der Schilderung von Herrn Azar wird der begrenzte Spielraum deutlich,

als Einzelperson gegen tradierte antimuslimische Diskurse der bundesdeutschen

Gesellschaft vorzugehen, die sich selbst als ›weiß‹-atheistisch-christlich(-jüdisch)

imaginiert und die Essentialisierung von Menschen betreibt, die sich selbst als

Muslime betrachten bzw. als Muslime konstruiert werden. Dadurch, dass Herr

Azar seine eigeneNormalität betont bzw. betonenmuss, umgegen die gesellschaft-

liche ›Besonderung‹ muslimischer Menschen bzw. gegen die schulische ›Besonde-

rung‹ muslimischer Lehrer*innen bzw. Lehrer*innen, die für Muslim*innen gehal-

ten werden, anzugehen, (re)produziert er ebenjene ›Besonderung‹, weil Personen,

die als selbstverständlicher Teil der Norm gelten, ihre Normalität nicht betonen

müssen.

5 Bewältigungsstrategien der befragten Lehrkräfte

Die untersuchten Lehrkräfte wenden folgende fünf Strategien an, umdie erlittenen

Rassismuserfahrungen zu bewältigen:

6 Knappik & Dirim (2012, 92) definieren »stereotype threat« folgendermaßen: »Die Verinner-

lichung von negativen Zuschreibungen an die eigene Gruppe und die Angst, diese durch das

eigene Verhalten zu bestätigen«.

7 Georgi u.a. (2011, 27) definieren »change agents«, in Anlehnung an Smylie u.a. (1999) folgen-

dermaßen: »Lehrerinnen und Lehrer als change agents zu begreifen ist Teil des nordamerika-

nischen professionstheoretischen Diskurses. Dabei werden Lehrende in dreifacher Hinsicht

als change agents gesehen: (1) als change agents im Sinne der Begleitung der individuellen

Persönlichkeitsentwicklung ihrer Schülerinnen und Schüler; (2) als change agents im Sin-

ne der Implementierung von Schulprogrammen, Curricula und Reformen und (3) als change

agents, die sich den gesellschaftlichen Themen von sozialer Ungleichheit, Diskriminierung

und Desintegration annehmen«.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Karim Fereidooni

(1) Anpassung: Diese Lehrkräfte halten sich in rassismusrelevanten Situatio-

nen aus Gründen des Selbstschutzes zurück und äußern ihreMeinungen bezüglich

Rassismus(-erfahrungen) nicht (mehr) in der Schulöffentlichkeit.

(2) Authentizität: Diese Lehrkräfte setzen sich für ihre eigenen Belange pro-

aktiv ein und engagieren sich dafür, um als selbstverständlicher Teil des Kollegi-

ums akzeptiert zu werden, ohne allerdings beispielsweise ihr Kopftuch abzulegen,

obwohl das von den Kolleg*innen oder Vorgesetzten verlangt wird; oder sie thema-

tisieren ihre eigenen Rassismuserfahrungen und/oder die Rassismuserfahrungen

der Schüler*innen offen, obwohl ihre Kolleg*innen und Vorgesetzten der Meinung

sind, die Schule sei eine »Schule ohne Rassismus«8.

(3) Idealismus: Idealistische Lehrkräfte wirken als »change agents« (Träger*in-

nen von Veränderung), welche die Institution Schule, insbesondere aber ihre Kol-

leg*innen und Vorgesetzten für rassistische Sachverhalte sensibilisieren möchten.

Sie haben oftmals selbst als Schüler*innen Rassismus in der Schule erlebt und sind

deshalb als Lehrkräfte sensibilisiert.

(4) Distanzierung: Lehrkräfte, welche Distanzierung als Bewältigungsstrate-

gie wählen,wendenHumor bzw. Sarkasmus an, ummit rassismusrelevanten Sach-

verhalten umzugehen. Statt sich zu rechtfertigen, parodiert beispielsweise eine

Lehrerin mithilfe ihres Humors die Unterstellung ihres Kollegen und überzeichnet

somit seine Anschuldigungen, um ihm die Absurdität seiner Aussagen vor Augen

zu führen.Mithilfe von Humor bzw. Sarkasmus distanziert sie sich von den rassis-

musrelevanten Vorstellungen ihres Kollegen und leistet darüber hinaus offensiven

Widerstand gegenüber seinen rassistischen Zuschreibungen.

(5) Resignation: Diese Lehrkräfte sind aufgrund ihrer massiven Rassismuser-

fahrungen nichtmehr in der Lage, in der Institution Schule tätig zu sein. Sie schüt-

zen sich mit der vorzeitigen Beendigung des Referendariats (ohne Zweites Staats-

examen) vor weiteren rassismusrelevanten Verletzungen.

6 Dethematisierungsstrategien der befragten Lehrer*innen

Die Interviews haben ergeben, dass sowohl Untersuchungsteilnehmer*innen, die

im Fragebogen angegeben haben, im Berufskontext rassistisch diskriminiert zu

werden, als auch Untersuchungsteilnehmer*innen, die im Fragebogen angegeben

haben, im Berufskontext nicht rassistisch diskriminiert zu werden, sehr ähnliche

Rassismuserfahrungen machen und dieselben Bewältigungsstrategien anwenden,

um mit diesen Erfahrungen umgehen zu können. Vor dem Hintergrund dieser

8 Für eine rassismuskritische Analyse des Programms »Schule ohne Rassismus – Schule mit

Courage« siehe Stockhausen & Fereidooni 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antimuslimischer Rassismus im Lehrer*innenberuf 113

Befunde wurden die folgenden Strategien zur Dethematisierung der Rassismuser-

fahrungen herausgearbeitet: (1) Blame the victim (Täter-Opfer-Umkehr), (2) Ver-

harmlosung, (3) Verleugnung, (4) Unsicherheit, (5) Eingeständnis.

Während drei der fünf Lehrkräfte auch nach den Interviews ihreMeinung nicht

verändert haben und der Ansicht sind, im Berufskontext nicht rassistisch diskrimi-

niert worden zu sein, obwohl sie in den Einzelinterviews zum Teil von mehreren

ebensolchen Erfahrungen berichteten, war ein interviewter Lehrer danach unsi-

cher, ob er nicht doch rassistische Diskriminierung erlebt hat. Ein weiterer Lehrer

hat im Laufe des Interviews seine Meinung verändert und ist der Ansicht, Rassis-

muserfahrungen im beruflichen Kontext erlebt, aber vor dem Interview verdrängt

zu haben.

Es kann konstatiert werden: Die drei Lehrkräfte, die der Meinung sind, kei-

ne rassistischen Diskriminierungserfahrungen gemacht zu haben, obwohl sie in

den Interviews von ebensolchen Erfahrungen berichtet haben, wenden dieselben

gesellschaftlichen Distanzierungsmuster an, die Messerschmidt (2011) in Bezug

auf die Dethematisierung von Rassismus in der bundesdeutschen Gesellschaft be-

schrieben hat. Sie haben also diese Distanzierungsmuster internalisiert, was nicht

nur zur Dethematisierung von Rassismus im Allgemeinen führt, sondern auch zur

Dethematisierung von Rassismuserfahrungen durch Personen, die selbst rassis-

tisch diskriminiert worden sind:

(1) »Rassismusdiagnosen als Skandal: Das Benennen von rassistischen Praktiken

und von Erfahrungen rassistischer Diskriminierung wird in der Öffentlichkeit im-

merwieder skandalisiert.Dadurch tritt nicht die Erscheinung des Rassismus selbst

als Skandal in den Blick, sondern der Hinweis auf diese Erscheinungen als rassis-

tische wird als skandalös diffamiert« (Messerschmidt 2011, 42). Der Interviewte

Raphael Tresto9 hat beispielsweise internalisiert, dass der Vorwurf der Diskrimi-

nierung in der BRD gravierend ist, vor allem vor dem Hintergrund, dass die im

Berufsfeld Schule tätigen Personen aufgrund ihrer Verbeamtung bzw. ihrer An-

stellung im öffentlichen Dienst eine besondere Verpflichtung und Loyalität gegen-

über demGrundgesetz besitzen (sollten), das unter anderemdemRassismusschutz

verpflichtet ist. Einen Kollegen der rassistischen Diskriminierung zu bezichtigen,

hieße demnach, dessen (pädagogische) Haltung außerhalb des Grundgesetzes zu

verorten. Die Skrupel, dies zu tun, sind dafür verantwortlich, den Rassismusvor-

wurf nicht zu äußern.

(2) »Verlagerung des Rassismus in den (Rechts-)Extremismus: Rassismus wird in der

Öffentlichkeit bevorzugt als Praxis rechtsextremistischer Gruppierungen benannt,

nicht aber als alltägliche Diskriminierungsform und als Weltbild, das in der Mitte

der Gesellschaft verankert ist« (Messerschmidt 2011, 45). Hakan Yilmaz berät eine

9 Es werden nicht die Klarnamen der interviewten Lehrkräfte genannt.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Karim Fereidooni

Schülerin in Bezug auf ihre zukünftigen beruflichen Perspektiven, als sein Kolle-

ge der Schülerin zuruft: »Ach, möchtest du doch nicht Kameltreiber werden wie

der Herr Yilmaz?« Herr Yilmaz kann diese Äußerung nicht einordnen und ist sehr

irritiert. Seine Unsicherheit über die Rassismusrelevanz dieser Äußerung wird in

seinen Fragen mit selbstreflexivem Charakter deutlich: »Wie ist das gemeint? Hat

das irgendwie so einen (.) äh rechten Hintergedanken oder war das einfach ne Äu-

ßerung, was nicht reflektiert wurde (.) seitens des Kollegen?« Die Ursache seiner

Unsicherheit imHinblick auf die Einordnung der Aussage des Kollegen basiert dar-

auf, dassHerr Yilmaz die gesellschaftlichenDistanzierungsmuster in Bezug auf die

Thematisierung rassismusrelevanter Sachverhalte internalisiert hat. Dadurch sind

sie in seiner Analyse wirkmächtig und führen dazu, dass er die Äußerung des Kol-

legen in den Rechtsextremismus einordnet und die Existenz rassismusrelevanten

Wissens bei Personen ausschließt, die der »gesellschaftlichen Mitte« angehören

bzw. sich selbst dort verorten.

(3) »Kulturalisierung: Durch kulturalistische Wahrnehmungsmuster wird Ras-

sismus unsichtbar gemacht, während zugleich die rassistischen Identifizierungen

beibehalten werden können, indem sie als kulturelle Unterschiedlichkeit darge-

stellt werden« (Messerschmidt 2011, 49). Herr Tresto bewertet es als seinen per-

sönlichen Vorteil, in einem bestimmten Staat geboren zu sein, weil die in der BRD

lebenden Menschen dieses Land, seiner Meinung nach, positiv bewerten. Der Leh-

rer offenbart damit seine Internalisierung der Hierarchie der (zugeschriebenen)

Herkünfte bzw. Kulturen und ist sich sicher, dass er von seinen Mitmenschen po-

sitiv bewertet wird, während andere Menschen aufgrund ihrer (zugeschriebenen)

›Herkunft‹ bzw. ›Kultur‹ von den Kolleg*innen negativ bewertet werden.Herr Tres-

to hat die Imagination der unterschiedlichen Wertigkeit (zugeschriebener) ›Her-

künfte‹ verinnerlicht und weiß um die gesellschaftlichen Vor- und Nachteile von

Personen, die (nicht) ›ver-andert‹ (zu Fremden gemacht) werden bzw. auf demKon-

tinuum des Otherings von der weißen deutschen Mehrheitsbevölkerung als mehr

oder weniger ›fremd‹ und ›anders‹ konstruiert werden.

(4) »Verschiebung von Rassismus in die Vergangenheit: Immer wieder wird der Ver-

such unternommen, den Nationalsozialismus als abgrenzbare Episode zu reprä-

sentieren. […] Dabei liegt der Denkfehler […] darin, zu meinen, mit der Vergan-

genheit des Holocaust sei auch Rassismus Vergangenheit« (Messerschmidt 2011,

52).

Herr Tresto verweist zu Beginn seiner Schilderung auf das Merkmal der Sub-

tilität in Bezug auf die schulspezifische rassistische Diskriminierung. Direkte ras-

sistische Diskriminierungen von Lehrkräften im schulischen Kontext stellen für

den Lehrer eher die Ausnahme dar. Die subtile und klandestine Form der rassisti-

schen Diskriminierung ist für ihn dafür verantwortlich, dass sich die Beweisfüh-

rung für die Betroffenen schwierig bis unmöglich gestaltet. Er äußert aufgrund

der mangelnden Nachweisbarkeit von Rassismus die Sorge, paranoid zu werden,

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antimuslimischer Rassismus im Lehrer*innenberuf 115

weil theoretisch jede Kommunikationssituation mit einer anderen Person Rassis-

musrelevanz beinhalten könnte.

Das Distanzierungsmuster, Rassismus in die Vergangenheit zu verschieben,

statt es als strukturierendesMerkmal der hiesigenGesellschaft aufzufassen, äußert

sich in dem kategorischen Ausschluss der Möglichkeit, von Rassismus betroffen

(gewesen) zu sein: »Rassismus […] habe ich nicht erfahren natürlich«. Es scheint,

als sei dieses Wort für Herrn Tresto belastet und für einen anderen Zusammen-

hang bestimmt – möglicherweise für die Zustandsbeschreibung der Vorgänge in

Deutschland von 1933 bis 1945.
10

7 Fazit

Der (bildungs-)politischen Forderung nach mehr Lehrkräften ›mit Migrationshin-

tergrund‹ stehen die rassismusrelevanten Praxiserfahrungen gegenüber, denen

ebenjene Lehrkräfte ausgesetzt sind. Dieser Tatsache muss (bildungs-)politische

Aufmerksamkeit geschenkt werden, indem sich an die Forderung nach der Erhö-

hung der Anzahl von Lehrkräften ›mit Migrationshintergrund‹ die folgende Frage

anschließt: ›Was muss getan werden, um Lehrkräfte ›mit Migrationshintergrund‹

vor Rassismus im Berufsleben zu schützen?‹

Eine mögliche Antwort hierauf könnte lauten: Man sollte die Analysebrille der

Rassismuskritik bereits in der ersten Ausbildungsphase angehender Lehrkräfte

nutzen, um die Professionskompetenz aller Lehramtsstudierenden diesbezüglich

zu erweitern. Nicht nur Personen of Color und Schwarze Menschen sind von

Rassismus betroffen, sondern auch als weiß-deutsch gelesene Personen. Ohne

die persönliche Involviertheit in die rassismusrelevante Matrix beider Gruppen

könnte Rassismus gesellschaftlich nicht wirkmächtig sein. Angehende und fertig

ausgebildete Lehrkräfte sollten in der Lage sein, sich zu fragen: Was passiert in

meinem Unterricht Rassismusrelevantes und wie kann ich mich rassismuskritisch

gegenüber anderen schulrelevanten Personen verhalten? Ein erster Schritt ist die

kritische Beschäftigung mit dem eigenen rassismusrelevanten Wissen, welches

jede Person, die in Deutschland (inklusive DDR) aufgewachsen ist, sozialisati-

onsbedingt gelernt hat. Zwar kann man Rassismus nicht ›verlernen‹, aber sich

dagegen sensibilisieren.

Die Befragten meiner Studie erfahren nicht nur antimuslimischen Rassismus

von ihren Kolleg*innen und Vorgesetzten; vielmehr sind diese beiden Personen-

10 Der Rassismus aus der Mitte der Gesellschaft bzw. der Alltagsrassismus (seit 1945) unter-

scheidet sich in seiner Qualität vom Staatsrassismus, der beispielsweise im Nationalsozia-

lismus Anwendung fand und in der Shoah mündete. Nichtsdestoweniger handelt es sich in

beiden Fällen um Rassismus.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Karim Fereidooni

gruppen auch die wichtigsten Ansprechpartner*innen, wenn Lehrkräfte ebensol-

che Erfahrungen gemacht haben. Letztlich geht es darum, einen diskriminierungs-

und rassismussensiblen Schulraum zu schaffen, in dem sich alle Akteur*innen

diskriminierungs- und rassismussensibel verhalten. Dies kann allerdings nur ge-

lingen, wenn sich die in diesem Raum tätigen Personen eigenständig mit ihren

diskriminierungs- und rassismusrelevanten Wissensbeständen kritisch auseinan-

dersetzen und Rassismuskritik als notwendiges Professionswissen für (angehen-

de) Lehrer*innen angenommen und thematisiert wird (Fereidooni 2016b). Neben

rassismuskritischen Studien, die ihren Fokus auf die Gesamtgesellschaft richten

(Castro Varela & Mecheril 2016), müssen Desiderate bezüglich der rassismuskriti-

schen Ausbildung von Lehrer*innen beseitigt werden, damit Lehramtsstudieren-

de eine zureichende rassismuskritische Ausbildung erhalten und als Lehrer*innen

in der schulischen Praxis rassismuskritisch handeln können (Fereidooni & Mas-

sumi 2015). Weitere Forschungsanstrengungen müssten dazu verwendet werden,

um herauszuarbeiten, wie der Vorbereitungsdienst nachhaltig demokratisiert wer-

den kann (Heinrich 2011). Zudemmüssen wissenschaftliche Expertise und Evalua-

tionen erforschen, wie die Etablierung unabhängiger Beschwerdestellen für Lehr-

amtsstudierende, Referendar*innen und Lehrer*innen gelingen kann (El & Ha-

schemi Yekani 2017). Die vornehmliche Aufgabe der rassismussensiblen Schule der

Zukunft ist, eine Sprache zu finden, um über Rassismus und Rassismuserfahrun-

gen einen Dialog zu führen (Doğmuş 2017; Wojciechowicz 2017).

Literatur

Arndt, Susan (2011): Ethnie. In: Dies. & Nadja Ofuatey-Alazard (Hg.): Wie Rassis-

mus aus Wörtern spricht. (K)erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deut-

scher Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk. Münster, 632-633.

Attia, Iman (2014): Antimuslimischer Rassismus: Sie werden als Fremde behandelt.

Online: www.islamiq.de/2014/06/22/antimuslimischer-rassismus-sie-werden-

als-fremde-behandelt/ [letzter Zugriff: 02.02.2017].

Castro Varela, Maria do Mar & Mecheril Paul (Hg.) (2016): Die Dämonisierung der

Anderen. Rassismuskritik der Gegenwart. Bielefeld.

Doğmuş, Aysun (2017): Schweigen und Sprechen über Rassismus im Referendariat

am Beispiel migrationsrelevanter Bezeichnungspraktiken. In: Karim Fereidoo-

ni & Mona Massumi (Hg.): SEMINAR – Lehrerbildung und Schule 04/2016, 22.

Jg., Lehren und Lernen mit Migrationshintergrund. Baltmannsweiler, 11-26.

El, Meral & Haschemi Yekani, Maryam (2017): Beschwerdestellen gegen Diskrimi-

nierung in Bildungseinrichtungen. In: Karim Fereidooni &Meral El (Hg.): Ras-

sismuskritik und Widerstandsformen. Wiesbaden, 789-795.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.islamiq.de/2014/06/22/antimuslimischer-rassismus-sie-werden-als-fremde-behandelt/
http://www.islamiq.de/2014/06/22/antimuslimischer-rassismus-sie-werden-als-fremde-behandelt/
https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.islamiq.de/2014/06/22/antimuslimischer-rassismus-sie-werden-als-fremde-behandelt/
http://www.islamiq.de/2014/06/22/antimuslimischer-rassismus-sie-werden-als-fremde-behandelt/


Antimuslimischer Rassismus im Lehrer*innenberuf 117

Essed, Philomena (1992): Multikulturalismus und kultureller Rassismus in den Nie-

derlanden. In: Institut für Migrations- und Rassismusforschung (Hg.): Rassis-

mus und Migration in Europa. Hamburg, 373-387.

Fereidooni, Karim&Massumi,Mona (2015): Rassismuskritik in der Ausbildung von

Lehrerinnen und Lehrern. In: Aus Politik und Zeitgeschichte. Bundeszentrale

für Politische Bildung, 65. Jg., 40/2015, 38-45.

Fereidooni, Karim (2016a): Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen im

Schulwesen. Eine Studie zu Ungleichheitspraktiken im Berufskontext, Wies-

baden.

Fereidooni, Karim (2016b): Rassismuskritik: (K)ein Thema für die Ausbildung von

Lehrerinnen und Lehrern? In: Rassismuskritik: (K)ein Thema für die LehrerIn-

nen(aus)bildung? In: Polis. Report der Deutschen Vereinigung für Politische

Bildung. 02/2016, 11-13.

Fereidooni, Karim (2017a): »Ich will nicht mit Ihnen zusammenarbeiten, weil das

Kopftuch ein Zeichen der Unterdrückung der Frau ist!« Antimuslimischer Ras-

sismus im LehrerInnenzimmer. In: Politisches Lernen. Ausgabe 3-4/17, 40-48.

Fereidooni, Karim (2017b): Rassismuserfahrungen von Lehrkräften ›mit Migrati-

onshintergrund‹. In: Wissen schafft Demokratie. Schriftenreihe des Instituts

für Demokratie und Zivilgesellschaft, 64-73.

Fereidooni, Karim (2018): »Was, Sie sind wirklich Moslem? (…) Sie sind doch voll

nett«. Antimuslimischer Rassismus im Lehrer_innenberuf. In: Inssan e.V. (Hg.):

Nicht ohne meinen Glauben, 8-11.

Georgi, Viola B.; Ackermann, Lisanne & Karakaş, Nurten (2011): Vielfalt im Leh-

rerzimmer. Selbstverständnis und schulische Integration von Lehrenden mit

Migrationshintergrund in Deutschland. Münster.

Heinrich, Caroline (2011): »Was denkt ein New Yorker, wenn er in einen Hambur-

ger beißt?«. Mikrophänomenologie der Macht am Beispiel des Referendariats.

Wien.

Karakaşoğlu, Yasemin & Wojciechowicz, Anna A. (2017): Muslim_innen als Bedro-

hungsfigur für die Schule – Die Bedeutung des antimuslimischen Rassismus

im pädagogischen Setting der Lehramtsausbildung. In: Karim Fereidooni &

Meral El (Hg.): Rassismuskritik undWiderstandsformen.Wiesbaden, 507-528.

Knappik, Magdalena & Dirim, İnci (2012): Von Ressourcen zu Qualifikationen –

Was es heißt, Lehrerin mit Migrationshintergrund zu sein. In: Karim Ferei-

dooni (Hg.): Das interkulturelle Lehrerzimmer. Perspektiven neuer deutscher

Lehrkräfte auf den Bildungs- und Integrationsdiskurs. Wiesbaden, 89-94.

Leiprecht, Rudolf (2001): Alltagsrassismus. Eine Untersuchung bei Jugendlichen

in Deutschland und in den Niederlanden, Münster. Online: www.staff.uni-

oldenburg.de/rudolf.leiprecht/download/Leiprecht_Alltagsrassismus.pdf [letz-

ter Zugriff: 28.12.2018].

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/20203/
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/20203/
https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/20203/
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/20203/


118 Karim Fereidooni

Melter, Claus & Mecheril, Paul (2010): Gewöhnliche Unterscheidungen. Wege aus

dem Rassismus. In: Paul Mecheril, Maria do Mar Castro Varela, İnci Dirim,

Annita Kalpaka & Claus Melter (Hg.) (2010): Migrationspädagogik. Weinheim,

150-178.

Messerschmidt, Astrid (2011): Distanzierungsmuster. 4 Praktiken im Umgang mit

Rassismus. In: Anne Broden & PaulMecheril (Hg.): Rassismus bildet. Bildungs-

wissenschaftliche Beiträge zu Normalisierung und Subjektivierung in der Mi-

grationsgesellschaft. Bielefeld, 41-57.

Shooman, Yasemin (2014): ›…weil ihre Kultur so ist‹. Narrative des antimuslimi-

schen Rassismus. Bielefeld.

Smylie, Mark A.; Bay, Mary & Tozer, Steven E. (1999): Preparing teachers as agents

of change. In: Gary A. Griffith (Hg.): The education of teachers: Ninety-eighth

yearbook of the national society for the study of education. Chicago, 18-62.

Stockhausen, Jette & Fereidooni, Karim (2017): »Schule ohne Rassismus – Schule

mit Courage« – Eine rassismuskritische Betrachtung der Programmatik. In:

SEMINAR – Lehrerbildung und Schule. Jg. 23. Ausgabe 02/2017. Thema: Aus-

und Fortbildung der Ausbilderinnen und Ausbilder, 106-124.

Wojciechowicz, Anna A. (2017): Stigmatisierung als biografische Arbeit in Profes-

sionalisierungsprozessen der schulpraktischen Phasen im Lehramtsstudium.

In: Karim Fereidooni & Mona Massumi (Hg.): SEMINAR – Lehrerbildung und

Schule 04/2016, 22. Jg., Lehren und Lernen mit Migrationshintergrund. Balt-

mannsweiler, 83-92.

Wollrad, Eske (2005): Weißsein im Widerspruch. Feministische Perspektiven auf

Rassismus, Kultur und Religion. Königstein/Taunus.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006 - am 14.02.2026, 08:11:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

