
EINLEITUNG

Die gegenwärtige Situation der Philosophie ist weithin gekennzeichnet 
durch das unversöhnliche Nebeneinander zweier Grundpositionen. Auf 
der einen Seite schwelgt ein ästhetisierender Postmodemismus in den 
unendlichen Möglichkeiten der pluralistischen Welt. Auf der anderen 
Seite insistieren moralistische Universalismen und Letztbegründungs­
konzepte auf wohldefinierten Rationalitätsstandards. Dabei fällt auf, daß 
sich beide Positionen, ihrer kritischen Auseinandersetzung mit dem 
neuzeitlichen Philosophieren ungeachtet, nicht schlechthin als 
Durchstreichungen oder Revisionen der Moderne, sondern als deren 
radikalisierende Verlängerung und Erfüllung verstehen. Beide sehen den 
eigenen Ansatz als eine Art idealer Moderne, in der Schattenseiten, 
Verführungen und Selbstmißverständnisse der Modernisierung getilgt 
und überwunden sind. Die Postmoderne wendet sich gegen jene 
totalitären Einheitszwänge, die als notorischer Begleiter moderner 
Emanzipationsprozesse auftreten, und eröffnet Spielräume pluraler, sei 
es individueller, sei es kollektiver Selbsterfüllung: Die Freiheit wird vom 
Diktat eines aufklärerisch geforderten Konsenses zu einer nicht mehr 
universal normierbaren Pluralität heterogener Diskurse „erlöst“. Für die 
Anhänger einer universalistischen Rationalität hingegen steht jede 
irreduzible Vielheit eigensinniger Lebensformen von vornherein unter 
dem Verdacht, die Kohärenz und Einhelligkeit normierender Vernunft zu 
unterlaufen. Aus diesem Blickwinkel impliziert jede nicht universell 
vermittelte Gestalt des Lebens eine die Bedingungen symmetrischer 
Intersubjektivität mißachtende Anmaßung, die illegitimen Herrschafts­
ansprüchen und gewaltsamen Konflikten Vorschub leistet.

Postmodemistische wie universalistische Theoretiker entdecken im 
Prozeß der Moderne Potentiale einer spezifischen Bedrohung und 
verstehen den eigenen Ansatz als angemessene philosophische Reaktion. 
Allerdings stehen sich sowohl die Diagnosen wie die Therapien in 
schroffer Opposition gegenüber. Ruft man einerseits die Freisetzung des 
Vielen gegen die Hegemonie des Einen zu Hilfe, so wird andererseits die 
Verpflichtung auf das Eine zum Antidot gegen die Beliebigkeit des 
Vielen erklärt. Die Berufung auf die eine Moderne und der unisono 
erhobene Anspruch, ihre innersten Triebkräfte und Möglichkeiten aus 
den Fesseln der Selbstverkennung entbunden und endlich zu 
ungehemmter und reiner Verwirklichung befördert zu haben, münden 
hier also auf höchst paradoxe Weise in eine ganz prinzipielle, jede 
Vermittlung abweisende Antithetik. Wie ist diese Paradoxie zu verstehen 

1

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und aufzuklären? Meldet sich in ihr vielleicht eine tiefe Zwiespältigkeit 
der Moderne selbst? Ist möglicherweise die Sehnsucht nach universeller 
Normierung und Einheit ebenso „modern“ wie der das Partikulare und 
deviante Vielerlei in Schutz nehmende Protest gegen totalitäre 
Vereinnahmung? Oder entspringt die konstatierte Entzweiung vielmehr 
bloß der Inadäquatheit jener Perspektiven, in denen die für sich 
genommen durchaus einhellige und gediegene Moderne je verschieden 
inszeniert und für heterogene Absichten in Dienst genommen wird? 
Doch wie läßt sich dann begreiflich machen, daß es mit Bezug auf ein 
vermeintlich unzweideutiges historisches Projekt zu derart gravierenden 
Gegensätzen der deutenden Aneignung kommt?

Das philosophiegeschichtliche Stereotyp einer Neuzeit, deren 
philosophische Physiognomie wesentlich durch das Ringen zweier 
feindseliger Strömungen geprägt ist, scheint zunächst der These von der 
zwiespältigen Moderne recht zu geben: Der Streit zwischen 
fundamentalistischen Begründungskonzepten und Postmodemismus 
wäre danach präfiguriert im epochalen Gegenüber eines die universellen 
Ansprüche der Vernunft geltend machenden und letztlich transzendental 
gewendeten Rationalismus und eines Empirismus, der überschwengliche 
Begründungsarchitekturen als Festungen des Dogmatismus entlarvt und 
an der Heterogenität und Pluralität des faktisch Vorgefundenen sein 
Genügen findet. Bei näherem Zusehen freilich zeigt sich schnell die 
Fadenscheinigkeit dieser Konstruktion. So befreit zwar beispielsweise 
Hume den Erfahrungsstrom aus begrifflichen Einheitszwängen zum 
impressionalen Vielerlei, erlöst er das Cartesianisch überanstrengte 
Cogito zum „bündle of perceptions“; doch zugleich bietet sein 
Empirismus Assoziationsprinzipien auf, die das Inkommensurable 
spezifischer Sinngestalten unbeschwert überfliegen und jene 
Homogenität, die dem Rationalisten nur in methodischer Mühsal 
erreichbar scheint, als Geschenk vorbegrifflicher Unmittelbarkeit 
bereithalten. Und umgekehrt führt der Weg zur Cartesianischen 
„sapientia universalis“ durch das Fegefeuer eines Zweifels, der die 
teleologische Einheit des alten Kosmos, seinen die menschliche 
Lebensorientierung einbegreifenden und naturhaft konsolidierenden 
„ordo“ einer sinnfremden mechanistischen Äußerlichkeit und Zersetzung 
überantwortet und im Zeichen der abgründigen Freiheit göttlichen 
Wollens die radikale Vision einer Kontingenz heraufbeschört, die selbst 
vor den ehernen Gesetzen der Logik nicht haltmacht. Offenbar figurieren 
„Einheit“ und „Vielheit“ hier nicht eigentlich als Embleme antipodischer 
gedanklicher Optionen; sie bilden vielmehr komplementäre Aspekte 
einer einzigen, genuin neuzeitlichen Strategie, die sowohl rationalistische 

2

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie empiristische Lesarten zuläßt und ihre kompromißloseste 
Ausformung - exemplarisch repräsentiert durch den Konventionalismus 
und Kontraktualismus des Thomas Hobbes - überhaupt erst jenseits 
dieser klassischen Dichotomie erlangt. Die „Einheit“ ist nicht länger das 
Kennwort jener alten philosophischen Sehnsucht, leiblich und tradional 
vorgefundene Sinn- und Syntheseformen entlang der ihnen selbst 
eingeschriebenen Logik einer theoretisch-praktischen Läuterung, 
Steigerung und Vervollkommnung zuzufuhren; nicht als Klärung und 
Verklärung überkommenen Sinns, sondern als dessen energische 
Destruktion setzt die moderne Ordnung sich in Szene: Wie Phoenix 
steigt sie aus der Asche vergangenen Lebens. Und korrelativ hat auch der 
Gedanke der „Vielheit“ eine tiefgreifende Wandlung erfahren. 
Entzündete er sich einst an der Pluralität von „Naturen“, d. h. 
eigensinniger Seins- und Lebensweisen, in deren gleichsam solidarischer 
Verbundenheit die eine Ordnung und „Natur“ Fuß fassen, an deren 
feindseliger Entzweiung sie indessen auch zerbrechen konnte, so zielt er 
nunmehr auf eine theoretisch und technisch allererst herzustellende 
Fragmentierung, der es nicht um die Ausgliederung in sich organisierter 
Sinnprovinzen, sondern gerade um die Brechung und normative 
Neutralisierung solch teleologischer Energien und um das Isolieren 
sinnentblößter „Partikel“ geht, die dem einheitsstiftenden Impetus weder 
befreundet entgegenkommen noch antagonistisch im Wege stehen, 
vielmehr als schieres Material ihm zu bestimmender Verfügung 
ausgeliefert sind. Die neuzeitlich forcierte Vielheit dokumentiert also 
keineswegs eine sympathisierende Sensibilität für das Heterogene 
perzeptiver, theoretischer und sozialer Formationen; sie ist im Gegenteil 
Moment eines in dieser Radikalität präzedenzlosen Homogenisierungs­
programms: Erst die analytische Zerschlagung autochthoner Sinngebilde 
schafft jenes übersichtliche Glacis, auf dem das Profil überkommener 
Bedeutungen applaniert, jeder Schlupfwinkel konkurrierender Mächte 
beseitigt und derart das geeignete Terrain für eine artifizielle, nunmehr 
völlig kontrollierte und zentralisierte Neuschöpfimg des Sinns bereitet 
ist.

Gerade die eindrucksvollsten und folgenreichsten Unternehmungen 
neuzeitlicher Weltgestaltung und Reflexion gehorchen durchweg dieser 
Logik. So etabliert sich die monumentale Einheit des Hobbesschen 
Leviathan nicht etwa als steigernde Fortschreibung und Entfaltung, 
sondern als rücksichtslose Durchstreichung „naturwüchsiger“ Formen 
sozialer Verbundenheit; erst die gründliche Zertrümmerung faktisch- 
traditionaler Kohärenz läßt hier jenes strukturlose und vorsoziale 
Aggregat selbstbezogener Individuen entstehen, über dem die neue 

3

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


staatliche Ordnung - von keiner normativen Erblast mehr beschwert und 
behindert - in der überlegenen Transparenz zweckrationaler 
Verträglichkeit sich erheben kann. Und wenn Kants theoretische 
Philosophie die partikularen Sinnbildungen der Wahmehmungswelt 
durch das abstrakte Residuum eines „unbestimmten Mannigfaltigen“ 
radikal zu unterbieten, sie zugleich durch das ebenso abstrakte 
„Überhaupt“ einer offenbar Newtonisch inspirierten apperzeptiven 
Synthesis dezidiert zu überbieten sucht - dann bildet sie mit diesem 
Überspringen genuin perzeptiver Zusammenhänge ein getreues, freilich 
ins Zeitlos-Transzendentale verschobenes Pendant zu dem von der 
modernen Wissenschaft so virtuos gehandhabten Verfahren einer 
methodischen Entstrukturierung des Erfahrungsfeldes, die seiner 
erfinderischen Neuformierung und theoretisch-technischen Vereinheit­
lichung erst die nötigen Spielräume schafft. Und schließlich vermag auch 
der Markt, die moderne und modernisierende Macht katexochen, seine 
universelle und buchstäblich globale Logik der Effizienz nur auf dem 
Hintergrund einer isolierenden Entformung zu etablieren: Um die 
ökonomischen Energien ihrer räumlichen, zeitlichen und kulturellen 
Borniertheit und Lokalität zu entreißen und der Systematik 
allumspannender Preisbildungs- und Allokationsprozesse zu überstellen, 
ist es nicht allein nötig, die Wirtschaftssubjekte aus dem Gewebe sozialer 
Verbundenheit und eingewurzelter Solidarität herauszulösen und auf den 
rationalen Egoismus des „homo oeconomicus“ hin zu vereinzeln; auch 
die Dinge müssen, sofern sie wirklich als Waren sich konstituieren 
sollen, ihrer existentiellen Verwachsenheit mit den Akteuren entkleidet 
werden - nur so erlangen sie jene vom Markt geforderte Beweglichkeit 
und Fungibilität, die mit der Substanzlosigkeit modernen Geldes ihr 
ideales Optimum erreicht und den weltlichen Beständen in dem Maße 
verwehrt bleibt, wie sie als kulturell verankerte Bedeutungsträger, als 
Verlängerung und Ausdruck kollektiven Lebens an der Inkarnation 
sozialen Sinnes mitwirken. Erst die Demontage einer das Wirtschaften 
integrierenden kulturellen Grammatik also, die allen kommutativen 
Akten einen distributiven, die Sozialstruktur symbolisch und faktisch 
bekräftigenden Unterton verleiht, entbindet die moderne ökonomische 
Vernunft zu autonomer Verwirklichung.

Wenn wir das Leben vorläufig als jene Bewegung kennzeichnen, in 
der dem Faktischen eine verhaltensorientierende, die Selbstdeutung der 
Akteure herausfordernde und speisende Physiognomie erwächst, in der 
zugleich andererseits jede Ordnung und Begreiflichkeit ihre situierende 
Einschränkung und ihr Faktischwerden erleidet; und wenn unter „Sinn“ 
die Ausprägung konkreter Gestalten solchen Lebens verstanden wird - 

4

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann hat der neuzeitliche Begriff der Vielheit seine systematische 
Funktion offenbar nicht im Hinweis auf die Mannigfaltigkeit möglichen 
Sinns und möglichen Lebens, sondern im Durchbruch zu einer Sphäre, 
die allem Sinn noch vorausliegt: Die Spuren überkommener und nicht 
länger mehr für unvordenklich gehaltener Lebendigkeit müssen 
gleichsam restlos getilgt sein, bevor der moderne Prometheus zur 
Erschaffung des neuen, aus jeder undurchschauten Bindung an eine 
trübende Faktizität erlösten und nun erst wahrhaft angeeigneten Lebens 
schreiten kann. Indem hier Einheit und Sinn nicht bloß nachvollzogen, 
mitgemacht oder modifiziert, sondern in ursprünglicher Aktivität erzeugt 
und hergestellt werden, könnte das Projekt der Moderne geradezu als ein 
radikalisiertes Leben erscheinen, dessen Produktivität von den Schlacken 
trägen Geschehenlassens geläutert und in die Idealgestalt reinen Machens 
verwandelt ist. Allerdings bleibt zu fragen, ob solche Radikalität die 
Strukturen vitaler Sinnbildung nicht überfordert, ob also das 
vermeintlich gesteigerte Leben nicht am Ende als ein verschwindendes 
sich entpuppt. Die soeben skizzierten Paradigmen moderner Ordnung 
nähren jedenfalls den Verdacht, als werde in ihnen die Dimension des 
Sinns nicht nur durch eine unorganisierte Vielheit unter-, sondern durch 
eine alles Organische hinter sich lassende Einheit zugleich überschritten. 
Tatsächlich zeigt ja die Hobbessche Philosophie des Staates wenig 
Interesse an jenen besonderen Strukturen, in denen sich Wollen und 
Denken der Individuen zur Gemeinschaftlichkeit konkreter Präferenz- 
und Lebensordnungen verflechten; nicht als Ausdruck und Wirklichkeit 
eines sozial konstituierten „summum bonum“, d. h. als teleologische 
Einhelligkeit der Lebensgestaltung, sondern als bloßes Mittel im Dienste 
des „primum bonum“, des je eigenen, den Alternativen kultureller 
Sinnbildung vorausliegenden Überlebens tritt das Politische hier in 
Erscheinung: Im Namen der dramatischen Differenz von Leben und Tod 
sind alle Differenzen des Lebens und Sterbens selbst systematisch 
deklassiert und ausgelöscht worden. Und ähnlich vollzieht sich im 
naturwissenschaftlich konzipierten und bei Kant transzendental­
philosophisch umgemünzten Begriff einer Natur, deren Einheit - anstatt 
sinnbezogener kosmischer „Sympathie“ zu entspringen - nichts anderes 
meint als den durchgängigen Konnex einer teleologisch neutralisierten 
effektiven Kausalität, der Abschied von jener vormodemen „physis“, die 
an den individuellen und kollektiven Prozessen menschlicher 
Selbstfestlegung dialogisch mitwirken und der Kultur als Medium und 
Spiegel zur Hilfe kommen konnte: Die normative Differenzierung und 
Ausdruckskraft des alten Seins ist einer dem Nichtsein pauschal und 
äußerlich kontrastierten „Vorhandenheit“ zum Opfer gefallen. Daß 

5

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließlich der Einheit des Marktes keine kulturell zu leistende 
Vermittlung und Assimilation heterogener Wertschätzungen zugrunde 
liegt und z. B. die Mechanismen der Preisbildung zu idealiter völlig 
eindeutigen und universell akzeptierten Marktpreisen fuhren, ohne auch 
nur einem Beteiligten die intersubjektive Abstimmung und Angleichung 
seiner Präferenzen abzuverlangen - das bildet geradezu die triumphale 
Pointe der liberalistischen Metapher von der „unsichtbaren Hand“: Die 
Verabsolutierung einer nur durch isolierte explizite Tauschakte noch 
überbrückten Differenz von Haben und Nichthaben, Eigenem und 
Fremdem erniedrigt hier jene Strukturen sozialer Kohärenz zum bloßen 
Restbestand privaten Sentiments, die solchen Gegensatz von vornherein 
durchkreuzen und unterlaufen, da man sie aneignen und ergreifen nur 
kann, indem man selbst von ihnen sich durchqueren und ergreifen läßt. 
All diese Hinweise verdichten sich in der Tat zu dem Eindruck, als gehe 
es den genuin modernen Syntheseformen nicht um die beflügelnde 
Intensivierung, sondern um die Verdrängung eines Sinns, der durch die 
undialektische Überanstrengung bestimmter systematischer Unter­
scheidungen buchstäblich um sein Leben gebracht wird.

Aber entspringt dieses Verdikt nicht vielleicht doch einem 
feindseligen Mißverstehen? Muß denn das freilich einzuräumende 
Unvermögen der modernen Ordnungen, in ihrer Universalität für die 
Konkretionen des Lebens aufzukommen und seinen stilistischen 
Besonderungen sich anzumessen, unweigerlich sogleich als Indiz eines 
lebensbedrohenden Potentials gedeutet werden? Läßt sich die 
merkwürdige „Neutralität“ des Modernen nicht ebenso gut oder besser 
als Erfolg des ganz und gar unverdächtigen Bemühens auffassen, die 
allgemeinsten, aller Spezialisierung vorausliegenden Bedingungen und 
Mittel des „Lebens überhaupt“ zu artikulieren? Bildet der Hobbessche 
Staat als Bedingung dauerhaft gesicherten Verlebens nicht eo ipso 
zugleich die notwendige Voraussetzung des kulturell je eigentümlich 
gewollten „guten Lebens“? Und stellen nicht objektive Wissenschaft und 
freier Markt mit ihrer teleologisch unspezifischen Effektivität gleichsam 
Techniken des Umgangs mit Natur und Mensch bereit, deren sich alle 
noch so heterogenen Gestalten des Lebens als optimierter Mittel der 
eigenen Selbsterhaltung bedienen können und sollen? Jedes in 
durchsichtige Konsequenz überführte Bekenntnis zu einer besonderen 
Lebensform wäre folglich notwendig ein Bekenntnis zu den modernen 
Universalien, da wer den Zweck will, auch die Mittel wollen muß: Die 
Strukturen der Moderne wären keineswegs eine Gefährdung, sie wären 
das zu vollendetem Selbstbewußtsein gelangte Apriori des Lebens. Mit 
der staunenswerten Entdeckung, daß sich angesichts partikularer und 

6

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pluralistisch verstreuter Zwecke ein instrumentelles Unisono etablieren 
läßt, sind die vermeintlich subordinierten Mittel unversehens zu 
transzendentalen Würdenträgern aufgestiegen!

In dem skizzierten Gedankengang wird offenbar der Umstand gar 
nicht bestritten, vielmehr systematisch in Anspruch genommen, daß sich 
das Leben nur in partikularisierender Konkretion, als engagierte 
Bevorzugung bestimmter Sinnformationen gegenüber anderen leben läßt. 
Man braucht aber diesem Umstand bloß ein wenig nachzuspüren, um zu 
bemerken, wie der Begriff der „Neutralität“ von einer höchst virulenten, 
die Plausibilität des Vorgetragenen ernstlich bedrohenden Dialektik 
erfaßt wird. Wenn nämlich das Leben notwendig in Gestalt 
beschränkender Parteilichkeit auftritt, schlummert dann im Ideal einer 
jederzeit und für jedermann gleichen Gültigkeit nicht der Keim einer 
Gleichgültigkeit, die dem vitalen Engagement sich vorenthält und ihm 
folglich konkurrierend gegenüber- anstatt dienstbar zur Seite steht? Daß 
der neutrale Blick sich zum parteilich situierten keineswegs wie eine 
respektvolle, das Vorgefundene Besondere unangetastet zurücklassende 
Abstraktion verhält, wird durch ein Beispiel eindringlich illustriert: Die 
naturwissenschaftlich-technische Objektivierung etwa entdeckt nicht 
einfach eine abstraktiv freizulegende Schicht, die schon dem rituell 
kodierten Umgang mit der Natur auf eine diesem selbst verborgene 
Weise zugrunde läge - sie stört und verwirrt vielmehr die Strukturen 
ritueller Naturauffassung, indem sie freistellt, was diese verbietet, und als 
sinnlos verwirft, was diese empfiehlt. Der notorische Einwand, daß kein 
deskriptiver Satz präskriptive Implikationen habe und folglich keine 
physikalische Konstatierung mit irgendeinem Verbotssystem je 
kollidieren könne, erledigt sich insofern, als die moderne objektive 
Wissenschaft ohne Lizenz zu jenem mannigfachen technischen Eingriff, 
den sie angeblich normativ in der Schwebe hält, nicht einmal 
konzipierbar, geschweige denn realisierbar wäre.

Instrumentelle Neutralität und kulturelle Konkretion scheinen also 
nicht etwa Stufen der Besonderung, sondern strenggenommen 
inkompatible Ordnungen zu bilden, und es fällt nicht allzu schwer, 
diesen prima facie paradoxen Zusammenhang auf seine prinzipielle 
Grundstruktur hin durchsichtig zu machen. Tatsächlich genügt für diesen 
Zweck die von uns bereits angedeutete, ganz grobe und vorläufige 
Kennzeichnung des Lebens als einer Bewegung, die den Sinn inmitten 
des Faktischen entspringen und mitten ins Faktische zurückkehren läßt, 
ohne daß es in dieser Verschränkung von Gegebenheit und Entwurf ein 
erstes oder letztes gäbe. Zwar wird das Faktum hier durchaus einer 
Sinngestalt integriert; doch unterliegt es solcher Ordnung nur, um sie 

7

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugleich zu überstehen'. Nie sinkt es ganz und gar zum bloßen Fall und 
Objekt einer souveränen Subsumption herab, stets wahrt es eine nicht 
endgültig zu bezwingende Unbändigkeit, die der Ordnung mitwirkend zu 
Hilfe, aber auch irritierend „dazwischenkommen“ kann. Es vollzieht sich 
also im Auftauchen vitaler Ordnung wahrhaftig ein Transzendieren 
nackter Tatsächlichkeit, etabliert sich wahrhaftig eine verstehende Sicht - 
nur daß dieses Sehen seinerseits eine unsichtige Rückseite hat und 
faktischen Konstellationen inhäriert, die über sein Möglichwerden und 
-bleiben mitentscheiden und allen zustande gebrachten Sinn mit dem 
Gewicht einer alterierenden Materialität beschweren. Wie bei Aristoteles 
die „physis“ einem Arzt verglichen wird, der sich selbst behandelt und 
heilt,1 so entpuppt sich nunmehr das Leben als das Ereignis einer 
prozessualen Selbstermöglichung, die in keiner Phase zur absoluten 
Dichte des bloß Möglichgemachten gerinnt, niemals aber auch zur 
Unbedingtheit reinen Möglichmachens sich verflüchtigt: In einem Spiel 
der Differenzen werden „facere“ und „factum“ zwar vor sinn­
auslöschender Koinzidenz bewahrt und unaufhörlich gegeneinander 
verschoben, ohne doch je zu vollendeter Reinheit sich dissoziieren und 
zur Stabilität einsinnig-hierarchischer Ordnung sich verfestigen zu 
können. Das systematische Schema der fatalen Dialektik, in die das 
Projekt moderner Apriorität sich stets aufs neue verstrickt sieht, tritt jetzt 
mit aller Schärfe hervor. Denn offenbar läuft der Versuch, eine 
universale, allen partikularen Sinnbildungen gleichsam vorgeschaltete 
Sphäre neutralen Möglichmachens auszugliedem, auf eine Zerreißung 
ebenjener Doppelbewegung ermöglichter Ermöglichung hinaus, in der 
Faktum und Freiheit sich unauflöslich verschränken und das Leben sein 
stets beunruhigtes Selbstsein zu finden und zu erfinden vermag. Der 
technologisch wie transzendentalphilosophisch vorangetriebene Exodus 
vermeintlicher Möglichkeitsbedingungen aus den Wirklichkeiten, der die 
Gestalten spezifischen Lebens vor idolischer Verhexung zu schützen und 
gegen relativistische Auszehrung zu sichern vorgibt, erniedrigt in 
Wahrheit das Leben zur Heteronomie des bloß Möglichgemachten: Er 
unterbricht die inkarnierte Reflexivität und Selbstnormierung der vitalen 
Konkretionen und verwandelt so letztlich den Leib des Kulturellen in 
einen Leichnam, der seine Animation von der externen Kunst eines 
transzendentalen Dr. Frankenstein erwarten muß. Das moderne Apriori 
ist nicht der Gründungstext, es ist der Abgesang des Lebens.

Wenn also das modern konzipierte Verhältnis von Einheit und 
Vielheit weder dem schwelgerischen Bekenntnis zur proliferierenden 
Mannigfaltigkeit heterogener Lebensformen entstammt noch der 

1 Phys., 199b 30 ff.

8

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sehnsucht nach einer genuin praktischen, teleologisch konkretisierten 
universalen Verbundenheit Ausdruck gibt, wenn es vielmehr der 
Tendenz zur Zerreißung und doppelten Überschreitung des Lebens 
dienstbar ist - dann scheint der postmodemistisch und universalistisch 
gleichermaßen erhobene Anspruch, konsequente Verlängerungen und 
Erfullungsgestalten der Moderne zu präsentieren, durchaus illegitim und 
Resultat eines gründlichen Mißverständnisses zu sein. Freilich könnte in 
solchem Mißverstehen die ungeliebte und ungewollte Wahrheit sich 
verborgen halten, daß zwar nicht schon die Neuzeit auf den gegenwärtig 
empfohlenen und vermeintlich eingeschlagenen Wegen zum authen­
tischen Leben war, daß aber noch immer die Gegenwart auf dem 
neuzeitlichen Marsch aus dem Leben heraus sich befindet! Die Berufung 
auf das spezifisch Moderne wäre im Recht - nur eben ganz anders als 
gedacht und gehofft.

Nahrung kann ein solcher Verdacht bereits an der Kontinuität des 
transzendentalen Begründungsmusters finden, wie sie durch die 
Selbstbezeichnung einer exemplarischen Gestalt des universalistischen 
Begründungsprogramms, der „Transzendentalpragmatik“, deutlich 
signalisiert wird. Gewiß werden hier vorsorglich alle Register der 
Konkretisierung gezogen - szientistischer Objektivismus soll 
hermeneutischer Bemühung, instrumentelle Vernunft soll wirklicher 
Praxis, das abstrakte Subjekt Kants schließlich soll der Kommunikations­
gemeinschaft weichen. Wie schwierig es indessen ist, das transzen­
dentale Paradigma von der Sphäre wissenschaftlich-technischer 
Indifferenz abzulösen und auf die Bereiche lebendiger Sinnerfahrung zu 
übertragen, fuhren nicht zuletzt Kants eigene Bemühungen lehrreich vor 
Augen: So tritt etwa im Felde der Ästhetik an die Stelle 
vemunftzentrierter Ermöglichung ein Spiel wechselseitiger Abstimmung 
von sinnlicher Faktizität und Verstandesmöglichkeiten, vor dem die 
Frage nach einem isolierbaren bedingenden Apriori nur noch in völlig 
verändertem Sinn - wenn überhaupt - zu stellen ist; und die Suche nach 
dem Geltungsursprung des Moralgesetzes stößt nicht auf die Luzidität 
eines konstituierenden Bewußtseins, sondern auf ein „Faktum der reinen 
Vernunft“, in dem man wohl kaum zu Unrecht jenen Schatten vermutet, 
den das Faktum der höchst unreinen Vernunft historisch konkreter 
Vergesellschaftung auf die Höhlenwand transzendentalphilosophischer 
Reflexion zeichnet. Kurz, die Kantische Philosophie ist reich an 
Intuitionen, die Keime einer sehr grundsätzlichen Selbstüberwindung des 
transzendentalen Paradigmas bergen und gegenwärtige „Trans­
formationen“ an systemsprengender Energie möglicherweise weit 
übertreffen. Tatsächlich sieht sich der transzendentale Begründungs­

9

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedanke, sobald er die Dimension des Normativen besetzen und eine 
präskriptive Macht ausüben will, mit einer eigenartigen Schwierigkeit 
konfrontiert, die bei Reduktion auf ihre schematische Grundstruktur eine 
höchst einfache, geradezu das Triviale streifende Gestalt annimmt. Wird 
nämlich ein Zusammenhang faktischen Lebens auf seine Möglichkeits­
bedingungen hin überschritten, dann sind die derart eruierten 
Bedingungen eo ipso faktisch erfüllt - wäre doch andernfalls der 
betrachtete Zusammenhang nicht möglich, geschweige denn wirklich; 
damit entfällt aber offenbar jede Handhabe, der Wirklichkeit ihr 
transzendentales Apriori mit der Geste normativer Aufforderung 
entgegenzuhalten: jeder präskriptive Effekt des Transzendentalen ist 
verschwunden. Die Falle ist nur dadurch zu umgehen, daß sich das 
,Apriori“ nicht genau als Möglichkeitsbedingung dieses Vorgefundenen 
oder als Möglichkeitsbedingung nicht genau dieses Vorgefundenen 
offenbart - mit einem Wort, daß es sich als Abweichung vom 
Vorgefundenen etabliert. Wenn aber die Hierarchie von Er­
möglichendem und Ermöglichtem einer bloßen Kontrastbeziehung Platz 
macht - gerät dann nicht die absolute Autorität des Normierens, die das 
Transzendentale für sich reklamiert, zu einer illegitimen Anmaßung?

An dieser Stelle kann man nun entweder zum Eingeständnis einer 
unaufhebbar scheinenden Begründungslücke sich herablassen - und das 
ist in Kants Rede vom Faktum der Vernunft auf eine ihm selbst nicht 
völlig durchsichtige Weise vermutlich impliziert - ; oder man kann die 
Prätention des Transzendentalen zu retten versuchen, indem man es zur 
idealen Grenz- und Erfüllungsgestalt der Praxis erklärt, nach der alle 
faktischen Formationen des Sozialen tiefinnerlich, beseelt von einer 
geheimen, halb nur eingestandenen Hoffnung auf Selbstvollendung, sich 
sehnen - dies die Option, die dem transzendentalpragmatischen 
Begründungsanspruch offenbar allein verbleibt und mit der kühnen 
Formel, in jedem irgend betätigten Sinnanspruch liege notwendig eine 
,Antizipation“ der „idealen Kommunikationsgemeinschaft“,2 tatsächlich 
in Kraft gesetzt wird. Freilich machen die sozialen Konkreta - die 
„faktischen Sprachspiele“ - insofern Schwierigkeiten, als sie die ihnen 
unterstellte Sehnsucht in der Regel keineswegs erkennen lassen, 
vielmehr Formen der Selbstbekräftigung und Selbstkritik entfalten, die 
ganz ohne den antizipativen Bezug auf die Regeln eines „idealen 
Sprachspiels“ auszukommen scheinen. Trägt aber dann nicht das 
Postulieren universaler Geltungsbedingungen, mit deren Erfüllung die 
kulturellen Tatsächlichkeiten vermeintlich erst wahrhaft zu sich selber 
kommen, viel eher Züge einer externen Normierung und dogmatischen 

2 K.-O. Apel: Transformation der Philosophie, Frankfurt a. M. 1976, II, 348.

10

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nötigung, die ihren Entmündigungscharakter nur dadurch zu 
verschleiern vermag, daß mit der Zuschreibung einer unspezifischen, in 
allen spezifischen Verständigungsprozessen angeblich wirksamen 
„kommunikativen Kompetenz“3 den partikularen Lebensgestalten das 
Credo der Universalität gleichsam pauschal in den Mund gelegt wird? 
Ermutigung holt sich das transzendentalpragmatische Projekt jedenfalls 
nicht aus einem ethnologisch, soziologisch oder historisch angeknüpften 
Gespräch mit dem Heterogenen und Besonderen, sondern aus dem 
universalen Schauspiel der „modernen Menschheitszivilisation“: „Der 
Unterschied der Sprachspiele qua Lebensformen ist zwar nicht 
verschwunden, aber er ist gewissermaßen überspielt worden durch das 
[...] Sprachspiel der Wissenschaft bzw. der aus ihrem Geiste 
erwachsenen Produktions-, Organisations- und Kommunikations- 
Technik.“4 Deutlicher läßt sich kaum signalisieren, wie ungebrochen hier 
unter dem Deckmantel des „Praktischen“ die genuin neuzeitliche 
Konzeption eines instrumentellen Neutrums fortwirkt. Das 
transzendentalpragmatische Paradigma verbleibt - allen gegenläufigen 
Maßnahmen und Beteuerungen zum Trotz - letztlich im Banne einer 
technologischen Auffassung des Sozialen, die in der Forderung nach 
„Distanzierung von allem praktischen Engagement“5 und „normativer 
Neutralität“6, in der Idee, der Konsens könne und müsse nach den 
expliziten Regeln eines transzendentalen Überall-und-Nirgends 
hergestellt werden, nur ihren konsequenten Ausdruck findet. An die 
Stelle des Versuchs, konkrete Lebensausrichtungen zu empfehlen oder 
zu legitimieren, tritt die Exposition von Prinzipien, nach denen ein 
überhaupt wahrheitsfahiger Diskurs „funktioniert“; die „Kon­
kretisierung“ bleibt eine selbstherrliche Subsumption, die den je 
besonderen Sinn den Forderungen einer „Wahrheit überhaupt“ unterwirft 
und damit die vitale Zirkulation der Selbstlegitimierung und der 
Selbstkritik nicht anspomt, sondern durchschneidet. Das Partikulare und 
Spezifische ist aus der Mitwirkung an den Maßstäben des Sinns 
ausgeschieden und im Lichte eines idealischen Futurs zum de jure immer 
schon Vergangenen und Überholten oder zum bloßen Worüber eines 
Diskurses geworden, der im Namen reflexiv antizipierter „Identität des 
‘Ich-denke’ mit dem gemeinsamen Logos der unbegrenzten 

3 Ebd., 347.
4 Ebd., 350 f.
5 Ebd., I, 76. Vgl. auch 75: ,,Alle Erkenntnis muß [...] durch einen vom Interessen- 

Engagement und seinen leibvermittelten Standpunkten prinzipiell distanzierten 
Bereich der Geltungsreflexion sich vermitteln.“

6 Ebd., II, 395.

11

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kommunikationsgemeinschaft“7 alle leiblich und kulturell situierte, 
mithin begrenzte Rede als ein mundtot gemachtes Nicht-Identisches 
zurückläßt. Der forcierte und ins Absolute vorgetriebene Kontrast von 
Gelten und Nichtgelten hat zur Ausblendung eines Lebens geführt, das 
weder zu unangefochtener Geltung sich erhebt noch zum schlicht 
Ungültigen herabsinkt und das dem Abgrund narzistischer Isolation und 
kommunikativer Verweigerung nicht durch die unanfechtbare Stärke 
eines universalen, sondern durch die Schwäche und Verletzlichkeit des 
partikularen Sprechens entgeht: Ihren den Status quo kritisch 
beunruhigenden Impetus gewinnt die Reflexion des Vitalen keineswegs 
aus der Identität höchster transzendentaler Regeln - sie schuldet ihn im 
Gegenteil dem unentbehrlichen Umweg durch das andere, der ihr 
Identischsein unablässig ins Wanken bringt. Die Wahrheit meint hier 
nicht länger die unendliche Abweichung der Idealität und den 
unendlichen transzendentalen Abstand, aus dem die Geltungen verläßlich 
sichergestellt und angeeignet werden, sondern jene „endlichen“ 
Abweichungen und Verschiebungen, deren sich die faktischen Geltungen 
nicht erwehren können und die, anstatt bloße Verzerrungen der 
„idealen“, vielmehr den Spielraum und das Leben einer „realen“ 
Kommunikation bilden. Die Macht des Allgemeinen weicht der 
Ohnmacht der Besonderung, die „Kompetenz“ zur adäquaten 
Vermittlung und Assimilation jedweden Sinnes weicht der Inkompetenz, 
auch nur irgendeinen Sinn gegen das Eindringen des Fremden und 
Nichtgemeinten völlig abzudichten - die dogmatische Selbstverewigung 
der Rede scheitert, indem gleichsam alles Reden vom Schweigen 
durchquert und als ein anderes Reden sich vorenthalten bleibt.

Daß die Anrufung höchster Rationalitätsprinzipien am Ende in die 
nackte Unvernunft der Repression einmünden könnte - genau dieser 
Verdacht ist es, der das postmoderne Plädoyer für die unrestringierte 
Vielfalt antreibt und als späten und paradoxen Reflex eines 
„aufklärerischen“ Pathos der Emanzipation kenntlich macht. Allerdings 
fallt das Bild, das eine äußerst einflußreiche Arbeit Lyotards8 von der 
soziokulturellen Verfassung sogenannter „postindustrieller“ Gesell­
schaften zeichnet, zunächst nicht nur wenig ermutigend aus, seine sofort 
ins Auge springende dezidierte Modernität weckt zugleich Vorbehalte 
gegenüber der Unterstellung, die beschriebene Lage mache aufgrund 
ihrer vermeintlichen Neuartigkeit das Etikett des Vac/imodemen 
erforderlich: Daß die Institutionen in immer geringerem Maße 
„Lebensziele“ anzubieten haben und die Sinnstiftung „dem Eifer jedes 

7 Ebd., 356.
8 J.-F. Lyotard: Das postmoderne Wissen, Graz/Wien 1986 (frz. Orig. Paris 1979).

12

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einzelnen überlassen“, der „auf sich selbst zurückgeworfen“ ist;9 daß im 
Zuge solcher „‘Atomisierung’ des Sozialen“10 der „zeitweilige Vertrag“ 
an die Stelle traditionaler Permanenz tritt und zur universellen Form 
gesellschaftlicher Interaktion aufrückt;11 daß es zu einer starken 
„Veräußerlichung des Wissens gegenüber dem ‘Wissenden’“12 kommt, 
indem das Wissen aus dem Zusammenhang emphatischer „Wahrheit“ 
und konkreter Lebensorientierung in das Bezugssystem technisch­
ökonomischer Effizienz und Macht überwechselt und dabei seinerseits 
zum Gegenstand informationeller Technisierung wird;13 daß schließlich 
auch das Politische zunehmend den Sog einer ökonomischen Logik 
verspürt und die liberalistische Forderung nach dem „Minimalstaat“ 
angesichts sich globalisierender Märkte neuen Nachdruck gewinnt14 - all 
diese Befunde belegen nicht sowohl eine sich brechende als vielmehr 
eine triumphierende Moderne, und für jeden der genannten Aspekte 
lassen sich leicht programmatische Keimformen und philosophische 
Kronzeugen aus dem 17., spätestens 18. Jahrhundert benennen.15

Auf welchen prinzipiellen Unterschied gegenüber den Konstellationen 
klassischer Modernität kann man sich dann aber berufen, um dem 
Schlagwort von der „Postmoderne“ einen plausiblen Inhalt zu geben? 
Lyotards Antwort ist klar: Das Neuartige der gegenwärtigen Lage sieht 
er im Niedergang jener „großen Erzählungen“ - der spekulativen von der 
Geschichte als „Leben des Geistes“, der politischen von der Geschichte 
als Prozeß der Emanzipation -, denen seit dem 18. Jahrhundert die 
Legitimation des Wissens übertragen und zugetraut wurde. Daß derart 
globale und hoffhungsfrohe historische Sinngebungen inzwischen 
obsolet sind - wer wollte es ernstlich bezweifeln? Damit ist allerdings 

9 Ebd., 53 f.
10 Ebd., 59.
11 Ebd., 191.
12 Ebd., 24.
13 Ebd., 19 ff.; 130 ff.
14 Ebd., 26 ff.
15 Man denke etwa an die Entzauberung des Sozialen, die bei Pascal die Entzauberung 

der Natur begleitet und sich in seinen Trois discours sur la condition des grands als 
tiefe Entfremdung des Individuums von seiner politischen Rolle und den 
institutionellen Sinnstiftungen geltend macht; an Hobbes’ Kontraktualisierung der 
sozialen Verbundenheit und die enge Beziehung, die bei ihm und Bacon zwischen 
„scientia“ und technologischer „potentia“ hergestellt wird; an das Leibnizische Projekt 
einer durchgreifenden Formalisierung und Mechanisierung des Wissens und Erfindens; 
schließlich an die massive Kritik, mit der Defoe lange vor Adam Smith 
sozialstaatlichen Korrekturen des Marktautomatismus entgegentritt: „Giving Alms No 
Charity, and Employing the Poor a Grievance to the Nation“ - so der vielsagende, 
nach Karl Polanyi gar „satanische“ Titel eines 1704 erschienenen Pamphlets (vgl. K. 
Polanyi: The Great Transformation, Frankfurt a. M.31995, 154 f.).

13

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keineswegs schon die entscheidende Frage beantwortet, ob jene 
narrativen Formen der Selbstbekräftigung tatsächlich den Kem und die 
eigentliche Stoßrichtung spezifischer Modernität, also jener 
dramatischen Umgestaltung praktisch aller Lebensbereiche artikulieren, 
denen immer größere Teile der Menschheit seit der frühen Neuzeit 
ausgesetzt sind; oder ob solche Narrativität nicht vielmehr ein dezidiert 
vormodemes Moment darstellt, das zwar in einer bestimmten Phase der 
Modernisierung eine wichtige strategische Rolle für die Durchsetzung 
des Neuen gespielt hat, jedoch rasant an Bedeutung einbüßt, sobald der 
angestrebte Dammbruch gelungen und eine selbsttragende Dynamik 
entfesselt ist. Geben sich nicht die großen teleologischen 
Geschichtskonstruktionen ohne weiteres als historisierende 
Verzeitlichung eines ursprünglich räumlich gedachten vormodemen 
Kosmos zu erkennen,16 und spiegeln sie als charakteristische 
Kompromißbildungen nicht unverkennbar das Bemühen, die 
beruhigende Suggestion verläßlicher kosmischer Ordnung und 
Lebensorientierung mit dem verführerischen Reiz neuartiger 
inventorischer Potentiale zu verbinden? Die von Lyotard apostrophierten 
„großen Erzählungen“ scheinen also weniger die ungeschminkte 
Selbstaussprache der Moderne als vielmehr deren vorübergehende 
Mimikry zu bilden: Um das Ideal einer machenden Überwältigung des 
Vorgefundenen nicht von vornherein zu kompromittieren, sucht man die 
in ihm bedrohlich lauernden Entwurzelungs- und Entweltlichungs- 
tendenzen zu verbergen und der bedingungslosen Mobilisierung 
neutralisierter Möglichkeiten nach Kräften das Ansehen eines durchaus 
konkreten und sinnerfüllten, nur eben geschichtlich beweglicher 
gewordenen Lebens zu geben - jene Apotheose des Ahistorischen, wie 
sie im wissenschaftlich-technischen Maßstab einer von situativen 
Umständen und Einbettungen radikal erlösten Reproduzierbarkeit sich 
anbahnt, gewinnt im Erzählen ihres quasikosmischen Werdens eine 
historische Physiognomie und teleologische Vertrautheit. Das 
Geschichtliche ist hier gleichsam die Maske, unter der das moderne 
Poietisierungsprogramm die Zensur vormodemer Ordnungsansprüche zu 

16 Dieser Zusammenhang tritt z.B. in Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der 
Menschheit wiederholt sehr deutlich zutage: „Der Gott, der in der Natur Alles nach 
Maß, Zahl und Gewicht geordnet [...] hat, [...] dieser Gott sollte in der Bestimmung 
und Einrichtung unseres Geschlechts im Ganzen von seiner Weisheit und Güte 
ablassen und hier keinen Plan haben? [...] Sind also die Zeiten nicht geordnet wie die 
Räume geordnet sind? und beide sind ja die Zwillinge Eines Schicksals.“ (Werke in 
zehn Bänden VI, hg. von M. Bollacher, Frankfurt a. M. 1989, 14 f.) Vgl. auch ebd., 
664: „Der Gott, den ich in der Geschichte suche, muß derselbe sein, der er in der Natur 
ist“.

14

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


passieren vermag.17 Wenn aber die legitimierenden „Metaerzählungen“ 
das Moderne keineswegs konstituieren, sondern typische Mischformen 
sind, in denen Modernität unter dem Druck bestimmter polemischer 
Konstellationen dem Vormodemen sich anzuverwandeln bemüht ist, 
dann indiziert ihr Niedergang offenbar viel eher den endgültigen 
Durchbruch - und gerade nicht den Verfall - der Moderne!

Bestärkt wird diese Einschätzung durch einige interessante 
Andeutungen, in denen Lyotard - gestützt auf ethnologisches Material - 
eine „Pragmatik des narrativen Wissens“ skizziert. Danach ist der - auch 
in traditionalen Gesellschaften durchaus erfinderische - Erzähler zur 
narrativen Weitergabe sozial bedeutsamen Wissens einerseits dadurch 
autorisiert, daß er „dieselbe“ Geschichte zuvor selbst gehört hat, so wie 
umgekehrt der aktuelle Hörer sich kraft seines Vernehmens zum 
künftigen Erzähler qualifiziert; und zum anderen gründet seine 
Legitimation in dem Umstand, daß er (oder sein mythisches Double) 
seinerseits zum Gegenstand einer Erzählung geworden und auf diese 
Weise der erzählerisch reproduzierten Gemeinschaft integriert und in ihr 
definiert ist, so wie umgekehrt der den aktuellen narrativen Gegenstand 
bildende Held oder Gott als einstiger Hörer oder Erzähler der Geschichte 
figuriert.18 Es fällt auf und könnte leicht detailliert und materialreich 
entfaltet werden, wie genau diese narrative Konstellation jener Struktur 
analog ist, die wir als vitale Reflexion und Selbstermöglichung des 
Lebens vorläufig umrissen und den modernen Entwürfen eines 
technisch-transzendentalen Apriori gegenübergestellt haben. Beachtet 
man, wie hier jedes erfindungsreiche Sprechen einem vorfindenden 
Hören entstammt, ihm buchstäblich zugehört, und wie es seinerseits 
mündet in ein Vernehmen, das damit zum Sprechen gebracht und 
befähigt wird; wie die Rollen des Erzählenden und des Erzählten zwar 
nicht schlechthin koinzidieren, durch geringfügige Verschiebungen 
jedoch ineinander überfuhrt werden können; wie narratives Faktum und 
präskriptive Autorität sich im Erzählen und Erzählten auf das engste 
miteinander verschränken; kurz, wie bereits Gesagtes und ausstehendes 
Sagen hier in einem unabschließbaren Prozeß gegenseitiger Bewahrung 
und Überschreitung umeinander kreisen - dann profiliert sich in der Tat 
ein markanter Gegensatz zu allen Versuchen modernen Sprechens, die 
eigene Autonomie poietisierend zu verschärfen und das Besprochene 
objektivierend auf Distanz zu halten.

17 Für eine eingehendere Erörterung der historischen Logik, die das Moderne im Interesse 
seiner eigenen Durchsetzung zum vormodemen Kostüm greifen läßt, vgl. den 
Schlußaufsatz dieses Bandes.

18 Vgl. Lyotard, ebd., 67 ff.

15

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Lyotard hingegen bedeutet das Ende der „großen Erzählungen“ 
nicht das Erscheinen einer von vormodemen Vermummungen befreiten 
Moderne, sondern den Anbruch der Postmoderne; nicht den Anfang vom 
Ende relevanten Erzählens überhaupt, sondern den Aufgang einer 
Epoche der „kleinen Erzählungen“19. Als Beleg für diese vermeintliche 
Zersplitterung, dieses „eclatement“ der großen Diskurse in lokale und 
heterogene Sprachspiele dienen ihm mit Vorliebe Beispiele aus der 
Mathematik und mathematischen Naturwissenschaft.20 Das ist immerhin 
überraschend zu einem Zeitpunkt, da die gesamte mathematische 
Forschungsarbeit sich erstmalig im Rahmen einer einzigen 
axiomatisierten Theorie - der Mengenlehre - formulieren läßt21 und 
Relativitätstheorie und Quantenphysik das wissenschaftliche Bild der 
Natur in einer selbst den kühnsten Visionen des frühneuzeitlichen 
Mechanismus zumindest nahekommenden Weise vereinheitlicht haben! 
Auch die zweifellos zu Recht konstatierte zunehmende „Taylorisierung 
der Forschung“22 belegt - wie schon ihr historisches Vorbild im Bereich 
der ökonomischen Produktion - viel eher einen Trend zu energischer 
Vereinheitlichung als einen Pluralisierungsprozeß; in beiden Fällen ist 
die Parzellierung der Arbeitsvorgänge von vornherein konzipiert mit 
Blick auf deren systemisch antizipierten Zusammenbau, und daß diese 
„Montage“ sich nicht mehr im individuellen Bewußtsein der Beteiligten 
konkretisiert, bildet geradezu das Markenzeichen und die Quintessenz 
moderner Syntheseformen.23 Soviel freilich ist wahr, daß solch genuin 
moderne Unifikationstendenzen sich nicht länger mehr auf eine 
metaphysische Natureinheit oder auch nur einen neopositivistischen 
Methodenmonismus zu berufen brauchen - sie rechtfertigen sich durch 
den schlichten Umstand, daß jede nichttriviale Vereinheitlichung zuvor 
getrennter Theorien neuartige Zusammenhänge, folglich neuartige 
technische Zugriffsmöglichkeiten und damit jedenfalls langfristig neue 
ökonomische Chancen verheißt. Der von Lyotard diagnostizierte 
Niedergang der großen, ja sogar der mittelgroßen Legitimations­
erzählungen findet also tatsächlich statt; nur scheinen sie keineswegs 
einem Proliferieren heterogener kleiner Diskurse Platz zu machen, 

19 Ebd., 175 ff.
20 Ebd., 120 f.; 157 ff.
21 Das gilt bekanntlich selbst für die neuere Theorie der „Kategorien“, die auf den ersten 

Blick „zu große“, die axiomatisch festgelegten Mengenbildungsregeln überfordernde 
„Mengen“ zu verlangen scheint.

22 Ebd., 120, Anm. 131.
23 Auch dieser vermeintlich „postmoderne“ Vorgang hat übrigens seine program­

matischen Vorboten im 17. Jahrhundert - man denke etwa an die arbeitsteilige 
Forschung im Baconischen „Haus Salomons“.

16

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern der Herrschaft jener allen ideologischen Kostümen 
entwachsenen Logik der „Performanz“ zu weichen, die der 
Postmodemismus gerade hinter sich lassen möchte.

Freilich kann es mit der ideologiefreien „Nacktheit“ der anonymen, 
abstrakten und neutralisierten modernen Strukturen insofern nicht 
wirklich sein Bewenden haben, als die benötigten individuellen 
Funktionsträger doch noch immer irgendwie „am Leben“, d. h. konkret 
oder zumindest konkretionsbegierig sind; deren Mobilisierung wird also 
nie ein schieres äußerliches In-Bewegung-Setzen, sie muß in Resten stets 
ein innerlicher Ansporn und ein Motivieren sein: Technik und 
ökonomische Maschinerie müssen sich - wollen sie als soziales Movens 
nicht abdanken - erneut mit den Verheißungen des Vitalen und den 
Suggestionen der Sinnlichkeit umkleiden, und doch darf das dergestalt 
benutzte und in Anspruch genommene Leben um keinen Preis seine 
vormodeme Gewalt zurückerobem und zum ernsthaften Konkurrenten 
der modernen Regelungssysteme aufrücken. Die Antwort auf solche 
Herausforderung bildet jene gigantische Alchemie der Verführung und 
Simulation, mit der die Strategen des Marketing, die Experten der „brand 
identity“ und des „corporate design“ dem asketisch-kargen Apparat 
ökonomischer Rationalität den Schein praller Lebendigkeit zu 
verschaffen suchen. Die allseits konstatierte Ästhetisierungswelle, von 
der die fortgeschrittensten Gesellschaften gegenwärtig überflutet werden, 
ist folglich alles andere als die Rückkehr der alten „aisthesis“ und 
indiziert nicht etwa die neuerlich entfesselte Eigengewalt des Lebens, 
sondern den vorläufigen Höhepunkt seiner Unterwerfung: Erst wenn die 
autochthonen Strukturbildungen des Vitalen zerschlagen und einem 
Patchwork wurzelloser „Erlebnisse“24 gewichen sind; erst wenn die 
dramatische Heterogenität von Lebensformen in die aller Virulenz 
beraubte Buntheit einer unendlich freizügigen Warenwelt überfuhrt ist - 
erst dann hat das zum Simulacrum herabgesunkene Leben seine 
Widerspenstigkeit wirklich eingebüßt und ist endlich marktgängig 
geworden. Hier findet die postmoderne Lust am Plural ihr Idyll. Der 
einst gefürchtete Konflikt inkommensurabler Lebensordnungen hat seine 
Schrecken verloren und spielerischer „Agonistik“ Platz gemacht - 
freilich nur, sofern zuvor das rituelle Festmahl zum gastronomischen 
Tip, die berufsständische Kleidung zum modischen Outfit mutiert sind 
und ganz allgemein die Synthesis traditionaler Kultur den 
Funktionsprinzipien des Erlebnismarktes gewichen ist: An die Stelle von 
Großmut und Toleranz tritt eine Liberalität, die herablassender 
Gleichgültigkeit bedenklich nahe kommt. Erst diese Perspektive macht 

24 VgL dazu G. Schulze: Die Erlebnisgesellschaft, Frankfurt a. M. 61996.

17

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das merkwürdige Paradox verständlich, daß in einem Zeitalter nie 
gekannter globaler Homogenisierungsprozesse, das Kulturen, Tradi­
tionen, Sprachen und Ideologien mit atemberaubendem Tempo vom 
Erdball verschwinden sieht, die „Pluralität“ nicht etwa zur nostalgischen 
Formel des Erinnerns, sondern zur Parole genossener Gegenwart und 
hoffhungsfroh erwarteter Zukunft erkoren wird.

Wie schon sein universalistischer Antipode, so scheint auch der 
Postmodemismus letztlich Ausdruck des Versuches zu sein, eine immer 
unmißverständlicher auftrumpfende, ihre lebensüberfordemden Poten­
tiale immer rückhaltloser freisetzende Moderne trotz allem und vielleicht 
ein letztes Mal als Gestalt intensivierten Lebens zu feiern. Die modernen 
Entzweiungen wirken, anstatt überwunden oder auch nur illusionslos 
diagnostiziert zu sein, im Schutze solcher philosophischen Verkennung 
völlig ungehindert fort. Der überspannte Gegensatz zwischen einem 
universalen „Leben“, das als Vollzug transzendentaler Regeln die 
Möglichkeitsbedingungen von Wählbarkeit überhaupt zu artikulieren 
und den Verführungen des Faktischen in die Sicherheit der Abstraktion 
zu entkommen sucht, und partikularen „Lebensformen“, die postmodern 
zum bloß faktisch Wählbaren degradiert sind und ihren eigenwilligen 
Sinn- und Normierungsanspruch immer schon an die Indifferenz 
marktförmiger Vermittlung und Tauschbarkeit verloren haben, 
reproduziert mit geradezu beängstigender Präzision die genuin moderne 
Figur simultaner Über- und Unterbietung des Lebens: Das Ereignis einer 
wählerischen Lebendigkeit, deren Wählen dem Ungewählten entspringt 
und verpflichtet bleibt, deren Ungewähltes zugleich unaufhörlich im 
Wählen sich modifiziert und der Wahl gleichsam ausgesetzt ist, wird in 
dieser Alternative systematisch übersprungen und verleugnet.

Wenn aber der Antagonismus von Postmoderne und Letztbegründung 
offenbar jenseits modischer Attitüden und philosophischer Scharmützel 
eine systematische Konstellation von kaum zu überschätzender 
historischer Tiefe und Wirkmacht dokumentiert, und wenn es bei dieser 
Konstellation um die permanent gewordene Krise des Lebens sich 
handelt, dann erscheint es dringlich und lohnend, nach Wegen zu suchen, 
um der sterilen Polarisierung zu entgehen und die im Lebensbegriff 
angelegten Potentiale der Vermittlung von Vielheit und Einheit, 
Faktizität und Normierung, Freiheit und Form erneut zu erschließen und 
auszuloten. Diesem Ziel sind die im folgenden versammelten Beiträge zu 
exemplarischen historischen Entwürfen einer „Hermeneutik des Lebens“ 
verpflichtet. Wendet man sich am Leitfaden des geschichtlichen 
Entwicklungsgangs den einzelnen Positionen zu, so wird deren 

18

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


changierende Vielheit ebenso deutlich wie die prinzipielle Verflochten­
heit der Problemlagen.

Im Mittelpunkt des ersten Beitrages von Jürgensen steht Schellings 
Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen 
Freiheit. Ziel ist es, die Untersuchungen als Wendepunkt auf dem 
Schellingschen Denkweg zu erweisen, wobei die Annahme einer innigen 
Verwobenheit zwischen inhaltlicher Position und formaler Gestaltung 
des philosophischen Systems leitend ist. Deshalb kann gezeigt werden, 
wie sich aus dem realen und lebendigen Freiheitsbegriff das Leben der 
Philosophie selbst ableitet. Der Lebendigkeit des philosophischen 
Prinzips entspricht eine Lebensverbundenheit, die nur der Philosophie 
eine adäquate Darstellung von Leben ermöglicht. Seine Konkretion 
erfährt das Leben in der Freiheit des Menschen, der am Göttlichen 
ebenso partizipiert wie am Natürlichen.

Diese paradoxe Stellung zwischen Freiheit und Bindung bildet auch 
den Anküpfimgspunkt des zweiten Beitrags. Erne entdeckt in 
Kierkegaards Existenzphilosophie eine dramatische Zuspitzung des 
Leib-Seele-Problems: Als Geist ist der Mensch in der Lage, eine Freiheit 
zu denken, die er nicht leben kann. Dieser aporetischen Fassung des 
Existenzbegriffs gewinnt Kierkegaard den Zugang zum Religiösen ab. 
Das christologische Paradox ist der Anstoß einer Aneignung, die nur in 
der absoluten Selbstnegation die Chance zur Selbstbegründung sieht. 
Erne geht der Frage nach, ob dieses radikale Entweder-Oder in ein 
ebenso radikales Sowohl-Als-Auch auflösbar ist. Kierkegaards Sprung 
aus der Verzweiflung in eine deutungsunbedürftige Seinsfulle könnte 
sich auch als die prekäre Balance zwischen begrenzter Kapazität und 
unendlichen Möglichkeiten erweisen.

Loock versteht den Denkweg Nietzsches vor dem Hintergrund einer 
Konzeption des Lebens als ursprünglicher Kreativität. In einer ersten 
Phase verwandelt Nietzsche Schopenhauers Hiat zwischen repro­
duktivem Willen und Vorstellung in ein Produktionsverhältnis, das die 
tragische Vorstellung aus der bildlosen Musik entspringen läßt. Mit der 
Kritik am weltbildenden Willen zur Wahrheit und seinem Glauben 
vertieft sich Nietzsches reifes Denken seinerseits zu einer tragischen 
Gestalt. Die Hermeneutik des kreativen Lebens gerät angesichts des 
Zusammenhangs von Wille zur Macht und Ewiger Wiederkunft an ihre 
äußerste Grenze, deren andere Seite durch die Erwartung des 
namenlosen Gottes Dionysos bezeichnet ist. Dessen Ausbleiben, Motiv 
des nach Nietzsche „technisch“ werdenden Denkens, profiliert seine 
Position als Krisis in der Krise der Moderne.

19

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Philosophie Diltheys wird bei Stegmaier im Kontext einer 
grundlegenden hermeneutischen Problematik plaziert: Für jede dem 
Leben gewidmete Erkenntnisbemühung ist das Leben zugleich 
thematischer Gegenstand und tragende Vorbedingung; diese Zirkularität 
versetzt das Denken in Paradoxien, und die Geschichte der europäischen 
Philosophie läßt sich geradezu als unablässig erneuertes Bemühen um 
„Entparadoxierung“ lesen. Dilthey versucht nun, die paradoxe Situation 
nicht durch defmitorische Zwangsmaßnahmen zu beseitigen, sondern 
läßt sich vielmehr auf sie ein. Sein Philosophieren gewinnt so eine 
kritische und befreiende Funktion. Indem es Logik und Begriff in die 
gleichsam flüssige Beweglichkeit des Vitalen zurückversetzt, schützt es 
gegen die beengenden und erstarrten Einheitsformen eines Denkens, daß 
sich dem Leben gegenüber autonom wähnt.

Diese Spannung zwischen fließendem Wandel und starrer Beharrung 
bildet auch den Ausgangspunkt für Köchys Analyse von Bergsons 
Philosophie des Lebens. Indem er das von Bergson selbst gewählte 
Verfahren nutzt und dem Bergsonschen „Ozean des Lebens“ die 
klassisch-ontologischen und die neuzeitlich-subjektphilosophischen 
„Kristallwelt“-Modelle gegenüberstellt, wird die schöpferische Dynamik 
der Lebensordnung erkennbar. Die philosophische Anerkennung dieser 
Lebendigkeit als unmittelbares Medium menschlicher Existenz einerseits 
und die Suche nach intersubjektiven Vermittlungsformen andererseits 
bilden dann Glanz und Elend von Bergsons Versuch.

Jung unternimmt einen Gang durch das Simmelsche Lebenswerk, um 
den frühen Soziologen und späteren Lebensphilosophen als einen 
markanten Theoretiker der Moderne und ihrer Krisen vorzufuhren. Dabei 
zeigt er, wie sensibel Simmel nicht nur inhaltlich-thematisch, sondern 
mit seiner Bevorzugung von Essay und Fragment auch formal auf die 
epochalen Um- und Einbrüche reagiert. Tempo, Hektik und Neurasthenie 
bilden ebenso Gegenstände Simmels wie der Wandel der Moden oder 
gar die Koketterie, in der man schließlich so etwas wie eine Allegorie auf 
einen Kemsatz der Simmelschen Theorie erkennen kann: daß wir 
nämlich „keinen eindeutigen, von vornherein festen Standpunkt“ mehr 
besitzen.

Elm situiert Heideggers frühe Phänomenologie des faktischen Lebens 
geistesgeschichtlich. Ihr Ziel ist es, die schon zu Heideggers Zeit Gestalt 
annehmende Entgegensetzung von fundamentalistischer Apriori- bzw. 
Wertphilosophie einerseits und Lebensphilosophie andererseits in ein 
unverstellt-ursprüngliches Leben zurückzunehmen. Seinerseits erfordert 
dieses Leben umwillen der eigenen Auslegung die Ursprünglichkeit der 
Existenz. Durch den Gedanken der Ursprünglichkeit, in welcher die 

20

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Existenz totale Selbst- als zugleich universale Lebenstransparenz 
gewinnen soll, werden aber, so Elms These, der Ansatz bei der Faktizität 
und die von ihr her angestrebte Überwindung der neuzeitlichen 
Bewußtseins- und Subjektphilosophie ambivalent.

Kapust versucht, dem von Merleau-Ponty zumeist nur indirekt 
behandelten Thema „Leben“ in seinen verschiedenen Deckbegriffen 
nachzuspüren. Sie verdeutlicht sein philosophisches Anliegen des 
Herauswindens aus den herkömmlichen metaphysischen Dualismen 
(Natur-Geist, Subjekt-Objekt, Autonomie-Heteronomie, Faktizität- 
Normativität) und hebt mit Merleau-Ponty die schöpferische 
Erfindungskraft des Lebens hervor, die stets einer chiasmatischen 
Zwiesprache mit einem Widersetzlichen verpflichtet bleibt. Aus der 
ontologischen Fassung der in dieser Verpflichtung liegenden Bindung 
ergibt sich indirekt ein ethischer Mehrwert in Form einer 
Mehrdimensionalisierung des Lebens, der jenseits der Trennung von 
Sein und Sollen angesiedelt ist.

Stoellger exponiert Blumenbergs Lebensverständnis als den Versuch, 
Leben nicht als Begriff zu thematisieren, sondern auf dem Umweg 
unbegrifflich expressiver Darstellungen von Horizontbesetzungen zu 
erschließen. Am Leitfaden seiner metaphorischen Ausdrucksgestalten 
wird Leben als Phänomen des Vollzugs lesbar gemacht. Diese 
metaphorologische Hermeneutik entdeckt die Rhetorik des Lebens als 
Funktion der Selbsterhaltung gegen den Absolutismus der Wirklichkeit. 
Dabei wird die Metaphorologie selber rhetorisch und tritt ihrerseits in 
den Dienst des Lebens. Indem Blumenberg „memoria“ und „imaginatio“ 
als Überlebensmittel gegen die kulturelle Entropie des Vergessens 
gebraucht, eröffnet er die Möglichkeit einer Lebenskunst als 
verlustsensibler „ars moriendi“.

Den historisch-systematischen Hintergründen der im 19. Jh. 
einsetzenden Konjunktur des Lebensbegriffs geht Meyer nach. Er 
kontrastiert eine vormodeme, die Vorbildlichkeit kosmisch gedachter 
„physis“ betonende Konzeption von Theorie, Praxis und Poiesis mit der 
neuzeitlichen Tendenz zu emanzipierter Künstlichkeit. Daß die der 
anschaulichen Welt entfremdeten wissenschaftlichen Konstrukte 
gleichwohl den Status des Wirklichen usurpieren, bildet den Kem der 
von Husserl diagnostizierten „Krisis“. Meyer deutet diese ontologische 
Prätention als Ausdruck einer u. a. bei Galilei aufweisbaren polemischen 
Strategie: Die entfesselte Poiesis gibt sich den Anschein der 
„Natürlichkeit“, um Machen und Erfinden aus ihrer traditionellen 
Subordination gegenüber der „physis“ zu befreien. Im 19. Jh. freilich 
dementiert die Eruption des Machens jede kosmische Rhetorik - das 

21

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Leben“ übernimmt die prekäre Rolle einer beweglicher gewordenen 
nachkosmischen „physis“.

22

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

