EINLEITUNG

Die gegenwirtige Situation der Philosophie ist weithin gekennzeichnet
durch das unversohnliche Nebeneinander zweier Grundpositionen. Auf
der einen Seite schwelgt ein dsthetisierender Postmodernismus in den
unendlichen Moglichkeiten der pluralistischen Welt. Auf der anderen
Seite insistieren moralistische Universalismen und Letztbegriindungs-
konzepte auf wohldefinierten Rationalitdtsstandards. Dabei fillt auf, dafl
sich beide Positionen, ihrer kritischen Auseinandersetzung mit dem
neuzeitlichen Philosophieren ungeachtet, nicht schlechthin als
Durchstreichungen oder Revisionen der Modere, sondern als deren
radikalisierende Verlangerung und Erfiillung verstehen. Beide sehen den
eigenen Ansatz als eine Art idealer Modemne, in der Schattenseiten,
Verfiihrungen und Selbstmiverstindnisse der Modemisierung getilgt
und iiberwunden sind. Die Postmoderne wendet sich gegen jene
totalitdren Einheitszwange, die als notorischer Begleiter modemer
Emanzipationsprozesse auftreten, und er6ffnet Spielrdume pluraler, sei
es individueller, sei es kollektiver Selbsterfiillung: Die Freiheit wird vom
Diktat eines aufkldrerisch geforderten Konsenses zu einer nicht mehr
universal normierbaren Pluralitit heterogener Diskurse ,,erlost”. Fiir die
Anhédnger einer universalistischen Rationalitit hingegen steht jede
irreduzible Vielheit eigensinniger Lebensformen von vornherein unter
dem Verdacht, die Kohirenz und Einhelligkeit normierender Vernunft zu
unterlaufen. Aus diesem Blickwinkel impliziert jede nicht universell
vermittelte Gestalt des Lebens eine die Bedingungen symmetrischer
Intersubjektivitit miflachtende Anmafung, die illegitimen Herrschafts-
anspriichen und gewaltsamen Konflikten Vorschub leistet.
Postmodemistische wie universalistische Theoretiker entdecken im
Proze der Modeme Potentiale einer spezifischen Bedrohung und
verstehen den eigenen Ansatz als angemessene philosophische Reaktion.
Allerdings stehen sich sowohl die Diagnosen wie die Therapien in
schroffer Opposition gegeniiber. Ruft man einerseits die Freisetzung des
Vielen gegen die Hegemonie des Einen zu Hilfe, so wird andererseits die
Verpflichtung auf das Eine zum Antidot gegen die Beliebigkeit des
Vielen erklart. Die Berufung auf die eine Moderne und der unisono
erhobene Anspruch, ihre innersten Triebkrifte und Moglichkeiten aus
den Fesseln der Selbstverkennung entbunden und endlich zu
ungehemmter und reiner Verwirklichung befordert zu haben, miinden
hier also auf hochst paradoxe Weise in eine ganz prinzipielle, jede
Vermittlung abweisende Antithetik. Wie ist diese Paradoxie zu verstehen

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und aufzukldren? Meldet sich in ihr vielleicht eine tiefe Zwiespéltigkeit
der Modeme selbst? Ist moglicherweise die Sehnsucht nach universeller
Normierung und Einheit ebenso ,,modern* wie der das Partikulare und
deviante Vielerlei in Schutz nehmende Protest gegen totalitire
Vereinnahmung? Oder entspringt die konstatierte Entzweiung vielmehr
bloB der Inadidquatheit jener Perspektiven, in denen die fiir sich
genommen durchaus einhellige und gediegene Modeme je verschieden
inszeniert und fir heterogene Absichten in Dienst genommen wird?
Doch wie 146t sich dann begreiflich machen, dafl es mit Bezug auf ein
vermeintlich unzweideutiges historisches Projekt zu derart gravierenden
Gegensitzen der deutenden Aneignung kommt?

Das philosophiegeschichtliche Stereotyp einer Neuzeit, deren
philosophische Physiognomie wesentlich durch das Ringen zweier
feindseliger Strémungen gepréagt ist, scheint zunichst der These von der
zwiespiltigen Modeme recht zu geben: Der Streit zwischen
fundamentalistischen Begriindungskonzepten und Postmodernismus
wire danach préafiguriert im epochalen Gegeniiber eines die universellen
Anspriiche der Vernunft geltend machenden und letztlich transzendental
gewendeten Rationalismus und eines Empirismus, der iiberschwengliche
Begriindungsarchitekturen als Festungen des Dogmatismus entlarvt und
an der Heterogenitit und Pluralitit des faktisch Vorgefundenen sein
Geniigen findet. Bei ndherem Zusehen freilich zeigt sich schnell die
Fadenscheinigkeit dieser Konstruktion. So befreit zwar beispielsweise
Hume den Erfahrungsstrom aus begrifflichen Einheitszwéngen zum
impressionalen Vielerlei, erlost er das Cartesianisch iiberanstrengte
Cogito zum ,bundle of perceptions”; doch =zugleich bietet sein
Empirismus Assoziationsprinzipien auf, die das Inkommensurable
spezifischer Sinngestalten unbeschwert iiberfliegen und jene
Homogenitit, die dem Rationalisten nur in methodischer Miihsal
erreichbar scheint, als Geschenk vorbegrifflicher Unmittelbarkeit
bereithalten. Und umgekehrt fiihrt der Weg zur Cartesianischen
»sapientia universalis“ durch das Fegefeuer eines Zweifels, der die
teleologische Einheit des alten Kosmos, seinen die menschliche
Lebensorientierung einbegreifenden und naturhaft konsolidierenden
,,ordo* einer sinnfremden mechanistischen AuBerlichkeit und Zersetzung
tberantwortet und im Zeichen der abgriindigen Freiheit gottlichen
Wollens die radikale Vision einer Kontingenz heraufbeschért, die selbst
vor den ehernen Gesetzen der Logik nicht haltmacht. Offenbar figurieren
,~Einheit* und ,,Vielheit* hier nicht eigentlich als Embleme antipodischer
gedanklicher Optionen; sie bilden vielmehr komplementire Aspekte
einer einzigen, genuin neuzeitlichen Strategie, die sowohl rationalistische

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie empiristische Lesarten zuldt und ihre kompromifBlloseste
Ausformung - exemplarisch reprisentiert durch den Konventionalismus
und Kontraktualismus des Thomas Hobbes - iiberhaupt erst jenseits
dieser klassischen Dichotomie erlangt. Die ,,Einheit“ ist nicht langer das
Kennwort jener alten philosophischen Sehnsucht, leiblich und tradional
vorgefundene Sinn- und Syntheseformen entlang der ihnen selbst
eingeschriebenen Logik einer theoretisch-praktischen Lauterung,
Steigerung und Vervollkommnung zuzufiihren; nicht als Kliarung und
Verklarung iberkommenen Sinns, sondern als dessen energische
Destruktion setzt die moderne Ordnung sich in Szene: Wie Phoenix
steigt sie aus der Asche vergangenen Lebens. Und korrelativ hat auch der
Gedanke der ,Vielheit* eine tiefgreifende Wandlung erfahren.
Entziindete er sich einst an der Pluralitit von ,Naturen“, d. h.
eigensinniger Seins- und Lebensweisen, in deren gleichsam solidarischer
Verbundenheit die eine Ordnung und ,Natur“ Ful fassen, an deren
feindseliger Entzweiung sie indessen auch zerbrechen konnte, so zielt er
nunmehr auf eine theoretisch und technisch allererst herzustellende
Fragmentierung, der es nicht um die Ausgliederung in sich organisierter
Sinnprovinzen, sondern gerade um die Brechung und normative
Neutralisierung solch teleologischer Energien und um das Isolieren
sinnentblBter ,,Partikel” geht, die dem einheitsstiftenden Impetus weder
befreundet entgegenkommen noch antagonistisch im Wege stehen,
vielmehr als schieres Material ihm zu bestimmender Verfligung
ausgeliefert sind. Die neuzeitlich forcierte Vielheit dokumentiert also
keineswegs eine sympathisierende Sensibilitit fiir das Heterogene
perzeptiver, theoretischer und sozialer Formationen; sie ist im Gegenteil
Moment eines in dieser Radikalitdt prazedenzlosen Homogenisierungs-
programms: Erst die analytische Zerschlagung autochthoner Sinngebilde
schafft jenes iibersichtliche Glacis, auf dem das Profil iiberkommener
Bedeutungen applaniert, jeder Schlupfwinkel konkurrierender Méchte
beseitigt und derart das geeignete Terrain fiir eine artifizielle, nunmehr
voOllig kontrollierte und zentralisierte Neuschépfung des Sinns bereitet
1st.

Gerade die eindrucksvollsten und folgenreichsten Unternehmungen
neuzeitlicher Weltgestaltung und Reflexion gehorchen durchweg dieser
Logik. So etabliert sich die monumentale Einheit des Hobbesschen
Leviathan nicht etwa als steigernde Fortschreibung und Entfaltung,
sondern als riicksichtslose Durchstreichung ,,naturwiichsiger Formen
sozialer Verbundenheit; erst die griindliche Zertrimmerung faktisch-
traditionaler Kohédrenz 148t hier jenes strukturlose und vorsoziale
Aggregat selbstbezogener Individuen entstehen, iiber dem die neue

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

staatliche Ordnung - von keiner normativen Erblast mehr beschwert und
behindert - in der iberlegenen Transparenz zweckrationaler
Vertraglichkeit sich erheben kann. Und wenn Kants theoretische
Philosophie die partikularen Sinnbildungen der Wahrnehmungswelt
durch das abstrakte Residuum eines ,,unbestimmten Mannigfaltigen‘
radikal zu unterbieten, sie zugleich durch das ebenso abstrakte
,Uberhaupt* einer offenbar Newtonisch inspirierten apperzeptiven
Synthesis dezidiert zu iiberbieten sucht - dann bildet sie mit diesem
Uberspringen genuin perzeptiver Zusammenhinge ein getreues, freilich
ins Zeitlos-Transzendentale verschobenes Pendant zu dem von der
modernen Wissenschaft so virtuos gehandhabten Verfahren einer
methodischen Entstrukturierung des Erfahrungsfeldes, die seiner
erfinderischen Neuformierung und theoretisch-technischen Vereinheit-
lichung erst die nétigen Spielraume schafft. Und schlie8lich vermag auch
der Markt, die moderne und modernisierende Macht katexochen, seine
universelle und buchstéblich globale Logik der Effizienz nur auf dem
Hintergrund einer isolierenden Entformung zu etablieren: Um die
Okonomischen Energien ihrer rdumlichen, zeitlichen und kulturellen
Bomiertheit und Lokalitit zu entreiBen und der Systematik
allumspannender Preisbildungs- und Allokationsprozesse zu iiberstellen,
ist es nicht allein nGtig, die Wirtschaftssubjekte aus dem Gewebe sozialer
Verbundenheit und eingewurzelter Solidaritat herauszulosen und auf den
rationalen Egoismus des ,,homo oeconomicus* hin zu vereinzeln; auch
die Dinge miissen, sofern sie wirklich als Waren sich konstituieren
sollen, ihrer existentiellen Verwachsenheit mit den Akteuren entkleidet
werden - nur so erlangen sie jene vom Markt geforderte Beweglichkeit
und Fungibilitdt, die mit der Substanzlosigkeit modernen Geldes ihr
ideales Optimum erreicht und den weltlichen Bestinden in dem Mafle
verwehrt bleibt, wie sie als kulturell verankerte Bedeutungstrager, als
Verlangerung und Ausdruck kollektiven Lebens an der Inkarnation
sozialen Sinnes mitwirken. Erst die Demontage einer das Wirtschaften
integrierenden kulturellen Grammatik also, die allen kommutativen
Akten einen distributiven, die Sozialstruktur symbolisch und faktisch
bekriftigenden Unterton verleiht, entbindet die moderne Gkonomische
Vernunft zu autonomer Verwirklichung.

Wenn wir das Leben vorlaufig als jene Bewegung kennzeichnen, in
der dem Faktischen eine verhaltensorientierende, die Selbstdeutung der
Akteure herausfordernde und speisende Physiognomie erwéchst, in der
zugleich andererseits jede Ordnung und Begreiflichkeit ihre situierende
Einschrankung und ihr Faktischwerden erleidet; und wenn unter ,,Sinn‘
die Auspragung konkreter Gestalten solchen Lebens verstanden wird -

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann hat der neuzeitliche Begriff der Vielheit seine systematische
Funktion offenbar nicht im Hinweis auf die Mannigfaltigkeit moglichen
Sinns und méglichen Lebens, sondern im Durchbruch zu einer Sphére,
die allem Sinn noch vorausliegt: Die Spuren iiberkommener und nicht
langer mehr fir unvordenklich gehaltener Lebendigkeit miissen
gleichsam restlos getilgt sein, bevor der moderne Prometheus zur
Erschaffung des neuen, aus jeder undurchschauten Bindung an eine
triibende Faktizitit erlosten und nun erst wahrhaft angeeigneten Lebens
schreiten kann. Indem hier Einheit und Sinn nicht blo nachvollzogen,
mitgemacht oder modifiziert, sondern in urspriinglicher Aktivitit erzeugt
und hergestellt werden, kénnte das Projekt der Moderne geradezu als ein
radikalisiertes Leben erscheinen, dessen Produktivitit von den Schlacken
tragen Geschehenlassens geldutert und in die Idealgestalt reinen Machens
verwandelt ist. Allerdings bleibt zu fragen, ob solche Radikalitit die
Strukturen vitaler Sinnbildung nicht iberfordert, ob also das
vermeintlich gesteigerte Leben nicht am Ende als ein verschwindendes
sich entpuppt. Die soeben skizzierten Paradigmen moderner Ordnung
nihren jedenfalls den Verdacht, als werde in ihnen die Dimension des
Sinns nicht nur durch eine unorganisierte Vielheit unter-, sondern durch
eine alles Organische hinter sich lassende Einheit zugleich tiberschritten.
Tatsdchlich zeigt ja die Hobbessche Philosophie des Staates wenig
Interesse an jenen besonderen Strukturen, in denen sich Wollen und
Denken der Individuen zur Gemeinschaftlichkeit konkreter Préiferenz-
und Lebensordnungen verflechten; nicht als Ausdruck und Wirklichkeit
eines sozial konstituierten ,,summum bonum“, d. h. als teleologische
Einhelligkeit der Lebensgestaltung, sondern als bloles Mittel im Dienste
des ,,primum bonum®, des je eigenen, den Alternativen kultureller
Sinnbildung vorausliegenden Uberlebens tritt das Politische hier in
Erscheinung: Im Namen der dramatischen Differenz von Leben und Tod
sind alle Differenzen des Lebens und Sterbens selbst systematisch
deklassiert und ausgeléscht worden. Und &hnlich vollzieht sich im
naturwissenschaftlich konzipierten und bei Kant transzendental-
philosophisch umgemiinzten Begriff einer Natur, deren Einheit - anstatt
sinnbezogener kosmischer ,,Sympathie* zu entspringen - nichts anderes
meint als den durchgéngigen Konnex einer teleologisch neutralisierten
effektiven Kausalitdt, der Abschied von jener vormodernen ,,physis*, die
an den individuellen und kollektiven Prozessen menschlicher
Selbstfestlegung dialogisch mitwirken und der Kultur als Medium und
Spiegel zur Hilfe kommen konnte: Die normative Differenzierung und
Ausdruckskraft des alten Seins ist einer dem Nichtsein pauschal und
duferlich kontrastierten ,,Vorhandenheit“ zum Opfer gefallen. Daf3

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlieflich der Einheit des Marktes keine kulturell zu leistende
Vermittlung und Assimilation heterogener Wertschitzungen zugrunde
liegt und z. B. die Mechanismen der Preisbildung zu idealiter vollig
eindeutigen und universell akzeptierten Marktpreisen fithren, ohne auch
nur einem Beteiligten die intersubjektive Abstimmung und Angleichung
seiner Priferenzen abzuverlangen - das bildet geradezu die triumphale
Pointe der liberalistischen Metapher von der ,,unsichtbaren Hand“: Die
Verabsolutierung einer nur durch isolierte explizite Tauschakte noch
iiberbriickten Differenz von Haben und Nichthaben, Eigenem und
Fremdem erniedrigt hier jene Strukturen sozialer Kohdrenz zum bloflen
Restbestand privaten Sentiments, die solchen Gegensatz von vornherein
durchkreuzen und unterlaufen, da man sie aneignen und ergreifen nur
kann, indem man selbst von ihnen sich durchqueren und ergreifen 148t.
All diese Hinweise verdichten sich in der Tat zu dem Eindruck, als gehe
es den genuin modermen Syntheseformen nicht um die befliigelnde
Intensivierung, sondern um die Verdrangung eines Sinns, der durch die
undialektische Uberanstrengung bestimmter systematischer Unter-
scheidungen buchstablich um sein Leben gebracht wird.

Aber entspringt dieses Verdikt nicht vielleicht doch einem
feindseligen Mifverstehen? Mufl denn das freilich einzurdumende
Unvermégen der modernen Ordnungen, in ihrer Universalitit fiir die
Konkretionen des Lebens aufzukommen und seinen stilistischen
Besonderungen sich anzumessen, unweigerlich sogleich als Indiz eines
lebensbedrohenden Potentials gedeutet werden? Lafit sich die
merkwiirdige ,,Neutralitdt“ des Modemnen nicht ebenso gut oder besser
als Erfolg des ganz und gar unverdichtigen Bemiihens auffassen, die
allgemeinsten, aller Spezialisierung vorausliegenden Bedingungen und
Mittel des ,,.Lebens iiberhaupt zu artikulieren? Bildet der Hobbessche
Staat als Bedingung dauerhaft gesicherten Uberlebens nicht eo ipso
zugleich die notwendige Voraussetzung des kulturell je eigentiimlich
gewollten ,,guten Lebens“? Und stellen nicht objektive Wissenschaft und
freier Markt mit ihrer teleologisch unspezifischen Effektivitit gleichsam
Techniken des Umgangs mit Natur und Mensch bereit, deren sich alle
noch so heterogenen Gestalten des Lebens als optimierter Mittel der
eigenen Selbsterhaltung bedienen kénnen und sollen? Jedes in
durchsichtige Konsequenz iiberfithrte Bekenntnis zu einer besonderen
Lebensform wire folglich notwendig ein Bekenntnis zu den modernen
Universalien, da wer den Zweck will, auch die Mittel wollen muf}: Die
Strukturen der Moderne wiren keineswegs eine Gefihrdung, sie wiren
das zu vollendetem Selbstbewuftsein gelangte Apriori des Lebens. Mit
der staunenswerten Entdeckung, daB sich angesichts partikularer und

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pluralistisch verstreuter Zwecke ein instrumentelles Unisono etablieren
1aB8t, sind die vermeintlich subordinierten Mittel unversehens zu
transzendentalen Wiirdentragern aufgestiegen!

In dem skizzierten Gedankengang wird offenbar der Umstand gar
nicht bestritten, vielmehr systematisch in Anspruch genommen, daf3 sich
das Leben nur in partikularisierender Konkretion, als engagierte
Bevorzugung bestimmter Sinnformationen gegeniiber anderen leben 146t.
Man braucht aber diesem Umstand blof ein wenig nachzuspiiren, um zu
bemerken, wie der Begriff der ,,Neutralitit von einer hochst virulenten,
die Plausibilitdit des Vorgetragenen ernstlich bedrohenden Dialektik
erfaBt wird. Wenn ndmlich das Leben notwendig in Gestalt
beschrankender Parteilichkeit auftritt, schlummert dann im Ideal einer
jederzeit und fiir jedermann gleichen Giiltigkeit nicht der Keim einer
Gleichgiiltigkeit, die dem vitalen Engagement sich vorenthdlt und ihm
folglich konkurrierend gegeniiber- anstatt dienstbar zur Seite steht? Dalf3
der neutrale Blick sich zum parteilich situierten keineswegs wie eine
respektvolle, das vorgefundene Besondere unangetastet zuriicklassende
Abstraktion verhélt, wird durch ein Beispiel eindringlich illustriert: Die
naturwissenschaftlich-technische Objektivierung etwa entdeckt nicht
einfach eine abstraktiv freizulegende Schicht, die schon dem rituell
kodierten Umgang mit der Natur auf eine diesem selbst verborgene
Weise zugrunde ldge - sie stort und verwirrt vielmehr die Strukturen
ritueller Naturauffassung, indem sie freistellt, was diese verbietet, und als
sinnlos verwirft, was diese empfiehlt. Der notorische Einwand, daf3 kein
deskriptiver Satz praskriptive Implikationen habe und folglich keine
physikalische Konstatierung mit irgendeinem Verbotssystem je
kollidieren konne, erledigt sich insofern, als die moderne objektive
Wissenschaft ohne Lizenz zu jenem mannigfachen technischen Eingriff,
den sie angeblich normativ in der Schwebe hilt, nicht einmal
konzipierbar, geschweige denn realisierbar wire.

Instrumentelle Neutralitdt und kulturelle Konkretion scheinen also
nicht etwa Stufen der Besonderung, sondern strenggenommen
inkompatible Ordnungen zu bilden, und es fillt nicht allzu schwer,
diesen prima facie paradoxen Zusammenhang auf seine prinzipielle
Grundstruktur hin durchsichtig zu machen. Tatsdchlich geniigt fiir diesen
Zweck die von uns bereits angedeutete, ganz grobe und vorlaufige
Kennzeichnung des Lebens als einer Bewegung, die den Sinn inmitten
des Faktischen entspringen und mitten ins Faktische zuriickkehren 14t,
ohne daf} es in dieser Verschrinkung von Gegebenheit und Entwurf ein
erstes oder letztes gdbe. Zwar wird das Faktum hier durchaus einer
Sinngestalt integriert; doch unterliegt es solcher Ordnung nur, um sie

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugleich zu iiberstehen: Nie sinkt es ganz und gar zum bloBen Fall und
Objekt einer souverdnen Subsumption herab, stets wahrt es eine nicht
endgiiltig zu bezwingende Unbéandigkeit, die der Ordnung mitwirkend zu
Hilfe, aber auch irritierend ,,dazwischenkommen* kann. Es vollzieht sich
also im Auftauchen vitaler Ordnung wahrhaftig ein Transzendieren
nackter Tatsachlichkeit, etabliert sich wahrhaftig eine verstehende Sicht -
nur dafl dieses Sehen seinerseits eine unsichtige Riickseite hat und
faktischen Konstellationen inhériert, die iiber sein Moglichwerden und
-bleiben mitentscheiden und allen zustande gebrachten Sinn mit dem
Gewicht einer alterierenden Materialitdt beschweren. Wie bei Aristoteles
die ,,physis“ einem Arzt verglichen wird, der sich selbst behandelt und
heilt,’ so entpuppt sich nunmehr das Leben als das Ereignis einer
prozessualen Selbsterméglichung, die in keiner Phase zur absoluten
Dichte des bloB Moglichgemachten gerinnt, niemals aber auch zur
Unbedingtheit reinen Moglichmachens sich verfliichtigt: In einem Spiel
der Differenzen werden ,facere und ,factum* zwar vor sinn-
ausloschender Koinzidenz bewahrt und unaufhorlich gegeneinander
verschoben, ohne doch je zu vollendeter Reinheit sich dissoziieren und
zur Stabilitdt einsinnig-hierarchischer Ordnung sich verfestigen zu
konnen. Das systematische Schema der fatalen Dialektik, in die das
Projekt moderner Aprioritit sich stets aufs neue verstrickt sieht, tritt jetzt
mit aller Schéirfe hervor. Denn offenbar lauft der Versuch, eine
universale, allen partikularen Sinnbildungen gleichsam vorgeschaltete
Sphére neutralen Moglichmachens auszugliedern, auf eine Zerreiung
ebenjener Doppelbewegung ermdglichter Erméglichung hinaus, in der
Faktum und Freiheit sich unauflgslich verschranken und das Leben sein
stets beunruhigtes Selbstsein zu finden und zu erfinden vermag. Der
technologisch wie transzendentalphilosophisch vorangetriebene Exodus
vermeintlicher Moglichkeitsbedingungen aus den Wirklichkeiten, der die
Gestalten spezifischen Lebens vor idolischer Verhexung zu schiitzen und
gegen relativistische Auszehrung zu sichern vorgibt, erniedrigt in
Wahrheit das Leben zur Heteronomie des blo Moglichgemachten: Er
unterbricht die inkarnierte Reflexivitit und Selbstnormierung der vitalen
Konkretionen und verwandelt so letztlich den Leib des Kulturellen in
einen Leichnam, der seine Animation von der externen Kunst eines
transzendentalen Dr. Frankenstein erwarten mufl. Das moderne Apriori
ist nicht der Griindungstext, es ist der Abgesang des Lebens.

Wenn also das modern konzipierte Verhiltnis von Einheit und
Vielheit weder dem schwelgerischen Bekenntnis zur proliferierenden
Mannigfaltigkeit heterogener Lebensformen entstammt noch der

' Phys., 199b 30 ff.

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sehnsucht nach einer genuin praktischen, teleologisch konkretisierten
universalen Verbundenheit Ausdruck gibt, wenn es vielmehr der
Tendenz zur ZerreiBung und doppelten Uberschreitung des Lebens
dienstbar ist - dann scheint der postmodernistisch und universalistisch
gleichermaflen erhobene Anspruch, konsequente Verlangerungen und
Erfiillungsgestalten der Moderne zu prasentieren, durchaus illegitim und
Resultat eines griindlichen Mif3verstindnisses zu sein. Freilich konnte in
solchem Miflverstehen die ungeliebte und ungewollte Wahrheit sich
verborgen halten, dafl zwar nicht schon die Neuzeit auf den gegenwiértig
empfohlenen und vermeintlich eingeschlagenen Wegen zum authen-
tischen Leben war, da3 aber noch immer die Gegenwart auf dem
neuzeitlichen Marsch aus dem Leben heraus sich befindet! Die Berufung
auf das spezifisch Moderne wire im Recht - nur eben ganz anders als
gedacht und gehofft.

Nahrung kann ein solcher Verdacht bereits an der Kontinuitit des
transzendentalen Begriindungsmusters finden, wie sie durch die
Selbstbezeichnung einer exemplarischen Gestalt des universalistischen
Begriindungsprogramms, der ,,Transzendentalpragmatik, deutlich
signalisiert wird. Gewill werden hier vorsorglich alle Register der
Konkretisierung gezogen -  szientistischer Objektivismus soll
hermeneutischer Bemiihung, instrumentelle Vernunft soll wirklicher
Praxis, das abstrakte Subjekt Kants schlieSlich soll der Kommunikations-
gemeinschaft weichen. Wie schwierig es indessen ist, das transzen-
dentale Paradigma von der Sphidre wissenschaftlich-technischer
Indifferenz abzuldsen und auf die Bereiche lebendiger Sinnerfahrung zu
iibertragen, fiihren nicht zuletzt Kants eigene Bemiihungen lehrreich vor
Augen: So tritt etwa im Felde der Asthetik an die Stelle
vernunftzentrierter Ermoglichung ein Spiel wechselseitiger Abstimmung
von sinnlicher Faktizitit und Verstandesmoglichkeiten, vor dem die
Frage nach einem isolierbaren bedingenden Apriori nur noch in vollig
verdndertem Sinn - wenn iiberhaupt - zu stellen ist; und die Suche nach
dem Geltungsursprung des Moralgesetzes st6Bt nicht auf die Luziditit
eines konstituierenden BewuBtseins, sondern auf ein ,,Faktum der reinen
Vemnunft”, in dem man wohl kaum zu Unrecht jenen Schatten vermutet,
den das Faktum der hochst unreinen Vernunft historisch konkreter
Vergesellschaftung auf die Hohlenwand transzendentalphilosophischer
Reflexion zeichnet. Kurz, die Kantische Philosophie ist reich an
Intuitionen, die Keime einer sehr grundsétzlichen Selbstiiberwindung des
transzendentalen Paradigmas bergen und gegenwirtige ,,Trans-
formationen“ an systemsprengender Energie moglicherweise weit
iibertreffen. Tatsdchlich sieht sich der transzendentale Begriindungs-

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gedanke, sobald er die Dimension des Normativen besetzen und eine
praskriptive Macht ausiiben will, mit einer eigenartigen Schwierigkeit
konfrontiert, die bei Reduktion auf ihre schematische Grundstruktur eine
hochst einfache, geradezu das Triviale streifende Gestalt annimmt. Wird
namlich ein Zusammenhang faktischen Lebens auf seine Mdoglichkeits-
bedingungen hin iberschritten, dann sind die derart eruierten
Bedingungen eo ipso faktisch erfiillt - wéire doch andernfalls der
betrachtete Zusammenhang nicht moglich, geschweige denn wirklich;
damit entfdllt aber offenbar jede Handhabe, der Wirklichkeit ihr
transzendentales Apriori mit der Geste normativer Aufforderung
entgegenzuhalten: jeder préskriptive Effekt des Transzendentalen ist
verschwunden. Die Falle ist nur dadurch zu umgehen, dafl sich das
»Apriori“ nicht genau als Moglichkeitsbedingung dieses Vorgefundenen
oder als Moglichkeitsbedingung nicht genau dieses Vorgefundenen
offenbart - mit einem Wort, daB es sich als Abweichung vom
Vorgefundenen etabliert. Wenn aber die Hierarchie von Er-
moglichendem und Erméglichtem einer bloBen Kontrastbeziehung Platz
macht - gerdt dann nicht die absolute Autoritit des Normierens, die das
Transzendentale fiir sich reklamiert, zu einer illegitimen Anmafiung?

An dieser Stelle kann man nun entweder zum Eingestindnis einer
unaufhebbar scheinenden Begriindungsliicke sich herablassen - und das
ist in Kants Rede vom Faktum der Vernunft auf eine ihm selbst nicht
vollig durchsichtige Weise vermutlich impliziert - ; oder man kann die
Pratention des Transzendentalen zu retten versuchen, indem man es zur
idealen Grenz- und Erfiilllungsgestalt der Praxis erklart, nach der alle
faktischen Formationen des Sozialen tiefinnerlich, beseelt von einer
geheimen, halb nur eingestandenen Hoffnung auf Selbstvollendung, sich
sehnen - dies die Option, die dem transzendentalpragmatischen
Begriindungsanspruch offenbar allein verbleibt und mit der kiithnen
Formel, in jedem irgend betitigten Sinnanspruch liege notwendig eine
,,Antizipation“ der ,idealen Kommunikationsgemeinschaft“,? tatsichlich
in Kraft gesetzt wird. Freilich machen die sozialen Konkreta - die
,faktischen Sprachspiele” - insofern Schwierigkeiten, als sie die ihnen
unterstellte Sehnsucht in der Regel keineswegs erkennen lassen,
vielmehr Formen der Selbstbekréftigung und Selbstkritik entfalten, die
ganz ohne den antizipativen Bezug auf die Regeln eines ,idealen
Sprachspiels* auszukommen scheinen. Trdgt aber dann nicht das
Postulieren universaler Geltungsbedingungen, mit deren Erfiillung die
kulturellen Tatsdchlichkeiten vermeintlich erst wahrhaft zu sich selber
kommen, viel eher Ziige einer externen Normierung und dogmatischen

2 K.-O. Apel: Transformation der Philosophie, Frankfurt a. M. 1976, II, 348.

10

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Notigung, die ihren Entmiindigungscharakter nur dadurch zu
verschleiern vermag, da3 mit der Zuschreibung einer unspezifischen, in
allen spezifischen Verstindigungsprozessen angeblich wirksamen
,kommunikativen Kompetenz> den partikularen Lebensgestalten das
Credo der Universalitit gleichsam pauschal in den Mund gelegt wird?
Ermutigung holt sich das transzendentalpragmatische Projekt jedenfalls
nicht aus einem ethnologisch, soziologisch oder historisch angekniipften
Gesprach mit dem Heterogenen und Besonderen, sondern aus dem
universalen Schauspiel der ,modernen Menschheitszivilisation*: ,,Der
Unterschied der Sprachspiele qua Lebensformen ist zwar nicht
verschwunden, aber er ist gewissermalfien iiberspielt worden durch das
[...] Sprachspiel der Wissenschaft bzw. der aus ihrem Geiste
erwachsenen Produktions-, Organisations- und Kommunikations-
Technik.“* Deutlicher 148t sich kaum signalisieren, wie ungebrochen hier
unter dem Deckmantel des ,Praktischen“ die genuin neuzeitliche
Konzeption eines instrumentellen Neutrums fortwirkt. Das
transzendentalpragmatische Paradigma verbleibt - allen gegenlaufigen
MaBnahmen und Beteuerungen zum Trotz - letztlich im Banne einer
technologischen Auffassung des Sozialen, die in der Forderung nach
,Distanzierung von allem praktischen Engagement® und ,normativer
Neutralitit“®, in der Idee, der Konsens konne und miisse nach den
expliziten Regeln eines transzendentalen Uberall-und-Nirgends
hergestellt werden, nur ihren konsequenten Ausdruck findet. An die
Stelle des Versuchs, konkrete Lebensausrichtungen zu empfehlen oder
zu legitimieren, tritt die Exposition von Prinzipien, nach denen ein
liberhaupt wahrheitsfahiger Diskurs ,funktioniert; die ,,Kon-
kretisierung” bleibt eine selbstherrliche Subsumption, die den je
besonderen Sinn den Forderungen einer ,,Wahrheit iiberhaupt* unterwirft
und damit die vitale Zirkulation der Selbstlegitimierung und der
Selbstkritik nicht anspornt, sondern durchschneidet. Das Partikulare und
Spezifische ist aus der Mitwirkung an den Mafstiben des Sinns
ausgeschieden und im Lichte eines idealischen Futurs zum de jure immer
schon Vergangenen und Uberholten oder zum bloSen Woriiber eines
Diskurses geworden, der im Namen reflexiv antizipierter , Identitédt des
‘Ich-denke’ mit dem gemeinsamen Logos der unbegrenzten

3 Ebd, 347.

4 Ebd,350f

5 Ebd, I, 76. Vgl. auch 75: ,Alle Erkenntnis muB [...] durch einen vom Interessen-
Engagement und seinen leibvermittelten Standpunkten prinzipiell distanzierten
Bereich der Geltungsreflexion sich vermitteln.*

¢ Ebd,II, 395.

11

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kommunikationsgemeinschaft*’ alle leiblich und kulturell situierte,
mithin begrenzte Rede als ein mundtot gemachtes Nicht-Identisches
zuriicklalt. Der forcierte und ins Absolute vorgetriebene Kontrast von
Gelten und Nichtgelten hat zur Ausblendung eines Lebens gefiihrt, das
weder zu unangefochtener Geltung sich erhebt noch zum schlicht
Ungiiltigen herabsinkt und das dem Abgrund narzistischer Isolation und
kommunikativer Verweigerung nicht durch die unanfechtbare Stirke
eines universalen, sondern durch die Schwiche und Verletzlichkeit des
partikularen Sprechens entgeht: Ihren den Status quo kritisch
beunruhigenden Impetus gewinnt die Reflexion des Vitalen keineswegs
aus der Identitdt hochster transzendentaler Regeln - sie schuldet ihn im
Gegenteil dem unentbehrlichen Umweg durch das andere, der ihr
Identischsein unabldssig ins Wanken bringt. Die Wahrheit meint hier
nicht langer die unendliche Abweichung der Idealitit und den
unendlichen transzendentalen Abstand, aus dem die Geltungen verldflich
sichergestellt und angeeignet werden, sondern jene ,endlichen*
Abweichungen und Verschiebungen, deren sich die faktischen Geltungen
nicht erwehren konnen und die, anstatt bloBe Verzerrungen der
»idealen“, vielmehr den Spielraum und das Leben einer ,realen*
Kommunikation bilden. Die Macht des Allgemeinen weicht der
Ohnmacht der Besonderung, die ,Kompetenz“ zur addquaten
Vermittlung und Assimilation jedweden Sinnes weicht der Inkompetenz,
auch nur irgendeinen Sinn gegen das Eindringen des Fremden und
Nichtgemeinten vollig abzudichten - die dogmatische Selbstverewigung
der Rede scheitert, indem gleichsam alles Reden vom Schweigen
durchquert und als ein anderes Reden sich vorenthalten bleibt.

Daf} die Anrufung hdchster Rationalitdtsprinzipien am Ende in die
nackte Unvernunft der Repression einmiinden konnte - genau dieser
Verdacht ist es, der das postmoderne Plddoyer fiir die unrestringierte
Vielfalt antreibt und als spaten und paradoxen Reflex eines
,-aufklarerischen* Pathos der Emanzipation kenntlich macht. Allerdings
fillt das Bild, das eine #uflerst einfluBreiche Arbeit Lyotards® von der
soziokulturellen Verfassung sogenannter ,postindustrieller* Gesell-
schaften zeichnet, zunichst nicht nur wenig ermutigend aus, seine sofort
ins Auge springende dezidierte Modernitit weckt zugleich Vorbehalte
gegeniiber der Unterstellung, die beschriebene Lage mache aufgrund
ihrer vermeintlichen Neuartigkeit das Etikett des Nachmodemen
erforderlich:. Dall die Institutionen in immer geringerem Malfle
,Lebensziele anzubieten haben und die Sinnstiftung ,,dem Eifer jedes

7 Ebd., 356.
8 J.-F. Lyotard: Das postmoderne Wissen, Graz/Wien 1986 (frz. Orig. Paris 1979).

12

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einzelnen iiberlassen“, der ,,auf sich selbst zuriickgeworfen* ist;” da im
Zuge solcher ,,‘Atomisierung’ des Sozialen*'® der ,zeitweilige Vertrag*
an die Stelle traditionaler Permanenz tritt und zur universellen Form
gesellschaftlicher Interaktion aufriickt;'' daB es zu einer starken
,VerauBerlichung des Wissens gegeniiber dem ‘Wissenden’*'> kommt,
indem das Wissen aus dem Zusammenhang emphatischer ,,Wahrheit*
und konkreter Lebensorientierung in das Bezugssystem technisch-
O6konomischer Effizienz und Macht i{iberwechselt und dabei seinerseits
zum Gegenstand informationeller Technisierung wird;'® daB schlieBlich
auch das Politische zunehmend den Sog einer Gkonomischen Logik
verspirt und die liberalistische Forderung nach dem ,Minimalstaat*
angesichts sich globalisierender Mirkte neuen Nachdruck gewinnt' - all
diese Befunde belegen nicht sowohl eine sich brechende als vielmehr
eine triumphierende Modeme, und fiir jeden der genannten Aspekte
lassen sich leicht programmatische Keimformen und philosophische
Kronzeugen aus dem 17., spitestens 18. Jahrhundert benennen. '

Auf welchen prinzipiellen Unterschied gegeniiber den Konstellationen
klassischer Modemitit kann man sich dann aber berufen, um dem
Schlagwort von der ,,Postmoderne* einen plausiblen Inhalt zu geben?
Lyotards Antwort ist klar: Das Neuartige der gegenwartigen Lage sieht
er im Niedergang jener ,,groflen Erzahlungen* - der spekulativen von der
Geschichte als ,Leben des Geistes*, der politischen von der Geschichte
als Proze der Emanzipation -, denen seit dem 18. Jahrhundert die
Legitimation des Wissens iibertragen und zugetraut wurde. Dal} derart
globale und hoffnungsfrohe historische Sinngebungen inzwischen
obsolet sind - wer wollte es ernstlich bezweifeln? Damit ist allerdings

° Ebd,S3f

0 Ebd, 59.

" Ebd,, 191.

2 Ebd,, 24.

3 Ebd, 19 ff;; 130 ff.

4 Ebd, 26 ff.

Man denke etwa an die Entzauberung des Sozialen, die bei Pascal die Entzauberung
der Natur begleitet und sich in seinen Trois discours sur la condition des grands als
tiefe Entfremdung des Individuums von seiner politischen Rolle und den
institutionellen Sinnstiftungen geltend macht; an Hobbes’ Kontraktualisierung der
sozialen Verbundenheit und die enge Beziehung, die bei ihm und Bacon zwischen
»scientia* und technologischer ,,potentia““ hergestellt wird; an das Leibnizische Projekt
einer durchgreifenden Formalisierung und Mechanisierung des Wissens und Erfindens;
schlieBlich an die massive Kritik, mit der Defoe lange vor Adam Smith
sozialstaatlichen Korrekturen des Marktautomatismus entgegentritt: ,,Giving Alms No
Charity, and Employing the Poor a Grievance to the Nation — so der vielsagende,
nach Karl Polanyi gar ,,satanische* Titel eines 1704 erschienenen Pamphlets (vgl. K.
Polanyi: The Great Transformation, Frankfurt a. M. 1995, 154 f.).

13

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keineswegs schon die entscheidende Frage beantwortet, ob jene
narrativen Formen der Selbstbekriftigung tatsdchlich den Kern und die
eigentliche  Stofirichtung spezifischer Modemitdt, also jener
dramatischen Umgestaltung praktisch aller Lebensbereiche artikulieren,
denen immer grofere Teile der Menschheit seit der frilhen Neuzeit
ausgesetzt sind; oder ob solche Narrativitit nicht vielmehr ein dezidiert
vormodernes Moment darstellt, das zwar in einer bestimmten Phase der
Modemisierung eine wichtige strategische Rolle fiir die Durchsetzung
des Neuen gespielt hat, jedoch rasant an Bedeutung einbiifit, sobald der
angestrebte Dammbruch gelungen und eine selbsttragende Dynamik
entfesselt ist. Geben sich nicht die grolen teleologischen
Geschichtskonstruktionen ~ ohne  weiteres  als  historisierende
Verzeitlichung eines urspriinglich rdumlich gedachten vormodernen
Kosmos zu erkennen,'® und spiegeln sie als charakteristische
Kompromiflbildungen nicht unverkennbar das Bemiihen, die
beruhigende Suggestion verldBlicher kosmischer Ordnung und
Lebensorientierung mit dem verfiihrerischen Reiz neuartiger
inventorischer Potentiale zu verbinden? Die von Lyotard apostrophierten
»groflen Erzdhlungen“ scheinen also weniger die ungeschminkte
Selbstaussprache der Moderne als vielmehr deren voriibergehende
Mimikry zu bilden: Um das Ideal einer machenden Uberwiltigung des
Vorgefundenen nicht von vornherein zu kompromittieren, sucht man die
in ihm bedrohlich lauernden Entwurzelungs- und Entweltlichungs-
tendenzen zu verbergen und der bedingungslosen Mobilisierung
neutralisierter Moglichkeiten nach Kréften das Ansehen eines durchaus
konkreten und sinnerfiillten, nur eben geschichtlich beweglicher
gewordenen Lebens zu geben - jene Apotheose des Ahistorischen, wie
sie im wissenschaftlich-technischen Mafistab einer von situativen
Umstédnden und Einbettungen radikal erlésten Reproduzierbarkeit sich
anbahnt, gewinnt im Erzdhlen ihres quasikosmischen Werdens eine
historische Physiognomie und teleologische Vertrautheit. Das
Geschichtliche ist hier gleichsam die Maske, unter der das moderne
Poietisierungsprogramm die Zensur vormoderner Ordnungsanspriiche zu

16 Dieser Zusammenhang tritt z.B. in Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der

Menschheit wiederholt sehr deutlich zutage: ,,.Der Gott, der in der Natur Alles nach
MaB, Zahl und Gewicht geordnet [...] hat, [...] dieser Gott sollte in der Bestimmung
und Einrichtung unseres Geschlechts im Ganzen von seiner Weisheit und Giite
ablassen und hier keinen Plan haben? [...] Sind also die Zeiten nicht geordnet wie die
Riume geordnet sind? und beide sind ja die Zwillinge Eines Schicksals.“ (Werke in
zehn Béinden VI, hg. von M. Bollacher, Frankfurt a. M. 1989, 14 f.) Vgl. auch ebd.,
664: , . Der Gott, den ich in der Geschichte suche, muB} derselbe sein, der er in der Natur
1st*.

14

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

passieren vermag.'” Wenn aber die legitimierenden ,Metaerzihlungen*
das Moderne keineswegs konstituieren, sondern typische Mischformen
sind, in denen Modemitit unter dem Druck bestimmter polemischer
Konstellationen dem Vormodemen sich anzuverwandeln bemiiht ist,
dann indiziert ihr Niedergang offenbar viel eher den endgiiltigen
Durchbruch - und gerade nicht den Verfall - der Moderne!

Bestarkt wird diese Einschdtzung durch einige interessante
Andeutungen, in denen Lyotard - gestiitzt auf ethnologisches Material -
eine ,,Pragmatik des narrativen Wissens* skizziert. Danach ist der - auch
in traditionalen Gesellschaften durchaus erfinderische - Erzdhler zur
narrativen Weitergabe sozial bedeutsamen Wissens einerseits dadurch
autorisiert, daf} er ,,dieselbe” Geschichte zuvor selbst gehdrt hat, so wie
umgekehrt der aktuelle Horer sich kraft seines Vernehmens zum
kiinftigen Erzdhler qualifiziert; und zum anderen griindet seine
Legitimation in dem Umstand, dal er (oder sein mythisches Double)
seinerseits zum Gegenstand einer Erzahlung geworden und auf diese
Weise der erzahlerisch reproduzierten Gemeinschaft integriert und in ihr
definiert ist, so wie umgekehrt der den aktuellen narrativen Gegenstand
bildende Held oder Gott als einstiger Horer oder Erzéhler der Geschichte
figuriert.'"® Es fillt auf und konnte leicht detailliert und materialreich
entfaltet werden, wie genau diese narrative Konstellation jener Struktur
analog ist, die wir als vitale Reflexion und Selbstermoglichung des
Lebens vorldufig umrissen und den modemen Entwiirfen -eines
technisch-transzendentalen Apriori gegeniibergestellt haben. Beachtet
man, wie hier jedes erfindungsreiche Sprechen einem vorfindenden
Horen entstammt, ihm buchstdblich zugehért, und wie es seinerseits
miindet in ein Vernehmen, das damit zum Sprechen gebracht und
befahigt wird; wie die Rollen des Erzdhlenden und des Erzahlten zwar
nicht schlechthin koinzidieren, durch geringfiigige Verschiebungen
jedoch ineinander iberfiihrt werden konnen; wie narratives Faktum und
préaskriptive Autoritit sich im Erzdhlen und Erzihlten auf das engste
miteinander verschranken; kurz, wie bereits Gesagtes und ausstehendes
Sagen hier in einem unabschliebaren Prozel gegenseitiger Bewahrung
und Uberschreitung umeinander kreisen - dann profiliert sich in der Tat
ein markanter Gegensatz zu allen Versuchen modernen Sprechens, die
eigene Autonomie poietisierend zu verschiarfen und das Besprochene
objektivierend auf Distanz zu halten.

Fiir eine eingehendere Erorterung der historischen Logik, die das Moderne im Interesse
seiner eigenen Durchsetzung zum vormodernen Kostiim greifen 148t, vgl. den
SchluBaufsatz dieses Bandes.

' Vgl. Lyotard, ebd., 67 ff.

15

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir Lyotard hingegen bedeutet das Ende der ,,grolen Erzdhlungen*
nicht das Erscheinen einer von vormodernen Vermummungen befreiten
Modeme, sondern den Anbruch der Postmoderne; nicht den Anfang vom
Ende relevanten Erzdhlens iiberhaupt, sondern den Aufgang einer
Epoche der ,kleinen Erzihlungen*'®. Als Beleg fiir diese vermeintliche
Zersplitterung, dieses ,.éclatement” der grofen Diskurse in lokale und
heterogene Sprachspiele dienen ihm mit Vorliebe Beispiele aus der
Mathematik und mathematischen Naturwissenschaft.?’ Das ist immerhin
iiberraschend zu einem Zeitpunkt, da die gesamte mathematische
Forschungsarbeit sich erstmalig im Rahmen einer einzigen
axiomatisierten Theorie - der Mengenlehre - formulieren 14Bt"' und
Relativititstheorie und Quantenphysik das wissenschaftliche Bild der
Natur in einer selbst den kiihnsten Visionen des frithneuzeitlichen
Mechanismus zumindest nahekommenden Weise vereinheitlicht haben!
Auch die zweifellos zu Recht konstatierte zunehmende ,, Taylorisierung
der Forschung*® belegt - wie schon ihr historisches Vorbild im Bereich
der 6konomischen Produktion - viel eher einen Trend zu energischer
Vereinheitlichung als einen Pluralisierungsprozef}; in beiden Fillen ist
die Parzellierung der Arbeitsvorgdnge von vornherein konzipiert mit
Blick auf deren systemisch antizipierten Zusammenbau, und daf} diese
»Montage* sich nicht mehr im individuellen BewuBtsein der Beteiligten
konkretisiert, bildet geradezu das Markenzeichen und die Quintessenz
moderner Syntheseformen.” Soviel freilich ist wahr, da solch genuin
moderne Unifikationstendenzen sich nicht ldanger mehr auf eine
metaphysische Natureinheit oder auch nur einen neopositivistischen
Methodenmonismus zu berufen brauchen - sie rechtfertigen sich durch
den schlichten Umstand, daf} jede nichttriviale Vereinheitlichung zuvor
getrennter Theorien neuartige Zusammenhinge, folglich neuartige
technische Zugriffsmoglichkeiten und damit jedenfalls langfristig neue
o6konomische Chancen verheiit. Der von Lyotard diagnostizierte
Niedergang der groflen, ja sogar der mittelgroen Legitimations-
erzdhlungen findet also tatsachlich statt; nur scheinen sie keineswegs
einem Proliferieren heterogener kleiner Diskurse Platz zu machen,

% Ebd, 175 ff.

2 Ebd, 120 f; 157 ff.

21 Das gilt bekanntlich selbst fiir die neuere Theorie der ~Kategorien“, die auf den ersten
Blick ,,zu groBe*, die axiomatisch festgelegten Mengenbildungsregeln iiberfordernde
,Mengen* zu verlangen scheint.

2 Ebd., 120, Anm. 131.

B Auch dieser vermeintlich ,,postmoderne* Vorgang hat iibrigens seine program-
matischen Vorboten im 17. Jahrhundert - man denke etwa an die arbeitsteilige
Forschung im Baconischen ,,Haus Salomons*.

16

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern der Herrschaft jener allen ideologischen Kostiimen
entwachsenen Logik der ,Performanz“ zu weichen, die der
Postmodernismus gerade hinter sich lassen mochte.

Freilich kann es mit der ideologiefreien ,,Nacktheit“ der anonymen,
abstrakten und neutralisierten modemen Strukturen insofern nicht
wirklich sein Bewenden haben, als die bendtigten individuellen
Funktionstridger doch noch immer irgendwie ,,am Leben®, d. h. konkret
oder zumindest konkretionsbegierig sind; deren Mobilisierung wird also
nie ein schieres duflerliches In-Bewegung-Setzen, sie muf in Resten stets
ein innerlicher Ansporn und ein Motivieren sein: Technik und
S6konomische Maschinerie miissen sich - wollen sie als soziales Movens
nicht abdanken - erneut mit den VerheiBungen des Vitalen und den
Suggestionen der Sinnlichkeit umkleiden, und doch darf das dergestalt
benutzte und in Anspruch genommene Leben um keinen Preis seine
vormoderne Gewalt zuriickerobern und zum ernsthaften Konkurrenten
der modemen Regelungssysteme aufriicken. Die Antwort auf solche
Herausforderung bildet jene gigantische Alchemie der Verfilhrung und
Simulation, mit der die Strategen des Marketing, die Experten der ,,brand
identity und des ,.corporate design dem asketisch-kargen Apparat
Okonomischer Rationalitit den Schein praller Lebendigkeit zu
verschaffen suchen. Die allseits konstatierte Asthetisierungswelle, von
der die fortgeschrittensten Gesellschaften gegenwirtig iiberflutet werden,
ist folglich alles andere als die Riickkehr der alten ,,aisthesis“ und
indiziert nicht etwa die neuerlich entfesselte Eigengewalt des Lebens,
sondern den vorldufigen Hohepunkt seiner Unterwerfung: Erst wenn die
autochthonen Strukturbildungen des Vitalen zerschlagen und einem
Patchwork wurzelloser , Erlebnisse*** gewichen sind; erst wenn die
dramatische Heterogenitit von Lebensformen in die aller Virulenz
beraubte Buntheit einer unendlich freiziigigen Warenwelt iiberfiihrt ist -
erst dann hat das zum Simulacrum herabgesunkene Leben seine
Widerspenstigkeit wirklich eingebiilt und ist endlich marktgingig
geworden. Hier findet die postmoderne Lust am Plural ihr Idyll. Der
einst gefiirchtete Konflikt inkommensurabler Lebensordnungen hat seine
Schrecken verloren und spielerischer ,,Agonistik“ Platz gemacht -
freilich nur, sofern zuvor das rituelle Festmahl zum gastronomischen
Tip, die berufsstandische Kleidung zum modischen Outfit mutiert sind
und ganz aligemein die Synthesis traditionaler Kultur den
Funktionsprinzipien des Erlebnismarktes gewichen ist: An die Stelle von
GroBmut und Toleranz tritt eine Liberalitit, die herablassender
Gleichgiiltigkeit bedenklich nahe kommt. Erst diese Perspektive macht

2 vgl. dazu G. Schulze: Die Erlebnisgesellschaft, Frankfurt a. M. 61996.

17

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das merkwiirdige Paradox verstindlich, daB in einem Zeitalter nie
gekannter globaler Homogenisierungsprozesse, das Kulturen, Tradi-
tionen, Sprachen und Ideologien mit atemberaubendem Tempo vom
Erdball verschwinden sieht, die ,,Pluralitit nicht etwa zur nostalgischen
Formel des Erinnerns, sondern zur Parole genossener Gegenwart und
hoffnungsfroh erwarteter Zukunft erkoren wird.

Wie schon sein universalistischer Antipode, so scheint auch der
Postmodernismus letztlich Ausdruck des Versuches zu sein, eine immer
unmifverstindlicher auftrumpfende, ihre lebensiiberfordernden Poten-
tiale immer riickhaltloser freisetzende Modeme trotz allem und vielleicht
ein letztes Mal als Gestalt intensivierten Lebens zu feiern. Die modernen
Entzweiungen wirken, anstatt iiberwunden oder auch nur illusionslos
diagnostiziert zu sein, im Schutze solcher philosophischen Verkennung
vollig ungehindert fort. Der iiberspannte Gegensatz zwischen einem
universalen ,Leben“, das als Vollzug transzendentaler Regeln die
Moglichkeitsbedingungen von Wihlbarkeit iiberhaupt zu artikulieren
und den Verfilhrungen des Faktischen in die Sicherheit der Abstraktion
zu entkommen sucht, und partikularen ,,Lebensformen®, die postmodern
zum blof faktisch Wéhlbaren degradiert sind und ihren eigenwilligen
Sinn- und Normierungsanspruch immer schon an die Indifferenz
marktformiger Vermittlung und Tauschbarkeit verloren haben,
reproduziert mit geradezu beédngstigender Prizision die genuin moderne
Figur simultaner Uber- und Unterbietung des Lebens: Das Ereignis einer
wiahlerischen Lebendigkeit, deren Wahlen dem Ungewéhlten entspringt
und verpflichtet bleibt, deren Ungewéhltes zugleich unaufhérlich im
Waihlen sich modifiziert und der Wahl gleichsam ausgesetzt ist, wird in
dieser Alternative systematisch iibersprungen und verleugnet.

Wenn aber der Antagonismus von Postmoderne und Letztbegriindung
offenbar jenseits modischer Attitiiden und philosophischer Scharmiitzel
eine systematische Konstellation von kaum zu iberschatzender
historischer Tiefe und Wirkmacht dokumentiert, und wenn es bei dieser
Konstellation um die permanent gewordene Krise des Lebens sich
handelt, dann erscheint es dringlich und lohnend, nach Wegen zu suchen,
um der sterilen Polarisierung zu entgehen und die im Lebensbegriff
angelegten Potentiale der Vermittlung von Vielheit und Einheit,
Faktizitdt und Normierung, Freiheit und Form emeut zu erschlieen und
auszuloten. Diesem Ziel sind die im folgenden versammelten Beitrdge zu
exemplarischen historischen Entwiirfen einer ,,Hermeneutik des Lebens*
verpflichtet. Wendet man sich am Leitfaden des geschichtlichen
Entwicklungsgangs den einzelnen Positionen zu, so wird deren

18

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

changierende Vielheit ebenso deutlich wie die prinzipielle Verflochten-
heit der Problemlagen.

Im Mittelpunkt des ersten Beitrages von Jiirgensen steht Schellings
Philosophische Untersuchungen tiber das Wesen der menschlichen
Freiheit. Ziel ist es, die Untersuchungen als Wendepunkt auf dem
Schellingschen Denkweg zu erweisen, wobei die Annahme einer innigen
Verwobenheit zwischen inhaltlicher Position und formaler Gestaltung
des philosophischen Systems leitend ist. Deshalb kann gezeigt werden,
wie sich aus dem realen und lebendigen Freiheitsbegriff das Leben der
Philosophie selbst ableitet. Der Lebendigkeit des philosophischen
Prinzips entspricht eine Lebensverbundenheit, die nur der Philosophie
eine adiquate Darstellung von Leben ermdglicht. Seine Konkretion
erfahrt das Leben in der Freiheit des Menschen, der am Gottlichen
ebenso partizipiert wie am Natiirlichen.

Diese paradoxe Stellung zwischen Freiheit und Bindung bildet auch
den Ankiipfungspunkt des zweiten Beitrags. Eme entdeckt in
Kierkegaards Existenzphilosophie eine dramatische Zuspitzung des
Leib-Seele-Problems: Als Geist ist der Mensch in der Lage, eine Freiheit
zu denken, die er nicht leben kann. Dieser aporetischen Fassung des
Existenzbegriffs gewinnt Kierkegaard den Zugang zum ReligiGsen ab.
Das christologische Paradox ist der Anstofl einer Aneignung, die nur in
der absoluten Selbstnegation die Chance zur Selbstbegriindung sieht.
Eme geht der Frage nach, ob dieses radikale Entweder-Oder in ein
ebenso radikales Sowohl-Als-Auch auflosbar ist. Kierkegaards Sprung
aus der Verzweiflung in eine deutungsunbediirftige Seinsfiille konnte
sich auch als die prekdre Balance zwischen begrenzter Kapazitdt und
unendlichen Méglichkeiten erweisen.

Loock versteht den Denkweg Nietzsches vor dem Hintergrund einer
Konzeption des Lebens als urspriinglicher Kreativitat. In einer ersten
Phase verwandelt Nietzsche Schopenhauers Hiat zwischen repro-
duktivem Willen und Vorstellung in ein Produktionsverhéltnis, das die
tragische Vorstellung aus der bildlosen Musik entspringen 148t. Mit der
Kritik am weltbildenden Willen zur Wahrheit und seinem Glauben
vertieft sich Nietzsches reifes Denken seinerseits zu einer tragischen
Gestalt. Die Hermeneutik des kreativen Lebens gerdt angesichts des
Zusammenhangs von Wille zur Macht und Ewiger Wiederkunft an ihre
duflerste Grenze, deren andere Seite durch die Erwartung des
namenlosen Gottes Dionysos bezeichnet ist. Dessen Ausbleiben, Motiv
des nach Nietzsche ,technisch* werdenden Denkens, profiliert seine
Position als Krisis in der Krise der Modeme.

19

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Philosophie Diltheys wird bei Stegmaier im Kontext einer
grundlegenden hermeneutischen Problematik plaziert: Fir jede dem
Leben gewidmete Erkenntnisbemithung ist das Leben zugleich
thematischer Gegenstand und tragende Vorbedingung; diese Zirkularitit
versetzt das Denken in Paradoxien, und die Geschichte der européischen
Philosophie 148t sich geradezu als unabldssig erneuertes Bemiihen um
,Entparadoxierung® lesen. Dilthey versucht nun, die paradoxe Situation
nicht durch definitorische Zwangsmafinahmen zu beseitigen, sondern
1aBt sich vielmehr auf sie ein. Sein Philosophieren gewinnt so eine
kritische und befreiende Funktion. Indem es Logik und Begriff in die
gleichsam fliissige Beweglichkeit des Vitalen zuriickversetzt, schiitzt es
gegen die beengenden und erstarrten Einheitsformen eines Denkens, daf3
sich dem Leben gegeniiber autonom wahnt.

Diese Spannung zwischen flieBendem Wandel und starrer Beharrung
bildet auch den Ausgangspunkt fiir Kochys Analyse von Bergsons
Philosophie des Lebens. Indem er das von Bergson selbst gewdhlte
Verfahren nutzt und dem Bergsonschen ,,Ozean des Lebens” die
klassisch-ontologischen und die neuzeitlich-subjektphilosophischen
,Kristallwelt“-Modelle gegeniiberstellt, wird die schopferische Dynamik
der Lebensordnung erkennbar. Die philosophische Anerkennung dieser
Lebendigkeit als unmittelbares Medium menschlicher Existenz einerseits
und die Suche nach intersubjektiven Vermittlungsformen andererseits
bilden dann Glanz und Elend von Bergsons Versuch.

Jung unternimmt einen Gang durch das Simmelsche Lebenswerk, um
den friihen Soziologen und spiteren Lebensphilosophen als einen
markanten Theoretiker der Moderne und ihrer Krisen vorzufiihren. Dabei
zeigt er, wie sensibel Simmel nicht nur inhaltlich-thematisch, sondern
mit seiner Bevorzugung von Essay und Fragment auch formal auf die
epochalen Um- und Einbriiche reagiert. Tempo, Hektik und Neurasthenie
bilden ebenso Gegenstinde Simmels wie der Wandel der Moden oder
gar die Koketterie, in der man schlieflich so etwas wie eine Allegorie auf
einen Kemsatz der Simmelschen Theorie erkennen kann: dafl wir
namlich ,keinen eindeutigen, von vomherein festen Standpunkt mehr
besitzen.

Elm situiert Heideggers frithe Phanomenologie des faktischen Lebens
geistesgeschichtlich. Thr Ziel ist es, die schon zu Heideggers Zeit Gestalt
annehmende Entgegensetzung von fundamentalistischer Apriori- bzw.
Wertphilosophie einerseits und Lebensphilosophie andererseits in ein
unverstellt-urspriingliches Leben zuriickzunehmen. Seinerseits erfordert
dieses Leben umwillen der eigenen Auslegung die Urspriinglichkeit der
Existenz. Durch den Gedanken der Urspriinglichkeit, in welcher die

20

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenz totale Selbst- als zugleich universale Lebenstransparenz
gewinnen soll, werden aber, so Elms These, der Ansatz bei der Faktizitit
und die von ihr her angestrebte Uberwindung der neuzeitlichen
Bewuftseins- und Subjektphilosophie ambivalent.

Kapust versucht, dem von Merleau-Ponty zumeist nur indirekt
behandelten Thema ,Leben“ in seinen verschiedenen Deckbegriffen
nachzuspiiren. Sie verdeutlicht sein philosophisches Anliegen des
Herauswindens aus den herkémmlichen metaphysischen Dualismen
(Natur-Geist, Subjekt-Objekt, Autonomie-Heteronomie, Faktizitét-
Normativitit) und hebt mit Merleau-Ponty die schdpferische
Erfindungskraft des Lebens hervor, die stets einer chiasmatischen
Zwiesprache mit einem Widersetzlichen verpflichtet bleibt. Aus der
ontologischen Fassung der in dieser Verpflichtung liegenden Bindung
ergibt sich indirekt ein ethischer Mehrwert in Form einer
Mehrdimensionalisierung des Lebens, der jenseits der Trennung von
Sein und Sollen angesiedelt ist.

Stoellger exponiert Blumenbergs Lebensverstindnis als den Versuch,
Leben nicht als Begriff zu thematisieren, sondern auf dem Umweg
unbegrifflich expressiver Darstellungen von Horizontbesetzungen zu
erschlieBen. Am Leitfaden seiner metaphorischen Ausdrucksgestalten
wird Leben als Phinomen des Vollzugs lesbar gemacht. Diese
metaphorologische Hermeneutik entdeckt die Rhetorik des Lebens als
Funktion der Selbsterhaltung gegen den Absolutismus der Wirklichkeit.
Dabei wird die Metaphorologie selber rhetorisch und tritt ihrerseits in
den Dienst des Lebens. Indem Blumenberg ,,memoria‘“ und ,,imaginatio*
als Uberlebensmittel gegen die kulturelle Entropie des Vergessens
gebraucht, eroffnet er die Moglichkeit einer Lebenskunst als
verlustsensibler ,,ars moriendi‘.

Den historisch-systematischen Hintergrinden der im 19. Jh
einsetzenden Konjunktur des Lebensbegriffs geht Meyer nach. Er
kontrastiert eine vormoderne, die Vorbildlichkeit kosmisch gedachter
,,physis“ betonende Konzeption von Theorie, Praxis und Poiesis mit der
neuzeitlichen Tendenz zu emanzipierter Kiinstlichkeit. Dafl die der
anschaulichen Welt entfremdeten wissenschaftlichen Konstrukte
gleichwohl den Status des Wirklichen usurpieren, bildet den Kern der
von Husserl diagnostizierten , Krisis“. Meyer deutet diese ontologische
Pritention als Ausdruck einer u. a. bei Galilei aufweisbaren polemischen
Strategie: Die entfesselte Poiesis gibt sich den Anschein der
,Natiirlichkeit, um Machen und Erfinden aus ihrer traditionellen
Subordination gegeniiber der ,,physis*“ zu befreien. Im 19. Jh. freilich
dementiert die Eruption des Machens jede kosmische Rhetorik - das

21

hitps/dol.org/10.5771/9783485983644-1 - am 20.01.2026, 12:26:29.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Leben“ iibenimmt die prekire Rolle einer beweglicher gewordenen
nachkosmischen ,,physis*.

22

https://dol.org/10.5771/8783485893644-1 - am 20.01.2026, 12:26:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

