Das Leben und seine geheime Mehrdimensionalisierung
bei Merleau-Ponty. Obligation und Anforderung im Zeichen
des Unsichtbaren

Antje Kapust

Es entlockt einem unweigerlich eine Geste brisken Léchelns,
literarischer Zeuge jener beflissenen Hast zu werden, mit der ein Held
aus Tolstois’ Erzdhlung in letzter Sekunde vor seinem Tod die
Bestellung fiir ein Paar Stiefel aufgibt, die fiir mindestens weitere 25
Jahre ihren Dienst verrichten sollen: ,Nichts ist wahrscheinlich
komischer als die Sorgen, die sich ein Seiendes um seine Existenz macht,
die es der Vernichtung doch nicht entreifien kann [...].*' Ein allerletztes
Anliegen, das vermutlich ungleich absurder als Iwan Iljitsch’ tragische
Sorge ist, ob das Leben noch vor Verfehlung gerettet werden konnte und
der Inhalt einer aufrichtigen und erfiillten Bewaltigung war. Sollten wir
in diesem verzweifelten Festhalten und Irren am Leben angesichts der
unausweichlichen Unerbittlichkeit des Todes eine Komik, eine Tragik
oder das letzte Echo eines moglicherweise unerfiillten Lebens erblicken,
das sich bis ins kleinste Alltagsdetail hinein die Illusion einer moglichen
Ubernahme der letzten Unmoglichkeit vorspielt und alle Visionen
aufbietet, um in heroischer Geste die Unausweichlichkeit wenigstens
stellvertretend durch den Kauf lange iiberdauernder Stiefel zu bezwingen
- um dann doch an der Faktizitit unhintergehbarer Kontingenz scheitern
zu miissen? In der Illusion dieser alles bezwingenden Omnipotenz
spiegelt sich die tragikomische Uberforderung des Subjektes, die
zugleich die Grundlage fiir sein ethisches Scheitern liefert, das sich in
der gegenwirtigen Sinnkrise abzeichnet.

In dieser Perspektivik mag es daher zunichst befremden, daf3
Merleau-Ponty, der aus einem reichhaltigen Fundus philosophischer,
asthetischer und naturwissenschaftlicher Uberlegungen hitte schopfen
konnen, um die komplexe Thematik elegant einer phanomenologischen
Hinterfragung zu unterziehen, relativ selten auf den Begriff des Lebens
rekurriert. Ein mit intensiverer Ausdauer belehnter Blick verrdt uns
jedoch, dafl er offensichtlich nur allzu gut mit dem Problem vertraut
war.” Diese Asymmetrie verdankt sich jedoch nicht der methodischen

! E. Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, tibers. von Th. Wiemer,

Freiburg/Miinchen 1992, 286; frz.: Autrement qu’étre ou au-dela de 1’essence, Den
Haag 1974, 165.

Man erinnere sich nur an die Analysen zur Lebensbeeintrachtigung des beriihmten
Kriegspatienten Schneider, an die Schelers Idole der Selbsterkenntnis entlehnten

214

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Notwendigkeit einer ‘oratio obliqua’, die nur indirekt und nachtraglich
das bereits fungierende Leben zum Thema einer Rede machen kann. Sie
steht vielmehr in der Schuld einer semantischen und impliziten
Neubestimmung: Eine ,,Lebenskunst* zwischen Erfindung und Um-
formung faktisch gegebener Kontingenz realisiert sich offenbar nur in
denjenigen Dimensionen, die als Deckbegriffe das Leben tragen, so
vordringlich Wahrnehmung, Verhalten und Beziehung zum Anderen.
Merleau-Ponty bereitet mit diesem ,,verschobenen Blick* offensichtlich
eine Problematik des Spatwerkes vor. Der fungierende Logos des Lebens
1aBt sich in seiner Ausdruckskraft nur erahnen, wenn er sich als
chiasmatischer Angang selbst ,,gibt“ und doch durch uns hindurch zur
»~Aussprache seines eigenen Sinnes* kommt, was im ,,Gleichnis* von
amorpher Wahrmehmungswelt und Ausdruck sichtbar gemacht wird:
»Die ‘amorphe’ Wahmehmungswelt [...] ist im Grunde das Sein im
Sinne von Heidegger, das mehr ist als jede Malerei, mehr als jede Rede,
als jede ‘Einstellung’, und das, einmal von der Philosophie in seiner
Universalitdt erfaflt, so erscheint, als enthielte es alles, was je gesagt
werden koénnte, und iiberlieBe es dennoch uns, es zu schaffen (Proust): es

ist der ‘logos endiathetos’, der nach dem ‘logos prophorikos’ verlangt*.?

L. Faktische Positivitit des Lebens und erfinderischer Sinn

Um die erfinderischen und ethisch relevanten Potentiale des Lebens
freilegen zu konnen, muf} die Lebensproblematik zundchst aus einem
ethischen Dilemma als dem von der Tradition beerbten Problem
herausgelost werden. Wird das Leben im Sinne des biologisch
determinierten Lebens auf die Seite der Natur gestellt, so er6ffnet sich
im Zuge dieser ,naturalistischen Reduktion* eine hochproblematische
Spaltung zwischen Natur und Ethik, wie sie besonders anschaulich dort
zutage tritt, wo ein Dbelligerenter status naturalis durch den
lebenserhaltenden status civilis sublimiert werden muB, der sich ethisch
im biirgerlich-moralischen Leben des Reichs der Freiheit vollendet. Wird
jedoch das Leben im Sinne einer personlichen Lebensspanne

Uberlegungen zur Verkennung, Illusion oder Wahrhaftigkeit des Lebens, an die im
AnschluB an die Begriinderin der Humanistischen Psychologie, Charlotte Biihler,
entwickelten Uberlegungen zur Reife und Bewiltigung des personlichen und des
intersubjektiven Lebens sowie an die enigmatische Spiritualisierung des Lebens im
Diktum vom ‘ewigen Cezanne’. Den heterogenen Thematiken dieses Stichwortes gehe
ich an anderer Stelle nach.

3 M. Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare, iibers. von B. Waldenfels und
R. Giuliani, Miinchen 1986, 221; frz.: Le visible et I’invisible, Paris 1964, 223 f.

215

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

humanistisch und anthropologisch reduziert und einem Leben des
Geistes vorbehalten, so wird das ethische Vermdgen primar an die
Vernunftvermdgen gebunden und nach deren Instanz konzipiert - auf
diese Weise bildet die Tradition die Dominanz eines Ethos aus, das
vordringlich am Paradigma des Mathematischen orientiert ist und
alternative Varianten, so z. B. eine aisthetische Ethik, unterbelichtet.

Obgleich Merleau-Ponty nie selbst expressis verbis eine konsistente
ethische Position herausgearbeitet hat, 148t sich bereits aus den fritheren
Projekten ein méglicher Ansatz beziiglich unserer Fragestellung ablesen.
Gegen die Paradigmatisierung des Ethischen am Leitfaden des
Mathematischen, die sich als dominantes Muster selbst noch bis in
Husserls Analysen zur Krisis des europaischen Menschentums durchhalt,
laboriert Merleau-Ponty augenscheinlich an einer Option, die den
erfinderischen und iiberschiissigen Dimensionen eines Ausdrucks im
Leben eine Schliisselrolle zuweist, die das Potential eines sinnlichen
Wahmehmungslebens als eines Deckbegriffs des Lebens rehabilitiert und
als genealogische Basis eines ethisch ausdeutbaren Sinnes restituiert.
Ganz im Kontrast zu Husserls Befiirchtung eines Sinnverlustes bzw. zur
spateren, aber ungleich radikaleren Deutung eines bewufSten Sinn-
verzichtes, wie dies Blumenberg im Anschlul an die phdnomeno-
logischen Analysen Husserls anmahnt’, transformiert Merleau-Ponty den
krisenhaften Horizont von Sinn, Subjekt und Vernunft zum
anspruchsvollen Projekt einer ‘raison élargie’, die vielfdltigen und
schopferischen Lebensformen Rechnung tragen kann.’

Wenn wir nun zu heuristischen Zwecken die Positionen von
Maclntyre und Merleau-Ponty in einem fiktiven Dialog voneinander
absetzen, wiirde die phidnomenologische Optik deutlicher werden.

4 E. Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale

Phinomenologie, (Hua VI), Den Haag 21962; H. Blumenberg: Wirklichkeiten in denen
wir leben, Stuttgart 1963, 36 fT.

> Dieser Versuch dokumentiert sich im umfassenden Spektrum der von der klassischen
Vemnunft bisher ausgegrenzten ,,Lebewesen®, so z. B. den schopferischen Formen des
Kindes, des nicht zum eurozentrischen Logos gehorenden Fremden wie auch dem
,,stummen* Sein der in der Natur vorkommenden Lebewesen. Wir werden sehen, dal
Merleau-Ponty die im weiteren Verlauf des Textes untersuchte Form des von Schelling
aufgegriffenen ‘barbarischen Restes’ gerade in diesem Sinne auch philosophisch fiir
eine Neudeutung des ‘Kindes’ als irreduziblen Restes der rational-erwachsenen
Vernunft aufgreift. Den Dimensionen und Konsequenzen dieses philosophischen
Verfahrens gehe ich nach in: Ethische Revision durch verkehrte Augen. Uberlegungen
im Umkreis von E. Levinas und M. Merleau-Ponty, in: B. Waldenfels/I. Didrmann
(Hg.), Der Anspruch des Anderen. Perspektiven phinomenologischer Ethik, Miinchen
1998, 284 fT., sowie in: The so-called ‘barbarian remnant’ of nature and its secret
logos, erscheint in: P. Burke (Hg.), Nature and Logos. Merleau-Ponty-Circle 1997,
Atlantic Highlands 1999.

216

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MaclIntyre geht in seiner Argumentation vom ererbten Dualismus
zwischen teleologischer und deontologischer Ethik aus. In der
teleologischen Ethik ist die Bestimmung des Endzwecks des Menschen
an die Realisierung eines gliicklichen Lebens gebunden. Aus diesem
Konnex ergibt sich der Sinn ethischer Vorschriften, der jedoch nach der
Auflésung des teleologischen Schemas durch einen signifikanten Spalt in
eine erste Krise gerdt: Im Zuge der neuzeitlichen Entkrdftung der
Philosophie durch die erstarkenden Naturwissenschaften und der
Denunzierung einer Vernunft im status corruptionis durch religis
motivierte Strémungen verbleiben moralische Vorschriften, die durch die
Beschreibung der faktischen Eigenschaften der menschlichen Natur nicht
ausbalanciert werden. Dieser Spalt wird durch den Verlust angemessener
Beschreibungsmoglichkeiten des Endzweckes des Menschen zusitzlich
vertieft. Genau in dieser Dissoziation erblickt MacIntyre die neuzeitliche
Sinnkrise der ethischen Vorschriften des Lebens, die - so seine These -
durch das Bemiihen kompensiert werden, den Verlust durch eine
Begriindung des Ethischen bzw. durch eine rationale Rechtfertigung
aufzufangen.®

An dieser Stelle konnte Merleau-Ponty mit der These ansetzen, daf3
diese Version und ihr nachfolgender Versuch, die teleologische und
rationale Position zugunsten einer Ethik der Lebenserméglichung zu
transformieren, selbst einer falsch gestellten Alternative und einer
einseitigen Primisse aufsitzen. Das notwendige schopferische
Sinnpotential, das nicht auf pragmatisch-asthetizistisch reduzierte
Formen einer individuellen Lebenskunst herabsinkt, sondern als
ethisches Movens und Bewiltigungsvermégen einer krisenhaften
Situation des Subjektes wirksam wird, wird im teleologischen wie auch
im rationalistisch konzipierten Modell des Lebens verkannt. Abweichend
von einer Riickfiihrung des Sinnes, seiner Genese, seiner ethischen und
aisthetischen Potentiale auf Lebenswelten als den Boden der Genese
eines idealen Sinnes, die Merleau-Ponty selbst noch im Vorwort der
Phdnomenologie der Wahrnehmung unter dem Paradigma einer
‘Realisierung des Sinnes’ anspricht’, schlagen wir nun folgende
hypothetische und radikalere Argumentation vor:

¢ A. MacIntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart,

Frankfurt a. M./New York 1987, 57-109.

7 M. Merleau-Ponty: Phianomenologie der Wahrmehmung, iibers. von R. Boehm, Berlin
1966, 17 (PW); frz.: Phénoménologie de la perception, Paris 1945, XV. Vgl. dazu auch
in einem unfassendeneren Rahmen B. Waldenfels: Der Sinn zwischen den Zeilen, in:
Der Spielraum des Verhaltens, Fankfurt a. M. 1980, 163-185. Im Spitwerk des Autors
wird im Zuge einer traditionell phanomenologisch oder hermeneutisch konzipierten

217

https://dol.org/10.5771/8783405983644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die klassischen Figuren des (sublimierten) Lebens reprasentieren
einen Konnex zwischen Subjekt und Sinn, in der das Subjekt in den
spezifischen Formen von Selbstbewegung, Selbstsetzung oder
transzendentaler Autonomie Sinn hervorbringt. Alle Varianten gehen -
mit geringfligigen Abweichungen im teleologischen Modell - vom
Aspekt einer Eigenzentrierung im Leben aus, die Levinas als den
conatus eines selbstsiichtigen Lebens, das den Anderen assimiliert und
absorbiert, ethisch diskreditiert. Levinas unterliegt mit dieser Kritik am
selbstsiichtigen Leben jedoch seinerseits der hochproblematischen
Dichotomie zwischen erfindungsloser Natur auf der einen Seite und
ethischem ,,Geist“ auf der anderen Seite. - Um nicht erneut in diese
fragwiirdige Disjunktion zwischen natiirlichem und ethisch bereinigtem
Leben zuriickzufallen, transformiert Merleau-Ponty, so nun unsere
weitere These, den gesamten ontotheologischen Hintergrund: Das Leben
muB als Ausdruck eines neuartigen Ineinanders von Natur und Geist,
Realem und Idealem betrachtet werden, der, wie Merleau-Ponty betont,
in einen Chiasmus von Sens et Non-Sens bzw. von Sichtbarem und
Unsichtbarem tberfiihrt wird. Doch gerade dieser Chiasmus von Sinn
und Nicht-Sinn leitet den vorliegenden Fokus. Was den Autor bis in sein
Spétwerk hinein bewegt, ist offensichtlich eine doppelte Paradoxie. Das
Leben steht unter dem Zeichen einer konkreten Metaphysik, der
paradoxen Figur eines ,,mehr im weniger”, die aber einer irreduziblen
Faktizitdt aufsitzt. Es bewegt sich in einer spannungsreichen
Simultaneitidt von Atopie und Mehrdimensionalisierung: Diese beiden
Aspekte bilden die Eckpfeiler eines Lebens, dessen Erfindungskiinste
einer pranormativen Obligation im Zeichen des Unsichtbaren
unterstehen. Im Mittelpunkt steht dabei der Mehrwert eines erfinderisch-
schopferischen Sinn-Ausdrucks, dem wir nun in seinen verschiedenen
Manifestationen von Leben nachgehen wollen.?

Sinndimension der Akzent hingegen verstirkt auf die Probleme des ‘punctum caecum’
und der Unverfligbarkeit von Sinn jenseits der klassischen Modallogik gelegt.

Dabei soll nicht das MiBverstindnis enstehen, Merleau-Ponty habe primir die
sinnhafte Komponente im Auge. Bereits der frithe Titel Sens et Non-Sens bindet einen
schopferischen Sinn mit seinen zahlreichen Entzugs- und Aushéhlungsformen
zusammen. Der ‘Nicht-Sinn’ veranschaulicht in dieser Verklammerung nicht das bloBe
Gegenteil oder die Negation von Sinnhaftem iiberhaupt, sondern indiziert den nicht-
totalisierbaren Angelpunkt von Sinn, die Grenze und das Nichtverfigbare, das Sinn
erst moglich macht und zum Tragen bringt, aber gleichzeitig auch jene Entzugsformen
andeutet, denen das Individuum in seinem Leben niemals einen vollen und endgiiltigen
Sinn abgewinnen kann, so exemplarisch in den Sachverhalten von Uberbeanspruchung
oder Uberwﬁltigung durch Schock, Katastrophe, Ausweglosigkeit oder Trauma, die als
»Nicht-Sinn“ gleichzeitg zu schdpferisch-produktiver Verwandlung der Lebens-
situation antreiben und herausfordern koénnen und die daher die einseitige

218

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Schopferischer Mehrwert des Lebens

Es ist auch hier fiir den Anspruch eines Denkens symptomatisch, daf3
Merleau-Ponty sich nicht mit essentiellen Beschreibungen verschiedener
Phianomene zufrieden gibt, sondern eine phanomenologische Inspiration
mit einer obliquen Revision umfassender Horizonte verkniipft. So dienen
die subtilen philosophiehistorischen, naturwissenschaftlichen und
phédnomenologischen Analysen aus La Nature der Modifikation
herkdmmlicher Komponenten des Lebens: Die zentralen Momente von
Entelechie, Mechanizismus und Finalitit werden durch den Aufweis
vielfiltiger ,,Zwischendimensionalitdten transformiert, die ein ‘inter-
esse’ zwischen lebendigen Wesen und ihrer Umwelt zugunsten
neuartiger ontologischer ,,Kategorien“ darstellen, die wir hier nicht en
détail nachzeichnen konnen.” Wir wollen den Blick vielmehr auf eine
nicht ausgesprochene, aber denkbare Pointe richten: Diese subtilen
Analysen zeigen nicht nur die Genalogie von Sinn in einer lebendigen
Auseinandersetzung zwischen erfinderischer Wahmehmumg und
Reibung mit einer faktisch gegebenen Positivitit (Kontingenz), sondern
sie bewirken im Verfahren einer reversiblen Umwendung enorme
ethische Konsequenzen. Wir konnen den Verdacht einer ethischen
Implikation durch eine einfache Frage auf die Probe stellen: Wie miiiten
die ethischen Implikationen von Funktionalismus, Konstruktivismus und
Pragmatismus, die auf je verschiedene Weise ein schopferisches
Erfindungspotential des Subjektes reduzieren, zugunsten einer ethisch
relevanten Mehrdimensionalisierung des Lebens iiberboten werden, um
die Gefahr einer Banalisierung durch Sinnreduktion vermeiden zu
koénnen? Zu diesem Zweck konnten wir mit Merleau-Ponty die Frage
aufwerfen, welchen Vorzug ein lebendiger und erfinderischer Uberschuf
gegeniiber einer bloffen Problemlosung, einer Modellbildung oder einer
einfachen Regelbefolgung aufweisen konnte. Was genau bedeutet eine
schopferische, d. h. erfinderische Sinngenesis gegeniiber einer puren

Interpretation solcher Lebensbriiche (bei aller Schmerzlichkeit) in einem rein
deprivativen oder negativ-reduktiven Sinne nicht zulassen. Ein Beispiel solcher
‘Nichtldsbarkeit” und Unverfiigbarkeit von Sinn bzw. die Ausgesetztheit gegeniiber
einem irreduziblen Nichtsinn untersucht Merleau-Ponty schon frith exemplarisch und
paradigmatisch in der Interpretation des Romans L ’invitée von Simone de Beauvoir in:
Le Roman et la Métaphysique, in: Sens et Non-sens, Paris *1966, 45-71 (SNS).

Ein Glanzstick dieser Arbeit ist die Untersuchung des biologischen Begriffs des
Lebens in: La Nature. Notes. Cours du Collége de France, Paris 1995, 187-205 (NT),
die signifikanterweise in dem Aufweis einer Konvergenz biologischer Phinomene und
entsprechender Strukturkomponenten des Wahrnehmungslebens (offene Totalitat,
Abweichung, Falte usw.) aufgipfeln (NT, 204-209). Der Relevanz dieser Phanomene
gehe ich nach in: Die Natur ist wie am ersten Tag ..., erscheint in: R. Giuliani (Hg.),
Merleau-Ponty, Freiburg 1999.

219

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Funktionalitdt und Pragmatik? Was bedeutet eine aisthetische Erfindung
mehr als eine bloBe Regelanwendung und was bewahrt den ethischen
Ausdruck bzw. den Akt moralisch-verantwortlichen Tuns im Leben vor
dem Abfall auf die Ebene einer bloBen Spielbedeutung, die den
operational reduzierten Vollzug eines sinnentleerten und mechanischen
Geschehens anzeigt, jedoch nicht jene erforderliche Mehr-
dimensionalisierung bewerkstelligt, in der Rede und Tun in Einklang
stehen?'?

Wenn wir uns zudem die oben skizzierte ethische Aporie zwischen
dem natiirlichen und dem ethischen Leben in Erinnerung rufen und die
kiinstliche und spatere Implementierung einer schopferischen
Erfindungskraft in eine primére, a-ethische und ,tote* Lebensschicht zu
vermeiden suchen, besteht das philosophische Kunststiick der weiteren
Uberlegungen gerade darin, die ethisch verwertbaren Potentiale gerade
dort aufzuweisen, wo sie zuvor nie vermutet wurden - im lebendigen
Sinn des Lebens selbst. Diesen eminenten Sachverhalt kénnen wir
anhand einer zentralen Kerndifferenz augenscheinlich werden lassen,
und zwar an der Differenz zwischen dem natiirlichen Leben und seinen
kiinstlichen Surrogaten. In der Untersuchung dieser Differenz zeigt sich,
daB - symptomatisch genug - die kiinstlichen Nachbildungen des
Lebendigen zur Realisierung eines Mehrwertes unvermogend sind, was
sich in einem Fehlen des schopferischen Erfindungsgeistes manifestiert:
Die kiinstliche Schildkrote von Grey Walter, der Homoostat von Ashby,
die Lesemaschine von Pitts und MacCulloch und die Sprachautomaten
scheitern allesamt an der schwierigen Uberschreitung einer unzu-
langlichen Mimesis zu einer produktiven Schopfung eines lebendigen
Sinnes, der die sichtbaren Vorgegebenheiten der Natur einer blofSen
Materie transzendiert und in der Antwort auf Natur- bzw.
Umweltfaktoren die synoptische Funktion einer ‘unitas multiplex’
zugunsten einer variablen Erfindung und Artikulation iiberwindet (NT,
210-221). Eine besondere Pointe liegt fiir uns in der Tatsache, daf der
Aufweis des Defizites in den kiinstlichen Surrogaten des Lebens

1 Eine Konvergenz von Rede und Tun anvisiert Levinas unter dem Paradigma des

Opfers: ,,Ich nihere mich dem Unendlichen, indem ich mich opfere. Das Opfer ist die
Norm und das MaB der Niherung. Und die Wahrheit der Transzendenz besteht darin,
Reden und Handeln in Einklang zu bringen.* (Die Spur des Anderen. Untersuchungen
zur Phianomenologie und Sozialphilosophie, tibers. von N. Krewani, Freiburg/Miinchen
31992, 258. [SPA]; frz.: En decouvrant I’existence avec Husserl et Heidegger, Paris
1949, 203-216, hier 215) Zur Relevanz der Spielbedeutung vgl. M. Merleau-Ponty:
Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne 1949-1952, iibers. von A. Kapust,
Miinchen 1994, 39 (SB); frz.: Merleau-Ponty a la Sorbonne. Résumé de cours 1949-
1952, Paris 1988, 26.

220

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stillschweigend eine Kritik an der Verkennung eines ethischen
Mehrwertes von Natur und Logos freilegt: Die kiinstliche Schildkréte
entpuppt sich durch ihre Verfahren des ‘trial and error’ lediglich als eine
Maschine, die Hindernisse vermeidet, jedoch nicht zu einer produktiven
Sinn-Antwort auf Anforderungen, wie sie jenseits eines normativen
Gebotes verlangt werden, fahig ist. Der Homoostat, der iiber die
inhdrente Feedback-Resonanz eine Gleichgewichtsfunktion aufrecht zu
erhalten versucht, erfiillt in dieser Funktionalitdt Piagets Kriterien von
Adaption und Assimilation, die Piaget als Schliisselparameter des
moralischen Bewufitseins veranschlagt. Fraglich wird diese Umwendung
bzw. Reversibilitdt funktioneller Kriterien auf eine ethische Ebene
jedoch genau dann, wenn die Maschine nur dem Modell eines
,»geheilten” Menschen gleicht, der sich nach Abklingen der Krankheit in
seinem Leben ,,verwirrt und desorientiert” bewegt, ,,da er sich bereits an
seinen Krankheitszustand gewohnt hatte” (NT, 214). Eine gestaltende
und schopferische Kraft erscheint auch hier nicht. Ein von schopferischer
Erfindung und Responsivitit entbundener Funktionalismus verfehlt
ethische Anspriiche ebenso wie die Lesemaschine, die zwar iiber
graduelle Erfahrungspotentiale wie Rezeptivitit oder Transformation
verfligt (ebd.), doch ebenfalls zur Realisierung von Sinn und Ausdruck
nicht fahig ist. Genauso scheitern die kybemetisch regulierten
Sprachautomaten, da sie einen bereits konstituierten Ausdruckssinn nur
reproduzieren, den Mehrwert der lebendigen ,,Animalitit“ hingegen
verfehlen.!" Dieser Sachverhalt stellt nun beileibe kein akzidentelles
Phianomen dar, das uns nicht mehr als ein miides Achselzucken
entlocken koénnte - er veranschaulicht vielmehr einen elementar-basalen
ISonnex von erfinderischem Leben im ethischen Ausdruck, dessen
Uberdeterminierung und Kontur nun in einem weiteren Aspekt
aufgezeigt werden soll.

III. Das latente Leben einer Polydimensionalitdt von Leib und Ausdruck

In der Phdnomenologie der Wahrnehmung galten die ,Lebendigkeit*
bzw. ein leiblich gestalteter Sinn als diejenigen relevanten Kriterien, die
das Leben vor einer Regression in die ‘tote Scholastik’ eines verarmten
Lebens bewahren. Merleau-Ponty konzipiert hier den Leib als das
,vermogen einer Welt“ (PW, 232), wobei diese Kennzeichnung dazu

1" NT, 215-219. Von hier aus erfolgt auch die Kritik an der Kybernetik von Wiener (NT,
212). Merleau-Ponty mokiert sich mit Malebranche am Beispiel einer nahezu
vergessenen Differenz: ein lebendiger Hund wiirde unter Schldgen leiden, ein toter
Stein jedoch nicht.

221

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dient, das unausgesprochene Leben als den Proze8 einer offenen
Gestaltbildung und Potentialitit auszuzeichnen. Diese Lebens-
moglichkeit entfaltet er am Leitfaden der Differenz zwischen dem
normalen Lebensflufl des ,Normalen* und dem reduzierten Leben des
,JKranken“ bzw. ,,Anomalen*."> In der Prioritit eines ‘normalen Lebens’
kommt den impliziten Vermogen von Gestaltung und Erfindung eine
Schliisselrolle zu, denn der Normale rechnet mit einer Wirklichkeit, in
der Potentialititen und Konnen erhalten bleiben und eine Umwendung
zu einer Virtualitit bzw. eine Situierung im Feld von Virtualititen
moglich ist. Beim Kranken hingegen verliert sowohl das Vermogen wie
auch das Moglichkeitsfeld die Dimension der Tiefe; das Leben
beschrankt sich auf das in wirklicher Berithrung begegnende
Wirklichkeitsfeld, es verféllt einer Verflachung der reliefgebenden
Spannung von Figur und Hintergrund. Das Pathologische bleibt hier auf
das Aktuelle beschrénkt, so daf3 der wirkliche Sinn iiber den Umweg von
Entziffern und Entschliefen, also nicht iiber eine lebendige Sinnbildung,
sondern iiber Vermdgen des kiinstlichen SchlufSfolgemns, ersetzt wird.
Diese Differenz spiegelt sich in der Projektionsfunktion von
Bewegungsentwurf und BewuBtseinsintentionalitit: Der ,,normale
Mensch* ist zur Unterbrechung seiner Weltzugehorigkeit und zum
Aufbau fiktiver Situationen fahig, so daf sich die abstrakte Bewegung
zentrifugal im Feld des Moglichen und des Nicht-Seins entfalten kann,
wohingegen beim Kranken das Leben erstarrt, fixiert und auf ein Fehlen
von Vermoéglichkeit regrediert: ,,All diese Handlungen verlangen
ndmlich ein und dasselbe Vermogen, in der gegebenen Welt Grenzen zu
ziehen, Richtungen festzuhalten, Kraftlinien abzuzeichnen, Perspektiven

Exemplarisches Fallbeispiel ist der von Gelb und Goldstein behandelte Kriegsverletzte
Schneider (PW, 128 ff.)). Symptomatisch fir die erst allmihlich einsetzende
Entwicklung eines subtilen BewuBtseins fir Schadigungen, die die Ebene physischer
Gewalt bei weitem tiberschreiten und damit die vermutlich weitaus relevantere Frage
nach den mentalen, emotionalen, psychischen und personlichen Schadigungen,
Verletzungen, MiBachtungen und Beeintrichtigungen eines Lebens stellen, ist der
Umstand, daB Merleau-Ponty hier die Verletzung des Kriegsopfers bereits - wenn auch
noch sehr vorsichtig und etwas unsicher - lange vor der offiziellen Anerkennung und
Diskussion um die Relevanz von Traumasymptomen unter dem Aspekt einer
Philosophie der Leiblichkeit und der akzidentellen Auswirkungen auf ein ,Leben*
diskutiert, allerdings noch nicht die weitaus virulentere Frage thematisieren kann, was
eine traumatische Verletzung als Einbruch eines iberwdltigenden Nicht-Sinns im
Leben des Individuums philosophisch bedeutet und in welchem Sinne diese Frage die
bisherige Diskussion von Krieg und Gewalt radikal modifizieren miifite. Es ist
signifikant, daB die Philosophie iiber Jahrtausende hinweg keinen ausgearbeiteten
~Begriff* von Verletzlichkeit hat und daB die Thematiken von Unantastbarkeit,
Respekt oder die Achtung einer Intergritit des Anderen, die irreduzible Grundlagen
wiren, noch unausgearbeitete Desiderate sind.

222

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu erbffnen, kurz, nach einem Augenblicksprinzip die Welt zu
organisieren, auf die geographische Umgebung ein Milieu des
Verhaltens und ein Bedeutungssystem zu griinden, das im Auflen die
innere Aktivitit des Subjekts ausdriickt. (PW, 138; vgl. auch 232 ff.)

In priagnanten Charakterisierungen wird das Spektrum relevanter
Erfindungsmomente des leiblichen Lebens entfaltet, das keine
Kompensierung verlorener Souverdnitit und Autonomie bedeutet,
sondern in Anlehnung an das Paradigma des kiinstlerischen Ausdrucks
anzeigt, wie im konkreten Leben eine geheime Metaphysik bewerkstelligt
wird - und zwar als Transzendieren im schopferischen Ausdruck. Man
ziehe unter diesem Aspekt die unvergleichliche Darstellung der
unendlichen Bemithungen und Aspirationen jenes schopferischen
Ausdrucks hinzu, der in einer unerschopflichen und unermiidlichen
,»Elaboration des Seins*“, die das tidgliche Leben mit dem Pinsel vor der
Leinwand zelebriert, gerade jene unsichtbaren Funken zum Ausdruck zu
bringen versucht, die ein ganzes Leben bewegen und die in dieser
Heimsuchung fiir die Realisierung in Farbe und Form ein ganz singuléres
und besonderes, nicht irgendein Leben iiberhaupt erfordern. Malraux
veranschaulicht dieses stumme Begehren zum Unendlichen, welches das
alltidgliche Leben antreibt und iiber sich hinaus gehen 1d3t, am Beispiel
Renoirs: ,,Sein Blick war weniger eine bestimmte Art, das Meer zu
betrachten, sondern eher die verborgene Elaboration einer Welt, der
gerade dieses tiefe Blau angehorte, das er bis ins UnermeBliche
steigerte.®> Hier arbeitet Merleau-Ponty bereits mit einer chiasmatischen
Zwiesprache zwischen Appell und Aufforderung, Anruf und Antwort,
durch die die ,,Zeit aus den Fugen gerit“ und der man ,,niemals endgiiltig
gerecht wird“, die standig von einem Hinausgehen beseelt ist und doch -
im Kontrast zu Nietzsche - nicht Signum eines Ubermenschen oder einer
Selbstiibersteigung ist: ,,.Der zweite Reifegrad besteht in der Einsicht, dal
es keine Ubermenschen gibt, keinen Menschen, der nicht ein
Menschenleben durchzumachen hitte, und da das Geheimnis der
geliebten Frau, des Schriftstellers und des Malers nicht jenseits ihres
empirischen Lebens liegt, sondern so stark vermischt ist mit seinen
geringsten Erfahrungen, so schamhaft verwoben mit seiner Wahr-
nehmung der Welt, dal es gar nicht moglich wére, ihm unabhéingig
davon, sozusagen von Angesicht zu Angesicht zu begegnen.* (PdW, 87)

An dieser Nahtstelle verbirgt sich nun aber unversehens ein
entscheidender Paradigmawechsel. Hatte Merleau-Ponty noch zu Zeiten
der Phédnomenologie der Wahrnehmung die Lebensverméglichkeiten im

13 Merleau-Ponty zitiert Malraux in: Die Prosa der Welt, ibers. von R. Giuliani,

Miinchen 1984, 83 (PdW).

223

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Modus des ‘Ich kann’ und ihrer an die klassische Modallogik
angelehnten Moglichkeitshorizonte konzipiert, so zwingt die neue
ethische Option dazu, daB das schopferische Leben, wenn es sich
unsichtbaren Anforderungen abringt und auf ,,Unmdégliches* antwortet,
im Sinne einer neuartigen Optik begriffen wird - doch dies impliziert den
Uberstieg von einer herkémmlichen Modallogik zu einer Ethik im
Zeichen des Unsichtbaren."* Was bedeutet dieser Uberstieg?

Zunachst wire festzuhalten, dal Merleau-Ponty nicht an Heideggers
Paradigma vom ‘Vorlaufen in den Tod’ ankniipft, sondern den Weg iiber
die lebendigen und beseelten Vermdgen des Leibes einschligt.”” Wir
konnen die neuartigen Konturen in Konfrontation mit der 1965 von
Levinas formulierten Kritik gegen das Modell des é&sthesiologisch-
kindsthetischen Leibes herausarbeiten.'® Die StoBrichtung der Kritik zielt
auf den grundlegenden Vorwurf, daf} eine Phinomenologie, die noch an

14 B. Waldenfels beschreibt zum AbschluB seiner Uberlegungen zur Phinomenologie der

Responsivitit eine Wende zum ,Paradox einer positiven Unmoéglichkeit und setzt
dieses Paradox von herkommlichen Deutungen einer ontologischen, epistemologischen
und praktischen Deutung der Moglichkeit ab. Wesentlicher Leitfaden ist hier, daB die
Unméoglichkeit nicht hinterriicks in die eigene (Un)-Mdglichkeit verwandelt wird, was
die Andersheit (auch die Andersheit des Lebens) wiederum auf die Momente von
Begrenztheit und Endlichkeit regredieren liele. Von dieser Einsicht aus sollte die
Phianomenologie der Responsivitat riickwarts neu gelesen werden. S. B. Waldenfels:
Antwortregister, Frankfurt a. M. 1994, 626 ff., 320 ff.

Diese Option steht in groBerer Nahe zu Marcels Philosophie des Mysteriums, die im
Kontrast zum ,,bloBen‘ Problem das ,,Unlosbare* und ,,unbestimmt Offene** umkreist.
Merleau-Ponty betont den priagenden Charakter von Marcels Philosophie und
unterstreicht die Bedeutung, die Marcel infolge der Philosophie der ,,Inkarnation* fiir
die Ausarbeitung eines in Situation inkarnierten Menschen in seinen verschiedenen
Lebensdimensionen zukommt; s. H. Silverman u. a. (Hg.): Texts and Dialogues. M.
Merleau-Ponty, New Yersey/London 1992. Im Gegensatz dazu kann sich das Dasein,
das als Sorge ein ‘Sich-vorweg-sein’ ist, im Vorlaufen zum Tode als ganzes in
faktischer Existenz fassen und ist im Verstehen und Seinkénnen Moglichkeit. Diese
Moglichkeit ist es jedoch in Eigentlichkeit nur, wenn es in seine duBerste und
uniiberholbare Moglichkeit des Todes vorlduft. In diesem Vorlaufen wird in die
Moglichkeit ein RiB eingezeichnet, der als maBlose Unmdglichkeit auftritt, und zwar
als die Unméglichkeit jeglichen Existierens als eines bestimmten Seinkonnens; diese
letzte Unmoglichkeit ist keine Moglichkeit fir ein Seinkonnen mehr. Vgl. dazu
Merleau-Ponty in PW, 506-510; 258-260; 343 f., 395 f,, 451 ff. Levinas differenziert
hier genau zwischen einer wichtigen Unterscheidung: ,,Aus diesem Grunde schlieBlich
ist die Heideggersche Formel ‘Der Tod ist die Moglichkeit der Unmoglichkeit’
bewundernswert genau und darf nicht verwechselt werden mit jener, die den Tod als
die Unmoglichkeit der Moglichkeit setzt. Die erste setzt das Nichts als Garant des
Konnens des Menschen, die andere als bloBes Hindernis der menschlichen Freiheit.*
(SPA, 76)

So Levinas in Intentionalitdt und Empfindung, einem Text von 1965, den Merleau-
Ponty folglich nicht mehr kannte, aber dessen StoBrichtung er geahnt haben mag (SPA,
179 1)

224

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem Leben im Rahmen herkommlicher Modalititen festhilt, ein Ethos
der Infragestellung verfehlt. Levinas macht unter diesem Aspekt zwar
das Zugestindnis, da in Merleau-Pontys Konzeption keine Option fiir
eine Begriindungstheorie vorliegt, insofern Kindsthesen nicht von
Vorstellungsintentionen getragen werden, die selbst auf dem Modell der
Vorstellung einer Begriindungsfolge beruhen, sondern von Auffas-
sungen, die den Bedingungszusammenhingen des ‘wenn-so’ unterliegen
und daher eine Motivation veranschaulichen und keine Begriin-
dungsfolge zum Ausdruck bringen. Diese Motivation entspringt auf der
elementarsten Ebene einem Chiasmus, ndmlich der Moglichkeit eines
Ubergreifens von Wahrnehmung und Bewegung. Levinas bestreitet, daf
die motivierende Bedeutung der Kindsthesen den Aufstieg zu einem
ethischen Leben vollzichen konnte, das auf heteronome Transzendenz
antwortet, da sie sich auf ein , BewuBtsein des Moglichen” stiitzen: Eine
fragliche ,,Méglichkeit* deutet er jedoch weder als Widerspruchsfreiheit
fir ein objektivierendes Denken noch als das Bewufltsein eines dem
Korperschema inhédrenten ‘ich kann’ als der iiblichen Vollzugsform des
normalen Lebens. Sie bedeutet ebensowenig eine Form der Anstrengung,
die angesichts eines potentiellen Widerstandes notwendig wire. Unter
‘Moglichkeit’ versteht Levinas jene Form von Verfiigungsgewalt, die als
,»Verfligung iiber alle Ressourcen eines Willens* oder als ,,Wille* einen
»Platz in der Welt eines moglichkeitstrachtigen ‘wenn-so’ einnimmt*
und in dieser Geste gemiB seinem conatus agiert.'’

Doch macht diese Kritik ihrerseits von einer relativ banalen
Interpretation des Lebens, seines Korperschemas und seiner latenten
Motivationen Gebrauch. Sie verkennt ndmlich die bereits erwihnte
‘konkrete Metaphysik des Lebens’, die sich keineswegs nur als die blofie
Umsetzung eines moglichkeitstrachtigen ‘Ich-kann’ in einen aktuellen
Lebensakt versteht und die daher nicht auf die Pramissen einer
Verfligungsgewalt zuriickgreift, sondern die unter dem Begriff der
,Metaphysik* das Paradox eines ‘mehr im weniger’, eines Uberschusses
im Endlichen anvisiert. Dieses Paradox wird nun im Spatwerk
entscheidend radikalisiert. Schon der Leib ist nicht das simple
Ausfiihrungsorgan einer Méglichkeit, denn das Geheimnis des Leibes
und sein Wunder im tiglichen Lebens besteht gerade darin, auf einen

Levinas, SPA, 181. Diesem Fundament von Moglichkeit, Willen und Verfiigung setzt
Levinas den diachronen RiB3 einer Transzendenz entgegen, mit der die Phinomenologie
eines leiblichen Lebens durch die ethischen Momente von Enigma und Spur
iiberschritten wird (SPA, 248).

225

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlag inkompossible Beziige zu vollbringen, und zwar in einer
Simultaneitit, die in keiner Modallogik einen Platz findet.'®

1V. Die konkrete Metaphysik des Lebens und ihr Immemoriales

Dieses ,,Wunder des Leibes” dient nun als Grundlage fiir eine
ontologische Generalisierung, die eine Radikalisierung des Lebens im
Zeichen des Unsichtbaren erlaubt. Merleau-Ponty wird - ohne dies
allerdings selbst explizit zu tun - im Verfahren einer Durchleuchtung der
vielfiltigen Schichten eines Palimpsestes zeigen, wie bereits die
phénomenologische Beschreibung des von Faktizitit und Anonymitat
gezeichneten Lebens latent von einem ‘Anderen seiner selbst’ getragen
wird - einem geheimen Moment von Transzendenz, das er jedoch nicht
als ‘Illeitdt’ auslegt, wie Levinas dies tut, sondern das er in einer
weiteren paradoxen Spannung umkreist - der Spannung zwischen einem
unvordenklichen ‘quod’ einerseits, das unbarmherzig als ,,Unsichtbares*
wie jener barbarische Rest, aus dem Schelling zufolge aller ‘Verstand
geboren ist’, in die Existenz hereinragt, und dem geheimen Mehrwert
eines schopferischen Ausdruckes andererseits, der auch hier eine zentrale
Schliisselstelle einnimmt.' Wir wollen daher niher in Augenschein

18 Auch fiir dieses Sinnbild gibt es ein aisthetisches Pendant - es sind die ,,Pferde von

Géricault auf der Leinwand, jedoch in einer Stellung, die kein galoppierendes Pferd
jemals eingenommen hat“ (M. Merleau-Ponty: Das Auge und der Geist, iibers. von H.
W. Amndt, Reinbek 1967, 38 [AG]; frz.: L’oeil et I’esprit, Paris 1964, 80). Sie gelten
daher als ,,verborgene Chiffre eines Mehr in der Simultaneitit. Signifikant ist die
Lokalisierung dieser iiberschiissigen Simultaneitit in einem Text, der unter dem Titel
~Auge und Geist* gegen die cartesianische Hypertrophie eines ,.Lebens des Geistes*,
ienes einseitigen und reduktiven ordre de la raison antrat, um den verdringten ordre
de la vie wiederzugewinnen. Merleau-Ponty anvisiert dies offensichtlich nicht in einer
bloBen Umkehrfigur und begniigt sich nicht mit dem Aufweis eines phdnomenalen
Lebens, sondern realisiert dieses Anliegen durch den Nachweis der Spur des
Metaphysischen (Gott als Tréager der rationalen Ordnung) im Leben selbst, das konkret
als Leben in der Tiefe verstanden wird, womit im Kontrast zu Levinas’ Descartes nicht
‘von auflen’ durch einen gesonderten Begriff des Unendlichen angefochten wird,
sondern von innen durch einen Mehrwert des Lebendigen konvertiert wird.

..Nach der ewigen Tat der Selbstoffenbarung ist namlich in der Welt, wie wir sie jetzt
erblicken, alles Regel, Ordnung und Form; aber immer liegt noch im Grunde das
Regellose, als konnte es einmal wieder durchbrechen, und nirgends scheint es, als
wiren Ordnung und Form das Urspriingliche, sondern als wire ein anfinglich
Regelloses zur Ordnung gebracht worden. Dieses ist an den Dingen die unergreifliche
Basis der Realitit, der nie aufgehende Rest, das, was sich mit der groSten Anstrengung
nicht in Verstand auflésen 148t, sondern ewig im Grunde bleibt. Aus diesem
Verstandlosen ist im eigentlichen Sinne der Verstand geboren.“ Mit dieser
,unergreiflichen Basis der Realitat” stirzt F.W.J. Schelling eine wirkungsmachtige

226

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nehmen, wie sich die innere Konversion des ,normalen Lebens
zugunsten eines Unsichtbaren vollzieht.

Merlau-Ponty beschreibt zunédchst, wie bereits das personale Leben
von einem anonymen Leben, das mir nicht als Habe zugehort, sondemn
mein faktisches Sein ausmacht, unterlaufen und ausgehohlt ist (PW, 397
ff)). Diesen Sachverhalt deutet er jedoch nicht als beildufiges und
akzidentelles Faktum des Lebens, sondern als den ersten Ansatzpunkt
eines Unvordenklichen. Dieses Unvordenkliche konnte nun in
verschiedenen Aspekten hinsichtlich der Frage der ethischen Spannbreite
eines erfinderischen Lebens vertieft werden. Die Spannung zwischen
Personalitit und Anonymitit, Faktizitit und Entzug wird durch ein
weiteres unhintergehbares ‘quod’ vertieft, und zwar durch das Faktum,
dal mein Leben von einer in Kontingenz eingerahmten Natalitdt
getragen wird, die als konstitutive Basis bewirkt, das sich mein Leben in
eine umgreifende Geschichtlichkeit einordnet und von einem
allgemeinen Leben wie von einer unfaflbaren Alteritit eingewohnt wird.
Die Pointe besteht nun auch hier darin, da8 diese Basis analog zu
Schellings Figur des unvordenklichen Restes die Grenze traditioneller
Sinn- und Begriindungsfiguren bildet: Das von einer vorgangigen Geburt
gezeichnete Leben kann sich in allen hermeneutischen und rationalen
Lebensbegriindungen nicht selbst rational einholen. Es kann sich daher
nicht selbst be- und ergriinden; die dezisionistische und willentliche
Freiheit wird von einem ‘dunklen und zweideutigen Leben’ unbekannter
Motivationen ausgehohlt, so wie die Positivitit des Sichtbaren vom
Unsichtbaren ausgehohlt wird. Selbst meinen willentlichen Ver-
pflichtungen geht ein erlebtes und fungierendes Leben voraus, das
niemals von noch so raffinierten Sinndeutungsmustern kongruent und
addquat absorbiert werden kénnte. Hier eréffnet sich ein Spalt zwischen
fungierendem und thematischem Leben, zwischen Sein und Nicht-Sein,
zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, der als moralisches Problem
gegeniiber normativ-rationalen Einseitigkeiten beriicksichtigt werden
miifite. Kennzeichen dieser Formen ist die ,,Umhiillung* durch vielféltige
Formen anonymer Alteritdt, die durch die zentrale Differenz von Selbst-
und Fremdleben zusitzlich iiberdeterminiert wird.

Unter diesem Stichwort verschaffen sich nun die Ansdtze einer
Umkehr des Lebens vollends Gehor: Ganz im Kontrast zu her-
kémmlichen  phdnomenologischen  und  lebensphilosophischen
Auslegungen ist das eigene Leben nicht blo8 in den allgemeinen Kontext
eines sozialen Lebens eingebettet, es iibernimmt keine bloBe

Tradition um: Uber das Wesen der menschlichen Freiheit, 1809, Stuttgart 1964, 72
(VII 359 f)).

227

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verweisungsfunktion auf das Leben einer Mitwelt. Analog zu den
vielfaltigen Aush6hlungsformen des normalen Lebens vollzieht sich der
»Riickzug in mein eigenes Leben“ erst sekunddr - primar ist die
Aushéhlung durch ein ‘quod’ und all seine Implikationen von Alteritit.
Durch diese Version eroffnet sich Merleau-Ponty - jenseits einer bloflen
Umwertung der Pole - die Moglichkeit, eine unausgesprochene Ethik des
»Lebens im Zeichen des Unsichtbaren vorzubereiten. Die Frage, wie
mein eigenes Leben in seiner Faktizitit und Endlichkeit dem ge6ffnet
sein kann, was mich ibersteigt, ist daher noch ,cogital“ und
modallogisch gestellt, da das ,,zweideutige Leben in der doppelléufigen
Gegenstrebung von Positivitit und Unvordenklichem selbst schon im
Entzug auf Transzendenz orientiert ist, da es im eigenen Lebensgefiige
durch ein Mehr geprégt ist. Schliellich ist das begrenzte Leben einem
unerschopflichen Lebensflul iibereignet, der mit einer Aura von
Allgegenwirtigkeit und Ewigkeit umhiillt, die das Ich von seinem
»aktuellen* Leben und dem Sichtbaren in die Sphére eines Unsichtbaren
hinfiihrt, in der die Umkehr des Lebens als konkrete Metaphysik Fuf3
fassen kann: Es sind nicht die zahlreichen Gesten, Handlungen und Akte
des Lebens, die zu einer besonderen Form fiihren. Es ist die Form im
Sinne eines préexistenten, aber erst zu realisierenden Sinnes, die ein je
spezifisches Leben erfordert und unsichtbar ,herbeiruft - wie Merleau-
Ponty dies paradigmatisch am Beispiel Cézannes veranschaulicht: ,,Die
Wahrheit ist, daf} dieses zu schaffende Werk gerade dieses Leben
erforderte.“** Merleau-Ponty bringt hier die abendlindische Perspektive,
derzufolge Lebensakte narrativ eine Geschichte produzieren und das
Leben in seiner Endgestalt sichtbar werden lassen, in eine vollig
neuartige Verhéltnisbestimmung, bei der das Element des Unsichtbaren
nach einem bestimmten Leben verlangt, um wie im ‘lekton’ vernehmbar
zu werden. Dabei grenzt er sich dezidiert von zwei zentralen Deutungen
eines Lebensbegriffs ab. Das Leben ist nicht die Summe seiner
Bildungsgestalten und es ist keine entelechiale Entfaltung, es kann auch
nicht auf Einflufaktoren oder andere bestimmende Determinanten
zuriickgefiihrt werden: ,,Wenn es uns so vorkommt, als sei Cézannes
Werk keimhaft in seinem Leben enthalten, so weil wir sein Werk bereits
kennen und nachtriglich einen Sinn in seine Lebensumstinde
hineinlesen, den wir allein dem Werk verdanken. Die ‘Gegebenheiten’
Cézannes, die wir aufzahlen und als Triebkrifte verzeichnen, figurierten
in dem Gewebe von Entwiirfen, das er war, nur insofern, als sie zwar die
Moglichkeiten seines Lebens umrissen, dessen Wirklichkeit aber nicht

2 M. Merleau Ponty: Der Zweifel Cézannes, in: Was ist ein Bild? Hg. von G. Boehm,
Miinchen 1994, 39-59, hier 53; frz.: Le doute de Cézanne, in: SNS, 15-44, hier 35.

228

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

determinierten. Als anfingliches Pflichtthema sind sie im Kontext der sie
iibergreifenden Existenz nur das Monogramm und Emblem eines
Lebens, das sich frei aus sich selbst heraus interpretiert.*?' Merleau-
Ponty verwahrt sich ausdriicklich gegen jegliche Option fiir eine
Biographie- oder EinfluBthese, die die polydimensionalen Lebens-
prozesse einlinig auf traditionelle Kausalititsmodelle reduzieren wiirde:
,Hiten wir uns vor der Vorstellung einer abstrakten Kraft, die sich
diesen ‘Gegebenheiten’ des Lebens iiberlagern und die Entwicklung
durch Einschnitte verdndern wiirde. Zwar steht fest, dal das Leben das
Werk nicht erkldrt, fest steht aber auch, dafl beide kommunizieren. [...]
Von Anfang an fand Cézannes Leben sein Gleichgewicht nur dadurch,
daf3 es sich auf das noch kiinftige Werk stiitzte, es war dessen Entwurf,
und das Werk kiindigte sich in ihm durch Vorzeichen an, die wir aber
nicht als Ursachen miflverstehen diirfen, die vielmehr aus Werk und
Leben ein einziges gemeinsames Abenteuer machen. Es gibt hier keine
Ursachen und Wirkungen mehr, beide werden eins in der Gleichzeitigkeit
eines ewigen Cézanne [...].“*

Merleau-Ponty prasentiert durch diese Lesart eine bemerkenswerte
Transformation des platonischen Motivs des epekeina tes ousias. Dieses
gilt nunmehr nicht als Zielpunkt eines jenseitigen Lebens, sondern steigt
in die Tiefe eines konkreten Lebens herab, um dort das Leben in seinem
Zeichen zu pragen; es transdeszendiert in die Tiefe, wie Merleau-Ponty
sagt. Die Pointe dieser Interpretation zeigt sich besonders priagnant in
ethischer Hinsicht. Alle Probleme einer orthothetischen Anmessung des
eigenen Lebens an ein vorgegebenes normatives ,Muf“ samt der
inhédrenten Aporien von Verpflichtung und Bindung werden vollkommen
verwandelt: es wird ein sehendes Leben, das sich auf der Basis seiner
Unvordenklichkeit einem Unsichtbaren 6ffnet - analog zum unendlichen
Suchen des schopferischen Ausdrucks, dessen Realisierung fortan nur in
diesem so gestalteten Leben auftreten kann. Und auch das Ringen um
den ethischen Ausdruck bedeutet nicht die Setzung eines autonomen und
willkiirlichen Sinnes, sondern entfaltet ein ethisches Zeichen in einer
Zwiesprache mit dem, was iibersteigt und die Einlosung eines
Unmoglichen verlangt. Nicht das Subjekt setzt durch willentliche
Entscheidungen und Handlungen einen Lebenslauf und sublimiert
solcherart das Leben vom natiirlichen Dasein zum ,,moralischen Leben,
sondern es ist das Leben, das durch Vernehmen eines ‘anderen Sinnes’ in

2 Ebd., 52f.

2 Ebd., meine Hervorhebung. Das Enigma der Simultaneitat des ,.ewigen Cézanne* ist
nun wahrlich eines der dichtesten Schliisselthemen, das eine eigene Studie verdienen
wiirde.

229

https://dol.org/10.5771/0783495093644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. [



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich dem Unsichtbaren Platz gibt und darin ,,pranormative Obligation‘
vollzieht.

Diese ,Verpflichtung, die ein ethisches Leben kennzeichnet,
emergiert nicht totalitdir und tautologisch aus der Immanenz eines
Lebens, sondern entsteigt in einer Zwiesprache als konkrete Metaphysik
dem latenten Leben des Unsichtbaren, wie Proust dies treffend zum
Ausdruck bringt. Die Worte Bergottes, mit denen Proust in dichterischer
Vision dem Unmdéglichen und Unsichtbaren des Lebens eine Stimme,
jenseits einer abgelegten Vergangenheit einen Sinn zu verleihen
versucht, konnen fiir Merleau-Ponty als das Aquivalent zu jenem
erwihnten Werk gelten, das nach einem je spezifischen Leben verlangt:
,,Es besteht kein Grund in den Bedingungen unseres Erdendaseins selbst,
weshalb wir uns fiir verpflichtet halten, das Gute zu tun, zartfiihlend, ja
auch nur héflich zu sein [...].*”* Hier wird unausgesprochen nicht nur
jede auf einem Begriindungsanspruch fuflende Ethik in ihrem
Geltungsanspruch im Leben abgewiesen. Die platonische Urstiftung
selbst wird in ihrem paradigmatischen Charakter, einen quasi normativen
Anspruch in der Bindung an Gerechtigkeit zu artikulieren, transformiert:
Das unsichtbar Gesetzhafte selbst ist es, das aus der Sphdre einer
unsichtbaren Andersheit heraus als Begehren zur Einlésung von
Obligationen antreibt: ,In einer anderen Welt finden wir unbekannte
Gesetze, denen wir gehorchen, weil wir ihre Unterweisung in uns trugen,
ohne zu wissen, wer sie dort eingezeichnet hat - Gesetze, denen alle
vertiefte Arbeit des Geistes uns naherbringt und die unsichtbar [...] einzig
den Toren bleiben.“?* Das Paradox einer ,,vertieften Arbeit des Geistes*
besteht jedoch nicht im rationalen Modus einer cognitio superior,
sondern im Geben eines Lebens unter dem Unsichtbaren: Das Werk
erfordert dieses Leben und vollzieht damit immer erneut eine Bewegung
des Uberstiegs. Woher kommt dieser Antrieb, unter stindigen
Anstrengungen iiber die normalen Lebensgrenzen hinauszugehen?
Woher kommt dieses ,unersdttliche Begehren, die immanenten
Bedingungen des Lebens ,abfallen“ zu lassen? Auch fiir diese
Bewegung findet sich ein Paradigma. Es ist emeut das Bild des
Kiinstlers, der sich stindig in Mehranforderung nimmt, obwohl es keinen
Grund gibt, ,,[...] weshalb er sich gedrungen fiihlen soll, zwanzigmal ein
Werk von neuem zu beginnen, dessen Bewunderung seinem von
Wiirmemn zerfressenen Leib wenig ausmachen wird, ebensowenig wie

B M. Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, iibers. von E. Rechel-Mertens,

Frankfurt a. M. 1953-57, V, 278 f.; vgl. dazu auch B. Waldenfels: Antwortregister (wie
Anm. 14), 563-565; sowie Merleau-Ponty in SU, 195-200, 221, 230, 307 f.
2 M. Proust, ebd.

230

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die gelbe Mauerecke, welche mit soviel K6nnen und letzter Verfeinerung
ein auf alle Zeiten unbekannter und nur notdiirftig unter dem Namen
Vermeer identifizierter Maler geschaffen hat.“*

V. Die genealogische Matrix des ethischen Ausdrucks des Lebens

An dieser Stelle offenbart sich dem phanomenologischen Blick eine
bemerkenswerte Parallelitit zwischen dem Enigma einer ‘Umkehr des
Lebens’ und der Thematisierung eines ethisch verwertbaren Mehrwertes
des Lebens, wie dies im franzosischen Denken der Jahrhundertwende
radikal zur Sprache kam. Dieser Aspekt versteht sich jedoch nicht als
bloBer Ausdruck einer historischen Kontingenz oder als zufilliger Effekt
einer genealogisch vorpragenden Matrix. Vielmehr bestitigt offen-
sichtlich diese Uberdeterminierung einer inneren Sachhaltigkeit unseren
Verdacht, daB bereits in den Vorpriagungen eine dunkle Ahnung bestand,
in welchem Mafle die erfindenden Mehrwerte des Lebens fiir eine
ethische Perspektivik auflerordentlich relevant werden.

Bereits im Ausklang des 19. Jahrhunderts wurde die Thematik des
Lebendigen jenseits einer bloen Subsumierung unter der Leitdifferenz
von Materialismus und Spiritualismus bzw. von Mechanizismus und
Vitalismus mit der Besonderheit einer ethischen Umwendung versehen.
Vor dem Hintergrund expandierender Naturwissenschaften und dem
Geist des cartesianischen Erbes mit seiner inneren Sinnentleerung des
Lebens durch ein mechanizistisch-artifizielles Paradigma dréngt sich die
»Renaissance” von Lebenspotentialen beinahe als unausweichliche
Konsequenz auf. Ganz im Kontrast zu einer Reduktion des Lebens auf
einen Physikalismus, einen materialistisch regulierten Mechanizismus,
einen Idealismus oder einen Evolutionismus kommt die Irreduzibilitit
eines Uberschusses des lebendigen Lebens in den Blick, der sich
vorziiglich fiir den ethischen Ausdruck des Lebens anbietet. Zwar wird
hier noch unter den ererbten Primissen von Autonomie, Wollen und
Spontaneitdt sowie unter einem theozentrischen Vorzeichen ein zu
starker Kompromifl mit dem klassischen Gefiige der Metaphysik
eingegangen, doch zeichnet sich am Horizont bereits das Novum ab, die
ethische Option nicht ausschlieBlich einem rigoros verengten
Vernunftmonopol oder einem begriindungstheoretischen Anspruch zu
iiberlassen, sondern die verschiedenen Figuren des Uberschiissigen,
vordringlich die platonische Idee des Guten, als Anforderung im Leben
selbst zu verankern und mit den verdnderten Parametern der Moderne in

»  Ebd.

231

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Kohdrenz zu bringen. Nun ist die Figur des Uberschusses des
Lebens noch nicht mit einer schopferischen Ausdruckskraft oder einer
Findigkeit identisch. Wir konnten daher an einer kursorischen Rekon-
struktion relevanter Ansitze erkennen, wie sich die Uberfiihrung dieser
Figur in einer Art Erfindungskunst des Lebens anbahnt.

Es ist nicht verwunderlich, da3 Taine und Renan zwischen 1870 und
1914 in der Nachfolge Schellings und Hegels mafigeblich den
franzosischen Raum prégten, indem sie unter dem Zeichen der deutschen
Idealisten den UberschuB des Lebendigen gegeniiber mathematisch
regierten Ordnungen aufwiesen und fiir schopferische Aspekte dienstbar
zu machen versuchten. Diese Umwertung versucht Renouvier durch eine
Vers6hnung von Positivismus und Metaphysik auszugewichten: Hinter
der logischen und rationalen Ordnung, die den Kritizismus Kants mit
dem Phidnomenalismus Humes zu verbinden versucht, steht eine tiefere
transrationale Ordnung, die im Aufstieg zu Gott ein christologisch
geprigtes ethisches Telos findet.”

Im Vorfeld hatte bereits Maine de Biran in anticartesianischer Geste
die Christologie als Uberwindung eines reduktiven mimetischen
Platonismus durch die Bindung an eine Erfahrungskomponente in eine
‘konkrete Metaphysik des Lebens’ zu verwandeln versucht. In den
Mittelpunkt stellt Maine de Biran dabei nicht die cartesianische
dualistische Substanzenlehre, sondern ein Element, daB3 spater bei
Levinas im Frithwerk auftaucht und das die konstitutive Einheit des
personalen Lebens bewirkt - die Anstrengung.’” Doch gibt es jenseits der

% Vgl. dazu den Briefwechsel des Autors mit Secrétan, in dem er sein Entsetzen vor den

,.verdummenden* und dezivilisierenden Fortschritten der Naturwissenschaften zum
Ausdruck bringt, in: Correspondance de Renouvier et Secrétan, Paris 1910, so 118. S.
auch: La science de la morale, 1869, Paris 1927.

Schon im Frithwerk von Levinas wird neben Motiven wie der Miidigkeit oder der
Langeweile das Moment des ‘effort’ thematisiert. Levinas kritisiert, da die
abendlandische Philosophie die condition humaine immer nur im negativen Sinne als
Begrenzung des Seins interpretiert hat, so daB Transzendenz nur als Uberschreiten
dieser endlichen Grenzen gedacht werden konnte. Vor diesem Hintergrund hat z. B.
der Vitalismus dem belastenden Gewicht im Sein einen Elan entgegengesetzt, der
»dieses Gefangnis“ durch Kraft und Anstrengung zu durchbrechen versucht.
Unsichtbare Transzendenz kann hingegen nicht als Figur einer Selbstiiberschreitung
gedacht werden. S. E. Levinas: De L’évasion, Paris 1982, 69-72. Eine kontrdr zu
Levinas stehende Wendung gibt M. Henry dem Moment des ‘effort’. Die Frage nach
dem Sein des ‘ego’ und die anschlieBend von Kierkegaard formulierte paradox-
dialektische Spannung von Korper und Geist hatten Konsequenzen fiir die vielfaltigen
Dimensionen des Lebens ergeben: das Tragische oder das Komische, Angst oder
Scham, Affektivititen und Habitualititen konnen nur im Rekurs auf das zentrale
Phanomen der ,,Inkarnation” des Menschen in seinem Leben geklirt werden. Die
Sphire der Subjektivitit iiberblendet sich mit der Sphire der Existenz, die M. Henry
zufolge auf die grundlegende Frage nach dem Sein der Korperlichkeit verweise, das er

27

232

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anstrengung eine lebendige Wirklichkeit, der ein universaler und
absoluter Charakter zukommt? Maine de Biran lehnt einen ontologischen
Aufstieg zum Absoluten - oder Unsichtbaren - ab und wihlt als einen
Ausgangspunkt das Gefiihl der Anstrengung als direkten Ausdruck von
Lebensvollziigen. Der Zugang erfolgt also nicht iiber die spekulativen
Vermogen der Vernunft, sondern iiber die leibliche Verwurzelung in
verschiedenen Lebenskreisen, wobei das Gefiihl des ‘effort’ gleichzeitig
eine Bindung und somit Verpflichtung vermittelt, aber auch den Entzug
des Ubersteigenden impliziert. Durch dieses Paradox verwandelt sich die
metaphysische Frage in eine moralische Frage. Doch das bedeutet, daf3
sich das Problem des Absoluten (und des Unsichtbaren) fiir ihn im
Rahmen eines moralischen Lebens stellt.”® Diese Verwandlung
konfrontiert den Menschen mit einer neuartigen Aporie: Das menschlich-
personliche Leben kann die Anspriiche der Seele nach einem Absoluten
nicht zufriedenstellen und verlangt daher nach einem Uberschreiten,
deren Kehrseite die unerlafilichen Enttiuschungen, Miihseligkeiten und
Bitternisse des alltdglichen Lebens sind. Die Psychologie eines nicht-
sensualistischen Gefiihls wird durch eine Anthropologie vertieft, deren
Akzent mit der Betonung der Anstrengung auf einem Willensmoment
liegt, das auf der Gegenseite bei der Suche nach Stabilitit und einem
Fundament des Daseins durch Geduld und Resignation ausgehdhlt wird.
Genau in dieser spannungsvollen Konstellation interveniert das Motiv
des Unsichtbaren im Motiv spiritueller Gnade. Maine de Biran rekurriert
hier nicht auf die platonische Idee, sondern orientiert sich beim
Wechselruf zwischen Verlangen der Seele, Affizierung durch Gnade und
Antwort in Demut am augustinischen Vorbild des ‘inneren Lichtes’:
,Noli foras ire; in te ipsum redi; in interiore homine habitat veritas.*”
Diese Illumination interpretiert Maine de Biran als Frieden der Seele im
Fleisch gewordenen Wort, das in seiner Verwandlung dem Paradox des
Audrucks bei Merleau-Ponty #hnelt. Der Zugang zum Unsichtbaren
erfolgt also nicht auf der Ebene der traditionellen Philosophie, aber auch
nicht innerhalb der klassischen Theologie, sondern in einer Erfahrung
des Leiblichen, in der die Zeichen von Transzendenz erkannt werden.

in phianomenologischen Analysen bei und mit Maine de Biran untersucht. Dabei wird
die Philosophie der Anstrengung durch eine Philosophie der Passivitdt kritisiert, die in
die eigene Philosophie der radikalen Lebensphanomenologie aus Selbstaffektion fiihrt.
S. M. Henry: Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur I’ontologie
biranienne, Paris 1965.

S. G. Le Roy: L’Experience de 1’effort et de la Grace chez Maine de Biran, Paris 1937,
327; H. Goubhier: Les conversions de Maine de Biran, Paris 1977, 322 ff., 360 fT.
Augustinus: De vera religione, Cap. XXXIX.

28

29

233

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf diese Weise wird die bereits problematisierte platonische
Bindung des Paradigmas von Gerechtigkeit an das geometrisch-
mathematische Modell unterlaufen. Das epekeina tes ousias oder das
spirituelle Unsichtbare sind nicht in einem ‘nirgendwo’ seienden Auflen
fixiert, sondern konkret in der Tiefe des Menschen, in der Gott
eingraviert ist, eminent als Unsichtbares eingezeichnet. Ravaisson
versucht, dieser Idee ein spezifisches Geprige zu geben: In der Tiefe
seines Lebens west Gott als Form im Stoff ,,Mensch* an, er belebt und
pragt dessen Geist und Leben gegen einen Mechanizismus, der alles auf
einen allgemeinen Physikalismus reduziert, aber auch gegen einen
Idealismus, der das Leben zu einem logischen Verstehen verflachen
14Bt.%

Bis zu diesem Punkt konvergieren alle Ansétze in dem Bemiihen, eine
Prioritdt des Lebendigen nicht nur zu eruieren, sondern sie als den
UberschuB  einer ethisch-moralischen Umwendung zuginglich zu
machen. Die Konzipierung dieses Mehrwertes zugunsten einer
erfinderischen Kraft setzt wohl erstmals mit dem Denken eines produktiv
gefiarbten Kontingenten ein, wie es E. Boutroux in seiner Kritik an
Monismus, Determinismus und Positivismus der Naturwissenschaften
entfaltet. Die Kritik begniigt sich nicht nur mit dem Nachweis, daf} der
Mensch in seiner Lebendigkeit nicht auf physikalische Gesetze
reduzierbar ist, sondern zielt auf den praktischen und lebensweltlichen
Umgang mit Kontingenz und Widersetzlichkeit. Das platonische
epekeina tes ousias wird hier konkret an einen ethischen Ausdruck im
Werk gebunden, wie er sich paradigmatisch in den praktischen Gestalten

30 So diskutiert Ravaisson eine Vielzahl von Philosophen gerade unter dieser Perspektive

und zeigt dabei die Potentiale des Lebens, auch unter organologischem und vitalem
Paradigma, gegen Mechanizismus und Positivismus auf. Eine nicht unbedeutende
Beschiftigung kommt dabei auch dem Verhiltnis und der Vermittlung von Physik und
Moral als zwei verschiedenen Bereichen zu. S. F. Ravaisson: La Philosophie en France
au XIXe siécle, Paris 1895. Vgl. insbesondere seine Diskussion von Maine de Biran
178 ff. AufschluBreich ist die Studie von Janicaud zur Genealogie und Relevanz des
Habitusbegriffs, der dem Leben ein unsichtbares Triger- und Vollzugsgeriist gibt und
als phanomenologisches Moment nicht zu unterschitzen ist. Die Urspriinge verortet
Janicaud ebenfalls in Maine de Biran, dessen AnschluB an Bonnet Ravaisson jedoch
durch eine eigene, aristotelisch inspirierte Interpretation modifiziert, so dafl die
spirituelle Metaphysik des 17. Jahrhunderts (Pascal, Bossuet, Fénélon) iiber die
Vermittlung Ravaissons und dessen Verwandlung von Maine de Biran in die
,»Spiritualitat der schopferischen Evolution* von Bergson im 20. Jahrhundert fiihrt. S.
D. Janicaud: Une généalogie du spiritualisme frangais. Aux sources du bergsonisme:
Ravaisson et la métaphysique, Den Haag 1969.

234

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der , Néchstenliebe* veranschaulicht, die als eine mogliche Variante
einer konkreten Metaphysik des Lebens gelesen werden konnte.*!

VI. Der ethische Sinn eines erfinderischen Ausdrucks

Nun wire aber jener Glaube ein Irrtum, daf3 die blole Tatsache, Erbe
diese Denkens zu sein, automatisch und allumfassend auch die eigene
Position pragen wiirde. Allein schon die Tatsache, dal Merleau-Ponty
nur allzu gut mit Heideggers Mahnung aus dem Humanismusbrief
vertraut war, dafl die Ontologie nicht durch eine Ethik zu erganzen sei,
oder auch Lacans schonungslose Kritik am Paradigma der Néchstenliebe
gekannt haben mag®, kann als Anzeige einer Distanz gelten. Wir kénnen
gleichwohl folgenden thesenhaften Hintergrund wagen: Zundchst wird
der Gedanke einer Notwendigkeit bzw. eines Anspruchs einer Ethik
implizit deutlich. Er wird allerdings nicht an das Kriterium der
Normativitit und das Problem des Mafles gebunden. Gefragt ist vielmehr
ein Anspruch, der aus der Dimension des Uberschiissigen auftaucht und
als Aufgabe herausfordert, es ist das Paradox eines prdnormativen
Miissens, einer Obligation, die jenseits jeder Regel verpflichtet.®

Ein ethischer Anspruch taucht als Aspekt einer Erfahrung auf, die
uibersteigt. Er verlangt folglich eine Einlésung und keine nomothetische
Anmessung. Das bedeutet jedoch im Kontrast zur skizzierten
teleologischen und deontologischen Ethik, da ein ethischer Anspruch
sich nicht als Vorgabe in der Welt Gehor verschafft, sondern als Aufgabe
in das Leben hereinragt. Hier liegt ein entscheidender Unterschied, der
nun wichtig fiir unsere Problematik wird. Eine Vorgabe verlangt, selbst
wenn sie im Widerstand mit kontingenten Faktoren eine gewisse
,erfinderische* Geschicklichkeit erfordern wiirde, nicht mehr als eine
mimetische Befolgung, die Merleau-Ponty zufolge letztendlich in die
Gefahr fiihrt, ein Gesetz nur dem Buchstaben nach zu befolgen und in
einem blinden Gehorsam zu enden. Eine Aufgabe verlangt hingegen die
angemessene Antwort auf das Paradox einer Zirkelstruktur: Die Moral
und ethische Antwort ist als Aufgabe erst zu schaffen und

31 Vgl. dazu E. Boutroux: Uber den Begriff des Naturgesetzes in den Wissenschaften und

in der Philosophie der Gegenwart, Jena 1907.

J. Lacan: Le Séminaire livre VII. L’éthique de la psychanalyse, 1959-1960, hg. von
J. A. Miller, Paris 1986, 211-263.

Dem scheinbar widerspriichlichen ,,Miissen ohne Normativitit“ und seinem Erfor-
dernis, nicht einem ,blinden Gehorsam*“ zu verfallen, bin ich nachgegangen in:
Beriihrung ohne Berithrung. Ontologie und Ethik bei M. Merleau-Ponty und E.
Levinas, Miinchen 1999, 111-129.

32

33

235

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hervorzubringen, sie steht folglich im Modus des Gerundivs - und doch
ist sie kein Produkt eines blolen Kreationismus, da sie ja - wie wir sahen
- bereits als Unsichtbares in chiasmatischer Zwiesprache anfordert und
antreibt.

An diesem Punkt kann eine eigentiimliche Konvergenz zwischen dem
ethischen Sinn, den das franzdsische Denken anvisierte, und Merleau-
Pontys Option, die mit verdnderten Parametern arbeitet, heraus-
kristallisiert werden: So wie das Paradigma der Néchstenliebe ein Werk
erfordert, so kann die ethische Aufgabe auch nur im Werk Gestalt
annehmen. Die Differenz in dieser Konvergenz wird jedoch im Modus
deutlich: Das Werk der Nichstenliebe ist ethisches Engagement,
wiahrend das Werk einer Ethik im Gerundiv eine ethische Aisthesis und
Erfindungskraft ist. Diesen Aspekt konnen wir nun ebenfalls thesenhaft
beleuchten. Eine Erfindungskraft ist hier also Ausdruck eines ,,logos, der
uns hat“, sie ist mehrdimensional und birgt prdnormative ethische
Potentiale.

Zunichst muf} dieser ethische Sinn, der im Zuge seiner Gestaltung
dieses je partikuldre Leben erfordert und der eine Gestalt annehmen soll,
einer doppelseitigen Problematik gerecht werden: Auf der einen Seite
muf} er den dualistischen Faktoren von Einheit und Vielheit, Faktizitit
und Normativitdt, Freiheit und Kausalitit zugunsten neuartiger
Ordnungsparameter entgehen kénnen. Auf der anderen Seite muf er das
Dilemma von bloler Mimesis oder reinem und ethisch indifferenten
Kreationismus als Spiel der Moglichkeiten ebenfalls unterlaufen kénnen.
Wie ist dies moglich? Als erster Hinweis kann uns Merleau-Pontys
Option fiir das Paradox einer Metaphysik gelten: Die Spannung eines
mehr im weniger zwingt bereits zu einem erfinderischen Umgang, die
eine Abkehr vom herkémmlichen Muster dualistischer Disjunktionen
signalisiert. Eine ethische Erfindungskraft des Lebens wird offensichtlich
verfehlt, wenn es vor die Alternative von Einheit oder Vielheit, Faktizitat
oder Normativitit, Freiheit oder Kausalitit gestellt wird. Merleau-Ponty
rekurriert auch nicht auf dialektische Vermittlungsmuster, sondern
anvisiert den nicht einfachen Gang auf eine dritte Dimension: Einheit
und Vielheit werden transzendiert in neuartigen ,JKategorien wie
Polymorphie und Polydimensionalitit, die einen offenen Plural ohne
Zentrierung und ohne Indifferenz ins Auge fassen und Raum fiir variable
und heterogene Aus-Gestaltungen lassen. Der Dualismus von Faktizitit
und Normativitit wird iberschritten durch eine Bewegung der
Transzendenz, die auf der Seite des leiblichen Lebens im engen Kontakt
mit dem Kontingenten und Immemorialen steht, der bereits auf dieser
Ebene durch das ,,Wunder des Leibes zur Mehrleistung fahig ist,

236

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Normativitit in den Anspruch eines prdnormativen ‘devoir’ verwandelt,
der auf der dritten Ebene die Dualitdt von Freiheit und Kausalitit durch
neue Formen des ,Subjektiven modifiziert: Eine ,,prdnormative
Obligation“ kann schépferisch nur eingelost werden, wenn das Subjekt
jenseits der herkdmmlichen Alternative von Autonomie und
Heteronomie fidhig ist, erneut ein Paradox zu vollziehen, das einen
erfinderischen Ausdruck verlangt - die Simultaneitdt von Atopie und
Mehrdimensionalisierung. Atopie besagt, keinen eigenen Stand mehr zu
haben, auf den es sich griinden kénnte, und nicht mit der Stimme des Ich
als origindrer Urheber zu sprechen, sondern als ein ‘outis’ sein Leben in
der Welt zu fithren. Gleichzeitig muB} es angesichts dieser Form zu einer
Mehrdimensionalitdt, quasi zu einer Mehrausficherung fahig sein, um
den widerstreitenden und iibersteigenden Anspriichen gerecht werden zu
konnen. Welche herkémmlichen Faktoren dabei iiberwunden werden
und was dies fiir ein Leben im Modus des schopferischen Ausdrucks
bedeutet, konnen wir nun noch andeuten: Gehen wir dazu noch einmal
auf das Paradigma der Néchstenliebe zuriick. Merleau-Ponty ist bereits
vor Lacans Kritik - vermutlich nicht zuletzt unter dem Eindruck der von
Nietzsche praktizierten Destruktion - sehr subtil fiir die Gefahr einer
latenten Verdrehung des ethischen Sinns: Mein ,,Opfer* als Werk fiir den
Anderen kann auf der Tiefenebene nichts weiter als kaschierter
Egoismus sein. Wie ist jedoch ein Leben in ,,wahrhaftiger Koexistenz*
mdglich, d. h. jenseits der Pole von Egoismus und Altruismus, Selbst und
Anderem? Dies ist offensichtlich nur moglich, wenn die
zugrundeliegenden Strukturen der bindren Opposition von ja-nein
iiberwunden werden, und genau an diesem Punkt meldet sich Sartres
Philosophie der schopferischen Kraft des Ausdrucks, die Merleau-Ponty
jedoch ebenfalls iiberschreitet. Sartre geht davon aus, daf} , kein a priori
Gutes mehr zu finden ist und der Mensch in seinem Leben im
Angesicht der Faktizitidt zur Freiheit verurteilt ist: , Verurteilt, weil er
sich nicht selbst erschaffen hat, und dennoch frei, weil er, einmal in die
Welt geworfen, fiir all das verantwortlich ist, was er tut.“** Um sowohl
die normativen Ethiken wie aber auch die Moralen der Einfiihlung, der
Sympathie oder der altruistisch inspirierten Néchstenliebe mit ihren
Aporien zu iiberwinden, konzipiert er eine ,,Moral des Engagements*,
die ebenfalls in Anlehnung an das Paradigma des Kunstwerkes
modelliert wird, da der gemeinsame Nenner von Kunst und Moral eine
,»schopferische Erfindung* sei.’® Das konkrete Leben wird der Kategorie

34 J.-P. Sartre: Der Existentialismus ist ein Humanismus und andere philosophische

Essais, 1943-1948, Reinbek 1994, 124.
3 Ebd,, 136, 133.

237

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des schopferischen Handelns unterstellt, das durch Verwirklichung ein
Neues hervorbringt und in diesem Akt Verantwortung bezeugen und
realisieren mufl. Doch im Kontrast zu Merleau-Ponty meint
Verantwortung im und fiir das Leben hier Eigen- und Selbst-
verantwortung. Ausgangspunkt des Ethischen ist bei Sartre daher nicht
der Andere und keine Zwischendimension, sondern ,,in der Tat die
Subjektivitit und das Individuum®. Hier setzt jedoch eine weitere
Distanzierung ein: Sartre konzipiert diese Lebensmoral des Engagements
im Zuge einer Dialektik der Negativitdt, derzufolge ein Handeln das
Nicht-Sein zu einem Sein bringt. Merleau-Ponty unterlduft dieses duale
Schema von Negation und Position bzw. Affirmation, von Kontingenz
und Setzung durch das Moment von Ambiguitit und Polymorphie:
Womit wir es trotz der AushShlung des personalen und kollektiven
Lebens durch ein anonymes Leben zu tun haben, ist keine Alternative
zwischen A und B (z. B. Kommunist-sein oder Nicht-Kommunist-sein),
sondern die Situierung in einem ambivalenten und pluralen Feld, das
jenseits von ,,wahr und falsch® ein plurales Feld des Inkompossiblen
eroffnet, ein Feld der ,,Tiefe', wo noch mehrere Beziehungen in Betracht
kommen.* Die Tiefe veranschaulicht andere Lebensstrukturen - nicht die
Alternativen von ja und nein, Subjekt und Objekt, sondern Polymorphie
und Chiasmus: Die Tiefe des Inkompossiblen bezeugt, daf ,,wir nicht zu
wihlen haben zwischen dem Fiir sich und dem Fiir Andere’, sondern
dal wir und der Andere ,auf Gedeih und Verderb miteinander
verbunden sind.“ (PdW, 104) Daf} diese unhintergehbare Verflechtung
mit dem Anderen nur allzu oft die Form einer belligerenten
Lebensvernichtung angenommen hat und die Grundlage fiir die
Diskreditierung des ,,natiirlichen* Lebens zugunsten eines sublimierten
Lebens bildete, bedarf keiner weiteren Erklarung. Wie wire es moglich,
dal im schopferischen Ausdruck ein Anderer jenseits des Empirischen
und jenseits der als Gattung konzipierten Menschheit angesprochen wird,
ein ,, Anderer, mit dem wir in Koexistenz leben konnen*, ohne daf3 wir in
eine Totalitét fallen?

Ein erster Ansatz ist ein weiteres Mal das Wunder einer erfinderischen
Mebhrleistung des Leibes in seiner Lebendigkeit. Es gilt, dies ,,Wunder*
auf Anhieb und auf einen Schlag zu vollbringen, jenseits von bewulfter
Freiheit und Entscheidung. Es gilt, dieses ,,Wunder** in Lebendigkeit zur
Auferstehung zu bringen, jenseits einer Spontaneitdt des Willens. Es gilt,
diese Realisierung im Wunder einer ,,Mehriiberbietung® einzuldsen.
Merleau-Ponty erhellt dieses Wunder in der Analogie zum Leib, der
gegeniiber der cartesianischen Substanzenlehre das Wunder eines

36 S.SU, 300, SB, 270; sowie SG, 39-44.

238

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirkens jenseits anderer Beziige bewerkstelligt. Dies erlaubt die
reversible Umwendung des vorliegenden Sachverhaltes auf das Problem
eines Lebens in Koexistenz: ,,Von einem Leben zum anderen sind die
Uberginge nicht im voraus abgesteckt. Durch das kulturelle Handeln
installiere ich mich in Lebensformen, die nicht die meinen sind,
vergleiche ich sie, mache ich eine mit der anderen vertrdglich, mache ich
mich fiir alle verantwortlich, entfache ich ein universales Leben - auf
gleiche Weise, wie ich mich durch die lebendige und dichte Gegenwart
meines Leibes schlagartig im Raum installiere.**’

Diese Aquivalenz wird méglich iiber den Mehrwert und das Wunder
des Leibes, der nichts mit einem Kulturausdruck zu tun hat; ein Wunder
zerreilt eine bestehende Ordnung, der Leib entzieht sich diesen
dichotomischen Zuordnungen durch das Ritsel eines Uberschusses und
fungiert als stiller Deckbegriff des Lebens, dessen Einseitigkeit und
Verfehlungen er durch das Moment des Uberschusses ausgewichtet, wie
dies exemplarisch am ethischen Ausdruck deutlich wird. Der ethische
Ausdruck ist jenes Medium, das verschiedene Beziige offenhilt,
verbindet und trennt und uns in eine fremde Gestalt einfiihrt. Er lehrt zu
sehen und fiihrt uns in fremde Sichtweisen ein, ,,die nie unsere eigenen
sein werden“ und befreit ,uns schlieBlich von unseren Vorurteilen*
(PdW, 109).

Doch damit dieser Anspruch des ethisch bedeutsamen schopferischen
Ausdrucks nicht ein blofes Lippenbekenntnis oder ein frommer Wunsch
bleibt, ist ein letztes Mal eine erfinderische Transzendenz notwendig,
und zwar in Form der bereits erwdhnten Mehrdimensionalisierung.
Dieses elementare Ethos verkniipft wie in einem Kreuzungspunkt die
Momente von Mehrsehen und Mehranforderung in pluralen Bezie-
hungen, die in einer Tiefe wirksam werden. Die Eminenz der Tiefe
sprengt nicht nur eine Logik von Autonomie, Identitit und Negativitit,
sondern durchzieht alle Register mit einem UberschuB und einer
Pluralisierung, die eine unsichtbare und nicht hintergehbare Aufien- bzw.
Kehrseite freisetzt. Auf diese Weise wird in dem MaBe, wie der
ontologische Raum zu einem eminenten Tiefenraum gedffnet wird, auch
das ,Ich* pluralisiert und dezentriert. Merleau-Ponty arbeitet mit einer
schopferischen Aisthesis, die er im Rekurs auf Bergsons Unterscheidung
zwischen zwei Formen des Ichs in eine konkrete Metaphysik des Lebens
umwendet. Hier setzt eine aufbrechende Pluralisierung des Identischen
ein, ohne dal das Individuum zu einer bloBen Aufschichtung
verschiedener BewuBtseinsebenen dezentriert wird. Bergson hatte die

37 PdW, 106. Man kénnte hier den Verdacht artikulieren, ob Merleau-Ponty noch zu stark

modalgeleitet ist.

239

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

qualitative Multiplizitit des ,,oberflachlichen Ich* mit der realen Dauer
und der homogenen Zeit verkniipft, wiahrend das innere bzw. tiefere Ich
fiir Anderes und Unsichtbares gedffnet ist.”* Merleau-Ponty nutzt diesen
Gedanken: Wenn eine ethische Dimension sich im Ausdruck
konkretisiert, der ein Werk nicht auf ein bereits bestehendes MaB, ein
Gebot oder eine Anweisung zuriickfithrt oder das Problem eines Tuns in
der diachronen Struktur des ,Tun vor dem Horen* seines
gerundivischen, schopferischen Untergrundes entledigt, ist nicht nur ein
eminentes Sehen jenseits einer ontologischen Verengung des Sehens
erforderlich, sondern dieses Mehr-Sehen selbst nur in einem Ich
moglich, das basal sein Leben in dem Paradox fiihrt, mehrere Leben
gleichzeitig zu haben. Das Leben unterliegt einem Gebilde anderer Wege
und Anforderungen, die es iber sich hinaus in eine Mehranforderung
treiben, die nicht einer Synchronie unterliegt, sondern dem Ritsel einer
ewigen Simultaneitdt (SNS, 35) und einem ,,unendlichen Logos*, dessen
letzte Wahrheit die Reversibilitdt ist (SU, 177).

VII. Sokrates: Mehrdimensionalisierung im Zeichen des Unsichtbaren

Es ist nicht zufdlliger Natur, da Merleau-Ponty eine pointierte
Interpretation einer der nachhaltigsten Gestalten des Geisteslebens,
Sokrates, vorschldgt - und es verdient ein besonderes Augenmerk, daf3 er
diese Interpretation unter den Titel ,Lob der Philosophie* stellt.
Signifikant ist nun auch hier eine radikale Umkehr des Lebens, denn
Sokrates wird nicht unter dem Stichwort des Geisteslebens diskutiert,
sondern im Zeichen einer konkreten Metaphysik des Lebens, eines
Lebens, das sich im Zeichen des Unsichtbaren Gestalt gibt, und zwar
eine ethische Gestalt jenseits partikulirer Gesetze und partikuldrer
moralischer Handlungen. Daf} dabei die anamnetische Basis zugunsten
ontologischer Kategorien von Abweichung, Offnung und Transzendenz
einer kohdrenten Deformation unterzogen wird, eréffnet nicht nur die
Moglichkeit, den platonischen Boden zugunsten eines erfinderischen
Mehrwertes im konkreten Leben aufzuzeigen. In der Uberdeterminierung
der aisthetischen mit einer ethischen Realisierung von Ausdruck jenseits
einer begriindungstheoretischen Normativitit geht es darum, dem
Mehranspruch durch das Paradox einer Simultaneitit von Atopie und
Mehrdimensionalisierung gerecht zu werden. Ein erstes Moment dazu
findet sich im Mehrwert der Gabe. Bereits im Rahmen des maieutischen

3% H. Bergson: Essais sur les Données imméditates de la conscience, in: Oeuvres, Paris

(La Pléiade) 1959, 80 ff.

240

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahrens steht Sokrates nicht auf dem Boden der geltenden Ordnung,
sondern ,,auBerhalb“, insofern er sich gegen ein von der Philosophie
beanspruchtes Wissen auf ein Nicht-Wissen beruft, was einem Ethos des
Enthaltens gleicht.* Der Rekurs auf ein Nicht-Wissen représentiert keine
bloBe Negation, keine Kontrastform oder Antithese, er signalisiert
vielmehr eine nicht festgestellte Offnung fiir Anderes: Sokrates stellt den
Anderen in Frage, ohne selbst positiv eine Antwort zu geben: auf diese
Weise iiberschreitet er bereits den ontologischen Boden des Theaitetos.
Er wird zum a-topos, der das ethische Leben auf eine Infragestellung
umwendet, die den vorgegebenen Boden (Regel, Anweisung, normativ
verfaBte Konventionen usw.) zerreiBt.** Das anamnetisch-maieutisch
angelegte Verfahren des ,,Gebdrens” kann im Zuge einer kohdrenten
Deformation zugunsten eines ethischen Verfahrens der Gabe
uminterpretiert werden: Sokrates hilft lediglich beim Gebéren, er gibt
folglich etwas, was er selbst nicht hat, er bringt auf den Weg, ohne selbst
zu setzen. Durch diese ,,Aushéhlung von Positivitat“ wird kein Wissen
zwischen den Partnern ausgetauscht, das Geheimnis liegt vielmehr in der
Infragestellung, die dem Anderen ein Scheinwissen raubt, den
Gesprachspartner quasi aus der Hohle seines Sehgefangnisses
herausfithrt und fiir Unsichtbares 6ffnet. In der Berilhrung mit dem
Anderen ergibt sich etwas Unbestimmtes - das wesentliche Moment
einer Alterierung gegen Klassifizierung und Beherrschung durch
Festlegung.*!

Diese Praxis der Enthaltung gewinnt nun in einem zweiten Schritt im
Rahmen einer Ethik im Zeichen des Unsichtbaren einen besonderen
Stellenwert, denn durch diese ,Leerstellen* und , Liicken*, die keinen
defizienten Modus im Sinne eines Mangels oder einer Fehlbarkeit,
sondern das konstitutive Formierungsprinzip einer erfindenden
Abweichung darstellen, bleibt Sokrates ,,auf Wahrheit“ geoffnet, ohne
diese in einem Sein zu fixieren. Hier kann Merleau-Ponty mit der
ethischen Umwendung der Atopie ansetzen und die Grenze zweier
wichtiger Modelle von Begriindung aufzeigen. Indem sich die Figur
Sokrates im Licht der Atopie der Zirkulation von Wissen von Seiendem

Dafl dieses Beispiel offensichtlich von entscheidender Schliisselrelevanz ist und
paradigmatisch fungiert, zeigt sich an der Situierung unter dem Titel Lob der
Philosophie.

Wir erinnern in diesem Zusammenhang daran, da8 Levinas die Infragestellung als
Paradigma des Ethischen betrachtet. Vgl. auch K. Jaspers: Die groSen Philosophen,
Miinchen 71992, 109.

Ebd., 121. Diesen Aspekt greift Merleau-Ponty gegen die Insistenz auf die Anamnesis
auf. Vgl. dazu auch die Interpretation von S. Kofman, daB8 Sokrates ‘hors catégorie’
auftritt und ‘eminent paradoxal’ ist.

40

41

241

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

enthilt, wird Philosophie als Geben von Rechenschaft transformiert und
vom Anspruch auf Grundlegung, Fundierung oder normativer
Letztbegrindung entbunden. Diese Interpretation eroffnet die
Maoglichkeit, Philosophie als ,,blo verbales Geschéft von Reflexion* in
eine spezifische Konvergenz von Denken und Lebenspraxis zu
verwandeln. Merleau-Ponty vertieft eine Form, in der die neuzeitlich
getrennten Ebenen von Sein und Sollen, Reden und Tun, Denken und
Handeln, Reflexion und Leben durch die Figur eines Chiasmus
iberbordet werden: das Denken ist schon mehr als eine bloB verbale
Angelegenheit, es erfolgt vor und jenseits einer Begriindung am
Leitfaden eines pranormativen, lebendigen Sinnes, der verpflichtet, den
eigenen Anspriichen nachzukommen und sie einzulésen. Durch diese
Konvergenz werden die Ethik des puren Asthetizismus als Indifferenz
des Erfinderischen und des Pragmatismus als Erfolgsresultat des
Erfinderischen iiberboten und verabschiedet. Doch gleichzeitig gewinnt
Merleau-Ponty eine weitere Stofrichtung, und zwar gegen den
herkémmlichen Begriindungsanspruch.

Er wendet sich implizit gegen das Kantische Begriindungsmodell,
deren innere Grenze er in einer Umwendung auf das konkrete Leben
veranschaulicht: Griinden stellen sich andere Griinde entgegen - und in
dieser Relativierung ist die Achtung des Gesetzes verloren. Kant behilft
sich angesichts dieser Aporie mit dem Rekurs auf eine vorgelagerte
Stimme des Gewissens. Doch bedeutet der Riickstieg von der Ebene der
Begriindung auf die bescheidenere Ebene der Gesinnung nur die
Verschiebung, nicht aber die Losung des Problems. In der Konstellation
zwischen der Position des Angeklagten und dem Urteil der Richter steht
Sokrates in der Grenzzone zwischen Griinden. Obgleich Sokrates sich im
Denken und Leben durch seinen Daimon leiten 148t, beruft er sich im
Widerstreit gleichgestellter und partikularer Gesetze nicht auf einen
»guten Glauben* oder einen ,,G6tzen der Scheinlegitimierung, sondern
modifiziert den Zwist durch eine Offnung auf die Transzendenz des
Unsichtbaren. Durch eine Rechenschaftsgabe wiirde er sich fixieren und
in das System der fest fixierten und codierten Regelungen einordnen,
doch widerruft er den Zugriff einer Ordnung durch eine Atopie, die ein
unmogliches Paradox erdffnet: Auf dem Boden einer faktischen Ordnung
eine Abweichung einzuzeichnen, durch die er das faktisch und
kontingent Gegebene in die Polymorphie eines transzendierenden
Tiefenraumes hin iibersteigt.

Diese Philosophie im Zeichen einer Verpflichtung fiir Unsichtbares
spiegelt sich reversibel auf der Ebene seines Lebens und bewahrheitet
damit die beanspruchte Konvergenz von Denken und Leben. Selbst sein

242

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben steht im Angesicht des Todes nicht im Zeichen eines Beharrens
im eigenen Lebenskreis und seiner egoistischen Bindungen, sondern im
Paradox des Unsichtbaren, denn nicht sich selbst verteidigt Sokrates,
sondemn die Sache, die Polis. Seine Verurteilung quittiert er nicht mit
einem ,,Gehorsam in Wiirde", sonden durch ein ,,Gehorchen auf ein
Gesetz im Widerstand“, jener unsichtbaren Anforderung, sein Leben
gegen jeglichen Eigennutz der Sache der Polis zu widmen. Durch diese
Wendung stiilpt er eine Indifferenz der Perspektiven um und geht auf
eine Sache zu; doch hat er nicht die Polis in ihm und als Idee im Visier,
sondern die Polis ,,um ihn herum®, die Polis der Anderen und der
Dritten.”’ In diesem Einsatz versucht er die Realisierung eines Guten,
ohne sich auf eine allgemeine und universale Idee zu berufen. Sokrates
spricht vielmehr in seinem konkreten Leben von einer Grenze zwischen
zwei Ufern aus, in deren Zwischenraum ihm ein ,eminentes Sehen*
erlaubt, die Egologie des eigenen Standortes aufzubrechen und zu einer
Mehrdimensionalitit zu transzendieren, ohne in die Gefahr eines ,,guten
Gewissens* und eines ,,blinden Gehorsams* zu fallen.

In dieser Grenzzone markiert Sokrates einen lebendigen Beriithrungs-
punkt, der wie im Chiasmus die Achse fiir die Ineinanderlegung
verschiedener Ordnungen bildet. Es ist dieselbe Philosophie, die
Sokrates zum Erscheinen vor den Richtern zwingt und ihn doch von
diesen unterscheidet, es ist dasselbe Prinzip, das ihn zugleich universal
und singuldr macht, und zwar durch eine geheime Polymorphie und
Mehriiberbietung. Indem er der Ordnung der Richter durch eine
Verunft ,,verwandt“ ist, ist er durch einen Mehrwert von ihr getrennt
und in Abweichung abgesondert. Fiir die Richter, die nur auf dem Boden
einer Ordnung stehen, ist diese Abweichung unsichtbar, sie ist ein
erfinderisches lekton, das Sokrates in lebendiger Geste realisiert, ohne es
bewuBt zu wissen, und das er gleichwohl durch eine Uberkreuzung
zwischen dem Sichtbaren und dem Unsichtbaren ins Werk zu setzen
vermag.

2 AG, 138. Damit widerspricht Merleau-Ponty der Deutung Hegels, der seinen Worten

zufolge aus dem Existierenden heraus in sich selbst fliichtete, um hier das Gerechte
und das Gute zu suchen (AG, 137).

243

hittps://dol.org/10.5771/9783495883644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

