
Das Leben und seine geheime Mehrdimensionalisierung 
bei Merleau-Ponty. Obligation und Anforderung im Zeichen 
des Unsichtbaren

Antje Kapust

Es entlockt einem unweigerlich eine Geste brüsken Lächelns, 
literarischer Zeuge jener beflissenen Hast zu werden, mit der ein Held 
aus Tolstois’ Erzählung in letzter Sekunde vor seinem Tod die 
Bestellung für ein Paar Stiefel aufgibt, die für mindestens weitere 25 
Jahre ihren Dienst verrichten sollen: „Nichts ist wahrscheinlich 
komischer als die Sorgen, die sich ein Seiendes um seine Existenz macht, 
die es der Vernichtung doch nicht entreißen kann [...].‘41 Ein allerletztes 
Anliegen, das vermutlich ungleich absurder als Iwan Iljitsch’ tragische 
Sorge ist, ob das Leben noch vor Verfehlung gerettet werden könnte und 
der Inhalt einer aufrichtigen und erfüllten Bewältigung war. Sollten wir 
in diesem verzweifelten Festhalten und Irren am Leben angesichts der 
unausweichlichen Unerbittlichkeit des Todes eine Komik, eine Tragik 
oder das letzte Echo eines möglicherweise unerfüllten Lebens erblicken, 
das sich bis ins kleinste Alltagsdetail hinein die Illusion einer möglichen 
Übernahme der letzten Unmöglichkeit vorspielt und alle Visionen 
aufbietet, um in heroischer Geste die Unausweichlichkeit wenigstens 
stellvertretend durch den Kauf lange überdauernder Stiefel zu bezwingen 
- um dann doch an der Faktizität unhintergehbarer Kontingenz scheitern 
zu müssen? In der Illusion dieser alles bezwingenden Omnipotenz 
spiegelt sich die tragikomische Überforderung des Subjektes, die 
zugleich die Grundlage für sein ethisches Scheitern liefert, das sich in 
der gegenwärtigen Sinnkrise abzeichnet.

In dieser Perspektivik mag es daher zunächst befremden, daß 
Merleau-Ponty, der aus einem reichhaltigen Fundus philosophischer, 
ästhetischer und naturwissenschaftlicher Überlegungen hätte schöpfen 
können, um die komplexe Thematik elegant einer phänomenologischen 
Hinterfragung zu unterziehen, relativ selten auf den Begriff des Lebens 
rekurriert. Ein mit intensiverer Ausdauer belehnter Blick verrät uns 
jedoch, daß er offensichtlich nur allzu gut mit dem Problem vertraut 
war.2 Diese Asymmetrie verdankt sich jedoch nicht der methodischen 

E. Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, übers, von Th. Wiemer, 
Freiburg/München 1992, 286; frz.: Autrement qu’etre ou au-delä de l’essence, Den 
Haag 1974, 165.
Man erinnere sich nur an die Analysen zur Lebensbeeinträchtigung des berühmten 
Kriegspatienten Schneider, an die Scheiers Idole der Selbsterkenntnis entlehnten

214

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Notwendigkeit einer ‘oratio obliqua’, die nur indirekt und nachträglich 
das bereits fungierende Leben zum Thema einer Rede machen kann. Sie 
steht vielmehr in der Schuld einer semantischen und impliziten 
Neubestimmung: Eine „Lebenskunst“ zwischen Erfindung und Um­
formung faktisch gegebener Kontingenz realisiert sich offenbar nur in 
denjenigen Dimensionen, die als Deckbegriffe das Leben tragen, so 
vordringlich Wahrnehmung, Verhalten und Beziehung zum Anderen. 
Merleau-Ponty bereitet mit diesem „verschobenen Blick“ offensichtlich 
eine Problematik des Spätwerkes vor. Der fungierende Logos des Lebens 
läßt sich in seiner Ausdruckskraft nur erahnen, wenn er sich als 
chiasmatischer Angang selbst „gibt“ und doch durch uns hindurch zur 
,Aussprache seines eigenen Sinnes“ kommt, was im „Gleichnis“ von 
amorpher Wahmehmungswelt und Ausdruck sichtbar gemacht wird: 
„Die ‘amorphe’ Wahmehmungswelt [...] ist im Grunde das Sein im 
Sinne von Heidegger, das mehr ist als jede Malerei, mehr als jede Rede, 
als jede ‘Einstellung’, und das, einmal von der Philosophie in seiner 
Universalität erfaßt, so erscheint, als enthielte es alles, was je gesagt 
werden könnte, und überließe es dennoch uns, es zu schaffen (Proust): es 
ist der ‘logos endiathetos’, der nach dem Togos prophorikos’ verlangt“?

I. Faktische Positivität des Lebens und erfinderischer Sinn

Um die erfinderischen und ethisch relevanten Potentiale des Lebens 
freilegen zu können, muß die Lebensproblematik zunächst aus einem 
ethischen Dilemma als dem von der Tradition beerbten Problem 
herausgelöst werden. Wird das Leben im Sinne des biologisch 
determinierten Lebens auf die Seite der Natur gestellt, so eröffnet sich 
im Zuge dieser „naturalistischen Reduktion“ eine hochproblematische 
Spaltung zwischen Natur und Ethik, wie sie besonders anschaulich dort 
zutage tritt, wo ein belligerenter Status naturalis durch den 
lebenserhaltenden Status civilis sublimiert werden muß, der sich ethisch 
im bürgerlich-moralischen Leben des Reichs der Freiheit vollendet. Wird 
jedoch das Leben im Sinne einer persönlichen Lebensspanne

Überlegungen zur Verkennung, Illusion oder Wahrhaftigkeit des Lebens, an die im 
Anschluß an die Begründerin der Humanistischen Psychologie, Charlotte Bühler, 
entwickelten Überlegungen zur Reife und Bewältigung des persönlichen und des 
intersubjektiven Lebens sowie an die enigmatische Spiritualisierung des Lebens im 
Diktum vom ‘ewigen Cezanne’. Den heterogenen Thematiken dieses Stichwortes gehe 
ich an anderer Stelle nach.
M. Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare, übers, von B. Waidenfels und 
R. Giuliani, München 1986, 221; frz.: Le visible et 1’invisible, Paris 1964, 223 f. 

215

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


humanistisch und anthropologisch reduziert und einem Leben des 
Geistes vorbehalten, so wird das ethische Vermögen primär an die 
Vemunftvermögen gebunden und nach deren Instanz konzipiert - auf 
diese Weise bildet die Tradition die Dominanz eines Ethos aus, das 
vordringlich am Paradigma des Mathematischen orientiert ist und 
alternative Varianten, so z. B. eine aisthetische Ethik, unterbelichtet.

Obgleich Merleau-Ponty nie selbst expressis verbis eine konsistente 
ethische Position herausgearbeitet hat, läßt sich bereits aus den früheren 
Projekten ein möglicher Ansatz bezüglich unserer Fragestellung ablesen. 
Gegen die Paradigmatisierung des Ethischen am Leitfaden des 
Mathematischen, die sich als dominantes Muster selbst noch bis in 
Husserls Analysen zur Krisis des europäischen Menschentums durchhält, 
laboriert Merleau-Ponty augenscheinlich an einer Option, die den 
erfinderischen und überschüssigen Dimensionen eines Ausdrucks im 
Leben eine Schlüsselrolle zuweist, die das Potential eines sinnlichen 
Wahmehmungslebens als eines Deckbegriffs des Lebens rehabilitiert und 
als genealogische Basis eines ethisch ausdeutbaren Sinnes restituiert. 
Ganz im Kontrast zu Husserls Befürchtung eines Sinnverlustes bzw. zur 
späteren, aber ungleich radikaleren Deutung eines bewußten Sinn­
verzichtes, wie dies Blumenberg im Anschluß an die phänomeno­
logischen Analysen Husserls anmahnt4, transformiert Merleau-Ponty den 
krisenhaften Horizont von Sinn, Subjekt und Vernunft zum 
anspruchsvollen Projekt einer ‘raison elargie’, die vielfältigen und 
schöpferischen Lebensformen Rechnung tragen kann.5

Wenn wir nun zu heuristischen Zwecken die Positionen von 
Maclntyre und Merleau-Ponty in einem fiktiven Dialog voneinander 
absetzen, würde die phänomenologische Optik deutlicher werden. 

4 E. Husserl: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie, (Hua VI), Den Haag21962; H. Blumenberg: Wirklichkeiten in denen 
wir leben, Stuttgart 1963, 36 ff.

5 Dieser Versuch dokumentiert sich im umfassenden Spektrum der von der klassischen 
Vernunft bisher ausgegrenzten „Lebewesen“, so z. B. den schöpferischen Formen des 
Kindes, des nicht zum eurozentrischen Logos gehörenden Fremden wie auch dem 
„stummen“ Sein der in der Natur vorkommenden Lebewesen. Wir werden sehen, daß 
Merleau-Ponty die im weiteren Verlauf des Textes untersuchte Form des von Schelling 
aufgegriffenen ‘barbarischen Restes’ gerade in diesem Sinne auch philosophisch für 
eine Neudeutung des ‘Kindes’ als irreduziblen Restes der rational-erwachsenen 
Vernunft aufgreift. Den Dimensionen und Konsequenzen dieses philosophischen 
Verfahrens gehe ich nach in: Ethische Revision durch verkehrte Augen. Überlegungen 
im Umkreis von E. Levinas und M. Merleau-Ponty, in: B. Waldenfels/I. Därmann 
(Hg.), Der Anspruch des Anderen. Perspektiven phänomenologischer Ethik, München 
1998, 284 ff., sowie in: The so-called ‘barbarian remnant’ of nature and its secret 
logos, erscheint in: P. Burke (Hg.), Nature and Logos. Merleau-Ponty-Circle 1997, 
Atlantic Highlands 1999.

216

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maclntyre geht in seiner Argumentation vom ererbten Dualismus 
zwischen teleologischer und deontologischer Ethik aus. In der 
teleologischen Ethik ist die Bestimmung des Endzwecks des Menschen 
an die Realisierung eines glücklichen Lebens gebunden. Aus diesem 
Konnex ergibt sich der Sinn ethischer Vorschriften, der jedoch nach der 
Auflösung des teleologischen Schemas durch einen signifikanten Spalt in 
eine erste Krise gerät: Im Zuge der neuzeitlichen Entkräftung der 
Philosophie durch die erstarkenden Naturwissenschaften und der 
Denunzierung einer Vernunft im Status corruptionis durch religiös 
motivierte Strömungen verbleiben moralische Vorschriften, die durch die 
Beschreibung der faktischen Eigenschaften der menschlichen Natur nicht 
ausbalanciert werden. Dieser Spalt wird durch den Verlust angemessener 
Beschreibungsmöglichkeiten des Endzweckes des Menschen zusätzlich 
vertieft. Genau in dieser Dissoziation erblickt Maclntyre die neuzeitliche 
Sinnkrise der ethischen Vorschriften des Lebens, die - so seine These - 
durch das Bemühen kompensiert werden, den Verlust durch eine 
Begründung des Ethischen bzw. durch eine rationale Rechtfertigung 
aufzufangen.6

An dieser Stelle könnte Merleau-Ponty mit der These ansetzen, daß 
diese Version und ihr nachfolgender Versuch, die teleologische und 
rationale Position zugunsten einer Ethik der Lebensermöglichung zu 
transformieren, selbst einer falsch gestellten Alternative und einer 
einseitigen Prämisse aufsitzen. Das notwendige schöpferische 
Sinnpotential, das nicht auf pragmatisch-ästhetizistisch reduzierte 
Formen einer individuellen Lebenskunst herabsinkt, sondern als 
ethisches Movens und Bewältigungsvermögen einer krisenhaften 
Situation des Subjektes wirksam wird, wird im teleologischen wie auch 
im rationalistisch konzipierten Modell des Lebens verkannt. Abweichend 
von einer Rückführung des Sinnes, seiner Genese, seiner ethischen und 
aisthetischen Potentiale auf Lebenswelten als den Boden der Genese 
eines idealen Sinnes, die Merleau-Ponty selbst noch im Vorwort der 
Phänomenologie der Wahrnehmung unter dem Paradigma einer 
‘Realisierung des Sinnes’ anspricht7, schlagen wir nun folgende 
hypothetische und radikalere Argumentation vor:

6 A. Maclntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart, 
Frankfurt a. M./New York 1987, 57-109.

7 M. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, übers, von R. Boehm, Berlin 
1966, 17 (PW); frz.: Phenomenologie de la perception, Paris 1945, XV. Vgl. dazu auch 
in einem unfassendeneren Rahmen B. Waidenfels: Der Sinn zwischen den Zeilen, in: 
Der Spielraum des Verhaltens, Fankfurt a. M. 1980, 163-185. Im Spätwerk des Autors 
wird im Zuge einer traditionell phänomenologisch oder hermeneutisch konzipierten

217

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die klassischen Figuren des (sublimierten) Lebens repräsentieren 
einen Konnex zwischen Subjekt und Sinn, in der das Subjekt in den 
spezifischen Formen von Selbstbewegung, Selbstsetzung oder 
transzendentaler Autonomie Sinn hervorbringt. Alle Varianten gehen - 
mit geringfügigen Abweichungen im teleologischen Modell - vom 
Aspekt einer Eigenzentrierung im Leben aus, die Levinas als den 
conatus eines selbstsüchtigen Lebens, das den Anderen assimiliert und 
absorbiert, ethisch diskreditiert. Levinas unterliegt mit dieser Kritik am 
selbstsüchtigen Leben jedoch seinerseits der hochproblematischen 
Dichotomie zwischen erfindungsloser Natur auf der einen Seite und 
ethischem „Geist“ auf der anderen Seite. - Um nicht erneut in diese 
fragwürdige Disjunktion zwischen natürlichem und ethisch bereinigtem 
Leben zurückzufallen, transformiert Merleau-Ponty, so nun unsere 
weitere These, den gesamten ontotheologischen Hintergrund: Das Leben 
muß als Ausdruck eines neuartigen Ineinanders von Natur und Geist, 
Realem und Idealem betrachtet werden, der, wie Merleau-Ponty betont, 
in einen Chiasmus von Sens et Non-Sens bzw. von Sichtbarem und 
Unsichtbarem überführt wird. Doch gerade dieser Chiasmus von Sinn 
und Nicht-Sinn leitet den vorliegenden Fokus. Was den Autor bis in sein 
Spätwerk hinein bewegt, ist offensichtlich eine doppelte Paradoxie. Das 
Leben steht unter dem Zeichen einer konkreten Metaphysik, der 
paradoxen Figur eines „mehr im weniger“, die aber einer irreduziblen 
Faktizität aufsitzt. Es bewegt sich in einer spannungsreichen 
Simultaneität von Atopie und Mehrdimensionalisierung'. Diese beiden 
Aspekte bilden die Eckpfeiler eines Lebens, dessen Erfindungskünste 
einer pränormativen Obligation im Zeichen des Unsichtbaren 
unterstehen. Im Mittelpunkt steht dabei der Mehrwert eines erfinderisch­
schöpferischen Sinn-Ausdrucks, dem wir nun in seinen verschiedenen 
Manifestationen von Leben nachgehen wollen.* 8

Sinndimension der Akzent hingegen verstärkt auf die Probleme des ‘punctum caecum’ 
und der Unverfugbarkeit von Sinn jenseits der klassischen Modallogik gelegt.

8 Dabei soll nicht das Mißverständnis enstehen, Merleau-Ponty habe primär die 
sinnhafte Komponente im Auge. Bereits der frühe Titel Sens et Non-Sens bindet einen 
schöpferischen Sinn mit seinen zahlreichen Entzugs- und Aushöhlungsformen 
zusammen. Der ‘Nicht-Sinn’ veranschaulicht in dieser Verklammerung nicht das bloße 
Gegenteil oder die Negation von Sinnhaftem überhaupt, sondern indiziert den nicht- 
totalisierbaren Angelpunkt von Sinn, die Grenze und das Nichtverfugbare, das Sinn 
erst möglich macht und zum Tragen bringt, aber gleichzeitig auch jene Entzugsformen 
andeutet, denen das Individuum in seinem Leben niemals einen vollen und endgültigen 
Sinn abgewinnen kann, so exemplarisch in den Sachverhalten von Überbeanspruchung 
oder Überwältigung durch Schock, Katastrophe, Ausweglosigkeit oder Trauma, die als 
„Nicht-Sinn“ gleichzeitg zu schöpferisch-produktiver Verwandlung der Lebens­
situation antreiben und herausfordem können und die daher die einseitige

218

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Schöpferischer Mehrwert des Lebens

Es ist auch hier für den Anspruch eines Denkens symptomatisch, daß 
Merleau-Ponty sich nicht mit essentiellen Beschreibungen verschiedener 
Phänomene zufrieden gibt, sondern eine phänomenologische Inspiration 
mit einer obliquen Revision umfassender Horizonte verknüpft. So dienen 
die subtilen philosophiehistorischen, naturwissenschaftlichen und 
phänomenologischen Analysen aus La Nature der Modifikation 
herkömmlicher Komponenten des Lebens: Die zentralen Momente von 
Entelechie, Mechanizismus und Finalität werden durch den Aufweis 
vielfältiger „Zwischendimensionalitäten“ transformiert, die ein ‘inter- 
esse’ zwischen lebendigen Wesen und ihrer Umwelt zugunsten 
neuartiger ontologischer „Kategorien“ darstellen, die wir hier nicht en 
detail nachzeichnen können.* 9 Wir wollen den Blick vielmehr auf eine 
nicht ausgesprochene, aber denkbare Pointe richten: Diese subtilen 
Analysen zeigen nicht nur die Genalogie von Sinn in einer lebendigen 
Auseinandersetzung zwischen erfinderischer Wahmehmumg und 
Reibung mit einer faktisch gegebenen Positivität (Kontingenz), sondern 
sie bewirken im Verfahren einer reversiblen Umwendung enorme 
ethische Konsequenzen. Wir können den Verdacht einer ethischen 
Implikation durch eine einfache Frage auf die Probe stellen: Wie müßten 
die ethischen Implikationen von Funktionalismus, Konstruktivismus und 
Pragmatismus, die auf je verschiedene Weise ein schöpferisches 
Erfmdungspotential des Subjektes reduzieren, zugunsten einer ethisch 
relevanten Mehrdimensionalisierung des Lebens Überboten werden, um 
die Gefahr einer Banalisierung durch Sinnreduktion vermeiden zu 
können? Zu diesem Zweck könnten wir mit Merleau-Ponty die Frage 
aufwerfen, welchen Vorzug ein lebendiger und erfinderischer Überschuß 
gegenüber einer bloßen Problemlösung, einer Modellbildung oder einer 
einfachen Regelbefolgung aufweisen könnte. Was genau bedeutet eine 
schöpferische, d. h. erfinderische Sinngenesis gegenüber einer puren 

Interpretation solcher Lebensbrüche (bei aller Schmerzlichkeit) in einem rein 
deprivativen oder negativ-reduktiven Sinne nicht zulassen. Ein Beispiel solcher 
‘Nichtlösbarkeit’ und Unverfugbarkeit von Sinn bzw. die Ausgesetztheit gegenüber 
einem irreduziblen Nichtsinn untersucht Merleau-Ponty schon früh exemplarisch und 
paradigmatisch in der Interpretation des Romans L ’invitee von Simone de Beauvoir in: 
Le Roman et la Metaphysique, in: Sens et Non-sens, Paris 51966,45-71 (SNS).

9 Ein Glanzstück dieser Arbeit ist die Untersuchung des biologischen Begriffs des 
Lebens in: La Nature. Notes. Cours du College de France, Paris 1995, 187-205 (NT), 
die signifikanterweise in dem Aufweis einer Konvergenz biologischer Phänomene und 
entsprechender Strukturkomponenten des Wahmehmungslebens (offene Totalität, 
Abweichung, Falte usw.) aufgipfeln (NT, 204-209). Der Relevanz dieser Phänomene 
gehe ich nach in: Die Natur ist wie am ersten Tag ..., erscheint in: R. Giuliani (Hg.), 
Merleau-Ponty, Freiburg 1999.

219

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Funktionalität und Pragmatik? Was bedeutet eine aisthetische Erfindung 
mehr als eine bloße Regelanwendung und was bewahrt den ethischen 
Ausdruck bzw. den Akt moralisch-verantwortlichen Tuns im Leben vor 
dem Abfall auf die Ebene einer bloßen Spielbedeutung, die den 
operational reduzierten Vollzug eines sinnentleerten und mechanischen 
Geschehens anzeigt, jedoch nicht jene erforderliche Mehr- 
dimensionalisierung bewerkstelligt, in der Rede und Tun in Einklang 
stehen?10

Wenn wir uns zudem die oben skizzierte ethische Aporie zwischen 
dem natürlichen und dem ethischen Leben in Erinnerung rufen und die 
künstliche und spätere Implementierung einer schöpferischen 
Erfindungskraft in eine primäre, a-ethische und „tote“ Lebensschicht zu 
vermeiden suchen, besteht das philosophische Kunststück der weiteren 
Überlegungen gerade darin, die ethisch verwertbaren Potentiale gerade 
dort aufzuweisen, wo sie zuvor nie vermutet wurden - im lebendigen 
Sinn des Lebens selbst. Diesen eminenten Sachverhalt können wir 
anhand einer zentralen Kemdifferenz augenscheinlich werden lassen, 
und zwar an der Differenz zwischen dem natürlichen Leben und seinen 
künstlichen Surrogaten. In der Untersuchung dieser Differenz zeigt sich, 
daß - symptomatisch genug - die künstlichen Nachbildungen des 
Lebendigen zur Realisierung eines Mehrwertes unvermögend sind, was 
sich in einem Fehlen des schöpferischen Erfindungsgeistes manifestiert: 
Die künstliche Schildkröte von Grey Walter, der Homöostat von Ashby, 
die Lesemaschine von Pitts und MacCulloch und die Sprachautomaten 
scheitern allesamt an der schwierigen Überschreitung einer unzu­
länglichen Mimesis zu einer produktiven Schöpfung eines lebendigen 
Sinnes, der die sichtbaren Vorgegebenheiten der Natur einer bloßen 
Materie transzendiert und in der Antwort auf Natur- bzw. 
Umweltfaktoren die synoptische Funktion einer ‘unitas multiplex’ 
zugunsten einer variablen Erfindung und Artikulation überwindet (NT, 
210-221). Eine besondere Pointe liegt für uns in der Tatsache, daß der 
Aufweis des Defizites in den künstlichen Surrogaten des Lebens 

10 Eine Konvergenz von Rede und Tun anvisiert Levinas unter dem Paradigma des 
Opfers: „Ich nähere mich dem Unendlichen, indem ich mich opfere. Das Opfer ist die 
Norm und das Maß der Näherung. Und die Wahrheit der Transzendenz besteht darin, 
Reden und Handeln in Einklang zu bringen.“ (Die Spur des Anderen. Untersuchungen 
zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, übers, von N. Krewani, Freiburg/München 
31992, 258. [SPA]; frz.: En decouvrant l’existence avec Husserl et Heidegger, Paris 
1949, 203-216, hier 215) Zur Relevanz der Spielbedeutung vgl. M. Merleau-Ponty: 
Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne 1949-1952, übers, von A. Kapust, 
München 1994, 39 (SB); frz.: Merleau-Ponty ä la Sorbonne. Resume de cours 1949- 
1952, Paris 1988, 26.

220

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stillschweigend eine Kritik an der Verkennung eines ethischen 
Mehrwertes von Natur und Logos freilegt: Die künstliche Schildkröte 
entpuppt sich durch ihre Verfahren des ‘trial and error’ lediglich als eine 
Maschine, die Hindernisse vermeidet, jedoch nicht zu einer produktiven 
Sinn-Antwort auf Anforderungen, wie sie jenseits eines normativen 
Gebotes verlangt werden, fähig ist. Der Homöostat, der über die 
inhärente Feedback-Resonanz eine Gleichgewichtsfunktion aufrecht zu 
erhalten versucht, erfüllt in dieser Funktionalität Piagets Kriterien von 
Adaption und Assimilation, die Piaget als Schlüsselparameter des 
moralischen Bewußtseins veranschlagt. Fraglich wird diese Umwendung 
bzw. Reversibilität funktioneller Kriterien auf eine ethische Ebene 
jedoch genau dann, wenn die Maschine nur dem Modell eines 
„geheilten“ Menschen gleicht, der sich nach Abklingen der Krankheit in 
seinem Leben „verwirrt und desorientiert“ bewegt, „da er sich bereits an 
seinen Krankheitszustand gewöhnt hatte“ (NT, 214). Eine gestaltende 
und schöpferische Kraft erscheint auch hier nicht. Ein von schöpferischer 
Erfindung und Responsivität entbundener Funktionalismus verfehlt 
ethische Ansprüche ebenso wie die Lesemaschine, die zwar über 
graduelle Erfahrungspotentiale wie Rezeptivität oder Transformation 
verfugt (ebd.), doch ebenfalls zur Realisierung von Sinn und Ausdruck 
nicht fähig ist. Genauso scheitern die kybernetisch regulierten 
Sprachautomaten, da sie einen bereits konstituierten Ausdruckssinn nur 
reproduzieren, den Mehrwert der lebendigen „Animalität“ hingegen 
verfehlen.11 Dieser Sachverhalt stellt nun beileibe kein akzidentelles 
Phänomen dar, das uns nicht mehr als ein müdes Achselzucken 
entlocken könnte - er veranschaulicht vielmehr einen elementar-basalen 
Konnex von erfinderischem Leben im ethischen Ausdruck, dessen 
Uberdeterminierung und Kontur nun in einem weiteren Aspekt 
aufgezeigt werden soll.

III. Das latente Leben einer Polydimensionalität von Leib und Ausdruck

In der Phänomenologie der Wahrnehmung galten die „Lebendigkeit“ 
bzw. ein leiblich gestalteter Sinn als diejenigen relevanten Kriterien, die 
das Leben vor einer Regression in die ‘tote Scholastik’ eines verarmten 
Lebens bewahren. Merleau-Ponty konzipiert hier den Leib als das 
„Vermögen einer Welt“ (PW, 232), wobei diese Kennzeichnung dazu 

11 NT, 215-219. Von hier aus erfolgt auch die Kritik an der Kybernetik von Wiener (NT, 
212). Merleau-Ponty mokiert sich mit Malebranche am Beispiel einer nahezu 
vergessenen Differenz: ein lebendiger Hund würde unter Schlägen leiden, ein toter 
Stein jedoch nicht.

221

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dient, das unausgesprochene Leben als den Prozeß einer offenen 
Gestaltbildung und Potentialität auszuzeichnen. Diese Lebens­
möglichkeit entfaltet er am Leitfaden der Differenz zwischen dem 
normalen Lebensfluß des „Normalen“ und dem reduzierten Leben des 
„Kranken“ bzw. „Anomalen“.12 In der Priorität eines ‘normalen Lebens’ 
kommt den impliziten Vermögen von Gestaltung und Erfindung eine 
Schlüsselrolle zu, denn der Normale rechnet mit einer Wirklichkeit, in 
der Potentialitäten und Können erhalten bleiben und eine Umwendung 
zu einer Virtualität bzw. eine Situierung im Feld von Virtualitäten 
möglich ist. Beim Kranken hingegen verliert sowohl das Vermögen wie 
auch das Möglichkeitsfeld die Dimension der Tiefe; das Leben 
beschränkt sich auf das in wirklicher Berührung begegnende 
Wirklichkeitsfeld, es verfallt einer Verflachung der reliefgebenden 
Spannung von Figur und Hintergrund. Das Pathologische bleibt hier auf 
das Aktuelle beschränkt, so daß der wirkliche Sinn über den Umweg von 
Entziffern und Entschließen, also nicht über eine lebendige Sinnbildung, 
sondern über Vermögen des künstlichen Schlußfolgems, ersetzt wird.

Diese Differenz spiegelt sich in der Projektionsfunktion von 
Bewegungsentwurf und Bewußtseinsintentionalität: Der „normale 
Mensch“ ist zur Unterbrechung seiner Weltzugehörigkeit und zum 
Aufbau fiktiver Situationen fähig, so daß sich die abstrakte Bewegung 
zentrifugal im Feld des Möglichen und des Nicht-Seins entfalten kam, 
wohingegen beim Kranken das Leben erstarrt, fixiert und auf ein Fehlen 
von Vermöglichkeit regrediert: „AU diese Handlungen verlangen 
nämlich ein und dasselbe Vermögen, in der gegebenen Welt Grenzen zu 
ziehen, Richtungen festzuhalten, Kraftlinien abzuzeichnen, Perspektiven 

12 Exemplarisches Fallbeispiel ist der von Gelb und Goldstein behandelte Kriegsverletzte 
Schneider (PW, 128 ff.). Symptomatisch für die erst allmählich einsetzende 
Entwicklung eines subtilen Bewußtseins für Schädigungen, die die Ebene physischer 
Gewalt bei weitem überschreiten und damit die vermutlich weitaus relevantere Frage 
nach den mentalen, emotionalen, psychischen und persönlichen Schädigungen, 
Verletzungen, Mißachtungen und Beeinträchtigungen eines Lebens stellen, ist der 
Umstand, daß Merleau-Ponty hier die Verletzung des Kriegsopfers bereits - wenn auch 
noch sehr vorsichtig und etwas unsicher - lange vor der offiziellen Anerkennung und 
Diskussion um die Relevanz von Traumasymptomen unter dem Aspekt einer 
Philosophie der Leiblichkeit und der akzidentellen Auswirkungen auf ein „Leben“ 
diskutiert, allerdings noch nicht die weitaus virulentere Frage thematisieren kann, was 
eine traumatische Verletzung als Einbruch eines überwältigenden Nicht-Sinns im 
Leben des Individuums philosophisch bedeutet und in welchem Sinne diese Frage die 
bisherige Diskussion von Krieg und Gewalt radikal modifizieren müßte. Es ist 
signifikant, daß die Philosophie über Jahrtausende hinweg keinen ausgearbeiteten 
„Begriff1 von Verletzlichkeit hat und daß die Thematiken von Unantastbarkeit, 
Respekt oder die Achtung einer Intergrität des Anderen, die irreduzible Grundlagen 
wären, noch unausgearbeitete Desiderate sind.

222

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu eröffnen, kurz, nach einem Augenblicksprinzip die Welt zu 
organisieren, auf die geographische Umgebung ein Milieu des 
Verhaltens und ein Bedeutungssystem zu gründen, das im Außen die 
innere Aktivität des Subjekts ausdrückt.“ (PW, 138; vgl. auch 232 ff.)

In prägnanten Charakterisierungen wird das Spektrum relevanter 
Erfmdungsmomente des leiblichen Lebens entfaltet, das keine 
Kompensierung verlorener Souveränität und Autonomie bedeutet, 
sondern in Anlehnung an das Paradigma des künstlerischen Ausdrucks 
anzeigt, wie im konkreten Leben eine geheime Metaphysik bewerkstelligt 
wird - und zwar als Transzendieren im schöpferischen Ausdruck. Man 
ziehe unter diesem Aspekt die unvergleichliche Darstellung der 
unendlichen Bemühungen und Aspirationen jenes schöpferischen 
Ausdrucks hinzu, der in einer unerschöpflichen und unermüdlichen 
„Elaboration des Seins“, die das tägliche Leben mit dem Pinsel vor der 
Leinwand zelebriert, gerade jene unsichtbaren Funken zum Ausdruck zu 
bringen versucht, die ein ganzes Leben bewegen und die in dieser 
Heimsuchung für die Realisierung in Farbe und Form ein ganz singuläres 
und besonderes, nicht irgendein Leben überhaupt erfordern. Malraux 
veranschaulicht dieses stumme Begehren zum Unendlichen, welches das 
alltägliche Leben antreibt und über sich hinaus gehen läßt, am Beispiel 
Renoirs: „Sein Blick war weniger eine bestimmte Art, das Meer zu 
betrachten, sondern eher die verborgene Elaboration einer Welt, der 
gerade dieses tiefe Blau angehörte, das er bis ins Unermeßliche 
steigerte.“13 Hier arbeitet Merleau-Ponty bereits mit einer chiasmatischen 
Zwiesprache zwischen Appell und Aufforderung, Anruf und Antwort, 
durch die die „Zeit aus den Fugen gerät“ und der man „niemals endgültig 
gerecht wird“, die ständig von einem Hinausgehen beseelt ist und doch - 
im Kontrast zu Nietzsche - nicht Signum eines Übermenschen oder einer 
Selbstübersteigung ist: „Der zweite Reifegrad besteht in der Einsicht, daß 
es keine Übermenschen gibt, keinen Menschen, der nicht ein 
Menschenleben durchzumachen hätte, und daß das Geheimnis der 
geliebten Frau, des Schriftstellers und des Malers nicht jenseits ihres 
empirischen Lebens liegt, sondern so stark vermischt ist mit seinen 
geringsten Erfahrungen, so schamhaft verwoben mit seiner Wahr­
nehmung der Welt, daß es gar nicht möglich wäre, ihm unabhängig 
davon, sozusagen von Angesicht zu Angesicht zu begegnen.“ (PdW, 87)

An dieser Nahtstelle verbirgt sich mm aber unversehens ein 
entscheidender Paradigmawechsel. Hatte Merleau-Ponty noch zu Zeiten 
der Phänomenologie der Wahrnehmung die Lebensvermöglichkeiten im 

13 Merleau-Ponty zitiert Malraux in: Die Prosa der Welt, übers, von R. Giuliani, 
München 1984, 83 (PdW).

223

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Modus des ‘Ich kann’ und ihrer an die klassische Modallogik 
angelehnten Möglichkeitshorizonte konzipiert, so zwingt die neue 
ethische Option dazu, daß das schöpferische Leben, wenn es sich 
unsichtbaren Anforderungen abringt und auf „Unmögliches“ antwortet, 
im Sinne einer neuartigen Optik begriffen wird - doch dies impliziert den 
Überstieg von einer herkömmlichen Modallogik zu einer Ethik im 
Zeichen des Unsichtbaren.14 Was bedeutet dieser Überstieg?

Zunächst wäre festzuhalten, daß Merleau-Ponty nicht an Heideggers 
Paradigma vom ‘Vorlaufen in den Tod’ anknüpft, sondern den Weg über 
die lebendigen und beseelten Vermögen des Leibes einschlägt.15 Wir 
können die neuartigen Konturen in Konfrontation mit der 1965 von 
Levinas formulierten Kritik gegen das Modell des ästhesiologisch- 
kinästhetischen Leibes herausarbeiten.16 Die Stoßrichtung der Kritik zielt 
auf den grundlegenden Vorwurf, daß eine Phänomenologie, die noch an 

14 B. Waidenfels beschreibt zum Abschluß seiner Überlegungen zur Phänomenologie der 
Responsivität eine Wende zum „Paradox einer positiven Unmöglichkeit“ und setzt 
dieses Paradox von herkömmlichen Deutungen einer ontologischen, epistemologischen 
und praktischen Deutung der Möglichkeit ab. Wesentlicher Leitfaden ist hier, daß die 
Unmöglichkeit nicht hinterrücks in die eigene (Un)-Möglichkeit verwandelt wird, was 
die Andersheit (auch die Andersheit des Lebens) wiederum auf die Momente von 
Begrenztheit und Endlichkeit regredieren ließe. Von dieser Einsicht aus sollte die 
Phänomenologie der Responsivität rückwärts neu gelesen werden. S. B. Waldenfels: 
Antwortregister, Frankfurt a. M. 1994, 626 ff., 320 ff.

15 Diese Option steht in größerer Nähe zu Marcels Philosophie des Mysteriums, die im 
Kontrast zum „bloßen“ Problem das „Unlösbare“ und „unbestimmt Offene“ umkreist. 
Merleau-Ponty betont den prägenden Charakter von Marcels Philosophie und 
unterstreicht die Bedeutung, die Marcel infolge der Philosophie der „Inkarnation“ für 
die Ausarbeitung eines in Situation inkarnierten Menschen in seinen verschiedenen 
Lebensdimensionen zukommt; s. H. Silverman u. a. (Hg.): Texts and Dialogues. M. 
Merleau-Ponty, New Yersey/London 1992. Im Gegensatz dazu kann sich das Dasein, 
das als Sorge ein ‘Sich-vorweg-sein’ ist, im Vorlaufen zum Tode als ganzes in 
faktischer Existenz fassen und ist im Verstehen und Seinkönnen Möglichkeit. Diese 
Möglichkeit ist es jedoch in Eigentlichkeit nur, wenn es in seine äußerste und 
unüberholbare Möglichkeit des Todes vorläuft. In diesem Vorlaufen wird in die 
Möglichkeit ein Riß eingezeichnet, der als maßlose Unmöglichkeit auftritt, und zwar 
als die Unmöglichkeit jeglichen Existierens als eines bestimmten Seinkönnens; diese 
letzte Unmöglichkeit ist keine Möglichkeit für ein Seinkönnen mehr. Vgl. dazu 
Merleau-Ponty in PW, 506-510; 258-260; 343 f., 395 f., 451 ff. Levinas differenziert 
hier genau zwischen einer wichtigen Unterscheidung: „Aus diesem Grunde schließlich 
ist die Heideggersche Formel ‘Der Tod ist die Möglichkeit der Unmöglichkeit’ 
bewundernswert genau und darf nicht verwechselt werden mit jener, die den Tod als 
die Unmöglichkeit der Möglichkeit setzt. Die erste setzt das Nichts als Garant des 
Könnens des Menschen, die andere als bloßes Hindernis der menschlichen Freiheit.“ 
(SPA, 76)

16 So Levinas in Intentionalität und Empfindung, einem Text von 1965, den Merleau- 
Ponty folglich nicht mehr kannte, aber dessen Stoßrichtung er geahnt haben mag (SPA, 
179 f.)

224

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem Leben im Rahmen herkömmlicher Modalitäten festhält, ein Ethos 
der Infragestellung verfehlt. Levinas macht unter diesem Aspekt zwar 
das Zugeständnis, daß in Merleau-Pontys Konzeption keine Option für 
eine Begründungstheorie vorliegt, insofern Kinästhesen nicht von 
Vorstellungsintentionen getragen werden, die selbst auf dem Modell der 
Vorstellung einer Begründungsfolge beruhen, sondern von Auffas­
sungen, die den Bedingungszusammenhängen des ‘wenn-so’ unterliegen 
und daher eine Motivation veranschaulichen und keine Begrün­
dungsfolge zum Ausdruck bringen. Diese Motivation entspringt auf der 
elementarsten Ebene einem Chiasmus, nämlich der Möglichkeit eines 
Übergreifens von Wahrnehmung und Bewegung. Levinas bestreitet, daß 
die motivierende Bedeutung der Kinästhesen den Aufstieg zu einem 
ethischen Leben vollziehen könnte, das auf heteronome Transzendenz 
antwortet, da sie sich auf ein „Bewußtsein des Möglichen“ stützen: Eine 
fragliche „Möglichkeit“ deutet er jedoch weder als Widerspruchsfreiheit 
für ein objektivierendes Denken noch als das Bewußtsein eines dem 
Körperschema inhärenten ‘ich kann’ als der üblichen Vollzugsform des 
normalen Lebens. Sie bedeutet ebensowenig eine Form der Anstrengung, 
die angesichts eines potentiellen Widerstandes notwendig wäre. Unter 
‘Möglichkeit’ versteht Levinas jene Form von Verfügungsgewalt, die als 
„Verfügung über alle Ressourcen eines Willens“ oder als „Wille“ einen 
„Platz in der Welt eines möglichkeitsträchtigen ‘wenn-so’ einnimmt“ 
und in dieser Geste gemäß seinem conatus agiert.17

Doch macht diese Kritik ihrerseits von einer relativ banalen 
Interpretation des Lebens, seines Körperschemas und seiner latenten 
Motivationen Gebrauch. Sie verkennt nämlich die bereits erwähnte 
‘konkrete Metaphysik des Lebens’, die sich keineswegs nur als die bloße 
Umsetzung eines möglichkeitsträchtigen ‘Ich-kann’ in einen aktuellen 
Lebensakt versteht und die daher nicht auf die Prämissen einer 
Verfügungsgewalt zurückgreift, sondern die unter dem Begriff der 
„Metaphysik“ das Paradox eines ‘mehr im weniger’, eines Überschusses 
im Endlichen anvisiert. Dieses Paradox wird nun im Spätwerk 
entscheidend radikalisiert. Schon der Leib ist nicht das simple 
Ausführungsorgan einer Möglichkeit, denn das Geheimnis des Leibes 
und sein Wunder im täglichen Lebens besteht gerade darin, auf einen 

17 Levinas, SPA, 181. Diesem Fundament von Möglichkeit, Willen und Verfügung setzt 
Levinas den diachronen Riß einer Transzendenz entgegen, mit der die Phänomenologie 
eines leiblichen Lebens durch die ethischen Momente von Enigma und Spur 
überschritten wird (SPA, 248).

225

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlag inkompossible Bezüge zu vollbringen, und zwar in einer 
Simultaneität, die in keiner Modallogik einen Platz findet.18

IV. Die konkrete Metaphysik des Lebens und ihr Immemoriales

Dieses „Wunder des Leibes“ dient nun als Grundlage für eine 
ontologische Generalisierung, die eine Radikalisierung des Lebens im 
Zeichen des Unsichtbaren erlaubt. Merleau-Ponty wird - ohne dies 
allerdings selbst explizit zu tun - im Verfahren einer Durchleuchtung der 
vielfältigen Schichten eines Palimpsestes zeigen, wie bereits die 
phänomenologische Beschreibung des von Faktizität und Anonymität 
gezeichneten Lebens latent von einem ‘Anderen seiner selbst’ getragen 
wird - einem geheimen Moment von Transzendenz, das er jedoch nicht 
als ‘Illeität’ auslegt, wie Levinas dies tut, sondern das er in einer 
weiteren paradoxen Spannung umkreist - der Spannung zwischen einem 
unvordenklichen ‘quod’ einerseits, das unbarmherzig als „Unsichtbares“ 
wie jener barbarische Rest, aus dem Schelling zufolge aller ‘Verstand 
geboren ist’, in die Existenz hereinragt, und dem geheimen Mehrwert 
eines schöpferischen Ausdruckes andererseits, der auch hier eine zentrale 
Schlüsselstelle einnimmt.19 Wir wollen daher näher in Augenschein 

18 Auch für dieses Sinnbild gibt es ein aisthetisches Pendant - es sind die „Pferde von 
Gericault auf der Leinwand, jedoch in einer Stellung, die kein galoppierendes Pferd 
jemals eingenommen hat“ (M. Merleau-Ponty: Das Auge und der Geist, übers, von H. 
W. Arndt, Reinbek 1967, 38 [AG]; frz.: L’oeil et l’esprit, Paris 1964, 80). Sie gelten 
daher als „verborgene Chiffre“ eines Mehr in der Simultaneität. Signifikant ist die 
Lokalisierung dieser überschüssigen Simultaneität in einem Text, der unter dem Titel 
„Auge und Geist“ gegen die cartesianische Hypertrophie eines „Lebens des Geistes“, 
jenes einseitigen und reduktiven ordre de la raison antrat, um den verdrängten ordre 
de la vie wiederzugewinnen. Merleau-Ponty anvisiert dies offensichtlich nicht in einer 
bloßen Umkehrfigur und begnügt sich nicht mit dem Aufweis eines phänomenalen 
Lebens, sondern realisiert dieses Anliegen durch den Nachweis der Spur des 
Metaphysischen (Gott als Träger der rationalen Ordnung) im Leben selbst, das konkret 
als Leben in der Tiefe verstanden wird, womit im Kontrast zu Levinas’ Descartes nicht 
‘von außen’ durch einen gesonderten Begriff des Unendlichen angefochten wird, 
sondern von innen durch einen Mehrwert des Lebendigen konvertiert wird.

19 „Nach der ewigen Tat der Selbstoffenbarung ist nämlich in der Welt, wie wir sie jetzt 
erblicken, alles Regel, Ordnung und Form; aber immer liegt noch im Grunde das 
Regellose, als könnte es einmal wieder durchbrechen, und nirgends scheint es, als 
wären Ordnung und Form das Ursprüngliche, sondern als wäre ein anfänglich 
Regelloses zur Ordnung gebracht worden. Dieses ist an den Dingen die unergreifliche 
Basis der Realität, der nie aufgehende Rest, das, was sich mit der größten Anstrengung 
nicht in Verstand auflösen läßt, sondern ewig im Grunde bleibt. Aus diesem 
Verstandlosen ist im eigentlichen Sinne der Verstand geboren.“ Mit dieser 
„unergreiflichen Basis der Realität“ stürzt F.W.J. Schelling eine wirkungsmächtige

226

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmen, wie sich die innere Konversion des „normalen Lebens“ 
zugunsten eines Unsichtbaren vollzieht.

Merlau-Ponty beschreibt zunächst, wie bereits das personale Leben 
von einem anonymen Leben, das mir nicht als Habe zugehört, sondern 
mein faktisches Sein ausmacht, unterlaufen und ausgehöhlt ist (PW, 397 
ff.). Diesen Sachverhalt deutet er jedoch nicht als beiläufiges und 
akzidentelles Faktum des Lebens, sondern als den ersten Ansatzpunkt 
eines Unvordenklichen. Dieses Unvordenkliche könnte nun in 
verschiedenen Aspekten hinsichtlich der Frage der ethischen Spannbreite 
eines erfinderischen Lebens vertieft werden. Die Spannung zwischen 
Personalität und Anonymität, Faktizität und Entzug wird durch ein 
weiteres unhintergehbares ‘quod’ vertieft, und zwar durch das Faktum, 
daß mein Leben von einer in Kontingenz eingerahmten Natalität 
getragen wird, die als konstitutive Basis bewirkt, das sich mein Leben in 
eine umgreifende Geschichtlichkeit einordnet und von einem 
allgemeinen Leben wie von einer unfaßbaren Alterität eingewohnt wird. 
Die Pointe besteht nun auch hier darin, daß diese Basis analog zu 
Schellings Figur des unvordenklichen Restes die Grenze traditioneller 
Sinn- und Begründungsfiguren bildet: Das von einer vorgängigen Geburt 
gezeichnete Leben kann sich in allen hermeneutischen und rationalen 
Lebensbegründungen nicht selbst rational einholen. Es kann sich daher 
nicht selbst be- und ergründen; die dezisionistische und willentliche 
Freiheit wird von einem ‘dunklen und zweideutigen Leben’ unbekannter 
Motivationen ausgehöhlt, so wie die Positivität des Sichtbaren vom 
Unsichtbaren ausgehöhlt wird. Selbst meinen willentlichen Ver­
pflichtungen geht ein erlebtes und fungierendes Leben voraus, das 
niemals von noch so raffinierten Sinndeutungsmustem kongruent und 
adäquat absorbiert werden könnte. Hier eröffnet sich ein Spalt zwischen 
fungierendem und thematischem Leben, zwischen Sein und Nicht-Sein, 
zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, der als moralisches Problem 
gegenüber normativ-rationalen Einseitigkeiten berücksichtigt werden 
müßte. Kennzeichen dieser Formen ist die „Umhüllung“ durch vielfältige 
Formen anonymer Alterität, die durch die zentrale Differenz von Selbst- 
und Fremdleben zusätzlich überdeterminiert wird.

Unter diesem Stichwort verschaffen sich nun die Ansätze einer 
Umkehr des Lebens vollends Gehör: Ganz im Kontrast zu her­
kömmlichen phänomenologischen und lebensphilosophischen 
Auslegungen ist das eigene Leben nicht bloß in den allgemeinen Kontext 
eines sozialen Lebens eingebettet, es übernimmt keine bloße

Tradition um: Über das Wesen der menschlichen Freiheit, 1809, Stuttgart 1964, 72 
(VII 359 f.).

227

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verweisungsfunktion auf das Leben einer Mitwelt. Analog zu den 
vielfältigen Aushöhlungsformen des normalen Lebens vollzieht sich der 
„Rückzug in mein eigenes Leben“ erst sekundär - primär ist die 
Aushöhlung durch ein ‘quod’ und all seine Implikationen von Alterität. 
Durch diese Version eröffnet sich Merleau-Ponty - jenseits einer bloßen 
Umwertung der Pole - die Möglichkeit, eine unausgesprochene Ethik des 
„Lebens“ im Zeichen des Unsichtbaren vorzubereiten. Die Frage, wie 
mein eigenes Leben in seiner Faktizität und Endlichkeit dem geöffnet 
sein kann, was mich übersteigt, ist daher noch „cogital“ und 
modallogisch gestellt, da das „zweideutige Leben“ in der doppelläufigen 
Gegenstrebung von Positivität und Unvordenklichem selbst schon im 
Entzug auf Transzendenz orientiert ist, da es im eigenen Lebensgefuge 
durch ein Mehr geprägt ist. Schließlich ist das begrenzte Leben einem 
unerschöpflichen Lebensfluß übereignet, der mit einer Aura von 
Allgegenwärtigkeit und Ewigkeit umhüllt, die das Ich von seinem 
„aktuellen“ Leben und dem Sichtbaren in die Sphäre eines Unsichtbaren 
hinfuhrt, in der die Umkehr des Lebens als konkrete Metaphysik Fuß 
fassen kann: Es sind nicht die zahlreichen Gesten, Handlungen und Akte 
des Lebens, die zu einer besonderen Form fuhren. Es ist die Form im 
Sinne eines präexistenten, aber erst zu realisierenden Sinnes, die ein je 
spezifisches Leben erfordert und unsichtbar „herbeiruft“ - wie Merleau- 
Ponty dies paradigmatisch am Beispiel Cezannes veranschaulicht: „Die 
Wahrheit ist, daß dieses zu schaffende Werk gerade dieses Leben 
erforderte“2® Merleau-Ponty bringt hier die abendländische Perspektive, 
derzufolge Lebensakte narrativ eine Geschichte produzieren und das 
Leben in seiner Endgestalt sichtbar werden lassen, in eine völlig 
neuartige Verhältnisbestimmung, bei der das Element des Unsichtbaren 
nach einem bestimmten Leben verlangt, um wie im ‘lekton’ vernehmbar 
zu werden. Dabei grenzt er sich dezidiert von zwei zentralen Deutungen 
eines Lebensbegriffs ab. Das Leben ist nicht die Summe seiner 
Bildungsgestalten und es ist keine entelechiale Entfaltung, es kann auch 
nicht auf Einflußfaktoren oder andere bestimmende Determinanten 
zurückgefuhrt werden: „Wenn es uns so vorkommt, als sei Cezannes 
Werk keimhaft in seinem Leben enthalten, so weil wir sein Werk bereits 
kennen und nachträglich einen Sinn in seine Lebensumstände 
hineinlesen, den wir allein dem Werk verdanken. Die ‘Gegebenheiten’ 
Cezannes, die wir aufzählen und als Triebkräfte verzeichnen, figurierten 
in dem Gewebe von Entwürfen, das er war, nur insofern, als sie zwar die 
Möglichkeiten seines Lebens Umrissen, dessen Wirklichkeit aber nicht

20 M. Merleau Ponty: Der Zweifel Cezannes, in: Was ist ein Bild? Hg. von G. Boehm, 
München 1994, 39-59, hier 53; frz.: Le doute de Cezanne, in: SNS, 15-44, hier 35. 

228

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


determinierten. Als anfängliches Pflichtthema sind sie im Kontext der sie 
übergreifenden Existenz nur das Monogramm und Emblem eines 
Lebens, das sich frei aus sich selbst heraus interpretiert.“21 Merleau- 
Ponty verwahrt sich ausdrücklich gegen jegliche Option für eine 
Biographie- oder Einflußthese, die die polydimensionalen Lebens­
prozesse einlinig auf traditionelle Kausalitätsmodelle reduzieren würde: 
„Hüten wir uns vor der Vorstellung einer abstrakten Kraft, die sich 
diesen ‘Gegebenheiten’ des Lebens überlagern und die Entwicklung 
durch Einschnitte verändern würde. Zwar steht fest, daß das Leben das 
Werk nicht erklärt, fest steht aber auch, daß beide kommunizieren. [...] 
Von Anfang an fand Cezannes Leben sein Gleichgewicht nur dadurch, 
daß es sich auf das noch künftige Werk stützte, es war dessen Entwurf, 
und das Werk kündigte sich in ihm durch Vorzeichen an, die wir aber 
nicht als Ursachen mißverstehen dürfen, die vielmehr aus Werk und 
Leben ein einziges gemeinsames Abenteuer machen. Es gibt hier keine 
Ursachen und Wirkungen mehr, beide werden eins in der Gleichzeitigkeit 
eines ewigen Cezanne [,..].“22

Merleau-Ponty präsentiert durch diese Lesart eine bemerkenswerte 
Transformation des platonischen Motivs des epekeina tes ousias. Dieses 
gilt nunmehr nicht als Zielpunkt eines jenseitigen Lebens, sondern steigt 
in die Tiefe eines konkreten Lebens herab, um dort das Leben in seinem 
Zeichen zu prägen; es transdeszendiert in die Tiefe, wie Merleau-Ponty 
sagt. Die Pointe dieser Interpretation zeigt sich besonders prägnant in 
ethischer Hinsicht. Alle Probleme einer orthothetischen Anmessung des 
eigenen Lebens an ein vorgegebenes normatives „Muß“ samt der 
inhärenten Aporien von Verpflichtung und Bindung werden vollkommen 
verwandelt: es wird ein sehendes Leben, das sich auf der Basis seiner 
Unvordenklichkeit einem Unsichtbaren öffnet - analog zum unendlichen 
Suchen des schöpferischen Ausdrucks, dessen Realisierung fortan nur in 
diesem so gestalteten Leben auftreten kann. Und auch das Ringen um 
den ethischen Ausdruck bedeutet nicht die Setzung eines autonomen und 
willkürlichen Sinnes, sondern entfaltet ein ethisches Zeichen in einer 
Zwiesprache mit dem, was übersteigt und die Einlösung eines 
Unmöglichen verlangt. Nicht das Subjekt setzt durch willentliche 
Entscheidungen und Handlungen einen Lebenslauf und sublimiert 
solcherart das Leben vom natürlichen Dasein zum „moralischen“ Leben, 
sondern es ist das Leben, das durch Vernehmen eines ‘anderen Sinnes’ in 

21 Ebd., 52 f.
22 Ebd., meine Hervorhebung. Das Enigma der Simultaneität des „ewigen Cezanne“ ist 

nun wahrlich eines der dichtesten Schlüsselthemen, das eine eigene Studie verdienen 
würde.

229

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich dem Unsichtbaren Platz gibt und darin „pränormative Obligation“ 
vollzieht.

Diese „Verpflichtung“, die ein ethisches Leben kennzeichnet, 
emergiert nicht totalitär und tautologisch aus der Immanenz eines 
Lebens, sondern entsteigt in einer Zwiesprache als konkrete Metaphysik 
dem latenten Leben des Unsichtbaren, wie Proust dies treffend zum 
Ausdruck bringt. Die Worte Bergottes, mit denen Proust in dichterischer 
Vision dem Unmöglichen und Unsichtbaren des Lebens eine Stimme, 
jenseits einer abgelegten Vergangenheit einen Sinn zu verleihen 
versucht, können für Merleau-Ponty als das Äquivalent zu jenem 
erwähnten Werk gelten, das nach einem je spezifischen Leben verlangt: 
„Es besteht kein Grund in den Bedingungen unseres Erdendaseins selbst, 
weshalb wir uns für verpflichtet halten, das Gute zu tun, zartfühlend, ja 
auch nur höflich zu sein [,..].“23 Hier wird unausgesprochen nicht nur 
jede auf einem Begründungsanspruch fußende Ethik in ihrem 
Geltungsanspruch im Leben abgewiesen. Die platonische Urstiftung 
selbst wird in ihrem paradigmatischen Charakter, einen quasi normativen 
Anspruch in der Bindung an Gerechtigkeit zu artikulieren, transformiert: 
Das unsichtbar Gesetzhafte selbst ist es, das aus der Sphäre einer 
unsichtbaren Andersheit heraus als Begehren zur Einlösung von 
Obligationen antreibt: „In einer anderen Welt finden wir unbekannte 
Gesetze, denen wir gehorchen, weil wir ihre Unterweisung in uns trugen, 
ohne zu wissen, wer sie dort eingezeichnet hat - Gesetze, denen alle 
vertiefte Arbeit des Geistes uns näherbringt und die unsichtbar [...] einzig 
den Toren bleiben.“24 Das Paradox einer „vertieften Arbeit des Geistes“ 
besteht jedoch nicht im rationalen Modus einer cognitio superior, 
sondern im Geben eines Lebens unter dem Unsichtbaren: Das Werk 
erfordert dieses Leben und vollzieht damit immer erneut eine Bewegung 
des Überstiegs. Woher kommt dieser Antrieb, unter ständigen 
Anstrengungen über die normalen Lebensgrenzen hinauszugehen? 
Woher kommt dieses „unersättliche Begehren“, die immanenten 
Bedingungen des Lebens „abfallen“ zu lassen? Auch für diese 
Bewegung findet sich ein Paradigma. Es ist erneut das Bild des 
Künstlers, der sich ständig in Mehranforderung nimmt, obwohl es keinen 
Grund gibt, „[...] weshalb er sich gedrungen fühlen soll, zwanzigmal ein 
Werk von neuem zu beginnen, dessen Bewunderung seinem von 
Würmern zerfressenen Leib wenig ausmachen wird, ebensowenig wie 

23 M. Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, übers, von E. Rechel-Mertens, 
Frankfurt a. M. 1953-57, V, 278 f.; vgl. dazu auch B. Waldenfels: Antwortregister (wie 
Anm. 14), 563-565; sowie Merleau-Ponty in SU, 195-200, 221, 230, 307 f.

24 M. Proust, ebd.

230

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die gelbe Mauerecke, welche mit soviel Können und letzter Verfeinerung 
ein auf alle Zeiten unbekannter und nur notdürftig unter dem Namen 
Vermeer identifizierter Maler geschaffen hat.“25

K Die genealogische Matrix des ethischen Ausdrucks des Lebens

An dieser Stelle offenbart sich dem phänomenologischen Blick eine 
bemerkenswerte Parallelität zwischen dem Enigma einer ‘Umkehr des 
Lebens’ und der Thematisierung eines ethisch verwertbaren Mehrwertes 
des Lebens, wie dies im französischen Denken der Jahrhundertwende 
radikal zur Sprache kam. Dieser Aspekt versteht sich jedoch nicht als 
bloßer Ausdruck einer historischen Kontingenz oder als zufälliger Effekt 
einer genealogisch vorprägenden Matrix. Vielmehr bestätigt offen­
sichtlich diese Überdeterminierung einer inneren Sachhaltigkeit unseren 
Verdacht, daß bereits in den Vorprägungen eine dunkle Ahnung bestand, 
in welchem Maße die erfindenden Mehrwerte des Lebens für eine 
ethische Perspektivik außerordentlich relevant werden.

Bereits im Ausklang des 19. Jahrhunderts wurde die Thematik des 
Lebendigen jenseits einer bloßen Subsumierung unter der Leitdifferenz 
von Materialismus und Spiritualismus bzw. von Mechanizismus und 
Vitalismus mit der Besonderheit einer ethischen Umwendung versehen. 
Vor dem Hintergrund expandierender Naturwissenschaften und dem 
Geist des cartesianischen Erbes mit seiner inneren Sinnentleerung des 
Lebens durch ein mechanizistisch-artifizielles Paradigma drängt sich die 
„Renaissance“ von Lebenspotentialen beinahe als unausweichliche 
Konsequenz auf. Ganz im Kontrast zu einer Reduktion des Lebens auf 
einen Physikalismus, einen materialistisch regulierten Mechanizismus, 
einen Idealismus oder einen Evolutionismus kommt die Irreduzibilität 
eines Überschusses des lebendigen Lebens in den Blick, der sich 
vorzüglich für den ethischen Ausdruck des Lebens anbietet. Zwar wird 
hier noch unter den ererbten Prämissen von Autonomie, Wollen und 
Spontaneität sowie unter einem theozentrischen Vorzeichen ein zu 
starker Kompromiß mit dem klassischen Gefüge der Metaphysik 
eingegangen, doch zeichnet sich am Horizont bereits das Novum ab, die 
ethische Option nicht ausschließlich einem rigoros verengten 
Vemunftmonopol oder einem begründungstheoretischen Anspruch zu 
überlassen, sondern die verschiedenen Figuren des Überschüssigen, 
vordringlich die platonische Idee des Guten, als Anforderung im Leben 
selbst zu verankern und mit den veränderten Parametern der Moderne in 

25 Ebd.

231

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Kohärenz zu bringen. Nun ist die Figur des Überschusses des 
Lebens noch nicht mit einer schöpferischen Ausdruckskraft oder einer 
Findigkeit identisch. Wir könnten daher an einer kursorischen Rekon­
struktion relevanter Ansätze erkennen, wie sich die Überführung dieser 
Figur in einer Art Erfmdungskunst des Lebens anbahnt.

Es ist nicht verwunderlich, daß Taine und Renan zwischen 1870 und 
1914 in der Nachfolge Schellings und Hegels maßgeblich den 
französischen Raum prägten, indem sie unter dem Zeichen der deutschen 
Idealisten den Überschuß des Lebendigen gegenüber mathematisch 
regierten Ordnungen aufwiesen und für schöpferische Aspekte dienstbar 
zu machen versuchten. Diese Umwertung versucht Renouvier durch eine 
Versöhnung von Positivismus und Metaphysik auszugewichten: Hinter 
der logischen und rationalen Ordnung, die den Kritizismus Kants mit 
dem Phänomenalismus Humes zu verbinden versucht, steht eine tiefere 
transrationale Ordnung, die im Aufstieg zu Gott ein christologisch 
geprägtes ethisches Telos findet.26 27

Im Vorfeld hatte bereits Maine de Biran in anticartesianischer Geste 
die Christologie als Überwindung eines reduktiven mimetischen 
Platonismus durch die Bindung an eine Erfahrungskomponente in eine 
‘konkrete Metaphysik des Lebens’ zu verwandeln versucht. In den 
Mittelpunkt stellt Maine de Biran dabei nicht die cartesianische 
dualistische Substanzenlehre, sondern ein Element, daß später bei 
Levinas im Frühwerk auftaucht und das die konstitutive Einheit des 
personalen Lebens bewirkt - die Anstrengung.21 Doch gibt es jenseits der 

26 Vgl. dazu den Briefwechsel des Autors mit Secretan, in dem er sein Entsetzen vor den 
„verdummenden“ und dezivilisierenden Fortschritten der Naturwissenschaften zum 
Ausdruck bringt, in: Correspondance de Renouvier et Secretan, Paris 1910, so 118. S. 
auch: La Science de la morale, 1869, Paris 1927.

27 Schon im Frühwerk von Levinas wird neben Motiven wie der Müdigkeit oder der 
Langeweile das Moment des ‘efifort’ thematisiert. Levinas kritisiert, daß die 
abendländische Philosophie die condition humaine immer nur im negativen Sinne als 
Begrenzung des Seins interpretiert hat, so daß Transzendenz nur als Überschreiten 
dieser endlichen Grenzen gedacht werden konnte. Vor diesem Hintergrund hat z. B. 
der Vitalismus dem belastenden Gewicht im Sein einen Elan entgegengesetzt, der 
„dieses Gefängnis“ durch Kraft und Anstrengung zu durchbrechen versucht. 
Unsichtbare Transzendenz kann hingegen nicht als Figur einer Selbstüberschreitung 
gedacht werden. S. E. Levinas: De L’evasion, Paris 1982, 69-72. Eine konträr zu 
Levinas stehende Wendung gibt M. Henry dem Moment des ‘effort’. Die Frage nach 
dem Sein des ‘ego’ und die anschließend von Kierkegaard formulierte paradox­
dialektische Spannung von Körper und Geist hatten Konsequenzen für die vielfältigen 
Dimensionen des Lebens ergeben: das Tragische oder das Komische, Angst oder 
Scham, Affektivitäten und Habitualitäten können nur im Rekurs auf das zentrale 
Phänomen der „Inkarnation“ des Menschen in seinem Leben geklärt werden. Die 
Sphäre der Subjektivität überblendet sich mit der Sphäre der Existenz, die M. Henry 
zufolge auf die grundlegende Frage nach dem Sein der Körperlichkeit verweise, das er 

232

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anstrengung eine lebendige Wirklichkeit, der ein universaler und 
absoluter Charakter zukommt? Maine de Biran lehnt einen ontologischen 
Aufstieg zum Absoluten - oder Unsichtbaren - ab und wählt als einen 
Ausgangspunkt das Gefühl der Anstrengung als direkten Ausdruck von 
Lebensvollzügen. Der Zugang erfolgt also nicht über die spekulativen 
Vermögen der Vernunft, sondern über die leibliche Verwurzelung in 
verschiedenen Lebenskreisen, wobei das Gefühl des ‘effort’ gleichzeitig 
eine Bindung und somit Verpflichtung vermittelt, aber auch den Entzug 
des Übersteigenden impliziert. Durch dieses Paradox verwandelt sich die 
metaphysische Frage in eine moralische Frage. Doch das bedeutet, daß 
sich das Problem des Absoluten (und des Unsichtbaren) für ihn im 
Rahmen eines moralischen Lebens stellt.28 Diese Verwandlung 
konfrontiert den Menschen mit einer neuartigen Aporie: Das menschlich­
persönliche Leben kann die Ansprüche der Seele nach einem Absoluten 
nicht zufriedenstellen und verlangt daher nach einem Überschreiten, 
deren Kehrseite die unerläßlichen Enttäuschungen, Mühseligkeiten und 
Bitternisse des alltäglichen Lebens sind. Die Psychologie eines nicht­
sensualistischen Gefühls wird durch eine Anthropologie vertieft, deren 
Akzent mit der Betonung der Anstrengung auf einem Willensmoment 
liegt, das auf der Gegenseite bei der Suche nach Stabilität und einem 
Fundament des Daseins durch Geduld und Resignation ausgehöhlt wird. 
Genau in dieser spannungsvollen Konstellation interveniert das Motiv 
des Unsichtbaren im Motiv spiritueller Gnade. Maine de Biran rekurriert 
hier nicht auf die platonische Idee, sondern orientiert sich beim 
Wechselruf zwischen Verlangen der Seele, Affizierung durch Gnade und 
Antwort in Demut am augustinischen Vorbild des ‘inneren Lichtes’: 
„Noli foras ire; in te ipsum redi; in interiore homine habitat veritas.“29 
Diese Illumination interpretiert Maine de Biran als Frieden der Seele im 
Fleisch gewordenen Wort, das in seiner Verwandlung dem Paradox des 
Audrucks bei Merleau-Ponty ähnelt. Der Zugang zum Unsichtbaren 
erfolgt also nicht auf der Ebene der traditionellen Philosophie, aber auch 
nicht innerhalb der klassischen Theologie, sondern in einer Erfahrung 
des Leiblichen, in der die Zeichen von Transzendenz erkannt werden.

in phänomenologischen Analysen bei und mit Maine de Biran untersucht. Dabei wird 
die Philosophie der Anstrengung durch eine Philosophie der Passivität kritisiert, die in 
die eigene Philosophie der radikalen Lebensphänomenologie aus Selbstaffektion fuhrt. 
S. M. Henry: Philosophie et phenomenologie du corps. Essai sur l’ontologie 
biranienne, Paris 1965.

28 S. G. Le Roy: L’Experience de Telfort et de la Grace chez Maine de Biran, Paris 1937, 
327; H. Gouhier: Les conversions de Maine de Biran, Paris 1977, 322 ff., 360 ff.

29 Augustinus: De vera religione, Cap. XXXIX.

233

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf diese Weise wird die bereits problematisierte platonische 
Bindung des Paradigmas von Gerechtigkeit an das geometrisch­
mathematische Modell unterlaufen. Das epekeina tes ousias oder das 
spirituelle Unsichtbare sind nicht in einem ‘nirgendwo’ seienden Außen 
fixiert, sondern konkret in der Tiefe des Menschen, in der Gott 
eingraviert ist, eminent als Unsichtbares eingezeichnet. Ravaisson 
versucht, dieser Idee ein spezifisches Gepräge zu geben: In der Tiefe 
seines Lebens west Gott als Form im Stoff „Mensch“ an, er belebt und 
prägt dessen Geist und Leben gegen einen Mechanizismus, der alles auf 
einen allgemeinen Physikalismus reduziert, aber auch gegen einen 
Idealismus, der das Leben zu einem logischen Verstehen verflachen 
läßt.30

Bis zu diesem Punkt konvergieren alle Ansätze in dem Bemühen, eine 
Priorität des Lebendigen nicht nur zu eruieren, sondern sie als den 
Überschuß einer ethisch-moralischen Umwendung zugänglich zu 
machen. Die Konzipierung dieses Mehrwertes zugunsten einer 
erfinderischen Kraft setzt wohl erstmals mit dem Denken eines produktiv 
gefärbten Kontingenten ein, wie es E. Boutroux in seiner Kritik an 
Monismus, Determinismus und Positivismus der Naturwissenschaften 
entfaltet. Die Kritik begnügt sich nicht nur mit dem Nachweis, daß der 
Mensch in seiner Lebendigkeit nicht auf physikalische Gesetze 
reduzierbar ist, sondern zielt auf den praktischen und lebensweltlichen 
Umgang mit Kontingenz und Widersetzlichkeit. Das platonische 
epekeina tes ousias wird hier konkret an einen ethischen Ausdruck im 
Werk gebunden, wie er sich paradigmatisch in den praktischen Gestalten 

30 So diskutiert Ravaisson eine Vielzahl von Philosophen gerade unter dieser Perspektive 
und zeigt dabei die Potentiale des Lebens, auch unter organologischem und vitalem 
Paradigma, gegen Mechanizismus und Positivismus auf. Eine nicht unbedeutende 
Beschäftigung kommt dabei auch dem Verhältnis und der Vermittlung von Physik und 
Moral als zwei verschiedenen Bereichen zu. S. F. Ravaisson: La Philosophie en France 
au XIXe siecle, Paris 1895. Vgl. insbesondere seine Diskussion von Maine de Biran 
178 ff. Aufschlußreich ist die Studie von Janicaud zur Genealogie und Relevanz des 
Habitusbegriffs, der dem Leben ein unsichtbares Träger- und Vollzugsgerüst gibt und 
als phänomenologisches Moment nicht zu unterschätzen ist. Die Ursprünge verortet 
Janicaud ebenfalls in Maine de Biran, dessen Anschluß an Bonnet Ravaisson jedoch 
durch eine eigene, aristotelisch inspirierte Interpretation modifiziert, so daß die 
spirituelle Metaphysik des 17. Jahrhunderts (Pascal, Bossuet, Fenelon) über die 
Vermittlung Ravaissons und dessen Verwandlung von Maine de Biran in die 
„Spiritualität der schöpferischen Evolution“ von Bergson im 20. Jahrhundert fuhrt. S. 
D. Janicaud: Une genealogie du spiritualisme franqais. Aux sources du bergsonisme: 
Ravaisson et la metaphysique, Den Haag 1969.

234

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der „Nächstenliebe“ veranschaulicht, die als eine mögliche Variante 
einer konkreten Metaphysik des Lebens gelesen werden könnte.31

VI. Der ethische Sinn eines erfinderischen Ausdrucks

Nun wäre aber jener Glaube ein Irrtum, daß die bloße Tatsache, Erbe 
diese Denkens zu sein, automatisch und allumfassend auch die eigene 
Position prägen würde. Allein schon die Tatsache, daß Merleau-Ponty 
nur allzu gut mit Heideggers Mahnung aus dem Humanismusbrief 
vertraut war, daß die Ontologie nicht durch eine Ethik zu ergänzen sei, 
oder auch Lacans schonungslose Kritik am Paradigma der Nächstenliebe 
gekannt haben mag32, kann als Anzeige einer Distanz gelten. Wir können 
gleichwohl folgenden thesenhaften Hintergrund wagen: Zunächst wird 
der Gedanke einer Notwendigkeit bzw. eines Anspruchs einer Ethik 
implizit deutlich. Er wird allerdings nicht an das Kriterium der 
Normativität und das Problem des Maßes gebunden. Gefragt ist vielmehr 
ein Anspruch, der aus der Dimension des Überschüssigen auftaucht und 
als Aufgabe herausfordert, es ist das Paradox eines pränormativen 
Müssens, einer Obligation, die jenseits jeder Regel verpflichtet.33

Ein ethischer Anspruch taucht als Aspekt einer Erfahrung auf, die 
übersteigt. Er verlangt folglich eine Einlösung und keine nomothetische 
Anmessung. Das bedeutet jedoch im Kontrast zur skizzierten 
teleologischen und deontologischen Ethik, daß ein ethischer Anspruch 
sich nicht als Vorgabe in der Welt Gehör verschafft, sondern als Aufgabe 
in das Leben hereinragt. Hier liegt ein entscheidender Unterschied, der 
nun wichtig für unsere Problematik wird. Eine Vorgabe verlangt, selbst 
wenn sie im Widerstand mit kontingenten Faktoren eine gewisse 
„erfinderische“ Geschicklichkeit erfordern würde, nicht mehr als eine 
mimetische Befolgung, die Merleau-Ponty zufolge letztendlich in die 
Gefahr fuhrt, ein Gesetz nur dem Buchstaben nach zu befolgen und in 
einem blinden Gehorsam zu enden. Eine Aufgabe verlangt hingegen die 
angemessene Antwort auf das Paradox einer Zirkelstruktur: Die Moral 
und ethische Antwort ist als Aufgabe erst zu schaffen und 

31 Vgl. dazu E. Boutroux: Über den Begriff des Naturgesetzes in den Wissenschaften und 
in der Philosophie der Gegenwart, Jena 1907.

32 J. Lacan: Le Seminaire livre VII. L’ethique de la psychanalyse, 1959-1960, hg. von 
J. A. Miller, Paris 1986, 211-263.

33 Dem scheinbar widersprüchlichen „Müssen ohne Normativität“ und seinem Erfor­
dernis, nicht einem „blinden Gehorsam“ zu verfallen, bin ich nachgegangen in: 
Berührung ohne Berührung. Ontologie und Ethik bei M. Merleau-Ponty und E. 
Levinas, München 1999, 111-129.

235

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hervorzubringen, sie steht folglich im Modus des Gerundivs - und doch 
ist sie kein Produkt eines bloßen Kreationismus, da sie ja - wie wir sahen 
- bereits als Unsichtbares in chiasmatischer Zwiesprache anfordert und 
antreibt.

An diesem Punkt kann eine eigentümliche Konvergenz zwischen dem 
ethischen Sinn, den das französische Denken anvisierte, und Merleau- 
Pontys Option, die mit veränderten Parametern arbeitet, heraus­
kristallisiert werden: So wie das Paradigma der Nächstenliebe ein Werk 
erfordert, so kann die ethische Aufgabe auch nur im Werk Gestalt 
annehmen. Die Differenz in dieser Konvergenz wird jedoch im Modus 
deutlich: Das Werk der Nächstenliebe ist ethisches Engagement, 
während das Werk einer Ethik im Gerundiv eine ethische Aisthesis und 
Erfindungskraft ist. Diesen Aspekt können wir nun ebenfalls thesenhaft 
beleuchten. Eine Erfindungskraft ist hier also Ausdruck eines „logos, der 
uns hat“, sie ist mehrdimensional und birgt pränormative ethische 
Potentiale.

Zunächst muß dieser ethische Sinn, der im Zuge seiner Gestaltung 
dieses je partikuläre Leben erfordert und der eine Gestalt annehmen soll, 
einer doppelseitigen Problematik gerecht werden: Auf der einen Seite 
muß er den dualistischen Faktoren von Einheit und Vielheit, Faktizität 
und Normativität, Freiheit und Kausalität zugunsten neuartiger 
Ordnungsparameter entgehen können. Auf der anderen Seite muß er das 
Dilemma von bloßer Mimesis oder reinem und ethisch indifferenten 
Kreationismus als Spiel der Möglichkeiten ebenfalls unterlaufen können. 
Wie ist dies möglich? Als erster Hinweis kann uns Merleau-Pontys 
Option für das Paradox einer Metaphysik gelten: Die Spannung eines 
mehr im weniger zwingt bereits zu einem erfinderischen Umgang, die 
eine Abkehr vom herkömmlichen Muster dualistischer Disjunktionen 
signalisiert. Eine ethische Erfindungskraft des Lebens wird offensichtlich 
verfehlt, wenn es vor die Alternative von Einheit oder Vielheit, Faktizität 
oder Normativität, Freiheit oder Kausalität gestellt wird. Merleau-Ponty 
rekurriert auch nicht auf dialektische Vermittlungsmuster, sondern 
anvisiert den nicht einfachen Gang auf eine dritte Dimension: Einheit 
und Vielheit werden transzendiert in neuartigen „Kategorien“ wie 
Polymorphie und Polydimensionalität, die einen offenen Plural ohne 
Zentrierung und ohne Indifferenz ins Auge fassen und Raum für variable 
und heterogene Aus-Gestaltungen lassen. Der Dualismus von Faktizität 
und Normativität wird überschritten durch eine Bewegung der 
Transzendenz, die auf der Seite des leiblichen Lebens im engen Kontakt 
mit dem Kontingenten und Immemorialen steht, der bereits auf dieser 
Ebene durch das „Wunder des Leibes“ zur Mehrleistung fähig ist, 

236

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Normativität in den Anspruch eines pränormativen ‘devoir’ verwandelt, 
der auf der dritten Ebene die Dualität von Freiheit und Kausalität durch 
neue Formen des „Subjektiven“ modifiziert: Eine „pränormative 
Obligation“ kann schöpferisch nur eingelöst werden, wenn das Subjekt 
jenseits der herkömmlichen Alternative von Autonomie und 
Heteronomie fähig ist, erneut ein Paradox zu vollziehen, das einen 
erfinderischen Ausdruck verlangt - die Simultaneität von Atopie und 
Mehrdimensionalisierung. Atopie besagt, keinen eigenen Stand mehr zu 
haben, auf den es sich gründen könnte, und nicht mit der Stimme des Ich 
als originärer Urheber zu sprechen, sondern als ein ‘outis' sein Leben in 
der Welt zu fuhren. Gleichzeitig muß es angesichts dieser Form zu einer 
Mehrdimensionalität, quasi zu einer Mehrausfdcherung fähig sein, um 
den widerstreitenden und übersteigenden Ansprüchen gerecht werden zu 
können. Welche herkömmlichen Faktoren dabei überwunden werden 
und was dies für ein Leben im Modus des schöpferischen Ausdrucks 
bedeutet, können wir nun noch andeuten: Gehen wir dazu noch einmal 
auf das Paradigma der Nächstenliebe zurück. Merleau-Ponty ist bereits 
vor Lacans Kritik - vermutlich nicht zuletzt unter dem Eindruck der von 
Nietzsche praktizierten Destruktion - sehr subtil für die Gefahr einer 
latenten Verdrehung des ethischen Sinns: Mein „Opfer“ als Werk für den 
Anderen kann auf der Tiefenebene nichts weiter als kaschierter 
Egoismus sein. Wie ist jedoch ein Leben in „wahrhaftiger Koexistenz“ 
möglich, d. h. jenseits der Pole von Egoismus und Altruismus, Selbst und 
Anderem? Dies ist offensichtlich nur möglich, wenn die 
zugrundeliegenden Strukturen der binären Opposition von ja-nein 
überwunden werden, und genau an diesem Punkt meldet sich Sartres 
Philosophie der schöpferischen Kraft des Ausdrucks, die Merleau-Ponty 
jedoch ebenfalls überschreitet. Sartre geht davon aus, daß „kein a priori 
Gutes mehr“ zu finden ist und der Mensch in seinem Leben im 
Angesicht der Faktizität zur Freiheit verurteilt ist: „Verurteilt, weil er 
sich nicht selbst erschaffen hat, und dennoch frei, weil er, einmal in die 
Welt geworfen, für all das verantwortlich ist, was er tut.“34 Um sowohl 
die normativen Ethiken wie aber auch die Moralen der Einfühlung, der 
Sympathie oder der altruistisch inspirierten Nächstenliebe mit ihren 
Aporien zu überwinden, konzipiert er eine „Moral des Engagements“, 
die ebenfalls in Anlehnung an das Paradigma des Kunstwerkes 
modelliert wird, da der gemeinsame Nenner von Kunst und Moral eine 
„schöpferische Erfindung“ sei.35 Das konkrete Leben wird der Kategorie 

34 J.-P. Sartre: Der Existentialismus ist ein Humanismus und andere philosophische 
Essais, 1943-1948, Reinbek 1994, 124.

35 Ebd., 136, 133.

237

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des schöpferischen Handelns unterstellt, das durch Verwirklichung ein 
Neues hervorbringt und in diesem Akt Verantwortung bezeugen und 
realisieren muß. Doch im Kontrast zu Merleau-Ponty meint 
Verantwortung im und für das Leben hier Eigen- und Selbst­
verantwortung. Ausgangspunkt des Ethischen ist bei Sartre daher nicht 
der Andere und keine Zwischendimension, sondern „in der Tat die 
Subjektivität und das Individuum“. Hier setzt jedoch eine weitere 
Distanzierung ein: Sartre konzipiert diese Lebensmoral des Engagements 
im Zuge einer Dialektik der Negativität, derzufolge ein Handeln das 
Nicht-Sein zu einem Sein bringt. Merleau-Ponty unterläuft dieses duale 
Schema von Negation und Position bzw. Affirmation, von Kontingenz 
und Setzung durch das Moment von Ambiguität und Polymorphie: 
Womit wir es trotz der Aushöhlung des personalen und kollektiven 
Lebens durch ein anonymes Leben zu tun haben, ist keine Alternative 
zwischen A und B (z. B. Kommunist-sein oder Nicht-Kommunist-sein), 
sondern die Situierung in einem ambivalenten und pluralen Feld, das 
jenseits von „wahr und falsch“ ein plurales Feld des Inkompossiblen 
eröffnet, ein Feld der „Tiefe“, wo noch mehrere Beziehungen in Betracht 
kommen.36 Die Tiefe veranschaulicht andere Lebensstrukturen - nicht die 
Alternativen von ja und nein, Subjekt und Objekt, sondern Polymorphie 
und Chiasmus: Die Tiefe des Inkompossiblen bezeugt, daß „wir nicht zu 
wählen haben zwischen dem Für sich und dem Für Andere“, sondern 
daß wir und der Andere „auf Gedeih und Verderb miteinander 
verbunden sind.“ (PdW, 104) Daß diese unhintergehbare Verflechtung 
mit dem Anderen nur allzu oft die Form einer belligerenten 
Lebensvernichtung angenommen hat und die Grundlage für die 
Diskreditierung des „natürlichen“ Lebens zugunsten eines sublimierten 
Lebens bildete, bedarf keiner weiteren Erklärung. Wie wäre es möglich, 
daß im schöpferischen Ausdruck ein Anderer jenseits des Empirischen 
und jenseits der als Gattung konzipierten Menschheit angesprochen wird, 
ein , Anderer, mit dem wir in Koexistenz leben können“, ohne daß wir in 
eine Totalität fallen?

Ein erster Ansatz ist ein weiteres Mal das Wunder einer erfinderischen 
Mehrleistung des Leibes in seiner Lebendigkeit. Es gilt, dies „Wunder“ 
auf Anhieb und auf einen Schlag zu vollbringen, jenseits von bewußter 
Freiheit und Entscheidung. Es gilt, dieses „Wunder“ in Lebendigkeit zur 
Auferstehung zu bringen, jenseits einer Spontaneität des Willens. Es gilt, 
diese Realisierung im Wunder einer „Mehrüberbietung“ einzulösen. 
Merleau-Ponty erhellt dieses Wunder in der Analogie zum Leib, der 
gegenüber der cartesianischen Substanzenlehre das Wunder eines 

36 S. SU, 300, SB, 270; sowie SG, 39-44.

238

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkens jenseits anderer Bezüge bewerkstelligt. Dies erlaubt die 
reversible Umwendung des vorliegenden Sachverhaltes auf das Problem 
eines Lebens in Koexistenz: „Von einem Leben zum anderen sind die 
Übergänge nicht im voraus abgesteckt. Durch das kulturelle Handeln 
installiere ich mich in Lebensformen, die nicht die meinen sind, 
vergleiche ich sie, mache ich eine mit der anderen verträglich, mache ich 
mich für alle verantwortlich, entfache ich ein universales Leben - auf 
gleiche Weise, wie ich mich durch die lebendige und dichte Gegenwart 
meines Leibes schlagartig im Raum installiere.“37

Diese Äquivalenz wird möglich über den Mehrwert und das Wunder 
des Leibes, der nichts mit einem Kulturausdruck zu tun hat; ein Wunder 
zerreißt eine bestehende Ordnung, der Leib entzieht sich diesen 
dichotomischen Zuordnungen durch das Rätsel eines Überschusses und 
fungiert als stiller Deckbegriff des Lebens, dessen Einseitigkeit und 
Verfehlungen er durch das Moment des Überschusses ausgewichtet, wie 
dies exemplarisch am ethischen Ausdruck deutlich wird. Der ethische 
Ausdruck ist jenes Medium, das verschiedene Bezüge offenhält, 
verbindet und trennt und uns in eine fremde Gestalt einfuhrt. Er lehrt zu 
sehen und fuhrt uns in fremde Sichtweisen ein, „die nie unsere eigenen 
sein werden“ und befreit „uns schließlich von unseren Vorurteilen“ 
(PdW, 109).

Doch damit dieser Anspruch des ethisch bedeutsamen schöpferischen 
Ausdrucks nicht ein bloßes Lippenbekenntnis oder ein frommer Wunsch 
bleibt, ist ein letztes Mal eine erfinderische Transzendenz notwendig, 
und zwar in Form der bereits erwähnten Mehrdimensionalisierung. 
Dieses elementare Ethos verknüpft wie in einem Kreuzungspunkt die 
Momente von Mehrsehen und Mehranforderung in pluralen Bezie­
hungen, die in einer Tiefe wirksam werden. Die Eminenz der Tiefe 
sprengt nicht nur eine Logik von Autonomie, Identität und Negativität, 
sondern durchzieht alle Register mit einem Überschuß und einer 
Pluralisierung, die eine unsichtbare und nicht hintergehbare Außen- bzw. 
Kehrseite freisetzt. Auf diese Weise wird in dem Maße, wie der 
ontologische Raum zu einem eminenten Tiefenraum geöffnet wird, auch 
das „Ich“ pluralisiert und dezentriert. Merleau-Ponty arbeitet mit einer 
schöpferischen Aisthesis, die er im Rekurs auf Bergsons Unterscheidung 
zwischen zwei Formen des Ichs in eine konkrete Metaphysik des Lebens 
umwendet. Hier setzt eine aufbrechende Pluralisierung des Identischen 
ein, ohne daß das Individuum zu einer bloßen Aufschichtung 
verschiedener Bewußtseinsebenen dezentriert wird. Bergson hatte die 

37 PdW, 106. Man könnte hier den Verdacht artikulieren, ob Merleau-Ponty noch zu stark 
modalgeleitet ist.

239

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


qualitative Multiplizität des „oberflächlichen Ich“ mit der realen Dauer 
und der homogenen Zeit verknüpft, während das innere bzw. tiefere Ich 
für Anderes und Unsichtbares geöffnet ist.38 Merleau-Ponty nutzt diesen 
Gedanken: Wenn eine ethische Dimension sich im Ausdruck 
konkretisiert, der ein Werk nicht auf ein bereits bestehendes Maß, ein 
Gebot oder eine Anweisung zurückfuhrt oder das Problem eines Tuns in 
der diachronen Struktur des „Tun vor dem Hören“ seines 
gerundivischen, schöpferischen Untergrundes entledigt, ist nicht nur ein 
eminentes Sehen jenseits einer ontologischen Verengung des Sehens 
erforderlich, sondern dieses Mehr-Sehen selbst nur in einem Ich 
möglich, das basal sein Leben in dem Paradox führt, mehrere Leben 
gleichzeitig zu haben. Das Leben unterliegt einem Gebilde anderer Wege 
und Anforderungen, die es über sich hinaus in eine Mehranforderung 
treiben, die nicht einer Synchronie unterliegt, sondern dem Rätsel einer 
ewigen Simultaneität (SNS, 35) und einem „unendlichen Logos“, dessen 
letzte Wahrheit die Reversibilität ist (SU, 177).

VII. Sokrates: Mehrdimensionalisierung im Zeichen des Unsichtbaren

Es ist nicht zufälliger Natur, daß Merleau-Ponty eine pointierte 
Interpretation einer der nachhaltigsten Gestalten des Geisteslebens, 
Sokrates, vorschlägt - und es verdient ein besonderes Augenmerk, daß er 
diese Interpretation unter den Titel „Lob der Philosophie“ stellt. 
Signifikant ist nun auch hier eine radikale Umkehr des Lebens, denn 
Sokrates wird nicht unter dem Stichwort des Geisteslebens diskutiert, 
sondern im Zeichen einer konkreten Metaphysik des Lebens, eines 
Lebens, das sich im Zeichen des Unsichtbaren Gestalt gibt, und zwar 
eine ethische Gestalt jenseits partikulärer Gesetze und partikulärer 
moralischer Handlungen. Daß dabei die anamnetische Basis zugunsten 
ontologischer Kategorien von Abweichung, Öffnung und Transzendenz 
einer kohärenten Deformation unterzogen wird, eröffnet nicht nur die 
Möglichkeit, den platonischen Boden zugunsten eines erfinderischen 
Mehrwertes im konkreten Leben aufzuzeigen. In der Überdeterminierung 
der aisthetischen mit einer ethischen Realisierung von Ausdruck jenseits 
einer begründungstheoretischen Normativität geht es darum, dem 
Mehranspruch durch das Paradox einer Simultaneität von Atopie und 
Mehrdimensionalisierung gerecht zu werden. Ein erstes Moment dazu 
findet sich im Mehrwert der Gabe. Bereits im Rahmen des maieutischen 

38 H. Bergson: Essais sur les Donnees immeditates de la conscience, in: Oeuvres, Paris 
(La Pleiade) 1959, 80 ff.

240

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verfahrens steht Sokrates nicht auf dem Boden der geltenden Ordnung, 
sondern „außerhalb“, insofern er sich gegen ein von der Philosophie 
beanspruchtes Wissen auf ein Nicht-Wissen beruft, was einem Ethos des 
Enthaltens gleicht.39 Der Rekurs auf ein Nicht-Wissen repräsentiert keine 
bloße Negation, keine Kontrastform oder Antithese, er signalisiert 
vielmehr eine nicht festgestellte Öffnung für Anderes: Sokrates stellt den 
Anderen in Frage, ohne selbst positiv eine Antwort zu geben: auf diese 
Weise überschreitet er bereits den ontologischen Boden des Theaitetos. 
Er wird zum a-topos, der das ethische Leben auf eine Infragestellung 
umwendet, die den vorgegebenen Boden (Regel, Anweisung, normativ 
verfaßte Konventionen usw.) zerreißt.40 Das anamnetisch-maieutisch 
angelegte Verfahren des „Gebärens“ kann im Zuge einer kohärenten 
Deformation zugunsten eines ethischen Verfahrens der Gabe 
uminterpretiert werden: Sokrates hilft lediglich beim Gebären, er gibt 
folglich etwas, was er selbst nicht hat, er bringt auf den Weg, ohne selbst 
zu setzen. Durch diese „Aushöhlung von Positivität“ wird kein Wissen 
zwischen den Partnern ausgetauscht, das Geheimnis liegt vielmehr in der 
Infragestellung, die dem Anderen ein Scheinwissen raubt, den 
Gesprächspartner quasi aus der Höhle seines Sehgefängnisses 
herausfuhrt und für Unsichtbares öffnet. In der Berührung mit dem 
Anderen ergibt sich etwas Unbestimmtes - das wesentliche Moment 
einer Alterierung gegen Klassifizierung und Beherrschung durch 
Festlegung.41

Diese Praxis der Enthaltung gewinnt nun in einem zweiten Schritt im 
Rahmen einer Ethik im Zeichen des Unsichtbaren einen besonderen 
Stellenwert, denn durch diese „Leerstellen“ und „Lücken“, die keinen 
defizienten Modus im Sinne eines Mangels oder einer Fehlbarkeit, 
sondern das konstitutive Formierungsprinzip einer erfindenden 
Abweichung darstellen, bleibt Sokrates „auf Wahrheit“ geöffnet, ohne 
diese in einem Sein zu fixieren. Hier kann Merleau-Ponty mit der 
ethischen Umwendung der Atopie ansetzen und die Grenze zweier 
wichtiger Modelle von Begründung aufzeigen. Indem sich die Figur 
Sokrates im Licht der Atopie der Zirkulation von Wissen von Seiendem 

39 Daß dieses Beispiel offensichtlich von entscheidender Schlüsselrelevanz ist und 
paradigmatisch fungiert, zeigt sich an der Situierung unter dem Titel Lob der 
Philosophie.

40 Wir erinnern in diesem Zusammenhang daran, daß Levinas die Infragestellung als 
Paradigma des Ethischen betrachtet. Vgl. auch K. Jaspers: Die großen Philosophen, 
München 71992, 109.

41 Ebd., 121. Diesen Aspekt greift Merleau-Ponty gegen die Insistenz auf die Anamnesis 
auf. Vgl. dazu auch die Interpretation von S. Kofman, daß Sokrates ‘hors categorie’ 
auftritt und ‘eminent paradoxal’ ist.

241

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enthält, wird Philosophie als Geben von Rechenschaft transformiert und 
vom Anspruch auf Grundlegung, Fundierung oder normativer 
Letztbegründung entbunden. Diese Interpretation eröffnet die 
Möglichkeit, Philosophie als „bloß verbales Geschäft von Reflexion“ in 
eine spezifische Konvergenz von Denken und Lebenspraxis zu 
verwandeln. Merleau-Ponty vertieft eine Form, in der die neuzeitlich 
getrennten Ebenen von Sein und Sollen, Reden und Tun, Denken und 
Handeln, Reflexion und Leben durch die Figur eines Chiasmus 
überbordet werden: das Denken ist schon mehr als eine bloß verbale 
Angelegenheit, es erfolgt vor und jenseits einer Begründung am 
Leitfaden eines pränormativen, lebendigen Sinnes, der verpflichtet, den 
eigenen Ansprüchen nachzukommen und sie einzulösen. Durch diese 
Konvergenz werden die Ethik des puren Ästhetizismus als Indifferenz 
des Erfinderischen und des Pragmatismus als Erfolgsresultat des 
Erfinderischen Überboten und verabschiedet. Doch gleichzeitig gewinnt 
Merleau-Ponty eine weitere Stoßrichtung, und zwar gegen den 
herkömmlichen Begründungsanspruch.

Er wendet sich implizit gegen das Kantische Begründungsmodell, 
deren innere Grenze er in einer Umwendung auf das konkrete Leben 
veranschaulicht: Gründen stellen sich andere Gründe entgegen - und in 
dieser Relativierung ist die Achtung des Gesetzes verloren. Kant behilft 
sich angesichts dieser Aporie mit dem Rekurs auf eine vorgelagerte 
Stimme des Gewissens. Doch bedeutet der Rückstieg von der Ebene der 
Begründung auf die bescheidenere Ebene der Gesinnung nur die 
Verschiebung, nicht aber die Lösung des Problems. In der Konstellation 
zwischen der Position des Angeklagten und dem Urteil der Richter steht 
Sokrates in der Grenzzone zwischen Gründen. Obgleich Sokrates sich im 
Denken und Leben durch seinen Daimon leiten läßt, beruft er sich im 
Widerstreit gleichgestellter und partikularer Gesetze nicht auf einen 
„guten Glauben“ oder einen „Götzen“ der Scheinlegitimierung, sondern 
modifiziert den Zwist durch eine Öffnung auf die Transzendenz des 
Unsichtbaren. Durch eine Rechenschaftsgabe würde er sich fixieren und 
in das System der fest fixierten und codierten Regelungen einordnen, 
doch widerruft er den Zugriff einer Ordnung durch eine Atopie, die ein 
unmögliches Paradox eröffnet: Auf dem Boden einer faktischen Ordnung 
eine Abweichung einzuzeichnen, durch die er das faktisch und 
kontingent Gegebene in die Polymorphie eines transzendierenden 
Tiefenraumes hin übersteigt.

Diese Philosophie im Zeichen einer Verpflichtung für Unsichtbares 
spiegelt sich reversibel auf der Ebene seines Lebens und bewahrheitet 
damit die beanspruchte Konvergenz von Denken und Leben. Selbst sein

242

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben steht im Angesicht des Todes nicht im Zeichen eines Beharrens 
im eigenen Lebenskreis und seiner egoistischen Bindungen, sondern im 
Paradox des Unsichtbaren, denn nicht sich selbst verteidigt Sokrates, 
sondern die Sache, die Polis. Seine Verurteilung quittiert er nicht mit 
einem „Gehorsam in Würde“, sondern durch ein „Gehorchen auf ein 
Gesetz im Widerstand“, jener unsichtbaren Anforderung, sein Leben 
gegen jeglichen Eigennutz der Sache der Polis zu widmen. Durch diese 
Wendung stülpt er eine Indifferenz der Perspektiven um und geht auf 
eine Sache zu; doch hat er nicht die Polis in ihm und als Idee im Visier, 
sondern die Polis „um ihn herum“, die Polis der Anderen und der 
Dritten.42 In diesem Einsatz versucht er die Realisierung eines Guten, 
ohne sich auf eine allgemeine und universale Idee zu berufen. Sokrates 
spricht vielmehr in seinem konkreten Leben von einer Grenze zwischen 
zwei Ufern aus, in deren Zwischenraum ihm ein „eminentes Sehen“ 
erlaubt, die Egologie des eigenen Standortes aufzubrechen und zu einer 
Mehrdimensionalität zu transzendieren, ohne in die Gefahr eines „guten 
Gewissens“ und eines „blinden Gehorsams“ zu fallen.

In dieser Grenzzone markiert Sokrates einen lebendigen Berührungs­
punkt, der wie im Chiasmus die Achse für die Ineinanderlegung 
verschiedener Ordnungen bildet. Es ist dieselbe Philosophie, die 
Sokrates zum Erscheinen vor den Richtern zwingt und ihn doch von 
diesen unterscheidet, es ist dasselbe Prinzip, das ihn zugleich universal 
und singulär macht, und zwar durch eine geheime Polymorphie und 
Mehrüberbietung. Indem er der Ordnung der Richter durch eine 
Vernunft „verwandt“ ist, ist er durch einen Mehrwert von ihr getrennt 
und in Abweichung abgesondert. Für die Richter, die nur auf dem Boden 
einer Ordnung stehen, ist diese Abweichung unsichtbar, sie ist ein 
erfinderisches lekton, das Sokrates in lebendiger Geste realisiert, ohne es 
bewußt zu wissen, und das er gleichwohl durch eine Überkreuzung 
zwischen dem Sichtbaren und dem Unsichtbaren ins Werk zu setzen 
vermag.

42 AG, 138. Damit widerspricht Merleau-Ponty der Deutung Hegels, der seinen Worten 
zufolge aus dem Existierenden heraus in sich selbst flüchtete, um hier das Gerechte 
und das Gute zu suchen (AG, 137).

243

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

