Wilma Lukatsch
»Wo ist fur dich der
Ort der Indigenen?«
Dekoloniale
Kunstwissenschaft
als Verortungspraxis
kolonialen
Nicht-Wissens

Maria Thereza Alves: Um Vazio Pleno /A Full Void, 2017,
Installationsansicht SESC, Sorocaba, 2017, Foto: Wilma Lukatsch.

253

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. -@



https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilma Lukatsch

Prolog

Frage: Wo ist fiir dich der Ort der Indigenen?
Antwort: Der Ort der Indigenen ist jeder Ort, an dem er sein méchte.r

Dekoloniale Kunstwissenschaft thematisiert die vielfach kolonial verzerrte
Geografie »zwischen uns« und die verunméglichten Sichtweisen aufeinander,
Bilder und Visionen voneinander.? Sie ist, so verstanden, der Versuch, die de-
koloniale Verortung von kolonialer Verunortung in der Kunst zu erforschen;
der Versuch, Strukturen und Zusammenhinge kolonialen Nichtwissens in
den Blick zu kriegen und eine Sprache fiir sie zu finden.3 Es geht um die Ver-
schiebung wissenschatftlicher Imaginationsfihigkeit und um mégliche andere
kunstwissenschaftliche Methodologien, denn grundlegend ist, dass:

[t]oo often, [...] academic discussions of this ghastly event have reduced
the devastated indigenous peoples and their cultures to statistical cal-
culations in recondite demographic analyses. [..] As a result, the very
effort to describe the disaster’s overwhelming magnitude has tended to
obliterate both the writer’s and the reader’s sense of its truly horrific
human element. [..] We must do what we can to recapture and to try to
understand, in human terms, what it was that was crushed, what it was

1 Die diesen Text durchziehenden Fragen und Antworten sind Maria Thereza Al-
ves' Arbeit Um Vazio Pleno/A Full Void entnommen. Die umfangreiche Gemein-
schaftsarbeit entstand 2017 in Sorocaba, SP. Ein zentraler Teil bestand in
der Zusammenarbeit mit indigenen Student*innen an der Universitat in Soro-
caba und fand auf dem Universitatscampus als dekoloniale Gegenbefragung der
nicht-indigenen Kommilition*innen durch indigene Student*innen statt. Alle
hier verwendeten Transkriptionen und Ubersetzungen ins Deutsche sind von
mir. Die Interviews im portugiesischem Original mit englischen Untertiteln
sind abrufbar unter: http://www.mariatherezaalves.org/works/um-vazio-pleno-
a-full-void?c= (letzter Zugriff: 07. April 2020). Weitere Details und die
Namen aller Kollaborateur*innen und communities sind ebenfalls dort zu fin-

den.
2 Die Geografie des Raums »zwischen uns« verstehe ich als kolonialisier-
ten Ort - epistemologisch und physisch gleichermafen -, als eine Verunor-

tung, die wiederum unser jeweiliges Miteinander-Sein und unsere Imaginati-
onen Uber einander bedingt. Dekolonialisierung dieses Orts denke ich dabei
stets auch von der Ethik Emmanuel Lévinas' aus, weil in seiner Zuwendung
zum Anderen das »zwischen uns« als ethische Frage und Ort der Alteritat
des Anderen eine zentrale Rolle spielt. Zugleich méchte ich Lévinas' »Zwi-
schen uns« aber auch als Teil der kolonialen Geografie nicht vergessen und
zu einer dekolonialen Verschiebungspraxis hin 6ffnen. Vgl.: Lévinas, Emma-
nuel: Zwischen uns. Versuche liber das Denken an den Anderen, Minchen / Wien
1995; vgl. auch: ders.: Vom Sein zum Seienden, Freiburg / Minchen 1997 sowie
ders. / Nemo, Philippe: Ethik und Unendliches. Gespriache mit Philippe Nemo,
Wien 2008.

3 Zum Thema »colonial unknowing« vgl.: Goldstein, Alyosha /Hu Pegues, Juli-
ana / Vimalassery, Manu: »Introduction. On Colonial Unknowing«, in: Theoxy
& Event. Special Issue: On Colonial Unknowing, Bd. 19, Nr. 4, Oktober 2016,
0.S., URL: https://muse.jhu.edu/article/633283 (letzter Zugriff: 07. April
2020) und dies., »Colonial unknowing and relations of study«, in: Theory &
Event, Bd. 20, Nr. 4, Oktober 2017, S. 1042-1054.

254

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Wo ist flr dich der Ort der Indigenen?«

that was butchered. It is not enough merely to acknowledge that much
was lost. [...] We shall have to rely on our imaginations to fill in the faces
and the lives.*

Voll und Leer als Raster kolonialer De-/Platzierungen
Maria Thereza Alves’ Projekt Um Vazio Pleno/A Full Void ist eine dekolonia-
le Geschichtsumschreibung in Form einer gegenkartografischen Stadt- und
Wand-Installation, die 2017 von den Bedingungen eines spezifischen Orts her
ihre Form gefunden hat. Im Zentrum des Projekts steht die Frage und Be-
fragung indigener Prisenz/Absenz in der brasilianischen Gegenwart und ih-
rer kolonialhistorischen Verortung durch brasilianische Erinnerungs- bzw.
Anti-Erinnerungspolitiken. Was wird in Brasilien wie vom*von der Anderen
erinnert und als Gegenwart iiber ihn*sie gewusst und was wird dadurch ver-
unmoglicht? Das Projekt fragt in seinen Tiefendimensionen damit auch nach
den Bedingungen und Mdéglichkeiten, sich fiir dekoloniale Realititen indige-
ner Gegenwart und fiir dekoloniale Begegnung zu 6finen. Wir werden durch
die Projektteile fitr die Wirksamkeiten und Logiken von Brasiliens postko-
lonialen Politiken der Produktion des*r Anderen und der Verleugnung (der
Produktion) des*r Anderen sensibilisiert. Wir werden uns aber auch der Fra-
gilitidt der Produktion der Leere bewusst, die einen Schleier des Nichtwissens
iiber die Entleerungsprozesse legt, das heit den Blick in und auf die void
verstellt und verfalscht.

Indem Alves in ihrem Projekt die indigenen Entleerten nicht allein als
sprechende und lebende Hauptakteur*innen ins Zentrum stellt, sondern
sie koloniales Nichtwissens aufdeckt, wird Um Vazio Pleno/A Full Void zur
colonial unknowing-Forschungsstudie, die uns koloniales Nichtwissen als
Epistemologie der Liicke zu wissen gibt. Das Projekt erforscht Brasiliens Na-
tionalverstindnis, indem es uns dieses ver-riickt sehen und hoéren ldsst. Diese
Verschiebung der Sinne geschieht, indem Alves zusammen mit Indigenen ins
weile Brasilien hineinforscht und unangenehmes Rauschen oder Disbalance
produziert. Das kolonialhistorische Produziertsein der Leere driangt sich uns
in Form eines Zusammenpralls kontrarer Geschichten oder Wahrheiten auf.

Die Produktion der Leerstelle als systematischer basiert auf dem weiflen
Privileg, den*die*das Andere*n nicht zu kennen, von ihnen nicht zu wissen
oder, schirfer formuliert, sie basiert auf »the need not to know«.° Der

4 Stannard, David E.: American Holocaust. The Conquest of the New World, New
York, 1992, S. xf.

5 Zitat leicht veradndert. Vgl.: Mills, Charles W.: »White ignorance«, in:
Sullivan, Shannon / Tuana, Nancy (Hg.), Race and Epistemologies of Ignorance,
Albany 2007, S. 11-38, hier: S. 35. Aber, wie er ebenfalls schreibt: »White
ignorance is not indefeasible (even if it sometimes seems that way!), and
some people who are white will, because of their particular histories
(and / or the intersection of whiteness with other identities), overcome it
and have true beliefs on what their fellow whites get wrong. So white ig-
norance is best thought of as a cognitive tendency — an inclination, a

255

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilma Lukatsch

Widerspruch, in dem wir uns bewegen, hat System, denn er ist das konstitutiv
notwendige Paradox kolonialer Selbst-Narrationen, Historizitit und Sozi-
alitiat sowie der sie legitimisierenden Historiografisierung. So umkreist der
folgende Text die kolonialhistorisch produzierte Leere und damit zugleich
die bis heute alles durchziehende, gleichermafRen prisente wie abwesende
Leerstelle, in der »der*die*das Indigene« Brasiliens als void/voided existiert.
Es braucht Saidiya Hartmans »critical fabulation«® als dekoloniale Methode,
um iiber eine Leere, die nicht gewusst werden will, zu schreiben.

Frage: Wo ist fiir dich der Ort der Indigenen?

Antwort: Dort, wo sie*er sich wohlfithlt. Das hingt sehr davon ab, glaube
ich, wo er sich wohlfithlt; keine Ahnung: in der Universitit, in der Stadt
oder in jenen mehr urspriinglichen Gegenden von ihm. Ich glaube, dass
er das Recht hat, sich wie jeder andere Staatsbiirger auszusuchen, wo er
sich am besten fithlt.

Kunst & Verortung kolonialen Nicht-Wissens

Alves’ Gemeinschaftsprojekt Um Vazio Pleno/A Full Void entstand 2017 auf
Einladung der Frestas Triennale in Sorocaba.” In retrospektiver Draufsicht
ereignete sich die Arbeit als ein Geflecht aus Kollaborationen, Workshops,
Ortsbegehungen, klandestinen Dokumentationen, einem Stadtrundgang, ei-
nem Symposium sowie zahlreichen Gesprichen, Korrespondenzen und Situ-
ationen der An- und Entspannung. Was letztlich entstanden ist und auf der
Frestas Triennale ausgestellt wurde, bestand aus 1.) einem »inneren« Teil
in Form einer Wandinstallation, die sich wiederum aus drei Teilen zusam-
mensetzte: a) einer groBen Stadtkarte Sorocabas im Zentrum der Wand, mit
13 markierten stadt- und kolonialhistorischen Orten; b) 20 auf gebiirstete
Metallplatten geplotteten Fotografien, deren »Abgebildetes« sich dem*r Be-
trachter*in durch die technische Umsetzung nahezu entzog, und c) zwélf klei-
neren Monitoren mit Kopthorern, auf denen Interview-Investigationen der in-
digenen UFSCar Student*innen zu sehen und zu héren waren.

doxastic disposition — which is not insuperable. If there is a sociology of
knowledge, then there should also be a sociology of ignorance.« (S. 23).

6 Hartman, Saidiya: »Venus in two acts«, in: Small Axe: A Caribbean Journal
of Criticism, Bd. 12, Nr. 2, 2008, S. 1-14, hier: S. 11, 13 und 14. In Bezug
auf epistemische Entkopplung und Verlinkung schreibt Hartman: »The method
guiding this writing practice is best described as critical fabulation. [..]
The necessity of trying to represent what we cannot, rather than leading to
pessimism or despair must be embraced as the impossibility that conditions
our knowledge of the past and animates our desire for a liberated future.
[..] The task of writing the impossible.«

7 Sorocaba liegt im SlUden Brasiliens knapp 100 Kilometer westlich von Sao
Paulo Stadt. Die Frestas Triennale fand 2017 zum zweiten Mal unter dem Ti-
tel »Entre Pds-Verdados e Acontecimentos / In Between Post-Truths and Events«
statt und wurde von Daniela Labra und Rafael Yudi kuratiert. Veranstal-
tungsort war das SESC (Servigo Social do Comércio) in Sorocaba, ein von Ar-
beiter*innen finanziertes Kultur-, Veranstaltungs- und Gesundheitszentrum.

256

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Wo ist flr dich der Ort der Indigenen?«

Zudem bestand die Arbeit aus 2.) unterschiedlichen »auferen« Teilen,
Vor-Ort-Interventionen im Stadtraum. Diese auf einer grofen Stadtkarte an
der Wand im SESC verzeichneten Orte markierten vielfach indigene Prisenz
in Sorocaba, die der offiziellen Gedenk- und Erinnerungskultur entgegenste-
hen. Diese Vor-Ort-Interventionen bestanden aus a) einer Vielzahl an halb
vergrabenen Keramikgefifen an den markierten Orten; b) einem historischen
Stadtrundgang durch die Innenstadt von Sorocaba entlang der Keramiken
unter Fithrung der beiden Guarani lidern Poty Poran und Eunice Martims®.
Beide lider sprachen iiber indigene Geschichten aus der Region Sorocabas,
die in Brasiliens Monumenten, Biichern und Archiven nicht auftauchen; und
¢) einem Symposium im SESC, bei dem die offizielle Stadtgeschichte Soroca-
bas erneut in ein anderes Licht gestellt wurde. Diese historischen Gegendar-
stellungen bestanden aus Prisentationen von Maria Thereza Alves, Poty Po-
ran, Eunice Martims und Erik Petschelies. Diese Narrationen und nationalen
Um-Erzdhlungen setzten einen anderen Wissenskanon zusammen, in dem in-
digene Geschichten und Realititen sowohl zentral als auch als lebendig in
den Blick riicken konnten.

Das Privileg der Quota Indigena & die Universitit in Sorocaba

Frage: Was in deinem tédglichen Leben benutzt du, oder magst du, oder
isst du, das indigener Herkunft ist?

Antwort: Hauptsichlich Maniok. Ziemlich viel davon! Ich verwende auch
Fruchtgummi aus Tapioca und ich mache Maniokkuchen. Mir fillt nur
Maniok ein. Das liegt daran, dass ich sehr viel davon konsumiere.

Ein wesentlicher und fiir diesen Text leitender Teil des umfangreichen Pro-
jekts bestand aus der Zusammenarbeit von Alves mit indigenen Student*in-
nen der Universitit in Sorocaba, die in einer — fiir brasilianische Standards
kolonialer Bezugnahme — geradezu atemberaubenden Interviewinvestigatio-
nen ihrer nicht-indigenen Kommilition*innen miindete.

Der UFSCar Campus in Sorocaba (Universidade Federal de Sdo Carlos,
Campus Sorocaba) wurde 2006 erofinet; eine Quotenregelung fiir Indigene auf
dem gesamten Campuskonglomerat wurde 2008/2009 eingefiihrt. Exst seit
Einfithrung dieser Quotenregel — eine Seltenheit an brasilianischen Universi-
titen — besuchen auch indigene Studierende die Universitit in Sorocaba. So
gab es etwa noch 2017 im Nordosten Brasiliens keine einzige Universitit mit
einer cota indigena. Das war bzw. ist einer der Hauptgriinde, warum in Soro-
caba nicht nur »so viele« indigene Student*innen studieren (es sind 30 von
insgesamt 20.000 Studierenden an allen Sorocabaner Campussen), sondern
warum diese auch aus dem sehr weit entfernten Norden des Landes, das heift
aus Bundesstaaten wie Acre und Amazonien, kommen. Die Quotenregelung
sieht meist vor, dass die Fakultiten je ein bis zwei Studienplitze an indigene

8 Mit beiden lidern und Guarani communities hatte Alves bereits in den Jahren
zuvor mehrfach kollaboriert.

257

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilma Lukatsch

Studierende vergeben miissen. Angesichts der ohnehin raren Studienplitze
fiir Indigene an Offentlichen Universititen in Brasilien hat das zur Folge,
dass die meisten von ihnen, wenn sie itberhaupt einen Studienplatz ergattern
kénnen, nicht unbedingt auch ihr Wunschfach oder etwas studieren konnen,
was fiir die communities wichtig wire.

2013 gab es auf dem UFSCar Universititscampus, einem Campus von
mehreren der Universitidt Sorocaba, gerade einmal zehn indigene Student*in-
nen, die dort iiber die cotas indigenas eine Zulassung erhalten hatten. Im Jahr
2017, als Alves einen wesentlichen Teil des Projekts Um Vazio Pleno/A Full
Void zusammen mit ihnen realisiert hat, besuchten ungefiahr 30 indigene
Student*innen die UFSCar, weniger als ein Prozent aller Studierenden.
Fiir diese etwa 30 Student*innen gab es drei zustindige, nicht-indigene
Indigenenbeauitragte.

Der an der UFSCar eigens fiir die indigenen Student*innen eingerichtete
Trefipunkt heit »Indigenenraum«. Es ist ein kleiner, sehr spirlich méblier-
ter Raum, mit kleinen Fenstern unter der Decke, die weder einen Ausblick
nach drauBen gewidhren noch fiir ausreichend Tageslicht im Inneren sorgen.
Zudem gibt es in diesem Raum so gut wie keine technische Ausstattung. Im
Unterschied dazu sind die nicht-indigenen Gemeinschaftsriume grofziigig,
unter anderem mit Tisch- und Arbeitsnischen, Materialien, Sitzecken, Tep-
pichboden und Computern ausgestattet.

Rechnet man die Gesamtzahl indigener Studierenden auf dem Gesamt-
komplex der Universitit in Sorocaba zusammen, waren es 2017 weniger als
0,5 Prozent der Gesamtstudierenden. Bis zum heutigen Zeitpunkt® ist diese
Quote sogar gesunken, da die Regierung unter Michel Temer unmittelbar
nach dem Putsch gegen Dilma Rousseff Teile der »Rassenquote« (quotas
raciais), die gesellschaftlich Benachteiligte integrieren sollte, zuriickgenom-
men hat. Zudem ist der Druck auf indigene Studierende universititsintern
enorm hoch. Alltdgliche Probleme beginnen meist schon bei der Sprache
und der Sprachunfihigkeit des brasilianischen Lehrpersonals. Viele der
indigenen Student*innen sprechen zwar mehrere indigene Sprachen, haben
aber nicht selten erst wenige Jahre vor Eintritt in die Universitidt zuséitzlich

9 Dieser Textteil und die dazugehorigen Recherchen zum Thema colonial unkno-
wing sind weitestgehend im Friihjahr / Sommer 2019 entstanden, wobei v.a. mit
Blick auf die Zahlen der Studierenden und vieler Details, die die Univer-
sitat Sorocaba und die Ausbildungslandschaft in Brasilien betreffen, auf
Quellen und Referenzen meiner zweiten brasilianischen Forschungsreise im
August / September 2018 zurickgehen. Ohne diese direkten Erfahrungen, Ge-
sprache und Hinweise ware es mir nicht moglich gewesen, Uber das Ausmaf; der
postkolonialen Verleugnung des*r Indigenen und moglicher dekolonialer Prak-
tiken der Verschiebung nachzudenken sowie die dekolonial sehr viel wei-
tergehenden, auferbrasilianischen, Forschungen mit Brasiliens kolonialer
Spezifik ins Verhaltnis zu setzen. Siehe Lukatsch, Wilma: Asthetiken de-
kolonialer Entgrenzung und postindigener survivance bei Maria Thereza Al-
ves und die Suche nach den Moéglichkeiten dekolonialisierender Begegnung mit
Kunst, Dissertation, Universitat der Kinste, Berlin 2021, DOI: https://doi.
org/10.25624 /kuenste-1468.

258

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Wo ist flr dich der Ort der Indigenen?«

Portugiesisch gelernt. Weitere Probleme sind die mangelnde Essensversor-
gung der Student*innen (sie erhalten ein warmes Mittagessen pro Wochentag
in der Mensa), die ihnen nicht vertrauten westlichen Lehr- und Unterrichts-
methoden (sie haben in der Regel die Schulen ihrer communities in ihren
jeweiligen aldeias besucht) sowie die teilweise extrem weiten Heimwege in
ihre communities. Zudem erhoht das heftige Ausmafl der Landkonflikte und
-kiampfe in ihren communities den Druck auf die Student*innen, weil ihre
physische Anwesenheit hier oft wichtig wire. Das alles hat nicht selten zur
Folge, dass viele von ihnen ihr Studium abbrechen und in ihre communities
zuriickgehen, wo ihre Mitwirkung so dringend gebraucht wird.

Die wenigen hier dargelegten Informationen waren nur vor Ort, auf dem
Campus in Sorocaba und im Kontext von Alves’ Projekt Um Vazio Pleno/A
Full Void, zu erfahren. Jede Recherche ergibt in Bezug auf aktuelle Zahlen
nicht nur keine eindeutigen, sondern sogar widerspriichliche Informationen.
Zu viele Aspekte sind unbekannt, vergessen, ungedruckt oder dndern sich
aufgrund der politisch konstant instabilen Lage gesetzlich so rasch, dass
schnell der Uberblick verloren geht.1® So besteht auch die Geschichte der
Institution und ihrer Studierenden in Sorocaba aus den postkolonial produ-
zierten blinden Flecken, die die brasilianische Bildungspolitik, Geschichts-
und Erinnerungskultur durchziehen.!® Méchte man Licht (Sinn, Geschichte,
Wissen etc.) in die Hintergriinde der Produktionsbedingungen und astheti-
schen Verortungen von Alves’ Gemeinschaftsprojekt Um Vazio Pleno/A Full
Void von 2017 bringen und dabei vor allem dem Problem der postkolonialen
Quellenlogik und ihrer un-/verfiigbaren Referenzen begegnen, dann stellt
sich die Frage, ob und wie die Leere und der*die*das Entleerte selbst, die
nach anderen Quellen verlangt, methodisch greifbar werden kann. Dass
Alves in dem Projekt einen Raum geofinet hat, in dem Indigene selbst ihr
nicht-indigenes Aufen adressieren konnten, zeigt, in welcher Weise die Kunst
Referenzen und Quellen fiir dekoloniale Entgrenzung produzieren kann und
Gegengeschichten fiir Brasiliens Offentlichkeit erméglicht.

10 Eine 2016 vom Deutschen Akademischen Austauschdienst Bonn herausgegebene
Forschungsanalyse zum brasilianischen Bildungssystem besagt zum Beispiel,
das Quotensystem sei 2012 von der Regierung beschlossen worden. Die Inter-
views mit den Student*innen in Sorocaba zeigen jedoch, dass ein Quoten-
system bereits friher, wenn auch nur an wenigen Universitadten des Landes
existierte (vgl. u.a.: Barkhausen, Anna /Schulze, Martina: Bildungssystema-
nalyse Brasilien 2016, hg. von DAAD, Bonn 2016).

11 Brasiliens Universitatsgeschichte beginnt im amerikanischen Vergleich sehr
spat. Erst 1912 wurde die erste Universitat des Landes in Curitiba, Parana
gegrindet (vgl. u. a.: Benninghoff-Luhl, Sibylle / Leibing, Annette (Hg.):
Brasilien - Land ohne Gedachtnis?, Hamburg 2001; Buarque de Holanda, Sér-
gio: Die Wurzeln Brasiliens, Frankfurt/M. 1995; Stam, Robert / Shohat, Ella:
Race in Translation. Kulturkampfe rings um den postkolonialen Atlantik,
Minster 2014 oder Alves, Maria Thereza: »Letter to a Fulbright Scholar on
Native Issues and Reality«, 22.06.2017 [unverdffentlicht]).

259

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilma Lukatsch

Nicht-Wissen und »Undenkbarkeit«12

Frage: Und bevor du an die Universitit gekommen bist, hattest du da
schon mal Kontakt zu irgendwelchen Indigenen?

Antwort: Nein, vorher hatte ich noch nie Kontakt. Uberhaupt keinen.
Wirklich erst hier.

Wenn der Kontakt zwischen Indigenen und Nicht-Indigenen in Brasilien der-
art systematisch garantiert ist, dann existiert unter keinen Umstinden eine
geteilte Geografie, weder eine physische in Bezug auf die Frage des Lan-
des noch eine in Bezug auf Fragen der Beziehung zwischen Indigenen und
Nicht-Indigenen in Siedlernationen. Die Geografie eines dekolonialen »Zwi-
schen uns« ist verstellt durch »the need not to know, das Privileg, das sich
als weifl markiert, weil es die Trennung und Differenz der Welten sicherstellt
und die Visionen vom und des*r Anderen fixiert.

Frage: Noch eine andere Frage: Kennst du irgendeinen indigenen Stamm?
Und falls ja, was/wie war der erste Kontakt und die Erfahrung, die du
gemacht hast? Und falls nicht, falls du keinen kennst, hittest du Lust zum
Kennenlernen?

Antwort: Ich kenne keinen, ich habe noch nie persénlich zu einem Kon-
takt gehabt. Ich wei, dass es einen in der Néhe hier gibt, im Bundesstaat
Sao Paulo, ich erinnere mich nicht richtig an die Stadt; tatsichlich nur
Informationen aus dem Internet.

Colonial unknowing zeigt sich in der scheinbaren »Natiirlichkeit« weiBer
Seins- und Ortskonstitution in den Amerikas. Nichtwissen ist eine koloniale
Wissenskondition, womit die Vernichtung des*r Anderen /Indigenen im Sin-
ne der Verweigerung lebendiger Anwesenheit zugleich produziert und ver-
leugnet wird. Diese paradoxe Situierung des Indigenen ist die bis heute in
Brasilien wirksame koloniale Entmachung und Produktion des »indigenen«
Anderen. Der dem*der Indigenen »gegebene« Wohlfithlort ist insofern als
vielfach kolonial zugeteilte Deplatzierung eines anderisierten Gegeniibers
verstehen zu lernen — wie es die damit zusammenhingende »systematic mi-
sperception«!3 als postkoloniale Wissenskonditionierung zu verlernen gilt.
Die Epistemologie selbst darf als ethische Frage nach der Geografie des
»Zwischen uns« verstanden werden, weil »die Epistemologie« selbst die Wei-

12 Uber die Produktion der colonial-unknowing-Struktur des »Undenkbaren« als
dem kolonial Verunmoglichtem vgl.: Trouillot, Michel-Rolph: Silencing the
Past. Power and the Production of History, Boston, 2015. Trouillot schreibt
Uber das Unmoglichkeitsdenken am Beispiel der Haitianischen Revolution ein-
dricklich: »The Haitian Revolution thus entered history with the peculiar
characteristic of being unthinkable even as it happened. [..] They could
read the news only with their ready-made categories, and these categories
were incompatible with the idea of a slave revolution. [..] How does one
write a history of the impossible?«, S. 72f.

13 Vgl.: Mills 2007 (wie Anm.5), S. 18.

260

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Wo ist flr dich der Ort der Indigenen?«

sen zu wissen spezifisch kodiert und kartografiert hat. Epistemologie »umzu-
sprechen«, um Wissen anders zu wissen, scheint kaum moglich, kénnte zu-
mindestens nur in bedingungsloser Nihe zum Anderen und seiner kolonialen
Negierung geschehen.

Der den Indigenen offerierte Ort ist koloniale Deplatzierung und wird
in Um Vazio Pleno/A Full Void in seiner kolonialen Verortung als Nicht-Ort
markiert. Es ist ein Ort, der von kolonialem Nichtwissen eingefasst ist und
der in der Kunst von Alves als vielgliedriger und als real existierender, mit
indigenen Geschichten gefiillter Ort der »vollen Leere« in eine Vision und
damit in unvertraute Nihe gebracht wird. Die Kunst dekolonialer Kunstge-
schichten, wie Um Vazio Pleno/ A Full Void beispielhaft zeigt, besteht darin, sich
um einen inexistent gemachten und zugleich existierenden Ort zu drehen und
diesen »Ort der Indigenen« als koloniales Paradox ins Zentrum kiinstleri-
scher Gegenvision zu stellen. Kunsthistoriker*innen sind daran anschlieRend
ihrerseits gefragt, diesen Ort in der euro-amerikanischen Geschichts- und
Kunstwelt zu lokalisieren. Wir bewegen uns zusammen mit der Kunst »der
vollen Leere« und der »indigenen Kunst der Orts-Befragung« an Orte kolo-
nialen Nichtwissens.

Maria Thereza Alves’ Projektarbeit gibt als dekoloniale Verschiebung
Einblick in eine uns ungewusst-ungehort-ungesehene und unvorstellbar
gemachte Fiille einer Leere, eben dem »Ort der/des Indigenen« als Wissens-
struktur kolonialen Nichtwissens und damit als vergessen gemachten Nicht-
Ort, der direkt die kolonialisierte Beziehungsunfihigkeit »zwischen uns«
berithrt und begriindet. Um Vazio Pleno/A Full Void darf als nichts weniger
denn als dekoloniale Orts-Verschiebung verstanden werden, weil das Projekt
zu isthetischen Blick-Verschiebungen westlichen Kunst- und Selbst-Wissens
hinfithrt und weil in ihm eine ethische Asthetik wirkt, die uns insbesondere
auch von Europa aus zum Ver-/Lernen von colonial unknowing einladt. Von
den Verschiebungen, die Um Vazio Pleno/A Full Void als Kunst-in-Geschichte
auslost, kommen wir zu Fragen kunsthistorischer Forschung und den Bedin-
gungen und Moglichkeiten ihrer Dekolonialisierung. Das Projekt ldsst sich als
dekoloniale Verortungspolitik verstehen, insofern es mit einer epistemischen
Direktionalitit und Verortungsbewegung des Schreibens verbunden ist — ver-
standen als das Erfinden von und Experimentieren mit »kontrapunktischen
Erzihlpraxen«!4, So dringen postkoloniale Denker*innen zur Bewahrung der
Komplexitit in der Auseinandersetzung mit der Pluralitit postkolonialer Re-
alititen. Maria do Mar Castro Varela zum Beispiel schreibt explizit iiber die
Notwendigkeit einer »Praxis des Kontrapunktischen«, um »der Komplexitit
wieder den Raum [zu] gewihren, der ihr gebiihrt. Es ist dies ein ethisches
Anliegen, das ein geduldiges Verlernen der dominanten Denkgewohnheiten

14 Castro Varela, Maria do Mar: »Ambivalente Botschaften und Doppelbindung -
Warum Kulturelle Bildung das Verlernen vermitteln sollte«, in: KIWit: Kultur
6ffnet Welten, 16.10.2019, o.S., URL: https://www.kiwit.org/kultur-oeff-
net-welten/positionen/position_13120.html (letzter Zugriff: 20. Mai 2021).

261

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilma Lukatsch

und Praxen des Zuhérens und Sprechens durchbrechen muss. Und es ist eine
der Hoffnungen von Kunst, dass diese den double bind ertrigt, transparent
und besprechbar macht.«15

Vom undenkbaren Ort des*r Leere*n aus gefragt
Die Fragen, die die indigenen Studierenden ihren nicht indigenen Kommili-
ton*innen 2017 in Sorocaba gestellt haben, diirfen wir deshalb als »Ortsbe-
fragungen« kolonialer Beziehungslosigkeit verstehen und héren lernen. Sie
zeugen von der Deplatzierung des Ortes der Indigenen, weil sie Mafl und
AusmaR der Verleugnung des*r Anderen greifbar machen. Es sind Fragen,
die uns als gelebte Aufrufe gegeniiberstehen und den »Ort der Indigenen«
als unhintergehbaren Teil des Raums »zwischen uns« abstecken. Das Verbre-
chen der kolonialen Orts-Entleerung des »indigenen« Gegeniibers, welches
in Um Vazio Pleno/A Full Void in vielfacher Weise und zusammen mit indige-
nen Gemeinschaften erstmals in Brasilien realisiert und ausgestellt wurde,
leitet uns von Europa aus zu jenen umtriebigen Fragen der Moglichkeit, de-
koloniale Kunstgeschichten als dekolonialisierende Kunstgeschichten zu er-
denken. Das Kunstgeschichten-Schreiben ist der vielleicht unmégliche Ver-
such dekolonial /dekolonialisierender Nihe/Annidherung entgegen kolonialer
Ent-Ortung. Doch trotz oder gerade wegen dieser Schwierigkeit konnen Prak-
tiken feministisch dekolonialen Schreibens, die eng mit Methodenfragen und
mit konkreten dekolonisierenden Forschungs- und Situierungspraktiken zu-
sammenhéingen, zu entwestlichenden kunsthistorischen Verschiebungen hin-
fithren.

Andere, vollstindigere Zukiinfte inklusive ihrer epistemologischen Ver-
fasstheit denk- und lebbar zu machen, vertraut auf die Lust an der Dekonst-
ruktion auch der eigenen Verfasstheit. Die Fassung verlieren beim Schreiben
gibt Asthetiken unbekannter Reichweiten Raum. Dekoloniale Forschungsme-
thoden, Blick-, Sprech- und Wissensachsen konnen die Pluralitit der Welt
auffachern. Sie sind komplexe Unterfangen innerhalb sich-selbst-verlierender
Forschungspraktiken, weil sie nach den Méglichkeiten der dekolonial un-
gehorsamen Textproduktion suchen. Texte entstehen, die Sinn und Sinne
verschieben und Verstindlichkeit entgrenzen.

Frage: Was benutzt du oder was magst du oder was machst du oder was
isst du, was indigen ist? Gibt es irgendeine Speise, die du ausprobiert
hast und die dir geschmeckt hat und die du immer gerne isst; oder gibt
es eine Kunstfertigkeit oder irgendeine Sache ...? Gibt es in deinem Alltag
irgendeine Sache dieser Art?

Antwort: Ich glaube nicht. Ich glaube, ich kenne nichts.

Kritische post- und dekoloniale Kunsthistoriker*innen lernen Dimensionen
und Reichweiten dekolonialisierender Forschungspraxis durch eine nuancier-

15 Ebd., H.d.V.

262

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Wo ist flr dich der Ort der Indigenen?«

te Praxis der Selbst-Verschiebung peu a peu kennen, wenn sie, wie es Maria
do Mar Castro Varela und Nikita Dhawan deutlich machen, »anstatt sich
dem Mainstream via Mimikry anzubiedern, widerstindige Methoden, Dar-
stellungsformen und Kommunikationsstile hervorbringen«.16 Die Kunst, ihre
Geschichten und ihre kunsthistorisch widerstindigen »Darstellungsformen
und Kommunikationsstilex beginnen unter dekolonial-feministischen Vor-
zeichen mehr und dringender denn je bei den kolonialen De-/Platzierungen
des*r Anderen. Sie rufen dekoloniale Verantwortlichkeit sowie die Dekoloni-
alisierung des »Zwischen uns« und des dort beheimateten Welt- und Kunst-
verstindnisses auf.

Die Fragen der indigenen Student*innen richten sich nicht zuletzt auch
an die Beschaffenheit der Antwort, an den Ort, von dem aus die Antwort er-
folgt. Die Gerechtigkeit der Antwort ist ein Ort, den Indigene und Nicht-Indi-
gene nur gemeinsam bewohnen konnen, und deshalb beschreiben die Fragen
bereits den Ort von colonial unknowing, wie:

»Wie siehst du das mit den Indigenen hier an der Universitidt?«

»Wann hast du zum ersten Mal eine*n Indigene*n gesehen?«

»Kennst du irgendeine*n indigene*n Student*in?«

»Hattest du vor der Universititszeit schon mal Kontakt zu Indigenen
und was hat sich in deinem Leben geindert, seitdem du einige von ihnen
kennengelernt hast?«

»Als du zum ersten Mal mit Indigenen gesprochen hast, wie hast du
reagiert?«

»Glaubst du, dass die Universitiat und die Professor*innen darauf vorbe-
reitet sind, indigene Student*innen aufzunehmen und sie auszubilden?«
»Glaubst du, dass die Anwesenheit / Prisenz von indigenen Studie-
renden an der Universitit wichtig ist oder das ihre Anwesenheit /
Priasenz auf der Arbeit, am Arbeitsplatz oder einfach innerhalb der
Gesellschaft wichtig ist und dass es wichtig ist, dass sie eine normale
Karriere haben, wie ihr Weien sie habt?«

»Hast du eine Ahnung, wie viele indigene Studenten es im Moment an der
UFSCar gibt und hast du schon welche kennengelernt?«

»Wie definierst du einen Indigenen und wie definierst du Indigensein?«
»Wie unterscheidest du dich als Nicht-Indigene*r von einem*r
Indigenen?«

»Wo ist fiir dich der Ort der Indigenen?«

»Was wiirdest du gerne iiber Indigene wissen?«

»Denkst du, dass Indigene nicht mehr indigen sind, wenn sie Elektro-
nikgerite, wie Mobiltelefone, Computer, Markenklamotten oder ein Auto
oder Moped, benutzen?«,

16 Castro Varela, Maria do Mar / Dhawan, Nikita: Postkoloniale Theorie. Eine
kritische Einfihrung, Bielefeld 2015, S. 340.

263

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilma Lukatsch

»Kennt ihr irgendeine indigene Ethnie und falls ja, wann war der erste
Kontakt oder die erste Erfahrung, die ihr hattet? Falls nicht, habt ihr
Lust, seid ihr neugierig zu erfahren, wie diese Volker leben?«

»Wie stellst du dir eine indigene Gemeinschaft, ein indigenes aldeia vor —
etwa Gewohnheiten, Haus, Kultur, Wohnort, Freizeit und so was?«
»Wenn du dir eine indigene Gemeinschaft vorstellst, ein aldeia, an was
denkst du da?«

»Was denkst du, wie Indigene aktuell in ihren aldeias leben? Glaubst du,
dass sich viele Dinge veridndert haben seit der Ankunft der Portugiesen?«
»Was benutzt, magst, praktizierst oder isst du, das indigen ist? Gibt es ir-
gendein Essen, das du schon mal probiert hast, das dir schmeckt oder das
du immer isst, oder ein Kunst(hand)werk, irgendeine Sache aus deinem
alltidglichen Leben, gibt es so was?«

»Glaubst du, dass indigene Sprachen in Brasilien sehr abgewertet (oder
sehr wenig geschitzt) werden — und damit auch die Sprecher*innen die-
ser Sprachen — und wiirdest du einen Kurs in einer indigenen Sprache an
der Universitat machen? Wiirde es dich interessieren, einen solchen Kurs
zu machen?«

»Glaubt ihr, dass die Regierung indigene Interessen gut vertritt, etwa die
Demarkation von Land?«

Dekoloniale Praxisforschung in der Kunstwissenschaft ist multiple Ver-
ortungs- und Verschiebungspraxis und kreist als solche um die indigenen
Ortsbefragungen und Demarkationen, die etwa in Alves’ Kunst in dekoloni-
al aufregender Weise zur Sprache kommen. Aufregend, weil darin westliches
Sprechen /Antworten in Not gerdt und weil die damit zusammenhingende
epistemische Schieflage wiederum als dekolonial willkommene Verriickung
von Welt und den Weisen, sie zu wissen, sichtbar wird. Die Fragen der indi-
genen Student*innen adressieren dekoloniale Verantwortung und Imaginati-
on, weil sie gleichermaBen zu kolonial nicht gewussten Privilegien hinfiithren
wie zur Kondition des Orts der Indigenen als Kondition des Ortes europa-
ischer Wissenskonstruktion.!” Die oben zitierten Fragen, die im Anschluss
zweier intensiver Workshops 2017 erstmals in der Geschichte Brasiliens das
nicht-indigene Umfeld adressieren, markieren die Kolonialitit im »Zwischen
uns«.

Wir sind aufgerufen, diese Fragen intensiv zu umkreisen, weil sie das
gelebte Leben brasilianischer Indigener betreffen, in denen die koloniale Ant-
wort bereits vor der Frage festzustehen scheint. Die Fragen, losgelost von den
Antworten, bezeugen jene erschiitternde Weltverunsicherung, in der sich der
indigene Weltbezug als Verlust einer Realitit bezeugt. Hier wird die eigene

17 Und es ist ebenfalls Emmanuel Lévinas, der uns von der Alteritédt her »die
Kondition des Ortes« als »situiertes Bewusstsein« und situiertes Engagement
zu bedenken gibt (vgl.: Lévinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders
als Sein geschieht, Freiburg /Minchen 2011, S. 300f. und S. 321).

264

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"
Raul, Biologia" .
UFSCAR / Sorofcal

T - Rute, Bibl
Rafael, Biologia Aline, Engenhafiaide Producatill " - ’
UFSCAR / Sorocaba BFSGAR  Soracaba urs g éﬂcg@

Tenho 21 anos e fago & car : " fl" »
; o |
; Peshiony

|

so difesp de

. m
Thiago'fireco, Economia
UFSCAR {:Sorocaba
Tenho 25 anos e sou estudante de licenciatura,
em Geografia ria UFSCagSoo0aba - Em relago ao esterestipo entre ambos.

o'Hideo, Pedagodiat
qucna‘ISum 2

| B . 3
: o i
nhana ?Iorestal L'enna, Pedagogia
_— UFsc ocabi - UFSCAR/Sorocaba
-'Como vocé vé o

dentro dali

Maria Thereza Alves: Um Vazio Pleno /A Full Void, 2017, Filmstills der
interviewten Kommiliton*innen auf dem Campus UFSCar Sorocaba, 2017, Bild-
montage: Wilma Lukatsch.

265

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. - [



https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilma Lukatsch

Realitit zwar »indigen gewusst«, aber in der Gegenwart oder im Angesicht
des nicht-indigenen Gegeniibers befragt. Die Existenz des »indigenen Wir«
wird im kolonialen Unwissen des nicht-indigenen Anderen zur Disposition
gestellt. Die Student*innen befragen die Art ihrer Existenz in der Realitit
ihres Gegeniibers. Sie fragen und sagen nichts weniger als: Gibt es mich fiir
dich, gibt es meine Welt in deiner Welt, bin ich Teil deiner Realitiit, siehst/horst du
mich, wenn ich hier leibhaftig vor dir stehe und rede, kennst du mich und was an mir
kennst du, was weifst du von meiner Welt und was bist zu bereit, von meiner Welt zu
wissen? So lassen sie sich als Existenzbefragung einer gewussten und gelebten
Entleerung verstehen. Zugleich nehmen die Fragen, Antworten vorhersehend,
ja bereits wissend, vorweg, indem sie immer wieder Einladungen ausspre-
chen. Hast du Lust, mich zu besuchen, meine community kennenzulernen? Hast du
Lust, meine Kultur, meine Sprache, meine Geschichte real und jenseits der Medien
kennenzulernen? Hast du Lust, mich jenseits des postkolonialen Wissens anders
zu wissen und meine Welt in deiner Identitdtskonstruktion zuzulassen oder ist dir
bewusst, dass meine Entleerung mit deiner Welt zusammenhdngt?

Frage: Was denkst du im Hinblick auf die Indigenen hier an der UFSCar?
Antwort: Ich denke, dass sie letztendlich institutionell und akademisch
unsichtbar sind fiir die Professor*innen, fiir die Student*innen.

Der »Ort der Indigenen« in geteilten kolonialen Weltbeziigen ist seitens der
Student*innen eine fragende Suchbewegung in verunméglichter, entleerter
Zwischenmenschlichkeit und verweist auf die westlich konstruierte Ort-Lo-
sigkeit des Anderen. Die Fragen markieren somit einen epistemologischen
Ortsverlust: die westliche Verunortung epistemischer Gerechtigkeit. Die Fra-
ge nach den Moglichkeiten antikolonialer Ortsverschiebungen ist Teil de-
kolonialer Antwort. Entlang der Fragen der Student*innen erhalten wir die
Moglichkeit des Lernens kolonialer Sicht(weisen) und dekolonialer Doppel-
sicht. »Schielen«18, um es mit Donna Haraway zu sagen, ist ein methodisches
Mittel, ist Doppelsichtigkeit, um koloniale Weltvisionen zu devisionieren.
Methodisch gilt es, schielen zu lernen, weil wir uns in unvorstellbar unsicht-
bar gemachter Geschichte und ihrer Paradoxalitiat bewegen und dennoch von
hier aus andere Beziiglichkeiten erdenken wollen.1?

18 Haraway, Donna: »Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminis-
mus und das Privileg einer partialen Perspektive«, in: Die Neuerfindung der
Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen, hg. von Carmen Hammer und Immanuel
Stiefs, Frankfurt/M. 1995, S. 89f. Donna Haraways metaphernreiche Sprache
umfasst etwa Stottern und Schielen als legitime Mittel einer kritisch fe-
ministischen Schreib- und Forschungspraxis. Der Erfindungsreichtum, dem sie
in dieser Weise grofziigig Platz einrdumt, scheint fir jedes Uben dekolo-
nial / dekolonialisierender Wissenschaft/ssprache dringend notig, Bewahrtes
und Vertrautes durch eine alles fragilisierende Situierung zu visionieren
und folglich derangieren zu konnen. Mit Haraway kann fruchtbar Uber fragi-
lisierende Situierungspraktiken nachgedacht werden.

19 Vgl. dazu die Ausfihrungen von Dwayne Donald, der in einem Vortrag die Be-
ziehungsunfahigkeit in Siedlernationen aus indigener Perspektive beschreibt

266

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Wo ist flr dich der Ort der Indigenen?«

Dekoloniale Asthetik als Gabe einer Umkartierung

Frage: Kennst du irgendein indigenes Volk?

Antwort: Nein.

Frage: Und wirst du neugierig, eines kennenzulernen?
Antwort: Ja, neugierig ist man immer.

Wenn wir als Kunstrezipient*innen mit Um Vazio Pleno/A Full Void die Gabe
dekolonialer Asthetik erhalten, von der Kondition eines indigenen Ortes er-
fahren, dann wire die Erwiderung der Gabe, diesen indigenisierten Ort im
Denken-an-den-Anderen und an dessen koloniale Asthetisierungen im Zen-
trum westlicher Kunstgeschichten sehen zu lernen. Dies hieRe, begreifen zu
lernen, in welchen Weisen jede*r von uns in euroamerikanischen Narrativen
und Bildgeschichten immer wieder dem »Undenkbaren«?? begegnet, dem
aus der kolonialen Geografie ver-riickten Anderen, mit dem man gewollt un-
gewusst und intensiv entlang der Logiken der kolonialen Trennung verbun-
den ist. Die Fragen markieren die Reichweite einer anders moglichen Begeg-
nungsfihigkeit in einer kolonial bedingten Begegnungsunfihigkeit.

Den »Ort des Indigenen« gilt es als die komplexe Kondition eines ge-
teilten Nicht-Orts zu erfahren, der um das Zentrum einer paradoxen Leere
kreist und sich einer anwesenden Abwesenheitslogik verdankt. Die Leere ist
der »need not to know«?! von dem Charles W. Mills spricht, ist die natiir-
liche, euroamerikanische Diskursordnung als Epistemologie der Liicke, ist
das koloniale Paradox eines lebendig-toten indigenen Gegeniibers, dessen
abwesende Anwesenheit die naturalisierte Bedingung des euroamerikanisch
gewaltvollen Sehens, Horens, Sprechens iiber den*die Andere*n ist. Der*die
Indigene ist das »absent centre«?2, das den Dreh- und Angelpunkt unserer
Verbundenheit markiert, die im Kern unsere Unverbundenheit systematisch
sicherstellt.

Frage: Wie stellst du dir eine community, ein indigenes aldeia vor?
Antwort: Ich stelle mir das ungefihr so vor, wie es im Fernsehen gezeigt
wird: Ein Ort mitten im Wald, voller ocas, mit Menschen, die total natiir-
lich leben, ohne viel Einfluss von auen. Aber ohne, dass ich Kontakt von
Angesicht zu Angesicht hatte.

Dekoloniale Prozesse und Praktiken sich und den*die*das Andere*n zu wis-
sen sowie koloniales Verwobensein in Form anderer Kunstgeschichten zu er-

und sich in diesem Kontext intensiv mit der Frage der Beziehungsmodglichkei-
ten in postkolonialen Gesellschaften zwischen Aborigenes und Kanadier*innen
auseinandersetzt: Donald, Dwayne: On what terms can we speak?, Vortrag an
der University of Lethbridge, Kanada, 2010, URL: https://vimeo.com/15264558
(letzter Zugriff: 10. Dezember 2018).

20 Vgl. Trouillot 2015 (wie Anm. 12).

21 Mills 2007 (wie Anm. 5), S. 35.

22 Vgl. Wolfe, Patrick: Traces of History. Elementary Structures of Race, Lon-
don / New York 2016, S. 135f.

267

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilma Lukatsch

zahlen, ist »natiirlich« weder immer noch iiberall erwiinscht. Insbesondere
in euroamerikanischen Institutions- und Wissenslandschaften werden Ima-
ginationen begrenzt und »systematische Fehlwahrnehmung« als epistemi-
scher Normalzustand »weiBer Super-Vision« perpetuiert.23 Zum Zwecke des
Selbsterhalts werden dekoloniale Visionen und anderes Wissen von kolonia-
ler Differenz verunméglicht. »Kunst wissen« und »Kunstwissen« umfassen so
im Wesentlichen die Kunst, den*die*das Andere*n anders zu wissen — ihm in
dekolonialisierender Verschiebung begegnen zu lernen. Es beschreibt auch
den Weg und die Praxis hin zur Kunst einer dekolonialen Vision. Dekoloniale
Kunst-Vision erméglicht die Verlagerung eines vertrauten Sinn- und Sinnlich-
keitsgefiiges. So verstanden, konnten dekoloniale Kunstgeschichten zu nichts
weniger werden als zu einem Sich-in-Beziehung-Setzen zur kolonialisierten
Geografie, Vision und Geschichte »zwischen uns«.24

23 Vgl. Mills 2007 (wie Anm. 5), S. 18.

24 Mein Dank geht an: Maria Thereza Alves und die Sorocabaner Student*in-
nen Alberto Cruz, Aldine Tukano, Caguicli Tikuna, Jeika Kalapalo, Jheniffer
B. Oliveira Pégo, Kaly Tariano, Kelly Horlandia Bernardo Caetano, Kuhupi
Waura, Laerte Rupré Tsimbarana'd, Lucilma Iukunai Spinelli, Nailson Marques
Tomaz, nord Tuyuka, Omawalieni Baniwa, Potira Kambeba, Rayana Atikum,
Samuel Afonso, Sileia Tukano, Solange T. Paique und Sunia Yebamahsa. Denken
an Kunst und Schreiben lber Kunst wdren ohne euch nicht moéglich.

268

https://dol.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:48:11. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

