
253

Wilma Lukatsch
»Wo ist für dich der 
Ort der Indigenen?« 

Dekoloniale  
Kunstwissenschaft  

als Verortungspraxis  
kolonialen  

Nicht-Wissens

Maria Thereza Alves: Um Vazio Pleno / A Full Void, 2017,  
Installationsansicht SESC, Sorocaba, 2017, Foto: Wilma Lukatsch.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

Wilma Lukatsch

Prolog

Frage: Wo ist für dich der Ort der Indigenen?
Antwort: Der Ort der Indigenen ist jeder Ort, an dem er sein möchte.1

Dekoloniale Kunstwissenschaft thematisiert die vielfach kolonial verzerrte 
Geografie »zwischen uns« und die verunmöglichten Sichtweisen aufeinander, 
Bilder und Visionen voneinander.2 Sie ist, so verstanden, der Versuch, die de-
koloniale Verortung von kolonialer Verunortung in der Kunst zu erforschen; 
der Versuch, Strukturen und Zusammenhänge kolonialen Nichtwissens in 
den Blick zu kriegen und eine Sprache für sie zu finden.3 Es geht um die Ver-
schiebung wissenschaftlicher Imaginationsfähigkeit und um mögliche andere 
kunstwissenschaftliche Methodologien, denn grundlegend ist, dass:

[t]oo often, […] academic discussions of this ghastly event have reduced 
the devastated indigenous peoples and their cultures to statistical cal-
culations in recondite demographic analyses. […] As a result, the very 
effort to describe the disaster’s overwhelming magnitude has tended to 
obliterate both the writer’s and the reader’s sense of its truly horrific 
human element. […] We must do what we can to recapture and to try to 
understand, in human terms, what it was that was crushed, what it was 

1	 Die diesen Text durchziehenden Fragen und Antworten sind Maria Thereza Al-
ves’ Arbeit Um Vazio Pleno / A Full Void entnommen. Die umfangreiche Gemein-
schaftsarbeit entstand 2017 in Sorocaba, SP. Ein zentraler Teil bestand in 
der Zusammenarbeit mit indigenen Student*innen an der Universität in Soro-
caba und fand auf dem Universitätscampus als dekoloniale Gegenbefragung der 
nicht-indigenen Kommilition*innen durch indigene Student*innen statt. Alle 
hier verwendeten Transkriptionen und Übersetzungen ins Deutsche sind von 
mir. Die Interviews im portugiesischem Original mit englischen Untertiteln 
sind abrufbar unter: http://www.mariatherezaalves.org/works/um-vazio-pleno-
a-full-void?c= (letzter Zugriff: 07. April 2020). Weitere Details und die 
Namen aller Kollaborateur*innen und communities sind ebenfalls dort zu fin-
den.

2	 Die Geografie des Raums »zwischen uns« verstehe ich als kolonialisier-
ten Ort – epistemologisch und physisch gleichermaßen –, als eine Verunor-
tung, die wiederum unser jeweiliges Miteinander-Sein und unsere Imaginati-
onen über einander bedingt. Dekolonialisierung dieses Orts denke ich dabei 
stets auch von der Ethik Emmanuel Lévinas’ aus, weil in seiner Zuwendung 
zum Anderen das »zwischen uns« als ethische Frage und Ort der Alterität 
des Anderen eine zentrale Rolle spielt. Zugleich möchte ich Lévinas’ »Zwi-
schen uns« aber auch als Teil der kolonialen Geografie nicht vergessen und 
zu einer dekolonialen Verschiebungspraxis hin öffnen. Vgl.: Lévinas, Emma-
nuel: Zwischen uns. Versuche über das Denken an den Anderen, München / Wien 
1995; vgl. auch: ders.: Vom Sein zum Seienden, Freiburg / München 1997 sowie 
ders. / Nemo, Philippe: Ethik und Unendliches. Gespräche mit Philippe Nemo, 
Wien 2008.

3	 Zum Thema »colonial unknowing« vgl.: Goldstein, Alyosha / Hu Pegues, Juli-
ana / Vimalassery, Manu: »Introduction. On Colonial Unknowing«, in: Theory 
& Event. Special Issue: On Colonial Unknowing, Bd. 19, Nr. 4, Oktober 2016, 
o.S., URL: https://muse.jhu.edu/article/633283 (letzter Zugriff: 07. April 
2020) und dies., »Colonial unknowing and relations of study«, in: Theory & 
Event, Bd. 20, Nr. 4, Oktober 2017, S. 1042–1054.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

»Wo ist für dich der Ort der Indigenen?«

that was butchered. It is not enough merely to acknowledge that much 
was lost. […] We shall have to rely on our imaginations to fill in the faces 
and the lives.4

Voll und Leer als Raster kolonialer De-/Platzierungen
Maria Thereza Alves’ Projekt Um Vazio Pleno / A Full Void ist eine dekolonia-
le Geschichtsumschreibung in Form einer gegenkartografischen Stadt- und 
Wand-Installation, die 2017 von den Bedingungen eines spezifischen Orts her 
ihre Form gefunden hat. Im Zentrum des Projekts steht die Frage und Be-
fragung indigener Präsenz / Absenz in der brasilianischen Gegenwart und ih-
rer kolonialhistorischen Verortung durch brasilianische Erinnerungs- bzw. 
Anti-Erinnerungspolitiken. Was wird in Brasilien wie vom*von der Anderen 
erinnert und als Gegenwart über ihn*sie gewusst und was wird dadurch ver-
unmöglicht? Das Projekt fragt in seinen Tiefendimensionen damit auch nach 
den Bedingungen und Möglichkeiten, sich für dekoloniale Realitäten indige-
ner Gegenwart und für dekoloniale Begegnung zu öffnen. Wir werden durch 
die Projektteile für die Wirksamkeiten und Logiken von Brasiliens postko-
lonialen Politiken der Produktion des*r Anderen und der Verleugnung (der 
Produktion) des*r Anderen sensibilisiert. Wir werden uns aber auch der Fra-
gilität der Produktion der Leere bewusst, die einen Schleier des Nichtwissens 
über die Entleerungsprozesse legt, das heißt den Blick in und auf die void 
verstellt und verfälscht. 

Indem Alves in ihrem Projekt die indigenen Entleerten nicht allein als 
sprechende und lebende Hauptakteur*innen ins Zentrum stellt, sondern 
sie koloniales Nichtwissens aufdeckt, wird Um Vazio Pleno / A Full Void zur 
colonial unknowing-Forschungsstudie, die uns koloniales Nichtwissen als 
Epistemologie der Lücke zu wissen gibt. Das Projekt erforscht Brasiliens Na-
tionalverständnis, indem es uns dieses ver-rückt sehen und hören lässt. Diese 
Verschiebung der Sinne geschieht, indem Alves zusammen mit Indigenen ins 
weiße Brasilien hineinforscht und unangenehmes Rauschen oder Disbalance 
produziert. Das kolonialhistorische Produziertsein der Leere drängt sich uns 
in Form eines Zusammenpralls konträrer Geschichten oder Wahrheiten auf. 

Die Produktion der Leerstelle als systematischer basiert auf dem weißen 
Privileg, den*die*das Andere*n nicht zu kennen, von ihnen nicht zu wissen 
oder, schärfer formuliert, sie basiert auf »the need not to know«.5 Der 

4	 Stannard, David E.: American Holocaust. The Conquest of the New World, New 
York, 1992, S. xf.

5	 Zitat leicht verändert. Vgl.: Mills, Charles W.: »White ignorance«, in: 
Sullivan, Shannon / Tuana, Nancy (Hg.), Race and Epistemologies of Ignorance, 
Albany 2007, S. 11–38, hier: S. 35. Aber, wie er ebenfalls schreibt: »White 
ignorance is not indefeasible (even if it sometimes seems that way!), and 
some people who are white will, because of their particular histories 
(and / or the intersection of whiteness with other identities), overcome it 
and have true beliefs on what their fellow whites get wrong. So white ig-
norance is best thought of as a cognitive tendency — an inclination, a 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

Wilma Lukatsch

Widerspruch, in dem wir uns bewegen, hat System, denn er ist das konstitutiv 
notwendige Paradox kolonialer Selbst-Narrationen, Historizität und Sozi-
alität sowie der sie legitimisierenden Historiografisierung. So umkreist der 
folgende Text die kolonialhistorisch produzierte Leere und damit zugleich 
die bis heute alles durchziehende, gleichermaßen präsente wie abwesende 
Leerstelle, in der »der*die*das Indigene« Brasiliens als void/voided existiert. 
Es braucht Saidiya Hartmans »critical fabulation«6 als dekoloniale Methode, 
um über eine Leere, die nicht gewusst werden will, zu schreiben. 

Frage: Wo ist für dich der Ort der Indigenen?
Antwort: Dort, wo sie*er sich wohlfühlt. Das hängt sehr davon ab, glaube 
ich, wo er sich wohlfühlt; keine Ahnung: in der Universität, in der Stadt 
oder in jenen mehr ursprünglichen Gegenden von ihm. Ich glaube, dass 
er das Recht hat, sich wie jeder andere Staatsbürger auszusuchen, wo er 
sich am besten fühlt.

Kunst & Verortung kolonialen Nicht-Wissens
Alves’ Gemeinschaftsprojekt Um Vazio Pleno / A Full Void entstand 2017 auf 
Einladung der Frestas Triennale in Sorocaba.7 In retrospektiver Draufsicht 
ereignete sich die Arbeit als ein Geflecht aus Kollaborationen, Workshops, 
Ortsbegehungen, klandestinen Dokumentationen, einem Stadtrundgang, ei-
nem Symposium sowie zahlreichen Gesprächen, Korrespondenzen und Situ-
ationen der An- und Entspannung. Was letztlich entstanden ist und auf der 
Frestas Triennale ausgestellt wurde, bestand aus 1.) einem »inneren« Teil 
in Form einer Wandinstallation, die sich wiederum aus drei Teilen zusam-
mensetzte: a) einer großen Stadtkarte Sorocabas im Zentrum der Wand, mit 
13 markierten stadt- und kolonialhistorischen Orten; b) 20 auf gebürstete 
Metallplatten geplotteten Fotografien, deren »Abgebildetes« sich dem*r Be-
trachter*in durch die technische Umsetzung nahezu entzog, und c) zwölf klei-
neren Monitoren mit Kopfhörern, auf denen Interview-Investigationen der in-
digenen UFSCar Student*innen zu sehen und zu hören waren. 

doxastic disposition — which is not insuperable. If there is a sociology of 
knowledge, then there should also be a sociology of ignorance.« (S. 23).

6	 Hartman, Saidiya: »Venus in two acts«, in: Small Axe: A Caribbean Journal 
of Criticism, Bd. 12, Nr. 2, 2008, S. 1–14, hier: S. 11, 13 und 14. In Bezug 
auf epistemische Entkopplung und Verlinkung schreibt Hartman: »The method 
guiding this writing practice is best described as critical fabulation. […] 
The necessity of trying to represent what we cannot, rather than leading to 
pessimism or despair must be embraced as the impossibility that conditions 
our knowledge of the past and animates our desire for a liberated future. 
[…] The task of writing the impossible.«

7	 Sorocaba liegt im Süden Brasiliens knapp 100 Kilometer westlich von São 
Paulo Stadt. Die Frestas Triennale fand 2017 zum zweiten Mal unter dem Ti-
tel »Entre Pós-Verdados e Acontecimentos / In Between Post-Truths and Events« 
statt und wurde von Daniela Labra und Rafael Yudi kuratiert. Veranstal-
tungsort war das SESC (Serviço Social do Comércio) in Sorocaba, ein von Ar-
beiter*innen finanziertes Kultur-, Veranstaltungs- und Gesundheitszentrum.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

»Wo ist für dich der Ort der Indigenen?«

Zudem bestand die Arbeit aus 2.) unterschiedlichen »äußeren« Teilen, 
Vor-Ort-Interventionen im Stadtraum. Diese auf einer großen Stadtkarte an 
der Wand im SESC verzeichneten Orte markierten vielfach indigene Präsenz 
in Sorocaba, die der offiziellen Gedenk- und Erinnerungskultur entgegenste-
hen. Diese Vor-Ort-Interventionen bestanden aus a) einer Vielzahl an halb 
vergrabenen Keramikgefäßen an den markierten Orten; b) einem historischen 
Stadtrundgang durch die Innenstadt von Sorocaba entlang der Keramiken 
unter Führung der beiden Guaraní lídern Poty Poran und Eunice Martims8. 
Beide líder sprachen über indigene Geschichten aus der Region Sorocabas, 
die in Brasiliens Monumenten, Büchern und Archiven nicht auftauchen; und 
c) einem Symposium im SESC, bei dem die offizielle Stadtgeschichte Soroca-
bas erneut in ein anderes Licht gestellt wurde. Diese historischen Gegendar-
stellungen bestanden aus Präsentationen von Maria Thereza Alves, Poty Po-
ran, Eunice Martims und Erik Petschelies. Diese Narrationen und nationalen 
Um-Erzählungen setzten einen anderen Wissenskanon zusammen, in dem in-
digene Geschichten und Realitäten sowohl zentral als auch als lebendig in 
den Blick rücken konnten. 

Das Privileg der Quota Indígena & die Universität in Sorocaba

Frage: Was in deinem täglichen Leben benutzt du, oder magst du, oder 
isst du, das indigener Herkunft ist?
Antwort: Hauptsächlich Maniok. Ziemlich viel davon! Ich verwende auch 
Fruchtgummi aus Tapioca und ich mache Maniokkuchen. Mir fällt nur 
Maniok ein. Das liegt daran, dass ich sehr viel davon konsumiere.

Ein wesentlicher und für diesen Text leitender Teil des umfangreichen Pro-
jekts bestand aus der Zusammenarbeit von Alves mit indigenen Student*in-
nen der Universität in Sorocaba, die in einer – für brasilianische Standards 
kolonialer Bezugnahme – geradezu atemberaubenden Interviewinvestigatio-
nen ihrer nicht-indigenen Kommilition*innen mündete. 

Der UFSCar Campus in Sorocaba (Universidade Federal de São Carlos, 
Campus Sorocaba) wurde 2006 eröffnet; eine Quotenregelung für Indigene auf 
dem gesamten Campuskonglomerat wurde 2008/2009 eingeführt. Erst seit 
Einführung dieser Quotenregel – eine Seltenheit an brasilianischen Universi-
täten – besuchen auch indigene Studierende die Universität in Sorocaba. So 
gab es etwa noch 2017 im Nordosten Brasiliens keine einzige Universität mit 
einer cota indígena. Das war bzw. ist einer der Hauptgründe, warum in Soro-
caba nicht nur »so viele« indigene Student*innen studieren (es sind 30 von 
insgesamt 20.000 Studierenden an allen Sorocabaner Campussen), sondern 
warum diese auch aus dem sehr weit entfernten Norden des Landes, das heißt 
aus Bundesstaaten wie Acre und Amazonien, kommen. Die Quotenregelung 
sieht meist vor, dass die Fakultäten je ein bis zwei Studienplätze an indigene 
8	 Mit beiden lídern und Guaraní communities hatte Alves bereits in den Jahren 

zuvor mehrfach kollaboriert.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

Wilma Lukatsch

Studierende vergeben müssen. Angesichts der ohnehin raren Studienplätze 
für Indigene an öffentlichen Universitäten in Brasilien hat das zur Folge, 
dass die meisten von ihnen, wenn sie überhaupt einen Studienplatz ergattern 
können, nicht unbedingt auch ihr Wunschfach oder etwas studieren können, 
was für die communities wichtig wäre. 

2013 gab es auf dem UFSCar Universitätscampus, einem Campus von 
mehreren der Universität Sorocaba, gerade einmal zehn indigene Student*in-
nen, die dort über die cotas indígenas eine Zulassung erhalten hatten. Im Jahr 
2017, als Alves einen wesentlichen Teil des Projekts Um Vazio Pleno / A Full 
Void zusammen mit ihnen realisiert hat, besuchten ungefähr 30 indigene 
Student*innen die UFSCar, weniger als ein Prozent aller Studierenden. 
Für diese etwa 30 Student*innen gab es drei zuständige, nicht-indigene 
Indigenenbeauftragte. 

Der an der UFSCar eigens für die indigenen Student*innen eingerichtete 
Treffpunkt heißt »Indigenenraum«. Es ist ein kleiner, sehr spärlich möblier-
ter Raum, mit kleinen Fenstern unter der Decke, die weder einen Ausblick 
nach draußen gewähren noch für ausreichend Tageslicht im Inneren sorgen. 
Zudem gibt es in diesem Raum so gut wie keine technische Ausstattung. Im 
Unterschied dazu sind die nicht-indigenen Gemeinschaftsräume großzügig, 
unter anderem mit Tisch- und Arbeitsnischen, Materialien, Sitzecken, Tep-
pichboden und Computern ausgestattet. 

Rechnet man die Gesamtzahl indigener Studierenden auf dem Gesamt-
komplex der Universität in Sorocaba zusammen, waren es 2017 weniger als 
0,5 Prozent der Gesamtstudierenden. Bis zum heutigen Zeitpunkt9 ist diese 
Quote sogar gesunken, da die Regierung unter Michel Temer unmittelbar 
nach dem Putsch gegen Dilma Rousseff Teile der »Rassenquote« (quotas 
raciais), die gesellschaftlich Benachteiligte integrieren sollte, zurückgenom-
men hat. Zudem ist der Druck auf indigene Studierende universitätsintern 
enorm hoch. Alltägliche Probleme beginnen meist schon bei der Sprache 
und der Sprachunfähigkeit des brasilianischen Lehrpersonals. Viele der 
indigenen Student*innen sprechen zwar mehrere indigene Sprachen, haben 
aber nicht selten erst wenige Jahre vor Eintritt in die Universität zusätzlich 
9	 Dieser Textteil und die dazugehörigen Recherchen zum Thema colonial unkno-

wing sind weitestgehend im Frühjahr / Sommer 2019 entstanden, wobei v. a. mit 
Blick auf die Zahlen der Studierenden und vieler Details, die die Univer-
sität Sorocaba und die Ausbildungslandschaft in Brasilien betreffen, auf 
Quellen und Referenzen meiner zweiten brasilianischen Forschungsreise im 
August / September 2018 zurückgehen. Ohne diese direkten Erfahrungen, Ge-
spräche und Hinweise wäre es mir nicht möglich gewesen, über das Ausmaß der 
postkolonialen Verleugnung des*r Indigenen und möglicher dekolonialer Prak-
tiken der Verschiebung nachzudenken sowie die dekolonial sehr viel wei-
tergehenden, außerbrasilianischen, Forschungen mit Brasiliens kolonialer 
Spezifik ins Verhältnis zu setzen. Siehe Lukatsch, Wilma: Ästhetiken de-
kolonialer Entgrenzung und postindigener survivance bei Maria Thereza Al-
ves und die Suche nach den Möglichkeiten dekolonialisierender Begegnung mit 
Kunst, Dissertation, Universität der Künste, Berlin 2021, DOI: https://doi.
org/10.25624/kuenste-1468.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

»Wo ist für dich der Ort der Indigenen?«

Portugiesisch gelernt. Weitere Probleme sind die mangelnde Essensversor-
gung der Student*innen (sie erhalten ein warmes Mittagessen pro Wochentag 
in der Mensa), die ihnen nicht vertrauten westlichen Lehr- und Unterrichts-
methoden (sie haben in der Regel die Schulen ihrer communities in ihren 
jeweiligen aldeias besucht) sowie die teilweise extrem weiten Heimwege in 
ihre communities. Zudem erhöht das heftige Ausmaß der Landkonflikte und 
-kämpfe in ihren communities den Druck auf die Student*innen, weil ihre 
physische Anwesenheit hier oft wichtig wäre. Das alles hat nicht selten zur 
Folge, dass viele von ihnen ihr Studium abbrechen und in ihre communities 
zurückgehen, wo ihre Mitwirkung so dringend gebraucht wird. 

Die wenigen hier dargelegten Informationen waren nur vor Ort, auf dem 
Campus in Sorocaba und im Kontext von Alves’ Projekt Um Vazio Pleno / A 
Full Void, zu erfahren. Jede Recherche ergibt in Bezug auf aktuelle Zahlen 
nicht nur keine eindeutigen, sondern sogar widersprüchliche Informationen. 
Zu viele Aspekte sind unbekannt, vergessen, ungedruckt oder ändern sich 
aufgrund der politisch konstant instabilen Lage gesetzlich so rasch, dass 
schnell der Überblick verloren geht.10 So besteht auch die Geschichte der 
Institution und ihrer Studierenden in Sorocaba aus den postkolonial produ-
zierten blinden Flecken, die die brasilianische Bildungspolitik, Geschichts- 
und Erinnerungskultur durchziehen.11 Möchte man Licht (Sinn, Geschichte, 
Wissen etc.) in die Hintergründe der Produktionsbedingungen und ästheti-
schen Verortungen von Alves’ Gemeinschaftsprojekt Um Vazio Pleno / A Full 
Void von 2017 bringen und dabei vor allem dem Problem der postkolonialen 
Quellenlogik und ihrer un-/verfügbaren Referenzen begegnen, dann stellt 
sich die Frage, ob und wie die Leere und der*die*das Entleerte selbst, die 
nach anderen Quellen verlangt, methodisch greifbar werden kann. Dass 
Alves in dem Projekt einen Raum geöffnet hat, in dem Indigene selbst ihr 
nicht-indigenes Außen adressieren konnten, zeigt, in welcher Weise die Kunst 
Referenzen und Quellen für dekoloniale Entgrenzung produzieren kann und 
Gegengeschichten für Brasiliens Öffentlichkeit ermöglicht. 

10	 Eine 2016 vom Deutschen Akademischen Austauschdienst Bonn herausgegebene 
Forschungsanalyse zum brasilianischen Bildungssystem besagt zum Beispiel, 
das Quotensystem sei 2012 von der Regierung beschlossen worden. Die Inter-
views mit den Student*innen in Sorocaba zeigen jedoch, dass ein Quoten-
system bereits früher, wenn auch nur an wenigen Universitäten des Landes 
existierte (vgl. u. a.: Barkhausen, Anna / Schulze, Martina: Bildungssystema-
nalyse Brasilien 2016, hg. von DAAD, Bonn 2016).

11	 Brasiliens Universitätsgeschichte beginnt im amerikanischen Vergleich sehr 
spät. Erst 1912 wurde die erste Universität des Landes in Curitiba, Paraná 
gegründet (vgl. u. a.: Benninghoff-Lühl, Sibylle / Leibing, Annette (Hg.): 
Brasilien – Land ohne Gedächtnis?, Hamburg 2001; Buarque de Holanda, Sér-
gio: Die Wurzeln Brasiliens, Frankfurt/M. 1995; Stam, Robert / Shohat, Ella: 
Race in Translation. Kulturkämpfe rings um den postkolonialen Atlantik, 
Münster 2014 oder Alves, Maria Thereza: »Letter to a Fulbright Scholar on 
Native Issues and Reality«, 22.06.2017 [unveröffentlicht]).

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

Wilma Lukatsch

Nicht-Wissen und »Undenkbarkeit«12

Frage: Und bevor du an die Universität gekommen bist, hattest du da 
schon mal Kontakt zu irgendwelchen Indigenen?
Antwort: Nein, vorher hatte ich noch nie Kontakt. Überhaupt keinen. 
Wirklich erst hier.

Wenn der Kontakt zwischen Indigenen und Nicht-Indigenen in Brasilien der-
art systematisch garantiert ist, dann existiert unter keinen Umständen eine 
geteilte Geografie, weder eine physische in Bezug auf die Frage des Lan-
des noch eine in Bezug auf Fragen der Beziehung zwischen Indigenen und 
Nicht-Indigenen in Siedlernationen. Die Geografie eines dekolonialen »Zwi-
schen uns« ist verstellt durch »the need not to know«, das Privileg, das sich 
als weiß markiert, weil es die Trennung und Differenz der Welten sicherstellt 
und die Visionen vom und des*r Anderen fixiert.

Frage: Noch eine andere Frage: Kennst du irgendeinen indigenen Stamm? 
Und falls ja, was / wie war der erste Kontakt und die Erfahrung, die du 
gemacht hast? Und falls nicht, falls du keinen kennst, hättest du Lust zum 
Kennenlernen?
Antwort: Ich kenne keinen, ich habe noch nie persönlich zu einem Kon-
takt gehabt. Ich weiß, dass es einen in der Nähe hier gibt, im Bundesstaat 
São Paulo, ich erinnere mich nicht richtig an die Stadt; tatsächlich nur 
Informationen aus dem Internet. 

Colonial unknowing zeigt sich in der scheinbaren »Natürlichkeit« weißer 
Seins- und Ortskonstitution in den Amerikas. Nichtwissen ist eine koloniale 
Wissenskondition, womit die Vernichtung des*r Anderen / Indigenen im Sin-
ne der Verweigerung lebendiger Anwesenheit zugleich produziert und ver-
leugnet wird. Diese paradoxe Situierung des Indigenen ist die bis heute in 
Brasilien wirksame koloniale Entmachung und Produktion des »indigenen« 
Anderen. Der dem*der Indigenen »gegebene« Wohlfühlort ist insofern als 
vielfach kolonial zugeteilte Deplatzierung eines anderisierten Gegenübers 
verstehen zu lernen – wie es die damit zusammenhängende »systematic mi-
sperception«13 als postkoloniale Wissenskonditionierung zu verlernen gilt. 
Die Epistemologie selbst darf als ethische Frage nach der Geografie des 
»Zwischen uns« verstanden werden, weil »die Epistemologie« selbst die Wei-

12	 Über die Produktion der colonial-unknowing-Struktur des »Undenkbaren« als 
dem kolonial Verunmöglichtem vgl.: Trouillot, Michel-Rolph: Silencing the 
Past. Power and the Production of History, Boston, 2015. Trouillot schreibt 
über das Unmöglichkeitsdenken am Beispiel der Haitianischen Revolution ein-
drücklich: »The Haitian Revolution thus entered history with the peculiar 
characteristic of being unthinkable even as it happened. […] They could 
read the news only with their ready-made categories, and these categories 
were incompatible with the idea of a slave revolution. […] How does one 
write a history of the impossible?«, S. 72f.

13	 Vgl.: Mills 2007 (wie Anm. 5), S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

»Wo ist für dich der Ort der Indigenen?«

sen zu wissen spezifisch kodiert und kartografiert hat. Epistemologie »umzu-
sprechen«, um Wissen anders zu wissen, scheint kaum möglich, könnte zu-
mindestens nur in bedingungsloser Nähe zum Anderen und seiner kolonialen 
Negierung geschehen.

Der den Indigenen offerierte Ort ist koloniale Deplatzierung und wird 
in Um Vazio Pleno / A Full Void in seiner kolonialen Verortung als Nicht-Ort 
markiert. Es ist ein Ort, der von kolonialem Nichtwissen eingefasst ist und 
der in der Kunst von Alves als vielgliedriger und als real existierender, mit 
indigenen Geschichten gefüllter Ort der »vollen Leere« in eine Vision und 
damit in unvertraute Nähe gebracht wird. Die Kunst dekolonialer Kunstge-
schichten, wie Um Vazio Pleno / A Full Void beispielhaft zeigt, besteht darin, sich 
um einen inexistent gemachten und zugleich existierenden Ort zu drehen und 
diesen »Ort der Indigenen« als koloniales Paradox ins Zentrum künstleri-
scher Gegenvision zu stellen. Kunsthistoriker*innen sind daran anschließend 
ihrerseits gefragt, diesen Ort in der euro-amerikanischen Geschichts- und 
Kunstwelt zu lokalisieren. Wir bewegen uns zusammen mit der Kunst »der 
vollen Leere« und der »indigenen Kunst der Orts-Befragung« an Orte kolo-
nialen Nichtwissens. 

Maria Thereza Alves’ Projektarbeit gibt als dekoloniale Verschiebung 
Einblick in eine uns ungewusst-ungehört-ungesehene und unvorstellbar 
gemachte Fülle einer Leere, eben dem »Ort der / des Indigenen« als Wissens-
struktur kolonialen Nichtwissens und damit als vergessen gemachten Nicht-
Ort, der direkt die kolonialisierte Beziehungsunfähigkeit »zwischen uns« 
berührt und begründet. Um Vazio Pleno / A Full Void darf als nichts weniger 
denn als dekoloniale Orts-Verschiebung verstanden werden, weil das Projekt 
zu ästhetischen Blick-Verschiebungen westlichen Kunst- und Selbst-Wissens 
hinführt und weil in ihm eine ethische Ästhetik wirkt, die uns insbesondere 
auch von Europa aus zum Ver-/Lernen von colonial unknowing einlädt. Von 
den Verschiebungen, die Um Vazio Pleno / A Full Void als Kunst-in-Geschichte 
auslöst, kommen wir zu Fragen kunsthistorischer Forschung und den Bedin-
gungen und Möglichkeiten ihrer Dekolonialisierung. Das Projekt lässt sich als 
dekoloniale Verortungspolitik verstehen, insofern es mit einer epistemischen 
Direktionalität und Verortungsbewegung des Schreibens verbunden ist – ver-
standen als das Erfinden von und Experimentieren mit »kontrapunktischen 
Erzählpraxen«14. So drängen postkoloniale Denker*innen zur Bewahrung der 
Komplexität in der Auseinandersetzung mit der Pluralität postkolonialer Re-
alitäten. María do Mar Castro Varela zum Beispiel schreibt explizit über die 
Notwendigkeit einer »Praxis des Kontrapunktischen«, um »der Komplexität 
wieder den Raum [zu] gewähren, der ihr gebührt. Es ist dies ein ethisches 
Anliegen, das ein geduldiges Verlernen der dominanten Denkgewohnheiten 

14	 Castro Varela, María do Mar: »Ambivalente Botschaften und Doppelbindung – 
Warum Kulturelle Bildung das Verlernen vermitteln sollte«, in: KIWit: Kultur 
öffnet Welten, 16.10.2019, o. S., URL: https://www.kiwit.org/kultur-oeff-
net-welten/positionen/position_13120.html (letzter Zugriff: 20. Mai 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

Wilma Lukatsch

und Praxen des Zuhörens und Sprechens durchbrechen muss. Und es ist eine 
der Hoffnungen von Kunst, dass diese den double bind erträgt, transparent 
und besprechbar macht.«15

Vom undenkbaren Ort des*r Leere*n aus gefragt
Die Fragen, die die indigenen Studierenden ihren nicht indigenen Kommili-
ton*innen 2017 in Sorocaba gestellt haben, dürfen wir deshalb als »Ortsbe-
fragungen« kolonialer Beziehungslosigkeit verstehen und hören lernen. Sie 
zeugen von der Deplatzierung des Ortes der Indigenen, weil sie Maß und 
Ausmaß der Verleugnung des*r Anderen greifbar machen. Es sind Fragen, 
die uns als gelebte Aufrufe gegenüberstehen und den »Ort der Indigenen« 
als unhintergehbaren Teil des Raums »zwischen uns« abstecken. Das Verbre-
chen der kolonialen Orts-Entleerung des »indigenen« Gegenübers, welches 
in Um Vazio Pleno / A Full Void in vielfacher Weise und zusammen mit indige-
nen Gemeinschaften erstmals in Brasilien realisiert und ausgestellt wurde, 
leitet uns von Europa aus zu jenen umtriebigen Fragen der Möglichkeit, de-
koloniale Kunstgeschichten als dekolonialisierende Kunstgeschichten zu er-
denken. Das Kunstgeschichten-Schreiben ist der vielleicht unmögliche Ver-
such dekolonial / dekolonialisierender Nähe / Annäherung entgegen kolonialer 
Ent-Ortung. Doch trotz oder gerade wegen dieser Schwierigkeit können Prak-
tiken feministisch dekolonialen Schreibens, die eng mit Methodenfragen und 
mit konkreten dekolonisierenden Forschungs- und Situierungspraktiken zu-
sammenhängen, zu entwestlichenden kunsthistorischen Verschiebungen hin-
führen. 

Andere, vollständigere Zukünfte inklusive ihrer epistemologischen Ver-
fasstheit denk- und lebbar zu machen, vertraut auf die Lust an der Dekonst-
ruktion auch der eigenen Verfasstheit. Die Fassung verlieren beim Schreiben 
gibt Ästhetiken unbekannter Reichweiten Raum. Dekoloniale Forschungsme-
thoden, Blick-, Sprech- und Wissensachsen können die Pluralität der Welt 
auffächern. Sie sind komplexe Unterfangen innerhalb sich-selbst-verlierender 
Forschungspraktiken, weil sie nach den Möglichkeiten der dekolonial un-
gehorsamen Textproduktion suchen. Texte entstehen, die Sinn und Sinne 
verschieben und Verständlichkeit entgrenzen. 

Frage: Was benutzt du oder was magst du oder was machst du oder was 
isst du, was indigen ist? Gibt es irgendeine Speise, die du ausprobiert 
hast und die dir geschmeckt hat und die du immer gerne isst; oder gibt 
es eine Kunstfertigkeit oder irgendeine Sache …? Gibt es in deinem Alltag 
irgendeine Sache dieser Art?
Antwort: Ich glaube nicht. Ich glaube, ich kenne nichts.

Kritische post- und dekoloniale Kunsthistoriker*innen lernen Dimensionen 
und Reichweiten dekolonialisierender Forschungspraxis durch eine nuancier-

15	 Ebd., H.d.V.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

»Wo ist für dich der Ort der Indigenen?«

te Praxis der Selbst-Verschiebung peu à peu kennen, wenn sie, wie es Mária 
do Mar Castro Varela und Nikita Dhawan deutlich machen, »anstatt sich 
dem Mainstream via Mimikry anzubiedern, widerständige Methoden, Dar-
stellungsformen und Kommunikationsstile hervorbringen«.16 Die Kunst, ihre 
Geschichten und ihre kunsthistorisch widerständigen »Darstellungsformen 
und Kommunikationsstile« beginnen unter dekolonial-feministischen Vor-
zeichen mehr und dringender denn je bei den kolonialen De-/Platzierungen 
des*r Anderen. Sie rufen dekoloniale Verantwortlichkeit sowie die Dekoloni-
alisierung des »Zwischen uns« und des dort beheimateten Welt- und Kunst-
verständnisses auf. 

Die Fragen der indigenen Student*innen richten sich nicht zuletzt auch 
an die Beschaffenheit der Antwort, an den Ort, von dem aus die Antwort er-
folgt. Die Gerechtigkeit der Antwort ist ein Ort, den Indigene und Nicht-Indi-
gene nur gemeinsam bewohnen können, und deshalb beschreiben die Fragen 
bereits den Ort von colonial unknowing, wie:

»Wie siehst du das mit den Indigenen hier an der Universität?«
»Wann hast du zum ersten Mal eine*n Indigene*n gesehen?«
»Kennst du irgendeine*n indigene*n Student*in?« 
»Hattest du vor der Universitätszeit schon mal Kontakt zu Indigenen 
und was hat sich in deinem Leben geändert, seitdem du einige von ihnen 
kennengelernt hast?« 
»Als du zum ersten Mal mit Indigenen gesprochen hast, wie hast du 
reagiert?« 
»Glaubst du, dass die Universität und die Professor*innen darauf vorbe-
reitet sind, indigene Student*innen aufzunehmen und sie auszubilden?«
»Glaubst du, dass die Anwesenheit / Präsenz von indigenen Studie-
renden an der Universität wichtig ist oder das ihre Anwesenheit /  
Präsenz auf der Arbeit, am Arbeitsplatz oder einfach innerhalb der 
Gesellschaft wichtig ist und dass es wichtig ist, dass sie eine normale 
Karriere haben, wie ihr Weißen sie habt?«
»Hast du eine Ahnung, wie viele indigene Studenten es im Moment an der 
UFSCar gibt und hast du schon welche kennengelernt?«
»Wie definierst du einen Indigenen und wie definierst du Indigensein?«
»Wie unterscheidest du dich als Nicht-Indigene*r von einem*r 
Indigenen?«
»Wo ist für dich der Ort der Indigenen?« 
»Was würdest du gerne über Indigene wissen?« 
»Denkst du, dass Indigene nicht mehr indigen sind, wenn sie Elektro-
nikgeräte, wie Mobiltelefone, Computer, Markenklamotten oder ein Auto 
oder Moped, benutzen?«, 

16	 Castro Varela, María do Mar / Dhawan, Nikita: Postkoloniale Theorie. Eine 
kritische Einführung, Bielefeld 2015, S. 340.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

Wilma Lukatsch

»Kennt ihr irgendeine indigene Ethnie und falls ja, wann war der erste 
Kontakt oder die erste Erfahrung, die ihr hattet? Falls nicht, habt ihr 
Lust, seid ihr neugierig zu erfahren, wie diese Völker leben?«
»Wie stellst du dir eine indigene Gemeinschaft, ein indigenes aldeia vor – 
etwa Gewohnheiten, Haus, Kultur, Wohnort, Freizeit und so was?«
»Wenn du dir eine indigene Gemeinschaft vorstellst, ein aldeia, an was 
denkst du da?« 
»Was denkst du, wie Indigene aktuell in ihren aldeias leben? Glaubst du, 
dass sich viele Dinge verändert haben seit der Ankunft der Portugiesen?«
»Was benutzt, magst, praktizierst oder isst du, das indigen ist? Gibt es ir-
gendein Essen, das du schon mal probiert hast, das dir schmeckt oder das 
du immer isst, oder ein Kunst(hand)werk, irgendeine Sache aus deinem 
alltäglichen Leben, gibt es so was?«
»Glaubst du, dass indigene Sprachen in Brasilien sehr abgewertet (oder 
sehr wenig geschätzt) werden – und damit auch die Sprecher*innen die-
ser Sprachen – und würdest du einen Kurs in einer indigenen Sprache an 
der Universität machen? Würde es dich interessieren, einen solchen Kurs 
zu machen?«
»Glaubt ihr, dass die Regierung indigene Interessen gut vertritt, etwa die 
Demarkation von Land?«

Dekoloniale Praxisforschung in der Kunstwissenschaft ist multiple Ver-
ortungs- und Verschiebungspraxis und kreist als solche um die indigenen 
Ortsbefragungen und Demarkationen, die etwa in Alves’ Kunst in dekoloni-
al aufregender Weise zur Sprache kommen. Aufregend, weil darin westliches 
Sprechen / Antworten in Not gerät und weil die damit zusammenhängende 
epistemische Schieflage wiederum als dekolonial willkommene Verrückung 
von Welt und den Weisen, sie zu wissen, sichtbar wird. Die Fragen der indi-
genen Student*innen adressieren dekoloniale Verantwortung und Imaginati-
on, weil sie gleichermaßen zu kolonial nicht gewussten Privilegien hinführen 
wie zur Kondition des Orts der Indigenen als Kondition des Ortes europä-
ischer Wissenskonstruktion.17 Die oben zitierten Fragen, die im Anschluss 
zweier intensiver Workshops 2017 erstmals in der Geschichte Brasiliens das 
nicht-indigene Umfeld adressieren, markieren die Kolonialität im »Zwischen 
uns«. 

Wir sind aufgerufen, diese Fragen intensiv zu umkreisen, weil sie das 
gelebte Leben brasilianischer Indigener betreffen, in denen die koloniale Ant-
wort bereits vor der Frage festzustehen scheint. Die Fragen, losgelöst von den 
Antworten, bezeugen jene erschütternde Weltverunsicherung, in der sich der 
indigene Weltbezug als Verlust einer Realität bezeugt. Hier wird die eigene 

17	 Und es ist ebenfalls Emmanuel Lévinas, der uns von der Alterität her »die 
Kondition des Ortes« als »situiertes Bewusstsein« und situiertes Engagement 
zu bedenken gibt (vgl.: Lévinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders 
als Sein geschieht, Freiburg / München 2011, S. 300f. und S. 321).

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

Maria Thereza Alves: Um Vazio Pleno / A Full Void, 2017, Filmstills der  
interviewten Kommiliton*innen auf dem Campus UFSCar Sorocaba, 2017, Bild-
montage: Wilma Lukatsch.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

Wilma Lukatsch

Realität zwar »indigen gewusst«, aber in der Gegenwart oder im Angesicht 
des nicht-indigenen Gegenübers befragt. Die Existenz des »indigenen Wir« 
wird im kolonialen Unwissen des nicht-indigenen Anderen zur Disposition 
gestellt. Die Student*innen befragen die Art ihrer Existenz in der Realität 
ihres Gegenübers. Sie fragen und sagen nichts weniger als: Gibt es mich für 
dich, gibt es meine Welt in deiner Welt, bin ich Teil deiner Realität, siehst / hörst du 
mich, wenn ich hier leibhaftig vor dir stehe und rede, kennst du mich und was an mir 
kennst du, was weißt du von meiner Welt und was bist zu bereit, von meiner Welt zu 
wissen? So lassen sie sich als Existenzbefragung einer gewussten und gelebten 
Entleerung verstehen. Zugleich nehmen die Fragen, Antworten vorhersehend, 
ja bereits wissend, vorweg, indem sie immer wieder Einladungen ausspre-
chen. Hast du Lust, mich zu besuchen, meine community kennenzulernen? Hast du 
Lust, meine Kultur, meine Sprache, meine Geschichte real und jenseits der Medien 
kennenzulernen? Hast du Lust, mich jenseits des postkolonialen Wissens anders 
zu wissen und meine Welt in deiner Identitätskonstruktion zuzulassen oder ist dir 
bewusst, dass meine Entleerung mit deiner Welt zusammenhängt?

Frage: Was denkst du im Hinblick auf die Indigenen hier an der UFSCar? 
Antwort: Ich denke, dass sie letztendlich institutionell und akademisch 
unsichtbar sind für die Professor*innen, für die Student*innen.

Der »Ort der Indigenen« in geteilten kolonialen Weltbezügen ist seitens der 
Student*innen eine fragende Suchbewegung in verunmöglichter, entleerter 
Zwischenmenschlichkeit und verweist auf die westlich konstruierte Ort-Lo-
sigkeit des Anderen. Die Fragen markieren somit einen epistemologischen 
Ortsverlust: die westliche Verunortung epistemischer Gerechtigkeit. Die Fra-
ge nach den Möglichkeiten antikolonialer Ortsverschiebungen ist Teil de-
kolonialer Antwort. Entlang der Fragen der Student*innen erhalten wir die 
Möglichkeit des Lernens kolonialer Sicht(weisen) und dekolonialer Doppel-
sicht. »Schielen«18, um es mit Donna Haraway zu sagen, ist ein methodisches 
Mittel, ist Doppelsichtigkeit, um koloniale Weltvisionen zu devisionieren. 
Methodisch gilt es, schielen zu lernen, weil wir uns in unvorstellbar unsicht-
bar gemachter Geschichte und ihrer Paradoxalität bewegen und dennoch von 
hier aus andere Bezüglichkeiten erdenken wollen.19

18	 Haraway, Donna: »Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminis-
mus und das Privileg einer partialen Perspektive«, in: Die Neuerfindung der 
Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen, hg. von Carmen Hammer und Immanuel 
Stieß, Frankfurt/M. 1995, S. 89f. Donna Haraways metaphernreiche Sprache 
umfasst etwa Stottern und Schielen als legitime Mittel einer kritisch fe-
ministischen Schreib- und Forschungspraxis. Der Erfindungsreichtum, dem sie 
in dieser Weise großzügig Platz einräumt, scheint für jedes Üben dekolo-
nial / dekolonialisierender Wissenschaft/ssprache dringend nötig, Bewährtes 
und Vertrautes durch eine alles fragilisierende Situierung zu visionieren 
und folglich derangieren zu können. Mit Haraway kann fruchtbar über fragi-
lisierende Situierungspraktiken nachgedacht werden.

19	 Vgl. dazu die Ausführungen von Dwayne Donald, der in einem Vortrag die Be-
ziehungsunfähigkeit in Siedlernationen aus indigener Perspektive beschreibt 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

»Wo ist für dich der Ort der Indigenen?«

Dekoloniale Ästhetik als Gabe einer Umkartierung

Frage: Kennst du irgendein indigenes Volk?
Antwort: Nein.
Frage: Und wärst du neugierig, eines kennenzulernen?
Antwort: Ja, neugierig ist man immer.

Wenn wir als Kunstrezipient*innen mit Um Vazio Pleno / A Full Void die Gabe 
dekolonialer Ästhetik erhalten, von der Kondition eines indigenen Ortes er-
fahren, dann wäre die Erwiderung der Gabe, diesen indigenisierten Ort im 
Denken-an-den-Anderen und an dessen koloniale Ästhetisierungen im Zen-
trum westlicher Kunstgeschichten sehen zu lernen. Dies hieße, begreifen zu 
lernen, in welchen Weisen jede*r von uns in euroamerikanischen Narrativen 
und Bildgeschichten immer wieder dem »Undenkbaren«20 begegnet, dem 
aus der kolonialen Geografie ver-rückten Anderen, mit dem man gewollt un-
gewusst und intensiv entlang der Logiken der kolonialen Trennung verbun-
den ist. Die Fragen markieren die Reichweite einer anders möglichen Begeg-
nungsfähigkeit in einer kolonial bedingten Begegnungsunfähigkeit.

Den »Ort des Indigenen« gilt es als die komplexe Kondition eines ge-
teilten Nicht-Orts zu erfahren, der um das Zentrum einer paradoxen Leere 
kreist und sich einer anwesenden Abwesenheitslogik verdankt. Die Leere ist 
der »need not to know«21 von dem Charles W. Mills spricht, ist die natür-
liche, euroamerikanische Diskursordnung als Epistemologie der Lücke, ist 
das koloniale Paradox eines lebendig-toten indigenen Gegenübers, dessen 
abwesende Anwesenheit die naturalisierte Bedingung des euroamerikanisch 
gewaltvollen Sehens, Hörens, Sprechens über den*die Andere*n ist. Der*die 
Indigene ist das »absent centre«22, das den Dreh- und Angelpunkt unserer 
Verbundenheit markiert, die im Kern unsere Unverbundenheit systematisch 
sicherstellt. 

Frage: Wie stellst du dir eine community, ein indigenes aldeia vor? 
Antwort: Ich stelle mir das ungefähr so vor, wie es im Fernsehen gezeigt 
wird: Ein Ort mitten im Wald, voller ocas, mit Menschen, die total natür-
lich leben, ohne viel Einfluss von außen. Aber ohne, dass ich Kontakt von 
Angesicht zu Angesicht hatte.

Dekoloniale Prozesse und Praktiken sich und den*die*das Andere*n zu wis-
sen sowie koloniales Verwobensein in Form anderer Kunstgeschichten zu er-

und sich in diesem Kontext intensiv mit der Frage der Beziehungsmöglichkei-
ten in postkolonialen Gesellschaften zwischen Aborigenes und Kanadier*innen 
auseinandersetzt: Donald, Dwayne: On what terms can we speak?, Vortrag an 
der University of Lethbridge, Kanada, 2010, URL: https://vimeo.com/15264558 
(letzter Zugriff: 10. Dezember 2018).

20	 Vgl. Trouillot 2015 (wie Anm. 12).
21	 Mills 2007 (wie Anm. 5), S. 35.
22	 Vgl. Wolfe, Patrick: Traces of History. Elementary Structures of Race, Lon-

don / New York 2016, S. 135f.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

zählen, ist »natürlich« weder immer noch überall erwünscht. Insbesondere 
in euroamerikanischen Institutions- und Wissenslandschaften werden Ima-
ginationen begrenzt und »systematische Fehlwahrnehmung« als epistemi-
scher Normalzustand »weißer Super-Vision« perpetuiert.23 Zum Zwecke des 
Selbsterhalts werden dekoloniale Visionen und anderes Wissen von kolonia-
ler Differenz verunmöglicht. »Kunst wissen« und »Kunstwissen« umfassen so 
im Wesentlichen die Kunst, den*die*das Andere*n anders zu wissen – ihm in 
dekolonialisierender Verschiebung begegnen zu lernen. Es beschreibt auch 
den Weg und die Praxis hin zur Kunst einer dekolonialen Vision. Dekoloniale 
Kunst-Vision ermöglicht die Verlagerung eines vertrauten Sinn- und Sinnlich-
keitsgefüges. So verstanden, könnten dekoloniale Kunstgeschichten zu nichts 
weniger werden als zu einem Sich-in-Beziehung-Setzen zur kolonialisierten 
Geografie, Vision und Geschichte »zwischen uns«.24

23	 Vgl. Mills 2007 (wie Anm. 5), S. 18.
24	 Mein Dank geht an: Maria Thereza Alves und die Sorocabaner Student*in-

nen Alberto Cruz, Aldine Tukano, Cagüücü Tikuna, Jeika Kalapalo, Jheniffer 
B. Oliveira Pégo, Kaly Tariano, Kelly Horlandia Bernardo Caetano, Kuhupi 
Waura, Laerte Rupré Tsimbarana’õ, Lucilma Iukunai Spinelli, Nailson Marques 
Tomaz, ñorõ Tuyuka, Omawalieni Baniwa, Potira Kambeba, Rayana Atikum, 
Samuel Afonso, Sileia Tukano, Solange T. Paique und Sunia Yebámahsã. Denken 
an Kunst und Schreiben über Kunst wären ohne euch nicht möglich.

Wilma Lukatsch

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016 - am 14.02.2026, 14:46:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

